Iwischen Utopie und Pragmatismus. Iu Status und

Wandel padagogischer Lukunftsvorstellungen

MicHAEL WIMMER

DIE GESPALTENE UTOPIE

In der Geschichte der Neuzeit lassen sich zwei utopische Strémungen aus-
machen, die erst im 20. Jahrhundert in ihrer Differenz klar auseinander traten
(vgl. Kamper 1995, 7). Die eine zielte darauf, in den gesellschaftlichen Ver-
hiltnissen Vernunft zu realisieren, die andere arbeitet an der Herstellung einer
eigenen Welt des Menschen. Wihrend das politische Projekt der Aufklirung
bzw. der Moderne in Not geraten ist, triumphiert das technische Programm der
Welt- und Selbstschépfung. Beides stellt die Pidagogik vor neue Probleme.

Mit dem Ende des Realsozialismus in Europa schien jede Zukunfts-
vorstellung, die eine den Status quo transzendierende Perspektive eréffnen
kénnte, verloren. Auch in der Erziehungswissenschaft ist die Diskussion um
das Verhiltnis zu Utopien noch einmal kurz aufgeflammt (Oelkers 1990;
Brumlik 1992; Grunder 1992; Gruschka 1992). Festgestellt wird die Not-
wendigkeit von Utopien und ihre Unméglichkeit. Neue Utopien miissten ihre
Unmoglichkeit in Rechnung stellen (Oelkers 1990, 10), was am besten im
Plural méglich wire, sie miissten »mitten im Zerfall Optimismus sichern«
(12), sie missten orientieren, ohne dies zu kénnen (12) — kurz, sie hitten para-
doxen Anforderungen zu geniigen. Zudem verlangten neue Utopien neue
Denkformen (9). Ob das Ende der Utopie (Grunder) oder blof einer dirigisti-
schen Variante biirgerlicher Piadagogik (Gruschka) behauptet wird — Konsens
besteht darin, dass Pidagogik sich nicht mehr in den Dienst politischer
Utopien stellen diirfe, zumal sie, wie Tenorth schreibt, fiir ihre Arbeit gar keine
politische Vision benétige.

»Anscheinend erdffnet allein die Eigenlogik von Bildung und Erziehung den heute noch legitimen und médg-
lichen Weg zur Konstruktion padagogischer Visionen. Die Padagogik kann namlich schon deshalb auf

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Michael Wimmer

Tukunftsbilder und Ideale nicht verzichten, weil ihre eigene Ieitlichkeit immer neu einen Anfang setzt und
das andere méglich sein lasst« (Tenorth 1992, 527).

Wie solche Visionen aussehen konnten und welchen Status sie hitten, bleibt
aber offen.

Mit dem »Scheitern etatistischer Utopien« (Saage 1991, 343) ist jedoch nicht
das »Ende des utopischen Zeitalters« (Fest 1991) gekommen. Vielmehr binden
sich die Zukunftsphantasien an die technologische Entwicklung, in der das
Vollendungsprogramm seiner praktischen Verwirklichung zuzustreben
scheint. Statt an der sittlich-moralischen Vervollkommnung um Willen eines
politischen Idealzustandes der Gesellschaft wird mit Hochdruck an der Makel-
losigkeit des Korpers, der reibungslosen Kommunikation und der Unsterb-
lichkeit des Geistes gearbeitet, d.h. an der Authebung der Zeitlichkeit und
Korperlichkeit als Bedingungen menschlicher Existenz. Technik kénnte, so
mutmaflen einige, die Funktionsstelle der Erziehung als Medium auf dem Weg
von der Utopie zur Wirklichkeit ersetzen. Teure, langwierige und personalin-
tensive padagogische Praktiken konnten tiberfliissig werden, wenn Menschen
ohne Erziehung biotechnisch hergestellt oder formiert werden kénnten (vgl.
Ruhloff 1999, 18). Allerdings hatte die pidagogische Erniichterung schon mit
Foucault einen Punkt erreicht, an dem klar wurde, dass Erziehung nicht das
Gegenteil von Technik ist, da er zeigen konnte, dass es auch pidagogische
Techniken waren, die Leute erst zu Subjekten gemacht haben. Umgekehrt
hatte schon Turing von der »Erziehung von Maschinen« gesprochen, von ihrer
»Disziplinierung und Selbsttitigkeit« und ihrem »Lernen« (Turing 1987, 99,
110, 175). Die Piddagogik muss somit ihr Verhiltnis zu den technologischen
Entwicklungen neu bestimmen, die in einer von ihr unabhingigen Eigenlogik
funktioniert. Dabei wird es nicht geniigen, die Bildungschancen dieser neuen
Technologien auszuloten (vgl. z. B. Marotzki u. a. 2000) und die erforderlichen
Kompetenzen zu bestimmen, sondern das auf technologische Machbarkeit
Irreduzible ihrer eigenen Aufgabe neu zu reflektieren.

Seit einigen Jahren ist die Zukunft der Bildung also wieder zu einem
Thema geworden. Anlass sind vor allem gesellschaftliche Transformations-
prozesse, in denen beide Stromungen parallel laufen. Die Technologisierung
und Medialisierung der modernen Zivilisation bewirken nicht nur in der all-
tiglichen Lebenswelt immer deutlicher erkennbare Verinderungen, sondern
zeichnen sich auch in der globalen Zukunftsverantwortung der Menschen
gegeniiber der Natur ab (vgl. Jonas 1979). Aber zugleich fehlen nach der
Erschopfung politischer Visionen verbindliche Zukunftsorientierungen.
Zudem ist es schon ein Problem, diese Prozesse wissenschaftlich angemessen
zu erfassen, weil sie die traditionellen kategorialen Grundlagen infrage stellen
(Gamm 2000, 178 ff.), denn die Medialisierung und Technologisierung wirken
sich in ihrer wahrnehmungsstrukturierenden und wirklichkeitskonstituieren-
den Bedeutung bereits auch auf die Strukturen der Zeiterfahrung aus, die

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 31

unserem Welt- und Selbstverstindnis zugrunde liegen (vgl. Zimmerli/
Sandbothe 1993, 2, 14; Lyotard 1989, 89 £.") Einerseits hat dies in der philoso-
phischen Diskussion zu einer neuen Sensibilitit gegeniiber der Zeitlichkeit der
Zeit gefuhrt (vgl. Gimmler u.a. 1997), die an Heideggers Diktum vom
»Vorrang der Zukunft« (Heidegger 1979, 329) ankniipfen, andererseits wur-
den Befiirchtungen laut, dass nach der Beherrschung des Raumes nun die
»Chronotechnologien« (Nowotny 1989, 66) die Zukunft der Zukunft gefihr-
den und durch rasende Beschleunigung die Zeit selbst zum Stillstand bringen
konnten (Kamper/Wulf 1987).

Diese Transformationsprozesse stellen damit fiir die erziehungswissen-
schaftliche Reflexion ein Problem dar, das sich keineswegs in Fragen der Wir-
kung und des Umgangs mit den neuen Technologien erschépft, da sowohl die
Bedingungen von Sozialisations-, Erziehungs-, Lern- und Bildungsprozessen
als auch die Reflexionsbedingungen betroffen sind. Dabei bereitet nicht nur die
Diagnose der Wandlungen im Gegenstandsfeld, ihrer Richtung und Wirkun-
gen Schwierigkeiten, weil sie einhergeht mit der Notwendigkeit einer reflexi-
ven Uberpriifung der eigenen traditionellen Theoriemittel, sondern problema-
tisch ist auch die Frage nach einer diesen Transformationsprozessen ange-
messenen Antwort, worin also die zukiinftigen Aufgaben bestehen und auf
welche Welt die nachwachsende Generation eigentlich vorbereitet werden
muss. Diese Problematik geht iiber die Frage nach kurzfristigen Erziehungs-
und Bildungszielen insofern hinaus, als es nicht nur um die Bestimmung von
fur die Zukunft unerlisslich gehaltenen Bildungsinhalten und Kompetenzen
geht, sondern vor allem um die Frage nach der Bedeutung des sich wandeln-
den Verhiltnisses zum Wissen in Verbindung mit den durch die neuen
Technologien entstandenen Lernbedingungen und die dadurch erdffneten
oder erschwerten Formen der Subjektkonstitution. Wie ist es also moglich,
eine Zukunftsvorstellung zu erlangen, die den Kriterien einer kritischen erzie-
hungswissenschaftlichen Reflexion geniigt und gleichermaflen fiir die pidago-
gische Praxis bedeutsam werden kann, ohne in normative Denkformen
zuriickzufallen oder den Anspruch aufzugeben, sich die zukiinftigen Aufgaben
nicht von auflen vorschreiben zu lassen, sondern sie nach eigenen Kriterien zu
bestimmen? Eine Antwort hitte also nicht nur die neuen Anforderungen an die
nachwachsende Generation zu bestimmen, sondern auch die Konsequenzen
fur den eigenen Diskurs zu reflektieren, denn es geht nicht nur um eine
Vorstellung zukiinftiger Verhiltnisse, sondern auch um die Zeit und Wirkung
der Vorstellungen selbst.

Wie ist also unter den Bedingungen der fortgeschrittenen Moderne eine
Verstindigung tiber die Zukunft moglich? Die folgenden Ausfithrungen ver-
stehen sich als Anniherungen an diese Frage.

I Nach Lyotard wird »die intimste Raum-Zeitlichkeit in ihren elementarsten Synthesen
vom gegenwirtigen Zustand der Technologie angegriffen, geplagt und zweifellos modi-
fiziert« (Lyotard 1989, 89 f.).

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Michael Wimmer

UTOPIE ODER WIRKLICHKEIT? DAS ENDE EINER ALTERNATIVE

Die Fragen nach der Zukunft der Gesellschaft und der Bildung konfrontieren
uns mit einem Problem, das im erziehungswissenschaftlichen Diskurs
Irritationen und Unbehagen auslost, weil es an ein Dilemma erinnert, das zwar
aufgeschoben, aber nicht gelést werden konnte. Fragen der Erziehungs- und
Bildungsziele sowie ethischer Prinzipien und Werte sind zwar immer wieder
Anlass zu 6ffentlichen Diskussionen und politischen Stellungnahmen, und auch
in den verschiedenen Praxisfeldern findet handlungsbegleitend stets eine
Auseinandersetzung mit ihnen statt. Doch im erziehungswissenschaftlichen
Diskurs herrscht tiber die verschiedenen Richtungen hinweg eine kritische
Distanz gegentiiber allen priskriptiven Sitzen und normativen Vorstellungen,
Idealen und Utopien, die ein Sollen artikulieren, ohne dies unter den
Bedingungen der fortgeschrittenen Moderne noch hinreichend begriinden zu
kénnen. Dies lasst sich an den Paradigmen verdeutlichen, die zwar unterschied-
lich mit dem Norm- oder Wertproblem umgehen (vgl. Ruhloff 1980), aber doch
darin einig sind, dass ein Sollen sich nicht verbindlich legitimieren lasst. Die kri-
tisch-rationale Erziehungswissenschaft eskamotiert diese Frage aus dem wissen-
schaftlichen Diskurs und verlagert sie in die Moralphilosophie. Die geisteswis-
senschaftliche Pidagogik glaubt, das Ideal in ihrem Objekt selbst identifizieren
und die Ziele der pidagogischen Praxis entnehmen zu kénnen, weshalb jede
externe Bestimmung nicht nur tberfliissig, sondern geradezu schidlich wire.
Und die Kritische Erziehungswissenschaft, der es nicht geniigte, das Ziel in der
Negation von Herrschaft zu sehen (Ruhloff 1979, 186 ff), zielt in ihren kon-
struktiven Varianten nur noch auf die Diskursfihigkeit, damit eine kommunika-
tive Verstindigung tiber die Zukunft und das, was gelten soll, méglich wird.
Die Legitimation eines Sollens scheint generell nicht mehr méglich zu sein,
seit die Ableitung des Sollens aus dem Sein als naturalistischer Fehlschluss
erkannt wurde und keine universell giiltige Ethik mehr existiert, die die Maf-
stibe zur Beurteilung von Sollenspostulaten bereitstellen konnte. Weder ist —
wie noch in der Tradition — ein vom individuellen Wollen unabhingiger héch-
ster Zweck als Idee oder die Natur des Menschen erkennbar, der als allgemei-
nes Telos die verschiedenen Zwecke zu hierarchisieren sowie die Mittel ratio-
nal zu bestimmen erlaubte, um als Willensziel auch des empirischen
Einzelwillens fungieren zu kénnen, noch gibt es eine Idee des guten Lebens,
der alle zustimmten und die als universell giiltig behauptet werden kénnte (vgl.
Rawls 1979). Ist man noch bereit zu konzedieren, dass Erziehung und
Unterricht ohne Ziele kaum vorstellbar sind, so besteht gegeniiber Bildungs-
idealen bereits eine tiefe Skepsis beziiglich ihrer rationalen Begriindbarkeit,
und pidagogische Utopien sind generell unter Verdacht geraten, eher
Wunschphantasien und illusionire Konstruktionen zu sein, die mit der Wirk-
lichkeit nichts zu tun haben, sondern eher als Ausdruck totalitirer Allmachts-
und Schépfungsphantasien angesehen werden miissten und zudem noch mit

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 33

der Tradition religiéser Heils-, Vollendungs- und Erlosungsvorstellungen in
Verbindung stiinden, als dass sie einen legitimen Anspruch erheben kénnten,
erziehungswissenschaftliche Theorie und pidagogische Praxis verbindlich zu
orientieren. Dieses Urteil kann sich nicht nur auf die kritische Analyse von
Geltungsanspriichen oder auf die formalen Kriterien der Kohirenz und
Konsistenz von Begriindungsleistungen stiitzen, sondern auch — zum einen —
auf die Bestimmungsproblematik der pidagogischen Aufgabe, wie sie sich seit
der Moderne darstellt, und — zum anderen — auf historische Erfahrungen.

Zum systematischen Aspekt:
Der Verzicht auf Zukunftsvorstellungen

Die Pidagogik der Moderne hat bekanntlich mit Rousseau eine nachhaltig
wirksame Form erhalten, insofern mit ihm die durch das Auseinandertreten
von Erfahrungsraum und Erwartungshorizont (Koselleck 1979) entstandene
Unbestimmtheitsproblematik den pidagogischen Diskurs erreichte und in
Gestalt der entdeckten Fremdheit des Kindes es unmdglich machte, die
Erziehungskonzeption weiterhin auf die Erfahrungswirklichkeit zu griinden,
ohne die unbekannte Natur des Kindes zu verfehlen. Statt die Zukunft des
Kindes ausgehend von derjenigen der Gesellschaft zu bestimmen, wird umge-
kehrt die Zukunft dieser von der des Kindes abhingig gemacht. In Oelkers
Augen wird damit die moderne pidagogische Theoriebildung »progressiv
unwahrscheinlich und verliert den Kontakt zur Realitit. Genau aus diesem
Grunde ist sie erfolgreich« (1983, 813), wird doch von der jeweils zukiinftigen
Erziehung alles erwartet. Und doch entwirft Rousseau keine Utopie im klassi-
schen Sinne. Zwar weifl er, dass er von seinen Lesern als Utopist verstanden
werden kénnte, denn er schreibt: »Sie sehen mich seit langem im Land der
Triume; ich hingegen sehe sie im Land der Vorurteile« (1978, 262). Doch
haben die angeblichen Hirngespinste fiir ihn nur den Status von Illustrationen,
entlang denen er allgemeine Prinzipien diskutiert. Gerade mit einem fiktiven
Erziehungsroman wird das pidagogische Denken zugleich »neuzeitlich, also
abstrakt und progressiv« (Oelkers 1983, 814) und mit unerfillbaren
Erwartungen aufgeladen. Auch wenn die von Rousseau unerkannt gebliebenen
und bis heute sich durchziehenden Probleme nach ihm aufgebrochen sind und
man deshalb retrospektiv seine Konstruktion als Utopie bezeichnen kénnte, so
wiirde man dabei verkennen, dass die von ihm zum Kern der Reflexion ge-
hérende Unbestimmtheit der menschlichen Natur sich jeder Antizipation ent-
zieht. So hat der padagogische Diskurs der Moderne ein duflerst gespanntes
Verhiltnis zu Utopien, da Menschenbilder nicht nur als historisch und kultu-
rell kontingent angesehen werden miissen und keine Teleologie die Bestim-
mung des Menschen erfassen kénnte, sondern auch, weil sich die konkrete
Gestalt der Bildung als individuelle Selbstbestimmung nicht antizipieren ldsst,
ohne sie zu dementieren.

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Michael Wimmer

Die Aufgabe besteht so gesehen vor allem darin, die Gegenwart nicht der
Zukunft zu opfern, aber auch diese nicht auf jene zu reduzieren. Angesichts
der »doppelten Unbestimmtheitsproblematik des Menschen« — »der unbe-
stimmten Bildsamkeit der Einzelnen und der Unbestimmtheit des Telos von
Bildung und Geschichte« (Benner 1991, 22) — gilt es, dessen Zukunft offen zu
halten und nicht durch dogmatische Pidagogiken oder normative
Humanismen aufzuheben. Das doppelte Nicht-Wissen um die Natur und die
Endbestimmung des Menschen kennzeichnet damit das ambivalente Ver-
hiltnis der Pddagogik zur Zukunft und zu den Vorstellungen von ihr. Denn es
ist unvermeidlich, sich eine Vorstellung zu machen, und de facto findet man
immer schon Bilder und Bestimmungen vor, in denen sich das kulturelle
Selbstverstindnis artikuliert und als selbstverstindliche Norm Geltung bean-
sprucht.

Diese kritisch zu hinterfragen und so Zukunft offen zu halten wire deshalb
selbst eine der wichtigsten Zukunftsaufgaben (vgl. z.B. Benner 1991, 24;
Ruhloff 1999). Denn einerseits ist dieser Anspruch erziehungswissenschaftli-
cher Reflexion immer wieder unterboten worden. Man denke z. B. an die lange
Geschichte der Verschrinkung politischer Utopien mit dem Bild des Neuen
Menschen als sikularem Heilsziel von der Aufklirung (Locke, Condorcet) iiber
Marx, Nietzsche, die Bolschewisten, die Jugendbewegung und Reform-
pidagogik bis zur Emanzipationsdebatte Ende der Goer Jahre oder an die
Kindheitsbilder und die Vergottlichung des Kindes als Heilsbringer, ganz zu
schweigen von den Ziichtungsvorstellungen im Rahmen der Rassenideologie
des Nationalsozialismus (vgl. Dudek 1999, 30). Andererseits ist das gespannte
Verhiltnis zum Utopischen und zu der diesem unverzichtbar zugehorigen
konkreten Bildlichkeit (vgl. Saage 1997, 127 f.) ein Signum des Bildungs-
begriffs selbst, dessen Genese, in der die Gottesebenbildlichkeit und das
Bilderverbot gleichermaflen bedeutsam waren (vgl. Meyer-Drawe 1999), bis
heute nachwirkt und dazu verfiihrt, die Zukunft der Bildung mit alten Bildern
von Hoherbildung und wahrhafter Humanitit oder des neuen Menschen zu
verstellen, anstatt sie in Bezug auf die »konstitutive Fragestruktur« von
Bildungsprozessen als Arbeit des Menschen an seiner Bestimmung in einer
»offenen Dialektik von Unbestimmtheit und Bestimmung« (Benner 1991, 23)
stets neu zu reflektieren. Hatte also die Padagogik einerseits immer eine grofe
Nihe zu politischen Gesellschaftsutopien, an deren Realisierung sie nicht nur
mitwirkte, sondern als deren integraler Bestandteil sie sich verstand, so blieb
sie andererseits zugleich offen fiir theologische Denkmuster, in denen sie das
Verhiltnis zur eigenen Vorbildlosigkeit, zur Unbestimmbarkeit des Anderen
und zur Transzendenz der Zukunft vorformuliert fand.

Von diesen Erbschaften des Utopischen und des Eschatologischen glaubt
sich die Erziehungswissenschaft spitestens seit ihrer realistischen Wende
befreit zu haben. Mit der Distanzierung von geschichtsphilosophisch orientier-
ten Fortschrittsideen und dem Abschied von anthropologischen Menschen-

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 35

fassungen schien die Moglichkeit begriindbaren pidagogischen Handelns mit
der Wahrung der Unbestimmtheit und Offenheit der Zukunft vereinbar zu
sein. Mit der Realisierbarkeit als vorrangigem Kriterium waren nur noch solche
Ziele legitim, die in begrenzten Zeitrdumen und konkret angebbaren Mitteln in
ihren kausalen Wirkungen tiberpriifbar waren. Erinnert sei hier vor allem an
Heinrich Roth, der in seiner Kritik der bisherigen Erziehungsziele und
Bildungsideale (1976, 271, 311) die Tendenz »einer zur Gegenwart hin zuneh-
menden Bescheidung und Erniichterung in der Aussage und der Formu-
lierung« (271) feststellte und schon darin eine »realistische Wende« zu erken-
nen meinte. Unter Riickbindung an die faktische Beschaffenheit des Menschen
wird nur noch ein Sollen und Wollen in Betracht gezogen, dem auch ein
Kénnen entspricht. Damit wird pidagogisches Handeln ganz zum problemls-
senden Handeln, nach dem Ziele und Mittel ein Kontinuum darstellen, auf dem
sich beides nur noch zeitlich unterscheiden lisst, ohne dass ihnen eine qualita-
tive Differenz eignen wiirde (vgl. Dewey in Roth 1976, 398 f.). Ziele jenseits des
Handlungskontinuums gelten als bloRe Triume® und Fiktionen. Damit kettet
»die pragmatische Interpretation der Zieldimension [... den] einzig noch zulis-
sigen Zukunftsbezug unaufléslich an [...] die Vergangenheit« (Meyer-Wolters
2001, 196 f), denn jeder Entwurf rekurriert auf vergangene, sedimentierte
Erfahrungen, so wie jede neue Erfahrung sich durch eine Synthese der Rekog-
nition auf vorherige Erfahrungen beziehen lassen muss, um identifizierbar zu
werden. Wie Schiitz schreibt:

»Die Verwirklichungsmaglichkeit der entworfenen Handlung bedeutet, dass entsprechend meinem gegenwarti-
gen zuhandenen Wissen die entworfene Handlung, zumindest dem Typus nach, durchfiihrbar gewesen ware,
wenn die Handlung in der Vergangenheit passiert ware.« (Schiitz 1972, 273)

Damit wird die Zukunft an die Vergangenheit gebunden, deren blofle
Verlingerung sie dadurch wird. Etwas wirklich Neues wire unmoéglich, aufler
durch radikale Enttduschungen, die aber nur als Fehler in der Planung erschei-
nen miissten. Was sich der Identifikation auf der Basis von Vorwissen und
Analogiebildung entzieht, kann es demzufolge gar nicht geben. Eine differen-
zierte Analyse wiirde allerdings zeigen, dass auch das pragmatische Modell
nicht ohne eine Idealvorstellung oder Uberschreitung der Faktizitit auskom-
men kann und dass das supponierte Handlungskontinuum eine nachtrigliche
Konstruktion ist. Abgesehen davon bleibt das Problem ungelost, wie tiber die
Zulissigkeit von Zielen entschieden werden kann, denn Realisierbarkeit impli-
ziert nicht Angemessenheit und Méglichkeit nicht Richtigkeit oder Wiinsch-
barkeit. Das programmatische Opfer der Zukunft an die Vergangenheit zehrt
damit von einer stets vorausgesetzten ziellosen Eigendynamik der Entwicklung

2 An die Konsequenzen, die sich fiir die Bildungstheorie aus dieser Reduktion erge-
ben, hat jiingst Meyer-Wolters (2001) erinnert.

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Michael Wimmer

und des Wachstums, das sich, nach Dewey (1964, 75 ff.) nur auf weiteres
Wachstum beziehen kann, sodass Erziehung also zugleich ihr eigenes Ziel ist,
das prozessual in einer stindigen Reorganisation besteht.

Viele Voraussetzungen dieses intentionalen Handlungsmodells, in dem
uiber die Wirkungen verfiigt werden kann, sind inzwischen fragwiirdig gewor-
den. Wichtig ist hier die Vorstellung der Planbarkeit als zentraler Zukunfts-
bezug. Die Machbarkeit orientiert sich an Prognosen, d.h. man bindet die
Erwartungen an die Erfahrungen zuriick und schliefit aus Regelmifiigkeiten
bekannter Abliufe auf zukiinftige Ereignisse als deren Wiederholung.

Gegeniiber dieser pragmatischen und perspektivlosen Niichternheit und
diesem Kreislauf sich selbst bestitigender Vorurteile scheinen utopische
Alternativentwiirfe, die Wiinschen und Visionen einen bildhaften Ausdruck
verleihen, allein schon dadurch im Recht, dass sie mit dem, was ist, sich nicht
zufrieden geben. Statt die Zukunft an die Vergangenheit zu ketten, versuchen
sie umgekehrt, die Gegenwart antizipatorisch zu transzendieren, ohne dabei
notwendigerweise auf Realisierbarkeit der Vorstellungen zu verzichten (vgl.
Schmidt 1988). Doch ungeachtet der bereits genannten Probleme, die konkre-
te Bilder in systematischer Hinsicht mit sich bringen, ist gegentiiber pidagogi-
schen Utopien Skepsis angebracht, denn fraglich ist, ob sie wirklich eine Zu-
kiinftigkeit erméglichen, die sie versprechen. Die historischen Erfahrungen
zumindest sprechen dagegen.

Zum historischen Aspekt: Negation des Gegenwairtigen

Damit komme ich zum historischen Aspekt der ambivalenten Haltung gegenii-
ber Utopien. Die Geschichte pidagogischer Utopien — d. h. die pidagogischen
Elemente politischer Utopien und die utopischen Anteile pidagogischer
Programmatiken — ist je nach Perspektive entweder so komplex und lang wie
die Geschichte der Pidagogik selbst, oder sie ist kurz, auch wenn sie sich
immer wiederholt. Die lange Geschichte wire erst noch zu schreiben (ange-
fangen mit Platons Staat tiber Morus, Campanella, Bacon, Comenius,
Rousseau, Kant, die Frithsozialisten bis zur Reformpidagogik, Bauhaus,
Summerhill und die antiautoritire Bewegung), denn sie erschopft sich nicht in
einer Ideengeschichte pidagogischer Ziele und Ideale, sondern miisste diese
selbst einer eingehenden Analyse und Interpretation unterziehen und dabei
nicht nur die Differenzen zwischen utopischen und chiliastischen Zeit- und
Zukunftsvorstellungen beachten, sondern auch die Grenzen zu Visionen,
Mirchen, Projektionen, Prognosen und science fiction verdeutlichen, um die
Frage nach der Wirksamkeit und Bedeutung der verschiedenen Zukunfts-
vorstellungen beantworten zu kénnen.

Die kurze Version liefe sich mit dem immer wiederkehrenden Umschlag
von illusioniren Hoffnungen, hohen Erwartungen und Allmachtsphantasien
in Enttiuschungen, desillusionierte Skepsis und Ohnmachtserfahrungen

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 37

beschreiben.? So schrieb z. B. der 17-jahrige Siegfried Bernfeld 1909 in jugend-
lichem Uberschwang in der Schiilerzeitung Eos. Stimme der Jugend: »]a sie wer-
den kommen, sie miissen kommen. Und dann wird’s wunderschon auf Erden
sein. Menschlich werden die Menschen sein und géttlich das Leben« (1994, 11).
Diese Vision ist zwar nicht ganz verschwunden, aber merklich gedampft, als er
1925 in Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung warnt, dass die Pidagogik viel-
leicht die Zukunft verhindern kénnte, die sie verspreche (1967, 11). So betont
er jetzt die Grenzen der Pidagogik und die Ohnmacht ihrer Ideale, denn ihre
»Mittel sind selten erfolgssicher, ihre Prognose oft falsch, nie gewif$, immer in
eine spite, unabsehbare Zukunft weisend« (1967, 9 f.). Nicht daran, ob die
Ideale und Visionen schén oder wiinschenswert wiren, sondern an ihrer Reali-
sierbarkeit entscheide sich ihre Wahrheit. Dariiber zu befinden wire Sache
einer zu entwickelnden Erziehungswissenschaft, die die Erziehung zu rationa-
lisieren hitte und so auch die Entscheidung iiber die Zweckmifiigkeit der Ziele
im fortschreitenden Rationalisierungsprozess erméglichen kénnte (15 f.).

Von heute aus betrachtet ist dieser Glaube an die wissenschaftliche Ratio-
nalitit selbst noch von utopischen Vorstellungen geprigt, wenngleich »die Sub-
stitution der politischen Utopie durch sozial- und wirtschaftswissenschaftliche
Prognostik so weit vorangeschritten [ist], dass die Antizipation von Zukunft auf
die szientifische Optik quantitativ erfassbarer Entwicklungstrends festgelegt zu
sein scheint« (Saage 1997, 177). Aber im Unterschied zu Bernfelds Hoffnung
auf eine wissenschaftlich legitimierbare Erziehung im Dienst einer realisierba-
ren Utopie ist der Preis der Verwissenschaftlichung eben die Utopieabstinenz
mit der Folge, dass kein Medium mehr zur Verfiigung steht, das eine Diskus-
sion iiber die gewtinschte Zukunft oder die zu vermeidenden Gefahren ermég-
licht (vgl. 178). Vervollkommnung und Unverbesserlichkeit, unbegrenzte
Machbarkeitsphantasien und enttiuschte Ohnmachtserfahrungen, utopische
Hoffnungen und skeptischer Pragmatismus bilden ein Feld strikter Ambi-
valenz. »Pidagogik macht Mut und Erziehungswissenschaft desillusioniert«
(Dudek 1999, 263), so das Fazit von Peter Dudek in seiner Studie iiber
»Allmacht und Ohnmacht der Erziehung im pidagogischen Diskurs«.

In dieser Spaltung manifestiert sich eine in Utopien selbst liegende Zeit-
problematik, die auch von den Differenzierungsversuchen des Utopiebegriffs
nicht aufgel6st wird und die auch ein Licht wirft auf den Zusammenhang von
Utopie, Gewalt und Enttiuschung. Es gentigt nimlich keineswegs, sich eine
Vorstellung von der Zukunft zu machen, um das Denken fiir die Zukunft zu
6ffnen, denn die utopischen Vorstellungen, Systementwiirfe oder Denkhaltun-
gen bleiben an ihre Entstehungsbedingungen gebunden. Die (konkreten)
Alternativentwiirfe, die auf soziale Krisen reagieren, bleiben durch die Kritik
und Negation des Bestehenden auf das von ihnen Negierte bezogen und die

3 Dieses Schema kann auch zur Charakterisierung langwelliger historischer Prozesse

dienen (Tenorth 1992), wenn es um die Frage der generellen Einschitzung der
Bedeutung der Pidagogik in der Moderne geht.

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Michael Wimmer

(reinen) phantasmatischen Konstruktionen des ganz Anderen, Neuen, folgen
den Kraftlinien des gesellschaftlichen Imaginiren, ohne dessen symbolische
Codierung selbst zu transzendieren. Dadurch wird das Utopische bei der Uber-
windung des Gegebenen selbst zum Hindernis oder verfestigt sogar die
Strukturen, die durchbrochen werden sollten. Die scheinbar absolute Trans-
zendenz ist und bleibt involviert in die Immanenz. Dies gilt ebenfalls, wenn
auch anders, fiir die konkreten Utopien, die die M6glichkeit ihrer Realisierung
im Auge behalten und, wie bei Bloch, die Moglichkeitsbedingungen in Form
antizipatorischer Elemente im Wirklichen selbst zu erkennen glauben und die
utopische Kraft auf eine bloft noch abstrakte und entleerte subjektiv-intentio-
nale Handlungsmotivation reduzieren.

Bleibt hier nur ein pragmatischer Realismus {ibrig, dessen Utopismus in
der Realisierung des bereits Bekannten als eine Verlingerung der Gegenwart
verschwindet und der zudem die tiberschiissigen Zukunftsvisionen auf Seiten
der Subjekte als abstrakte Fiktionen denunziert, so ist die absolute
Transzendenzbehauptung reiner Utopien zum Opfer der Gegenwart fiir eine
neue Zeit bereit, zu einer Vernichtung des gegenwirtig Realen zugunsten der
Herstellung eines Zukunftsbildes. Verbinden sich solche Vorstellungen prak-
tisch mit politischen Kriften, resultieren daraus diejenigen totalitiren
Strukturen, die verhindern, was sie versprechen, indem sie die Bevilkerungen
zum kollektiven Erziehungsobjekt machen.* Die Intention absoluter Erneue-
rung ist nur gewaltsam zu realisieren durch totale Kontrolle und eine ent-
grenzte Erziehung. Aber nicht nur im Groflen, auch im Kleinen findet man
dieses Machbarkeitsphantasma. Ein Beispiel unter vielen — Gustav Wyneken:
»Den neuen Menschen gilt es [...] zu schaffen« und »das neue Reich zu errin-
gen, mitzuarbeiten an der Erlosung der Menschheit« (Wyneken 1924, 42). Zu
diesem Zweck schwebte ihm eine »geniale Erziehung« vor:

»Die dritte und hdchste Stufe ist die magische, die Erziehung, die wirklich in den Wesenskern des Menschen
hineinwirkt, die eine wirkliche Wiedergeburt, eine seelische Neuschdpfung des Menschen hervorruft. hr Medium
ist der Eros« (47).

Gegeniiber dieser Mischung aus utopischen und eschatologischen Elementen
in Verbindung mit einem technischen Handlungsmodell ist ein niichterner
Pragmatismus schon allein dadurch im Recht, dass er dem, was ist, das Recht
zu sein zugesteht.

Die Krux von Zukunfisvorstellungen, so konnte man sagen, liegt darin, dass
sie sich vor die Zukunft stellen und sie damit zustellen im doppelten Sinne: zum
einen verstellen sie die Zukunft und verbergen sie dadurch, und zum zweiten
wirken sie ungewollt mit an einer Zustellung der Zukunft im Sinne einer

4 Deshalb widersprach Giinther K. Lehmann, ein Schiiler Blochs, dem Prinzip
Hoffnung und behauptete als Lehre des 20. Jahrhunderts, dass der Geist der Utopie einer
messianischen Gewalt entspringe (Lehmann 1996).

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 39

Sendung, einer Schickung oder einem Geschick, das die Subjekte als Absender
erwarten und von dem sie zugleich als Adressaten iiberrascht und enttiuscht
werden. Die utopischen Vorstellungen verkennen ihre eigene Zeitlichkeit,
indem sie sich an den Anfang setzen und sich fiir urspriinglich halten. Doch
spitestens seit Lacan ist bekannt, dass sich das Imaginire einer dem Realen
nachgestellten wirkungsmichtigen Ganzheits- und Einheitsillusion verdankt,
in der das Subjekt die Differenzen vom und im Realen verkennt. Was sich also
im Handeln verwirklicht, ist nicht nur die Vorstellung, sondern immer auch
das, was von dieser verstellt wird und im Resultat die angestrebte Harmonie
zerstort. Die vorgestellte Zukunft wird durch die Zeitlichkeit der Vor-
stellungen, die das Subjekt zu beherrschen glaubte, subvertiert.’

Auch die Theorie kann sich also Illusionen machen, und zu ihren gréfiten
Mlusionen gehért, dass sie sich kein Bild machen wiirde, sondern mit der Wirk-
lichkeit selbst kommunizieren kénnte. Doch Vorstellungen sind nicht das
Andere der Wirklichkeit, sondern eine andere Wirklichkeit, ein zweites Reales.
Ob sie als realistisch oder utopisch eingeschitzt werden, bemisst sich immer
an der Wirklichkeit, wie man sie sich jeweils vorstellt. Die Relation besteht also
nicht zwischen Utopie hier und Wirklichkeit da, sondern zwischen zwei Vor-
stellungen. Die Differenz selbst verdankt sich dem Diskurs.

Die Antworten auf die Frage, ob die Pidagogik in der Moderne ein Erfolgs-
projekt oder an dem Scheitern der Moderne und den Katastrophen des 20.
Jahrhunderts beteiligt war, zeigen genau diese Ambivalenz, die Riickschliisse
auch auf den Status der Ideale, Anspriiche und utopischen Vorstellungen
zulassen (vgl. z. B. Winkler 1992; Tenorth 1992). Konstatiert wird ein Erfolg im
Scheitern und ein Scheitern im Erfolg. Die Utopien haben sich einerseits rea-
lisiert, ohne aber mit dem Bild, was man sich von ihrer Wirklichkeit gemacht
hatte, ibereinzustimmen. Andererseits haben sich die Hoffnungen auf eine
menschlichere und gerechtere Gesellschaft und ein versohntes Verhiltnis zur
Natur nicht erfiillt, aber doch eine Individualisierung und Autonomisierung
mit befordert, wenngleich nicht in der Form, die das klassische Bildungsideal
vorgesehen hatte. Der Verdacht lisst sich nicht mehr von der Hand weisen,
dass dies nicht etwa ungewollte Nebenwirkungen sind, sondern in gewisser
Weise die Hauptwirkungen, dass die Ideale also nicht etwa verfehlt wurden,
sondern dass ihnen, in die Realitit transformiert, genau diese ungewollte
Gestalt entspricht, dass fiir dieses Ungewollte auch nicht externe Widerstinde
verantwortlich gemacht werden kénnen, die die Reinheit der Ideale pervertiert
hitten, dass also jeder Versuch, die Wirklichkeit der Vorstellung anzupassen,
zum Scheitern verurteilt ist, weil das Imaginire und das Reale eben nicht das-
selbe sind und dass dieses jenem anzupassen nur mit Gewalt moglich ist.

5 Lacan schrieb: »Was sich in meiner Geschichte verwirklicht, ist nicht die bestimmte
Vergangenheit dessen, was war, weil es nicht mehr ist, noch ist es das Perfektum dessen,
was gewesen ist in dem, was ich bin, sondern die zweite Zukunft dessen, was ich gewe-
sen sein werde, fiir das, was ich dabei bin zu werden« (Lacan 1973, 143).

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Michael Wimmer

DER RISS IN DER ZEIT UND DAS ERBE DER ZUKUNFT

Wie kann man dann aber in der Erziehungswissenschaft iiberhaupt noch von
Zukunft sprechen? Und wenn nicht, wie will sie dann ihren Gegenstand und
ihre Aufgabe bestimmen, die doch ohne Zukunftsbezug gar nicht denkbar
sind? Lisst sich heute noch eine Bildungs- oder Zukunftsvorstellung angeben
und legitimieren, die weder den Charakter einer unbegriindbaren Transzen-
denz hat noch auf eine blole Prognose auf der Basis des Bestehenden im
bekannten Raum der Immanenz reduziert werden kann? Und wie ist es mog-
lich, einen belangvollen Begriff der Zukunft zu entwickeln, der ihre
Zukiinftigkeit mitsamt ihrer Unbestimmtheit und Kontingenz nicht durch illu-
sionire Scheingewissheiten gefihrdet und damit die pidagogische Aufgabe
selbst ruiniert? Gesucht wird ein Ausweg aus der Sackgasse eines »anything
goes« und »rien ne va plus«, eines Zustandes also, den Baudrillard als »den
Einsturz der Utopie ins Reale« diagnostizieren zu kénnen glaubt.® Sind also
Zukunftsvorstellungen denkbar, die — um die Zukiinftigkeit der Zukunft offen
zu halten und damit individuelle Bildung und Gerechtigkeit zu erméglichen —
als Orientierung dienen kénnen und zugleich einer unverzichtbaren pidagogi-
schen Trostlosigkeit verpflichtet sein miissten?

Diese Fragen kann ich hier nicht beantworten, sondern nur die Richtung
andeuten, in der eine Antwort moglich wire. Angesichts des Endes der groflen
Erzihlungen (Lyotard), des Zerfalls des Allgemeinen, der Pluralitit von
Entwiirfen sowie der Problematik der Strategien des Imaginiren, der
Unverfiigbarkeit des Anderen, der Spaltung des Subjekts, der Disjunktion von
Intention und Wirkung, der medialen Formierung der Phantasie, des Zerfalls
des klassischen Wirklichkeitsbegriffs etc. kann man weder an der klassischen
Utopie im Sinne eines kollektiven Ideals oder einer Vernunftkonstruktion
festhalten noch an einer Vorstellung von Utopien im Sinne subjektiver
Haltungen (Landauer, Mannheim, Bloch), die in gesellschaftlichen Krisen zu
gemeinsamem Handeln zusammenschiefen. Vielmehr gilt es, die Zeiter-
fahrung selbst zu befragen, d. h. zu fragen, was Zukiinfigkeit ermdglicht, wo-
rin sich Zukunft weniger manifestiert als ankiindigt und woran es liegen mag,
dass wir Zeit haben. Die neuen Technologien, die die Zeit zu beherrschen ver-
suchen, kénnen in dieser Hinsicht nicht weiterhelfen, weil sie die Zukunft
durch Beschleunigung zur Gegenwart werden lassen und das von ihnen for-
cierte Zeitregime die Zeit vernichtet wie zuvor den Raum (vgl. Lyotard 1989,

6 Die Provokanz von Baudrillards Thesen ergibt sich weniger aus dem Zu-Ende-
Denken der Aufklirungsvisionen, sondern aus seiner Auffassung, dass wir Zeugen der
Vollendung dieses Programms in Gestalt seiner Realisierung sind, wobei wir die dabei zu
Tage tretenden realen Phinomene jedoch kaum noch mit den Vorstellungen, die man
sich vorher gemacht hatte, in Verbindung bringen kénnten. »Und niemand soll glauben,
wir erlebten nur die Realisierung einer schlechten Utopie — wir erleben die Realisierung
der Utopie schlechthin, das heift deren Einsturz ins Reale« (Baudrillard 1984, 297).

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 41

107 ff)). Es ist vielmehr das Soziale, in dem die Eréffnung der Zukunft ermdg-
licht wird. Das Utopische wire damit nicht ldnger als Leitbild oder Ideal zu ver-
stehen, sondern als etwas, das in der Zeitlichkeit von Intersubjektivitits-
strukturen selbst liegt, gleichsam als Zeitsplitter der Zukunft in der
Gegenwart, die das Versprechen beinhalten, dass es nicht aufhért nicht auf-
zuhéren. In der vorgegebenen Zeitstruktur vollzieht sich damit eine Offnung
auf die Zukunft (Vertrauen und Versprechen) wie auch auf die Vergangenheit
(Vergeben), die die Chrono-Logie unterbricht. Diese Offnung verdankt sich
jedoch keinem Entwurf, sondern bleibt insofern unverfiigbar, als sie zwar nur
in einem steten Vorgriff auf die zukiinftige Zeit moglich wird, die ihrerseits
aber bereits vorher gegeben worden sein muss, also auf eine Vergangenheit
verweist, die, wie Levinas schreibt, nie Gegenwart war. Zugleich ist es eine
Spaltung der Gegenwart als diachroner Einheit von Vergehen und Neuanfang,
sodass die »auf die Gegenwart als Zentrum ausgerichtete Zeit aus den Fugen«
gerdt (Derrida 19953, 234). »Die Gegenwart ist nicht mehr die Mutterform, um
die herum die Zukunft [...] und die Vergangenheit [...] sich unterscheiden und
versammeln«.

Solche Zeitstrukturen sind keine abstrakten Konstrukte, sondern bilden das
Intersubjektivititsgeflecht von Erfahrungen, die als fundamental fir jede
Kommunikation und Interaktion gelten: Vertrauen, Versprechen, Vergeben,
Verantwortung, Freundschaft und Liebe. Es sind Erfahrungen, in denen das
Subjekt auf eine paradoxe Weise gerade in einem von ihm nicht beherrschba-
ren Bezug zum Anderen eine Freiheit gewinnt, die ihm in seiner blof illusori-
schen Autonomie versagt bleiben muss. An diesen Erfahrungen, die jeder
Entmythologisierung einen Widerstand entgegensetzen und fiir eine kritische
Erziehungs- und Bildungstheorie unverzichtbar sind, weil sie mit der Frage der
Gerechtigkeit zusammenhingen, gilt es festzuhalten.” Die Diskurse (ich denke
vor allem an Levinas, Lyotard und Derrida), in denen diese Erfahrungen einer
Neuinterpretation zuginglich gemacht werden, kann ich hier nicht mehr ent-
falten. Sie artikulieren auf unterschiedlichen Wegen eine Zeiterfahrung und
einen Zukunftsbegriff, die auch fiir eine kritische Erziehungs- und Bildungs-
theorie relevant sind, weil sie die Genese des Neuen nicht in Erwartung trans-
formieren, weder durch Ruckgriff auf alte noch durch Vorgriff auf utopische
Bilder. Man konnte sie statt Utopien eher Uchronien nennen, da sie mit der
verrdumlichten Zeitvorstellung von Utopien brechen sowie mit den Techno-
Chrono-Logien.

7 »Was von Entmythologisierung nicht getroffen wiirde [...], wire kein Argument |[...],
sondern die Erfahrung, dass der Gedanke, der sich nicht enthauptet, in Transzendenz
miindet, bis zur Idee einer Verfassung der Welt, in der nicht nur bestehendes Leid abge-
schafft, sondern noch das unwiderruflich vergangene widerrufen wire. Die Konvergenz
aller Gedanken im Begriff von etwas, das anders wire als das unséglich Seiende« (Adorno
1970, 393; vgl. auch Maschelein 2000).

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Michael Wimmer

Damit verandert sich auch der Status des Utopischen, denn es geht nicht in
erster Linie darum, das Handeln zu orientieren, sondern das Denken fiir die
Zukunft zu 6ffnen. Statt um eine jenseitige Endzeitvision oder um eine erst zu
realisierende Moglichkeit geht es gewissermafien um eine Wirklichkeit des Un-
moglichen, d. h. dessen, was sich dem intentionalen Zugriff und der Vorstellung
nicht gibt. Diese Wirklichkeit ist jedoch nicht jenseits unserer Zeit, sondern in
der Zeit als ihr Bruch. Damit ist die Utopie nicht mehr ein Leitbild oder Ziel, son-
dern in der Zeitlichkeit des Handelns und Denkens enthalten, allerdings als
etwas selbst bildlich Undarstellbares. Statt mit einer Zweiteilung der Zeit in die
lineare Zeit des Handelns und dem in unserer Zeit unerreichbaren Idealzustand
zu operieren, wie Ethiken (neu-)kantianischen Typs, in dem jedes Handeln nur
als Abschattung des Idealzustandes verstanden werden kann, wird im ethischen
Handeln die Zeit selbst gegeben (Derrida 1993), jenseits einer Planung intentio-
naler Beherrschung und Vorstellung. Horizont dieser Uberlegungen ist eine
»Utopie« der Gerechtigkeit, die sich selbst aus dem Bruch der Zeit erst ergibt.
Denn die Gegenwart geniigt sich nicht selbst, in ihr ist ein Anspruch des
Vergangenen wirksam, dessen Erben wir sind. Dieser Bruch im Gegenwirtigen
erzwingt eine Alteritit, die zugleich Grund der Notwendigkeit und Bedingung
der Moglichkeit der Gerechtigkeit ist und die Derrida in Begriffen der Gabe
reformuliert. Sind wir als Erben mit der Vergangenheit konfrontiert, so wird in
der Beziehung zum Anderen die Zukunft erdffnet. Der Bruch, die différance, ist
damit Bedingung der Zeitlichkeit selbst, so wie die Gerechtigkeit »die nicht
dekonstruierbare Bedingung der Dekonstruktion« (Derrida 1995, 54) ist, »aber
eine Bedingung, die selbst in Dekonstruktion begriffen ist und die, so lautet die
Verfiigung, im Bruch des Un-Fugs bleibt und bleiben muss.« Es ist diese mes-
sianische »Utopie« der Gerechtigkeit, d. h. dieses Utopische ohne Utopie, das
man mit Derrida nicht nur als marxsches Erbe, sondern als »ein Kennzeichen
des Erbens, der Erfahrung des Erbens im allgemeinen« ansehen kann, als ein
Versprechen der Zukunft.

Doch auch diese Utopie, wenn es eine ist, ist nach Boris Groys (2000) viel-
leicht nur ein leerer Signifikant, der unter Verdacht steht, ein totes Signifikat
zu bezeichnen, von dem nur vorgegeben wird, dass es den medialen Schein
durchbrechen und selbst zur Botschaft des Mediums werden kénnte. Diese
Moglichkeit wird ihm zwar auch von der Dekonstruktion explizit verwehrt,
doch hilt sie am Glauben an das Unaustauschbare fest. In dieser Uberzeugung
kommt sie mit der kritischen Erziehungs- und Bildungstheorie zusammen:
dass es etwas gibt, das technisch nicht substituierbar ist und im 6konomischen
Austausch nicht aufgeht.

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iwischen Utopie und Pragmatismus | 43

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M. 1970

Baudrillard, Jean: Die Szene und das Obszéne. In: Dietmar Kamper, Christoph
Wulf (Hg.): Das Schwinden der Sinne. Frankfurt a. M. 1984, 279-297

Benner, Dietrich: Zur theoriegeschichtlichen und systematischen Relevanz nicht-
affirmativer Erziehungs- und Bildungstheorie. In: Ders., Dieter Lenzen
(Hg.): Erziehung, Bildung, Normativitit. Weinheim/Miinchen 1991, 11-28

Bernfeld, Siegfried: Jugendbewegung und Jugendforschung. Samtliche Werke Bd. 2
(Schriften 1909-1930). Weinheim/Basel 1994

Bernfeld, Siegfried: Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung. Frankfurt a. M. 1967

Brumlik, Micha: Zur Zukunft piadagogischer Utopien. In: Zeitschrift fur Padago-
gik, 4/1992, 529-545

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I. Miinchen 1993

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Frankfurt a. M. 1995

Derrida, Jacques: Dissemination. Wien 1995a

Dewey, John: Demokratie und Erziehung. Braunschweig 1964

Dudek, Peter: Grenzen der Erziehung im 20. Jahrhundert. Allmacht und
Ohnmacht der Erziehung im pidagogischen Diskurs. Bad Heilbrunn 1999

Fest, Joachim: Der zerstérte Traum. Vom Ende des utopischen Zeitalters. Betlin 1991

Gamm, Gerhard: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten.
Frankfurt a. M. 2000

Gimmler, Antje; Sandbothe, Mike; Zimmerli, Walter .Ch. (Hg.): Die Wieder-
entdeckung der Zeit. Darmstadt 1997

Groys, Boris: Unter Verdacht. Eine Phinomenologie der Medien. Miinchen 2000

Grunder, Hans-Ulrich: Anarchistische Erziehung und das Ende der Utopie. In:
Zeitschrift fur Pidagogik, 4/1992, 547-574

Gruschka, Andreas: Die Pidagogik ldsst sich nicht abwdhlen. In: Zeitschrift fiir
Padagogik, 4/1992, 575-596

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tibingen 1979

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt a. M. 1979

Kamper, Dietmar; Wulf, Christoph (Hg.): Die sterbende Zeit. Darmstadt/
Neuwied 1987

Kamper, Dietmar: Unmdigliche Gegenwart. Miinchen 1995

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten.
Frankfurt a. M. 1979

Lacan, Jacques: Schriften 1. Olten 1973

Lehmann, Gunther K.: Macht der Utopien. Ein Jahrhundert der Gewalt. Stuttgart
1996

Lyotard, Jean-Francois: Das Inhumane. Plaudereien tiber die Zeit. Wien 1989.

Marotzki, Winfried; Meister, Dorothee M.; Sander, Uwe (Hg.): Zum
Bildungswert des Internet. Opladen 2000

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Michael Wimmer

Maschelein, Jan: Schépfung und absoluter Anfang. Einige Bemerkungen iiber die
christlich-theologische Erbschaft nach Hannah Arendt. In: Sonke Abelt u.a.
(Hg.) »... was es bedeutet, ein verletzbarer Mensch zu sein.« Helmut Peukert
zu 65. Geburtstag. Mainz 2000, 410—420

Meyer-Drawe, Kite: Zum metaphorischen Gehalt von »Bildung« und »Erziehung«.
In: Zeitschrift fur Piadagogik 2/1999, 161-175

Meyer-Wolters, Hartmut: »Ich habe einen Traum«. Die Differenz von Sinnentwurf
und Planung als pidagogisches Problem. In: Wolfgang Nieke u.a. (Hg.):
Bildung in der Zeit. Zeitlichkeit und Zukunft — pddagogisch kontrovers.
Weinheim 2001, 191-212

Nowotny, Helga: Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefiihls.
Frankfurt a. M. 1989

Oelkers, Jirgen: Rousseau und die Entwicklung des Unwahrscheinlichen im
pddagogischen Denken. In: Zeitschrift fiir Pidagogik 5/1983, 801-816

Oelkers, Jiirgen: Utopie und Wirklichkeit. In: Zeitschrift fiir Pidagogik 1/1990, 1-13

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. M. 1979

Roth, Heinrich: Pddagogische Anthropologie. Bd.1: Bildsamkeit und Bestimmung.
Hannover 1976

Rousseau, Jean-Jacques: Emile oder Uber die Erziehung. Paderborn 1978

Ruhloff, Jérg: Das ungeldste Normproblem der Pidagogik. Heidelberg 1980

Ruhloff, J6rg: Orientierung und Skepsis. In: Angelika Wenger-Hadwig (Hg.):
Verfiihrungen in orientierungsloser Zeit. Innsbruck/Wien 1999, 9—24

Ruhloff, Joérg: Zur Kritik der emanzipatorischen Pddagogik-Konzeption. In: G.
Stein (Hg.): Kritische Pddagogik. Hamburg 1979, 181-194

Saage, Richard: Politische Utopien der Neuzeit. Darmstadt 1991

Saage, Richard: Utopieforschung. Eine Bilanz. Darmstadt 1997

Schmidt, Burghart: Kritik der reinen Utopie. Stuttgart 1988

Schiitz, Alfred: Tiresias oder unser Wissen von zukiinftigen Ereignissen. In: Gesam-
melte Aufsitze 2, Studien zur soziologischen Theorie. Den Haag 1972,
259-278

Tenorth, Heinz-Elmar: Kritik alter Visionen — Ende der Utopie? In: Zeitschrift fur
Pidagogik 4/1992, 525-528

Tenorth, Heinz-Elmar: Laute Klage, stiller Sieg. Uber die Unaufhaltsamkeit der
Pidagogik in der Moderne. In: Zeitschrift fiir Padagogik. 29. Beiheft 1992,
129-139

Turing, Allen: Intelligence Service. Berlin 1987

Winkler, Michael: Universalisierung und Delegitimation: Notizen zum pidagogi-
schen Diskurs der Gegenwart. In: Dietrich Hoffmann u.a. (Hg.): Begriin-
dungsformen der Pidagogik in der »Moderne«. Weinheim 1992, 135-153

Wyneken, Gustav: Eros. Lauenburg 1924

Zimmerli, Walter Ch.; Sandbothe, Mike (Hg.): Klassiker der modernen
Zeitphilosophie. Darmstadt 1993

hitps://dol. - am 14.02.2026, 21:37:21. Ol



https://doi.org/10.14361/9783839400944-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

