Interkulturalitat interdisziplinar denken
Ansatze zur Erweiterung ihrer Komplexitat

D1eTER HEIMBOCKEL

1. Interkulturalitat, Interdisziplinaritat und ihr
Verhaltnis. Einleitende Bemerkungen zum Stand
der Diskussion

In den zuriickliegenden Jahren hat es vermehrt Versuche gegeben, Interkultu-
ralitdt und Interdisziplinaritit zusammen zu denken.' Offensichtlich scheint es
dafiir ein Bediirfnis zu geben, auch wenn es zuweilen so wirkt, als wenn es einer
solchen Verstindigung gar nicht mehr bedarf. Dass einer verbreiteten Auffas-
sung zufolge mit Interkulturalitit zwangsliufig Interdisziplinaritit einhergehe
(vgl. Hansen 2000: 289) oder diese ihr wesensmiflig sei (vgl. Bohnen 2003:
255), erweckt vielmehr den Eindruck, als wire allgemein bereits geklirt, was
doch im Einzelfall nachweislich klirungsbediirftig ist. Vor diesem Hintergrund
uiberrascht nicht so sehr, dass erst jiingst mehr oder weniger voraussetzungslos
Interkulturalitit und Interdisziplinaritit zu den zentralen strategischen Voraus-
setzungen in unserer »komplexen und globalen Welt« (Mainzner 2010: VII) ge-
rechnet wurden, sondern dass dies im Kontext eines wissenschaftstheoretischen
Sammelbandes zur Interdisziplinaritit geschehen ist. Denn wenn an gleicher
Stelle von Schliisselqualifikation und Handlungskompetenz die Rede ist, die
zur »Sicherung zukiinftiger Mirkte und der Lebensqualitit einer Gesellschaft«
(ebd.) beitragen sollen, so ist damit ein Rahmen beschrieben, den man eher
aus bildungspolitischen Strategiepapieren oder aus Handreichungen europii-
scher Kulturpolitik kennt. Im >Européischen Jahr des interkulturellen Dialogs<
(2008) gehorten AuRerungen wie diese jedenfalls zur Selbstverstindlichkeit der
EU-Publicity (vgl. Heimbdckel 2010).

1| Vgl. Gutjahr (1998), Zima (2000a), Zimmermann (2005), Schiewer (2009a) u.
Yousefi/Fischer (2010).

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

DIETER HEIMBOCKEL

Wissenschaft, die Wissen schaftt, ist freilich niemals unschuldig. Das gilt
nolens volens fiir ihre Verfahren ebenso wie fiir ihre Begriffe. Einen ideologie-
freien Dienst an der Sache gibt es nicht. Und fiir Interdisziplinaritit, die ihre
Berechtigung unter anderem aus ihrer Funktion als »Expertise zu gesellschaft-
lich dringenden Fragen« (Potthast 2010: 177) bezieht, sind wissenschaftsexterne
Motive in der Erforschung eines bestimmten Gegenstandes regelmifig von Be-
lang. Entstehungsgeschichtlich und aktuell verhilt es sich mit Begriff und Kon-
zept der Interkulturalitit im Ubrigen nicht anders: Steht der Begriff zu Beginn
seiner Verbreitung im Zeichen der praktischen Disziplin der Interkulturellen
Kommunikation, »die einen Wissens- und Kompetenzbedarf fiir internationale
Beziehungen nicht nur, aber priméir geschiftlicher Art bedient« (Mecklenburg
2008: 91), so fungiert er gegenwirtig als eine Leitkategorie sowohl in den Wis-
senschaften als auch im gesellschaftlichen und politischen Diskurs. Thilo Sarra-
zins umstrittenes Buch Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel
setzen (2010) hat geradezu mustergiiltig gezeigt, wie man aus seiner Auslegung
Kapital schlagen kann.?

Die Parallelen zwischen Interdisziplinaritit und Interkulturalitit sind da-
mit keineswegs aufgebraucht. Gilt die eine verschiedentlich als »bonum per
se« (Loffler 2010: 1577), wird fiir die andere in Anspruch genommen, sie sei eine
»unentbehrliche Denknotwendigkeit unserer Zeit«. Vom »Zeitalter der Inter-
kulturalitit« (Braun/Scheidgen 2008: 9 u. 24) ist gar die Rede, auch wenn im
gleichen Atemzug zugegeben wird, dass kaum Klarheit dariiber bestehe, was In-
terkulturalitit bedeute (vgl. ebd.: 14£.), was sie »eigentlich ist bzw. sein soll«, wie
es noch vor Kurzem in einem Grundlagenartikel zur Black Box >Interkulturali-
tdit< schlagwortartig formuliert wurde (Foldes 2009: 504). Wenn sich Anhinger
der Interdisziplinaritit hiermit auf der sicheren Seite wihnen, so sei daran er-
innert, dass Alan Liu sie schon 1989 als »the most seriously underthought, cri-
tical, pedagogical and institutional concept in the modern academy« bezeichnet
(Liu 1989: 743) — ein Umstand, an dem sich unter Berticksichtigung jlingster
Bestandsaufnahmen offensichtlich wenig geindert hat: »Obwohl Interdiszip-
linaritit seit einigen Jahrzehnten von vielen Seiten gefordert, geférdert und —
zumindest dem Anspruch nach — auch praktiziert wird, bleibt es nach wie vor
notorisch unklar, was darunter zu verstehen ist.« (Jungert u.a. 2010: XI). Sieht
man einmal von der hinlinglich bekannten Rhetorizitit solcher AuRerungen
ab, so stellt sich ein gewisses Unbehagen nicht nur angesichts der materiellen
Forderung von Projekten ein, die mit dem Etikett des Interdiszipliniren und
Interkulturellen operieren — das bereits erwahnte >Europdische Jahr des inter-
kulturellen Dialogs< wurde beispielsweise mit 10 Millionen Euro budgetiert —,
sondern auch mit Blick auf ihre Vereinnahmung und unreflektierte Ubernah-

2 | Zur kritischen Auseinandersetzung mit den Thesen von Sarrazin und dem derzeiti-
gen Islam-Diskurs in der deutschen Offentlichkeit vgl. Bahners (2011).

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

me. Thre Unklarheit scheint dafiir geradezu eine ihrer Bedingungen zu sein!
Auf der anderen Seite gibt es ein — wie auch immer bestimmtes — Wissen dar-
iiber, dass Interkulturalitit ohne Interdisziplinaritit nicht gedacht werden kann
(vgl. Bohnen 2003: 255) und dass umgekehrt »Probleme der Interdisziplinaritit
nicht von Problemen der Interkulturalitit zu trennen sind.« (Zima 2000b: 8)
In der Klirung des einen liegt moglicherweise die Losung fiir das andere (et
vice versa), wobei es weniger um Definitionen als vielmehr um Beschreibungs-
und Verfahrensformen geht. Definitionen haben der Interdisziplinaritit und
Interkulturalitit eher geschadet als genutzt, insofern sie nimlich — von ihren
begrifflichen Grundbestinden der Disziplin und Kultur ausgehend — jeweils
den Entititscharakter und nicht das Prozesshafte akzentuiert haben. Im Sin-
ne einer auf Verstehen gegriindeten Vorstellung von Interkulturalitit kann ein
solches Vorgehen hilfreich sein; es leistet aber einer Komplexititsreduktion
Vorschub, tiber die das Verstehen — analog zur todorovschen Triade aus »Ver-
stehen, Nehmen und Zerstéren« (Todorov 1985: 155) — tendenziell in einen Akt
der Usurpation miindet (vgl. Heimbockel/Mein 2010). Die nachfolgenden Aus-
fuhrungen verfolgen daher u.a. das Ziel, auf der theoretischen Ebene zu einem
interdisziplindr fundierten Begriff von Interkulturalitit und damit zu seiner —
wenn auch nur umrisshaft skizzierten — neuen Komplexitit beizutragen, mit
der das Thema des vorliegenden Sammelbandes zusitzlich profiliert werden
soll. AnschliefRend appliziert der Beitrag seine aus den theoretischen Reflexi-
onen gewonnenen Einsichten noch in einem Ausblick auf einen konkreten
Gegenstandsbereich, nimlich auf das fir diesen Band zentrale Verhiltnis von
Interkulturalitit und Raum im Lichte der Kulturhauptstadtthematik.

2. Zwischen disziplinarer Defizithypothese und
eurozentristischer Befangenheit. Die Konzepte
Interdisziplinaritat« und >Interkulturalitat«in
der Kritik

Der Vorwurf der Unklarheit, dem sich Interdisziplinaritit ausgesetzt sieht, kor-
reliert hiufig mit der Einschitzung, sie lasse sich nur in wenigen Fillen realisie-
ren, weil die Einzeldisziplinen im Grunde nur wenig Gemeinsames aufweisen
wiirden (vgl. Sukopp 2010: 61). Wiren sie aber auf Gemeinsames angewiesen,
so wiirde sich prinzipiell die Frage nach ihrem Nutzen stellen. Das Gemeinsa-
me kann zur Not schon in der Einzeldisziplin angelegt sein. Warum also ein
Zusammenschluss, bei dem sie unter Wahrung ihrer Eigenstindigkeit ein Pro-
blem einer Losung zuzufithren suchen? Von der Problemlésung aus betrachtet,
wird Interdisziplinaritit dann als wichtig erachtet, »wenn alle Disziplinen allein
nicht mehr in der Lage sind, anstehende Forschungsfragen in ihrem Rahmen

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

23


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

DIETER HEIMBOCKEL

zu lésen« (Jahraus 2007: 374). Die disziplinire Defizithypothese krankt aller-
dings nicht nur daran, dass sie potentiell den Einzelfichern eine Problemls-
sungskompetenz zutraut, die sie disziplinidr fallweise gar nicht aufzubringen
vermogen, sie suggeriert auch, dass es so etwas wie einen archimedischen Ver-
gleichspunkt gibt, auf den sich alle Ficher beziehen kénnen. Dariiber hinaus
stellt sich die Frage, wie mit einer so verstandenen Interdisziplinaritit das Pro-
jekt der Kooperation umgesetzt werden kann, wenn die Einzelficher auf ihrer
Kernkompetenz beharren.? Der Verdacht, dass hiermit Kohisionsstrategien der
Einzeldisziplinen auf die Interdisziplinaritit tibertragen werden, liegt daher
durchaus nahe, wobei es nicht wunder nimmt, dass ihr unter diesen Umstin-
den eine Neigung zur Vereinfachung nachgesagt wird (vgl. Vollmer 2010: 63),
weil kohisiv nur wirken kann, was sich seines nicht integrierbaren Uberschus-
ses entledigt. Das wire die Seite der Interdisziplinaritit, bei der man ihr — nicht
nur bildlich gesprochen — einen Mangel an interkultureller Kompetenz unter-
stellen konnte.

Eine Losung des Problems eréfinet sich auch nicht in Form einer — im Rah-
men der Interkulturalititsforschung ebenfalls verbreiteten — Praxis der Prifix-
Verschiebung, indem den Aporien der Interdisziplinaritit mit den Mitteln der
Transdisziplinaritit beizukommen wire. Geht man davon aus, dass der Unter-
schied zwischen beiden Vorgehensweisen im Wesentlichen darin besteht, dass
in der Transdisziplinaritit im Gegensatz zur Interdisziplinaritit »ausdriicklich
wissenschaftsexterne Fragestellungen und Personen« (Potthast 2010: 4) die For-
schung mitbestimmen, so werden damit zwar sowohl die Grenzen zwischen
den Disziplinen als auch die Grenzen zwischen Wissenschaft und Auflenwelt
itberschritten; eine solche Grenziiberschreitung ist aber noch lange nicht vor
Vereinfachungen und Komplexititsreduktionen gefeit. Je nach Dringlichkeit
und Probleml6sungsdruck, die institutionell an die Wissenschaften herangetra-
gen werden, diirfte sogar noch — wie etwa im Bereich der Umwelttechnologie
oder der Public-Health-Forschung, die als Paradebeispiele fiir transdisziplinire
Zusammenarbeit gelten — von einer Verstirkung dieser Phinomene auszuge-
hen sein. Der Konigsweg, als den man Transdisziplinaritit lange Zeit und im
Sinne einer neuen, die Wissenschaften von Grund auf revolutionierenden For-
schungspraxis betrachtet hat (vgl. Mittelstral 2003; Balsiger 2005), erweist sich
nach Mafigabe dessen als Sackgasse, was an gesellschaftlichen, politischen und
6konomischen Zwingen von auflen in sie hineingetragen wird und an intra-
bzw. binnenwissenschaftlichen Kohisionseffekten ungebrochen wirksam ist.
Transdisziplinaritit ist ein legitimes Verfahren; die in der Interdisziplinaritit

3 | So etwa Schiewer (2009b: 68), wenn sie fiir die interkulturelle Germanistik in An-
schlag bringt, dass man im Falle disziplineniibergreifender Zusammenarbeit »immervon
den Zentren« des Faches auszugehen habe.

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

liegenden Unwigbarkeiten werden hier wissenschaftlich jedoch eher reprodu-
ziert als gemindert.#

Warum aber Interdisziplinaritit? Sicher nicht, weil eine Disziplin >X«< ein
Problem >Y< nicht 16sen kann — sonst wire >X« per definitionem keine Diszip-
lin’ —, sondern weil es Gegenstinde und Sachverhalte gibt, die sich ihrer Anla-
ge nach nicht anders als im »Zwischenreich der Ficher« (Blumenberg 1971: 1)
erfassen und beschreiben lassen. Das heifdt: Interdisziplinaritit ist dort weiter-
fiihrend, wo sich in ihrem Zwischen des Diszipliniren das Zwischen, Ubergin-
gige und Vielfiltige des Gegenstandes oder Sachverhaltes selbst widerspiegelt.
Schon die reine Trennung nach dem eingeschliffenen Zwei-Kulturen-Schema
zwischen den Naturwissenschaften einerseits und den Geistes- bzw. Kultur-
wissenschaften andererseits lisst beispielsweise aufler Acht, dass bestimmte
naturwissenschaftliche Theorien »nicht nur bestimmte kulturelle Ausdeutun-
gen« nahe legen, »sie enthalten sie von vornherein« (Potthast 2010: 186). Dabei
unterliegt das Feld des Kulturellen, insofern »der Gestus der Kultur einer des
Vermischens ist« (Nancy 1993: 6), selbst schon einer »hybride[n] Konstellation«
(Potthast 2010: 186), die es besonders fiir interdisziplinire Forschung pradesti-
niert. »Es gibt«, so Werner Hamacher,

keine einzige Kultur, die eine autarke, selbstbegriindete und suisuffiziente Einheit bil-
den wiirde. Jede Kultur kultiviert sich an anderen Kulturen und wird von anderen Kul-
turen kultiviert. Es gibt nicht eine, die nicht aus der Konfiguration von anderen - und
also a limine allen anderen - Kulturen hervorgegangen ist und von diesen anderen nicht
in jedem Augenblick ihrer Geschichte mitbestimmt und transformiert wiirde. Und das
heifit: Es gibt nicht eine Kultur. Kultur ist ein plurale tantum« (Hamacher 2011: 127).8

4 | Zur Kritik des Konzepts der Transdisziplinaritat vgl. auch van Laak/Malsch (2010:
9f.).

5 | Ausgehend von einem allgemeinen Versténdnis von Disziplin als »Wissensgebiet
oder Untersuchungsfeld, das durch einen Corpus von allg.-verbindlichen Methoden
charakterisiert ist« (Schlager 2008: 324), I&sst sich die angesprochene Spezifik von
Disziplin aus einem umfassenderen Kriterienkatalog herleiten, zu dem nach Defila/Di
Giulio (1998: 112f.) ein relativ homogener Kommunikationszusammenhang, ein Be-
stand an Wissen (Aussagen, Erkenntnisse und Theorien), relevante Forschungsproble-
me und eine Menge bestimmter anerkannter Methoden und Problemldésungen gehdren.
6 | Ein solches antiessentialistisches Kulturverstandnis lasst sich sowohl aus der jiin-
geren Ethnologie und Kulturanthropologie (Clifford Geertz und James Clifford) als auch
aus der Philosophie (Alexander Garcia Diittmann) sowie der poststrukturalistisch in-
spirierten Postkolonialismustheorie (Homi Bhabha) herleiten (vgl. Rieger/Schahadat/
Weinberg 1999 u. Schdning/Weinberg 2004). Bei Todorov (2010: 78) heiflit es noch
jungst entsprechend: »Es gibt keine reinen Kulturen einerseits und gemischte Kulturen
andererseits; alle Kulturen sind Mischgebilde.« In der Soziologie fihrt dies aktuell zu ei-

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

25


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

DIETER HEIMBOCKEL

Im »plurale tantum« der Kultur liegt das Erfordernis nach ihrer iibergreifen-
den Erforschung begriindet. Das heifit in dieser Konsequenz aber auch: Kultur
ist epistemologisch nicht anders als interdisziplindr zu denken. Der euro- und
ethnozentristisch begriindete Einwand gegen den Gebrauch des Kulturbegriffs
ist dabei durchaus ernst zu nehmen, indem dessen Historisierung notwendi-
gerweise in seine Reflexion einflieffen muss, auch wenn, wie inzwischen auf-
gezeigt werden konnte, die fiir den deutschen Kulturbegriff lange mafigebliche
Vorstellung Johann Gottfried Herders sich nicht stricto sensu auf ihre Tendenz
zur organizistisch-ganzheitlichen Prigung festlegen lisst (Gaier 2007). Gleich-
wohl ist sie gerade in den heutigen Debatten um Interkulturalitit noch allge-
genwirtig: »Man gibt sich zwar gerne pluralistisch und méchte alle >Kulturen<
in ihrem Eigenwert anerkennen; zugleich aber beharrt man auf universalen
Wertmafistiben, die fiir simtliche >Kulturen« gelten sollen.« (Dembeck 2010:
105) In der Kulturtheorie der Gegenwart hat sich demgegeniiber eher ein an-
tiessentialistisches Kulturverstindnis durchgesetzt. Alle Versuche einer einzel-
fachlichen Vereinnahmung des Kulturbegriffs betreiben daher entweder einen
Etikettenschwindel oder leisten jener Vereinfachung Vorschub, deren sich Inter-
disziplinaritit ihren Kritikern zufolge schuldig macht. Der sich darin duflernde
Verdacht einer interdiszipliniren Kompromissfindung zu Lasten des diszipli-
niren Spezialwissens muss insofern selbst mit dem Verdacht leben, dass der
Nimbus des Einzelfaches vor der Uberfrachtung mit Komplexitit schiitzen soll.
Nicht von ungefihr ist im Begriff der »Disziplin«< das Motiv der Zucht und Ord-
nung aus der Disciplina militaris etymologisch vorgebildet.

Niemand kime allerdings auf den Gedanken, den Begrift der wissenschaft-
lichen Disziplin oder Disziplinaritit aufgrund seiner historischen Semantik ab-
zulehnen. Mit dem Begriff der Kultur verhilt es sich, sobald er in das Gefiige
des Interkulturellen tritt, jedoch anders. Den Begriff der Interkulturalitit lehnt
Wolfgang Welsch (um einen seiner einflussreichsten Kritiker zu nennen) des-
halb ab, weil er die Primissen des traditionellen Kulturbegriffs mit sich herum-
schleppe. Im Gegensatz dazu optiert Welsch fiir den Begriff der Transkulturali-
tat, weil sich zeitgendssische Kulturen durch Hybridisierung auszeichnen und
eine Trennschirfe zwischen Eigen- und Fremdkultur nicht mehr feststellbar sei
(vgl. Welsch 2000: 334 u. 337ff.). Dass Transkulturalitit ebenfalls nicht ohne
den Begriff der Kultur auskommt, interessiert Welsch nicht, auch nicht, dass

nem interkulturell gepragten Verstandnis von Kultur: »Die Soziologie bietet zum Thema
»Interkulturalitatc eine weite Perspektive, indem sie grundsatzlich davon ausgeht, dass
Menschen als Handelnde in ihrem Alltag die Wirklichkeit stets als interkulturell erfah-
ren. Sie machen namlich die Erfahrung, dass die (ihre) Welt nicht »von vorne herein«
kulturell eindeutig ist, in ihrer Erfahrung {iberlagern und kreuzen sich vielmehr unter-
schiedliche Sinnsysteme und sie sind mit der Gleichzeitigkeit verwirrend widerspriichli-
cher Wissensbesténde konfrontiert.« (Leggewie/Zifonun 2010: 13).

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

die Prasumtion einer hybriden Kultur in der Gegenwart argumentationslogisch
eine Kultur-Kohirenz in der Vergangenheit voraussetzt.

In eine dhnliche Richtung geht der gegen das Konzept der Interkulturalitit
vorgebrachte Einwand, sie suggeriere, dass »mit Hilfe der europdischen Denk-
kategorien Kulturen weltweit identifiziert, beschrieben und objektiv voneinan-
der abgegrenzt werden kénnen« (Mohn 2005: 21). Sieht man einmal, mit Bern-
hard Waldenfels, von der Unhintergehbarkeit der Tatsache ab, dass Europier
ihrer eurogenen Herkunft ebenso wenig entfliehen kénnen wie ithrem eigenen
Leib (vgl. Waldenfels 2000: 245), so verpflichtet gerade diese Tatsache dazu, den
Denkkategorien, ihrer Herkunft und ihrem aktuellen Gebrauch deutlicher auf
den Grund zu gehen, als dies in der jiingsten Vergangenheit etwa im Theoriefeld
der interkulturellen Germanistik geschehen ist. Die Rede vom interkulturellen
Identititswissen, vom geschirften Eigenkulturbewusstsein oder von der Inter-
kulturalitit als Denk- und Handlungsnorm (vgl. Wierlacher 2003a u. 2003b)
war und ist wenig dazu angetan, bestehende Vorbehalte gegen europiische Ide-
enbildungen zu entkriften; sie verschirft eher noch das Misstrauen gegen ein
Konzept, hinter dessen Fassade der kooperativen Selbstaufklirung und Partner-
schaft wissenschaftlich verkappt Hegemonie- und Kolonialisierungsstrategien
vermutet werden. Das alles hat jedoch nichts mit Kultur als Entitit, sondern mit
der Form ihrer Konstruktion zu tun. Kultur war und ist »stets das Produkt einer
Konstruktion« (Todorov 2010: 81). Sie ist Teil des Prozesses, dem Kultur seit je-
her ausgesetzt ist und der die »Annahme einer ausschlieRlichen Reproduktion
von kultureller Tradierung« ausschliefit (Ackermann 2004: 144). So ist Kultur
auch kein Ideologiebegriff, mit ihr wird Ideologie gemacht.

3. Erweiterungen einer interdisziplinar
ausgerichteten Interkulturalititsforschung

Im Sinne seiner urspriinglichen Wortbedeutung gilt mit dem Prifix >inter< in
Interkulturalitit die Bedeutung >zwischens, >reziprok< und >miteinander« als
gefestigt (vgl. Scheiffele 2003: 569ff.). Ahnliches gilt fiir den Begriff der In-
terdisziplinaritit allerdings nicht. Ausgehend davon, dass das Prifix sowohl ei-
nen vereinenden Sinn haben als auch eine Trennfunktion erfiillen kann, stellt
Joe Moran diese Ambiguitit auch im Feld der Interdisziplinaritit fest. Interd-
isziplinaritit, so Moran, »can suggest forging connections across the different
disciplines; but it can also mean establishing a kind of undisciplined space in
the interstices between disciplines, or even attempting to transcend disciplinary
boundaries altogether.« (Moran 2002: 15) Angesichts der in der Interkulturali-
titsforschung hiufig gebrauchten Begriffe wie Alteritit, Differenz, Distanz oder
Grenze muss es ein wenig verwundern, dass ausgerechnet in jhrem >inter« das

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

27


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

DIETER HEIMBOCKEL

Trennende nicht deutlicher markiert ist. Man ist sich wohl im Klaren dariiber,
dass mit kultureller Distanz in erkenntnistheoretischer Perspektive und anders
als in Huntingtons Kampf der Kulturen nicht die Unterscheidung objektiver Ei-
genschaften zweier Volker oder Gemeinschaften, »sondern gerade das Ergeb-
nis einer Erkundung gemeint ist, die sich in der interkulturellen Begegnung
vollzieht und mit der Differenzen tiberhaupt erst erzeugt werden.« (Hofmann
20006: 12) Wie aber lisst sich, um an Gayatri Chakravorty Spivak anzukniipfen,
das ethnozentrische Subjekt davon abhalten, »sich selbst zu etablieren, indem es
selektiv eine/n Andere/n definiert« (Spivak 2008: 69)? Die Frage der Differenz
beriihrt nicht nur einen durch die Hintertiir in die Debatte hineingeschmuggel-
ten Essentialismus, sondern die durch sie u.a. bedingte Zuriickdringung von
Fragen sozialer und Skonomischer Ungleichheit, indem der Differenz-Begriff
der Bewahrung dessen dient, was (uns) von Anderen bzw. Fremden trennt. »The
alternative to diversity is sameness«, gibt Walter Benn Michaels (2007: 148) in
seiner Abhandlung The Trouble with Diversity zu bedenken.

Uber den Differenz-Begriff wird so die Vorstellung kultureller Eigenstindig-
keit vermittelt, die zwar Gleichwertigkeit suggeriert, aber mit dem Begriff der
Kultur einer Emanzipation Vorschub leistet, welche, zumindest aus westlicher
Perspektive, »bisher immer auch eine Emanzipation zur Kultur des Kapitals
gewesen ist.« (Hamacher 2011: 132) Das »inter< kénnte dazu ein Korrektiv bilden,
wenn es im Selbstwiderspruch das intendierte Miteinander gleichzeitig in Frage
stellt und das Trennende akzentuiert: das Trennende nicht nur im Sinne sozio-
okonomischer Ungleichheit, sondern auch im Hinblick auf solche Aspekte, die
Fragen der Macht und Hierarchisierung sowie der ethnischen bzw. nationalen
Konflikte (bis zur kriegerischen Auseinandersetzung) im Feld des Interkulturel-
len beriihren. Denn die vorzugsweise Identifizierung von Interkulturalitit und
Dialogizitit iiberformt ihr potentielles Scheitern ebenso wie Exklusionsstrategi-
en, die entweder subkutan oder ostentativ tiber das Interkulturalititsparadigma
ausgetragen werden.”

Gleichzeitig lassen sich damit neben und im Gefolge der Interdisziplinaritit
Erweiterungen verbinden, die den Prozesscharakter von Kultur und das kriti-
sche Potential der Interkulturalitit deutlicher noch ins Bewusstsein heben. Die-
se betreffen erstens die historische Ausweitung des Gegenstandsfeldes: Mit Ausnahme

7 | Die gegenwértige Integrationsdebatte in Deutschland und Frankreich liefert dazu
in besonderer Weise Anschauungsmaterial, insofern in ihr vor allem ethnisch-kulturelle
und nicht soziookonomische Belange verhandelt werden. In solchen Debatten werden
nach Leggewie/Zifonun (2010: 19) zwar gesellschaftliche Institutionalisierungen aus-
gehandelt, »die der Gesellschaft, auf neue Weise, Sicherheit und Ordnung« verleihen.
»Grundlegende Fragen der (Neu-)Verteilung bzw. Sicherung von Machtanteilen werden
allerdings in dieser Form &ffentlicher Auseinandersetzung in den Bereich des »Kulturel-
lencverschoben und damit unsichtbar gemacht.«

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

der Postkolonialen Studien® ist die Interkulturalititsforschung gegenwartszen-
triert, so dass diachrone Forschungsansitze und Forschungsprojekte eher eine
Minderheit darstellen. »In diesem Zeitalter blendet das Synchron-Riumliche
das Diachron-Geschichtliche aus.« (Badwe 2009: 130) So sehr in der Tat un-
terstrichen werden muss, dass wir im »Zeitalter der Interkulturalitit« (Braun/
Scheidgen 2008: 24) leben, so wenig kann davon abgesehen werden, dass unter
den Voraussetzungen des hier vertretenen Kultur-Begriffs Interkulturalitit sich
als ein historisch durchgingiges Phinomen erweist. (Die Aufklirung etwa ist
kulturgeschichtlich ein interkulturelles Zeitalter par excellence.) Eine solche Aus-
weitung wiirde nicht nur die Dimension unserer Forschungsarbeit erweitern
und damit (ganz pragmatisch) fiir die Unabhingigkeit von Modekonjunkturen
sorgen, sondern auch die Vielfalt und Wandelbarkeit von Kulturen und ihren
Prozesscharakter bzw. die Kultur als »plurale tantum« historisch erfass- und er-
fahrbar machen.?

Die notwendigen Erweiterungen betreffen zweitens die Relativierung der Wis-
sensbestinde. Da in modernen Wissensgesellschaften davon ausgegangen wird,
dass Nichtwissen reduzierbar und in Wissen auflosbar sei (vgl. Fornet-Batan-
court 2007: 133), hegt (insofern) auch die Interkulturalitit, ungeachtet anders
lautender Ziele, insgeheim die Absicht, an diesem Transformationsprozess des
Nichtwissens mitzuwirken. Je mehr aber Interkulturalitit vorgibt zu wissen,
desto mehr zeigt sich, dass sie nicht (bzw. kaum) weifs und dass sie dariiber
(worauf bereits hingewiesen wurde) an Kontur verliert. Die Unsicherheit iiber
das, was Interkulturalitit bedeutet, ist freilich nicht nur etwas ihr AuRerliches,
sondern fiihrt ins Zentrum ihrer kategorialen Zuschreibung mit >dem Frem-
denc als distinktivem Beziehungsbegriff ersten Ranges. In ihm inkarniert und
materialisiert sich das Fremde in »Form eines Aufler-ordentlichen« (Waldenfels
1999: 10), iiber das man nichts weif§ und das sich zeigt, indem es sich uns ent-
zieht. Am Wissen geht das Fremde zunichte, weil es im Moment seines Wissens
aufhort, seinen Anspruch auf Fremdheit noch einzul6sen. Es bringt das Fremde
zum Verschwinden, wihrend es im Nichtwissen unangetastet bleibt.

8 | Der Postkolonialismus wird hier als Teilbereich der Interkulturalitatsforschung ver-
standen. Darauf, dass es in den Postkolonialen Studien auch Tendenzen zur Abgrenzung
gibt, »um die Eigensténdigkeitin Theorie und Methodik zu betonen«, hat zuletzt Uerlings
(2011: 27) aufmerksam gemacht. Die notwendige und noch nicht hinreichend geklarte
Frage nach dem Verhaltnis von Interkulturalitadts- und Postkolonialismusforschung kann
im Rahmen meiner Ausfiihrungen allerdings nicht erdrtert werden.

9 | Wenn es zu einer Historisierung des Gegenstandes in den Beitrdgen des vorliegen-
den Bandes auch nurin Grenzen kommt, so hat das naturgemaf thematisch-systemati-
sche Griinde, von denen die prinzipielle Notwendigkeit der Erweiterung aber unberiihrt
bleibt.

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

29


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

DIETER HEIMBOCKEL

Im Nichtwissen tiber das Fremde generiert Interkulturalitit ihr grenziiber-
schreitendes (und vielleicht auch provokatives) Potential. Im gegenwirtigen
Kampf um die Vorherrschaft bestimmter Wissensregime in der Real- und Netz-
welt ruft das Eingestindnis des »don’t know what we don’t know« (Wynne 1992:
114) jedoch nicht nur Irritationen hervor; moderne Gesellschaften scheinen (bis-
her zumindest) politisch, institutionell und normativ darauf nicht vorbereitet zu
sein. Nichtwissen und Uneindeutigkeit werden — gleichsam als Unertriglich-
keitsformen des Seins — aus dem Wahrnehmungshorizont der Forschungs- und
Technologiepolitik ausgeblendet (vgl. Wehling 2006: 333). Das hat Konsequen-
zen nicht nur fir das gegenwirtige Verstindnis von Interkulturalitit, sondern
fiir das gesellschaftliche Zusammenleben insgesamt:

Der Bestand an gemeinsamem Wissen, mit dessen Hilfe Interaktion routinemégig be-
wéltigt werden konnte, wird fiir alle Gesellschaftsmitglieder zunehmend prekér; es tre-
ten »Wissensasymmetrien« auf, deren Uberwindung sich zusehends schwierig gestaltet;
es kommt zu einer Ausdehnung der Zonen, liber die man nichts weif}, bei gleichzeitig ge-
gebenen (zumindest potentiellen) vielfaltigen Abhdngigkeiten und Verflechtungen; und
man sucht immer 6fter vergebens im gesellschaftlichen Wissensvorrat nach Lésungen
fiir Probleme und findet dabei widerspriichliche Losungen. Anders gesagt: Einem Indi-
viduum wird zunehmend unklar, was »seine Gesellschaft« eigentlich ist, das »Normale«
erweist sich zusehends als krisenhaft. (Leggewie/Zifonun 2010: 14)

Wo sich widerspriichliche Losungen einstellen, ist ein Denken gefragt, das —
anders als es die gegenwirtige Diskussion iiber Sinn und Unsinn der Verbund-
forschung suggeriert'® — interdisziplinir ausgerichtet ist. Das heif3t nicht, dass
im Falle der Interkulturalitit ihre Erforschung nicht auch eine einzelfachliche
Berechtigung hitte. Thr Gegenstand, ihr begriffliches Selbstverstindnis und al-
len voran ihr ungesichertes Wissen legen aber ein Vorgehen nahe, das tiber die
Schranken der Disziplinen hinausgeht.

4. Verortungen der Interkulturalitat und
interdisziplinare Raumkonzeptionen.
Schlussfolgerungen

Wir leben im »Zeitalter der Interkulturalitit« — und wir leben im »Zeitalter
des Raumes« (Foucault 2006: 317). So hat es Michel Foucault zu Beginn seiner
Schrift Von anderen Riumen in einer Formulierung, die als eine der Kernaus-
sagen des Spatial turn gilt, jedenfalls auf den Punkt gebracht. Da unter dieser

10 | Vgl. hierzu die polemische Kritik von Kaube (2010) auf das Erscheinen der Zeit-
schrift fur interkulturelle Germanistik und die Entgegnung von Mein (2010).

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

Voraussetzung und mit Blick auf die im vorliegenden Sammelband verortete
Interkulturalitit die Frage nach der urbanen Stadt, dem kulturellen Raum und
der kulturellen Identitit im Zeichen der Globalisierung prinzipiell anders oder
moglicherweise sogar neu gestellt werden muss (vgl. Keller 2000: 10), drin-
gen sich interdisziplinire Ansitze und Perspektiven zu ihrer Beantwortung
formlich auf. Sie dringen sich deshalb auf, weil angesichts der fachlichen so-
wie internationalen Ausdifferenzierung des Raumdiskurses die Riickbindung
an die Theorieentwicklung und Forschungspraxis jenseits der literatur- und
kulturwissenschaftlichen Forschung unumginglich ist (vgl. Bachmann-Medick
2009: 312) und so das fiir die Interkulturalitit in Anschlag gebrachte Deside-
rat fachiibergreifender Orientierung aufgrund der Engfiihrung beider Themen
eine zusitzlich Begriindung erhilt.

Der Zusammenhang lisst sich, insofern Interkulturalitit als eine Katego-
rie des sozialen Raums zu denken ist, unmittelbar herstellen: Denn verindern
sich die Koordinaten des Raums, verdndern sich auch die Grundlagen und For-
men interkultureller Kommunikation und Verstindigung. Um ein einseitiges
Verhiltnis zwischen Raum und Interkulturalitit handelt es sich nicht. Migra-
tion, kulturelle Adaptionen und interkulturelle Transfers mit ihrer Wirkung
auf das Alltagsleben und die urbane Wirklichkeit sind naturgemifl ebensolche
Produktionselemente der rdumlichen Praxis wie jede andere gesellschaftliche
Handlung in einem bestimmten Raum auch. Aber auch auf der Ebene der Re-
prisentationsrdume wird Interkulturalitit visibel, in den symbolischen Orten
der »Begegnung und Vergegnung« (Schroer 2006: 245), wo die Politiken der
Ein- und Ausgrenzung greifbar sind. Folgt man Henri Lefébvre, so sind dies
die beherrschten und erlittenen Riume (vgl. Lefébvre 2006: 336), jene Riume,
die man erlebt, die aber andererseits dazu tendieren, von den konzipierten Riu-
men bzw. von den Raumreprisentationen bestimmt und dominiert zu werden.
Allerdings scheinen das (neue) plurale Verstindnis des sozialen Raums und das
(haufig beschworene) Erfordernis eines interkulturellen Dialogs in einer global
vernetzten und — selbst in iberschaubaren Gebieten — pluriethnisch konstitu-
ierten Welt auf den ersten Blick nichts zu sein, was einer gegenliufigen Ausrich-
tung gehorcht. Sie stehen vielmehr in einem Verhiltnis der Komplementaritit,
das aus der Sicht der Wissenschaft wesentliches Movens dafiir ist, »ein iiber
Jahrhunderte verbindliches Ordnungsprinzip territorialer Vergesellschaftung
und das damit verbundene kulturelle Wissen, auf dem vertraute Fremd- und
Selbstbilder beruhen« (Gutjahr 2006: 103), zu verindern.

Die Transformation der Raumsemantik, die im unmittelbaren Zusammen-
hang mit den nationalen (Wiedervereinigung), europiischen (EU-Erweiterung)
und weltweiten Veranderungsprozessen (Globalisierung) steht, ist allerdings
kein harmloser, sondern ein vielfach strategisch ausgerichteter Vorgang, der
auf komplexe Weise in »die diskursiven Praktiken und institutionellen Ordnun-
gen der Gesellschaft« (Blotevogel 2001: 157) eingelassen ist. So liegt auch der

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

31


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

DIETER HEIMBOCKEL

Einfithrung von Begriff und Konzept der »Europiischen Kulturhauptstadts, die
im Mittelpunkt der nachfolgenden Beitrige steht, eine funktionale und strategi-
sche Neu- bzw. Umorientierung zugrunde. Denn als man das Projekt der >Eu-
ropdischen Kulturhauptstadt< zu Beginn der 198oer Jahre zu entwickeln begann
und bereits 1985 mit Athen erstmals umsetzte, sah man in der >Kulturstadt Eu-
ropas< (wie sie damals noch hief}) vor allem ein Instrument zur Belebung des
ins Stocken geratenen europiischen Integrationsprozesses. Damit war zugleich
das Ziel verkniipft, den Dialog zwischen den Kulturen in Europa zu férdern
und so zu ihrer wechselseitigen Verstindigung beizutragen. Nachdem die bin-
nenmarktpolitischen Initiativen zwar die EU wirtschaftlich vorangebracht, aber
die Menschen im Rahmen dieser Entwicklung sozial und psychologisch eher
vernachlissigt hatten, sollte nach dem Willen des zustindigen EU-Ministerrates
die Kultur dieses Versiumnis nachholen: Sie sollte dazu beitragen, die europii-
sche Identitit zu stirken und die Biirger von der Notwendigkeit des Einigungs-
prozesses zu iiberzeugen."

Fiir den hier in Rede stehenden Zusammenhang erinnert die Kulturhaupt-
stadt-Idee daran, dass Rdume wie die Kultur nicht einfach da sind, sondern ge-
macht werden."? In der Konstruktion des Wortes >Kulturhauptstadt« wird dieser
Zusammenhang des Gemachten bereits offensichtlich. Damit sage ich freilich
nichts Neues, sondern unterstreiche nur noch einmal, was spitestens seit Henri
Lefébvre ein Topos der Raumforschung ist: »Jede Gesellschaft«, so sein bekann-
tes Diktum, »produziert einen ihr eigenen Raum.« (Lefebvre 2006: 330f.) Ver-
worfen wird damit eine idealistische Konzeption des Raums zugunsten einer
Theorie gesellschaftlicher Praxis, »die von den Subjekten und ihren sozialen
Beziehungen ausgeht und die Aktionen und Situationen dieser Subjekte ana-
lysiert.« (Schmid 2005: 203) Im Gemachten des Raums wird so der Vorbehalt
gegen dessen soziale Implikationen bzw. die Frage entschirft, »wie sich soziale,
kulturelle oder mentale, also immaterielle Sachverhalte >verrdumlichen<lassen,
wenn deren Bedeutung physisch-materiellen Gegebenheiten nicht inhirent,
sondern ihnen >auferlegt«< sei.« (Hess-Liittich 2009: 18) Der natiirliche Raum
bzw. der Raum in seiner territorialen Bedingtheit interessiert Lefébvre nicht
mehr; ebenso wenig interessieren ihn bindre Vorstellungen, die sich mit dem
Verhiltnis von physischem und sozialem Raum oder von Zentrum und Peri-
pherie befassen. Stattdessen sucht er den riumlichen Produktionsprozess als
dialektisches Zusammenspiel dreier Raumebenen, als eine » Dreiheit von Wahr-
genommenem, Konzipiertem und Gelebtem« (Lefebvre 2006: 336) zu fassen.
Lefebvre unterscheidet daher zwischen der rdumlichen Praxis, den Raumrepri-
sentationen und den Reprisentationsriumen:

11 | Vgl. zusammenfassend den Beitrag von Jiirgen Mittag in diesem Band sowie Mittag
(2008).
12 | Die nachfolgenden Ausfiihrungen folgen im Wesentlichen Heimbdckel (2011: 37ff.).

- am 14.02.2026, 18:08:1 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

Der erste Raum (spatial practice/I’'espace pergu) ist der wahrgenommene, erlebte und
benutzte Raum, den die Akteure in ihrem alltadglichen Leben produzieren und reprodu-
zieren. Der zweite Raum (representation of space/I’espace congu) meint den Raum des
Wissens, der Zeichen und der Codes. Es ist der instrumentelle Raum der Technokraten,
Stadtplaner und Wissenschaftler. Hierher gehéren die von Raumexperten ersonnenen,
theoretischen Raummodelle und Raumkonzepte, die auf die Wahrnehmung des Raums
in der Praxis einwirken. [...] Der dritte Raum (spaces of representation/l’espace vecu)
schliefllich ist derimaginierte Raum der Bilder und Symbole, in dem auch widerstandige
und alternative Raummodelle und Raumnutzungen ihren Platz haben. (Schroer 2008:
138; vgl. Lefebvre 2006: 335ff.)

Was mit diesem Raumverstindnis in den Blick gerit, ist nicht nur die soziale
Konstitution des Raums. Es eréffnen sich auch Einsichten iiber seine Funkti-
on und Bedeutung fiir die Herstellung sozialer Beziehungen, iiber Formen der
Inklusion und Exklusion und — damit aufs Engste verkniipft — {iber das Zusam-
menwirken von Herrschaft, Macht und Raum. Ein solches Raumverstindnis
lasst sich auch fur Fragen und Probleme der Interkulturalitit fruchtbar machen.
Denn dass wir es bei der Wahrnehmung, Konzeption und Lebensgestaltung
des Interkulturellen nicht nur mit jeweils unterschiedlichen Akteuren, sondern
auf der Ebene der wissenschaftlichen Beschiftigung auch mit zum Teil diszip-
lindr unterschiedlichen Zugriffsweisen zu tun haben, liegt zwar auf der Hand.
Gleichwohl ist es aber noch einmal zu betonen, weil in den Reden {iber Inter-
kulturalitit diese Differenzierungen nicht immer deutlich gemacht bzw. zuwei-
len sogar bewusst vermieden werden. Der Vorwurf der Unklarheit, dem sich
Begriff und Konzept der Interkulturalitit konsequent ausgesetzt sehen, hat im
Wesentlichen mit diesem Mangel an Differenzierung zu tun. Interdisziplinari-
tit kann hier Klirung schaffen, indem sich die Disziplinen wechselseitig iiber
ihre Positionen aufkliren und zugleich zur notwendigen Ausdifferenzierung
des Gegenstandes im Sinne (s)einer Komplexititserweitung (und nicht seiner
Verflachung) beitragen.

Die Kulturhauptstadtthematik tibernimmt in diesem Zusammenhang aus-
driicklich nicht die Funktion einer Erfiillungsgehilfin: Sie ist erstens der Gegen-
stand, an dem sich das Forschungsanliegen interdisziplinir ausrichtet, zweitens
erdfinet sich mit ihr aber auch die Gelegenheit, den in den Kulturwissenschaf-
ten bereits reflektierten Prozess des Spatial turn auch fiir das Forschungspara-
digma der Interkulturalitit (et vice versa) fruchtbar zu machen: indem nicht nur
die Interkulturalitit rdiumlich, sondern auch der Raum interkulturell gedacht
wird.B

13 | Einen instruktiven Beitrag dazu liefert Terkessidis (2010), indem er sein Konzept
der »Interkultur«in den Bezugsrahmen der Stadt stellt.

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

33


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

DIETER HEIMBOCKEL

Literatur

Ackermann, Andreas (2004): Das Eigene und das Fremde: Hybriditit, Vielfalt und
Kulturtransfer. In: Friedrich Jaeger/Jérn Risen (Hg.): Handbuch der Kultur-
wissenschaften. Bd. 3: Themen und Tendenzen. Stuttgart/Weimar, S. 138-154.

Bachmann-Medick, Doris (2009): Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kul-
turwissenschaften. 3., neu bearb. Aufl. Reinbek.

Badwe, Neeti (2009): Vom bipolaren zum bilateralen Kultur- und Literaturver-
stindnis. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, S. 129-143.

Bahners, Patrick (20u): Die Panikmacher. Die deutsche Angst vor dem Islam.
Miinchen.

Balsiger, Philipp W. (2005): Transdisziplinaritit. Miinchen.

Blotevogel, Hans Heinrich (2001): Die Metropolregionen in der Raumordnungs-
politik Deutschlands — ein neues strategisches Raumbild? In: Geographica
Helvetica 56, H. 3, S. 157-168.

Blumenberg, Hans (1971): Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos.
In: Manfred Fuhrmann (Hg.): Terror und Spiel. Miinchen, S. 11-66.

Bohnen, Klaus (2003): Interdisziplinaritit. In: Andrea Bogner/Alois Wierlacher
(Hg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 243-256.

Braun, Ina/Scheidgen, Hermann Josef (Hg.; 2008): Interkulturalitit. Wozu? Ha-
mid Reza Yousefi und Peter Gerdsen im Gesprich. Nordhausen.

Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta (1998): Interdisziplinaritit und Disziplinaritit.
In: Jan-Hendrik Olbertz (Hg.): Zwischen den Fichern — iiber den Dingen?
Universalisierung versus Spezialisierung akademischer Bildung. Opladen,
S. 1m1-137.

Dembeck, Till (2010): X oder U? Herders >Interkulturalitit«. In: Dieter Heimbdckel
uw.a. (Hg.): Zwischen Provokation und Usurpation. Interkulturalitit als (un-)
vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenchaften. Miinchen, S. 104-
128.

Foldes, Csaba (2009): Black Box >Interkulturalitit«. Die unbekannte Bekannte
(nicht nur) Deutsch als Fremd-/Zweitsprache. Riickblick, Kontext und Aus-
blick. In: Wirkendes Wort 59, S. 503-525.

Fornet-Betancourt, Radl (2007): Interkulturalitit in der Auseinandersetzung.
Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2006): Von anderen Riumen (1974). In: Jorg Diinne/Stephan
Giinzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwis-
senschaften. Frankfurt a.M., S. 317-329.

Gaier, Ulrich (2007): Herder als Begriinder des modernen Kulturbegriffs. In: Ger-
manisch-Romanische Monatsschrift 57, H. 1, S. 5-18.

Gutjahr, Ortrud (1998): Interkulturalitit und Interdisziplinaritit. In: Christine
Maillard (Hg.): Du dialogue des disciplines: germanistique et interdisciplina-
rité. StraBburg, S. 135-149.

- am 14.02.2026, 18:08:1; - =]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

— (20006): Von der Nationalkultur zur Interkulturalitit. Zur literarischen Semanti-
sierung und Differenzbestimmung kollektiver Identititskon-strukte. In: Maja
Razbojnikova-Frateva/Hans-Gerd Winter (Hg.): Interkulturalitit und National-
kultur in der deutschsprachigen Literatur. Dresden, S. 91-121.

Hamacher, Werner (2011): Heterautonomien. In: Zeitschrift fiir interkulturelle Ger-
manistik 2, H. 1, S. n7-138.

Hansen, Klaus P. (2000): Interkulturalitit: eine Gewinn- und Verlustrechnung.
In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, S. 289-306.

Heimbdéckel, Dieter (2010): »Terminologie fiir gutes Gewissen«? Interkulturalitit
und der neue Geist des Kapitalismus. In: Ders. u.a. (Hg.): Zwischen Provokati-
on und Usurpation. Interkulturalitit als (un-)vollendetes Projekt der Literatur-
und Sprachwissenschaften. Miinchen, S. 41-52.

— (20u): Die Metropolregion als (neuer) interkultureller Raum. In: Ernest W.B.
Hess-Liittich u.a. (Hg.): Metropolen als Ort der Begegnung und Isolation. In-
terkulturelle Perspektiven auf den urbanen Raum als Sujet in Literatur und
Film. Frankfurt a.M. u.a., S. 33-51.

Heimbdéckel, Dieter/Mein, Georg (2010): Zwischen Provokation und Usurpation
oder Nichtwissen als Zumutung des Fremden. In: Dies. u.a. (Hg.): Zwischen
Provokation und Usurpation. Interkulturalitit als (un-)vollendetes Projekt der
Literatur- und Sprachwissenschaften. Miinchen, S. 9-14.

Hess-Liittich, Ernest W.B. (2009): Spatial turn: Zum Raumkonzept in Kultur-
geographie und Literaturtheorie. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35,
S. 114-128.

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einfiih-
rung. Paderborn.

Jahraus, Oliver (2007): Inter- und Transdisziplinaritit. In: Thomas Anz (Hg.):
Handbuch Literaturwissenschaft. Bd. 2. Stuttgart/Weimar, S. 3773-378.

Jungert, Michael u.a. (2010): Vorwort der Herausgeber. In: Ders. u.a. (Hg.): Inter-
disziplinaritit. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. XI-XIII.

Kaube, Jirgen (2010): Multiple Paradigmatase. Eine neue Zeitschrift fiir Germa-
nistik liegt vor. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 2. Juni 2010 (Nr. 125).
Keller, Ursula (2000): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Perspektiven metropolitaner

Kultur. Frankfurt a.M., S. 7-15.

Laak, Lothar van/Malsch, Katja (2010): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Literaturwissen-
schaft — interdisziplinir. Heidelberg, S. 7-12.

Lefébvre, Henri (20006): Die Produktion des Raums (1974). In: Jérg Diinne/Ste-
phan Giinzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kul-
turwissenschaften. Frankfurt a.M., S. 330-342.

Leggewie, Claus/Zifonun, Dariug (2010): Was heifdt Interkulturalitit? In: Zeitschrift
fiir interkulturelle Germanistik 1, H. 1, S. n1-31.

Liu, Alan (1989): The Power of Formalism: The New Historicism. In: English
Literary History 56, H. 4, S. 721-771.

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

35


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

DIETER HEIMBOCKEL

Loffler, Winfried (2010): Vom Schlechten des Guten: Gibt es schlechte Interdiszi-
plinaritit? In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinaritit. Theorie, Praxis,
Probleme. Darmstadt, S. 157-172.

Mainzner, Klaus (2010): Geleitwort: Interdisziplinaritit und Schliisselqualifikatio-
nen in der globalen Wissensgesellschaft. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Inter-
disziplinaritit. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. VII-IX.

Mecklenburg, Norbert (2008): Das Midchen aus der Fremde. Germanistik und
interkulturelle Literaturwissenschaft. Miinchen.

Mein, Georg (2010): Germanisten-Bashing. Eine Replik auf Jiirgen Kaube. In:
Zeitschrift fiir interkulturelle Germanistik 1, H. 2, S. 1477-150.

Michaels, Walter Benn (2007): The Trouble with Diversity. How We Learned to
Love Identity and Ignore Inequality. New York.

Mittag, Jiirgen (2008): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas: Vom Instrument
europdischer Identititsstiftung zum tourismustrichtigen Publikumsmagne-
ten. In: Ders. (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfinge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europiischer Kulturpolitik. Essen, S. 55-96.

Mittelstraf, Jiirgen (2003): Transdisziplinaritit — wissenschaftliche Zukunft und
institutionelle Wirklichkeit. Konstanz.

Mohn, Jiirgen (2005): Probleme der Interdisziplinaritit und Interkulturalitit. In:
Bernhard Zimmermann (Hg.): Interdisziplinaritit und Interkulturalitit. Bei-
trige zum Zweiten Internationalen Tag. Miinchen/Mering, S. 21-32.

Moran, Joe (2002): Interdisciplinarity. London.

Nancy, Luc (1993): Lob der Vermischung: In: Lettre international, H. 21, S. 6-7.

Potthast, Thomas (2010): Epistemisch-moralische Hybride und das Problem inter-
disziplinirer Urteilsbildung. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinari-
tit. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. 173-191.

Rieger, Stefan/Schahadat, Schamma/Weinberg, Manfred (1999): Interkulturali-
tit — zwischen Inszenierung und Archiv. Vorwort. In: Dies. (Hg.): Interkultu-
ralitit. Zwischen Inszenierung und Archiv. Tiibingen, S. 9-26.

Scheiffele, Eberhard (2003): Interkulturelle Germanistik und Literaturkompara-
tistik: Konvergenzen, Divergenzen. In: Andrea Bogner/Alois Wierlacher (Hg.):
Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 569-5706.

Schiewer, Gesine Leonore (Hg.; 2009a) Interkulturelle Germanistik. Disziplinire
Kooperation in internationalen Feldern. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdspra-
che 35, S. 63-223.

— (2009Db): Interkulturelle Germanistik — Disziplinire Kooperation in internatio-
nalen Feldern. Kulturwissen — Informationstechnologie — Wirtschaftspraxis.
In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, S. 63-8o.

Schlaeger, Jiirgen (2008): Interdisziplinaritit. In: Ansgar Niinning (Hg.): Metzler
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansitze — Personen — Grundbegriffe. 4.,
akt. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar, S. 324f.

Schmidt, Christian (2005): Stadt, Raum und Gesellschaft. Henri Lefébvre und die
Theorie des Raumes. Stuttgart.

- am 14.02.2026, 18:08:1 -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURALITAT INTERDISZIPLINAR DENKEN

Schoning, Matthias/Weinberg, Manfred (2004): Ironie der Grenzen — Horizonte
der Interkulturalitit. In: Aleida Assmann u.a. (Hg.): Positionen der Kulturan-
thropologie. Frankfurt a.M., S.196-222.

Schroer, Markus (2006): Rdume, Orte, Grenzen. Auf dem Weg zu einer Soziologie
des Raums. Frankfurt a.M.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und
subalterne Artikulation. Wien.

Sukopp, Thomas (2010): Interdisziplinaritit und Transdisziplinaritit. Definitionen
und Konzepte. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinaritit. Theorie, Pra-
xis, Probleme. Darmstadt, S. 13-29.

Terkessidis, Mark (2010): Interkultur. Frankfurt a.M.

Todorov, Tzvetan (198s5): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen.
Frankfurt a.M.

— (2010): Die Angst vor den Barbaren. Kulturelle Vielfalt versus Kampf der Kultu-
ren. Hamburg.

Uerlings, Herbert (20m): Interkulturelle Germanistik/Postkoloniale Studien in der
Neueren deutschen Literaturwissenschaft. Eine Zwischenbilanz zum Grad ihrer
Etablierung. In: Zeitschrift fiir interkulturelle Germanistik 2, H. 1, S. 277-38.

Vollmer, Gerhard (2010): Interdisziplinaritit — unerlisslich, aber leider unmog-
lich? In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinaritit. Theorie, Praxis, Prob-
leme. Darmstadt, S. 47-75.

Waldenfels, Bernhard (1999): Topographie des Fremden. Studien zur Phinomeno-
logie des Fremden I. 2. Aufl. Frankfurt a.M.

- (2000): Zwischen den Kulturen. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26,
S. 245-261.

Wehling, Peter (2006): Im Schatten des Wissens? Perspektiven der Soziologie des
Nichtwissens. Konstanz.

Welsch, Wolfgang (2000): Transkulturalitit. Zwischen Globalisierung und Parti-
kularisierung. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, S. 327-351.

Wierlacher, Alois (2003a): Interkulturalitit. In: Andrea Bogner/Ders. (Hg.): Hand-
buch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 257-264.

— (2003Db): Interkulturelle Germanistik. Zu ihrer Geschichte und Theorie. Mit ei-
ner Forschungsbibliographie. In: Andrea Bogner/Ders. (Hg.): Handbuch in-
terkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 1-45.

Wynne, Brian (1992): Uncertainty and environmental learning. Reconceiving sci-
ence and policy in the preventive paradigm. In: Global Environmental Change
2, S. m-127.

Yousefi, Hamid Reza/Fischer, Klaus (2010) (Hg.): Interkulturalitit. Diskussionsfel-
der eines umfassenden Begriffs. Nordhausen.

Zima, Peter V. (Hg.; 2000a): Vergleichende Wissenschaften. Interdisziplinaritit
und Interkulturalitit in den Komparatistiken. Tiibingen.

— (2000Db): Vorwort. In: Ders. (Hg.): Vergleichende Wissenschaften. Interdiszipli-
naritit und Interkulturalitit in den Komparatistiken. Tiibingen, S. 7-14.

- am 14.02.2026, 18:08:1 -

37


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 DiETER HEIMBOCKEL

Zimmermann, Bernhard (Hg.; 2000): Interdisziplinaritit und Interkulturalitit.
Beitrige zum Zweiten Internationalen Tag. Miinchen/Mering.

- am 14.02.2026, 18:08:1; - =]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

