
Interkulturalität interdisziplinär denken
Ansätze zur Erweiterung ihrer Komplexität

Dieter Heimböckel

1. Interkulturalität, Interdisziplinarität und ihr 
 Verhältnis. Einleitende Bemerkungen zum Stand
 der Diskussion

In den zurückliegenden Jahren hat es vermehrt Versuche gegeben, Interkultu-
ralität und Interdisziplinarität zusammen zu denken.1 Offensichtlich scheint es 
dafür ein Bedürfnis zu geben, auch wenn es zuweilen so wirkt, als wenn es einer 
solchen Verständigung gar nicht mehr bedarf. Dass einer verbreiteten Auffas-
sung zufolge mit Interkulturalität zwangsläufig Interdisziplinarität einhergehe 
(vgl. Hansen 2000: 289) oder diese ihr wesensmäßig sei (vgl. Bohnen 2003: 
255), erweckt vielmehr den Eindruck, als wäre allgemein bereits geklärt, was 
doch im Einzelfall nachweislich klärungsbedürftig ist. Vor diesem Hintergrund 
überrascht nicht so sehr, dass erst jüngst mehr oder weniger voraussetzungslos 
Interkulturalität und Interdisziplinarität zu den zentralen strategischen Voraus-
setzungen in unserer »komplexen und globalen Welt« (Mainzner 2010: VII) ge-
rechnet wurden, sondern dass dies im Kontext eines wissenschaftstheoretischen 
Sammelbandes zur Interdisziplinarität geschehen ist. Denn wenn an gleicher 
Stelle von Schlüsselqualifikation und Handlungskompetenz die Rede ist, die 
zur »Sicherung zukünftiger Märkte und der Lebensqualität einer Gesellschaft« 
(ebd.) beitragen sollen, so ist damit ein Rahmen beschrieben, den man eher 
aus bildungspolitischen Strategiepapieren oder aus Handreichungen europäi-
scher Kulturpolitik kennt. Im ›Europäischen Jahr des interkulturellen Dialogs‹ 
(2008) gehörten Äußerungen wie diese jedenfalls zur Selbstverständlichkeit der 
EU-Publicity (vgl. Heimböckel 2010).

1 | Vgl. Gutjahr (1998), Zima (2000a), Zimmermann (2005), Schiewer (2009a) u. 

Yousefi/Fischer (2010).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL22

Wissenschaft, die Wissen schafft, ist freilich niemals unschuldig. Das gilt 
nolens volens für ihre Verfahren ebenso wie für ihre Begriffe. Einen ideologie-
freien Dienst an der Sache gibt es nicht. Und für Interdisziplinarität, die ihre 
Berechtigung unter anderem aus ihrer Funktion als »Expertise zu gesellschaft-
lich drängenden Fragen« (Potthast 2010: 177) bezieht, sind wissenschaftsexterne 
Motive in der Erforschung eines bestimmten Gegenstandes regelmäßig von Be-
lang. Entstehungsgeschichtlich und aktuell verhält es sich mit Begriff und Kon-
zept der Interkulturalität im Übrigen nicht anders: Steht der Begriff zu Beginn 
seiner Verbreitung im Zeichen der praktischen Disziplin der Interkulturellen 
Kommunikation, »die einen Wissens- und Kompetenzbedarf für internationale 
Beziehungen nicht nur, aber primär geschäftlicher Art bedient« (Mecklenburg 
2008: 91), so fungiert er gegenwärtig als eine Leitkategorie sowohl in den Wis-
senschaften als auch im gesellschaftlichen und politischen Diskurs. Thilo Sarra-
zins umstrittenes Buch Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel 
setzen (2010) hat geradezu mustergültig gezeigt, wie man aus seiner Auslegung 
Kapital schlagen kann.2

Die Parallelen zwischen Interdisziplinarität und Interkulturalität sind da-
mit keineswegs aufgebraucht. Gilt die eine verschiedentlich als »bonum per 
se« (Löffler 2010: 157), wird für die andere in Anspruch genommen, sie sei eine 
»unentbehrliche Denknotwendigkeit unserer Zeit«. Vom »Zeitalter der Inter-
kulturalität« (Braun/Scheidgen 2008: 9 u. 24) ist gar die Rede, auch wenn im 
gleichen Atemzug zugegeben wird, dass kaum Klarheit darüber bestehe, was In-
terkulturalität bedeute (vgl. ebd.: 14f.), was sie »eigentlich ist bzw. sein soll«, wie 
es noch vor Kurzem in einem Grundlagenar tikel zur Black Box ›Interkulturali-
tät‹ schlagwortartig formuliert wurde (Földes 2009: 504). Wenn sich Anhänger 
der Interdisziplinarität hiermit auf der sicheren Seite wähnen, so sei daran er-
innert, dass Alan Liu sie schon 1989 als »the most seriously underthought, cri-
tical, pedagogical and institutional concept in the modern academy« bezeichnet 
(Liu 1989: 743) – ein Umstand, an dem sich unter Berücksichtigung jüngster 
Bestandsaufnahmen offensichtlich wenig geändert hat: »Obwohl Interdiszip-
linarität seit einigen Jahrzehnten von vielen Seiten gefordert, gefördert und – 
zumindest dem Anspruch nach – auch praktiziert wird, bleibt es nach wie vor 
notorisch unklar, was darunter zu verstehen ist.« (Jungert u.a. 2010: XI). Sieht 
man einmal von der hinlänglich bekannten Rhetorizität solcher Äußerungen 
ab, so stellt sich ein gewisses Unbehagen nicht nur angesichts der materiellen 
Förderung von Projekten ein, die mit dem Etikett des Interdisziplinären und 
Interkulturellen operieren – das bereits erwähnte ›Europäische Jahr des inter-
kulturellen Dialogs‹ wurde beispielsweise mit 10 Millionen Euro budgetiert –, 
sondern auch mit Blick auf ihre Vereinnahmung und unreflektierte Übernah-

2 | Zur kritischen Auseinandersetzung mit den Thesen von Sarrazin und dem derzeiti-

gen Islam-Diskurs in der deutschen Öffentlichkeit vgl. Bahners (2011).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 23

me. Ihre Unklarheit scheint dafür geradezu eine ihrer Bedingungen zu sein! 
Auf der anderen Seite gibt es ein – wie auch immer bestimmtes – Wissen dar-
über, dass Interkulturalität ohne Interdisziplinarität nicht gedacht werden kann 
(vgl. Bohnen 2003: 255) und dass umgekehrt »Probleme der Interdisziplinarität 
nicht von Problemen der Interkulturalität zu trennen sind.« (Zima 2000b: 8)

In der Klärung des einen liegt möglicherweise die Lösung für das andere (et 
vice versa), wobei es weniger um Definitionen als vielmehr um Beschreibungs- 
und Verfahrensformen geht. Definitionen haben der Interdisziplinarität und 
Interkulturalität eher geschadet als genutzt, insofern sie nämlich – von ihren 
begrifflichen Grundbeständen der Diszi plin und Kultur ausgehend – jeweils 
den Entitätscharakter und nicht das Prozesshafte akzentuiert haben. Im Sin-
ne einer auf Verstehen gegründeten Vorstellung von Interkulturalität kann ein 
solches Vorgehen hilfreich sein; es leistet aber einer Komplexitätsreduktion 
Vorschub, über die das Verstehen – analog zur todorovschen Triade aus »Ver-
stehen, Nehmen und Zerstören« (Todorov 1985: 155) – tendenziell in einen Akt 
der Usurpation mündet (vgl. Heimböckel/Mein 2010). Die nachfolgenden Aus-
führungen verfolgen daher u.a. das Ziel, auf der theoretischen Ebene zu einem 
interdisziplinär fundierten Begriff von Interkulturalität und damit zu seiner – 
wenn auch nur umrisshaft skizzierten – neuen Komplexität beizutragen, mit 
der das Thema des vorliegenden Sammelbandes zusätzlich profiliert werden 
soll. Anschließend appliziert der Beitrag seine aus den theoretischen Reflexi-
onen gewonnenen Einsichten noch in einem Ausblick auf einen konkreten 
Gegenstandsbereich, nämlich auf das für diesen Band zentrale Verhältnis von 
Interkulturalität und Raum im Lichte der Kulturhauptstadtthematik.

2. Zwischen disziplinärer Defizithypothese und
 eurozentristischer Befangenheit. Die Konzepte
 ›Interdisziplinarität‹ und ›Interkulturalität‹ in
 der Kritik

Der Vorwurf der Unklarheit, dem sich Interdisziplinarität ausgesetzt sieht, kor-
reliert häufig mit der Einschätzung, sie lasse sich nur in wenigen Fällen realisie-
ren, weil die Einzeldisziplinen im Grunde nur wenig Gemeinsames aufweisen 
würden (vgl. Sukopp 2010: 61). Wären sie aber auf Gemeinsames angewiesen, 
so würde sich prinzipiell die Frage nach ihrem Nutzen stellen. Das Gemeinsa-
me kann zur Not schon in der Einzeldisziplin angelegt sein. Warum also ein 
Zusammenschluss, bei dem sie unter Wahrung ihrer Eigenständigkeit ein Pro-
blem einer Lösung zuzuführen suchen? Von der Problemlösung aus betrachtet, 
wird Interdisziplinarität dann als wichtig erachtet, »wenn alle Disziplinen allein 
nicht mehr in der Lage sind, anstehende Forschungsfragen in ihrem Rahmen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL24

zu lösen« (Jahraus 2007: 374). Die disziplinäre Defizithypothese krankt aller-
dings nicht nur daran, dass sie potentiell den Einzelfächern eine Problemlö-
sungskompetenz zutraut, die sie disziplinär fallweise gar nicht aufzubringen 
vermögen, sie suggeriert auch, dass es so etwas wie einen archimedischen Ver-
gleichspunkt gibt, auf den sich alle Fächer beziehen können. Darüber hinaus 
stellt sich die Frage, wie mit einer so verstandenen Interdisziplinarität das Pro-
jekt der Kooperation umgesetzt werden kann, wenn die Einzelfächer auf ihrer 
Kernkompetenz beharren.3 Der Verdacht, dass hiermit Kohäsionsstrategien der 
Einzeldisziplinen auf die Interdisziplinarität übertragen werden, liegt daher 
durchaus nahe, wobei es nicht wunder nimmt, dass ihr unter diesen Umstän-
den eine Neigung zur Vereinfachung nachgesagt wird (vgl. Vollmer 2010: 63), 
weil kohäsiv nur wirken kann, was sich seines nicht integrierbaren Überschus-
ses entledigt. Das wäre die Seite der Interdisziplinarität, bei der man ihr – nicht 
nur bildlich gesprochen – einen Mangel an interkultureller Kompetenz unter-
stellen könnte.

Eine Lösung des Problems eröffnet sich auch nicht in Form einer – im Rah-
men der Interkulturalitätsforschung ebenfalls verbreiteten – Praxis der Präfix-
Verschiebung, indem den Aporien der Interdisziplinarität mit den Mitteln der 
Transdisziplinarität beizukommen wäre. Geht man davon aus, dass der Unter-
schied zwischen beiden Vorgehensweisen im Wesentlichen darin besteht, dass 
in der Transdisziplinarität im Gegensatz zur Interdisziplinarität »ausdrücklich 
wissenschaftsexterne Fragestellungen und Personen« (Potthast 2010: 4) die For-
schung mitbestimmen, so werden damit zwar sowohl die Grenzen zwischen 
den Disziplinen als auch die Grenzen zwischen Wissenschaft und Außenwelt 
überschritten; eine solche Grenzüberschreitung ist aber noch lange nicht vor 
Vereinfachungen und Komplexitätsreduktionen gefeit. Je nach Dringlichkeit 
und Problemlösungsdruck, die institutionell an die Wissenschaften herangetra-
gen werden, dürfte sogar noch – wie etwa im Bereich der Umwelttechnologie 
oder der Public-Health-Forschung, die als Paradebeispiele für transdisziplinäre 
Zusammenarbeit gelten – von einer Verstärkung dieser Phänomene auszuge-
hen sein. Der Königsweg, als den man Transdisziplinarität lange Zeit und im 
Sinne einer neuen, die Wissenschaften von Grund auf revolutionierenden For-
schungspraxis betrachtet hat (vgl. Mittelstraß 2003; Balsiger 2005), erweist sich 
nach Maßgabe dessen als Sackgasse, was an gesellschaftlichen, politischen und 
ökonomischen Zwängen von außen in sie hineingetragen wird und an intra- 
bzw. binnenwissenschaftlichen Kohäsionseffekten ungebrochen wirksam ist. 
Transdisziplinarität ist ein legitimes Verfahren; die in der Interdisziplinarität 

3 | So etwa Schiewer (2009b: 68), wenn sie für die interkulturelle Germanistik in An-

schlag bringt, dass man im Falle disziplinenübergreifender Zusammenarbeit »immer von 

den Zentren« des Faches auszugehen habe.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 25

liegenden Unwägbarkeiten werden hier wissenschaftlich jedoch eher reprodu-
ziert als gemindert.4

Warum aber Interdisziplinarität? Sicher nicht, weil eine Disziplin ›X‹ ein 
Problem ›Y‹ nicht lösen kann – sonst wäre ›X‹ per definitionem keine Diszip-
lin5 –, sondern weil es Gegenstände und Sachverhalte gibt, die sich ihrer Anla-
ge nach nicht anders als im »Zwischenreich der Fächer« (Blumenberg 1971: 11) 
erfassen und beschreiben lassen. Das heißt: Interdisziplinarität ist dort weiter-
führend, wo sich in ihrem Zwischen des Disziplinären das Zwischen, Übergän-
gige und Vielfältige des Gegenstandes oder Sachverhaltes selbst widerspiegelt. 
Schon die reine Trennung nach dem eingeschliffenen Zwei-Kulturen-Schema 
zwischen den Naturwissenschaften einerseits und den Geistes- bzw. Kultur-
wissenschaften andererseits lässt beispielsweise außer Acht, dass bestimmte 
naturwissenschaftliche Theorien »nicht nur bestimmte kulturelle Ausdeutun-
gen« nahe legen, »sie enthalten sie von vornherein« (Potthast 2010: 186). Dabei 
unterliegt das Feld des Kulturellen, insofern »der Gestus der Kultur einer des 
Vermischens ist« (Nancy 1993: 6), selbst schon einer »hybride[n] Konstellation« 
(Potthast 2010: 186), die es besonders für interdisziplinäre Forschung prädesti-
niert. »Es gibt«, so Werner Hamacher,

keine einzige Kultur, die eine autarke, selbstbegründete und suisuffiziente Einheit bil-

den würde. Jede Kultur kultivier t sich an anderen Kulturen und wird von anderen Kul-

turen kultivier t. Es gibt nicht eine, die nicht aus der Konfiguration von anderen – und 

also a limine allen anderen – Kulturen hervorgegangen ist und von diesen anderen nicht 

in jedem Augenblick ihrer Geschichte mitbestimmt und transformier t würde. Und das 

heißt: Es gibt nicht eine Kultur. Kultur ist ein plurale tantum« (Hamacher 2011: 127).6

4 | Zur Kritik des Konzepts der Transdisziplinarität vgl. auch van Laak/Malsch (2010: 

9f.).

5 | Ausgehend von einem allgemeinen Verständnis von Disziplin als »Wissensgebiet 

oder Untersuchungsfeld, das durch einen Corpus von allg.-verbindlichen Methoden 

charakterisier t ist« (Schlager 2008: 324), lässt sich die angesprochene Spezifik von 

Disziplin aus einem umfassenderen Kriterienkatalog herleiten, zu dem nach Defila/Di 

Giulio (1998: 112f.) ein relativ homogener Kommunikationszusammenhang, ein Be-

stand an Wissen (Aussagen, Erkenntnisse und Theorien), relevante Forschungsproble-

me und eine Menge bestimmter anerkannter Methoden und Problemlösungen gehören.

6 | Ein solches antiessentialistisches Kulturverständnis lässt sich sowohl aus der jün-

geren Ethnologie und Kulturanthropologie (Clif ford Geertz und James Clif ford) als auch 

aus der Philosophie (Alexander Garciá Düttmann) sowie der poststrukturalistisch in-

spirier ten Postkolonialismustheorie (Homi Bhabha) herleiten (vgl. Rieger/Schahadat/

Weinberg 1999 u. Schöning/Weinberg 2004). Bei Todorov (2010: 78) heißt es noch 

jüngst entsprechend: »Es gibt keine reinen Kulturen einerseits und gemischte Kulturen 

andererseits; alle Kulturen sind Mischgebilde.« In der Soziologie führt dies aktuell zu ei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL26

Im »plurale tantum« der Kultur liegt das Erfordernis nach ihrer übergreifen-
den Erforschung begründet. Das heißt in dieser Konsequenz aber auch: Kultur 
ist epistemologisch nicht anders als interdisziplinär zu denken. Der euro- und 
ethnozentristisch begründete Einwand gegen den Gebrauch des Kulturbegriffs 
ist dabei durchaus ernst zu nehmen, indem dessen Historisierung notwendi-
gerweise in seine Reflexion einfließen muss, auch wenn, wie inzwischen auf-
gezeigt werden konnte, die für den deutschen Kulturbegriff lange maßgebliche 
Vorstellung Johann Gottfried Herders sich nicht stricto sensu auf ihre Tendenz 
zur organizistisch-ganzheitlichen Prägung festlegen lässt (Gaier 2007). Gleich-
wohl ist sie gerade in den heutigen Debatten um Interkulturalität noch allge-
genwärtig: »Man gibt sich zwar gerne pluralistisch und möchte alle ›Kulturen‹ 
in ihrem Eigenwert anerkennen; zugleich aber beharrt man auf universalen 
Wertmaßstäben, die für sämtliche ›Kulturen‹ gelten sollen.« (Dembeck 2010: 
105) In der Kulturtheorie der Gegenwart hat sich demgegenüber eher ein an-
tiessentialistisches Kulturverständnis durchgesetzt. Alle Versuche einer einzel-
fachlichen Vereinnahmung des Kulturbegriffs betreiben daher entweder einen 
Etikettenschwindel oder leisten jener Vereinfachung Vorschub, deren sich Inter-
dis ziplinarität ihren Kritikern zufolge schuldig macht. Der sich darin äußernde 
Verdacht einer interdisziplinären Kompromissfindung zu Lasten des diszipli-
nären Spezialwissens muss insofern selbst mit dem Verdacht leben, dass der 
Nimbus des Einzelfaches vor der Überfrachtung mit Komplexität schützen soll. 
Nicht von ungefähr ist im Begriff der ›Disziplin‹ das Motiv der Zucht und Ord-
nung aus der Disciplina militaris etymologisch vorgebildet.

Niemand käme allerdings auf den Gedanken, den Begriff der wissenschaft-
lichen Disziplin oder Disziplinarität aufgrund seiner historischen Semantik ab-
zulehnen. Mit dem Begriff der Kultur verhält es sich, sobald er in das Gefüge 
des Interkulturellen tritt, jedoch anders. Den Begriff der Interkulturalität lehnt 
Wolfgang Welsch (um einen seiner einflussreichsten Kritiker zu nennen) des-
halb ab, weil er die Prämissen des traditionellen Kulturbegriffs mit sich herum-
schleppe. Im Gegensatz dazu optiert Welsch für den Begriff der Transkulturali-
tät, weil sich zeitgenössische Kulturen durch Hybridisierung auszeichnen und 
eine Trennschärfe zwischen Eigen- und Fremdkultur nicht mehr feststellbar sei 
(vgl. Welsch 2000: 334 u. 337ff.). Dass Transkulturalität ebenfalls nicht ohne 
den Begriff der Kultur auskommt, interessiert Welsch nicht, auch nicht, dass 

nem interkulturell geprägten Verständnis von Kultur: »Die Soziologie bietet zum Thema 

›Interkulturalität‹ eine weite Perspektive, indem sie grundsätzlich davon ausgeht, dass 

Menschen als Handelnde in ihrem Alltag die Wirklichkeit stets als interkulturell er fah-

ren. Sie machen nämlich die Er fahrung, dass die (ihre) Welt nicht ›von vorne herein‹ 

kulturell eindeutig ist, in ihrer Er fahrung überlagern und kreuzen sich vielmehr unter-

schiedliche Sinnsysteme und sie sind mit der Gleichzeitigkeit verwirrend widersprüchli-

cher Wissensbestände konfrontier t.« (Leggewie/Zifonun 2010: 13).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 27

die Präsumtion einer hybriden Kultur in der Gegenwart argumentationslogisch 
eine Kultur-Kohärenz in der Vergangenheit voraussetzt.

In eine ähnliche Richtung geht der gegen das Konzept der Interkulturalität 
vorgebrachte Einwand, sie suggeriere, dass »mit Hilfe der europäischen Denk-
kategorien Kulturen weltweit identifiziert, beschrieben und objektiv voneinan-
der abgegrenzt werden können« (Mohn 2005: 21). Sieht man einmal, mit Bern-
hard Waldenfels, von der Unhintergehbarkeit der Tatsache ab, dass Europäer 
ihrer eurogenen Herkunft ebenso wenig entfliehen können wie ihrem eigenen 
Leib (vgl. Waldenfels 2000: 245), so verpflichtet gerade diese Tatsache dazu, den 
Denkkategorien, ihrer Herkunft und ihrem aktuellen Gebrauch deutlicher auf 
den Grund zu gehen, als dies in der jüngsten Vergangenheit etwa im Theoriefeld 
der interkulturellen Germanistik geschehen ist. Die Rede vom interkulturellen 
Identitätswissen, vom geschärften Eigenkulturbewusstsein oder von der Inter-
kulturalität als Denk- und Handlungsnorm (vgl. Wierlacher 2003a u. 2003b) 
war und ist wenig dazu angetan, bestehende Vorbehalte gegen europäische Ide-
enbildungen zu entkräften; sie verschärft eher noch das Misstrauen gegen ein 
Konzept, hinter dessen Fassade der kooperativen Selbstaufklärung und Partner-
schaft wissenschaftlich verkappt Hegemonie- und Kolonialisierungsstrategien 
vermutet werden. Das alles hat jedoch nichts mit Kultur als Entität, sondern mit 
der Form ihrer Konstruktion zu tun. Kultur war und ist »stets das Produkt einer 
Konstruktion« (Todorov 2010: 81). Sie ist Teil des Prozesses, dem Kultur seit je-
her ausgesetzt ist und der die »Annahme einer ausschließlichen Reproduktion 
von kultureller Tradierung« ausschließt (Ackermann 2004: 144). So ist Kultur 
auch kein Ideologiebegriff, mit ihr wird Ideologie gemacht.

3.  Er weiterungen einer interdisziplinär
 ausgerichteten Interkulturalitätsforschung

Im Sinne seiner ursprünglichen Wortbedeutung gilt mit dem Präfix ›inter‹ in 
Interkulturalität die Bedeutung ›zwischen‹, ›reziprok‹ und ›miteinander‹ als 
gefestigt (vgl. Scheiffele 2003: 569ff.). Ähnliches gilt für den Begriff der In-
terdisziplinarität allerdings nicht. Ausgehend davon, dass das Präfix sowohl ei-
nen vereinenden Sinn haben als auch eine Trennfunktion erfüllen kann, stellt 
Joe Moran diese Ambiguität auch im Feld der Interdisziplinarität fest. Interd-Interd-
isziplinarität, so Moran, »can suggest forging connections across the different 
disciplines; but it can also mean establishing a kind of undisciplined space in 
the interstices between disciplines, or even attempting to transcend disciplinary 
boundaries altogether.« (Moran 2002: 15) Angesichts der in der Interkulturali-(Moran 2002: 15) Angesichts der in der Interkulturali-
tätsforschung häufig gebrauchten Begriffe wie Alterität, Differenz, Distanz oder 
Grenze muss es ein wenig verwundern, dass ausgerechnet in ihrem ›inter‹ das 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL28

Trennende nicht deutlicher markiert ist. Man ist sich wohl im Klaren darüber, 
dass mit kultureller Distanz in erkenntnistheoretischer Perspektive und anders 
als in Huntingtons Kampf der Kulturen nicht die Unterscheidung objektiver Ei-
genschaften zweier Völker oder Gemeinschaften, »sondern gerade das Ergeb-
nis einer Erkundung gemeint ist, die sich in der interkulturellen Begegnung 
vollzieht und mit der Differenzen überhaupt erst erzeugt werden.« (Hofmann 
2006: 12) Wie aber lässt sich, um an Gayatri Chakravorty Spivak anzuknüpfen, 
das ethnozentrische Subjekt davon abhalten, »sich selbst zu etablieren, indem es 
selektiv eine/n Andere/n definiert« (Spivak 2008: 69)? Die Frage der Differenz 
berührt nicht nur einen durch die Hintertür in die Debatte hineingeschmuggel-
ten Essentialismus, sondern die durch sie u.a. bedingte Zurückdrängung von 
Fragen sozialer und ökonomischer Ungleichheit, indem der Differenz-Begriff 
der Bewahrung dessen dient, was (uns) von Anderen bzw. Fremden trennt. »The 
alternative to diversity is sameness«, gibt Walter Benn Michaels (2007: 148) in 
seiner Abhandlung The Trouble with Diversity zu bedenken.

Über den Differenz-Begriff wird so die Vorstellung kultureller Eigenständig-
keit vermittelt, die zwar Gleichwertigkeit suggeriert, aber mit dem Begriff der 
Kultur einer Emanzipation Vorschub leistet, welche, zumindest aus westlicher 
Perspektive, »bisher immer auch eine Emanzipation zur Kultur des Kapitals 
gewesen ist.« (Hamacher 2011: 132) Das ›inter‹ könnte dazu ein Korrektiv bilden, 
wenn es im Selbstwiderspruch das intendierte Miteinander gleichzeitig in Frage 
stellt und das Trennende akzentuiert: das Trennende nicht nur im Sinne sozio-
ökonomischer Ungleichheit, sondern auch im Hinblick auf solche Aspekte, die 
Fragen der Macht und Hierarchisierung sowie der ethnischen bzw. nationalen 
Konflikte (bis zur kriegerischen Auseinandersetzung) im Feld des Interkulturel-
len berühren. Denn die vorzugsweise Identifizierung von Interkulturalität und 
Dialogizität überformt ihr potentielles Scheitern ebenso wie Exklusionsstrategi-
en, die entweder subkutan oder ostentativ über das Interkulturalitätsparadigma 
ausgetragen werden.7 

Gleichzeitig lassen sich damit neben und im Gefolge der Interdisziplinarität 
Erweiterungen verbinden, die den Prozesscharakter von Kultur und das kriti-
sche Potential der Interkulturalität deutlicher noch ins Bewusstsein heben. Die-
se betreffen erstens die historische Ausweitung des Gegenstandsfeldes: Mit Ausnahme 

7 | Die gegenwärtige Integrationsdebatte in Deutschland und Frankreich liefer t dazu 

in besonderer Weise Anschauungsmaterial, insofern in ihr vor allem ethnisch-kulturelle 

und nicht sozioökonomische Belange verhandelt werden. In solchen Debatten werden 

nach Leggewie/Zifonun (2010: 19) zwar gesellschaftliche Institutionalisierungen aus-

gehandelt, »die der Gesellschaft, auf neue Weise, Sicherheit und Ordnung« verleihen. 

»Grundlegende Fragen der (Neu-)Verteilung bzw. Sicherung von Machtanteilen werden 

allerdings in dieser Form öffentlicher Auseinandersetzung in den Bereich des ›Kulturel-

len‹ verschoben und damit unsichtbar gemacht.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 29

der Postkolonialen Studien8 ist die Interkulturalitätsforschung gegenwartszen-
triert, so dass diachrone Forschungsansätze und Forschungsprojekte eher eine 
Minderheit darstellen. »In diesem Zeitalter blendet das Synchron-Räumliche 
das Diachron-Geschichtliche aus.« (Badwe 2009: 130) So sehr in der Tat un-
terstrichen werden muss, dass wir im »Zeitalter der Interkulturalität« (Braun/
Scheidgen 2008: 24) leben, so wenig kann davon abgesehen werden, dass unter 
den Voraussetzungen des hier vertretenen Kultur-Begriffs Interkulturalität sich 
als ein historisch durchgängiges Phänomen erweist. (Die Aufklärung etwa ist 
kulturgeschichtlich ein interkulturelles Zeitalter par excellence.) Eine solche Aus-
weitung würde nicht nur die Dimension unserer Forschungsarbeit erweitern 
und damit (ganz pragmatisch) für die Unabhängigkeit von Modekonjunkturen 
sorgen, sondern auch die Vielfalt und Wandelbarkeit von Kulturen und ihren 
Prozesscharakter bzw. die Kultur als »plurale tantum« historisch erfass- und er-
fahrbar machen.9

Die notwendigen Erweiterungen betreffen zweitens die Relativierung der Wis-
sensbestände. Da in modernen Wissensgesellschaften davon ausgegangen wird, 
dass Nichtwissen reduzierbar und in Wissen auflösbar sei (vgl. Fornet-Batan-
court 2007: 133), hegt (insofern) auch die Interkulturalität, ungeachtet anders 
lautender Ziele, insgeheim die Absicht, an diesem Transformationsprozess des 
Nichtwissens mitzuwirken. Je mehr aber Interkulturalität vorgibt zu wissen, 
desto mehr zeigt sich, dass sie nicht (bzw. kaum) weiß und dass sie darüber 
(worauf bereits hingewiesen wurde) an Kontur verliert. Die Unsicherheit über 
das, was Interkulturalität bedeutet, ist freilich nicht nur etwas ihr Äußerliches, 
sondern führt ins Zentrum ihrer kategorialen Zuschreibung mit ›dem Frem-
den‹ als distinktivem Beziehungsbegriff ersten Ranges. In ihm inkarniert und 
materialisiert sich das Fremde in »Form eines Außer-ordentlichen« (Waldenfels 
1999: 10), über das man nichts weiß und das sich zeigt, indem es sich uns ent-
zieht. Am Wissen geht das Fremde zunichte, weil es im Moment seines Wissens 
aufhört, seinen Anspruch auf Fremdheit noch einzulösen. Es bringt das Fremde 
zum Verschwinden, während es im Nichtwissen unangetastet bleibt.

8 | Der Postkolonialismus wird hier als Teilbereich der Interkulturalitätsforschung ver-

standen. Darauf, dass es in den Postkolonialen Studien auch Tendenzen zur Abgrenzung 

gibt, »um die Eigenständigkeit in Theorie und Methodik zu betonen«, hat zuletzt Uerlings 

(2011: 27) aufmerksam gemacht. Die notwendige und noch nicht hinreichend geklär te 

Frage nach dem Verhältnis von Interkulturalitäts- und Postkolonialismusforschung kann 

im Rahmen meiner Ausführungen allerdings nicht erör ter t werden.

9 | Wenn es zu einer Historisierung des Gegenstandes in den Beiträgen des vorliegen-

den Bandes auch nur in Grenzen kommt, so hat das naturgemäß thematisch-systemati-

sche Gründe, von denen die prinzipielle Notwendigkeit der Erweiterung aber unberührt 

bleibt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL30

Im Nichtwissen über das Fremde generiert Interkulturalität ihr grenzüber-
schreitendes (und vielleicht auch provokatives) Potential. Im gegenwärtigen 
Kampf um die Vorherrschaft bestimmter Wissensregime in der Real- und Netz-
welt ruft das Eingeständnis des »don’t know what we don’t know« (Wynne 1992: 
114) jedoch nicht nur Irritationen hervor; moderne Gesellschaften scheinen (bis-
her zumindest) politisch, institutionell und normativ darauf nicht vorbereitet zu 
sein. Nichtwissen und Uneindeutigkeit werden – gleichsam als Unerträglich-
keitsformen des Seins – aus dem Wahrnehmungshorizont der Forschungs- und 
Technologiepolitik ausgeblendet (vgl. Wehling 2006: 333). Das hat Konsequen-
zen nicht nur für das gegenwärtige Verständnis von Interkulturalität, sondern 
für das gesellschaftliche Zusammenleben insgesamt: 

Der Bestand an gemeinsamem Wissen, mit dessen Hilfe Interaktion routinemäßig be-

wältigt werden könnte, wird für alle Gesellschaftsmitglieder zunehmend prekär; es tre-

ten ›Wissensasymmetrien‹ auf, deren Überwindung sich zusehends schwierig gestaltet; 

es kommt zu einer Ausdehnung der Zonen, über die man nichts weiß, bei gleichzeitig ge-

gebenen (zumindest potentiellen) vielfältigen Abhängigkeiten und Verflechtungen; und 

man sucht immer öfter vergebens im gesellschaftlichen Wissensvorrat nach Lösungen 

für Probleme und findet dabei widersprüchliche Lösungen. Anders gesagt: Einem Indi-

viduum wird zunehmend unklar, was ›seine Gesellschaft‹ eigentlich ist, das ›Normale‹ 

erweist sich zusehends als krisenhaft. (Leggewie/Zifonun 2010: 14) 

Wo sich widersprüchliche Lösungen einstellen, ist ein Denken gefragt, das – 
anders als es die gegenwärtige Diskussion über Sinn und Unsinn der Verbund-
forschung suggeriert10 – interdisziplinär ausgerichtet ist. Das heißt nicht, dass 
im Falle der Interkulturalität ihre Erforschung nicht auch eine einzelfachliche 
Berechtigung hätte. Ihr Gegenstand, ihr begriffliches Selbstverständnis und al-
len voran ihr ungesichertes Wissen legen aber ein Vorgehen nahe, das über die 
Schranken der Disziplinen hinausgeht. 

4.  Verortungen der Interkulturalität und
 interdisziplinäre Raumkonzeptionen. 
 Schlussfolgerungen

Wir leben im »Zeitalter der Interkulturalität« – und wir leben im »Zeitalter 
des Raumes« (Foucault 2006: 317). So hat es Michel Foucault zu Beginn seiner 
Schrift Von anderen Räumen in einer Formulierung, die als eine der Kernaus-
sagen des Spatial turn gilt, jedenfalls auf den Punkt gebracht. Da unter dieser 

10 | Vgl. hierzu die polemische Kritik von Kaube (2010) auf das Erscheinen der Zeit-

schrift für interkulturelle Germanistik und die Entgegnung von Mein (2010).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 31

Voraussetzung und mit Blick auf die im vorliegenden Sammelband verortete 
Interkulturalität die Frage nach der urbanen Stadt, dem kulturellen Raum und 
der kulturellen Identität im Zeichen der Globalisierung prinzipiell anders oder 
möglicherweise sogar neu gestellt werden muss (vgl. Keller 2000: 10), drän-
gen sich interdisziplinäre Ansätze und Perspektiven zu ihrer Beantwortung 
förmlich auf. Sie drängen sich deshalb auf, weil angesichts der fachlichen so-
wie internationalen Ausdifferenzierung des Raumdiskurses die Rückbindung 
an die Theorieentwicklung und Forschungspraxis jenseits der literatur- und 
kulturwissenschaftlichen Forschung unumgänglich ist (vgl. Bachmann-Medick 
2009: 312) und so das für die Interkulturalität in Anschlag gebrachte Deside-
rat fachübergreifender Orientierung aufgrund der Engführung beider Themen 
eine zusätzlich Begründung erhält.

Der Zusammenhang lässt sich, insofern Interkulturalität als eine Katego-
rie des sozialen Raums zu denken ist, unmittelbar herstellen: Denn verändern 
sich die Koordinaten des Raums, verändern sich auch die Grundlagen und For-
men interkultureller Kommunikation und Verständigung. Um ein einseitiges 
Verhältnis zwischen Raum und Interkulturalität handelt es sich nicht. Migra-
tion, kulturelle Adaptionen und interkulturelle Transfers mit ihrer Wirkung 
auf das Alltagsleben und die urbane Wirklichkeit sind naturgemäß ebensolche 
Produktionselemente der räumlichen Praxis wie jede andere gesellschaftliche 
Handlung in einem bestimmten Raum auch. Aber auch auf der Ebene der Re-
präsentationsräume wird Interkulturalität visibel, in den symbolischen Orten 
der »Begegnung und Vergegnung« (Schroer 2006: 245), wo die Politiken der 
Ein- und Ausgrenzung greifbar sind. Folgt man Henri Lefèbvre, so sind dies 
die beherrschten und erlittenen Räume (vgl. Lefèbvre 2006: 336), jene Räume, 
die man erlebt, die aber andererseits dazu tendieren, von den konzipierten Räu-
men bzw. von den Raumrepräsentationen bestimmt und dominiert zu werden. 
Allerdings scheinen das (neue) plurale Verständnis des sozialen Raums und das 
(häufig beschworene) Erfordernis eines interkulturellen Dialogs in einer global 
vernetzten und – selbst in überschaubaren Gebieten – pluriethnisch konstitu-
ierten Welt auf den ersten Blick nichts zu sein, was einer gegenläufigen Ausrich-
tung gehorcht. Sie stehen vielmehr in einem Verhältnis der Komplementarität, 
das aus der Sicht der Wissenschaft wesentliches Movens dafür ist, »ein über 
Jahrhunderte verbindliches Ordnungsprinzip territorialer Vergesellschaftung 
und das damit verbundene kulturelle Wissen, auf dem vertraute Fremd- und 
Selbstbilder beruhen« (Gutjahr 2006: 103), zu verändern.

Die Transformation der Raumsemantik, die im unmittelbaren Zusammen-
hang mit den nationalen (Wiedervereinigung), europäischen (EU-Erweiterung) 
und weltweiten Veränderungsprozessen (Globalisierung) steht, ist allerdings 
kein harmloser, sondern ein vielfach strategisch ausgerichteter Vorgang, der 
auf komplexe Weise in »die diskursiven Praktiken und institutionellen Ordnun-
gen der Gesellschaft« (Blotevogel 2001: 157) eingelassen ist. So liegt auch der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL32

Einführung von Begriff und Konzept der ›Europäischen Kulturhauptstadt‹, die 
im Mittelpunkt der nachfolgenden Beiträge steht, eine funktionale und strategi-
sche Neu- bzw. Umorientierung zugrunde. Denn als man das Projekt der ›Eu-
ropäischen Kulturhauptstadt‹ zu Beginn der 1980er Jahre zu entwickeln begann 
und bereits 1985 mit Athen erstmals umsetzte, sah man in der ›Kulturstadt Eu-
ropas‹ (wie sie damals noch hieß) vor allem ein Instrument zur Belebung des 
ins Stocken geratenen europäischen Integrationsprozesses. Damit war zugleich 
das Ziel verknüpft, den Dialog zwischen den Kulturen in Europa zu fördern 
und so zu ihrer wechselseitigen Verständigung beizutragen. Nachdem die bin-
nenmarktpolitischen Initiativen zwar die EU wirtschaftlich vorangebracht, aber 
die Menschen im Rahmen dieser Entwicklung sozial und psychologisch eher 
vernachlässigt hatten, sollte nach dem Willen des zuständigen EU-Ministerrates 
die Kultur dieses Versäumnis nachholen: Sie sollte dazu beitragen, die europäi-
sche Identität zu stärken und die Bürger von der Notwendigkeit des Einigungs-
prozesses zu überzeugen.11

Für den hier in Rede stehenden Zusammenhang erinnert die Kulturhaupt-
stadt-Idee daran, dass Räume wie die Kultur nicht einfach da sind, sondern ge-
macht werden.12 In der Konstruktion des Wortes ›Kulturhauptstadt‹ wird dieser 
Zusammenhang des Gemachten bereits offensichtlich. Damit sage ich freilich 
nichts Neues, sondern unterstreiche nur noch einmal, was spätestens seit Henri 
Lefèbvre ein Topos der Raumforschung ist: »Jede Gesellschaft«, so sein bekann-
tes Diktum, »produziert einen ihr eigenen Raum.« (Lefèbvre 2006: 330f.) Ver-
worfen wird damit eine idealistische Konzeption des Raums zugunsten einer 
Theorie gesellschaftlicher Praxis, »die von den Subjekten und ihren sozialen 
Beziehungen ausgeht und die Aktionen und Situationen dieser Subjekte ana-
lysiert.« (Schmid 2005: 203) Im Gemachten des Raums wird so der Vorbehalt 
gegen dessen soziale Implikationen bzw. die Frage entschärft, »wie sich soziale, 
kulturelle oder mentale, also immaterielle Sachverhalte ›verräumlichen‹ lassen, 
wenn deren Bedeutung physisch-materiellen Gegebenheiten nicht inhärent, 
sondern ihnen ›auferlegt‹ sei.« (Hess-Lüttich 2009: 118) Der natürliche Raum 
bzw. der Raum in seiner territorialen Bedingtheit interessiert Lefèbvre nicht 
mehr; ebenso wenig interessieren ihn binäre Vorstellungen, die sich mit dem 
Verhältnis von physischem und sozialem Raum oder von Zentrum und Peri-
pherie befassen. Stattdessen sucht er den räumlichen Produktionsprozess als 
dialektisches Zusammenspiel dreier Raumebenen, als eine »Dreiheit von Wahr-
genommenem, Konzipiertem und Gelebtem« (Lefèbvre 2006: 336) zu fassen. 
Lefèbvre unterscheidet daher zwischen der räumlichen Praxis, den Raumreprä-
sentationen und den Repräsentationsräumen:

11 | Vgl. zusammenfassend den Beitrag von Jürgen Mittag in diesem Band sowie Mittag 

(2008).

12 | Die nachfolgenden Ausführungen folgen im Wesentlichen Heimböckel (2011: 37ff.).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 33

Der erste Raum (spatial practice/l’espace perçu) ist der wahrgenommene, erlebte und 

benutzte Raum, den die Akteure in ihrem alltäglichen Leben produzieren und reprodu-

zieren. Der zweite Raum (representation of space/l’espace conçu) meint den Raum des 

Wissens, der Zeichen und der Codes. Es ist der instrumentelle Raum der Technokraten, 

Stadtplaner und Wissenschaftler. Hierher gehören die von Raumexperten ersonnenen, 

theoretischen Raummodelle und Raumkonzepte, die auf die Wahrnehmung des Raums 

in der Praxis einwirken. […] Der dritte Raum (spaces of representation/l’espace vecu) 

schließlich ist der imaginier te Raum der Bilder und Symbole, in dem auch widerständige 

und alternative Raummodelle und Raumnutzungen ihren Platz haben. (Schroer 2008: 

138; vgl. Lefèbvre 2006: 335ff.)

Was mit diesem Raumverständnis in den Blick gerät, ist nicht nur die soziale 
Konstitution des Raums. Es eröffnen sich auch Einsichten über seine Funkti-
on und Bedeutung für die Herstellung sozialer Beziehungen, über Formen der 
Inklusion und Exklusion und – damit aufs Engste verknüpft – über das Zusam-
menwirken von Herrschaft, Macht und Raum. Ein solches Raumverständnis 
lässt sich auch für Fragen und Probleme der Interkulturalität fruchtbar machen. 
Denn dass wir es bei der Wahrnehmung, Konzeption und Lebensgestaltung 
des Interkulturellen nicht nur mit jeweils unterschiedlichen Akteuren, sondern 
auf der Ebene der wissenschaftlichen Beschäftigung auch mit zum Teil diszip-
linär unterschiedlichen Zugriffsweisen zu tun haben, liegt zwar auf der Hand. 
Gleichwohl ist es aber noch einmal zu betonen, weil in den Reden über Inter-
kulturalität diese Differenzierungen nicht immer deutlich gemacht bzw. zuwei-
len sogar bewusst vermieden werden. Der Vorwurf der Unklarheit, dem sich 
Begriff und Konzept der Interkulturalität konsequent ausgesetzt sehen, hat im 
Wesentlichen mit diesem Mangel an Differenzierung zu tun. Interdisziplinari-
tät kann hier Klärung schaffen, indem sich die Disziplinen wechselseitig über 
ihre Positionen aufklären und zugleich zur notwendigen Ausdifferenzierung 
des Gegenstandes im Sinne (s)einer Komplexitätserweitung (und nicht seiner 
Verflachung) beitragen.

Die Kulturhauptstadtthematik übernimmt in diesem Zusammenhang aus-
drücklich nicht die Funktion einer Erfüllungsgehilfin: Sie ist erstens der Gegen-
stand, an dem sich das Forschungsanliegen interdisziplinär ausrichtet, zweitens 
eröffnet sich mit ihr aber auch die Gelegenheit, den in den Kulturwissenschaf-
ten bereits reflektierten Prozess des Spatial turn auch für das Forschungspara-
digma der Interkulturalität (et vice versa) fruchtbar zu machen: indem nicht nur 
die Interkulturalität räumlich, sondern auch der Raum interkulturell gedacht 
wird.13

13 | Einen instruktiven Beitrag dazu liefer t Terkessidis (2010), indem er sein Konzept 

der »Interkultur« in den Bezugsrahmen der Stadt stellt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL34

Literatur

Ackermann, Andreas (2004): Das Eigene und das Fremde: Hybridität, Vielfalt und 
Kulturtransfer. In: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hg.): Handbuch der Kultur-
wissenschaften. Bd. 3: Themen und Tendenzen. Stuttgart/Weimar, S. 138-154.

Bachmann-Medick, Doris (2009): Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kul-
turwissenschaften. 3., neu bearb. Aufl. Reinbek.

Badwe, Neeti (2009): Vom bipolaren zum bilateralen Kultur- und Literaturver-
ständnis. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, S. 129-143.

Bahners, Patrick (2011): Die Panikmacher. Die deutsche Angst vor dem Islam. 
München.

Balsiger, Philipp W. (2005): Transdisziplinarität. München.
Blotevogel, Hans Heinrich (2001): Die Metropolregionen in der Raumordnungs-

politik Deutschlands – ein neues strategisches Raumbild? In: Geographica 
Helvetica 56, H. 3, S. 157-168.

Blumenberg, Hans (1971): Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos. 
In: Manfred Fuhrmann (Hg.): Terror und Spiel. München, S. 11-66.

Bohnen, Klaus (2003): Interdisziplinarität. In: Andrea Bogner/Alois Wierlacher 
(Hg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 243-256.

Braun, Ina/Scheidgen, Hermann Josef (Hg.; 2008): Interkulturalität. Wozu? Ha-
mid Reza Yousefi und Peter Gerdsen im Gespräch. Nordhausen.

Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta (1998): Interdisziplinarität und Disziplinarität. 
In: Jan-Hendrik Olbertz (Hg.): Zwischen den Fächern – über den Dingen? 
Universalisierung versus Spezialisierung akademischer Bildung. Opladen, 
S. 111-137.

Dembeck, Till (2010): X oder U? Herders ›Interkulturalität‹. In: Dieter Heimböckel 
u.a. (Hg.): Zwischen Provokation und Usurpation. Interkulturalität als (un-)
vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenchaften. München, S. 104-
128.

Földes, Csaba (2009): Black Box ›Interkulturalität‹. Die unbekannte Bekannte 
(nicht nur) Deutsch als Fremd-/Zweitsprache. Rückblick, Kontext und Aus-
blick. In: Wirkendes Wort 59, S. 503-525.

Fornet-Betancourt, Raúl (2007): Interkulturalität in der Auseinandersetzung. 
Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2006): Von anderen Räumen (1974). In: Jörg Dünne/Stephan 
Günzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwis-
senschaften. Frankfurt a.M., S. 317-329.

Gaier, Ulrich (2007): Herder als Begründer des modernen Kulturbegriffs. In: Ger-
manisch-Romanische Monatsschrift 57, H. 1, S. 5-18.

Gutjahr, Ortrud (1998): Interkulturalität und Interdisziplinarität. In: Christine 
Maillard (Hg.): Du dialogue des disciplines: germanistique et interdisciplina-
rité. Straßburg, S. 135-149.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 35

– (2006): Von der Nationalkultur zur Interkulturalität. Zur literarischen Semanti-
sierung und Differenzbestimmung kollektiver Identitätskon-strukte. In: Maja 
Razbojnikova-Frateva/Hans-Gerd Winter (Hg.): Interkulturalität und National-
kultur in der deutschsprachigen Literatur. Dresden, S. 91-121.

Hamacher, Werner (2011): Heterautonomien. In: Zeitschrift für interkulturelle Ger-
manistik 2, H. 1, S. 117-138.

Hansen, Klaus P. (2000): Interkulturalität: eine Gewinn- und Verlustrechnung. 
In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, S. 289-306.

Heimböckel, Dieter (2010): »Terminologie für gutes Gewissen«? Interkulturalität 
und der neue Geist des Kapitalismus. In: Ders. u.a. (Hg.): Zwischen Provokati-
on und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der Literatur- 
und Sprachwissenschaften. München, S. 41-52.

– (2011): Die Metropolregion als (neuer) interkultureller Raum. In: Ernest W.B. 
Hess-Lüttich u.a. (Hg.): Metropolen als Ort der Begegnung und Isolation. In-
terkulturelle Perspektiven auf den urbanen Raum als Sujet in Literatur und 
Film. Frankfurt a.M. u.a., S. 33-51.

Heimböckel, Dieter/Mein, Georg (2010): Zwischen Provokation und Usurpation 
oder Nichtwissen als Zumutung des Fremden. In: Dies. u.a. (Hg.): Zwischen 
Provokation und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der 
Literatur- und Sprachwissenschaften. München, S. 9-14.

Hess-Lüttich, Ernest W.B. (2009): Spatial turn: Zum Raumkonzept in Kultur-
geographie und Literaturtheorie. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, 
S. 114-128.

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einfüh-
rung. Paderborn.

Jahraus, Oliver (2007): Inter- und Transdisziplinarität. In: Thomas Anz (Hg.): 
Handbuch Literaturwissenschaft. Bd. 2. Stuttgart/Weimar, S. 373-378.

Jungert, Michael u.a. (2010): Vorwort der Herausgeber. In: Ders. u.a. (Hg.): Inter-
disziplinarität. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. XI-XIII.

Kaube, Jürgen (2010): Multiple Paradigmatase. Eine neue Zeitschrift für Germa-
nistik liegt vor. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 2. Juni 2010 (Nr. 125).

Keller, Ursula (2000): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Perspektiven metropolitaner 
Kultur. Frankfurt a.M., S. 7-15.

Laak, Lothar van/Malsch, Katja (2010): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Literaturwissen-
schaft – interdisziplinär. Heidelberg, S. 7-12.

Lefèbvre, Henri (2006): Die Produktion des Raums (1974). In: Jörg Dünne/Ste-
phan Günzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kul-
turwissenschaften. Frankfurt a.M., S. 330-342.

Leggewie, Claus/Zifonun, Dariuš (2010): Was heißt Interkulturalität? In: Zeitschrift 
für interkulturelle Germanistik 1, H. 1, S. 11-31.

Liu, Alan (1989): The Power of Formalism: The New Historicism. In: English 
Litera ry History 56, H. 4, S. 721-771.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL36

Löffler, Winfried (2010): Vom Schlechten des Guten: Gibt es schlechte Interdiszi-
plinarität? In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinarität. Theorie, Praxis, 
Probleme. Darmstadt, S. 157-172.

Mainzner, Klaus (2010): Geleitwort: Interdisziplinarität und Schlüsselqualifikatio-
nen in der globalen Wissensgesellschaft. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Inter-
disziplinarität. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. VII-IX.

Mecklenburg, Norbert (2008): Das Mädchen aus der Fremde. Germanistik und 
interkulturelle Literaturwissenschaft. München.

Mein, Georg (2010): Germanisten-Bashing. Eine Replik auf Jürgen Kaube. In: 
Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 1, H. 2, S. 147-150.

Michaels, Walter Benn (2007): The Trouble with Diversity. How We Learned to 
Love Identity and Ignore Inequality. New York.

Mittag, Jürgen (2008): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas: Vom Instrument 
europäischer Identitätsstiftung zum tourismusträchtigen Publikumsmagne-
ten. In: Ders. (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 55-96.

Mittelstraß, Jürgen (2003): Transdisziplinarität – wissenschaftliche Zukunft und 
institutionelle Wirklichkeit. Konstanz.

Mohn, Jürgen (2005): Probleme der Interdisziplinarität und Interkulturalität. In: 
Bernhard Zimmermann (Hg.): Interdisziplinarität und Interkulturalität. Bei-
träge zum Zweiten Internationalen Tag. München/Mering, S. 21-32.

Moran, Joe (2002): Interdisciplinarity. London.
Nancy, Luc (1993): Lob der Vermischung: In: Lettre international, H. 21, S. 6-7.
Potthast, Thomas (2010): Epistemisch-moralische Hybride und das Problem inter-

disziplinärer Urteilsbildung. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinari-
tät. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. 173-191.

Rieger, Stefan/Schahadat, Schamma/Weinberg, Manfred (1999): Interkulturali-
tät – zwischen Inszenierung und Archiv. Vorwort. In: Dies. (Hg.): Interkultu-
ralität. Zwischen Inszenierung und Archiv. Tübingen, S. 9-26.

Scheiffele, Eberhard (2003): Interkulturelle Germanistik und Literaturkompara-
tistik: Konvergenzen, Divergenzen. In: Andrea Bogner/Alois Wierlacher (Hg.): 
Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 569-576.

Schiewer, Gesine Leonore (Hg.; 2009a) Interkulturelle Germanistik. Disziplinäre 
Kooperation in internationalen Feldern. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdspra-
che 35, S. 63-223.

– (2009b): Interkulturelle Germanistik – Disziplinäre Kooperation in internatio-
nalen Feldern. Kulturwissen – Informationstechnologie – Wirtschaftspraxis. 
In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, S. 63-80.

Schlaeger, Jürgen (2008): Interdisziplinarität. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler 
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 4., 
akt. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar, S. 324f.

Schmidt, Christian (2005): Stadt, Raum und Gesellschaft. Henri Lefèbvre und die 
Theorie des Raumes. Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 37

Schöning, Matthias/Weinberg, Manfred (2004): Ironie der Grenzen – Horizonte 
der Interkulturalität. In: Aleida Assmann u.a. (Hg.): Positionen der Kulturan-
thropologie. Frankfurt a.M., S. 196-222.

Schroer, Markus (2006): Räume, Orte, Grenzen. Auf dem Weg zu einer Soziologie 
des Raums. Frankfurt a.M.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und 
subalterne Artikulation. Wien.

Sukopp, Thomas (2010): Interdisziplinarität und Transdisziplinarität. Definitionen 
und Konzepte. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinarität. Theorie, Pra-
xis, Probleme. Darmstadt, S. 13-29.

Terkessidis, Mark (2010): Interkultur. Frankfurt a.M.
Todorov, Tzvetan (1985): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. 

Frankfurt a.M.
– (2010): Die Angst vor den Barbaren. Kulturelle Vielfalt versus Kampf der Kultu-

ren. Hamburg.
Uerlings, Herbert (2011): Interkulturelle Germanistik/Postkoloniale Studien in der 

Neueren deutschen Literaturwissenschaft. Eine Zwischenbilanz zum Grad ihrer 
Etablierung. In: Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 2, H. 1, S. 27-38.

Vollmer, Gerhard (2010): Interdisziplinarität – unerlässlich, aber leider unmög-
lich? In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinarität. Theorie, Praxis, Prob-
leme. Darmstadt, S. 47-75.

Waldenfels, Bernhard (1999): Topographie des Fremden. Studien zur Phänomeno-
logie des Fremden I. 2. Aufl. Frankfurt a.M.

– (2000): Zwischen den Kulturen. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, 
S. 245-261.

Wehling, Peter (2006): Im Schatten des Wissens? Perspektiven der Soziologie des 
Nichtwissens. Konstanz.

Welsch, Wolfgang (2000): Transkulturalität. Zwischen Globalisierung und Parti-
kularisierung. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, S. 327-351.

Wierlacher, Alois (2003a): Interkulturalität. In: Andrea Bogner/Ders. (Hg.): Hand-
buch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 257-264.

– (2003b): Interkulturelle Germanistik. Zu ihrer Geschichte und Theorie. Mit ei-
ner Forschungsbibliographie. In: Andrea Bogner/Ders. (Hg.): Handbuch in-
terkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 1-45.

Wynne, Brian (1992): Uncertainty and environmental learning. Reconceiving sci-
ence and policy in the preventive paradigm. In: Global Environmental Change 
2, S. 111-127.

Yousefi, Hamid Reza/Fischer, Klaus (2010) (Hg.): Interkulturalität. Diskussionsfel-
der eines umfassenden Begriffs. Nordhausen.

Zima, Peter V. (Hg.; 2000a): Vergleichende Wissenschaften. Interdisziplinarität 
und Interkulturalität in den Komparatistiken. Tübingen.

– (2000b): Vorwort. In: Ders. (Hg.): Vergleichende Wissenschaften. Interdiszipli-
narität und Interkulturalität in den Komparatistiken. Tübingen, S. 7-14.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL38

Zimmermann, Bernhard (Hg.; 2000): Interdisziplinarität und Interkulturalität. 
Beiträge zum Zweiten Internationalen Tag. München/Mering.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21 - am 14.02.2026, 18:08:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

