I1l. ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT
DES ANDEREN

Mit dem »linguistic turn« und insbesondere dem »cultural turn« in den
1990er Jahren hat Saids Orientalismustheorie' in Sozial- und Kulturwis-
senschaften auch im deutschsprachigen Raum an Bedeutung zugenom-
men. Said analysiert im »Orientalismus« (1981) mittels Foucaults dis-
kurstheoretischer Methodologie den franzosischen, englischen und ame-
rikanischen Orientalismus (als Disziplin), indem er ein breites Spektrum
von Texten (wissenschaftlichen, politischen, literarischen und Reisebe-
richte) untersucht.” Said geht es dabei darum, Kohirenzprinzipien des
orientalistischen Diskurses, das in den Diskursen und Praktiken enthal-
tene epistemologische Grundmodell aufzukliaren sowie seine politischen
Implikationen ausfindig zu machen. Sein Diskursbegriff hat somit die
strategische Funktion, die Wahrheitsanspriiche der Aussagen tiber den
Orient zu zeigen (vgl. Nehring 2003: 42f). Dabei unterscheidet er zwi-
schen drei Formen von Orientalismus, die miteinander verflochten sind:
der akademische Orientalismus als Disziplin, der allgemeine Orientalis-
mus als westliche Mentalitiit, die sich durch mehrere Jahrhunderte zieht,
und der institutionelle Orientalismus, als der Diskurs, der den westlichen

1 Mit der ersten Wende wurde der Orient als Gegenstand westlicher Imagi-
nation und Erfindung erkannt. Mit der zweiten Wende fand in den westli-
chen und nicht-westlichen Gesellschaften eine diskursive Kulturalisierung
der (Identitits-)Politik statt, wobei der Orient bzw. die »Islamische Welt«
als das konstitutive Andere des Westens reartikuliert wird (vgl. Pola-
schegg 2005: 21ff).

2 Die Texte der Politiker Balfour, Cromer, Kissinger sowie der Schriftstel-
ler/Akademiker Chateaubriand, Lamartine, Nerval, Flaubert, Renan, Mas-
signon, Grunebaum, Gibb, Marx und Lewis.

57

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

Kolonialismus rechtfertigte (vgl. Said 1981; siche auch Menon 1993:
68; Wilson III. 2000: 243; Jalal al-Azm 2000).

Orientalismus ist fiir Said eine spezifische Art des Denkens, das ent-
lang essentialistischer Kategorien zwischen dem »westlichen Selbst«
und dem »orientalen Anderen« operiert und dabei ein Subjekt konstru-
iert, das tiber den Orient spricht. Der Orient gehe aus einer westlichen
Imagination hervor, er sei nicht aufgrund naiver Vorstellungen und Vor-
urteile, sondern als »Episteme«, als komplexe koloniale Investition des
westlichen Subjektes entstanden (vgl. Kahraman 2002: 154ff; Schaar
2000: 182). Der Orient sei etwas, das gefiirchtet werde und deshalb mit-
tels Forschung und Entwicklung sowie durch direkte Okkupation kon-
trolliert werden miisse. Es gibt eine »islamische Gesellschaft«, einen
»arabischen Geist«, eine »orientale Psyche«, die der Modernisierung,
Kolonisierung und alltédglichen Politik scheinbar entgehen (vgl. Said
1981: 339). Der Orientalismus als Diskurs orientalisiert den »Orient«, er
konstruiert ihn als eine fixe Entitdt mit zeitlosem Essentialismus.

Gepragt von Gramscis Konzept der Hegemonie, akzentuiert Said die
Dauerhaftigkeit und Stirke der kulturellen Herrschaft des westlichen
Subjektes. Der Orient wurde orientalisiert, »weil er orientalisch gemacht
werden konnte« (Said 1981: 13). Dass der Orientalismus in der Lage
war, Revolutionen und Weltkriege zu {liberleben, zeigt die Dauerhaftig-
keit seiner Hegemonie. Die akademischen und literarischen Texte pro-
duzieren also nicht nur Wissen iiber den Orient, sondern konstruieren
auch hegemoniale Reprisentationen {iber ihn. Sie halten dadurch die
hegemoniale Beziehung zwischen Orient und Okzident aufrecht (vgl.
Said 1981: 249ff). Die Reprisentationen, verstanden als Formationen
oder Deformationen, haben fiir Said Absichten, sie sind die meiste Zeit
iberreprisentativ, sie erfilllen Aufgaben (vgl. Said 1981: 307). Die Be-
ziehung zwischen Osten und Westen ist die Geschichte der »Entwick-
lung« und »Unterentwicklung«, nicht lediglich die Beziehung von kultu-
rellen Differenzen. Sie ist ein Diskurs, der den Osten als sein unterlege-
nes Anderes konstruiert. Die Weltgeschichte ist dabei die Geschichte des
privilegierten Westens. Die nicht-westlichen Gesellschaften werden auf
ein anthropologisches Objekt reduziert, das sich selbst zu représentieren
nicht in der Lage ist (vgl. Kahraman/Keyman 1998: 65f).

Said hat gezeigt, wie orientalistische Représentationen die kolonisie-
renden Praktiken vereinfacht und gerechtfertigt haben. Er hat gezeigt
wie die Eindringung des westlichen Subjektes in den Osten und die
orientalistischen Reprisentationen sich wechselseitig in einem Zusam-
menspiel von Macht und Diskurs getragen haben. Er liel aber die hete-
rogenen westlichen Reprisentationen und antagonistischen Subjektposi-
tionen um die Hegemoniebildungen im Diskurs innerhalb des westlichen

58

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

Diskurses auer Acht, so eine zentrale Kritik von postkolonialen Theo-
retikern®, die ich mir hier zu Eigen mache (vgl. Porter 1983; Lowe 1991;
Chen 2001 Turner 2000b).

Heterogenitidt des Orientalismus

Eines der Hauptprobleme des saidschen Orientalismus liegt in seiner
methodologischen Ausgangsposition, der Foucaults Diskurstheorie zu-
grunde liegt, welche eine geschlossene Struktur des Diskurses impliziert.
Foucault legt seinen Akzent auf diese Strukturregeln einer hierarchisch
organisierten symbolischen Ordnung, in einer Zeit und an einem Ort
(vgl. Foucault 1991). Sein zentrales Anliegen konzentriert sich um die
Frage, welche bestimmten Grundbegriffe bzw. Erkenntnisprinzipien und

3 Die saidsche Theorie des Orientalismus hat den postkolonialen Feministen
zufolge die konstitutive Rolle der Sexualitit und Reprisentationen tiber
Geschlechter in der Formierung des Orientalismus unzureichend fokus-
siert (vgl. Mills 1997; Lowe 2001; Yegenoglu 1996; Lewis 1996). Porter
(1993) weist darauf hin, dass Said einen Diskursbegriff in seiner Analyse
verwendet, der sich von dem Foucaults erheblich unterscheidet, indem er
die epistemologischen Briiche nicht berticksichtigt (vgl. Porter 1983:
1791f). Er habe den foucaultschen Diskursbegriff nicht konsequent ange-
wendet. Er reduziere Foucault auf Terminologien (Diskurs, Repréisenta-
tion, epistemische Differenzen), lehne es aber ab die Konsequenzen des
foucaultschen Geschichtsverstidndnisses zu akzeptieren, das von Diskonti-
nuititen gekennzeichnet ist. Wihrend Foucault ab dem 16./17. Jahrhundert
einen modernen epistemischen Bruch feststellt, umfasst epistemische
Konstruktion Saids sowohl die pre-kapitalistische als auch die kapitalisti-
sche Periode (vgl. Ahmad 2000: 288ff). Jalal al-Azm (2000) zufolge kann
Said keinen bestimmten Zeitpunkt fiir die Entstehung des institutionellen
und akademischen Orientalismus feststellen. Said fithrt den Ursprung der
orientalistischen Diskursformation bis in die Antike zuriick (vgl. Jalal al-
Azm 2000: 218f). Er stellt eine Kontinuitit von Homer, Aischylos, Euri-
pides iiber Dante und Karl Marx bis zu A.H.R. Gibb und Bernard Lewis
fest. Dadurch wiirden die Kategorien von Orient und Okzident essentiali-
siert und transhistorisiert. Auf diese Weise reproduziert er fiir Samir Amin
die eurozentristische These, die die Antike als »Vater Europas«, als Wiege
der Vernunft und des Fortschritts des Westens artikuliert (vgl. Amin 2001:
1676ff). Die Geschichte des Orientalismus solle im Zusammenhang mit
der Entstehung des Kapitalismus und des Kolonialismus gedacht werden.
Denis Porter (1983) und Aijaz Ahmad (2000) machen darauf aufmerksam,
dass Said einerseits zwischen » Wahrheit« und Ideologie, Realitdt und Re-
présentation, objektivem und politischem Wissen keinen Unterschied ma-
che, andererseits von einem »Orient« rede, der tatsdchlich existiere,
aber missreprisentiert werde. Somit gerate er in einen Widerspruch, indem
er die Moglichkeit fiir alternative (»richtige«) Reprisentationen iiber den
Orient offen lasse (vgl. Porter 1983: 181; Ahmad 2000: 292).

59

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

Bedingungen die Uberzahl von Aussagen, Argumenten und Narrativen
in einem bestimmten Zeitraum organisieren (vgl. Kogler 1994: 40; Kel-
ler 2004: 43). Es ist nicht die Intention des Autors, dahinter verborgene
Klasseninteressen oder Willensabsichten einzelner Subjekte aufzude-
cken, sondern die Analyse dessen, was tatsdchlich gesagt wurde, also die
Schilderung der Diskursformation, und die Analyse seiner Formations-
regeln’®, die sich durch den Sprachgebrauch materialisiert haben (vgl.
Angermiiller 2005: 4). Diese Formationsregeln bestimmen die Regeln
der Sagbarkeit und strukturieren, welche Aussagen in einem bestimmten
historischen Kontext erscheinen konnen (vgl. Keller 2004: 45).

»In dem Fall, wo man in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein dhnliches
System der Streuung beschreiben konnte, in dem Fall, in dem man bei den
Objekten, den Typen der AuBerung, den Begriffen, den thematischen Ent-
scheidungen eine RegelmiBigkeit (eine Ordnung, Korrelationen, Positionen
und Abldufe, Transformationen) definieren konnte, wird man tiibereinstim-
mend sagen, dass man es mit einer diskursiven Formation zu tun hat [...].«
(Foucault 1973: 58)

Diskurse sind zwar geregelte Formationen, wie im vorherigen Teil (II)
gezeigt, sie sind jedoch heterogene Gebilde. Thre AuBerungen verweisen
auf unterschiedliche Sinnebenen. Daher ist der Orientalismus als Summe
von ambivalenten heterogenen Représentationen zu verstehen und soll in
den dialogischen Praktiken mit den Diskursen des Anderen untersucht
werden. Dabei sollen sowohl Kontinuitdten als auch auf Diskontinuita-
ten seit der Kolonialgeschichte Europas hervorgehoben sowie die mitei-
nander konfligierenden unterschiedlichen Diskurse um Hegemonie und
Gegenhegemonie in den jeweiligen westeuropdischen Gesellschaften vor
Augen gehalten werden. Der Orientalismus als Diskurs und Phantasie ist
nicht stabil und geschlossen, sondern komplex, instabil und wider-
spriichlich. Dies liegt in seiner Dialogizitit und Historizitit sowie in der
Tatsache begriindet, dass es unmdoglich ist, Bedeutung auf Dauer zu fi-

4 Foucault unterscheidet in der » Archéologie des Wissens« (1973) zwischen
vier Formationsregeln eines Diskurses: 1. Formation der Gegenstinde:
Welche formativen Regeln bilden Gegenstinde, iiber die gesprochen wird,
welche wissenschaftlichen Disziplinen sind wie an dem Gegenstand Kons-
truktion beteiligt, welche Klassifikationsmuster werden im Diskurs sicht-
bar?; 2. Formation der AuBerungsmodalititen: Wer ist legitimer Sprecher,
von welchen institutionellen Orten und welcher Subjektposition aus wird
gesprochen?; 3. Formation der Begriffe: Welche rhetorischen Mittel wer-
den angewendet, wie werden Texte miteinander verbunden, wie werden
Argumente formuliert?; 4. Formation der Strategien: Wie bezieht der Dis-
kurs sich auf andere Diskurse? (vgl. Foucault 1973).

60

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

xieren, da die Natur von Identitidten unvollstindig ist und Hegemonien
prekar sind.

Die Konstruktion des Selbst und der Andersartigkeit ist weder end-
giiltig fixiert noch kontinuierlich (vgl. Sayyid 1997: 32). Die Reprisen-
tationen tiber das eigene Selbst und {iber Andere sind multivalent und
bezeichnen in unterschiedlichen partikuldren sozialen und historischen
Kontexten unterschiedliche Bedeutungen. Die kollektiven Identitétsvor-
stellungen und Deutungssysteme (von Eliten) in Europa unterscheiden
sich in diesem Sinne von einem historischen Moment, von einem Land
und von einem politischen Diskurs zum anderen. Es gibt keine einheitli-
che konsistente Bedeutung des Begriffes Europa, keine einzige kontext-
durchquerende transhistorische Tradition, sondern relativ heterogene
Reprisentationen mit historischen und rdumlichen Differenzen (vgl.
Strath 2000; Malmborg/Strath 2002; Pocock 2002; Pagden 2002).

Turner (2000b) macht auf zwei Dimensionen des Orientalismus
aufmerksam: Zum einen unterscheidet er zwischen internem und exter-
nem Orientalismus. Der Diskurs ist diesbeziiglich entweder nach innen
oder an externe bzw. externalisierte Andere gerichtet. Zum anderen
unterscheidet er zwischen positivem und negativem Orientalismus. Tur-
ner gibt die europdischen Romantiker des 19. Jahrhunderts als Beispiel
fur den positiven Orientalismus an. Diese hitten sich mit dem Osten
identifiziert und positive Stereotype erzeugt, wie T.E. Lawrence, der den
»Orient« als Land der »Versprechen«, »Sensibilititen« und »Freude«
beschrieb. Orientalismus ist fiir Turner auch nach innen gerichtet, indem
auch bestimmte Gesellschaften in Europa positiv oder negativ reprisen-
tiert wiirden, wie »sympathische« Schotten oder »bedrohliche« Iren (vgl.
Turner 2000a: 17fY).

Lisa Lowe (1991) stellt in ihrer Analyse der » Turkish Embassy Let-
ters« (1717-1718) von Mary Wortley Montagu fest, dass diese bestimm-
te Bilder iiber die »tiirkischen«’ Frauen und die »tiirkische« Gesellschaft
vermittelt, die sich von den zeitgendssischen orientalistischen Bildern
unterschieden. Montagus Sprache verfolgt eine Rhetorik der Identifika-
tion mit den elitdren »tiirkischen« Frauen am osmanischen Hof und eine
Rhetorik der Differenzierung der »tiirkischen« Gesellschaft im Allge-
meinen (vgl. Lowe 1991: 324f). Der englische Orientalismus formierte

5 Hier mochte ich darauf hinweisen, dass die vermeintlich »tiirkischen«
Frauen in dieser Zeit tatsdchlich ganz unterschiedlicher Herkunft waren
und sich nicht als »tiirkisch«, sondern eher als »osmanisch« verstanden. In
dieser Hinsicht kann auch von keiner »tiirkischen Gesellschaft«, sondern
nur von einer osmanischen Gesellschaft gesprochen werden. Paradoxer-
weise war »tiirkisch« eine orientalistische Bezeichnung, was Lisa Lowe
als Orientalismuskritikerin nicht in Betracht zieht.

61

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

sich Lowe zufolge deshalb nicht lediglich in der Distinktion zwischen
Orient und Okzident, sondern iiberlappend mit Differenzen und Ge-
meinsamkeiten beziiglich geschlechter- und klassenspezifischer Merk-
male.

Lowe spricht weiterhin von einem »poststrukturalistischen« Orienta-
lismus der 1970er Jahre in Frankreich, in dem der »Orient« als ein Ob-
jekt der Phantasie imaginiert wurde, welches mit der Kolonisierung des
Orient (China) nichts zu tun hatte, sondern eine romantische Erfindung
von kritischen franzgsischen Intellektuellen war. Lowe weist dabei auf
die franzosischen maoistischen Intellektuellen (der Zeitschrift »Tel
quel«) und postrukturelle Autoren hin, wie Julia Kristeva und Roland
Barthes, die nach der »gescheiterten Revolution« der 1968er Bewegung
in Frankreich 1974 nach China gereist sind.®

Dieser postkoloniale franzgsische Orientalismus markiert fiir Lowe
einen essentiellen Unterschied zwischen China und Europa: Die Idealisi-
erung der Mutter und die Orientalisierung Chinas finden dabei zugleich

6 Laut Lowe hat Roland Barthes in seinem Buch »Alors la Chine« (1975)
orientalistische Représentationen konstruiert, in denen die franzosische
Gesellschaft als »[...] a society structured on difference, differences being
the source of occidental desire, meaning, and eroticism« konzipiert wurde.
Als Gegenpol zur franzdsischen wurde eine chinesische Gesellschaft kons-
truiert, die »[...] neutral smooth, and prosaic, profoundly lacking conflict
or difference« war (Lowe 1991: 161). Wiahrend Barthes dem westlichen
modernen Binarismus zu entkommen versuchte, so Lowe, gerate er in
einen Okzident-Orient-Binarismus, in dem der ideelle Osten privilegiert
werde. Barthes vergleiche die japanische und chinesische Kultur mit der
westlichen franzosischen und schlussfolgere, dass diese nicht miteinander
kompatibel seien. Uber diesen Vergleich versuche Barthes zu definieren,
was die westlichen Gesellschaften nicht seien. Selbst die japanischen Stad-
te wiirden sich von den westlichen unterscheiden, sie seien nicht zentrali-
siert wie die franzosischen Stadte. Westliche Gesellschaften seien paterna-
listisch, die 6stlichen maternalistisch. Als eine weitere Vertreterin des
postkolonialen Orientalismus gibt Lowe die feministische Psychoanalyti-
kerin Julia Kristeva an, die in ihrem Buch »Des chinoises« eine homogene
chinesische Gesellschaft konstruiere, in der keine sozialen Klassen, keine
Arbeiter und Bauern existierten. Wahrend Kristeva die chinesische pre-
moderne Kultur als imagindr und pre-odipal auffasse, bezeichnete sie die
judisch-christliche européische Kultur als ménnlich, phalluszentriert und
kastriert. Sie entwerfe China als kulturelles sexuelles Andere des Westens.
Diese postkolonialen Reprisentationen dhneln Lowe zufolge den Repri-
sentationen der franzosischen Romantiker im 19. Jahrhundert, wie
Flauberts Bilder von orientalen Frauen (»la femme orientale«) in seinem
Buch »Kuchuk Hanem«. »In both situations the oriental is represented by
the French writers as speechlessly other, indiscriminate rather than distin-
guishing among observers [...] In both the French readers are the audience
who receive and, as addressees, participate in these representations.«
(Lowe 1991: 187)

62

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

statt, indem eine matriarchale Gesellschaft in einem vorgestellten Orient
erfunden wird. Es gehe um eine konstruierte frauendominierte pre-
symbolische Phase in der chinesischen Geschichte und Gesellschaft
(vgl. Lowe 1991: 137ff). Kennzeichnend fiir die postkolonialen Orienta-
listen sei, dass das orientale Andere (China) kein kolonisierter Raum,
kein Objekt des Wissens im foucaultschen und saidschen Sinne, sondern
ein begehrter Ort der Phantasie sei, der im Vergleich mit der westlichen
rationalen Politik und Signifikation privilegiert werde. Paradoxerweise
habe diese postkoloniale Refiguration China weiterhin als Anderes kons-
truiert, nicht als kolonisiertes, aber als Objekt der Phantasie. Diese ro-
mantische Représentation habe wenig mit China oder dem Orient zu tun,
sondern lediglich mit dem franzdsischen Kontext bzw. den Enttiu-
schungen der 1970er Jahre. Es sei ein linker distanzierter orientalisti-
scher Blick, der die westliche Staatsmacht und seine Hegemonie kritisie-
re, den franzosischen (linken) Leser adressiere und sich mit einer er-
dachten chinesischen orientalen Gesellschaft identifiziere (Lowe 1991:
1871%).

Said unterscheidet zum einen zwischen manifestem und latentem
Orientalismus. Ersterer wird als eine Menge von geduf3erten Sichtweisen
iiber die orientalischen Gesellschaften verstanden, wihrend er mit Letz-
terem mehr oder weniger unbewusste Performativitidten meint. Im mani-
festen Orientalismus gehe es um die Form und den personlichen Stil und
selten um den grundlegenden Inhalt. Wahrend bestimmte Verdnderun-
gen im Wissen {iber den Orient im manifesten Orientalismus zu sehen
sind, so Said, ist der latente Orientalismus dauerhaft und stabil. Die
untersuchten Texte (z.B. von Renan und Marx) hielten Said zufolge
»[...] die Andersartigkeit des Orient aufrecht, seine Exzentrizitdt, Riick-
standigkeit, seine stille Gleichgiiltigkeit, seine weibliche Durchdringbar-
keit, seine trige Formbarkeit« (Said 1981: 231).

Er unterscheidet zum anderen zwischen dem deutschen und dem an-
glo-franzosischen Orientalismus des 19. Jahrhunderts. In der deutschen
Wissenschaft konnte sich fiir Said wihrend der ersten beiden Drittel des
19. Jahrhunderts niemals ein enges Zusammenspiel zwischen den Orien-
talisten und strategischen nationalen Expansionsinteressen etablieren
(vgl. Said 1981: 28). Es gebe nichts in Deutschland, so Said, das mit der
anglo-franzosischen Priasenz in Indien, dem Nahen Osten oder Nordafti-
ka korrespondiere.

»[...] der deutsche Orient [war] fast ausschlielich ein wissenschaftlicher oder
zumindest ein klassischer Orient: er wurde Thema der Lyrik, von Phantasien
und selbst von Romanen [...] was der deutsche Orientalismus jedoch mit dem
anglo-franzgsischen und spéter amerikanischen Orientalismus gemein hatte,

63

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

war eine Art von intellektueller Autoritét iiber den Orient innerhalb der westli-
chen Kultur.« (Said 1981: 28)

Er tibersieht jedoch, wie Sheldon Pollock (2000) bemerkt, die Verbin-
dung zwischen dem deutschem Orientalismus und der Herausbildung
deutscher Identitdt. Der deutsche Orientalismus war fiir Pollock zwar
nicht primér auf den Orient und seine Kolonisierung gerichtet, doch er
formierte sich im dialogischen Verhiltnis zum franzosischen und engli-
schen Orientalismus’ und versuchte, die Rolle Deutschlands gegeniiber
Frankreich und England in Europa zu definieren. Der deutsche Oriental-
ismus »[...] directs our attention momentarily away from the periphery
to the national political culture and the relationship of knowledge and
power at the core — directs us, potentially, towards forms of internal co-
lonialism, and certainly toward the domestic politics of scholarship«
(Pollock 2000: 304).

Die rassistische Formierung einer indogermanischen Identitit als
Gegenidentitdt zu den Semiten konnte fiir Pollock ohne den deutschen
romantischen Orientalismus nicht funktionieren. Dieses orientalistische
Wissen sei ein Teil der ideologischen Grundlage des »Dritten Reiches«
geworden, die dazu diente, Juden zu verfolgen und Europa zu besetzen
(vgl. Pollock 2000: 304f1't).8 Die deutschen Kleinstaaten und ihre politi-
sche Machtlosigkeit machten es laut Nehring (2003) den Deutschen un-
moglich, eigene Kolonien zu besitzen. Das habe die romantischen Dich-
ter nach »geistigen Kolonien« suchen lassen, die sie in Indien bzw. im
Sanskrit entdeckten. Deutscher Orientalismus und wachsender Nationa-
lismus verbanden sich miteinander, wobei die Deutschen nach auler-
europdischen kulturellen Wurzeln suchten (vgl. Nehring 2003: 42f). Es
formierte sich die Phantasie, einen Ursprung der Kultur finden zu wol-
len, der sich von Aufkldrung und franzésischer Revolution abgrenzte,
wobei die Kultur als Begriff in Abgrenzung zum franzdsischen Begriff
der Zivilisation fungierte. Laut Nehring akzentuiert Norbert Elias, dass
die deutsche Mittelschicht seit dem 18. Jahrhundert im Gegensatz zum
franzosischen missionarischen Zivilisationsbegriff den Kulturbegriff
einsetzt, welcher die nationalen Unterschiede in den Vordergrund stellt,

7 Die deutschen Orientalisten waren fiir Nehring zu Beginn im Wesentli-
chen von Texten iiber Indien geprigt, die von Englidndern herausgegeben
und tibersetzt wurden (vgl. Nehring 2003: 43).

8 Pollock spricht von ca. 25 Indologie-Professoren der NS-Zeit. Ein Drittel
waren aktive Partei- oder SS-Mitglieder. Abgesehen von den vom Arier-
paragraphen betroffenen jiidischen Professoren und solchen, die mit Juden
verheiratet waren, hat sich keiner gegen das Regime positioniert oder das
Land verlassen (Pollock 2000: 315).

64

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

wobei die Sprache als Ausdruck und Charakter der nationalen Identitdt
verstanden wiirde

»[...] durch die Entdeckung des Sanskrit als einer strukturell und semantisch
dem Griechischen, Lateinischen und Deutschen verwandten Sprache und
durch die Parallelisierung von griechisch-lateinischer Kultur und Religion mit
der Sanskritkultur [...] [sollte] eine tiefere Verbindung hergestellt werden als
zu Frankreich, von dem man sich mit der gleichen Sprachtheorie distanzieren
wollte« (Nehring 2003: 44f).

Die deutschen Intellektuellen sahen die Deutschen somit als legitime
Erben der indischen Tradition. Die Indologen Friedrich Schlegel, Max
Miiller, Franz Bopp und Paul Deussen sind wichtige Figuren, die im 19.
und 20. Jahrhundert hohes Ansehen nicht nur in ihrem Fach genossen.
Diese Namen waren seit dem Ende des 18. bis zum 20. Jahrhundert mit
deutschen Interessen in Indien verbunden. Der deutsche Orientalismus
war fiir Nehring politisch motiviert, auch wenn sich der Kulturbegriff
von Politik und sozialen Fakten abgrenzte. Auch Andrea Polaschegg
(2005) weist auf die Verbindung zwischen deutscher Identitdt und
Orientalismus hin. Im deutschen (und europdischen) Diskurs der Ro-
mantik im 19. Jahrhundert hitten die Osmanen eine Funktion fiir die
Bildung einer deutschen Identitit erfiillt. Wéhrend des griechischen Be-
freiungskrieges gegen die Osmanen (1821-1828) hitten die deutschen
Romantiker (Philhellenistische Literatur) das griechische Volk heroi-
siert, wobei das Bild der nicht-christlichen »Tiirken« zu erfinden einen
kulturgeschichtlichen Ursprung des Eigenen in der Antike erméglicht
habe (Polaschegg 2005: 250f).

Ahnlich argumentiert Andre Gingrich (1999), wenn er von einem
»frontier«-Orientalismus spricht. Der klassische franzésische und engli-
sche Orientalismus sei fiir die Rechtfertigung einer Ideologie kolonialer
Herrschaft einflussreich, fiir nationalistische Stromungen in England und
Frankreich jedoch nie besonders fruchtbar gewesen. Der »frontier«-
Orientalismus dagegen sei seit dem 19. und 20. Jahrhundert fiir nationa-
listische Ideologien vor allem in Osterreich, Deutschland und Spanien
aktiviert worden. Im Gegensatz zum klassischen Orientalismus in Frank-
reich, England oder den Niederlanden, der sich primér an die einheimi-
schen Oberschichten wandte, ist fiir Gingrich der »frontier«-Orient
alismus vielmehr Gegenstand der Volks- und Populdrkultur. Wahrend
der klassische Orientalismus exotische und erotische Abenteuer als
Hauptsujets habe, so formuliere der »frontier«-Orientalismus Geschich-
ten von Blut und Boden, Geschichten wie etwa von der Belagerung
Wiens 1683. Er organisiere eine symbolische Anordnung von Raum und

65

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

Zeit, von Landschaft und Geschichte. Es sei daher kein Zufall, dass vom
spéaten 19. Jahrhundert an bis in die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts die
Metapher von Osterreich als »Bollwerk« gegen den Osten dominant
war. »Habsburgerischer Patriotismus und Deutschlands Nationalismus,
stindestaatlicher Konservatismus und Nationalsozialismus, aber auch
Varianten der Ideologien vom Kalten Krieg haben sich auf jeweils
unterschiedliche Weise dieser Bollwerk- und Grenzlandmythen iiber
Jahrzehnte bedient.« (Gingrich 1999: 33)

Es ist wichtig, auf die Differenzen und Briiche im Orientalismus-
Diskurs zu achten, deswegen muss er re-konzeptionalisiert werden. Die
Theorie des Orientalismus von Said hat diese Veridnderungen auf globa-
ler Ebene nicht in Betracht gezogen (vgl. Turner 2000a: 7f). Der moder-
ne Orientalismus war ja Expression des Kolonialismus, in der postkolo-
nialen Phase brachen die orientalistischen Annahmen zusammen. Insbe-
sondere markieren das Ende des Zweiten Weltkrieges und das des Kal-
ten Krieges jene Phasen, in denen westliche Gesellschaften und diesbe-
ziiglich die orientalistischen Diskurse nicht zu unterschitzende Trans-
formationen und Risse erlebt haben.’

»Infolge dieser Transformationen miissen sich Imperien der Gegenwart jetzt in
neu konfigurierten Rdumen im In- und Ausland mit subalternen Subjekten
auseinandersetzen, da sich der Andere, der einst auf fernen Kontinenten gehal-
ten wurde oder auf abgegrenzte Regionen im eigenen Land beschrinkt war,
zugleich vervielfiltigt und auflost. Kollektive Identitdten werden jetzt an
fragmentierten Orten definiert, die sich nicht mit antiquierten Kategorien ab-
bilden lassen [...].« (Coronil 2002: 215)

Wenn der Raum flieBend wird, so Coronil, ldsst sich Geschichte nicht
mehr so leicht an festgelegte Territorien binden. Zwar fiihrt die Deterri-
torialisierung zu einer Reterritorialisierung, aber dieser Prozess ldsst le-
diglich die soziale Konstruiertheit des Raumes sichtbarer werden, denn
sein »Einschmelzen« wird zum Teil durch das »Einfrieren« der Ge-
schichte ausgeglichen. Diese Verrdumlichung der Zeit dient als Ort neu-

9  Seitdem haben sich, Turner zufolge, die Rollen des Staates und der Intel-
lektuellen verdndert. Die elitdren Institutionen haben weniger Einfluss auf
die politischen Entscheidungsprozesse in der Innen- und AuBlenpolitik des
Nationalstaates als wihrend des Nationsbildungsprozesses im 18. und 19.
Jahrhundert. Die Eliten sind nicht mehr kulturelle Legislaturen, sondern
Interpretatoren (vgl. Turner 2000: 10). Wihrend der Formierung von Na-
tionalismus und Orientalismus {ibernahmen die Eliten die fithrende dis-
kursproduzierende Rolle. Sie bestimmen jedoch nicht mehr, was der Inhalt
und Standard der nationalen Kultur sein sollte. Massen- und Medienkultur
und Kommerzialisierung transformierten die Funktion von gesellschaftli-
chen Eliten und Intellektuellen in den westeuropdischen Gesellschaften.

66

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

er sozialer Bewegungen wie auch neuer imperialer Kontrolle; sie weitet
den Bereich imperialer Unterwerfung, aber auch den politischer Ausei-
nandersetzungen aus.

Okzidentalismus und Subjektivitdt des Anderen

Wenn die Erzeugung des Orients im Westen, »signifies the Wests own
dislocation from itself, something inside that is presented, narrativised,
as being outside« (Young 1990: 139), was fiir eine Rolle spielt dann die
Bedeutung des »Westens« in den nationalen Identititen der nicht-
westlichen Gesellschaften? Said ist geprdagt von der oben ausgefiihrten
foucaultschen Diskurs- bzw. Machttheorie, der der franzdsische Struktu-
ralismus zugrunde liegt. Die globalen Machtstrategien regulieren und
iiberwachen die Interaktionen von Subjekten, sie unterwerfen die Sub-
jekte. Diskurs ist nicht unbedingt einseitig der Macht unterworfen, wirkt
aber auch nicht notwendigerweise gegen sie. Er stellt lediglich Machtbe-
ziehungen her. Es gibt Praktiken auflerhalb des Diskurses, aber nichts
abseits von Machtverhiltnissen, da die Macht aus allem hervorgeht (vgl.
Foucault 1983: 94fY).

Diese von Foucault geprigte Ausgangsposition Saids hindert ihn,
den alternativen, kontra-hegemonialen Diskurs sowohl in westlichen als
auch in nicht-westlichen postkolonialen Kontexten zu sehen (vgl. Porter
1983: 183; Menon 1993: 6). Das »orientale« Subjekt kann der westli-
chen Herrschaft nicht entgehen, es wird eingesperrt. Wenn jedoch die
Hegemoniebildung des westlichen Diskurses eine gewisse Zustimmung
oder Integration des Anderen erfordert, so bedeutet das, dass ohne Iden-
tifikationen des Anderen keine westliche Hegemonie in »orientalen«
Gesellschaften hergestellt werden kann. Weil Macht individuelle oder
kollektive »freie Subjekte« voraussetzt, auf die Macht ausgeiibt wird,
und nicht auf Sklaven (vgl. Foucault 1987: 255f), und weil die Hegemo-
nialitdt eines Diskurses lediglich eine Tendenz ist, da die verfiigbaren
Sinnordnungen aufgrund von Antagonismen, Briichen und Konflikten
relativ in Bewegung sind (vgl. Keller 2004: 53), konnen die freien Sub-
jekte und Subalternen unterschiedliche Prozesse der Identifikation und
Verhaltensweisen gegeniiber der hegemonialen Machtausiibung zeigen.

Wie im zweiten Teil dieses Buches geschildert, werden Subjektposi-
tionen als Folge von kontingenten artikulatorischen Prozessen produziert
und sie transformieren sich durch neue Artikulationen. Die Formierung
politischer Subjektivitit resultiert genau aus einem Mangel in den Struk-
turen und es ist der Prozess der Identifikation, konstituiert durch diskur-
sive Knotenpunkte, der politische Subjektivititen hervorbringt. Die ko-

67

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

loniale Unterwerfung wirkt insofern nicht vollstindig, es gelingt ihr
zwar, dem kolonisierten Subjekt einen Standort zuzuweisen, aber dieser
angebotene Ort wird nicht voll besetzt. Das Andere fangt an fiir sich
selbst zu sprechen und seinerseits Représentationen iiber den Westen zu
konstruieren. Die Subjektivitdt des Anderen formiert sich in einem dis-
kursiven dialogischen Prozess zwischen den europdischen und den
nicht-europdischen Diskursen, wobei der imagindre Blick des Anderen
konstitutiv wirkt. Es geht um aktive macht- produzierende diskursive
Praktiken des Anderen, die die normativen Grenzen des Adaptierens
bzw. Imitierens westlicher Annahmen und Phantasien bestimmen. Die
Verwestlichung fiihrt insofern nicht zur Homogenisierung des Restes der
Welt, sondern zu ihrer Transformation unter unterschiedlichen histori-
schen Bedingungen (Coronil 2002: 213).

Die politische Beziehung zwischen Dominanten und Subalternen,
zwischen Kolonisierenden und Kolonisierten ist, mit anderen Worten,
ambivalenterer und komplexerer Natur, als Said (und G. C. Spivak) an-
nehmen.'"® Die Formierung des kolonialen Diskurses und seiner Macht-
strukturen ist relativ unvollstindig, konfliktgeladen und unsicher. Um
sich zu konstruieren, sind beide Seiten aufeinander angewiesen. Die
dominanten und subalternen Kulturen entstehen fiir Bhahba in einem
dritten Raum, in dem Negationen, Identifikationen und Kontra-
Identifikationen stattfinden. Es besteht einerseits eine ambivalente Part-
nerschaft zwischen Kolonisierenden und Kolonisierten, andererseits bie-
tet diese »Liminalitit«, dieser Zwischenraum den Subalternen unerwar-
tete, nicht anerkannte Wege, die kolonisierende Macht herauszufordern
(vgl. Bhahba 2001: 619ff). Bhahba geht davon aus, dass, wie alle ande-
ren Machtformen, auch koloniale Autorititen »systematisch« aber »un-
intendiert« zur Herausforderung und Ablehnung einladen (vgl. Moore-
Gilbert 2001).

10 Geprégt von Said, spricht Spivak (2001) von der Abwesenheit von Raum-
lichkeit, in der die Subalternen sich artikulieren und ihre Interessen und
Erfahrungen mit ihren eigenen Begriffen und Reprisentationen fiir die an-
deren zuginglich machen konnen. Spivaks Kritik richtet sich in erster Li-
nie gegen kritische europdische Intellektuelle, wie Foucault, Deleuze und
Kristeva. Diese gingen davon aus, dass marginalisierte Gruppen sowohl in
westlichen als auch in nicht-westlichen Gesellschaften autonome Subjekte
sein und fiir sich sprechen kénnten. Jene selbst nicht subalternen Aktivis-
ten und Forscher konstruierten imaginire utopische Subjektpositionen fiir
Subalterne und Kolonisierte. Es gehe um Enttduschungen und Desillusio-
nierungen in den Kontexten westlicher Gesellschaften, in denen diese Ak-
tivisten und Forscher eingebettet sind. Die Feministinnen der westlichen
Gesellschaften beispielsweise erfanden die Frauen der Dritten Welt, um
sich selbst konstituieren zu kénnen (vgl. Spivak 2001: 1427).

68

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

Die Frage, wie orientalistische Annahmen und Représentationen
durch den nationalistischen Diskurs des Anderen im kolonialen Kontext
eingebettet werden, ist insofern entscheidend. Partha Chatterjee zeigt
diesbeziiglich einflussreiche Impulse auf. Als die Eliten den nationalisti-
schen Diskurs im kolonialen Kontext formulierten, so Chatterjee, adap-
tierten sie die westlichen Technologien und gaben die »Riickschrittlich-
keit ihrer Nation« im Hinblick auf den von Westen festgelegten globalen
Standard zu. Doch diese Nationalismen, die die »Stufe« der westlichen
Modernisierung zu erreichen wiinschten, konnten nicht die »fremde Kul-
tur« einfach imitieren, denn sie hétten dadurch ihre Differenz verloren.
Deshalb seien diese nationalen Identitéten »zerrissen«: Sie wollen auf
dem materiellen Feld mit dem Westen gleichziehen, dabei aber gleich-
zeitig kulturell ihre Distinktion bewahren. Sie akzeptieren die Epistemo-
logien und Methodologien des westlichen modernistischen Diskurses,
beharren jedoch auf der »authentischen« Identitét ihrer nationalen loka-
len Kultur. Sie akzeptieren und lehnen sie zugleich ab (vgl. Chatterjee
1993: 11). Chatterjee zufolge unterscheiden die Nationalismen der (ko-
lonialen) nicht-westlichen Gesellschaften wihrend des Modernisie-
rungsprozesses zwischen materiellen und immateriellen Feldern. Sie
unterscheiden zwischen westlichen Institutionen und Technologien auf
dem materiellen Feld, auf dem diese Nationalismen die koloniale westli-
che Uberlegenheit internalisieren, und nationalen lokalen Werten/Nor-
men/Traditionen auf dem immateriellen Feld. Das materielle Feld kenn-
zeichnet das Auflen, wihrend das immaterielle Feld die »Essenz« der
kulturellen Identitdt im Innen charakterisiert. Genau auf Basis dieser
Spaltung operiert der Nationalismus in nicht-westlichen Gesellschaften,
wobei er das immaterielle Feld als sein souverdnes Gebiet deklariert, auf
dem die koloniale Macht sich nicht einmischen darf. Das bedeutet nicht,
dass dieses immaterielle Feld als solches konserviert bleibt. Der nationa-
listische Diskurs versucht, hier eine moderne aber nicht-westliche natio-
nale Kultur zu gestalten. Da die Nation eine imaginidre Gemeinschatft ist,
ist in nicht-westlichen Gesellschaften genau dieses immaterielle Feld der
Ort, wo die Nation imaginiert wird.

Chatterjees Hauptthese ist, dass »Dritte-Welt-Nationalismen« den
orientalistischen Diskurs zwar nicht brechen konnten, sondern die He-
gemonie des Orientalismus reproduzierten, indem sie ihn adaptierten.
Doch ist die Beziehung zwischen Nationalismus in nicht-westlichen Ge-
sellschaften und Orientalismus nicht eine einfache einseitige Imitation.
Thr Nationalismus selektiert, was er imitiert und was er ldsst. Dieser Dis-
kurs muss sich zu seiner Rechtfertigung von der kolonialen Herrschaft
distanzieren und gegen sie antreten, um der »Nation« zu zeigen, dass er
sich vom kolonialen Diskurs abhebt. Insofern unterscheidet sich der Na-

69

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

tionalismus der nicht-westlichen Gesellschaften vom kolonialen Dis-
kurs, doch er ist dominiert von ihm. Chatterjee zufolge akzeptieren na-
tionalistische Eliten die epistemologischen und ontologischen Annah-
men des orientalistischen Diskurses auf der Ebene der »Thematik«. Sie
seien jedoch nicht passiv, sondern reagierten auf der Ebene der »Pro-
blematik« als aktives Subjekt.'' Ihr Diskurs sei eine Version des Orien-
talismus auf der Kehrseite (vgl. Chatterjee 1993: 38fY).

Sadik Jalal al-Azm (2000) beschreibt einen »Orientalism in Rever-
se«. In der »arabischen Welt« formiere sich eine Art islamischer Natio-
nalismus, der einen ontologischen Unterschied zwischen »westlichem«
und »arabischem Geist« macht, der entweder den Orientalismus verin-
nerlicht und sich selbst primitiv und primordial wahrnimmt oder einen
iiberlegenen »arabischen Geist« einem primordial-primitiven »westli-
chen Geist« gegeniiberstellt (vgl. Jalal al-Azm 2000: 231ff). Chen
(2001) kritisiert Said dahingehend, dass er zum einen den sich gegen die
westliche Expansion positionierenden kritischen Gegendiskurs in den
westlichen Gesellschaften ignoriert habe, der die westliche Dominanz
wenig unterstiitzte, sondern sie vielmehr subversierte. Zum anderen habe
er kritische Gegendiskurse innerhalb der »orientalen« Gesellschaften
ignoriert, die ihrerseits den offiziellen nationalistischen okzidentalisti-
schen Diskurs vesetzten. In seiner Analyse des chinesischen Modernisie-
rungsdiskurses bzw. des Anti-Traditionalismus der maoistischen Staats-
eliten seit der »Kulturrevolution« stellt Chen fest, dass China extrem
orientalisiert und der Orientalismus auch stark sich selbst auferlegt wur-
de. Da die Inhalte und Formen des Orientalismus in China modifiziert
wurden, soll er Okzidentalismus genannt werden. Okzidentalismus ist
fur Chen »[...] a discursive practice that by constructing its own West-
ern Other, has allowed the Orient to participate actively and with indige-
nous creativity in the process of self — appropriation, even after being
appropriated and constructed by Western Others« (Chen 2001: 935). Es
formierte sich ein neuer Diskurs, der aus der Kombination der westli-
chen Konstruktion Chinas mit der chinesischen Konstruktion des Wes-
tens besteht, wihrend beide Kompetenten interagieren und miteinander
verschmelzen. Die einheitlich aussehenden diskursiven Praktiken des
Okzidentalismus befinden sich in einer paradoxen Beziehung mit den

11 »Thematik« entspricht den epistemologischen und ethischen Rahmenbe-
dingungen fiir Elemente sowie den Regeln zur Bildung von Beziehungen
zwischen diesen Elementen. Es geht um die zentralen Annahmen und Re-
geln eines ideologischen Systems, das sich im Hinblick auf Epistemologie
(Annahmen dariiber, wie Wissen strukturiert ist) und Ethik (was moralisch
korrekt ist) ausdriickt. «Problematik« bedeutet dagegen eine Serie von
moglichen konkreten Strategien, wie auf der Ebene der Thematik gehan-
delt werden konnte (Chatterjee 1993: 38f).

70

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

diskursiven Praktiken des Orientalismus und teilen seine ideologischen
und ethischen Annahmen und Strategien.

Doch beide haben unterschiedliche ideologische Funktionen. Wéh-
rend Orientalismus im saidschen Sinne die diskursiven Strategien der
westlichen Dominanz bedeute, so Chen, sei Okzidentalismus ein Dis-
kurs, der unterschiedliche Funktionen fiir unterschiedliche miteinander
streitende Gruppierungen in der chinesischen einheimischen Politik ge-
habt hitte: Okzidentalismus sei der Diskurs der Unterdriickung und der
Befreiung zugleich. Es gibt Chen zufolge zwei unterschiedliche diskur-
sive Formationen oder Aneignungsstrategien insbesondere in der post-
maoistischen Phase innerhalb desselben okzidentalistischen Imaginéren.
Diese unterschiedlichen Aneignungsstrategien und Positionierungen
fihrten zu unterschiedlichen politischen Resultaten in der chinesischen
Gesellschaft. Er unterscheidet dabei zwischen offiziellem und anti-
offiziellem Okzidentalismus. Das, was Chen »offizieller Okzidentalis-
mus« nennt, »[...] uses the essentialization of West as a means for sup-
porting a nationalism that effects the internal suppression of its own
people« (Chen 2001: 936).

In diesem Prozess hat die Konstruktion des Westens durch die chi-
nesische Imagination nicht zum Ziel, den Westen zu dominieren, son-
dern die eigene Nation zu disziplinieren. Dabei hat der offizielle Okzi-
dentalismus den Westen als stddtisch-bourgeois und den Osten als bau-
erlich-proletarisch konstruiert. Der Kampf sollte ein Kampf des bauerli-
chen Ostens gegen den stddtischen imperialistischen Westen sein und es
sei China, das die Befreiung der bauerlichen Dritten Welt tibernehme.
Chen betont dabei die unmittelbaren politischen Wirkungen des offiziel-
len Diskurses nach innen: Es gehe um die diskursiven Strategien zur
Hegemoniebildung innerhalb der einheimischen Gesellschaft und weni-
ger in der globalen Welt.

Unter anti-offiziellem Okzidentalismus versteht Chen » [...] a pow-
erful anti- official discourse using the Western Other as a metapher for
the political liberation against ideological oppression within totalitarian
society« (Chen 2001: 938). Okzidentalismus kann insofern von margina-
len und peripheren Diskursen gegen die interne zentralistische dominan-
te Macht in einer partikuldren Kultur benutzt werden. Unter bestimmten
Umstidnden gegen kulturellen Imperialismus auf der internationalen
Ebene zu argumentieren, ist Chen zufolge gefihrlich, denn es kénne
dem Status Quo der herrschenden Ideologie dienen. In dieser Hinsicht
bedeutete Akzeptanz der westlichen Hegemonie eine politische Gele-
genheit der Befreiung der marginalisierten Anderen (vgl. Chen 2001:
9391f). Insofern sollte die Aufmerksamkeit auf die antagonistisch posi-
tionierten Subjekte sowohl innerhalb der westlichen als auch der »orien-

71

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

talen« Gesellschaften gerichtet werden.'> Wihrend der Diskurs der
orientalen Anderen zur Unterdriickung ihrer eigenen Gesellschaft funk-
tionalisiert werden kann, konnen bestimmte westliche Diskurse die
westliche Dominanz in Frage stellen. Chen kommt zu einer &hnlichen
Schlussfolgerung wie Chatterjee, dass der chinesische offizielle Okzi-
dentalismus ein Produkt des westlichen Orientalismus ist, auch wenn sie
unterschiedlichen Zielen dienen.

Fazit

Orientalismus essentialisiert, wie Said feststellt, die unterschiedlichen
nicht-westlichen Gesellschaften als uniform und ewig kohédrent. Dabei
geht es weniger um die Korrespondenz zwischen Wissen und Realitét
und weniger um die Missreprisentation »orientaler« Wirklichkeiten,
sondern vielmehr um eine symbolische Ordnung, in der symbolische
Grenzen zwischen »Okzident« und »Orient« gezogen werden, wobei
Wissen und Phantasie im Diskurs immanent sind. Mit den Begriff
Orientalismus werde ich die Summe von westlichen Reprisentationen
und Phantasien meinen, die nicht nur Differenzen zwischen West und
Ost markieren, sondern auch von einer Uberlegenheit der westlichen
Kultur ausgehen. Die orientalistischen AuBerungen sind gleichzeitig als
diskursive Bemiihungen zu verstehen, die eigenen Widerspriiche und
Mingel zu maskieren und selbst vollstindig zu werden.

Im Gegensatz zu Said jedoch werde ich erstens die Heterogenitét
bzw. Pluraritit und Offenheit des Orientalismus akzentuieren. Wenn der
Europabegriff plurale Signifikaten bezeichnen und mehrere Interpreta-
tionen zulassen kann, so kann der Orient als Signifikant heterologische
Bedeutungen und Interpretationen in den verschiedenen unfixierten

12 Chen gibt als Beispiel die unterschiedlichen politischen Entwicklungen
und diskursiven Formationen des Okzidentalismus in Siid- und Nordkorea
nach dem Zweiten Weltkrieg. Bezogen auf die Arbeit von Chungmoo
Choi (1993), formierten sich Chen zufolge beide Diskurse wihrend des
Kalten Kriegs zwischen den amerikanischen und russischen Ideologien. In
Suidkorea entwickelte sich nach der Dekolonisierung ein pro-amerikan-
ischer Okzidentalismus, als »colonization of consciousness«, wobei die
nationalen Eliten sich als privilegierte Gruppen, die an der westlichen Kul-
tur teilnehmen durften, betrachteten und sich von der »unterlegenen riick-
schrittlichen« einheimischen Kultur distanzierten (vgl. Chen 1995: 944).
Dagegen formierte sich in Nordkorea ein offiziell anti-amerikanischer und
anti-westlicher Okzidentalismus, wihrenddessen sich das Land ebenfalls
modernisierte und von der lokalen Kultur distanzierte. In der Tat hatten
beide offiziellen okzidentalistischen Diskurse unmittelbare politische Fol-
gen fiir die einheimische Bevolkerung und die Stabilisierung der politi-
schen Herrschaft.

72

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENTALISMUS UND SUBJEKTIVITAT DES ANDEREN

Kontexten hervorrufen. Die Anwendung der orientalen Figuren kann
sich von einem historischen Moment zum anderen und von einer Dis-
kursformation zur anderen unterscheiden. Die Bedingungen der diskur-
siven Formationen sind nicht singuldr, sie operieren in Ambivalenzen
und Antagonismen. Die Bedeutung des Orients verédndert sich relational
zur Verschiebung der Bedeutung des Okzidents."

Zweitens akzentuiere ich, dass Saids Theorie im Prozess der Orien-
talisierung des Orients fiir die Subjektivitit des Anderen kaum Hand-
lungsrdume ldsst. Der orientalistische Diskurs wird fiir Said nur vom
»Westen« generiert, der sich auf Kosten des »Ostens« maximiert (vgl.
Moore-Gilbert 2001; Jalal al-Azm 2000). Es ist dahingehend von zentra-
ler Bedeutung zu fragen, wie diese westlichen Annahmen und Représen-
tationen durch den nationalistischen Diskurs im Kontext der nicht west-
lichen Gesellschaften eingebettet werden. Diese Frage bleibt bei Said
unbeantwortet. Die kollektiven Akteure handeln nicht einfach nach be-
stimmten Deutungsmustern, die ihnen zugeschrieben sind, sondern ge-
stalten mit, sie pervertieren oder, in bestimmten Féllen, verdndern diese
Zuschreibungenperformativ durch Konsolidierung oder Infragestellung
ihrer Selbst und ihrer Position als Anderer.

Ich werde an dieser Stelle »Okzidentalismus« als einen syntheti-
schen Begriff fiir den tiirkischen Gesamtdiskurs vorschlagen, um die
tirkische Subjektivitit zu erfassen. Okzidentalismus, verstanden als
strukturiertes nationales Imaginéres, liefert eine Antwort auf die Frage,
wie und inwieweit die westlichen und Ostlichen Figuren in der trki-
schen nationalen Identitdt eine konstitutive Rolle spielen. Okzidentalis-
mus formiert sich nicht (allein) gegen den Orientalismus, sondern in
einem dialogischen Prozess mit ihm, er beantwortet ihn, indem er sich
den Blick des Anderen aneignet (vgl. Ahiska 2005). Der Begriff »Wes-
ten« ist dabei der permanente Signifikant in der Sprache des tiirkischen
offentlichen Raumes und iibt eine effektive Macht in der Imaginierung
der modernen tiirkischen Identitdt, sowohl als Bedeutung fiir »Fort-
schritt«, »Demokratie« und »Wohlstand« als auch als Figur der Ent-
fremdung bzw. Bedrohung aus. Die Analyse des Okzidentalismus be-
schiftigt sich nicht nur mit der ambivalenten Identitdt des nicht-
westlichen Subjektes, wobei das Bild und der Blick vom Westen ein
integraler Teil dieser Identitdt geworden sind, sondern auch mit dem
Sichtbarmachen von Widerspriichen innerhalb des Okzidentalismus so-

13 In vielen Texten des 18. Jahrhunderts bezeichnete der Begriff Orient,
Lowe zufolge, das vom Osmanischen Reich okkupierte Territorium (die
Levante, arabische Halbinsel und Mittelost). Im 19. Jahrhundert impliziert
der Begriff zusitzlich Nordafrika und im 20. Jahrhundert auch das zentrale
und siidliche Asien (vgl. Lowe 1991: 7).

73

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TURKEI UND DAS ANDERE EUROPA

wie mit seinen vor allem nach innen gerichteten Strategien des Regie-
rens und Disziplinierens.

Welche Formen von Orientalismus und Okzidentalismus werden im
deutschen und tlirkischen Europadiskurs sichtbar, wie reagieren und wie
beziehen sie sich aufeinander? Bevor ich auf diese Fragen im empiri-
schen Teil ausfiihrlich eingehe, werde ich im Folgenden das tiirkische
diskursive Feld seit der osmanischen bzw. tiirkischen Modernisierungs-
geschichte mit seinen Kontinuititen, Briichen und Widerspriichen re-
konstruieren. Dabei soll die ambivalente Bedeutung Europas in der tiir-
kischen nationalen Identitédt in den Vordergrund gestellt werden. Es soll
gezeigt werden, wie die osmanischen und tiirkischen Diskurse historisch
auf westliche Reprisentationen und Handlungen reagierten, inwieweit
sie sich mit europdischen Diskursen verflochten und inwieweit sie sich
von ihnen abgrenzten.

74

13.02.2028, 13:45:08.


https://doi.org/10.14361/9783839410127-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

