
IX. Das Sollen gr�ndet im Sein

Nicht die Intelligenzleistung ist das den Menschen als solchen aus-
zeichnende Merkmal – zur tierischen Intelligenz sieht Frank nur
quantitative Unterschiede –, sondern die im Personsein gründende
Erfahrung, vor sittlich bedeutsame Entscheidungen gestellt zu sein
(wie sehr Goethes Menschen- und Weltbild Frank in dieser Auffas-
sung bestärkt hat, zeigen die Verse aus dessen Gedicht »Das Gött-
liche« die er wie zur Bestätigung zitiert: »Nur allein der Mensch
vermag das Unmögliche: Er unterscheidet, wählet und richtet«.
GGdG 172). Die Forderung, sich selbst sittlich zu vervollkommnen,
ist uns nicht von außen auferlegt, sondern mit unserem eigenen We-
sen gesetzt. »Das sittliche Bewußtsein des Menschen ist überhaupt
nichts anderes als die praktische Seite des Bewußtseins seines gott-
menschlichen Wesens«, schreibt Frank bereits in seiner Sozialphi-
losophie (GGdG 96). Vergleicht man die frühen Schriften Die Seele
des Menschen und Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft mit
den Erörterungen zur Ethik in den Schriften aus der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg, ist (bei aller Kontinuität im Grundsätzlichen)
doch eine Veränderung festzustellen. Hatte Frank anfangs das sitt-
liche Bewußtsein unmittelbar auf das Wirken Gottes im Menschen
zurückgeführt, so gesteht er in Die Realität und der Mensch, daß
diese Erklärung nicht sofort einsichtig ist, gibt es doch Menschen,
die ein lebendiges Bewußtsein sittlicher Pflicht besitzen, aber über
keine religiöse Erfahrung verfügen, diese mitunter sogar als nicht
möglich ansehen (RM 211 f.).

1. Das Sein ist Wille und Wert

In seiner Anthropologie geht Frank von der phänomenologischen
Analyse des sittlichen Bewußtseins aus. Sie bestätigt, daß der unbe-
dingte Anspruch an den Menschen, sittlich zu leben, eine Letztgege-

162

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benheit von »völlig durchsichtiger und überzeugender« Evidenz ist.
Die unmittelbare »innere Autorität oder Überzeugungskraft« des
sittlichen Imperativs kann, wie Kant festgestellt hatte und worin
Frank uneingeschränkt zustimmt, nicht auf etwas Ursprünglicheres
(sei es eine gesellschaftliche Konvention oder sei es sublimer Ego-
ismus) zurückgeführt und aus ihm erklärt werden. Würde der sitt-
liche Imperativ auf eine äußere Instanz zurückgehen, hätte er auch
an deren Bedingtheit teil. Doch der Annahme Kants, er entspringe
dem »intelligiblen Ich«, welches das Gesollte in Beziehung zum em-
pirischen Ich des Menschen setzt, folgt Frank nicht ohne Einschrän-
kung. Richtig an dieser Deutung ist, daß das sittliche Sollen nicht an
unserem persönlichen seelischen Leben vorbei in uns eindringt. Aber
– das ist Franks gewichtiger Einwand gegen Kant –, es geht »bloß
durch es hindurch und nicht etwa aus ihm selbst in seiner Isolation
hervor«. In meiner empirischen Gegebenheit bin ich also nicht der
Ursprung des Sittengesetzes, ich »empfange« es als »Unbedingtes,
d. h. als Offenkundig-Autoritatives«. Die letztlich befehlende Instanz
ist von mir unterschieden, aber doch nicht als »etwas Äußerliches
nach Art irgendeiner mir fremden Realität«. Sie ist etwas anderes,
aber so, daß »die Tiefe meines Ich« an ihr teilhat und ihr als »Organ
und Bote« dient (RM 212). Das Ich oder unmittelbare Selbstsein ist ja
keine isolierte Instanz für sich, sondern befindet sich in differenter
Einheit mit dem Sein. Was Frank über die Einheit und Unterschie-
denheit von Seele und Geist ausgeführt hatte (siehe das vorangegan-
gene Kapitel), gelangt hier in neuer Hinsicht zur Anwendung.

In einem weiteren Schritt der Analyse zeigt sich, daß der sitt-
liche Imperativ Ausdruck eines Willens ist, der sich an meinen Wil-
len richtet und von ihm Gehorsam verlangt. Wenn jedoch weder der
individuelle menschliche Wille als solcher noch der Wille einer äu-
ßeren Instanz Ursprung des kategorischen Gebotes sein kann (und
die Deutung der Autonomie als Ausdruck der Theonomie zunächst
beiseite gelassen wird), dann muß die befehlende Instanz als »gewis-
sermaßen subjektlos« angesehen werden. »Subjektlos« bedeutet, daß
der befehlende Wille uns einfach in der Form »es ist gesollt«, »es ist
geboten« bewußt wird, ohne daß seine Herkunft genannt werden
könnte; »subjektlos« bedeutet nicht, daß er Ausdruck eines elemen-
taren »unpersönlichen« Triebs ist; es bedeutet auch nicht, daß er
überhaupt niemandes Wille ist. Franks Folgerung (als Aussage über
den Befund der phänomenologischen Analyse) lautet: »Das sittliche
Gebot ist Ausdruck des Willens der Realität selber als solcher, der

163

Das Sein ist Wille und Wert

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geistigen Sphäre, die uns in der inneren Erfahrung gegeben ist und
uns selbst übersteigt – und zwar in ihrer allumfassenden Einheit, also
in ihrer Absolutheit« (RM 213).

Dieser Befund besagt nicht, daß die Realität bzw. das Sein als
Subjekt zu denken sei, das einen Willen »hat«. »Sie ist vielmehr
Wille, sie offenbart in der sittlichen Erfahrung ihr Wesen als Willen.
Dieser subjektlose Wille ist nichts Abstraktes, sondern ist konkrete
Realität. Die Realität als sich selbst offenbares (und somit sich uns
offenbarendes) an und für sich seiendes Leben – als allumfassende
Einheit betrachtet – tritt in der sittlichen Erfahrung als Wille hervor«
(RM 214).

Um den sittlichen Imperativ unverkürzt zu verstehen, ist also
auf das Sein selbst, die Realität, zurückzugehen, die sich in der phä-
nomenologischen Analyse des Sollens von einer neuen Seite zeigt.
Die Unbedingtheit des sittlichen Sollens kann nicht anders denn als
Ausdruck der Unbedingtheit der Realität selber gedacht werden. Ihre
Absolutheit zeigt sich im Sollensgebot als »Hoheitlichkeit« (ebd.).
Die Realität ist eben nicht nur All-Einheit, welche die Vielheit durch-
dringt und dadurch begründet; sie ist Erstursprung und Urgrund
auch in dem Sinne, daß sie die alles ideal beherrschende Kraft ist;
dazu gehört, daß sie als absoluter Wert, als heiliger Wille hervortritt.
Dieser Wille wirkt nicht als unabweisbare naturhafte Notwendigkeit,
sondern durch unser Ich und unsere Freiheit hindurch, also als Auf-
forderung und besitzt, anders als eine kausale Notwendigkeit, innere
Evidenz.

Der sittliche Imperativ hat die Eigenschaft eines Wertes, dessen
eigentliches Moment darin besteht, daß er durch sich selbst »Ver-
wirklichung ›fordert‹«, so daß wir vermöge seiner Überzeugungs-
kraft zu seinem »freiwilligen ausführenden Organ in der Welt« wer-
den. Er erweist sich als eine Instanz, die, indem sie unseren Geist an
sich zieht, »sich den Weg zu ihrer Verwirklichung in der empirischen
Realität bahnt«. So kann Frank sagen: »Der unbedingte Wert und die
primäre Realität, gedacht als Wille, der sich an unseren Willen wen-
det, sind dasselbe«. Die Realität als Wert steht nicht außerhalb von
uns, sondern ist mit unserem Geist in seiner letzten Tiefe verwandt;
sie ist die »Quelle, aus der er sein eigenes Wesen schöpft und die ihm
das Element der Unbedingtheit eingießt« (RM 215). So können wir
das sittliche Gesetz als kategorisches und dennoch zugleich als eige-
nes (autonomes) erfahren, weil unser Geist teil hat an dem Geist oder
Urgrund, in dem es seinen Ursprung hat. Wo der Imperativ mit sei-

164

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner ganzen Evidenz von uns Besitz ergreift, wird er zu einer Kraft,
die mit dem tiefsten Wesen unseres Ich zusammenfällt – und so den
Charakter des Befehls ablegt. Franks Ethik und Axiologie hat das
Sein als dynamische Kraft oder Geist zur Voraussetzung. Es aktuali-
siert sich nicht allein kraft seiner eigenen Potentialität, sondern auch,
indem es an das menschliche Selbstsein Forderungen stellt.

Die von Kant der philosophischen Ethik gestellte Aufgabe –
jedes heteronome Verständnis des sittlichen Sollens auszuschließen
und die freie Selbstbestimmung als Bedingung des sittlichen Lebens
sicherzustellen – hat Frank aufgenommen.

2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

In der Sozialphilosophie war Frank unmittelbar vom »Heiligen« aus-
gegangen, das wir erfahren, wo immer wir, vermittelt durch die Du-
Begegnung, der unergründlichen Tiefe der Person-Realität gewahr
werden und diese kraft ihrer Gottebenbildlichkeit von uns Anerken-
nung fordert (vgl. auch Kap. XIII, 1). Die »absolute göttliche Reali-
tät« ist hier, indem sie in der Selbsterfahrung praktisch wird, das die
Sittlichkeit begründende Prinzip. Auch in dieser frühen Schrift will
Frank zeigen, daß das so begründete sittliche Gebot mir nicht als
»fremder Wille« gegenübertritt, sondern als »Grund und Wesen des
eigenen Lebens«, seine Befolgung also nicht eigentlich die Erfüllung
eines Gebots oder eines Gesetzes ist (vgl. GGdG 179). Auch phäno-
menologisch aufzuzeigen, daß das in der unmittelbaren Erfahrung
des Göttlichen begründete sittlich Gesollte den Charakter des Befehls
abstreift, ist Frank offensichtlich wichtig, denn später, in Das Licht in
der Finsternis nimmt er diesen Gedanken wieder auf. Er benutzt da-
für zum Begriff »Gesetz« als Antonym den theologischen Begriff
»Gnade« (aus dem die Momente der Willkür und Herablassung aus-
zuschließen sind, die in seinem Alltagsgebrauch oft mitgedacht wer-
den. Wesentlich ist die freie von Liebe erfüllte Zuwendung, die über
alles Geschuldete hinausreicht). »Gnade« charakterisiert die Erfah-
rung des Heiligen, das den Menschen nicht wie eine äußere, fremde
Macht überwältigt, sondern von innen her bereichert. Es läßt ihn
nicht nur frei sein, sondern begründet seine Freiheit, indem es – in
der Du-Begegnung – das Selbstsein weckt und bestätigt. Der Begriff
»Gnade« unterstreicht so das zutiefst personale (genauer: über-per-
sonale) Moment in der Erfahrung des Heiligen (GGdG 183 f.).

165

Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank illustriert die gnadenhafte Erfahrung des Gesollten mit
zwei Beispielen aus den Evangelien. Die Begegnung mit der Heilig-
keit der Person Christi führt bei dem mit Christus gekreuzigten Ver-
brecher und der Christus sich zuwendenden Sünderin1 zu einem sitt-
lichen Neubeginn, indem durch diese Begegnung in ihnen selbst das
Heilige geweckt wird und ihnen ihr eigenes Wesen bewußt macht.
Diese Beispiele der Bekehrung und Reue zeigen, daß die gnadenhafte
Erfahrung des Heiligen selbst schon sittliches Leben ist, ohne daß es
durch den Gehorsam gegenüber einem Gesetz vermittelt wäre. Der
Mensch reicht mit seinen »substantiellen Wurzeln« in Gott hinein
und ist »potentiell ›vergöttlicht‹«, wie Frank immer wieder betont;
er ist deshalb »Gottes Sohn, Teilnehmer am göttlichen Leben«
(GGdG 184 f.). Wahrhaft sittliches oder gottgefälliges Leben ist dar-
um mehr als nur die »Befolgung des jenseitigen Willens Gottes«, der
in der Form des Sittengesetzes bewußt wird; bei einer solchen gliche
das Verhältnis des Menschen zu Gott dem eines Knechtes zu seinem
Herren. Wahrhaft sittliches Leben dagegen ist »Gottes Anwesenheit
in uns und unser Leben in ihm« (ebd.). Ein sittliches Verhalten, das
nur aus »Achtung vor dem Gesetz« und, wie Frank meint, folglich
»ohne Liebe zu Gott und ohne das innere Leben in ihm« geschähe,
nennt er »armselig«. (Ob dieses Urteil Kants Sollens-Ethik trifft,
muß dahingestellt bleiben. Franks spätere Ausführungen lassen eine
gewisse Korrektur dieses Urteils erkennen.) Kant, der die Doppelna-
tur des Sittlichen als »Gnade« und als »Gesetz« nicht erkannt hat und
das sittlich Gesollte nur unter der Form des Gesetzes dachte, hat es
faktisch mit dem Naturrecht identifiziert. Frank betont dagegen, daß
das sittlich Gebotene, je nach dem, wie lebendig die Anwesenheit des
Heiligen von einem Menschen erfahren wird, einen je anderen Cha-
rakter annehmen kann. Besonders dort, wo das gottmenschliche We-
sen der Du-Realität dem seelischen Empfinden bewußt wird, wird
das sittlich Gesollte als intimer individueller »Wink des Gewissens«
erfahren werden, nicht aber in der »groben Allgemeinheit« einer ka-
tegorischen Pflicht.

166

Das Sollen gr�ndet im Sein

1 Vgl. Lukas 7:36 ff., 23:40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Sittliche und rechtliche Normen

Das sittliche Bewußtsein weist eine Doppelnatur auf. Einerseits lebt
das Gesollte im Menschen »in seiner ganzen Absolutheit und spricht
in ihm selbst. Andererseits erscheint es dem menschlichen Geist als
ein transzendent-objektives Prinzip, das sich von außen an ihn wen-
det und von ihm Gehorsam verlangt«. Letzteres ist dadurch begrün-
det, daß der Mensch auch vom »gegenständlich-kosmischen Sein«
allseitig durchdrungen ist, in dem Gott »nur als es von außen bestim-
mender Wille« handelt. Das Gesollte wird dem Menschen deshalb
auch als »gegenüberstehender Wille Gottes« bewußt – sei es in der
Form naturrechtlicher Normen oder des Sittengesetzes (z. B. in der
Form der Zehn Gebote) oder, vielfach vermittelt, als positive Rechts-
norm oder auch als überliefertes Brauchtum (GGdG 182; 184).

Die übliche Unterscheidung, der zufolge das Sittengesetz die
inneren menschlichen Antriebskräfte bestimmt, während das Recht
das äußere Verhalten normiert, hält Frank für inkonsistent. Sowohl
die Normen des Rechts wie auch die der Sittlichkeit umfassen prin-
zipiell alle Lebensbereiche; Überschneidungen sind deshalb nicht zu
vermeiden. Rechtliche und sittliche Gebote unterscheiden sich ledig-
lich graduell (quantitativ), nicht aber prinzipiell. Entscheidend
kommt es auf den Ursprung ihrer Verbindlichkeit, ihren »Bestim-
mungsgrund« an. Was die Befolgung eines Gebots sittlich verbind-
lich macht, ist sowohl bei den sittlichen Geboten und Normen als
auch bei den Rechtsnormen allein das in ihnen anwesende Heilige,
d. h. ihre frei erkannte »Wahrheit« (GGdG 181). Bei den positiven
Rechtsnormen und Gesetzen kann diese »Wahrheit« als die das Ge-
wissen bindende Kraft freilich sehr vermittelt sein. Ein parlamenta-
risch beschlossenes Gesetz ist nicht unmittelbarer Ausdruck gött-
licher Heiligkeit; sein Inhalt ist meist Ergebnis eines Kompromisses
egoistischer Interessen. Im Gewissen verbindlich ist es, wenn die Ge-
setzgebung als gerecht gelten kann und das Gesetz den Bürgern als
ein um des Gemeinwohls willen notwendiger Kompromiß vermittelt
wird. Diese »Wahrheit« genügt, um zur Gesetzestreue sittlich zu ver-
pflichten. Wo ein Gesetz nur als Machtdemonstration erfahren wird,
werden die Betroffenen versuchen sich ihm nach Möglichkeit zu ent-
ziehen. Der schleichende Zerfall des Gemeinwesens wäre die unaus-
bleibliche Folge.

167

Sittliche und rechtliche Normen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vernunft und sittlicher Takt

Schon in der Sozialphilosophie hat Frank die Vernunft hervorgeho-
ben, um im gesellschaftlichen Leben das im konkreten Fall sittlich
Gebotene zu bestimmen. Zum vernunftgemäßen Handeln ist es un-
erläßlich, die »idealen« Bedingungen zu berücksichtigen, die mit dem
Wesen oder Sinn des gesellschaftlichen Lebens vorgegeben sind.
Frank bezeichnet diese Bedingungen, die erfüllt sein müssen, damit
gesellschaftliches Leben überhaupt möglich ist, als »ontologische, or-
ganisch-teleologische Gesetzmäßigkeiten«. So wie mit der Konstitu-
tion des menschlichen Körpers gewisse Gesetze gesunder Ernährung
und Hygiene vorgegeben sind und beachtet werden müssen, sollen
nicht Siechtum und Tod die Folge sein, so müssen auch im mensch-
lichen Zusammenleben bestimmte Regeln beachtet werden. Ihre
Übertretung würde unweigerlich zum Zerfall des jeweiligen Ge-
meinwesens (vom Staat bis zur Familie und Ehe) führen. Das mit
den »ontologisch notwendigen« Normen gesetzte Sollen – jene Ver-
haltensweisen zu vermeiden, welche den konkreten gesellschaftli-
chen Zusammenhalt gefährden – ist kein hypothetisches, das zu be-
folgen der Neigung überlassen bliebe. Denn die sittliche Pflicht, sie
zu beachten, geht nicht aus der Erfahrung als solcher hervor, sondern
liegt in der ontologischen »Wahrheit«, eben dem »Sinn« des gott-
menschlichen gesellschaftlichen Seins. Freiheit und Verantwortung
sind seine wesentlichen Elemente. Die »ontologischen Notwendig-
keiten«, die der – häufig religiös sanktionierten – Erfahrung entnom-
men werden können, bieten aber nur eine allgemeine Orientierung.
Deshalb bleibt es der Entscheidung der verantwortlichen Individuen
überlassen, zu bestimmen, was im konkreten Fall unter Berücksich-
tigung der vorgegebenen Bedingungen sinnvoll zu tun ist. Mit einem
eindrucksvollen Text des englischen Historikers und Essayisten Th.
Carlyle über die Umschiffung von Kap Horn illustriert Frank die sitt-
liche Notwendigkeit, die durch Erfahrung bekannten »ontologi-
schen« Bedingungen (hier die nautische Erfahrung des Seefahrers
und die meteorologischen Gegebenheiten) in verantwortlicher Ent-
scheidung zu berücksichtigen. Der Kapitän, der sie ignoriert, riskiert,
mit seinem Schiff an den Felsen Patagoniens zu zerschellen (GGdG
112).

Neben den »ontologischen Notwendigkeiten« kennt Frank auch
solche, »die logisch aus dem allgemeinen Inhalt dessen folgen, was
man unter ›Gesellschaft‹ versteht« (Frank nennt den Unterschied

168

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»theoretisch sehr wesentlich«, aber »praktisch relativ«. GGdG 108,
113). So muß jede Gesellschaft zwingend eine gewisse konstante
Struktur mit einer verantwortlichen Autorität besitzen. Der Versuch,
einen radikalen Anarchismus einzuführen, hätte eo ipso die Selbst-
auflösung der Gesellschaft zur Folge. Frank, der die Gesellschafts-
experimente zu Beginn der bolschewistischen Herrschaft vor Augen
hat, fügt mit dem von R. Stammler stammenden Bonmot hinzu, daß
es den Menschen dennoch frei steht, auch Unmögliches zu wollen
und sogar eine Partei zur Herbeiführung einer Mondfinsternis zu
gründen.

In dem nach dem Zweiten Weltkrieg abgeschlossenen Werk Das
Licht in der Finsternis2, das Frank »Versuch einer christlichen Ethik
und Sozialphilosophie« nannte, ist die Frage nach den Maßstäben der
gesellschaftlichen Ordnung erneut aufgenommen. Sittliches Handeln
muß darauf gerichtet sein, unter den jeweiligen Bedingungen ein ma-
ximal vernünftiges und gerechtes Zusammenleben zu ermöglichen.
Mit anderen Worten: Das Fundament einer Gesellschaftsordnung,
das dem Wesen des Menschen als Bild Gottes und dem Grundprinzip
der Liebe entspricht, ist die Gerechtigkeit, zu der wesentlich die Frei-
heit gehört. Es gilt also, Solidarität und Freiheit in den sich ver-
ändernden Umständen immer wieder neu in möglichst weitgehende
Übereinstimmung zu bringen und so eine Ordnung zu schaffen, in
»der die individuelle Freiheit der notwendigen Solidarität […] nicht
zum Nachteil gereicht und die Solidarität oder allgemeine Ordnung
nicht durch die Unterdrückung der individuellen Freiheit verwirk-
licht wird«, daß also »das maximale Gleichgewicht und der maximale
Einklang unter den freien subjektiven Kräften aller gefestigt wer-
den«. In diesem Prinzip, in dem Frank »das Wesen oder die entschei-
dende Bedeutung des Naturrechts« sieht, wird das Vorbild der onto-
logischen All-Einheit des »Geisterreichs« sichtbar – der freien
Vereinigung freier personaler Wesen (LidF 229 f.).

Weil die in Gesetzen und Rechtsvorschriften festgelegten Re-
geln infolge ihrer Allgemeinheit sich oft als unzureichend erweisen,
um unter den sich verändernden Umständen »lebendige Gerechtig-
keit« zu gewährleisten, und weil sie infolge ihrer Abstraktheit sogar
in Konflikt zu einander geraten können, ist ein »sittlicher Takt« un-
erläßlich, um die jeweils höchstmögliche Realisierung der sittlich ge-

169

Vernunft und sittlicher Takt

2 S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphi-
losophie. Freiburg (Alber) 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


botenen Gerechtigkeit zu erreichen. Frank bezieht sich hier auf das,
was Aristoteles ¥pieikffi@ genannt hatte.3 Er selber versteht unter
»Epikie« – ein, wie er sagt unübersetzbares Wort – eine »ganzheitli-
che Entscheidung«, die in einer komplexen Situation versucht zu tun,
was konkret »paßt«, »angemessen und billig« ist (LidF 185). Er nennt
sie auch »das lebendige Empfinden dafür, welches Gesetz in welcher
Form und in welchem Maße in einem konkreten Fall angewendet
werden kann und muß, damit wirklich das allgemeine Ziel des Ge-
setzes erreicht wird – die Bekämpfung des Bösen in der Welt –, oder
genauer, welcher sittliche Akt, welche konkrete sittliche Entschei-
dung und Handlung unter den gegebenen konkreten Bedingungen
diesem allgemeinen Ziel des Gesetzes entspricht« (LidF 192). Denn
nicht die »buchstäbliche Einhaltung des Sittengesetzes«, bei der die
»konkreten Nöte des realen Lebens« übersehen werden können, ga-
rantiert »die wirklich richtige sittliche Entscheidung«, sondern »nur
die Liebe, deren Forderungen immer konkret sind«. Wenn sittliche
Forderungen zueinander in Widerspruch treten, kann das Dilemma
nicht mittels einer »rational utilitaristischen Berechnung« des Nut-
zens und Nachteils der jeweiligen Alternativen gelöst werden. »Von
der richtigen sittlichen Entscheidung kann man nur eines sagen: Sie
ist so beschaffen, daß, wenn wir die ganze Fülle der konkreten Lage,
die ganze konkrete Bedeutung und alle Folgen unseres Tuns in Be-
tracht gezogen haben, wir eben so und nicht anders handeln müssen,
damit sie – ungeachtet der Unvollkommenheit und Sündigkeit unse-
res Tuns – in höchstem Maße unserer Pflicht gegenüber uns und
unseren Nächsten – dem Gefühl der Verantwortung im Dienst an
Gott und den Menschen – genügt« (LidF 185).

5. Die Unvermeidbarkeit der S�nde. Die Eind�mmung des
B�sen

Frank hatte bei seinen Erwägungen zur Auflösung eines sittlichen
Dilemmas den radikalen Pazifismus der Tolstojaner vor Augen. An-
laß dazu hatte L. Tolstoi mit seinem Essay gegeben »Widerstehe dem
Bösen nicht mit Gewalt«, in dem er sich auf das Wort Jesu berief
»Leistet dem, der euch etwas Böses antut, keinen Widerstand, son-

170

Das Sollen gr�ndet im Sein

3 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch V, Kap. 14. 1137.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern wenn dich einer auf die rechte Wange schlägt, dann halt ihm
auch die andere hin« (Mt 5:39). Die Tolstojaner forderten daraufhin,
im gesellschaftlichen Verkehr auf alle Zwangsmaßnahmen zu ver-
zichten und sich auf Ermahnungen zu beschränken, weil sie allein
der Liebe und der Achtung vor dem freien Wesen des Menschen ent-
sprechen. Zumal den bewaffneten Militär- und Polizeieinsatz lehnten
sie mit Berufung auf die Bergpredigt strikt ab.

Frank hat sich die Auseinandersetzung mit dem Pazifismus, der
auch nach dem Zweiten Weltkrieg gerade in christlich gesinnten
Kreisen in Westeuropa verbreitet war, nicht leicht gemacht. In der
nach Kriegsende überarbeiteten Schrift Das Licht in der Finsternis
sind ihr lange Abschnitte gewidmet. Den Pazifisten gesteht er zu,
daß das Gebot des Dekalogs »Du sollst nicht töten« universal gilt.
Darum ist »jeder, der getötet hat, ein Sünder – selbst wenn diese
Tötung aus den uneigennützigsten Motiven, aus dem Gefühl der
Nächstenliebe […] begangen wird. Auch der Soldat, der den Feind
im gerechtesten Verteidigungskrieg tötet, […] muß sich als Sünder
erkennen« (LidF 182). Die Tötung eines Menschen, auch in Notwehr
oder zu Verhinderung eines Verbrechens bleibt eine »schwere Sün-
de« (LidF 181).

Das Dilemma ergibt sich daraus, daß auch das Unterlassen einer
angemessenen Verteidigung bei drohender Kriegsgefahr oder gegen-
über einem gewalttätigen Verbrecher sündhaft ist, weil es gegen das
Gebot der Nächstenliebe verstößt. In dem Dilemma, sich entweder
gegen das Gebot der Nächstenliebe zu versündigen, indem man die
Hilfe in der Gefahr unterläßt, oder zu sündigen, indem man durch
die Tötung des Angreifers oder Verbrechers das Sittengesetz verletzt,
ist der Ausweg zu wählen, »der am wenigsten von Sündigkeit be-
lastet ist oder im größtmöglichen Maße den Forderungen der mora-
lischen Pflicht genügt« (ebd. 184). Der Christ steht also vor der Auf-
gabe abzuwägen, welche Sünde größer ist: »die Sünde, die mit dem
aktiven Widerstand gegen das Böse verbunden ist«, also die Sünde
der Gewaltanwendung aus Nächstenliebe, oder »die Sünde der Un-
tätigkeit«.

Franks Formulierung läßt keinen Zweifel an seiner Überzeu-
gung, daß es Situationen geben könne, in denen die Verantwortung
für den Nächsten und der von der Liebe geleitete »sittliche Takt«
keine andere Wahl lassen, als »Zuflucht zu den weltlichen Mitteln
des Kampfes zu nehmen, die unvermeidlich mit Sünde belastet sind,
d. h. einen Weg zu betreten […], der vom Weg der inneren geistigen

171

Die Unvermeidbarkeit der S�nde. Die Eind�mmung des B�sen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vervollkommnung abweicht«. Gerade »die christliche Pflicht« nötigt
uns, sagt Frank den Pazifisten, »eher eine Sünde auf unser Gewissen
zu nehmen, anstatt mit Rücksicht auf unsere persönliche Reinheit
und Heiligkeit durch Untätigkeit schuldig am Triumph des Bösen in
der Welt zu werden« (LidF 181; Übersetzung geändert). Daß es über-
haupt zu diesem Dilemma kommen kann, hat seinen Grund darin,
daß die Welt, in der wir handeln müssen, »eine noch unerlöste und
deshalb mit Sünde belastete Welt« ist (LidF 181).

Mit den aus seiner Sicht ganz irrigen pazifistischen und anarchi-
stischen Folgerungen aus der Bergpredigt hat Frank sich wiederholt
auseinandergesetzt. Er hält ihnen entgegen, daß schon das Sittenge-
setz und nicht erst die staatliche Ordnungsgewalt die freie Selbstver-
fügung einschränkt, diese also nicht als absolut verstanden werden
kann. Er gesteht den Tolstojanern allerdings zu, daß das Gesetz, wel-
che Form es auch hat, ein Tribut an den bösen Willen des Menschen
und damit an die Sünde ist. Wer das Gesetz und seine Sanktions-
gewalt zur Bekämpfung des Bösen einsetzt, erkennt eben dadurch
dessen Macht an und unterwirft sich ihr. Zwang jeder Art ist in der
Tat, wie Frank nachdrücklich betont, völlig ungeeignet, das Böse im
Herzen eines Menschen zu tilgen. Daß die mit den Gesetzen verbun-
dene Nötigung dennoch moralisch berechtigt und unverzichtbar ist,
macht die »Antinomie« und »Tragik« der menschlichen Situation
aus. Diese Tragik macht es unvermeidlich, im Kampf gegen das Böse,
zu Maßnahmen zu greifen, die objektiv sündhaft sind, und diese
Sünde »auf seine Seele zu nehmen« (GGdG 189).

Da Frank an der uneingeschränkten Geltung des Tötungsverbots
festhält, kann er dem Vorwurf entgegentreten, der gute Zweck der
Nächstenliebe heilige bei ihm das unheilige Mittel der Gewalt-
anwendung. Davon kann, wie Frank ausführt, keine Rede sein. Das
Prinzip »Der Zweck heiligt die Mittel« ist als unsittlich zurückzu-
weisen, »weil es die Heiligkeit des Guten relativiert und den un-
bedingten Gehorsam gegenüber der moralischen Pflicht durch eine
rational-utilitaristische, gleichsam wirtschaftliche Berechnung der
moralischen Vor- und Nachteile ersetzt« – nicht aber, weil es unter
bestimmten Umständen eine Handlung zuläßt, die böse ist. Wo ein
Verbrecher einen Unschuldigen angreift und ein Helfer den Angrei-
fer in Notwehr tötet, geht es nicht um die absolute Rechtfertigung
einer sündhaften Tat (das gilt, wie Frank eigens bemerkt, selbstver-
ständlich auch für den Verteidigungskrieg). Vielmehr wird hier ein
Mensch »gegen seinen Willen vor die tragische Notwendigkeit ge-

172

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt, die moralische Reinheit einer einzelnen Handlung auf Grund
der Forderung der Nächstenliebe zu opfern«. Wer in diese tragische
Situation gestellt ist, weiß um die Sündhaftigkeit seines Tuns, weiß
aber auch, daß Untätigkeit eine noch größere Sünde wäre. Seine
Handlung drängt sich ihm »ungeachtet ihrer Sündhaftigkeit« als
»einzig moralisch verpflichtende« Lösung auf (LidF 184).

Der Maßstab, an dem die sittliche Gutheit einer Handlung zu
messen ist, ist darum »nicht ihre Reinheit oder Sündenlosigkeit, son-
dern nur ihre Notwendigkeit für die möglichst effiziente Bewahrung
der Welt vor dem Bösen [dlja naibolee effektivnogo ograždanija mi-
ra ot zla]« (LidF 183). Sittlich gerechtfertigt sind solche Handlungen,
welche die Gerechtigkeit fördern; – daß diese nicht in einem nur par-
tikulären Nutzen bestehen kann, sondern allumfassend zu verstehen
ist, geht hinreichend deutlich aus der Ontologie der All-Einheit her-
vor.

6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

Frank nennt es »ein unerschütterliches Axiom des christlichen Ge-
wissens«, daß jeder Mensch nicht nur für das von ihm selber ver-
ursachte Böse, sondern »auch für das in der Welt herrschende Böse,
dem er sich nicht widersetzt, verantwortlich ist« (LidF 176). Durch
dieses Axiom unterscheidet sich die christliche Moral von der bürger-
lichen Rechtsordnung, derzufolge allein der Täter für seine Tat ver-
antwortlich ist. Daß Verantwortung über das eigene Tun hinausrei-
chen kann, erleben wir, wo die menschliche Beziehung nicht vom
Recht, sondern von der Liebe bestimmt ist. So fragen sich Eltern,
was sie in ihrer Erziehung schuldhaft versäumt haben, wenn ihre
Kinder Böses tun. In einer Ehe »macht jeder der Partner sich selbst
für jede Ungerechtigkeit verantwortlich, die in der Beziehung unter-
läuft, sogar dort, wo die unmittelbare Schuld beim anderen liegt; er
fragt sich, welche seiner eigenen Sünden, welches Versäumnis jenes
Böse verursacht hat, das sich in die Seele des Partners eingeschlichen
hat«. Weil die Liebe zum Nächsten die oberste Pflicht des Christen
ist, »erkennt er sich als mittelbar für jedes Übel, jedes Leid und jede
Not in der Welt verantwortlich […]. Denn jedes Übel oder Unglück
versteht er als Ergebnis seines Versäumnisses in der Erfüllung der
Pflicht der Liebe«. Ebenso trägt für das Unrecht, das im öffentlichen
Leben geschieht, jeder eine gewisse Verantwortung, auch wer nicht

173

Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unmittelbar daran beteiligt ist: »Wir sagen uns: ›Ich mußte das vor-
aussehen und ihm beizeiten entgegenwirken; und wenn das nicht
geschehen ist, dann ist am Bösen, das von anderen begangen wurde,
auch meine Nachlässigkeit schuld; meine Unaufmerksamkeit gegen-
über dem, was von anderen Menschen getan wird, ist ein Mangel an
tätiger Liebe zu den Nächsten oder der Sorge um sie‹«. »Das christli-
che Bewußtsein gibt diesem Prinzip der Verantwortung jedes einzel-
nen für das weltliche Übel eine allgemeine, grundsätzliche und uni-
versale Begründung. Denn hier ist die Pflicht zur Liebe und zur
Verantwortung für andere nicht einfach eine moralische Vorschrift
oder ein moralisches Gefühl, sie gründet vielmehr in der Wahrneh-
mung der inneren ursprünglich organischen All-Einheit des all-
menschlichen Lebens« (LidF 177). Frank nennt es eine »überaus we-
sentliche Schlußfolgerung«, daß jeder Mensch, also auch jener, der
sich ernsthaft um sittliche Vollkommenheit bemüht, »den dunklen
Kräften dieser Welt unterworfen« ist, so daß auch in ihm »die uni-
versale Sündhaftigkeit der Welt« zur Wirkung gelangt (LidF 173 f.;
178). Die geistige Schicksalsgemeinschaft wirkt sich selbstverständ-
lich auch in positiver Hinsicht aus: Das stille Gebet eines Einsiedlers
hat, »all unseren naturalistischen Vorstellungen zum Trotz«, eine
heilsame Wirkung für alle anderen Menschen. Die Überzeugung,
daß alle Menschen zu einer universalen »Schicksalsgemeinschaft«
verbunden sind, so daß an der Schuld des einen auch die anderen
teilhaben, findet sich auch in zahlreichen Zeugnissen der klassischen
russischen Literatur.4

Der ontologisch begründete »Zusammenhang der ganzen Welt,
die Einheit ihres Schicksals«, hat weitreichende theologische Kon-
sequenzen, auf die noch näher einzugehen ist. Frank sieht in ihm
»letzten Endes die einzige Bedingung, unter der – entgegen der ver-
breiteten individualistischen Anschauung – die erlösende, sühnende
Kraft von Christi Offenbarung und Tat für uns überhaupt denkbar
ist«. Was für die Tat Christi gilt, gilt auf andere Weise für jeden

174

Das Sollen gr�ndet im Sein

4 F. Dostojewski läßt in seinem Roman »Die Brüder Karamasow« den todkranken Mar-
kell sprechen: »Ja, und ich sage dir, Mütterchen, ein jeder von uns ist vor allen an allem
schuldig. […] Ich weiß nicht, wie ich es dir erklären soll, aber ich fühle es bis zur Qual«.
Ähnlich erkennt sich auch der Richter, der den Mörder des alten Karamasow verurteilen
soll, am Mord, obwohl er nichts mit ihm zu tun hat, mitschuldig. In I. Turgenews Ro-
man »Das Adelsnest« ist die junge Lisa bereit, »für unsere Sünden«, an denen sie aktuell
keinen Anteil hat, Buße zu tun.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen: Jeder hat »durch seine ureigene Verbindung mit allen an-
deren Menschen, durch seine Teilhabe an der All-Einheit des Welt-
seins notwendig teil an der gemeinsamen, kosmischen Tat der Er-
lösung«. Aus der idealen Einheit aller folgt weiter, daß die endgültige
Erlösung nur einer einzelnen Seele undenkbar ist, solange eine ande-
re krank ist oder untergeht. »Denn unabhängig davon, welches Glied
von der Krankheit betroffen ist, wäre dies ein Zustand, der den Or-
ganismus als ganzen in Mitleidenschaft zöge«. Und er zitiert den
Apostel Paulus, daß »alle Glieder mitleiden, wenn ein Glied leidet,
und sich alle mit ihm freuen, wenn ein Glied geehrt wird« (1. Kor.
12:26. LidF 173–175. Zur geistigen Einheit s. auch Kap. XIII über die
Kirche).

7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der
Welt

Das sittliche Leben hat, wie gezeigt wurde, zwei Seiten: Es besteht in
der Übereinstimmung mit dem immanenten Heiligen, aber auch im
Gehorsam gegenüber der vom transzendenten Sittengesetz auferleg-
ten Pflicht. Damit das Heilige im Menschen wachsen kann, muß die-
ser sich ihm in voller Freiheit öffnen. »Denn die wahrhaft erlösenden
und gnadenreichen Kräfte wirken nur durch das Element der Frei-
heit, durch das spontane Erwachen der tiefen Kräfte des mensch-
lichen Geistes, die jenen bereitwillig entgegenkommen«. Jeder
Zwang – selbst die Nötigung durch die vom Sittengesetz auferlegte
Pflicht – schränkt die Freiheit der Zustimmung zur »Wahrheit« ein
(GGdG 188 f.).

Die Welt vom Bösen zu befreien liegt ausschließlich in der
Macht der »höchsten Gnadenkräfte«, die der Mensch nur »beglei-
ten« kann, indem er durch seine Liebe bewirkt, daß auch der andere
Mensch sich ihnen öffnet und sie in sich wirken läßt. Die Welt – zu
ihren Mitteln gehört auch das Sittengesetz – kann sich nicht selbst
vom Bösen befreien. Der christliche Realismus muß deshalb, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis mit großem Nachdruck betont,
zwischen der Ausrottung des Bösen und seiner Eindämmung unter-
scheiden. Zum letzten gehört der Einsatz für das Wohl des Näch-
sten, der auch Gewaltmittel bis hin zur Tötung eines Verbrechers
einschließen kann. Denn als empirische Kraft ist die Gnade ohn-
mächtig – so wie das Licht des Logos, das in der Finsternis leuchtet,

175

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese aber bis zum Ende der Welt nicht überwinden kann (vgl. LidF
179 f.).

Franks Annahme einer um der Liebe zum Nächsten willen ge-
rechtfertigten »Sünde« enthält zweifellos ein Problem. Frank sieht
die Lösung in der Unterscheidung der Gebote des Sittengesetzes bzw.
des Naturrechts von den Geboten Christi; er knüpft dabei an einen
Gedanken des Apostels Paulus an. Der Sinn eines Gesetzes besteht in
der »Disziplinierung, Lenkung und Zügelung des menschlichen Wil-
lens«. Es verlangt oder normiert bestimmte Handlungen, damit das
Leben nicht im Chaos versinkt. Das gilt auch für das Vierte Gebot des
Dekalogs, das dazu auffordert, seinen Vater und seine Mutter zu eh-
ren; denn auch dieses Gebot ist auf ein bestimmtes Tun gerichtet.
Anders die Gebote Christi, wie sie etwa im Gebot der Gottes- und
Nächstenliebe und in der Bergpredigt zum Ausdruck kommen. Sie
lenken das sittliche Leben »als erlösende und rettende Gnade«, die
dem Menschen »im Akt des Glaubens gegeben und deshalb frei ver-
wirklicht wird«. Wo die immanente Gnade zur Wirkung kommt, er-
hält das sittliche Leben einen neuen Charakter: Es wird nicht mehr
von der Sorge um die korrekte Erfüllung des Gesetzes beherrscht,
sondern geschieht im Vertrauen auf die befreiende Gnade und in
ihrer Kraft. Die mit Hilfe der Gnade zu erfüllenden Gebote Christi
haben einen anderen Sinn und deshalb auch ein anderes Objekt. Sie
gebieten oder verbieten keine bestimmten Handlungen und fordern
nicht die Erfüllung bestimmter Pflichten, sondern richten sich auf
»die innere geistige Ordnung des Menschen, aus der die Handlungen
hervorgehen – die ihr aber dennoch nie ganz adäquat sind«. Die Gna-
de ist darauf gerichtet, »so zu sein, wie man sein muß, um ›durch das
Tor, das zum Leben führt‹ zu gelangen« (vgl. Mt 7:14). Die Gnade
macht nicht im Sinne des »Gesetzesgehorsams« gerecht, wie Frank
mit Paulus sagt; vielmehr heilt sie das sittlich kranke Sein des Men-
schen, so daß er in das Reich Gottes eingehen kann und »vollkom-
men« wird, wie es auch sein »himmlischer Vater« ist (vgl. Mt 5:48;
LidF 188 f.)

So gelangt Frank zu der Folgerung: An sich gibt es überhaupt
keine Handlungen, die als solche im strengen Sinn des Wortes
»christlich« zu nennen wären; »sie sind dies nur in dem Maß, in
dem sie wahres christliches Sein zum Ausdruck bringen« (LidF 190).
Das christliche Lebens als solches besteht in der »nicht sichtbaren
Aktivität einer inneren Ordnung, die auf das Erreichen, das Bewah-
ren und die maximale Fülle des Seins in Gott abzielt«. Alles Tun,

176

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seien es äußere Handlungen oder eine innere Gesinnung, »sind nur
Ausdruck und Hinweis – und zwar ein inadäquater – auf das Sein als
Sein in Gott«. Zwar kann in der »Welt«, die noch nicht von der Gna-
de durchdrungen ist, unter gewissen Umständen der »sittliche Takt«
eine Handlung nahelegen, die dem Sittengesetz widerspricht; auf der
Ebene der Gnade aber, die wesentlich »die Ordnung des geistigen
Seins des Menschen« betrifft, kann es keine Situation geben, die ver-
langen könnte, dieses Sein zu verletzen. Das Gebot »Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst«, welches die Ordnung des christlichen
Seins zum Inhalt hat, gilt absolut und verbietet ohne Einschränkung,
den Mitmenschen zu hassen – gerade auch in den Situationen, die es
zur Pflicht machen, »die Normen des Naturrechts, d. h. die Hand-
lungsnormen zu übertreten« und gegebenenfalls einen Angreifer in
der Notwehr zu töten (LidF 192 f.).

Frank weiß sehr wohl, daß es letztlich nicht die der Gerechtig-
keit geschuldete äußere Gewaltanwendung ist, die das menschliche
Zusammenleben am nachhaltigsten zerstört, mag sie auch vom be-
straften Übeltäter als grausam empfunden werden; vielmehr ist es
der »Geist des Hasses«. Ein konkretes Beispiel bietet der Zusammen-
hang zwischen den beiden Weltkriegen im 20. Jahrhundert: »Die
Menschheit hätte sich längst und verhältnismäßig leicht von den Zer-
störungen des Krieges von 1914–1918 erholt, wenn der in dieser Zeit
angesammelte Geist des Hasses, der Erbitterung und des Rachedur-
stes nicht das ganze ökonomische und politische Leben der folgenden
Jahrzehnte vergiftet hätte. Die Frucht eben dieses haßerfüllten Gei-
stes war der soeben vergangene zweite, noch weitaus schrecklichere
Krieg, der die Drachensaat des Hasses und des Rachedurstes in noch
viel größerem Umfang ausgesät hat« (LidF 194).

Auch für sein Beharren auf der uneingeschränkten Geltung des
Sittengesetzes, das ihn jeden Verstoß gegen das Tötungsverbot als
»schwere Sündhaftigkeit« verurteilen läßt, sieht Frank sich durch
die Erfahrung bestätigt. Denn sie zeigt, daß die Gewalt den verrohen
läßt, der sie anwendet, und eine Atmosphäre schafft, in der die Ge-
walt zur Gewohnheit wird. Die Gewöhnung an Handlungen, die vom
Naturrecht verurteilt werden, kann »die Seele verderben«, weil sie
die Feinfühligkeit abstumpfen läßt. Das gilt selbst dann, wenn die
Gewalt von der Pflicht gefordert wird. Die umstandslose Rechtferti-
gung der Gewalt im »gerechten Krieg« verwischt die Grenze zwi-
schen Gut und Böse, so daß schließlich jedes Mittel als erlaubt gilt.
Die altkirchliche Praxis, die vom Soldaten für die von ihm – gleich

177

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter welchen Umständen – begangenen Gewalttaten Reue und Bu-
ße verlangt, hat, wie Frank bemerkt, einen tiefen Sinn (LidF 182)5.

Eine gewisse Nähe Franks zu Kant ist auch in diesem Zusam-
menhang nicht zu übersehen. Zustimmend zitiert Frank Kants be-
rühmten Satz aus der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«,
daß »überall nichts […] zu denken möglich [ist], was ohne Ein-
schränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wil-
le«6 (LidF 194). Dieser Satz, demzufolge die Gesinnung für die sitt-
liche Qualität einer Handlung ausschlaggebend ist, fällt, wie Frank
bemerkt, »mit dem Sinn der christlichen Wahrheit zusammen« (nur
Kants Begriff »Willen« hält er für erklärungsbedürftig). Doch auch
der Unterschied zu Kant ist deutlich erkennbar. Kant kennt nach
Franks Urteil mit dem Sittengesetz nur die eine Seite des sittlichen
Lebens, nicht die im Menschen immanent wirkende Gnade. Er ge-
langt zu rigoristischen Konsequenzen, weil er von der »Glückselig-
keit«, die er als Beweggrund des sittlichen Handelns unbedingt aus-
schließen will, nicht die Liebe zum Mitmenschen unterscheidet (so
verurteilt Kant, der die aristotelische Epikie nicht kennt, in geradem
Gegensatz zur Frank jeden Verstoß gegen das Sittengesetz, so auch
die Lüge, die zur Rettung eines von Mord bedrohten Mitmenschen
geschieht).

8. Die Utopie der Selbsterl�sung

Fataler als der Irrtum der »Tolstojaner«, die als ethische Puristen das
Gesetz und seine Sanktionen ablehnen und zur Passivität angesichts
der Gewalt neigen, ist die Auffassung, mittels rigider gesetzgeberi-
scher Maßnahmen eine Heilung der sittlichen Unvollkommenheit
des Menschen erreichen zu können. In den Geistigen Grundlagen
der Gesellschaft aus der Zwischenkriegszeit der zwanziger Jahre
warnt Frank im Blick auf das kommunistische Projekt des »neuen
Menschen« und auf christliche Gruppen, die sich von ihm beein-
druckt zeigten, vor dem Bestreben, durch staatliche Machtmittel die
Menschen vom Bösen zu befreien. Diese Tendenz ist als theokrati-

178

Das Sollen gr�ndet im Sein

5 Vgl. auch S. L. Frank: S nami Bog, in: Duchovnye osnovy obščestva. Moskau (Res-
publika) 1992, S. 336.
6 I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Kant’s Werke, Band IV. Berlin
und Leipzig 1911, S. 393 (Frank zitiert ungenau auf Russisch).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Versuchung auch die Versuchung der Kirche, nämlich das Heili-
ge mit weltlichen Mitteln durchzusetzen. Frank erkennt sie bereits
bei den Taboriten, den Wiedertäufern, im calvinistischen Genf und
dann bei den Jakobinern in der Französischen Revolution.

Wo ein Machthaber gewaltsam die Menschen sittlich vervoll-
kommnen und humanisieren will, rechtfertigt er sein Vorgehen mit
einer Ideologie, meist in Gestalt einer Sozialutopie; er verlangt zu
diesem Zweck bedingungslosen Gehorsam gegenüber seinen Geset-
zen und schränkt so die sittliche Selbstbestimmung seiner Bürger ein
oder hebt sie sogar auf. Dieser Versuch muß scheitern. »Die ›Welt‹
muß zwar restlos in das gottmenschliche Sein eingehen und verklärt
von ihm auf genommen werden – doch kann und soll sie, da sie Welt
bleibt, dieses nicht in die engen Grenzen und entstellten Formen, die
ihr als solcher eigen sind, aufnehmen«. Wahres sittliches Bemühen
muß versuchen, die Welt für das Heilige zu gewinnen und das Heili-
ge vor dem Eindringen der Welt zu bewahren (GGdG 203).

Nach dem Zweiten Weltkrieg hatte Frank in einer bemerkens-
werten Analyse nochmals den geistigen Zusammenhang untersucht,
der zwischen dem Bestreben, durch politisch-organisatorische Maß-
nahmen die Gesellschaft vom Bösen zu befreien, und dem Abgleiten
in den Terror besteht. Mit dem Titel Die Häresie des Utopismus bil-
dete diese Analyse ein Kapitel in Das Licht in der Finsternis, sie er-
schien dann etwas verändert als eigener Aufsatz 1946 in russischer
und 1954 in englischer Sprache.7 Unmittelbar hatte Frank in seiner
Analyse die Menschenverachtung vor Augen, die der sowjetische So-
zialismus auf dem Wege zur klassenlosen Gesellschaft praktizierte.
Mit großer Klarsicht erkannte er aber ebenso, daß auch die »Dämonie
des Nationalsozialismus und des Faschismus« die Menschen verfüh-
ren konnte, weil in diesen Bewegungen »der von Anfang an böse
Wille sich den Anschein einer messianischen Bewegung zur Rettung
der Welt gab«8.

Unter »Utopismus« versteht Frank nicht einfach den Versuch,
durch organisatorische Maßnahmen die Gesellschaft gerechter zu
machen; utopistisch ist vielmehr die Auffassung, das vollkommenere
Leben könne durch einen bestimmten organisatorischen Aufbau der
Gesellschaft und unter Verzicht auf mühsame erzieherische Appelle

179

Die Utopie der Selbsterl�sung

7 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Novyj žurnal, 1946, 137–153. Nochmals abgedruckt
in: Po tu storonu pravogo i levogo. Pod red. V. S. Franka. Paris 1972, S. 83–106.
8 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Po tu storonu pravogo i levogo. Paris 1972, S. 88, 86.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an die freie Zustimmung der Bürger gleichsam automatisch erreicht
werden. Der Utopismus ist die Ideologie von Menschen, die meinen,
ein aufgeklärtes Bewußtsein über die wahren Ursachen, welche das
vollkommene mitmenschliche Leben bisher verhindert haben, zu be-
sitzen. Sie glauben, daß diese Ursachen »nicht innerhalb, sondern
außerhalb des Menschen«, vor allem in den Mechanismen der beste-
henden gesellschaftlichen Ordnung liegen. Frank sieht in dem Glau-
ben, »die Welt durch den alles organisierenden autonomen Willen
des Menschen erlösen« zu können, »das typische Beispiel einer Hä-
resie«, nämlich die »Entstellung einer religiösen Wahrheit«.

Gerade die kommunistische Sozialutopie setzt voraus, daß die
Menschen an sich gut sind und die sozialen Beziehungen nur durch
böse Umstände verdorben sind. Sie glaubt, durch Enteignungen und
Planwirtschaft die Übel beseitigen und die Gesellschaft befrieden zu
können. Damit die Befreiung von den Übeln der Gesellschaft gelin-
gen könne, müssen alle ihre Glieder die von den Sozialingenieuren
erlassenen Gesetze konsequent befolgen. Da die mangelhaften Zu-
stände trotz der ergriffenen Maßnahmen bestehen bleiben, müssen
Schuldige gefunden werden, welche die Übelstände zu verantworten
haben und die deshalb an ihrem verderblichen Tun zu hindern bzw.
zu ihrem Heil zu zwingen sind. Die Gesetze werden noch unnach-
sichtiger durchgeführt und können die Heilung der Gesellschaft doch
nicht erreichen. Da die Prämisse der Erlösungsutopie nicht in Frage
gestellt wird, müssen die Schuldigen, um der Gesundung der Gesell-
schaft willen, ausgerottet werden. Diesem Zweck diente in der So-
wjetunion die Parole von der »Verschärfung des Klassenkampfes«
und der Vernichtung des Klassenfeindes durch die so legitimierten
»Säuberungen«. Die Anmaßung zu wissen, was wahrhaft menschlich
ist, trifft im Utopismus mit der Verachtung der Freiheit und dem
Glauben an die befreiende Rolle der Gewalt zusammen; denn an den
freien Willen zu appellieren führt nach der Meinung der Ideologen
nicht zur Besserung der menschlichen Gesellschaft.

Bereits der Apostel Paulus hat die »Häresie« der Selbsterlösung
entschieden zurückgewiesen und ihm die christliche Hoffnung auf
Erlösung durch Gnade gegenübergestellt. Wohl kann das Gesetz,
wie Paulus im Römerbrief ausführt, das Böse äußerlich zügeln und
ist deshalb unverzichtbar. Als Korrektiv der Sünde ist es aber auch
deren Korrelat. Es kann deshalb das Böse nicht prinzipiell überwin-
den und von ihm befreien. Das vermag nur die Gnade, deren Korrelat
die Freiheit ist. Das Gesetz aber ist der Widerpart von Freiheit und

180

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gnade. Wo aus dem Gesetz die »Wahrheit« (das seinsgemäße Heilige
im Sinne Franks) geschwunden ist, wird es zum »gnadenlosen« In-
strument des Terrors.

Der utopistische Versuch, »mit menschlichen Kräften das Reich
Gottes auf Erden zu errichten«, mißachtet die Grenze, die der welt-
lichen Ordnungsmacht durch das Wort Jesu gesetzt ist: »Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist« (Lk 20:25). So
sehr damit die weltliche Macht in ihrer Selbständigkeit anerkannt ist,
so ist diese doch durch den Herrschaftsanspruch Gottes begrenzt und
relativiert. Frank macht damit nochmals auf die Zweiheit des Lebens
aufmerksam, die zum Grundbestand des Daseins gehört: Der Mensch
ist sowohl den Kräften dieser Welt unterworfen, aber er besitzt auch
ein freies Sein in Gott. Weder kann das Reich des Kaisers das Reich
Gottes verschlingen, noch können, solange die Welt besteht, die
Kräfte der Gnade die Welt in das Gottesreich verwandeln. Der Ver-
such, die Welt insgesamt zur Kirche Christi zu machen, würde un-
ausweichlich zur Verweltlichung der Kirche führen und das »Salz der
Erde« würde seine Kraft verlieren zu salzen. Diese Grenzziehung ist
den weltlich-rational denkenden Staatslehrern, den »Griechen« und
»Römern«, unverständlich und eine »Torheit« – »für das leiden-
schaftliche und nur die eine Seinsebene kennende Denken der Juden«
aber ist sie ein »Ärgernis« (wie Frank in Anspielung auf den Ersten
Brief des Paulus an die Korinther, 1:23, sagt). Der Versuch, die Gren-
ze zwischen der Welt und dem Heiligen zu verwischen oder aufzuhe-
ben, ist im Grund »eine judaisierende Entstellung«9 der christlichen
Offenbarung, für welche das Gottesreich »nicht von dieser Welt« ist.
»Sie ist als solche die Reaktion auf das ›Ärgernis‹, welche die Offen-
barung für ›Juden‹ immer bleibt, d. h. für Menschen, für die das Maß
der Wahrheit in ihrer Nützlichkeit besteht, die den eigenen Augen
sichtbar, klar und in ihrem Leben verkörpert ist. Der Zugang zum
Reich Gottes, der den Menschen durch Christus eröffnet wurde, wird
hier, kurz gesagt, als politisches Programm verstanden, um das mes-
sianische Gottesreich auf Erden zu verwirklichen« (LidF 140; 142).

Schon in Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
in den utopistischen Bestrebungen in neuem Gewand die Wiederkehr
der pharisäischen Überzeugung erkannt, das Heil durch strikte Un-

181

Die Utopie der Selbsterl�sung

9 Die Wortform »judaisierende Entstellung« [iudaizirujuščie] hat in der russischen Kir-
chengeschichte ein gewisses Vorbild. Im 15. Jahrhundert war in Nowgorod eine ratio-
nalistisch denkende christliche Häresie entstanden, die von ihren orthodoxen Gegnern
Judaisierende [židovstvujuščie] genannt wurden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terordnung unter das Gesetz gewinnen zu können: »Jeder Glaube an
den absoluten und heiligen Charakter irgendwelcher Prinzipien und
Formen des äußeren, empirischen gesellschaftlichen Lebens, jeder
Versuch, durch äußere Maßnahmen und gesellschaftliche Reformen
das ›Reich Gottes auf Erden‹ zu errichten, enthält in sich die geistige
Krankheit des Pharisäismus und macht in dem Maß, in dem er ver-
wirklicht wird, das ihm eigene sittliche Böse offenkundig – seine Un-
menschlichkeit, seine Herzlosigkeit, seinen tödlichen Formalismus«
(GGdG 203).

Wenige Jahre bevor Frank seine Sozialphilosophie abfaßte, hatte
der marxistische Philosoph Georg Lukács, damals für kurze Zeit
Volkskommissar in der ungarischen Räterepublik, die Frage gestellt,
ob das Ziel, »die Menschheit von der Ausbeutung zu befreien«, auch
die Anwendung terroristischer Mittel und die physische Vernichtung
des Klassenfeindes rechtfertige. Lukács hatte diese Frage bejaht: Der
Revolutionär darf um des guten Zweckes willen sich subjektiv schul-
dig machen und muß akzeptieren, daß er folglich auch unter seinem
subjektiven Schuldgefühl leidet.10 Frank erwähnt diese brisante Dis-
kussion nicht; die Gedanken über »Gnade und Gesetz«, die er in den
Geistigen Grundlagen der Gesellschaft entwickelt, enthalten jedoch
eine Stellungnahme. Der Staat darf und muß, um das Böse »zu bän-
digen«, mittels seiner Gesetze in das gesellschaftliche Leben regelnd
eingreifen. Dabei kann es, wie Frank erkennt, zu »tragischen Kon-
flikten« kommen, denen das Individuum nicht ausweichen darf.
Denn das Gesetz »widerspricht an sich dem Ideal der auf Freiheit
und Liebe gegründeten wesenhaften Sittlichkeit und bezeugt die
sündhafte Schwäche des Menschen« (GGdG 187–190). Der Unter-
schied der Position Franks zu jener des Marxisten Lukács ist offen-
sichtlich. Anders als dieser wußte Frank, daß das sittliche Gute und so
auch die Gerechtigkeit allein durch freie Zustimmung verwirklicht
werden kann. Darum ist die Gewaltanwendung für ihn nicht schon
gerechtfertigt, um Gerechtigkeit durchzusetzen, sondern nur um ak-
tuelles Unrecht zu verhüten.

182

Das Sollen gr�ndet im Sein

10 Vgl. G. Lukács: Taktik und Ethik, Politische Aufsätze I, 1918–1920, hg. v. J. Kammler
und F. Benseler. Darmstadt-Neuwied 1975. Dazu Agnes Heller, in: R. Dannemann (Hg.):
Georg Lukács. Jenseits der Polemiken. Beiträge zur Rekonstruktion seiner Philosophie.
Frankfurt 1986.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Christlicher Optimismus

Sowohl die eigene Lebenserfahrung als auch das neuplatonische Den-
ken hätten Frank veranlassen können, das »Dunkel« in der Welt für so
mächtig zu halten, daß der Kampf mit dem »Licht« ewig unentschie-
den bleiben muß. Dennoch ist sein Urteil über die »Welt« von einem
mit empirischen Maßstäben nicht zu begreifenden Optimismus be-
stimmt: »An und für sich, in ihrer ursprünglichen inneren Beschaf-
fenheit, ist sie nicht Finsternis. Als Schöpfung des göttlichen Lichts,
das vom Logos herrührt und von dieser Herkunft geprägt ist, verbirgt
sie in ihren Tiefen das Prinzip des Lichts«. Die »Welt« ist zwar von der
Finsternis des Bösen durchdrungen, sie ist nach dem Johannesevan-
gelium sogar das Symbol dieser Finsternis; aus derselben Quelle aber
weiß Frank auch, daß die Welt »das Gefäß und Material ist, in dem der
Logos sich inkarnierte«. Sie ist, wenngleich auf andere Weise als die
individuelle Person, »Bild und Gleichnis Gottes«, denn sonst wäre es
nicht möglich, in ihr »Gottes unsichtbare Wirklichkeit« wahrzuneh-
men, wie es im Römerbrief heißt (vgl. Röm.1:20).

Weil trotz des Sündenfalls der »positive und heilige Urgrund«
nach wie vor in der Welt präsent ist, ist es geboten, die Autorität des
Naturrechts »als das normierende Prinzip des weltlichen und
menschlichen Lebens anzuerkennen«. Entschieden widerspricht
Frank der bei einigen protestantischen Theologen anzutreffenden
Auffassung, das naturrechtliche Denkens sei ein Relikt des Heiden-
tums und in der christlichen Religion der Gnade ein Fremdkörper. Im
Naturrecht kommen vielmehr zwei einander widerstreitende Prinzi-
pien wie in einem Kompromiß zusammen: »die Heiligkeit des Men-
schen in seinem ontologischen Urgrund wie auch seine Sündhaftig-
keit und Unvollkommenheit in seiner empirischen Beschaffenheit«
(vgl. LidF 231).

Nicht Rückzug von der Welt mit der Begründung, die eigene
Heiligkeit zu bewahren, sondern tätige Zuwendung, sogar »Liebe
zur Welt« ist gefordert: »Die Zurückweisung der Welt als Sphäre
der Finsternis muß mit der Liebe zum heiligen ersterschaffenen We-
sen der Welt einhergehen, in dem die Welt das Licht des Logos, das
sie geschaffen hat, reflektiert«. Diese theologisch-ontologisch be-
gründete Anerkennung der wesentlich unversehrten ursprünglichen
Natur der Schöpfung ist sowohl die Bedingung dafür, den Begriff der
Kirche (wie Frank ihn konzipiert) denken zu können, als auch die
Voraussetzung für das Gebot der Nächstenliebe (LidF 243–245).

183

Christlicher Optimismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Sein ist Wille und Wert
	2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam
	3. Sittliche und rechtliche Normen
	4. Vernunft und sittlicher Takt
	5. Die Unvermeidbarkeit der Sünde. Die Eindämmung des Bösen
	6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen
	7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt
	8. Die Utopie der Selbsterlösung
	9. Christlicher Optimismus

