IX. Das Sollen griindet im Sein

Nicht die Intelligenzleistung ist das den Menschen als solchen aus-
zeichnende Merkmal — zur tierischen Intelligenz sieht Frank nur
quantitative Unterschiede —, sondern die im Personsein griindende
Erfahrung, vor sittlich bedeutsame Entscheidungen gestellt zu sein
(wie sehr Goethes Menschen- und Weltbild Frank in dieser Auffas-
sung bestirkt hat, zeigen die Verse aus dessen Gedicht »Das Gott-
liche« die er wie zur Bestdtigung zitiert: »Nur allein der Mensch
vermag das Unmogliche: Er unterscheidet, wihlet und richtet«.
GGdG 172). Die Forderung, sich selbst sittlich zu vervollkommnen,
ist uns nicht von auflen auferlegt, sondern mit unserem eigenen We-
sen gesetzt. »Das sittliche Bewuf3tsein des Menschen ist tiberhaupt
nichts anderes als die praktische Seite des Bewuf3tseins seines gott-
menschlichen Wesens«, schreibt Frank bereits in seiner Sozialphi-
losophie (GGdG 96). Vergleicht man die frithen Schriften Die Seele
des Menschen und Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft mit
den Erdrterungen zur Ethik in den Schriften aus der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg, ist (bei aller Kontinuitdt im Grundsitzlichen)
doch eine Verdnderung festzustellen. Hatte Frank anfangs das sitt-
liche BewufStsein unmittelbar auf das Wirken Gottes im Menschen
zuriickgefiihrt, so gesteht er in Die Realitit und der Mensch, daf3
diese Erklirung nicht sofort einsichtig ist, gibt es doch Menschen,
die ein lebendiges BewufStsein sittlicher Pflicht besitzen, aber tiber
keine religivse Erfahrung verfiigen, diese mitunter sogar als nicht
moglich ansehen (RM 2111.).

1. Das Sein ist Wille und Wert
In seiner Anthropologie geht Frank von der phidnomenologischen
Analyse des sittlichen BewufStseins aus. Sie bestitigt, daf3 der unbe-

dingte Anspruch an den Menschen, sittlich zu leben, eine Letztgege-

162

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist Wille und Wert

benheit von »vollig durchsichtiger und iiberzeugender« Evidenz ist.
Die unmittelbare »innere Autoritdt oder Uberzeugungskraft« des
sittlichen Imperativs kann, wie Kant festgestellt hatte und worin
Frank uneingeschrinkt zustimmt, nicht auf etwas Urspriinglicheres
(sei es eine gesellschaftliche Konvention oder sei es sublimer Ego-
ismus) zuriickgefiihrt und aus ihm erklart werden. Wiirde der sitt-
liche Imperativ auf eine duflere Instanz zuriickgehen, hitte er auch
an deren Bedingtheit teil. Doch der Annahme Kants, er entspringe
dem »intelligiblen Ich«, welches das Gesollte in Beziehung zum em-
pirischen Ich des Menschen setzt, folgt Frank nicht ohne Einschrin-
kung. Richtig an dieser Deutung ist, daf3 das sittliche Sollen nicht an
unserem personlichen seelischen Leben vorbei in uns eindringt. Aber
— das ist Franks gewichtiger Einwand gegen Kant —, es geht »blof3
durch es hindurch und nicht etwa aus ihm selbst in seiner Isolation
hervor«. In meiner empirischen Gegebenheit bin ich also nicht der
Ursprung des Sittengesetzes, ich »empfange« es als »Unbedingtes,
d.h. als Offenkundig-Autoritatives«. Die letztlich befehlende Instanz
ist von mir unterschieden, aber doch nicht als »etwas AuBerliches
nach Art irgendeiner mir fremden Realitdt«. Sie ist etwas anderes,
aber so, daf3 »die Tiefe meines Ich« an ihr teilhat und ihr als »Organ
und Bote« dient (RM 212). Das Ich oder unmittelbare Selbstsein ist ja
keine isolierte Instanz fiir sich, sondern befindet sich in differenter
Einheit mit dem Sein. Was Frank iiber die Einheit und Unterschie-
denheit von Seele und Geist ausgefiihrt hatte (siehe das vorangegan-
gene Kapitel), gelangt hier in neuer Hinsicht zur Anwendung.

In einem weiteren Schritt der Analyse zeigt sich, daf3 der sitt-
liche Imperativ Ausdruck eines Willens ist, der sich an meinen Wil-
len richtet und von ihm Gehorsam verlangt. Wenn jedoch weder der
individuelle menschliche Wille als solcher noch der Wille einer du-
Beren Instanz Ursprung des kategorischen Gebotes sein kann (und
die Deutung der Autonomie als Ausdruck der Theonomie zunéchst
beiseite gelassen wird), dann muf3 die befehlende Instanz als »gewis-
sermafSen subjektlos« angesehen werden. »Subjektlos« bedeutet, dafs
der befehlende Wille uns einfach in der Form »es ist gesollt«, »es ist
geboten« bewuf3t wird, ohne daf} seine Herkunft genannt werden
konnte; »subjektlos« bedeutet nicht, daf3 er Ausdruck eines elemen-
taren »unpersonlichen« Triebs ist; es bedeutet auch nicht, daf3 er
tiberhaupt niemandes Wille ist. Franks Folgerung (als Aussage tiber
den Befund der phinomenologischen Analyse) lautet: »Das sittliche
Gebot ist Ausdruck des Willens der Realitit selber als solcher, der

163

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

geistigen Sphire, die uns in der inneren Erfahrung gegeben ist und
uns selbst iibersteigt — und zwar in ihrer allumfassenden Einheit, also
in ihrer Absolutheit« (RM 213).

Dieser Befund besagt nicht, daf3 die Realitit bzw. das Sein als
Subjekt zu denken sei, das einen Willen »hat«. »Sie ist vielmehr
Wille, sie offenbart in der sittlichen Erfahrung ihr Wesen als Willen.
Dieser subjektlose Wille ist nichts Abstraktes, sondern ist konkrete
Realitit. Die Realitit als sich selbst offenbares (und somit sich uns
offenbarendes) an und fiir sich seiendes Leben — als allumfassende
Einheit betrachtet — tritt in der sittlichen Erfahrung als Wille hervor«
(RM 214).

Um den sittlichen Imperativ unverkiirzt zu verstehen, ist also
auf das Sein selbst, die Realitit, zuriickzugehen, die sich in der pha-
nomenologischen Analyse des Sollens von einer neuen Seite zeigt.
Die Unbedingtheit des sittlichen Sollens kann nicht anders denn als
Ausdruck der Unbedingtheit der Realitit selber gedacht werden. Thre
Absolutheit zeigt sich im Sollensgebot als »Hoheitlichkeit« (ebd.).
Die Realitit ist eben nicht nur All-Einheit, welche die Vielheit durch-
dringt und dadurch begriindet; sie ist Erstursprung und Urgrund
auch in dem Sinne, daf sie die alles ideal beherrschende Kraft ist;
dazu gehort, dafs sie als absoluter Wert, als heiliger Wille hervortritt.
Dieser Wille wirkt nicht als unabweisbare naturhafte Notwendigkeit,
sondern durch unser Ich und unsere Freiheit hindurch, also als Auf-
forderung und besitzt, anders als eine kausale Notwendigkeit, innere
Evidenz.

Der sittliche Imperativ hat die Eigenschaft eines Wertes, dessen
eigentliches Moment darin besteht, daf3 er durch sich selbst »Ver-
wirklichung >fordert«, so dafl wir vermdge seiner Uberzeugungs-
kraft zu seinem »freiwilligen ausfiihrenden Organ in der Welt« wer-
den. Er erweist sich als eine Instanz, die, indem sie unseren Geist an
sich zieht, »sich den Weg zu ihrer Verwirklichung in der empirischen
Realitat bahnt«. So kann Frank sagen: »Der unbedingte Wert und die
primire Realitit, gedacht als Wille, der sich an unseren Willen wen-
det, sind dasselbe«. Die Realitit als Wert steht nicht aufSerhalb von
uns, sondern ist mit unserem Geist in seiner letzten Tiefe verwandt;
sie ist die »Quelle, aus der er sein eigenes Wesen schopft und die ihm
das Element der Unbedingtheit eingiefSt« (RM 215). So konnen wir
das sittliche Gesetz als kategorisches und dennoch zugleich als eige-
nes (autonomes) erfahren, weil unser Geist teil hat an dem Geist oder
Urgrund, in dem es seinen Ursprung hat. Wo der Imperativ mit sei-

164

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

ner ganzen Evidenz von uns Besitz ergreift, wird er zu einer Kraft,
die mit dem tiefsten Wesen unseres Ich zusammenfllt — und so den
Charakter des Befehls ablegt. Franks Ethik und Axiologie hat das
Sein als dynamische Kraft oder Geist zur Voraussetzung. Es aktuali-
siert sich nicht allein kraft seiner eigenen Potentialitét, sondern auch,
indem es an das menschliche Selbstsein Forderungen stellt.

Die von Kant der philosophischen Ethik gestellte Aufgabe —
jedes heteronome Verstindnis des sittlichen Sollens auszuschliefSen
und die freie Selbstbestimmung als Bedingung des sittlichen Lebens
sicherzustellen — hat Frank aufgenommen.

2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

In der Sozialphilosophie war Frank unmittelbar vom »Heiligen« aus-
gegangen, das wir erfahren, wo immer wir, vermittelt durch die Du-
Begegnung, der unergriindlichen Tiefe der Person-Realitit gewahr
werden und diese kraft ihrer Gottebenbildlichkeit von uns Anerken-
nung fordert (vgl. auch Kap. XIII, 1). Die »absolute gottliche Reali-
tdt« ist hier, indem sie in der Selbsterfahrung praktisch wird, das die
Sittlichkeit begriindende Prinzip. Auch in dieser frithen Schrift will
Frank zeigen, daf3 das so begriindete sittliche Gebot mir nicht als
»fremder Wille« gegentibertritt, sondern als »Grund und Wesen des
eigenen Lebens, seine Befolgung also nicht eigentlich die Erfiillung
eines Gebots oder eines Gesetzes ist (vgl. GGdG 179). Auch phéno-
menologisch aufzuzeigen, dafy das in der unmittelbaren Erfahrung
des Gottlichen begriindete sittlich Gesollte den Charakter des Befehls
abstreift, ist Frank offensichtlich wichtig, denn spiter, in Das Licht in
der Finsternis nimmt er diesen Gedanken wieder auf. Er benutzt da-
fiir zum Begriff »Gesetz« als Antonym den theologischen Begriff
»Gnade« (aus dem die Momente der Willkiir und Herablassung aus-
zuschlieflen sind, die in seinem Alltagsgebrauch oft mitgedacht wer-
den. Wesentlich ist die freie von Liebe erfiillte Zuwendung, die tiber
alles Geschuldete hinausreicht). »Gnade« charakterisiert die Erfah-
rung des Heiligen, das den Menschen nicht wie eine dufSere, fremde
Macht iiberwiltigt, sondern von innen her bereichert. Es 1afit ihn
nicht nur frei sein, sondern begriindet seine Freiheit, indem es — in
der Du-Begegnung — das Selbstsein weckt und bestitigt. Der Begriff
»Gnade« unterstreicht so das zutiefst personale (genauer: iiber-per-
sonale) Moment in der Erfahrung des Heiligen (GGdG 1831.).

165

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

Frank illustriert die gnadenhafte Erfahrung des Gesollten mit
zwei Beispielen aus den Evangelien. Die Begegnung mit der Heilig-
keit der Person Christi fithrt bei dem mit Christus gekreuzigten Ver-
brecher und der Christus sich zuwendenden Siinderin' zu einem sitt-
lichen Neubeginn, indem durch diese Begegnung in ihnen selbst das
Heilige geweckt wird und ihnen ihr eigenes Wesen bewufSt macht.
Diese Beispiele der Bekehrung und Reue zeigen, daf3 die gnadenhafte
Erfahrung des Heiligen selbst schon sittliches Leben ist, ohne daf$ es
durch den Gehorsam gegeniiber einem Gesetz vermittelt wére. Der
Mensch reicht mit seinen »substantiellen Wurzeln« in Gott hinein
und ist »potentiell >vergottlicht«, wie Frank immer wieder betont;
er ist deshalb »Gottes Sohn, Teilnehmer am gottlichen Leben«
(GGdG 184f.). Wahrhaft sittliches oder gottgefilliges Leben ist dar-
um mehr als nur die »Befolgung des jenseitigen Willens Gottes«, der
in der Form des Sittengesetzes bewufst wird; bei einer solchen gliche
das Verhaltnis des Menschen zu Gott dem eines Knechtes zu seinem
Herren. Wahrhaft sittliches Leben dagegen ist »Gottes Anwesenheit
in uns und unser Leben in ihm« (ebd.). Ein sittliches Verhalten, das
nur aus »Achtung vor dem Gesetz« und, wie Frank meint, folglich
»ohne Liebe zu Gott und ohne das innere Leben in ihm« geschahe,
nennt er »armselig«. (Ob dieses Urteil Kants Sollens-Ethik trifft,
muf3 dahingestellt bleiben. Franks spitere Ausfiihrungen lassen eine
gewisse Korrektur dieses Urteils erkennen.) Kant, der die Doppelna-
tur des Sittlichen als »Gnade« und als »Gesetz« nicht erkannt hat und
das sittlich Gesollte nur unter der Form des Gesetzes dachte, hat es
faktisch mit dem Naturrecht identifiziert. Frank betont dagegen, daf3
das sittlich Gebotene, je nach dem, wie lebendig die Anwesenheit des
Heiligen von einem Menschen erfahren wird, einen je anderen Cha-
rakter annehmen kann. Besonders dort, wo das gottmenschliche We-
sen der Du-Realitit dem seelischen Empfinden bewuft wird, wird
das sittlich Gesollte als intimer individueller »Wink des Gewissens«
erfahren werden, nicht aber in der »groben Allgemeinheit« einer ka-
tegorischen Pflicht.

1 Vgl. Lukas 7:36 ff., 23:40.

166

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sittliche und rechtliche Normen
3. Sittliche und rechtliche Normen

Das sittliche Bewuf3tsein weist eine Doppelnatur auf. Einerseits lebt
das Gesollte im Menschen »in seiner ganzen Absolutheit und spricht
in ihm selbst. Andererseits erscheint es dem menschlichen Geist als
ein transzendent-objektives Prinzip, das sich von aufSen an ihn wen-
det und von ihm Gehorsam verlangt«. Letzteres ist dadurch begriin-
det, daf3 der Mensch auch vom »gegenstindlich-kosmischen Sein«
allseitig durchdrungen ist, in dem Gott »nur als es von aufsen bestim-
mender Wille« handelt. Das Gesollte wird dem Menschen deshalb
auch als »gegeniiberstehender Wille Gottes« bewuf3t — sei es in der
Form naturrechtlicher Normen oder des Sittengesetzes (z.B. in der
Form der Zehn Gebote) oder, vielfach vermittelt, als positive Rechts-
norm oder auch als iiberliefertes Brauchtum (GGdG 182; 184).

Die {iibliche Unterscheidung, der zufolge das Sittengesetz die
inneren menschlichen Antriebskrifte bestimmt, wihrend das Recht
das duflere Verhalten normiert, hilt Frank fiir inkonsistent. Sowohl
die Normen des Rechts wie auch die der Sittlichkeit umfassen prin-
zipiell alle Lebensbereiche; Uberschneidungen sind deshalb nicht zu
vermeiden. Rechtliche und sittliche Gebote unterscheiden sich ledig-
lich graduell (quantitativ), nicht aber prinzipiell. Entscheidend
kommt es auf den Ursprung ihrer Verbindlichkeit, ihren »Bestim-
mungsgrund« an. Was die Befolgung eines Gebots sittlich verbind-
lich macht, ist sowohl bei den sittlichen Geboten und Normen als
auch bei den Rechtsnormen allein das in ihnen anwesende Heilige,
d.h. ihre frei erkannte »Wahrheit« (GGdG 181). Bei den positiven
Rechtsnormen und Gesetzen kann diese »Wahrheit« als die das Ge-
wissen bindende Kraft freilich sehr vermittelt sein. Ein parlamenta-
risch beschlossenes Gesetz ist nicht unmittelbarer Ausdruck gott-
licher Heiligkeit; sein Inhalt ist meist Ergebnis eines Kompromisses
egoistischer Interessen. Im Gewissen verbindlich ist es, wenn die Ge-
setzgebung als gerecht gelten kann und das Gesetz den Biirgern als
ein um des Gemeinwohls willen notwendiger Kompromif$ vermittelt
wird. Diese »Wahrheit« gentigt, um zur Gesetzestreue sittlich zu ver-
pflichten. Wo ein Gesetz nur als Machtdemonstration erfahren wird,
werden die Betroffenen versuchen sich ihm nach Méglichkeit zu ent-
ziehen. Der schleichende Zerfall des Gemeinwesens wire die unaus-

bleibliche Folge.

167

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein
4. Vernunft und sittlicher Takt

Schon in der Sozialphilosophie hat Frank die Vernunft hervorgeho-
ben, um im gesellschaftlichen Leben das im konkreten Fall sittlich
Gebotene zu bestimmen. Zum vernunftgemiflen Handeln ist es un-
erlidflich, die »idealen« Bedingungen zu berticksichtigen, die mit dem
Wesen oder Sinn des gesellschaftlichen Lebens vorgegeben sind.
Frank bezeichnet diese Bedingungen, die erfiillt sein miissen, damit
gesellschaftliches Leben tiberhaupt maoglich ist, als »ontologische, or-
ganisch-teleologische Gesetzmifligkeiten«. So wie mit der Konstitu-
tion des menschlichen Korpers gewisse Gesetze gesunder Ernidhrung
und Hygiene vorgegeben sind und beachtet werden miissen, sollen
nicht Siechtum und Tod die Folge sein, so miissen auch im mensch-
lichen Zusammenleben bestimmte Regeln beachtet werden. Thre
Ubertretung wiirde unweigerlich zum Zerfall des jeweiligen Ge-
meinwesens (vom Staat bis zur Familie und Ehe) fithren. Das mit
den »ontologisch notwendigen« Normen gesetzte Sollen — jene Ver-
haltensweisen zu vermeiden, welche den konkreten gesellschaftli-
chen Zusammenbhalt gefihrden — ist kein hypothetisches, das zu be-
folgen der Neigung iiberlassen bliebe. Denn die sittliche Pflicht, sie
zu beachten, geht nicht aus der Erfahrung als solcher hervor, sondern
liegt in der ontologischen »Wahrheit«, eben dem »Sinn« des gott-
menschlichen gesellschaftlichen Seins. Freiheit und Verantwortung
sind seine wesentlichen Elemente. Die »ontologischen Notwendig-
keiten«, die der — hiufig religios sanktionierten — Erfahrung entnom-
men werden konnen, bieten aber nur eine allgemeine Orientierung.
Deshalb bleibt es der Entscheidung der verantwortlichen Individuen
iiberlassen, zu bestimmen, was im konkreten Fall unter Beriicksich-
tigung der vorgegebenen Bedingungen sinnvoll zu tun ist. Mit einem
eindrucksvollen Text des englischen Historikers und Essayisten Th.
Carlyle tiber die Umschiffung von Kap Horn illustriert Frank die sitt-
liche Notwendigkeit, die durch Erfahrung bekannten »ontologi-
schen« Bedingungen (hier die nautische Erfahrung des Seefahrers
und die meteorologischen Gegebenheiten) in verantwortlicher Ent-
scheidung zu beriicksichtigen. Der Kapitin, der sie ignoriert, riskiert,
mit seinem Schiff an den Felsen Patagoniens zu zerschellen (GGG
112).

Neben den »ontologischen Notwendigkeiten« kennt Frank auch
solche, »die logisch aus dem allgemeinen Inhalt dessen folgen, was
man unter >Gesellschaft« versteht« (Frank nennt den Unterschied

168

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft und sittlicher Takt

»theoretisch sehr wesentlich«, aber »praktisch relative. GGdG 108,
113). So muf3 jede Gesellschaft zwingend eine gewisse konstante
Struktur mit einer verantwortlichen Autoritit besitzen. Der Versuch,
einen radikalen Anarchismus einzufiihren, hitte eo ipso die Selbst-
auflosung der Gesellschaft zur Folge. Frank, der die Gesellschafts-
experimente zu Beginn der bolschewistischen Herrschaft vor Augen
hat, fiigt mit dem von R. Stammler stammenden Bonmot hinzu, daf3
es den Menschen dennoch frei steht, auch Unmadogliches zu wollen
und sogar eine Partei zur Herbeifithrung einer Mondfinsternis zu
griinden.

In dem nach dem Zweiten Weltkrieg abgeschlossenen Werk Das
Licht in der Finsternis?, das Frank » Versuch einer christlichen Ethik
und Sozialphilosophie« nannte, ist die Frage nach den Maf3stiben der
gesellschaftlichen Ordnung erneut aufgenommen. Sittliches Handeln
muf3 darauf gerichtet sein, unter den jeweiligen Bedingungen ein ma-
ximal verniinftiges und gerechtes Zusammenleben zu ermdglichen.
Mit anderen Worten: Das Fundament einer Gesellschaftsordnung,
das dem Wesen des Menschen als Bild Gottes und dem Grundprinzip
der Liebe entspricht, ist die Gerechtigkeit, zu der wesentlich die Frei-
heit gehort. Es gilt also, Solidaritdt und Freiheit in den sich ver-
indernden Umstinden immer wieder neu in moglichst weitgehende
Ubereinstimmung zu bringen und so eine Ordnung zu schaffen, in
»der die individuelle Freiheit der notwendigen Solidaritt [...] nicht
zum Nachteil gereicht und die Solidaritit oder allgemeine Ordnung
nicht durch die Unterdriickung der individuellen Freiheit verwirk-
licht wird, daf3 also »das maximale Gleichgewicht und der maximale
Einklang unter den freien subjektiven Kriften aller gefestigt wer-
den«. In diesem Prinzip, in dem Frank »das Wesen oder die entschei-
dende Bedeutung des Naturrechts« sieht, wird das Vorbild der onto-
logischen All-Einheit des »Geisterreichs« sichtbar — der freien
Vereinigung freier personaler Wesen (LidF 2291.).

Weil die in Gesetzen und Rechtsvorschriften festgelegten Re-
geln infolge ihrer Allgemeinheit sich oft als unzureichend erweisen,
um unter den sich verdndernden Umstidnden »lebendige Gerechtig-
keit« zu gewihrleisten, und weil sie infolge ihrer Abstraktheit sogar
in Konflikt zu einander geraten konnen, ist ein »sittlicher Takt« un-
erldSlich, um die jeweils hochstmogliche Realisierung der sittlich ge-

2 S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphi-
losophie. Freiburg (Alber) 2008.

169

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

botenen Gerechtigkeit zu erreichen. Frank bezieht sich hier auf das,
was Aristoteles €miewxiig genannt hatte.> Er selber versteht unter
»Epikie« — ein, wie er sagt uniibersetzbares Wort — eine »ganzheitli-
che Entscheidungg, die in einer komplexen Situation versucht zu tun,
was konkret »paSt«, »angemessen und billig« ist (LidF 185). Er nennt
sie auch »das lebendige Empfinden dafiir, welches Gesetz in welcher
Form und in welchem Mafle in einem konkreten Fall angewendet
werden kann und muf3, damit wirklich das allgemeine Ziel des Ge-
setzes erreicht wird — die Bekdmpfung des Bosen in der Welt —, oder
genauer, welcher sittliche Akt, welche konkrete sittliche Entschei-
dung und Handlung unter den gegebenen konkreten Bedingungen
diesem allgemeinen Ziel des Gesetzes entspricht« (LidF 192). Denn
nicht die »buchstédbliche Einhaltung des Sittengesetzes«, bei der die
»konkreten Nite des realen Lebens« iibersehen werden kénnen, ga-
rantiert »die wirklich richtige sittliche Entscheidung«, sondern »nur
die Liebe, deren Forderungen immer konkret sind«. Wenn sittliche
Forderungen zueinander in Widerspruch treten, kann das Dilemma
nicht mittels einer »rational utilitaristischen Berechnung« des Nut-
zens und Nachteils der jeweiligen Alternativen geldst werden. »Von
der richtigen sittlichen Entscheidung kann man nur eines sagen: Sie
ist so beschaffen, daf3, wenn wir die ganze Fiille der konkreten Lage,
die ganze konkrete Bedeutung und alle Folgen unseres Tuns in Be-
tracht gezogen haben, wir eben so und nicht anders handeln miissen,
damit sie — ungeachtet der Unvollkommenheit und Siindigkeit unse-
res Tuns — in hochstem Mafle unserer Pflicht gegeniiber uns und
unseren Nichsten — dem Gefiihl der Verantwortung im Dienst an
Gott und den Menschen — gentigt« (LidF 185).

5. Die Unvermeidbarkeit der Siinde. Die Einddmmung des
Bosen

Frank hatte bei seinen Erwigungen zur Auflésung eines sittlichen
Dilemmas den radikalen Pazifismus der Tolstojaner vor Augen. An-
la8 dazu hatte L. Tolstoi mit seinem Essay gegeben »Widerstehe dem
Bosen nicht mit Gewalt«, in dem er sich auf das Wort Jesu berief
»Leistet dem, der euch etwas Boses antut, keinen Widerstand, son-

3 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch V, Kap. 14. 1137.

170

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unvermeidbarkeit der Siinde. Die Eindimmung des B&sen

dern wenn dich einer auf die rechte Wange schldgt, dann halt ihm
auch die andere hin« (Mt 5:39). Die Tolstojaner forderten daraufhin,
im gesellschaftlichen Verkehr auf alle ZwangsmafSnahmen zu ver-
zichten und sich auf Ermahnungen zu beschrinken, weil sie allein
der Liebe und der Achtung vor dem freien Wesen des Menschen ent-
sprechen. Zumal den bewaffneten Militir- und Polizeieinsatz lehnten
sie mit Berufung auf die Bergpredigt strikt ab.

Frank hat sich die Auseinandersetzung mit dem Pazifismus, der
auch nach dem Zweiten Weltkrieg gerade in christlich gesinnten
Kreisen in Westeuropa verbreitet war, nicht leicht gemacht. In der
nach Kriegsende iiberarbeiteten Schrift Das Licht in der Finsternis
sind ihr lange Abschnitte gewidmet. Den Pazifisten gesteht er zu,
daf3 das Gebot des Dekalogs »Du sollst nicht toten« universal gilt.
Darum ist »jeder, der getotet hat, ein Siinder — selbst wenn diese
Tétung aus den uneigenniitzigsten Motiven, aus dem Gefiihl der
Néchstenliebe [...] begangen wird. Auch der Soldat, der den Feind
im gerechtesten Verteidigungskrieg totet, [...] muf3 sich als Siinder
erkennen« (LidF 182). Die T6tung eines Menschen, auch in Notwehr
oder zu Verhinderung eines Verbrechens bleibt eine »schwere Stin-
de« (LidF 181).

Das Dilemma ergibt sich daraus, daf3 auch das Unterlassen einer
angemessenen Verteidigung bei drohender Kriegsgefahr oder gegen-
Uber einem gewalttitigen Verbrecher siindhaft ist, weil es gegen das
Gebot der Nichstenliebe verstoft. In dem Dilemma, sich entweder
gegen das Gebot der Nichstenliebe zu versiindigen, indem man die
Hilfe in der Gefahr unterldfSt, oder zu siindigen, indem man durch
die T6tung des Angreifers oder Verbrechers das Sittengesetz verletzt,
ist der Ausweg zu wihlen, »der am wenigsten von Siindigkeit be-
lastet ist oder im grofitmoglichen Mafle den Forderungen der mora-
lischen Pflicht gentigt« (ebd. 184). Der Christ steht also vor der Auf-
gabe abzuwigen, welche Siinde grofer ist: »die Siinde, die mit dem
aktiven Widerstand gegen das Bose verbunden ist«, also die Siinde
der Gewaltanwendung aus Néchstenliebe, oder »die Siinde der Un-
tatigkeit«.

Franks Formulierung lif8t keinen Zweifel an seiner Uberzeu-
gung, daf3 es Situationen geben konne, in denen die Verantwortung
fiir den Néchsten und der von der Liebe geleitete »sittliche Takt«
keine andere Wahl lassen, als »Zuflucht zu den weltlichen Mitteln
des Kampfes zu nehmen, die unvermeidlich mit Siinde belastet sind,
d.h. einen Weg zu betreten [...], der vom Weg der inneren geistigen

171

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

Vervollkommnung abweicht«. Gerade »die christliche Pflicht« notigt
uns, sagt Frank den Pazifisten, »eher eine Stinde auf unser Gewissen
zu nehmen, anstatt mit Riicksicht auf unsere personliche Reinheit
und Heiligkeit durch Untitigkeit schuldig am Triumph des Bosen in
der Welt zu werden« (LidF 181; Ubersetzung geindert). Daf3 es iiber-
haupt zu diesem Dilemma kommen kann, hat seinen Grund darin,
daf} die Welt, in der wir handeln miissen, »eine noch unerlgste und
deshalb mit Siinde belastete Welt« ist (LidF 181).

Mit den aus seiner Sicht ganz irrigen pazifistischen und anarchi-
stischen Folgerungen aus der Bergpredigt hat Frank sich wiederholt
auseinandergesetzt. Er hilt ihnen entgegen, daf3 schon das Sittenge-
setz und nicht erst die staatliche Ordnungsgewalt die freie Selbstver-
fiigung einschrinkt, diese also nicht als absolut verstanden werden
kann. Er gesteht den Tolstojanern allerdings zu, daf$ das Gesetz, wel-
che Form es auch hat, ein Tribut an den bésen Willen des Menschen
und damit an die Stinde ist. Wer das Gesetz und seine Sanktions-
gewalt zur Bekimpfung des Bosen einsetzt, erkennt eben dadurch
dessen Macht an und unterwirft sich ihr. Zwang jeder Art ist in der
Tat, wie Frank nachdriicklich betont, véllig ungeeignet, das Bose im
Herzen eines Menschen zu tilgen. Daf3 die mit den Gesetzen verbun-
dene Notigung dennoch moralisch berechtigt und unverzichtbar ist,
macht die »Antinomie« und »Tragik« der menschlichen Situation
aus. Diese Tragik macht es unvermeidlich, im Kampf gegen das Bose,
zu Mafinahmen zu greifen, die objektiv siindhaft sind, und diese
Siinde »auf seine Seele zu nehmen« (GGG 189).

Da Frank an der uneingeschrankten Geltung des Tétungsverbots
festhilt, kann er dem Vorwurf entgegentreten, der gute Zweck der
Nichstenliebe heilige bei ihm das unheilige Mittel der Gewalt-
anwendung. Davon kann, wie Frank ausfiihrt, keine Rede sein. Das
Prinzip »Der Zweck heiligt die Mittel« ist als unsittlich zuriickzu-
weisen, »weil es die Heiligkeit des Guten relativiert und den un-
bedingten Gehorsam gegeniiber der moralischen Pflicht durch eine
rational-utilitaristische, gleichsam wirtschaftliche Berechnung der
moralischen Vor- und Nachteile ersetzt« — nicht aber, weil es unter
bestimmten Umstidnden eine Handlung zulaf3t, die bose ist. Wo ein
Verbrecher einen Unschuldigen angreift und ein Helfer den Angrei-
fer in Notwehr totet, geht es nicht um die absolute Rechtfertigung
einer stindhaften Tat (das gilt, wie Frank eigens bemerkt, selbstver-
stindlich auch fiir den Verteidigungskrieg). Vielmehr wird hier ein
Mensch »gegen seinen Willen vor die tragische Notwendigkeit ge-

172

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

stellt, die moralische Reinheit einer einzelnen Handlung auf Grund
der Forderung der Néchstenliebe zu opfern«. Wer in diese tragische
Situation gestellt ist, weifs um die Siindhaftigkeit seines Tuns, weifs
aber auch, dafy Untitigkeit eine noch groflere Siinde wire. Seine
Handlung dringt sich ihm »ungeachtet ihrer Siindhaftigkeit« als
»einzig moralisch verpflichtende« Losung auf (LidF 184).

Der Maf3stab, an dem die sittliche Gutheit einer Handlung zu
messen ist, ist darum »nicht ihre Reinheit oder Siindenlosigkeit, son-
dern nur ihre Notwendigkeit fiir die moglichst effiziente Bewahrung
der Welt vor dem Bésen [dlja naibolee effektivnogo ograzdanija mi-
ra ot zla]« (LidF 183). Sittlich gerechtfertigt sind solche Handlungen,
welche die Gerechtigkeit fordern; — daf3 diese nicht in einem nur par-
tikuldren Nutzen bestehen kann, sondern allumfassend zu verstehen
ist, geht hinreichend deutlich aus der Ontologie der All-Einheit her-
VOL.

6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

Frank nennt es »ein unerschiitterliches Axiom des christlichen Ge-
wissens«, daf3 jeder Mensch nicht nur fiir das von ihm selber ver-
ursachte Bose, sondern »auch fiir das in der Welt herrschende Bose,
dem er sich nicht widersetzt, verantwortlich ist« (LidF 176). Durch
dieses Axiom unterscheidet sich die christliche Moral von der biirger-
lichen Rechtsordnung, derzufolge allein der Titer fiir seine Tat ver-
antwortlich ist. Daf8 Verantwortung iiber das eigene Tun hinausrei-
chen kann, erleben wir, wo die menschliche Beziehung nicht vom
Recht, sondern von der Liebe bestimmt ist. So fragen sich Eltern,
was sie in ihrer Erziehung schuldhaft versdumt haben, wenn ihre
Kinder Béses tun. In einer Ehe »macht jeder der Partner sich selbst
fiir jede Ungerechtigkeit verantwortlich, die in der Beziehung unter-
lauft, sogar dort, wo die unmittelbare Schuld beim anderen liegt; er
fragt sich, welche seiner eigenen Siinden, welches Versiumnis jenes
Bose verursacht hat, das sich in die Seele des Partners eingeschlichen
hat«. Weil die Liebe zum Nichsten die oberste Pflicht des Christen
ist, »erkennt er sich als mittelbar fiir jedes Ubel, jedes Leid und jede
Not in der Welt verantwortlich [...]. Denn jedes Ubel oder Ungliick
versteht er als Ergebnis seines Versaiumnisses in der Erfillung der
Pflicht der Liebe«. Ebenso trigt fiir das Unrecht, das im 6ffentlichen
Leben geschieht, jeder eine gewisse Verantwortung, auch wer nicht

173

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

unmittelbar daran beteiligt ist: »Wir sagen uns: >Ich mufite das vor-
aussehen und ihm beizeiten entgegenwirken; und wenn das nicht
geschehen ist, dann ist am Bosen, das von anderen begangen wurde,
auch meine Nachlissigkeit schuld; meine Unaufmerksamkeit gegen-
tiber dem, was von anderen Menschen getan wird, ist ein Mangel an
tatiger Liebe zu den Nachsten oder der Sorge um sie«. »Das christli-
che BewufStsein gibt diesem Prinzip der Verantwortung jedes einzel-
nen fiir das weltliche Ubel eine allgemeine, grundsitzliche und uni-
versale Begriindung. Denn hier ist die Pflicht zur Liebe und zur
Verantwortung fiir andere nicht einfach eine moralische Vorschrift
oder ein moralisches Gefiihl, sie griindet vielmehr in der Wahrneh-
mung der inneren urspriinglich organischen All-Einheit des all-
menschlichen Lebens« (LidF 177). Frank nennt es eine »iiberaus we-
sentliche Schluf3folgerung«, daf3 jeder Mensch, also auch jener, der
sich ernsthaft um sittliche Vollkommenheit bemiiht, »den dunklen
Kriften dieser Welt unterworfen« ist, so daf3 auch in ihm »die uni-
versale Siindhaftigkeit der Welt« zur Wirkung gelangt (LidF 173f;
178). Die geistige Schicksalsgemeinschaft wirkt sich selbstverstind-
lich auch in positiver Hinsicht aus: Das stille Gebet eines Einsiedlers
hat, »all unseren naturalistischen Vorstellungen zum Trotz«, eine
heilsame Wirkung fiir alle anderen Menschen. Die Uberzeugung,
dafl alle Menschen zu einer universalen »Schicksalsgemeinschaft«
verbunden sind, so dafy an der Schuld des einen auch die anderen
teilhaben, findet sich auch in zahlreichen Zeugnissen der klassischen
russischen Literatur.*

Der ontologisch begriindete »Zusammenhang der ganzen Welt,
die Einheit ihres Schicksals«, hat weitreichende theologische Kon-
sequenzen, auf die noch niher einzugehen ist. Frank sieht in ihm
»letzten Endes die einzige Bedingung, unter der — entgegen der ver-
breiteten individualistischen Anschauung — die erlosende, siihnende
Kraft von Christi Offenbarung und Tat fiir uns tiberhaupt denkbar
ist«. Was fiir die Tat Christi gilt, gilt auf andere Weise fiir jeden

+ F Dostojewski 183t in seinem Roman »Die Briider Karamasow« den todkranken Mar-
kell sprechen: »Ja, und ich sage dir, Miitterchen, ein jeder von uns ist vor allen an allem
schuldig. [...] Ich weif3 nicht, wie ich es dir erkldren soll, aber ich fiihle es bis zur Qual«.
Ahnlich erkennt sich auch der Richter, der den Mérder des alten Karamasow verurteilen
soll, am Mord, obwohl er nichts mit ihm zu tun hat, mitschuldig. In I. Turgenews Ro-
man »Das Adelsnest« ist die junge Lisa bereit, »fiir unsere Siinden, an denen sie aktuell
keinen Anteil hat, Bufle zu tun.

174

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

Menschen: Jeder hat »durch seine ureigene Verbindung mit allen an-
deren Menschen, durch seine Teilhabe an der All-Einheit des Welt-
seins notwendig teil an der gemeinsamen, kosmischen Tat der Er-
l6sung«. Aus der idealen Einheit aller folgt weiter, daf3 die endgiiltige
Erlosung nur einer einzelnen Seele undenkbar ist, solange eine ande-
re krank ist oder untergeht. »Denn unabhangig davon, welches Glied
von der Krankheit betroffen ist, wire dies ein Zustand, der den Or-
ganismus als ganzen in Mitleidenschaft zoge«. Und er zitiert den
Apostel Paulus, daf3 »alle Glieder mitleiden, wenn ein Glied leidet,
und sich alle mit ihm freuen, wenn ein Glied geehrt wird« (1. Kor.
12:26. LidF 173-175. Zur geistigen Einheit s. auch Kap. XIII tiber die
Kirche).

7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der
Welt

Das sittliche Leben hat, wie gezeigt wurde, zwei Seiten: Es besteht in
der Ubereinstimmung mit dem immanenten Heiligen, aber auch im
Gehorsam gegentiber der vom transzendenten Sittengesetz auferleg-
ten Pflicht. Damit das Heilige im Menschen wachsen kann, muf3 die-
ser sich ihm in voller Freiheit 6ffnen. »Denn die wahrhaft erlosenden
und gnadenreichen Krifte wirken nur durch das Element der Frei-
heit, durch das spontane Erwachen der tiefen Krifte des mensch-
lichen Geistes, die jenen bereitwillig entgegenkommen«. Jeder
Zwang — selbst die Notigung durch die vom Sittengesetz auferlegte
Pflicht — schrinkt die Freiheit der Zustimmung zur »Wahrheit« ein
(GGdG 1881).

Die Welt vom Bosen zu befreien liegt ausschlieflich in der
Macht der »hochsten Gnadenkrifte«, die der Mensch nur »beglei-
ten« kann, indem er durch seine Liebe bewirkt, daf3 auch der andere
Mensch sich ihnen 6ffnet und sie in sich wirken lalt. Die Welt — zu
ihren Mitteln gehort auch das Sittengesetz — kann sich nicht selbst
vom Bosen befreien. Der christliche Realismus muf3 deshalb, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis mit grolem Nachdruck betont,
zwischen der Ausrottung des Bosen und seiner Eindimmung unter-
scheiden. Zum letzten gehort der Einsatz fiir das Wohl des Nach-
sten, der auch Gewaltmittel bis hin zur Totung eines Verbrechers
einschliefen kann. Denn als empirische Kraft ist die Gnade ohn-
maichtig — so wie das Licht des Logos, das in der Finsternis leuchtet,

175

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

diese aber bis zum Ende der Welt nicht tiberwinden kann (vgl. LidF
1791).

Franks Annahme einer um der Liebe zum Nichsten willen ge-
rechtfertigten »Siinde« enthalt zweifellos ein Problem. Frank sieht
die Losung in der Unterscheidung der Gebote des Sittengesetzes bzw.
des Naturrechts von den Geboten Christi; er kniipft dabei an einen
Gedanken des Apostels Paulus an. Der Sinn eines Gesetzes besteht in
der »Disziplinierung, Lenkung und Ziigelung des menschlichen Wil-
lens«. Es verlangt oder normiert bestimmte Handlungen, damit das
Leben nicht im Chaos versinkt. Das gilt auch fiir das Vierte Gebot des
Dekalogs, das dazu auffordert, seinen Vater und seine Mutter zu eh-
ren; denn auch dieses Gebot ist auf ein bestimmtes Tun gerichtet.
Anders die Gebote Christi, wie sie etwa im Gebot der Gottes- und
Nichstenliebe und in der Bergpredigt zum Ausdruck kommen. Sie
lenken das sittliche Leben »als erlosende und rettende Gnadex, die
dem Menschen »im Akt des Glaubens gegeben und deshalb frei ver-
wirklicht wird«. Wo die immanente Gnade zur Wirkung kommt, er-
halt das sittliche Leben einen neuen Charakter: Es wird nicht mehr
von der Sorge um die korrekte Erfiillung des Gesetzes beherrscht,
sondern geschieht im Vertrauen auf die befreiende Gnade und in
ihrer Kraft. Die mit Hilfe der Gnade zu erfiillenden Gebote Christi
haben einen anderen Sinn und deshalb auch ein anderes Objekt. Sie
gebieten oder verbieten keine bestimmten Handlungen und fordern
nicht die Erfiillung bestimmter Pflichten, sondern richten sich auf
»die innere geistige Ordnung des Menschen, aus der die Handlungen
hervorgehen — die ihr aber dennoch nie ganz adiquat sind«. Die Gna-
de ist darauf gerichtet, »so zu sein, wie man sein muf, um >durch das
Tor, das zum Leben fiihrt« zu gelangen« (vgl. Mt 7:14). Die Gnade
macht nicht im Sinne des »Gesetzesgehorsams« gerecht, wie Frank
mit Paulus sagt; vielmehr heilt sie das sittlich kranke Sein des Men-
schen, so dafd er in das Reich Gottes eingehen kann und »vollkom-
men« wird, wie es auch sein »himmlischer Vater« ist (vgl. Mt 5:48;
LidF 1881,

So gelangt Frank zu der Folgerung: An sich gibt es tiberhaupt
keine Handlungen, die als solche im strengen Sinn des Wortes
schristlich« zu nennen wiren; »sie sind dies nur in dem Maf3, in
dem sie wahres christliches Sein zum Ausdruck bringen« (LidF 190).
Das christliche Lebens als solches besteht in der »nicht sichtbaren
Aktivitit einer inneren Ordnung, die auf das Erreichen, das Bewah-
ren und die maximale Fiille des Seins in Gott abzielt«. Alles Tun,

176

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

seien es duflere Handlungen oder eine innere Gesinnung, »sind nur
Ausdruck und Hinweis — und zwar ein inadiquater — auf das Sein als
Sein in Gott«. Zwar kann in der »Welt«, die noch nicht von der Gna-
de durchdrungen ist, unter gewissen Umstinden der »sittliche Takt«
eine Handlung nahelegen, die dem Sittengesetz widerspricht; auf der
Ebene der Gnade aber, die wesentlich »die Ordnung des geistigen
Seins des Menschen« betrifft, kann es keine Situation geben, die ver-
langen konnte, dieses Sein zu verletzen. Das Gebot »Liebe deinen
Néchsten wie dich selbst«, welches die Ordnung des christlichen
Seins zum Inhalt hat, gilt absolut und verbietet ohne Einschriankung,
den Mitmenschen zu hassen — gerade auch in den Situationen, die es
zur Pflicht machen, »die Normen des Naturrechts, d.h. die Hand-
lungsnormen zu iibertreten« und gegebenenfalls einen Angreifer in
der Notwehr zu téten (LidF 1921.).

Frank weif3 sehr wohl, dafs es letztlich nicht die der Gerechtig-
keit geschuldete dufsere Gewaltanwendung ist, die das menschliche
Zusammenleben am nachhaltigsten zerstdrt, mag sie auch vom be-
straften Ubeltiter als grausam empfunden werden; vielmehr ist es
der »Geist des Hasses«. Ein konkretes Beispiel bietet der Zusammen-
hang zwischen den beiden Weltkriegen im 20. Jahrhundert: »Die
Menschheit hitte sich lingst und verhéltnismifig leicht von den Zer-
storungen des Krieges von 1914-1918 erholt, wenn der in dieser Zeit
angesammelte Geist des Hasses, der Erbitterung und des Rachedur-
stes nicht das ganze 6konomische und politische Leben der folgenden
Jahrzehnte vergiftet hitte. Die Frucht eben dieses haflerfiillten Gei-
stes war der soeben vergangene zweite, noch weitaus schrecklichere
Krieg, der die Drachensaat des Hasses und des Rachedurstes in noch
viel grofierem Umfang ausgesit hat« (LidF 194).

Auch fiir sein Beharren auf der uneingeschrinkten Geltung des
Sittengesetzes, das ihn jeden VerstofS gegen das Totungsverbot als
»schwere Siindhaftigkeit« verurteilen laf3t, sieht Frank sich durch
die Erfahrung bestitigt. Denn sie zeigt, daf3 die Gewalt den verrohen
148¢t, der sie anwendet, und eine Atmosphare schafft, in der die Ge-
walt zur Gewohnheit wird. Die Gewohnung an Handlungen, die vom
Naturrecht verurteilt werden, kann »die Seele verderben«, weil sie
die Feinfiihligkeit abstumpfen laf3t. Das gilt selbst dann, wenn die
Gewalt von der Pflicht gefordert wird. Die umstandslose Rechtferti-
gung der Gewalt im »gerechten Krieg« verwischt die Grenze zwi-
schen Gut und Bdse, so daf schliefSlich jedes Mittel als erlaubt gilt.
Die altkirchliche Praxis, die vom Soldaten fiir die von ihm — gleich

177

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a


https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

unter welchen Umstinden — begangenen Gewalttaten Reue und Bu-
e verlangt, hat, wie Frank bemerkt, einen tiefen Sinn (LidF 182)3.

Eine gewisse Nihe Franks zu Kant ist auch in diesem Zusam-
menhang nicht zu iibersehen. Zustimmend zitiert Frank Kants be-
rihmten Satz aus der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitteng,
dafl »iiberall nichts [...] zu denken moglich [ist], was ohne Ein-
schriankung fiir gut konnte gehalten werden, als allein ein guter Wil-
le«é (LidF 194). Dieser Satz, demzufolge die Gesinnung fiir die sitt-
liche Qualitit einer Handlung ausschlaggebend ist, fillt, wie Frank
bemerkt, »mit dem Sinn der christlichen Wahrheit zusammen« (nur
Kants Begriff »Willen« halt er fiir erklarungsbediirftig). Doch auch
der Unterschied zu Kant ist deutlich erkennbar. Kant kennt nach
Franks Urteil mit dem Sittengesetz nur die eine Seite des sittlichen
Lebens, nicht die im Menschen immanent wirkende Gnade. Er ge-
langt zu rigoristischen Konsequenzen, weil er von der »Gliickselig-
keit«, die er als Beweggrund des sittlichen Handelns unbedingt aus-
schlielen will, nicht die Liebe zum Mitmenschen unterscheidet (so
verurteilt Kant, der die aristotelische Epikie nicht kennt, in geradem
Gegensatz zur Frank jeden Verstof3 gegen das Sittengesetz, so auch
die Liige, die zur Rettung eines von Mord bedrohten Mitmenschen
geschieht).

8. Die Utopie der Selbsterlosung

Fataler als der Irrtum der »Tolstojaner, die als ethische Puristen das
Gesetz und seine Sanktionen ablehnen und zur Passivitdt angesichts
der Gewalt neigen, ist die Auffassung, mittels rigider gesetzgeberi-
scher Mafinahmen eine Heilung der sittlichen Unvollkommenheit
des Menschen erreichen zu konnen. In den Geistigen Grundlagen
der Gesellschaft aus der Zwischenkriegszeit der zwanziger Jahre
warnt Frank im Blick auf das kommunistische Projekt des »neuen
Menschen« und auf christliche Gruppen, die sich von ihm beein-
druckt zeigten, vor dem Bestreben, durch staatliche Machtmittel die
Menschen vom Bosen zu befreien. Diese Tendenz ist als theokrati-

5 Vgl. auch S. L. Frank: S nami Bog, in: Duchovnye osnovy obs¢estva. Moskau (Res-
publika) 1992, S. 336.

¢ 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Kant’s Werke, Band IV. Berlin
und Leipzig 1911, S. 393 (Frank zitiert ungenau auf Russisch).

178

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Utopie der Selbsterldsung

sche Versuchung auch die Versuchung der Kirche, namlich das Heili-
ge mit weltlichen Mitteln durchzusetzen. Frank erkennt sie bereits
bei den Taboriten, den Wiedertiufern, im calvinistischen Genf und
dann bei den Jakobinern in der Franzosischen Revolution.

Wo ein Machthaber gewaltsam die Menschen sittlich vervoll-
kommnen und humanisieren will, rechtfertigt er sein Vorgehen mit
einer Ideologie, meist in Gestalt einer Sozialutopie; er verlangt zu
diesem Zweck bedingungslosen Gehorsam gegeniiber seinen Geset-
zen und schrénkt so die sittliche Selbstbestimmung seiner Biirger ein
oder hebt sie sogar auf. Dieser Versuch muf scheitern. »Die >Welt«
muf3 zwar restlos in das gottmenschliche Sein eingehen und verklirt
von ihm auf genommen werden — doch kann und soll sie, da sie Welt
bleibt, dieses nicht in die engen Grenzen und entstellten Formen, die
ihr als solcher eigen sind, aufnehmen«. Wahres sittliches Bemiihen
muf3 versuchen, die Welt fiir das Heilige zu gewinnen und das Heili-
ge vor dem Eindringen der Welt zu bewahren (GGdG 203).

Nach dem Zweiten Weltkrieg hatte Frank in einer bemerkens-
werten Analyse nochmals den geistigen Zusammenhang untersucht,
der zwischen dem Bestreben, durch politisch-organisatorische Maf3-
nahmen die Gesellschaft vom Bosen zu befreien, und dem Abgleiten
in den Terror besteht. Mit dem Titel Die Hdresie des Utopismus bil-
dete diese Analyse ein Kapitel in Das Licht in der Finsternis, sie er-
schien dann etwas verandert als eigener Aufsatz 1946 in russischer
und 1954 in englischer Sprache.” Unmittelbar hatte Frank in seiner
Analyse die Menschenverachtung vor Augen, die der sowjetische So-
zialismus auf dem Wege zur klassenlosen Gesellschaft praktizierte.
Mit grofSer Klarsicht erkannte er aber ebenso, daf auch die »Damonie
des Nationalsozialismus und des Faschismus« die Menschen verfiih-
ren konnte, weil in diesen Bewegungen »der von Anfang an bose
Wille sich den Anschein einer messianischen Bewegung zur Rettung
der Welt gab«3.

Unter »Utopismus« versteht Frank nicht einfach den Versuch,
durch organisatorische Mafinahmen die Gesellschaft gerechter zu
machen; utopistisch ist vielmehr die Auffassung, das vollkommenere
Leben konne durch einen bestimmten organisatorischen Aufbau der
Gesellschaft und unter Verzicht auf miihsame erzieherische Appelle

7 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Novyj zurnal, 1946, 137-153. Nochmals abgedruckt
in: Po tu storonu pravogo i levogo. Pod red. V. S. Franka. Paris 1972, S. 83-106.
8 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Po tu storonu pravogo i levogo. Paris 1972, S. 88, 86.

179

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

an die freie Zustimmung der Biirger gleichsam automatisch erreicht
werden. Der Utopismus ist die Ideologie von Menschen, die meinen,
ein aufgeklirtes BewufStsein iiber die wahren Ursachen, welche das
vollkommene mitmenschliche Leben bisher verhindert haben, zu be-
sitzen. Sie glauben, dafl diese Ursachen »nicht innerhalb, sondern
auflerhalb des Menschenc, vor allem in den Mechanismen der beste-
henden gesellschaftlichen Ordnung liegen. Frank sieht in dem Glau-
ben, »die Welt durch den alles organisierenden autonomen Willen
des Menschen erlésen« zu konnen, »das typische Beispiel einer Hi-
resie«, namlich die »Entstellung einer religidsen Wahrheit«.

Gerade die kommunistische Sozialutopie setzt voraus, daf3 die
Menschen an sich gut sind und die sozialen Beziehungen nur durch
bose Umstinde verdorben sind. Sie glaubt, durch Enteignungen und
Planwirtschaft die Ubel beseitigen und die Gesellschaft befrieden zu
konnen. Damit die Befreiung von den Ubeln der Gesellschaft gelin-
gen konne, miissen alle ihre Glieder die von den Sozialingenieuren
erlassenen Gesetze konsequent befolgen. Da die mangelhaften Zu-
stinde trotz der ergriffenen MafSnahmen bestehen bleiben, miissen
Schuldige gefunden werden, welche die Ubelstinde zu verantworten
haben und die deshalb an ihrem verderblichen Tun zu hindern bzw.
zu ihrem Heil zu zwingen sind. Die Gesetze werden noch unnach-
sichtiger durchgefiihrt und konnen die Heilung der Gesellschaft doch
nicht erreichen. Da die Pramisse der Erlosungsutopie nicht in Frage
gestellt wird, miissen die Schuldigen, um der Gesundung der Gesell-
schaft willen, ausgerottet werden. Diesem Zweck diente in der So-
wjetunion die Parole von der »Verschirfung des Klassenkampfes«
und der Vernichtung des Klassenfeindes durch die so legitimierten
»Sduberungen«. Die Anmaflung zu wissen, was wahrhaft menschlich
ist, trifft im Utopismus mit der Verachtung der Freiheit und dem
Glauben an die befreiende Rolle der Gewalt zusammen; denn an den
freien Willen zu appellieren fiihrt nach der Meinung der Ideologen
nicht zur Besserung der menschlichen Gesellschaft.

Bereits der Apostel Paulus hat die »Haresie« der Selbsterlosung
entschieden zuriickgewiesen und ihm die christliche Hoffnung auf
Erlosung durch Gnade gegeniibergestellt. Wohl kann das Gesetz,
wie Paulus im Romerbrief ausfiihrt, das Bose duflerlich ziigeln und
ist deshalb unverzichtbar. Als Korrektiv der Siinde ist es aber auch
deren Korrelat. Es kann deshalb das Bose nicht prinzipiell iiberwin-
den und von ihm befreien. Das vermag nur die Gnade, deren Korrelat
die Freiheit ist. Das Gesetz aber ist der Widerpart von Freiheit und

180

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Utopie der Selbsterldsung

Gnade. Wo aus dem Gesetz die »Wahrheit« (das seinsgemifse Heilige
im Sinne Franks) geschwunden ist, wird es zum »gnadenlosen« In-
strument des Terrors.

Der utopistische Versuch, »mit menschlichen Kriften das Reich
Gottes auf Erden zu errichten«, mifachtet die Grenze, die der welt-
lichen Ordnungsmacht durch das Wort Jesu gesetzt ist: »Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist« (Lk 20:25). So
sehr damit die weltliche Macht in ihrer Selbstiandigkeit anerkannt ist,
so ist diese doch durch den Herrschaftsanspruch Gottes begrenzt und
relativiert. Frank macht damit nochmals auf die Zweiheit des Lebens
aufmerksam, die zum Grundbestand des Daseins gehort: Der Mensch
ist sowohl den Kriften dieser Welt unterworfen, aber er besitzt auch
ein freies Sein in Gott. Weder kann das Reich des Kaisers das Reich
Gottes verschlingen, noch kénnen, solange die Welt besteht, die
Krifte der Gnade die Welt in das Gottesreich verwandeln. Der Ver-
such, die Welt insgesamt zur Kirche Christi zu machen, wiirde un-
ausweichlich zur Verweltlichung der Kirche fithren und das »Salz der
Erde« wiirde seine Kraft verlieren zu salzen. Diese Grenzziehung ist
den weltlich-rational denkenden Staatslehrern, den »Griechen« und
»Romern«, unverstindlich und eine »Torheit« — »fiir das leiden-
schaftliche und nur die eine Seinsebene kennende Denken der Juden«
aber ist sie ein »Argernis« (wie Frank in Anspielung auf den Ersten
Brief des Paulus an die Korinther, 1:23, sagt). Der Versuch, die Gren-
ze zwischen der Welt und dem Heiligen zu verwischen oder aufzuhe-
ben, ist im Grund »eine judaisierende Entstellung«? der christlichen
Offenbarung, fiir welche das Gottesreich »nicht von dieser Welt« ist.
»Sie ist als solche die Reaktion auf das >Argernis¢, welche die Offen-
barung fiir >Juden< immer bleibt, d. h. fiir Menschen, fiir die das Maf3
der Wahrheit in ihrer Niitzlichkeit besteht, die den eigenen Augen
sichtbar, klar und in ihrem Leben verkorpert ist. Der Zugang zum
Reich Gottes, der den Menschen durch Christus eréffnet wurde, wird
hier, kurz gesagt, als politisches Programm verstanden, um das mes-
sianische Gottesreich auf Erden zu verwirklichen« (LidF 140; 142).

Schon in Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
in den utopistischen Bestrebungen in neuem Gewand die Wiederkehr
der pharisiischen Uberzeugung erkannt, das Heil durch strikte Un-

9 Die Wortform »judaisierende Entstellung« [iudaizirujuscie] hat in der russischen Kir-
chengeschichte ein gewisses Vorbild. Im 15. Jahrhundert war in Nowgorod eine ratio-
nalistisch denkende christliche Haresie entstanden, die von ihren orthodoxen Gegnern
Judaisierende [Zidovstvujustie] genannt wurden.

181

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

terordnung unter das Gesetz gewinnen zu konnen: »Jeder Glaube an
den absoluten und heiligen Charakter irgendwelcher Prinzipien und
Formen des dufderen, empirischen gesellschaftlichen Lebens, jeder
Versuch, durch duflere Mafinahmen und gesellschaftliche Reformen
das >Reich Gottes auf Erdenc« zu errichten, enthilt in sich die geistige
Krankheit des Pharisdismus und macht in dem Maf3, in dem er ver-
wirklicht wird, das ihm eigene sittliche Bose offenkundig — seine Un-
menschlichkeit, seine Herzlosigkeit, seinen todlichen Formalismus«
(GGdG 203).

Wenige Jahre bevor Frank seine Sozialphilosophie abfafite, hatte
der marxistische Philosoph Georg Lukacs, damals fiir kurze Zeit
Volkskommissar in der ungarischen Raterepublik, die Frage gestellt,
ob das Ziel, »die Menschheit von der Ausbeutung zu befreien«, auch
die Anwendung terroristischer Mittel und die physische Vernichtung
des Klassenfeindes rechtfertige. Lukdcs hatte diese Frage bejaht: Der
Revolutionir darf um des guten Zweckes willen sich subjektiv schul-
dig machen und muf akzeptieren, dafs er folglich auch unter seinem
subjektiven Schuldgefiihl leidet.1® Frank erwihnt diese brisante Dis-
kussion nicht; die Gedanken iiber »Gnade und Gesetz«, die er in den
Geistigen Grundlagen der Gesellschaft entwickelt, enthalten jedoch
eine Stellungnahme. Der Staat darf und muf3, um das Bose »zu bin-
digen«, mittels seiner Gesetze in das gesellschaftliche Leben regelnd
eingreifen. Dabei kann es, wie Frank erkennt, zu »tragischen Kon-
flikten« kommen, denen das Individuum nicht ausweichen darf.
Denn das Gesetz »widerspricht an sich dem Ideal der auf Freiheit
und Liebe gegriindeten wesenhaften Sittlichkeit und bezeugt die
stindhafte Schwiiche des Menschen« (GGdG 187-190). Der Unter-
schied der Position Franks zu jener des Marxisten Lukacs ist offen-
sichtlich. Anders als dieser wufte Frank, daf3 das sittliche Gute und so
auch die Gerechtigkeit allein durch freie Zustimmung verwirklicht
werden kann. Darum ist die Gewaltanwendung fiir ihn nicht schon
gerechtfertigt, um Gerechtigkeit durchzusetzen, sondern nur um ak-
tuelles Unrecht zu verhiiten.

10 Vgl. G. Lukécs: Taktik und Ethik, Politische Aufsitze I, 1918-1920, hg. v. J. Kammler
und F. Benseler. Darmstadt-Neuwied 1975. Dazu Agnes Heller, in: R. Dannemann (Hg.):
Georg Lukdcs. Jenseits der Polemiken. Beitrdge zur Rekonstruktion seiner Philosophie.
Frankfurt 1986.

182

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christlicher Optimismus
9. Christlicher Optimismus

Sowohl die eigene Lebenserfahrung als auch das neuplatonische Den-
ken hitten Frank veranlassen konnen, das » Dunkel« in der Welt fiir so
machtig zu halten, dafd der Kampf mit dem »Licht« ewig unentschie-
den bleiben muf3. Dennoch ist sein Urteil tiber die »Welt« von einem
mit empirischen Maf3stiben nicht zu begreifenden Optimismus be-
stimmt: »An und fiir sich, in ihrer urspriinglichen inneren Beschaf-
fenheit, ist sie nicht Finsternis. Als Schopfung des gottlichen Lichts,
das vom Logos herriihrt und von dieser Herkunft geprigt ist, verbirgt
sie in ihren Tiefen das Prinzip des Lichts«. Die »Welt« ist zwar von der
Finsternis des Bosen durchdrungen, sie ist nach dem Johannesevan-
gelium sogar das Symbol dieser Finsternis; aus derselben Quelle aber
weifd Frank auch, daf die Welt »das Gefaf3s und Material ist, in dem der
Logos sich inkarnierte«. Sie ist, wenngleich auf andere Weise als die
individuelle Person, »Bild und Gleichnis Gottes«, denn sonst wire es
nicht méglich, in ihr »Gottes unsichtbare Wirklichkeit« wahrzuneh-
men, wie es im Romerbrief heifst (vgl. Rom.1:20).

Weil trotz des Siindenfalls der »positive und heilige Urgrund«
nach wie vor in der Welt présent ist, ist es geboten, die Autoritét des
Naturrechts »als das normierende Prinzip des weltlichen und
menschlichen Lebens anzuerkennen«. Entschieden widerspricht
Frank der bei einigen protestantischen Theologen anzutreffenden
Auffassung, das naturrechtliche Denkens sei ein Relikt des Heiden-
tums und in der christlichen Religion der Gnade ein Fremdkorper. Im
Naturrecht kommen vielmehr zwei einander widerstreitende Prinzi-
pien wie in einem Kompromifd zusammen: »die Heiligkeit des Men-
schen in seinem ontologischen Urgrund wie auch seine Siindhaftig-
keit und Unvollkommenheit in seiner empirischen Beschaffenheit«
(vgl. LidF 231).

Nicht Riickzug von der Welt mit der Begriindung, die eigene
Heiligkeit zu bewahren, sondern titige Zuwendung, sogar »Liebe
zur Welt« ist gefordert: »Die Zuriickweisung der Welt als Sphire
der Finsternis muf3 mit der Liebe zum heiligen ersterschaffenen We-
sen der Welt einhergehen, in dem die Welt das Licht des Logos, das
sie geschaffen hat, reflektiert«. Diese theologisch-ontologisch be-
griindete Anerkennung der wesentlich unversehrten urspriinglichen
Natur der Schopfung ist sowohl die Bedingung dafiir, den Begriff der
Kirche (wie Frank ihn konzipiert) denken zu kénnen, als auch die
Voraussetzung fiir das Gebot der Néchstenliebe (LidF 243-245).

183

- am 24.01.2026, 08:13:1 /de/a



https://doi.org/10.5771/9783495860311-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Sein ist Wille und Wert
	2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam
	3. Sittliche und rechtliche Normen
	4. Vernunft und sittlicher Takt
	5. Die Unvermeidbarkeit der Sünde. Die Eindämmung des Bösen
	6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen
	7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt
	8. Die Utopie der Selbsterlösung
	9. Christlicher Optimismus

