
3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 

DIE folgenden Abschnitte dienen der Klärung metatheoretischer Fragen zu 
Status, Reichweite und Leistungsfähigkeit der Weltlagertheorie. Zunächst 

bestimme ich, welcher philosophischen Disziplin sie sich zuordnen lässt und 
um welche Art Theorie es sich handelt. Mit Rekurs auf und in Abgrenzung zur 
>>klassischen« soziologischen Modemisierungstheorie oder, wie Zygmunt Bauman 
formuliert, zur »Soziologische[n] Orthodoxie«, 1 schlage ich vor, Günther Anders, 
Hannah Arendt und Hans Jonas als Ausgangspunkt einer künftig noch weiter zu 
entwickelnden Modemisierungsphilosophie zu begreifen (Kapitel 11.3.1). Abschlie­
ßend arbeite ich heraus, was das spezifische, kritische, das heißt in diesem Fall 
auch normative Potenzial der hier vorgelegten modemisierungsphilosophischen 
Weltlagertheorie ausmacht (Kapitel 11.3.2). Dabei gehe ich erneut auf Zygmunt 
Bauman und außerdem auf Giorgio Agamben ein, deren einschlägige Arbeiten 
zur sozialwissenschaftliehen Relevanz der Shoah und zum Ausnahmezustand sich 
in großer inhaltlicher Nähe zur Weltlagertheorie bewegen, in wichtigen Punkten 
jedoch von ihr abweichen. 

3.1 Modernisierungstheorie revisited 

Die Weltlagertheorie, im vorigen Kapitel auf der Grundlage der Schlüsselpositio­
nen Günther Anders', Hannah Arendts und Hans Jonas' umrissen, integriert eine 
Reihe philosophischer Teildisziplinen von der Ontologie bis zur Technikphilo­
sophie. Wollte man sie einer der akademischen Disziplinen zuordnen, käme am 
ehesten die gleichermaßen weite wie schwer umgrenzbare Großabteilung der 
Gesellschafts- und Sozialphilosophie infrage, die in manchen Augen längst »den 
Status einer sektoriellen Subdisziplin der Philosophie verlassen« und sich an die 
Stelle einer prima philosophia der Modeme gesetzt hat. 2 Unter ihrem breiten Dach 
ließen sich Anders, Arendt und Jonas bereits für sich genommen versammeln. 
Zwar ist insbesondere Arendt im Gegensatz zu vielen Vertretern der Sozialphilo­
sophie keineswegs an den grundlegenden Gesetzmäßigkeiten des sozialen Lebens 
oder der Sozialwissenschaften interessiert. Aber sowohl sie als auch Anders und 
Jonas verfolgen bei allen, ihren jeweiligen Anthropologien und Ontologien ge­
schuldeten, Unterschieden methodisch ein empirisch gehaltvolles, interpretatives, 
hermeneutisches Programm, das Detlev Horster als Modus operandi der Sozi-

Bauman 2003: 249. 
2 Roesler 1995: 1226. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408 Die Weft als Vernichtungslager 

alphilosophie bestimmt.3 Des Weiteren unterstellt, die Sozialphilosophie greife 
>>das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft und die sich daraus ergebenden 
Probleme [auf]; wobei der Maßstab dafür, was ein Problem ist, die gesamtge­
sellschaftliche Ordnung ist<<,4 erfüllen Anders, Arendt und Jonas auf vielfältige 
Weise zahlreiche inhaltliche Zugehörigkeitskriterien. Erinnert sei nur an Günther 
Anders' und Hannah Arendts Gesellschaftstheorie oder Hans Jonas' Technik­
philosophie, die allesamt mit philosophischen Mitteln auf Erschütterungen der 
gesamtgesellschaftlichen Ordnung, sei es ökonomischer und politischer, sei es 
technologischer Natur, reagieren. 

Noch eindeutiger fällt die Klassifikation aus, wenn man unter Sozialphilosophie 
wie Jürgen Ritsert eine philosophia practica universalis im Sinne Kants versteht, 
die Motive der Rechtsphilosophie, der Staats- und Gesellschaftstheorie, der Ethik 
und der Ökonomie umfasst und sich mit »Fragen des menschlichen Zusammenle­
bens überhaupt<< beschäftigt. Die so umrissene Disziplin bemüht sich laut Ritsert 
»Gegensätze und Verbindungen verschiedener Bereiche des gesellschaftlichen Lebens­
vom alltäglichen Handel und Wandel bis zu allgemeinsten Merkmalen der res publica 
und vernünftigen Prinzipien ihrer Gesamtordnung- zu erfassen.<<5 Durch die implizite 
Frage nach dem guten Leben und dessen Rahmenbedingungen, die auch Anders, 
Arendt und Jonas mehr oder weniger ausdrücklich formulieren, wird aus der 
Sozialphilosophie schließlich eine kritische Theorie der Gesellschaft. Kritisch 
in diesem allgemeinen Sinn ist sowohl die philosophische Dreieckskonstellati­
on als auch die darauf fußende Weltlagertheorie zu nennen. Letztere entwirft 
eine Dystopie des schlechterdings nicht mehr möglichen guten Lebens, mit dem 
impliziten Anspruch, diese niemals Realität werden zu lassen. 

Kritische Theorie? 
Doch lässt sich die Weltlagertheorie, deren disziplinärer Charakter ausgehend von 
Anders, Arendt und Jonas zu erhellen ist, auch in eine Linie mit der Kritischen 
Theorie der Gesellschaft bringen? Auf die frappante Koinzidenz der Zeitdiagno­
sen, ja das bisweilen regelrechte Symphilosophieren von Günther Anders und 
Theodor W. Adorno ist in der Literatur, wenn auch nicht umfassend, so doch 
bereits mehrfach hingewiesen worden,6 ebenso auf die inhaltliche Nähe beispiels­
weise zu Brecht oder Marcuse7 und der bisweilen bis in einzelne Formulierungen 
hineinreichenden Anverwandlung Marxscher Gedankenfiguren, augenfällig in 
der Rede von der Technik als Subjekt der Geschichte. Es ist daher nicht vermes­
sen, Günther Anders trotz seiner anti-orthodoxen Technikphilosophie und der 
Ablehnung, die ihm aus dem Kreis um Horkheimer und Adorno entgegenschlug, 
als Associe der Kritischen Theorie oder gleichsam einen Kritischen Theoretiker 
aupres de la lettre zu bezeichnen. 

3 Vgl. Horster 2005: 12f. 
4 Ebd.: 8. 
5 Ritsert 2004: 20, 23. 
6 Vgl. Kissler 2002; Liessmann 1998b; Wiesenherger 2003. Eine systematische Unter­

suchung des Verhältnisses Anders- Adorno hätte die Aufarbeitung des Anderssehen 
Nachlasses, insbesondere der Briefwechsel, zur Voraussetzung. 

7 Vgl. Fuchs 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 409 

Hinlänglich dokumentiert ist die persönliche Aversion Hannah Arendts ge­
gen Adorno als Person im Besonderen und teleologische Geschichtsphilosophien 
marxistischer Provenienz im Allgemeinen. Eine Kritische Theoretikerin im Sinne 
Horkheimers8 war Arendt gewiss nicht, auch wenn ihr methodisches reflechir per 
se kritisch war, das heißt: dagegen (siehe Kapitel Il.l, S. 316). Doch teilt sie mit 
den Frankfurtern und ihren Enkeln mehr, als ein oberflächlicher Vergleich ver­
muten ließe (von der produktiven Aneignung durch Jürgen Habermas oder Seyla 
Benhabib ganz zu schweigen). Da wäre zum Beispiel ihre von Rosa Luxemburg 
geprägte, in den Grundzügen klassisch marxistische Kapitalismus- und Imperialis­
muskritik im Totalitarismusbuch. Und wie, wenn nicht als eine, allerdings origi­
näre, Kritik der politischen Ökonomie, sollte man ihre Gesellschaftsanalyse sonst 
bezeichnen? Sie isttrotzjener Herkunftstreue, die beispielsweise Dana R. Villa 
herausgearbeitet hat,9 kein ausschließliches Derivat Heideggerscher Denkprovin­
zen. Mit der Kritischen Theorie der Nachkriegsjahre teilt sie sozialpsychologische 
Grundannahmen über die Gefahrdung und Verführbarkeit des Individuums durch 
totalitäre Bewegungen, das Misstrauen gegen Massenkultur und Kulturindustrie 
sowie die fälschlicherweise von Benhabib als Heideggerismus abqualifizierte 
Verlassenheitsanalyse10 moderner Massenmenschen, aber auch den interdiszipli­
nären, wissenschaftskritischen Denkansatz und die Ablehnung historisch endgül­
tiger Bewegungs- und Entwicklungsgesetze. Wie der Frankfurter Schule stellt sich 
auch Arendt die Frage nach der Gegenwart und der ihr angemessenen Theorie 
immer wieder aufs NeueY Und mit ihrem Vertrauen in die Möglichkeit von 
Revolutionen steht sie in den Augen Michael Grevens »deutlicher in der Tradition 
kritischer Theorie als J. Habermas«.12 Günther Anders mag inhaltlich weit mehr 
mit Adorno oder marxistisch inspirierten Theoretikern gemein haben als seine 
erste Frau. Doch diese scheint heute bei den Linken besser integriert als er.B 

Demgegenüber fällt es schwer, Hans Jonas auch nur in die Nähe Kritischer 
Theorie zu rücken. Seine scharfe Auseinandersetzung mit dem Utopismus Ernst 

8 Der dynamische Theoriebegriff Horkheimers sei fast unmöglich >>auf eingängige 
Formeln zu bringen<<, stellt Alfred Schmidt (1968: 340) fest (vgl. auch Horkheimer 
1968b: 190). Doch seine marxistische Fixierung auf die Ökonomie und die soziale 
Frage oder sein poietischer Begriff von Politik ( vgl. Horkheimer 1968c: 197) wäre, 
jedenfalls in seiner ursprünglichen Fassung aus den 1930er Jahren, mit Arendts 
Denkansatz grundsätzlich nicht vereinbar gewesen (man denke auch an ihre Ableh­
nung der für viele frühen Kritische Theoretiker maßgeblichen Psychoanalyse). Eine 
gewisse Übereinstimmung ließe sich allenfalls in der Skepsis gegenüber technologi­
schem Fortschritt und »traditioneller« Theorie bzw. Szientizismus ausmachen, die in 
einer Kritik am Irrationalismus des Rationalen mündet (vgl. dazu z.B. Horkheimer 
1968d: 191 und das Vorwort von Vita activa). 

9 Vgl. Villa 1996. 
10 Vgl. Jaeggi 1997b: 152. 
11 Vgl. Demirovic 2003: 4ff. 
12 Greven 1993: 83. Innerhalb der fünf zentralen Motive Kritischer Theorie, die Lars 

Gertenbach und Hartmut Rosa (2009: 179-182) herausstellen, lässt sich Arendt 
allerdings nicht verorten. 

13 Vgl. Honneth 2002; Kalischeuer 1997; Vollrath 1995. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410 Die Welt als Vernichtungslager 

Blochs und marxistischer Geschichtsphilosophie im fünften und sechsten Kapitel 
von Das Prinzip Verantwortung sowie die auf Heidegger rekurrierende Biophi­
losophie stehen dem nicht weniger entgegen als die unverhohlen spekulativen, 
metaphysisch-theologischen Aspekte seines Werks. Ihn nicht im Rahmen einer 
bloß kritischen, sondern darüber hinaus auch Kritischen Theorie der Gesellschaft 
zu verorten, entbehrte jeder Grundlage, so dass folglich auch die Weltlagertheo­
rie, sofern sie neben Anders und Arendt auf Jonas rekurriert, den Titel einer 
Kritischen Theorie zurückweisen muss. Das ändert jedoch nichts daran, dass sie 
-wie Seyla Benhabib oder Rahel Jaeggi für Hannah Arendt gezeigt haben und 
der Vergleich von Anders mit Adorno, Marcuse und anderen Frankfurtern nahe 
legt- auch in Richtung Kritischer Theorie prinzipiell anschlussfähig bleibt. 

Theorie(n) der Moderne 
Man kommt dem theoretischen Status der Weltlagertheorie näher, wenn man sie 
als eine Variante der von Affirmation bis Fundamentalkritik breit aufgefächerten 
philosophisch-reflexiven Prozesse der Selbstauslegung der Moderne betrachtet.14 

Letztere wird zum Thema durch die Herausbildung einer historisch neuen Zeiter­
fahrung, die Jürgen Habermas zufolge die Geschichte als problemerzeugenden 
Prozess versteht >>Und die Zeit als knappe Ressource für die Bewältigung dieser 
aus der Zukunft herandrängenden Probleme.<<15 Nach Günter Figal verweist die 
Verwendung des Ausdrucks »modern« >>auf eine Spezifikationsform, die zugleich 
eine Form der Stellungnahme zur Welt und zu sich selbst ist. Der Ausdruck >mo­
dern< zeigt damit auch eine Form des Selbstverstehens an, die sich als >Zeitliches< 
oder >historisches< Selbstverstehen charakterisieren läßt.«16 Typisch »modern« 
wäre demnach also diejenige Form hermeneutischer Selbstauslegung zu nennen, 
die auf die Erfahrung von historischer Diskrepanz und Ambivalenz im Modus 
reflexiver Historizität reagiert, welche die Position des Verstehenden einschließt. 
Die Philosophie selbst ist dadurch mitbetroffen. Statt, wie bisher, theoria über das 
Wesen der Welt, ihre allgemeinen, notwendigen und ewigen Züge zu betreiben, 
muß sie ihren eigenen historischen Standort reflektieren, die Theorie selbst erhält 
einen Zeitindex: >>Sie kann die Grenzen der historischen Lage, der der philosophi­
sche Gedanke selbst entspringt, nur dadurch zu überwinden suchen«, so Jürgen 
Habermas, >>daß sie >die Moderne< als solche begreift. [ ... ] Die Philosophie muß 
der Herausforderung der Zeit mit der Analyse der >neuen Zeit< begegnen.«17 

Dementsprechend ist in Hannah Arendts Totalitarismusbuch wie auch in Vita 
activa explizit von der modernen Welt die Rede, deren Genese Arendt je nach 
Perspektive mit drei beziehungsweise vier spezifischen Ereignissen und Entwick­
lungen in Verbindung bringt: Dem Abwurf der ersten Atombombe 1945 bezie­
hungsweise dem Abschuss des ersten Satelliten ins Alll957, der Entkopplung 
von wissenschaftlicher Terminologie, Alltagssprache und Erfahrung seit Beginn 

14 Vgl. dazu allgemein Figal!Sieferle (Hg.) 1991 sowie Habermas 1985a und 1988. 
Zum Begriffsnetz »modern«, >>Modernität« und >>Moderne« vgl. den einschlägigen 
Lexikonartikel von Gumbrecht 1978 bzw. Degele/Dries 2005: 37f. 

15 Habermas 2003a: 177. 
16 Figal1991: 106f. 
17 Habermas 2003a: 177. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 411 

des 20. Jahrhunderts (»Grundlagenkrise der Wissenschaften«) sowie einer gemäß 
Arendt stetig zunehmenden Automatisierung beziehungsweise Rationalisierung 
menschlicher Arbeit durch Maschinen. Von der modernen Welt grenzt Arendt die 
ihr vorgelagerte, sie zugleich aber auch umfassende »Neuzeit« ab, deren Beginn 
sie ebenfalls mit spezifischen Ereignissen und Entwicklungen verbunden sieht: 
Der Erfindung des Fernrohrs und der damit verknüpften narzisstischen Krise 
des Geozentrismus, der Herausbildung der Gesellschaft und der Entdeckung der 
>>neuen Welt« beziehungsweise der Erklärung der Menschenrechte in Amerika 
und Frankreich.18 Geistesgeschichtlich beginnt die Neuzeit bei Arendt mit Bacon 
und Descartes. Und sie endet historisch mit der prozesshaften, das heißt schlei­
chenden »Verwandlung der Gesellschaft im Ganzen in eine Arbeitsgesellschaft« 
beziehungsweise, auf ein Datum fixiert, mit dem Abwurf der Atombombe auf 
Hiroshima.19 Damit greift Arendts Periodisierung, ohne Neuzeit und Moderne 
je sauber voneinander zu unterscheiden, noch hinter das 18. Jahrhundert zu­
rück, welches Jürgen Habermas als konstitutiv für das typisch moderne Zeit- und 
Selbstbewusstsein, ja die Moderne überhaupt markiert. 20 Von Postmoderne ist 
bei Arendt (wie bei Anders und Jonas) keine Rede. Der Standpunkt, von dem aus 
in Vita activa auf Neuzeit und Moderne reflektiert wird, ist die >>Lücke« zwischen 
Vergangenheit und Zukunft, der Punkt also, an dem etwas Altes aufhört und 
etwas Neues beginnt, freilich ohne dass sich eindeutige Grenzverläufe zwischen 
Alt und Neu ausmachen ließen.21 

Auch Günther Anders periodisiert in Dreierschritten. Die Herausbildung der 
modernen Welt ist bei ihm durch technologische Zäsuren bestimmt: Von der Er­
findung Maschinen erzeugender Maschinen im 19. Jahrhundert (nach Anders der 
Ursprung der menschlichen Antiquiertheit), über die Entstehung der Werbeindus­
trie bis hin zur Atombombe, die ein atomar verfasstes Posthistoire, die >>Endzeit«, 
einläutet (siehe Kapitel I.2.2.4). Bei Hans Jonas ist mehrfach von der westlichen 
Welt die Rede, ein allgemein gebräuchliches Synonym für >>Moderne«, oder analog 
von den westlichen Industrienationen. Auch er sucht am Beginn der Entstehung 

18 Vgl. Arendt 2002a: 7-15 sowie 2005a: 601. Vgl. dazu auch Weyemberg 1992: 157f. 
19 Arendt 2002a: 12, 14. Diese Datierung sei nur dann richtig, betont Arendt (2005a: 

601) im Totalitarismusbuch, »wenn man die Neuzeit nicht mit der modernen Welt 
gleichsetzt, deren Anfang mitten in die Neuzeit fällt, keinesfalls vor die Mitte des 
vorigen Jahrhunderts, und die durch die Industrialisierung der Welt und die Tech­
nisierung des Lebens ebenso gekennzeichnet ist wie durch die Emanzipation der 
Arbeiterklasse.<< 

20 Vgl. Habermas 1985b: 141; 2003b: 205. Hans-Peter Schütt (1991) betont dagegen die 
geistige Vaterschaft Descartes' für die Epoche der Modeme, bestimmt wirkungsge­
schichtlich aber wie Habermas (1985a) Hegels Descartes-Rezeption als Wendepunkt. 

21 Maurice Weyemberg (1992) macht diesen Standpunkt für begriffliche Unschärfen 
und systematische Widersprüche in Vita activa verantwortlich, die sich auf den 
zweiten Blick jedoch relativieren bzw. Arendts Methode (siehe Kap. 11.1) geschul­
det sind. Für ihre Überlegungen in Vita activa bleibt die moderne Welt sozusagen 
»im Hintergrund<<, da Arendt (2002a: 14f.) voraussetzt, »daß die Grundvermögen 
des Menschen, die den Grundbedingtheilen menschlicher Existenz auf der Erde 
entsprechen, sich nicht ändern<<. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


412 Die Welt als Vernichtungslager 

der neuzeitlichen, mit den Namen Descartes, Galilei und Bacon verbundenen 
Wissenschaften nach den Ursprüngen der modernen Welt und betrachtet die 
(spät-)moderne (Risiko-)Technik als entscheidende Zäsur (siehe Kapitel1.2.2.1). 
So sind alle drei in ihrer von Heidegger beeinflussten Kritik am neuzeitlichen 
Fundamentalismus der Subjektivität und dem auf Bacons Programm fußenden 
Szientizismus des 19. und 20. Jahrhunderts vereint. Eine These Maurice Weyem­
bergs aufgreifend lässt sich sagen, dass nicht nur Anders und Jonas, sondern auch 
Arendt den Übergang von der Neuzeit in die Moderne am Siegeszug der Technik 
festmacht. 22 Wenn die Neuzeit, wie Arendt behauptet, sich mit dem kartesischen 
Subjektivismus auf den Weg zunehmender Weltentfremdung begibt, die sich in 
der Moderne zur Grundlagenkrise der Wissenschaft verschärft, Weltentfremdung 
also die Signatur beider Epochen sein soll, warum dann überhaupt zwischen 
Neuzeit und Moderne unterscheiden? Gemäß Weyemberg macht die Technik, 
genauer: die Technologie den Unterschied, durch die »le monde moderne realise 
au moins une partie de ce qui demeurait imaginaire ou theorique a l'äge moderne 
[Neuzeit; C.D.]; il transforme donc cet imaginaire et ce theorique en monde.«23 

Darüber hinaus sind für Anders, Arendt und Jonas die Übergänge tendenziell flie­
ßend. Ihre kaum ausformulierten Zeitschemata legen nahe, Neuzeit und Moderne 
als Epochen mit flexiblen Grenzen zu verstehen und das Terrain der Jetztzeit 
nach wie vor als zur Moderne gehörig. 

Günther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas haben also keinen systema­
tischen Beitrag zur Frage der Periodisierung der Moderne geleistet.24 Dennoch 
steht außer Frage, dass es sich bei ihnen um Theoretiker der Moderne handelt. 
Das legt auch der inhaltliche Vergleich mit anderen (sozial-)philosophischen 
und soziologischen Theorien der Moderne nahe. Sie alle begreifen die Moder­
ne als eine Epoche dynamischer, teils ambivalenter und in der Summe häufig 
problematischer Entwicklungen. Das spiegelt sich vor allem in den Werken der 
Gründerväter der Soziologie- Marx, Durkheim, Tönnies, Weber, Simmel und 
andere- wider, die den Weg in die Moderne »immer als einen hochgradig riskanten 
Entwicklungspfad<< mit >>krisenhaften Zügen<< beschreiben.25 Sie greifen in ihren 
Schriften auf, was sich euphemisierend >>Wachsende gesellschaftliche Komplexi­
tät<< nennen und mit Prozessbegriffen wie >>Rationalisierung<<, (internationale) 
>>Arbeitsteilung<< beziehungsweise >>Globalisierung<< oder als >>gesellschaftliche 
Exklusion<< und >>Entfremdung<< umschreiben lässt. 

Als Krisenwissenschaft ein originäres Produkt der Moderne, betreibt die Sozio­
logie damit zugleich Modernekritik. Während Hegel hundert Jahre zuvor seine 
kritische Reflexion der Moderne im Medium einer sich selbst objektivierenden, 
aber auch transzendierenden Vernunft noch dialektisch auf ein gutes Ende zusteu-

22 Vgl. Weyemberg 1992: 167. 
23 Ebd.: 158. Die Technik wäre demzufolge neben dem Motiv der (spät-)modernen 

Zerstörung des menschlichen Wesens als weiteres zentrales gedankliches Bindeglied 
zwischen Hannah Arendt und Günther Anders zu betrachten. 

24 Vgl. dazu Degele/ Dries 2005: 33-39. 
25 Berger 1988: 224. Vgl. dazu und zum Folgenden auch den Überblick bei Degele/ Dries 

(2005: 9-41). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 413 

ern ließ, 26 waren die Modernediagnosen der ersten Soziologen, mit Ausnahme 
vielleicht des jungen Marx, der auf ein kommunistisches Finale der Weltgeschich­
te hoffte, deutlich pessimistischer getönt. Georg Simmel beispielsweise sah -
darin gewissermaßen ein Vorläufer von Günther Anders- die wachsende Lücke 
zwischen der Entwicklung einer >>objektiven« Gesamtkultur und der >>subjektiven« 
Kultur des einzelnen Menschen in einer >>Tragödie der Kultur« kulminieren. 27 

Max Weber gelangte zu der Überzeugung, die institutionalisierte Zweckratio­
nalität von Wirtschaft und Staat beziehungsweise Verwaltung müsse langfristig 
qua Iteration ihrer eigenen Grundprinzipien und Antriebsmechanismen zu ei­
nem stählernen Gehäuse sklerotisieren. Hegels subjektzentrierte Vernunft ist bei 
Weber die Fähigkeit zur dialektischen Reintegration ihrer Subsystemischen Ob­
jektivationen abhanden gekommen. In radikalisierter Form nahm dies auch die 
frühe Kritische Theorie an, die einer totalisierenden instrumentellen Vernunft 
keinen hegelianisch konzipierten intrinsischen Antagonisten mehr gegenüber­
stellte.28 Im Rahmen der Kritischen Theorie hat erst Jürgen Habermas' Theorie 
des kommunikativen Handelns eine Resensibilisierung marxistisch inspirierter Ge­
sellschaftstheorie für die Ambivalenz der Moderne, das impliziert bei Habermas 
auch: für ihre Erfolge, ermöglicht. 29 Aufkonservativer Seite hingegen dominieren 
nach dem Zweiten Weltkrieg vor allem skeptische Gesellschaftsdiagnosen bis hin 
zu antimodernen Ressentiments, so beispielsweise bei den Autoren der Leipziger 
Schule wie Hans Freyer, Helmut Schelsky und Arnold Gehlen, bei Friedrich Georg 
Jünger oder dem von der Technik- und Gesellschaftskritik der Jünger-Brüder 
inspirierten Martin Heidegger. 30 

26 Vgl. Habermas 2003a: 180f. 
27 Vgl. Simmel 1992 sowie zu Anders und Simmel Kempf 2000. 
28 Vgl. Habermas 2003a: 184-187. Es ist Günther Anders' Technokratiethese, die dieser 

Ansicht am nächsten kommt- und deshalb ebenso Gefahr läuft, mit dem Anderen 
in der Vernunft zugleich ihr emanzipatorisches Potenzial zu entsorgen. 

29 Vgl. Habermas 1981a und b. 
30 Vgl. Freyer 1958; Gehlen 1964; Heidegger 2004; Jünger 1953 sowie Schelsky 1955. 

Rolf-Peter Sieferle (1991) sieht in der Zivilisations- und Technikkritik Ernst Jün­
gers keinen antimodernen Reflex, sondern den Entwurf einer >>anderen Moderne«. 
Sieferles Perspektive legt nahe, eine allzu starre Aufteilung der (philosophischen) 
Selbstreflexion der Moderne in konservative und progressive, rechte und linke Strö­
mungen aufzugeben. Auch Günther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas fallen 
durch dieses Raster. Weder lassen sie sich eindeutig einer der von Michael Großheim 
(1995) idealtypisch differenzierten polaren konservativen Positionen >>Ökologie<< 
(Ludwig Klages, Martin Heidegger, Friedrich Georg Jünger) vs. >>Technokratie<< 
(Ernst Jünger, Ernst Niekisch) zuordnen, noch der von Thomas Rohrkrämer (1999) 
weniger dichotom analysierten bürgerlich-konservativen Zivilisationskritik Obwohl 
Anders, Arendt und Jonas ein >>Set gemeinsamer Kritikpunkte<< (ebd.: 344) mit der 
konservativen Zivilisationskritik teilen und durchaus als Zivilisationskritiker adres­
siert werden können (für Anders vgl. unlängst Bollenheck 2007), lassen sich im 
Einzelfall, besonders bei Günther Anders, zahlreiche Adaptionen linker, progressi­
ver Theorieströmungen nachweisen. Aber auch Hannah Arendts Denken entzieht 
sich den konservativen Dichotomien von Natur vs. Technik, Volk vs. Staat, Land vs. 
Stadt etc. Zudem fehlt ihr jede ökologische Perspektive. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414 Die Welt als Vernichtungslager 

Bis heute hat sich das Spektrum theoretischer Selbstreflexionen der Moderne 
kontinuierlich erweitert. In manchen Augen ist die Moderne inzwischen von einer 
Postmoderne eingeholt worden oder ganz in einem posthegelianischen »Ende der 
Geschichte<< aufgegangen. 31 Die klassische, in Deutschland vor allem mit dem 
Namen Wolfgang Zapf verbundene, soziologische Modernisierungstheorie betont 
demgegenüber langfristige Kontinuitäten und ist sich mit Jürgen Habermas ei­
nig, das »Projekt Moderne<< noch lange nicht abzuschreiben.32 Zapf versteht die 
soziologische Modernisierungstheorie als »eine spezifische Theorie des Wandels 
in Richtung auf Kapazitätserweiterung und Autonomie<<. Allgemein formuliert 
handelt die Theorie gemäß Zapf von »einer epochalen, langfristigen, nicht selten 
gewaltsamen Transformation, die in Westeuropa begonnen, dann aber die ganze 
Welt in ihre Dynamik einbezogen hat. Modernisierung ist ein systematischer Pro­
zeß, in dem sich generelle Probleme stellen; Modernisierung ist ein historischer 
Prozeß, der ganz unterschiedliche Lösungen produziert.<<33 Zu seinen Charak­
termerkmalen zählen Säkularisierung und Rationalisierung, Nationenbildung und 
Demokratisierung, Industrialisierung, wirtschaftliches Wachstum, Zentralisierung 
von Kapital, Technisierung, steigende soziale Mobilität und Individualisierung -
ein Merkmalsset, das Zapf als >>Inbegriff des westlichen ModellS<< ansieht. In ei­
ner anderen Definition begreift er >>Konkurrenzdemokratie, Marktwirtschaft und 
Wohlstandsgesellschaft mit Wohlfahrtsstaat und Massenkonsum<< als >>die Basis­
institutionen, innerhalb derer [auch zukünftig; C.D.] um Innovationen gekämpft 
wird.<<34 Im Anschluss an Talcott Parsons spricht Zapf auch von >>evolutionären 
Universalien<<, damit sind Neuerungen gemeint, die nicht nur für dasjenige System 
relevant werden, in dem sie entstehen.35 Obwohl Modernisierung ein endogener, 
revolutionärer, komplexer Prozess lediglich ganz bestimmter Gesellschaften ist, 
betrachtet ihn die klassische soziologische Modernisierungstheorie als universell 
beziehungsweise global und irreversibel. Gemäß dieser Annahme konvergiert 
Modernisierung in Richtung einer globalen Hegemonie ihrer Basisinstitutionen.36 

Laut Johannes Weiß gilt die Moderne der klassischen Modernisierungstheorie als 
>>diejenige Epoche der europäischen, europäisch-amerikanischen und schließlich 
Welt-Geschichte, in der Formen der Erfahrung, der wertenden Stellungnahme 
sowie der technischen und praktischen Gestaltung der Welt entstehen und sich 
durchsetzen, die in einem ganz neuartigen Sinne eine universale [ . . . ] Geltung 
beanspruchen und auch faktisch gewinnen.<<37 Die Moderne sei daher weniger 
ein Zeit-, denn der >>Inbegriff jener, durch eine spezifische Form der Universali­
tät (oder Universalisierbarkeit) gekennzeichneten kulturellen Erfindungen<< wie 
Wissenschaft, Staat, Bürokratie etc. Ihre eigentliche Modernität liegt gemäß klas­
sischer Modernisierungstheorie in ihrem Universalitätsanspruch respektive in 

31 Vgl. Welsch 1991 bzw. Fukuyama 1992. 
32 Vgl. Habermas 1994 bzw. Zapf 1990: 36f. Derselben Ansicht ist Ralf Dahrendorf 

(1980). 
33 Zapf 1975: 212. 
34 Zapf 1990: 35. 
35 Ebd.: 36 bzw. Berger 1996: 49. 
36 Vgl. Berger 1996: 46ff. bzw. Degele/Dries 2005: 17f. 
37 Weiß 1993: 51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 415 

der Universalitätsgeltung ihrer Schöpfungen: »>Modern< ist die Erschließung und 
Eröffnung immer neuer und immer weiterer Horizonte des Erkennens und immer 
neuer, immer weiterer Möglichkeiten des Erlebens und des Handelns, und zwar 
für immer mehr, tendenziell für alle Menschen - antimodern dagegen alles, was 
dieser Fortschrittsdynamik entgegensteht.<<38 Konflikte und Brüche gelten in die­
ser Logik als bloße »Asynchronitäten<<, also eine Art umgekehrtes prometheisches 
Gefälle »zwischen steigenden Ansprüchen und langsamer wachsenden Kapazitä­
ten.<<39 Eine sich vergrößernde Lücke sah Wolfgang Zapf in den 1970er Jahren 
außerdem zwischen dem Westen und dem Rest der Welt klaffen. Letzterer gilt 
in der Terminologie der klassischen Modernisierungstheorie als unterentwickelt 
und hat, gemessen am westlichen Normalstandard, den Status eines Nachzüglers 
inne, der von den Vorreitern der Modernisierung aber, so die Theorie, nicht 
behindert, sondern im Gegenteil vom vermeintlichen Telos der Moderne wie von 
einem kosmischen Attraktor gewissermaßen an- und mitgezogen wird. 40 

Für Johannes Bergerlässt sich die Moderne soziologisch innerhalb eines einheit­
lichen differenzierungstheoretischen Bezugrahmens anhand von vier formalen 
Komponenten kennzeichnen: »ein gegen Herkunftswelten in der Sozialstruktur 
(und der >Semantik<!) gerichtetes Abschaffen, diefunktionale Differenzierung >frei­
gesetzter< Handlungssphären, die Rationalisierung der differenzierten Bereiche 
und der daraus entspringende Imperativ zur immanenten Leistungssteigerung der 
Teilsysteme.<< Wie Zapf sieht auch Berger keine Anzeichen dafür, »daß dieser in 
der Ausdifferenzierung der Subsysteme auf den Begriff gebrachte Vergesellschaf­
tungstypus durch einen prinzipiell anderen ersetzt wird<<.41 So gilt die Moderne 
der klassischen Modernisierungstheorie nach wie vor als strukturell progressiv. 
Eine Postmoderne findet nicht statt. 

Walter Reese-Schäfer sieht in dieser Schlussfolgerung eine unzulässige Nor­
mativierung und weist darauf hin, dass eine Vielzahl jüngerer Zeitdiagnosen 
»seltsamerweise<< in Thesen des Epochenwandels konvergieren, so dass »entweder 
tatsächlich ein Epochenwandel zu so etwas wie Postmodernität oder doch wenigs­
tens ein in einer ziemlich einheitlichen Richtung gehender Bewußtseinswandel 
vor[liegt]<<.42 Aus einschneidenden Veränderungen in Politik, Wirtschaft, Technik 
und Ästhetik schließt Reese-Schäfer, dass ein tatsächlicher Wandel stattgefunden 
hat, ohne dass deshalb jedoch die Moderne an ein definitives Ende gelangt wäre. 
Die Postmoderne basiere auf den Elementen der (klassischen) Modernisierung 
und sei »kein radikaler Bruch mit den Modernisierungsimpulsen, wie wir sie 

38 Ebd.: 52f. 
39 Zapf 1975: 215ff. 
40 Als Paradebeispiel für einen Staat, der sich auf den Pfad nachholender Moderni­

sierung begeben hat, gilt die ehemalige DDR (vgl. Zapf 1990: 31). Paradoxerweise 
sind nach dem klassischen Modernisierungsschema jedoch die sowjetisch geprägten 
Gesellschaften der 60er Jahre als besonders modern zu werten, da sie ohne kolo­
nialistische Ausbeutung und gegen eine feindliche Umwelt in kürzerer Zeit als der 
Westen den Feudalismus überwunden und sich aus eigener Kraft industrialisiert 
haben (vgl. Zapf 1975: 218). 

41 Berger 1988: 227, 232. 
42 Reese-Schäfer 1999: 433. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416 Die Welt als Vernichtungslager 

kennen, sondern deren Fortsetzung auf einer neuen Stufe und mit eher noch er­
höhtem Tempo«.43 Ähnlich sieht Johannes Robbeck die Moderne in ein Stadium 
gesteigerter »Selbstreflexion der poietischen Vernunft<< eingetreten, das trotzaller 
Widersprüche nach wie vor universell verbindlichen Charakter habe, so dass von 
einer »Radikalisierung der Moderne<< gesprochen werden müsse.44 

Die ambivaloxe Dialektik der Moderne 
Demgegenüber plädiere ich gemeinsam mit Nina Degele und auf der Basis eines 
Schemas von Hans van der Loo und Willern van Reijen45 für ein Modell, das 
Modernisierung als ambivalenten, paradoxen und dialektischen Entwicklungspro­
zess begreift. Nach van der Loo und van Reijen ist Modernisierung ein >>Komplex 
miteinander zusammenhängender struktureller, kultureller und individueller Verän­
derungen, sowie Veränderungen hinsichtlich des menschlichen Naturverhältnisses, 
der sich in der Neuzeit ausbildet und seit dem 20. Jahrhundert beschleunigt 
weiterentwickelt.<<46 Neben die von van der Loo und van Reijen herausgearbeite­
ten Modernisierungsdimensionen oder -faktoren Differenzierung (Strukturebene) 
Rationalisierung (Kulturebene), Individualisierung (Personebene) und Domes­
tizierung (Naturebene) stellen Nina Degele und ich zusätzlich Beschleunigung, 
Globalisierung, Vergeschlechtlichung und Integration. 

Unter Differenzierung ist ganz allgemein die Entstehung neuer Einheiten 
durch Aufspaltung eines ursprünglichen Ganzen zu verstehen. Rationalisierung 
bedeutet Systematisierung zum Zweck der Prognostizier- und Beherrschbarkeit 
sowie der Leistungssteigerung. Individualisierung bezeichnet den Prozess der 
Freisetzung von Individuen aus traditionellen Strukturen und Abhängigkeiten, 
meist einhergehend mit einer Pluralisierung von Lebensstilen, aber auch Re­
traditionalisierungsprozessen. Domestizierung meint einerseits die menschliche 
Naturbeherrschung, die mit wachsender Abhängigkeit von artifiziellen Umge­
hungen und Gegenständen einhergeht, andererseits aber auch die im Laufe der 
Modernisierung (vermeintlich) fortschreitende menschliche Selbstkontrolle (Dis­
ziplinierung und Normalisierung). Beschleunigung ist ein Grundzug der Moderne, 
in der das Tempo technologischer Innovationen, des sozialen Wandels und das 
Lebenstempo der Menschen kontinuierlich ansteigt. Globalisierung beschreibt je­
nen realgeschichtlichen Transformationsprozess, in dessen Verlauf sich Nationen, 
Ökonomien, Kulturen und Individuen immer stärker miteinander verflechten und 
die Welt zu einem »globalen Dorf<< zu schrumpfen scheint. Mit Vergeschlechtli­
chung ist gemeint, dass Modernisierung mit einer Geschlechterdifferenzierung 
verbunden ist, die gerrau und ausschließlich zwei Geschlechter als natürliche Tat­
sache konstruiert und diese Unterscheidung für weitere Modernisierungsprozesse 
nutzbar macht. Integration steht für das Erfordernis, die Eigenlogiken von Moder­
nisierungsfaktoren zu koordinieren und abzumildern und antwortet damit auf das 
alte philosophische und soziologische Problem, wie gesellschaftliche Ordnung 

43 Reese-Schäfer 1999: 444. 
44 Rohheck 2001: 83, 77. 
45 van der Loo/ van Reijen 1997. 
46 Degele/ Dries 2005: 23. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 417 

alte philosophische und soziologische Problem, wie gesellschaftliche Ordnung 
möglich ist und was das Auseinanderreißen von Gesellschaften verhindert. 47 

Die acht Modernisierungsfaktoren, die nur in ihrer Gesamtschau ein umfassen­
des Bild von Modernisierung vermitteln, treten stets in Begleitung auf, das heißt 
sie führen eine gegenläufige Entwicklungstendenz mit sich. So werden beispiels­
weise Differenzierungsprozesse immer auch von Entdifferenzierungsprozessen 
begleitet oder konterkariert. Die grundsätzlich ergebnisoffene Gesamtentwick­
lung ist durch permanente Wechselwirkung gekennzeichnet, zwischen den beiden 
Strömungen eines Modernisierungsfaktors wie zwischen verschiedenen Faktoren. 
Dominante Prozesslinien können abgelöst, verdrängt oder in ihr Gegenteil ver­
kehrt werden, immer wieder kommt es im Verlauf von Modernisierungsprozessen 
zu paradoxen, nicht intendierten (Neben-)Folgen, Umschlägen und Abbrüchen. 
Im Zentrum unseres Modells steht daher der Begriff der >>ambivaloxen Dialektik«. 
Ambivalenz ist, neben der Kontingenz aller Ereignisse und Entwicklungen, >>das 
Strukturmerkmal von Modernisierung schlechthin.«48 Es steht für die Zwei-be­
ziehungsweise Mehrdeutigkeit von Modemisierungsprozessen. Paradox ist die 
innere Widersprüchlichkeit einzelner Modernisierungspfade. Historisch lässt sich 
Modernisierung am besten als dialektischer Prozess fassen, als permanentes Um­
schlagen >>positiver« in >>negative« Strömungen und vice versa, ohne dass am Ende 
zwangsläufig eine höhere Stufe von Modernisierung oder gar ein bestimmtes Ziel 
erreicht würde. Die ambivaloxe Dialektik der Moderne bezieht ihre subversive 
Sprengkraft also nicht aus bestimmten Entwicklungspfaden oder vermeintlich 
notwendigen Geschichtsverläufen. Ihr Motto wird von einem latent optimisti­
schen Kontingenzbegriff bestimmt: >>Die Verhältnisse sind, wie sie sind, aber sie 
könnten auch ganz anders sein.«49 

Modernisierungsphi/osophie 
Kann man Günther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas vor dem Hintergrund 
dieses Modells als Modemisierungsphilosophen bezeichnen? Was an ihrem theore­
tischen Zugriff auf die Moderne ist anschlussfähig an die soziologische Moderni­
sierungstheorie und was nicht? Was übersteigt sie? Auf Hannah Arendts Gering­
schätzung der Sozialwissenschaften habe ich bereits hingewiesen. Ihr radikaler 
Begriff von Natalität, ihr Verständnis des Totalitarismus als eine Art >>Zivilisations­
bruch«50 scheint sich gegen entsprechende Vereinnahmungen zu sperren. Seyla 
Benhabib zufolge hat Arendt >>entschieden das gefährliche Argument bekämpft 
[.], totalitäre Herrschaft sei ein unvermeidliches oder sogar zwangsläufiges Resul­
tat der westlichen Kultur, Vernunft oder gar Moderne. Sie hat immer wieder die 
radikale Kontingenz des historischen Augenblicks betont.«51 Auch Hans Jonas 

47 Vgl. ebd.: 23-26. 

48 Ebd.: 30. 
49 Ebd.: 13. 
50 Vgl. Diner (Hg.) 1988. Gegen die Rede vom >>Zivilisationsbruch<< hat Harald Wel­

zer (1993: 361) geltend gemacht, sie definiere den Nationalsozialismus aus >>einer 
scheinbar linearen Entwicklung der Modeme« heraus, anstatt ihn als integralen Teil 
derselben zu verstehen. 

51 Benhabib 1994: 80. Totalitarismus, so Dana Villa (2001: 133), sei für Arendt >>a 
distinctly pathological form of modern politics, a pathology of modernity that 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


418 Die Welt als Vernichtungslager 

fügt sich dem modernisierungssoziologischen Zugriff primafacie nicht. Günther 
Anders war es laut eigener Aussage immerhin gleich, ob man ihn als Philosoph, 
Soziologe oder gar Technikpsychologe bezeichnete. Doch trotz fundamentaler 
Divergenzen - originär philosophische, bio-ontologische, anthropologische und 
essentialistische Denkmuster- gibt es zahlreiche Anschlussstellen, allen voran die 
Charakterisierung der Moderne als von quasi-autonomen Entwicklungsprozessen 
konstituierte und geprägte Epoche, in welcher der Mensch sub-jectum, seiner 
eigenen Werke Untertan, wird; in der seine ontologisch verbürgte Fähigkeit, qua 
Handeln neue Anfänge zu stiften, von außer Kontrolle geratenen Handlungsketten 
reflexiv und potenziert unter Druck gerät. Dennoch bleiben Anders, Arendt und 
Jonas für Ambivalenzen und Paradoxien - gemäß Modernisierungstheorie ein 
weiteres konstitutives Merkmal der Moderne- offen. Dass Günther Anders am Ho­
rizont der Moderne ein »chiliastische[s] Reich des technischen Totalitarismus«52 

heraufziehen sieht, steht dazu nicht im Widerspruch. Für Konrad Liessmann ist 
er vielmehr »ein Denker des offen gehaltenen ParadoxonS<<, dessen vermeintli­
che Denkwidersprüche nur die Widersprüche der Realität widerspiegeln. 53 Auch 
die >>Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen<< (Ernst Bloch), ein weiterer Topos 
sozialwissenschaftlicher Modernediagnosen, wird nicht nur von Hannah Arendt 
mitbedacht Ihr zufolge ist der Moderne eigentümlich, >>daß sich die Aspekte der 
spezifischen Modernität der modernen Welt in den verschiedenen Ländern und 
Kontinenten verschieden zeigen, ihre Extreme verschieden entwickeln, wobei 
man sich hüten muß, diesen Verschiedenheiten zu große Bedeutung beizumes­
sen.<< Denn grundsätzlich sei, so Arendt weiter, »was immer in einem Lande der 
Erde möglich ist, in allen anderen auch möglich<<54 - ein Satz, der beinahe an 
die klassische Modernisierungstheorie Wolfgang Zapfs und deren These von den 
Modernisierungsvorreitern und -nachzüglern erinnert. Als emphatische Denkerio 
der Kontingenz kommt Arendt mit ihrer radikalen Absage an alle geschichts­
philosophischen Mechanismen kausaler oder teleologischer Natur jedoch vor 
allem der jüngeren Modernisierungstheorie nahe. In Übereinstimmung mit Zapf 
befindet sich wiederum ihre Behauptung, Amerika zeige dem Rest der Welt das 
Bild seiner eigenen Zukunft, denn »bei dem Prozeß, den Europäer als >Amerika­
nisierung< fürchten<<, handele es sich »Um die Herausbildung der modernen Welt 
mit all ihren verwirrenden Erscheinungen und Auswirkungen.<<55 So mag Arendts 
Denken kein geschichtsphilosophisches sein, wie Rahel Jaeggi betont, 56 aber 
das heißt nicht, dass sie keine Modernisierungsphilosophin wäre. Selbst Hans 
Jonas, dessen Re-Metaphysierung von Natur und Wissenschaft dem Baconsehen 
Programm der Moderne diametral entgegensteht und ihm, unter anderem von 
Jürgen Habermas, 57 den Vorwurf des Altkonservatismus eingetragen hat, ist ein 
für Ambivalenzen und dialektische Volten sensibler Prozessdenker der Moder-

illuminates modemity, but that cannot, in the end, be identified with it.<< 
52 Anders 2002a: 55. 
53 Liessmann 1992c: 566 bzw. 1993b: 106f. 
54 Arendt 2000a: 163. 
55 Arendt 2000b: 257. 
56 Vgl. Jaeggi 1997b: 151. 
57 Vgl. Habermas 1994: 52f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 419 

ne. Mit seiner fundamental-bio-ontologischen Entzauberung der kartesischen 
Zwei-Welten-Lehre hat er sogar eine regelrecht postmoderne Position formuliert. 

Natur: Hybridisierung 
Wie der französische Wissenschaftstheoretiker und Soziologe Bruno Latour58 

erzählt Hans Jonas die Geschichte der neuzeitlich-modernen Wissenschaft als 
groß angelegte kartesische Reinigungsoperation, in deren Folge sich eine künstli­
che Spaltung zwischen res cogitans und res extensa, handelnden Subjekten und 
handlungsunfähigen Objekten verfestigt. Doch es ist gerade die moderne, auf 
Descartes' Unterscheidung basierende Wissenschaftspraxis, die Jonas zufolge 
kontinuierlich an der Unterminierung der von ihr bloß unterstellten Dichotomie, 
das heißt an der Fusion von Subjekt und Objekt arbeitet, zum Beispiel indem 
sie genetisch manipulierte Individuen herstellt. Bruno Latour hat daraus die 
Konsequenz gezogen, der Modeme schlicht ihre Modernität abzusprechen. »Wir 
sind nie modern gewesen«, so sein Fazit. 59 Seine These von der Entstehung der 
Hybriden aus menschlichen und nicht-menschlichen »Aktanten<<, in denen nicht 
etwa Menschen mit Dingen handeln, sondern Mensch und Ding miteinander und 
sich wechselseitig beeinflussend (Latours Beispiel dafür ist das Ozonloch),60 ist 
schon bei Günther Anders vorgezeichnet. Dieser spricht bekanntlich von artifizi­
ellen Pseudo-Personen, die mit ihren humanen Pendants co-agieren. Je weiter die 
Technik fortschreitet, desto mehr vermischen sich Dinge und Menschen zu kom­
plexen Interaktionsfeldem, so Anders und Latour61 übereinstimmend. Wie Latour 
machen Anders und Jonas auf die Blindheit Homo fabers für die Entfesselung 
der Nebenfolgen seiner technologischen Superiorität über die Natur aufmerksam. 
Mit Ulrich Beck sind sich Anders und Jonas sowie Hannah Arendt einig, dass 
die Modeme nicht so sehr eine revolutionäre, sondern eher eine Katastrophen­
gesellschaft ist, in der »der Ausnahme- zum Normalzustand zu werden [droht]<<,62 

in der das vermeintlich Natürliche aufuört, das Äußere und Andere der Kultur 
zu sein und zu einem politischen Faktor wird. Wie die soziologische Modemisie­
rungstheorie begreifen auch Anders, Arendt und Jonas die Modeme als Prozess 
reflexiver, ja potenzierter Domestizierung der Natur, als Eroberungsprozess also, 
an dessen Ende die Konquistadoren nicht nur an ihrem eigenen Erfolg leiden, 
sondern durch ihn an ihrer Liquidierung mitarbeiten. 

Struktur: (Ent-)Differenzierung 
Auf der strukturellen Ebene von Modernisierung diagnostizieren auch Anders, 
Arendt und Jonas ein Zusammenspiel verschiedener (Ent-)Differenzierungspro­
zesse. Ohne sich je eine systemtheoretische Perspektive zu eigen zu machen, ge­
hen sie von einem gesellschaftlichen Entwicklungsprozess aus, in dessen Verlauf 
sich die moderne Wissenschaft, Technik, Wirtschaft und Politik als eigenständige, 

58 Vgl. dazu Degele/Dries 2005: 134-139. 
59 Vgl. Latour 2002. 
60 Vgl. Latour 2001b bzw. 2002: 7ff. 

61 Vgl. Latour 2000. 
62 Beck 1986: 105. >>Bereits Anders beschreibt die Welt- als >Risikogesellschaft«<, befin­

det auch Edgar Weiß (2004: 165). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


420 Die Weft als Vernichtungslager 

voneinander unterschiedene und nach spezifischen Paradigmen, Logiken und 
Codes operierende Sphären herausbilden. Als charakteristisch für die moderne 
Welt wertet Harrnah Arendt außerdem eine Reihe von Verschiebungen und Um­
bauten der Binnenarchitektur der menschlichen Tätigkeitspyramide und damit 
verbundener sozialer, beziehungsweise weltlicher Lebensräume. So ist die Moder­
ne nach Arendt durch die sukzessive Verdrängung der politischen Öffentlichkeit 
zugunsten der Gesellschaft gekennzeichnet, die mit einer Ausweitung des Öko­
nomischen einhergeht (ein Modell, das Jürgen Habermas in seiner Theorie des 
kommunikativen Handelns adaptiert hat). Die Moderne ist die vergesellschaftete 
Welt, ließe sich, durchaus in Übereinstimmung mit soziologischen Klassikern wie 
Simmel und Weber, resümieren. Ihre eigentliche Prägung erhält sie laut Arendt 
jedoch weniger durch die Differenzierung von Wertsphären oder, systemtheore­
tisch formuliert, von Subsystemen. Wie Günther Anders charakterisiert Arendt 
die (Spät-)Moderne vor allem als zunehmende Entgrenzung und Hybridisierung 
von Wirtschaft, Wissenschaft, Technik und Politik, als Entdifferenzierung also. 
Während Wirtschaft, Wissenschaft und Technik politisch werden, und zu Co­
Akteuren, ja Regenten avancieren, scheint Politik sich selbst nur noch als eine 
Art soziale Ingenieurstechnik artikulieren zu können. 

Kultur: Laborisierung und Liquidierung 
Auf der Ebene kultureller Modernisierung liegen Anders und Arendt mit ihren 
Diagnosen der Rationalisierung und Automatisierung ganz auf der Linie klassi­
scher Modernisierungstheoretiker bis hin zu Ralf Dahrendorf, der Arendts These 
vom Ende der Arbeitsgesellschaft auf dem Deutschen Soziologentag von 1982 
wieder aufgriff und erneuerte.63 Zwar haben Arendt und Anders nicht voraus­
gesehen, wie stark sich die Arbeit in der Spätmoderne ausdifferenziert und von 
der Industrie emanzipiert hat. Die Promotion der Arbeit zum lebensweltlichen 
Paradigma des Westens, von Konrad Liessmann im Anschluss an Arendt als »La­
borisierung« bezeichne, 64 wird in Vita activa hingegen einer luziden Analyse 
unterzogen. Die Befürchtung, immer mehr Menschen würden statt zu Seinshirten 
zu bloßen »Automatenhütern« verkümmern, mag sich in ihrer monolithischen 
Form als falsch erwiesen haben. Dass die Negativ-Vision der unaufhaltsamen 
Ersetzung von Arbeit durch Technik jedoch vom Mythos der Maschine lebe und 
durch die Sozialgeschichte der Neuzeit empirisch widerlegt sei, wie Bodo von 
Greift meint, 65 ist ebenso wenig richtig. Erst kürzlich hat der Wirtschaftshistoriker 
Gerhard Schildt nachgewiesen, dass der Arbeitsgesellschaft, ihrer lebensweltli­
chen Expansion zum Trotz, tatsächlich und seit über hundert Jahren schon die 
Arbeit ausgeht. 66 

Darüber hinaus beschreiben auch Anders, Arendt und Jonas die Moderne, 
freilich ohne den Begriff der Rationalisierung zu gebrauchen, als Siegeszug des 

63 Vgl. Dahrendorf 1983. 
64 Vgl. Liessmann 2000 bzw. Meschnig/ Stuhr (Hg.) 2003. Ähnlich auch Guggenberger 

(1993: 99), der die Arbeit treffend den »Strukturellen Bindekitt« der Gesellschaft 
nennt. 

65 Vgl. von Greiff 1992: 204. 
66 Vgl. Schildt 2006 sowie 2010; vgl. dazu auch Dries 2008b. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 421 

planmäßigen, zweckgerichteten, rechenhaften und verwissenschaftlichten Tuns 
Homo fabers, 67 das sich im Zuge der Entwicklung der neuzeitlich-modernen 
Wissenschaft und Verwaltung zulasten traditioneller Wissensformen und Praxen 
im Okzident allgemein durchsetzt. In Arendts Totalitarismusstudie und Anders' 
Eichmannbrief, desgleichen bei Jonas, wird es als Movens gesellschaftlicher Li­
quidierung von der Arbeitslosigkeit bis hin zur Shoah analysiert, so dass die 
>>Irrationalität des Rationalen« (Weber) grell zutage tritt. Die kapitalismuskri­
tischen Passagen von Antiquiertheit und Vita activa sezieren im Anschluss an 
Marx und Weber den Kapitalismus als Lebensform, in der Massenproduktion und 
Bürokratie für allgemeinen Wohlstand sorgen, während konsumistische Welt­
zerstörung, >>die Nähe von industrieller Produktion und Destruktion« (Bodo von 
Greiff), kulturelle Homogenisierung, technogene Standardisierung und Uniformie­
rung menschlicher Tätigkeitsweisen den ökosozialen >>Kältetod« (Franz Wuketits) 
wahrscheinlich machen. Bis in Einzelaspekte hinein, man denke beispielsweise an 
Günther Anders' Analyse des Fordismus (Stichwort >>Chaplinitis«) und der Erfah­
rungsverhinderung qua Technik, seine Charakteristik der Kunden als unbezahlte 
Angestellte der (Vergnügungs-)Industrie oder die mit Arendt und Jonas geteilte 
Kritik des Konsumismus, der die Welt zur >>Wegwerf-Welt« verwüstet, lassen sich 
Bezüge zur Rationalisierungsthese George Ritzers herstellen, der zusammenfas­
send von einer >>McDonaldisierung« der Gesellschaft spricht, ein Prozess, >>durch 
den die Prinzipien der Fast-food-Restaurants<<- Effizienz(-ideologie), Berechenbar­
keit, Vorhersagbarkeit, Kontrolle- >>immer mehr Gesellschaftsbereiche in Amerika 
und auf der ganzen Welt beherrschen.«68 Sogar ein Umkippen der >>McDonaldisie­
rung« in Richtung Totalitarismus hält Ritzer für möglich,69 hierin mit Hannah 
Arendt und Günther Anders einig. 

Person: Weltlosigkeit und Selbstverlust 
Als weiteres zentrales Merkmal der Moderne gilt in der sozialwissenschaftliehen 
Literatur der Prozess fortschreitender Individualisierung, das heißt >>Auflösung 
von bzw. Ablösung der Menschen aus traditionellen Lebensformen und gesell­
schaftlichen Rollen auf breiter Front.«70 Nahe, verwandtschaftliche Bindungen 
werden durch anonymere, aber frei gewählte Beziehungen ersetzt, traditionelle 
Lebensformen durch pluralistische Lebensstile. Die damit einhergehende Auflö­
sung alter Zwänge geht jedoch, so die Theorie, mit neuen (alten) Zwängen einher, 
allen voran dem Zwang, das eigene Leben unter sich verschärfenden Bedingungen 
sozialen Wandels voll auszuschöpfen, sich als unverwechselbares Individuum 
zu formen und gesellschaftlich in Szene zu setzen. Kritische Stimmen wie Karl 
Otto Hondrich halten die These einer zunehmenden Freisetzung der Individuen 

67 Diese Diagnose steht nicht im Widerspruch zur Laborisierungstendenz der Moderne, 
erhält sich der Geist Homo fabers doch auch, ja gerade unter Bedingungen, in denen 
das Gros der Menschen nur mehr nach Feierabend handwerklich tätig ist. Je mehr 
Animalia laborantia ihm zur Verfügung stehen, desto umfassender kann Homo faber 
seine Pläne verwirklichen. 

68 Ritzer 1995: 15. 
69 Vgl. ebd.: 243. 
70 Degele/Dries 2005: 73. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


422 Die Weft als Vernichtungslager 

allerdings für einen »modernen Mythos<<. Herkunftsbindungen stürben keines­
wegs ab, so Hondrich, das steigende Tempo des sozialen Wandels verstärke sie 
vielmehr. 71 Unstrittig ist, dass (spät-)moderne Lebensentwürfe rasch zu »Draht­
seil<<- oder »Absturzbiographien<< werden können, die den Anforderungen und 
der Komplexität des modernen Lebens nicht mehr gewachsen sind.72 

Sucht man bei Günther Anders und Hannah Arendt nach möglichen Elementen 
einer Individualisierungsthese, mag man sich zunächst an ihre anthropologischen 
Entwürfe erinnern. Die Kulturanthropologie der reflexiven Alterität und Pluralität, 
die den Menschen als plurales Wesen und immer wieder Anderen charakterisiert, 
wirkt auf den ersten Blick wie das fehlende ontologische Fundament für die 
moderne Individualisierungstheorie. Bedingtheit, Weltoffenheit und Natalität 
halten sich als dynamisch-dialektische Essentialien theoretisch die Waage. In der 
Moderne wird die prinzipielle Ambivalenz und Kontingenz des Daseins jedoch 
zunehmend storniert. Arendt und Anders erzählen die Moderne als doppelte Ver­
fallsgeschichte der Selbst- und Weltentfremdung des Individuums. Ausgehend 
von Descartes' neuzeitlicher Begründung des Subjektivismus schwingt sich das 
Individuum zunächst zum immer neue Welten erobernden und errichtenden Ho­
mo faber auf, um schließlich unter der drückenden Übermacht seiner eigenen 
superstrukturellen Arrangements und Produkte zu verkümmern. Von Massenkul­
tur und Technik konformiert, als Animal laborans und Homo oeconomicus in 
einen solipsistischen Bedürfniskerker eingeschlossen, fristen moderne Individuen 
bei Anders und Arendt ihr Dasein als fragmentierte >>Simultanspieler<< (Anders), 
als >>Menschen ohne Welt<< - und das heißt immer auch ohne Selbst, denn dieses 
bildet sich, wie schon Georg Simmel in seiner Theorie der Kreuzung sozialer 
Kreise herausgearbeitet hat/3 erst im Zusammenspiel mit anderen -, oder als 
philiströser >>Spießer<<, dessen Angst um das eigene Wohlergehen ihn schließlich 
das Leben seiner Mitmenschen wie die gemeinsam bewohnte Welt riskieren lässt. 
Die konsumistische Oberfläche verheißungsvoller Angebote, die in Wirklichkeit 
Gebotscharakter haben und zu permanenter Investition in die eigene Gerätefa­
milie nötigen, verschleiert notdürftig, dass dem Dasein in der Spätmoderne vor 
allem ein Lebensentwurf und kein pluralistischer Stilekosmos offensteht, nämlich 
der kapitalistische, der sich ökonomisch-technologischen Dirigaten fügt. 

Permanenter sozialer Wandel, das konsumistische Verhältnis des Homo oe­
conomicus zur Dingwelt und zu sich selbst als Ressource erfordern ständige 
persönliche Anpassungsbereitschaft Doch ist das Ausmaß des Wandels und An­
passungsdrucks, dies besagt die Anderssehe Gefällethese, individuell kaum mehr 
zu bewältigen. Das heißt auch, was Hannah Arendt in ihrem Porträt des moder­
nen >>SpießerS<< und der Banalität Eichmanns andeutet, dass die massive Erosion 
psychischer, aber auch weltlicher Strukturen beinahe notwendig zu depressivem 
Rückzug oder kollektiver Regression führen muss/4 oder, ideologische Brand­
beschleuniger und situative Ermöglichungsbedingungen vorausgesetzt, leicht in 

71 Vgl. Hondrich 2004. 
72 Vgl. Beck 1986 bzw. Beck/Beck-Gernsheim 1994. 
73 Vgl. Simmel 1989a und b. 
74 Vgl. dazu Ehrenberg 2004. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 423 

gewalttätige Entlastungshandlungen und Massenverbrechen umschlagen kön­
nen. Der Technik kommt dabei eine entscheidende Rolle zu, und zwar nicht 
nur als Motor ökonomischer Expansion und Dynamik oder als Instrument der 
Organisation und Durchführung von Genoziden, sondern zunehmend auch als 
Sozialisationsfaktor. 75 

Beschleunigung 

Eine umfassende sozialwissenschaftliche Theorie, die die Geschichte der Moderne 
>>Vor allem auch als Geschichte der Beschleunigung erzählt«/6 liegt erst seit weni­
gen Jahren vor.77 Doch schon Anders, Arendt und Jonas gehen an vielen Stellen 

75 In einer Anmerkung heißt es bei Anders (1980: 325, Anmerkung zu S. 19): »Es wäre 
durchaus nicht abwegig, heute technologische Gründe für Gemütsstörungen anzu­
nehmen.<< Diese Annahme ist inzwischen von der Wirklichkeit eingeholt. Während 
die bürgerliche Psyche ursprünglich in der neu entstandenen Intimität der Familie 
geformt (oft auch neurotisch verformt) wurde, so dass eine zureichend ausgebildete 
Innerlichkeit die soziale Steuerung des Individuums garantierte, übernimmt in der 
Spätmoderne zunehmend »die Objektwelt selbst die Aufgabe der Steuerung und 
Grenzziehung«, so Götz Eisenberg (2001: 63). Den technokratischen Lebenswelten 
der Moderne wohnt nicht nur eine Tendenz zur Mediatisierung von persönlicher 
Verantwortung inne. Umgekehrt wird die Vergesellschaftung der Individuen ver­
mehrt durch Technik - Überwachung öffentlicher Plätze, Langsamfahrschwellen, 
E-Learning, Web 2.0, Computerspiele etc. -gewährleistet. Die moderne »Gerätefami­
lie<< löst sukzessive die bürgerliche Familie als primäre Sozialisationsinstanz ab, was 
Günther Anders bereits in den 50er Jahren zu seiner Forderung nach einer Psycho­
logie der Dinge veranlasste (siehe Kapitel1.2.2.1, S. 185ff.). Götz Eisenberg sieht in 
dieser Entwicklung, der Omnipräsenz des modernen Konsumentenparadigmas wie 
der gesellschaftlichen Verschiebung psychischer Energien von der Menschen- zur 
Apparatewelt und der damit einhergehenden technogenen Neurosen bzw. »Sozio­
sen<< (Hans Kilian), die Ursache einer sich epidemisch ausbreitenden sozialen Kälte 
und der psychischen Frigidität nachwachsender Generationen. Deren flexibilisierte 
Psyche reagiere zwar angemessen auf die Anforderungen des modernen Kapitalis­
mus, drohe aber unter Stressbedingungen von aggressiven Impulsen überrollt zu 
werden: "Affekte und Triebimpulse gehen durch keinen wirklichen menschlichen 
Alleignungsprozess hindurch, der ihnen Dauer und Form gibt, und bleiben oder wer­
den auf diese Weise roh. Unterhalb der Ebene der technischen Einflussnahme, die 
flache Anpassungsmechanismen produziert [ . . . ], hält sich so eine unsozialisierte, ja 
a-soziale Psyche durch.<< (ebd.: 64f.) Charakteristisch für diesen soziopathologischen 
Psychotypus ist Eisenberg zufolge ein ausgeprägter Narzissmus. Mit Arendts »Spie­
ßer<<, der in allen gesellschaftlichen Schichten zuhause ist, teilt der Eisenbergsehe 
Narziss den Hang zur Projektion seiner inneren Katastrophe in die vermeintlich feind­
liche Außenwelt. Auch zum Anderssehen Nihilisten (siehe Kapitel1.1.1.1, S. 56ff.) 
lassen sich von dieser Diagnose aus zahlreiche Bezüge knüpfen. Der Nihilist erscheint 
in seiner dauererregten, neurasthenischen, aber stets vergeblichen Selbstmobilisie­
rung gegen die eigene Ohnmacht angesichts einer opaken, durchkapitalisierten und 
technisierten Welt, die immer schon mehr und schneller ist als er selbst und deshalb 
als Bedrohung erlebt wird, wie der Zwilling des Eisenbergsehen Computerkids und 
Businessman. 

76 Rosa 1999b: 387. 
77 Vgl. Rosa 2005. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


424 Die Weft als Vernichtungslager 

ihres Werkes explizit und zum Teil ausführlich auf den Beschleunigungscharakter 
der Moderne ein. Hartmut Rosa zufolge bezieht soziale Beschleunigung ihren 
Antrieb von drei miteinander gekoppelten »Motoren« - einem ökonomischen, 
einem kulturellen und einem sozialstruktureilen -, in deren Zusammenspiel ein 
dynamischer »Beschleunigungszirkel« entsteht.78 Der ökonomische Motor wird 
durch die Kopplung von prinzipiell zeitsparendem technologischen Fortschritt an 
das kapitalistische Prinzip der Steigerung beziehungsweise Selbstverwertung des 
Werts befeuert. Auf der kulturellen Ebene breitet sich im Verlauf von Neuzeit und 
Moderne ein regelrechtes »Tempo-Virus« aus;79 von der Erfindung mechanischer 
Uhren bis zu den Zeitstudien Frederick Taylors und Henry Fords Fließband, ja 
selbst im privaten Alltag- überall setzt sich die Zeitspar-Ideologie der Rationa­
lisierung durch. In der (spät-)modernen Wegwerf-Welt konsumistischer Über­
Angebote und vermeintlich grenzenloser Möglichkeiten kommt es immer mehr 
auf das richtige >>Zeitmanagement« an. Dritter Beschleunigungsmotor ist laut Rosa 
das Prinzip der funktionalen Differenzierung, das heißt die Organisation gesell­
schaftlicher Teilbereiche gemäß ihrer jeweiligen Eigenlogiken. Der Nationalstaat 
vereinheitlicht Zeit, Währung und Rechtssystem und ebnet damit der Wirtschaft 
den Weg zu ungehemmter Entfaltung; bürokratische Apparate vereinfachen und 
beschleunigen Verwaltungsakte; die Trennung von Arbeit und Leben dynamisiert 
die Wirtschaft etc., kurzum: in funktional differenzierten Gesellschaften erhöht 
sich die Schlagzahl des sozialen Wandels. 

Günther Anders und Hans Jonas hätten demgegenüber Wissenschaft und Tech­
nik eine weitaus eigenständigere Rolle als Motor sozialer Beschleunigung einge­
räumt, weil diese durch ihren >>gegenseitigen Feedback-Mechanismus« (Jonas), ih­
ren inhärenten Aufforderungscharakter und ihre kumulativ-expansarische Natur 
aus sich selbst heraus zu immer neuen Innovationen, Verwendungs-, Herstellungs­
und Kaufakten nötigen. Für Jonas ist die technologisch induzierte Dynamik des­
halb auch >>die Signatur der Modeme; sie ist nicht Akzidenz sondern immanente 
Eigenschaft der Epoche und bis auf weiteres unser Schicksal.<<80 In einer Anmer­
kung betont Jonas, die Dynamik gehöre >>nicht an und für sich zum kollektiven 
Menschenzustand<<, ihre >>Herrschaft<< sei ein historisches Phänomen, das >>Viel­
in seiner exponentiellen Wachstumsrate vielleicht sogar alles- mit dem Ausbruch 
und der >Selbstbewegung< der Technik zu tun [hat] .<<81 Als >>Herd der Dynamik<<, 
welcher die Beschleunigungsdrift der Modeme verursacht, bezeichnet Jonas das 
Verwertungsinteresse des >>industriell-merkantilen Komplexes<<, also das kapita­
listische Wirtschaftssystem. 82 

78 Vgl. dazu auch die Übersicht bei Degele/Dries 2005: 170. 
79 Vgl. Borscheid 2004. 
80 Jonas 1987a: 216; Hervorh. C.D. Vgl. dazu auch ebd.: 27, 31, 71f. 
81 Ebd.: 403f., Anmerkung 22. 
82 Ebd.: 254, 22. Den Beschleunigungszirkel von Produktion und Destruktion, der 

laut Anders und Arendt zur Akzeleration des Güterverzehrs bis hin zum erhöhten 
Verschleiß von Lebenspartnerschaften führt, habe ich (in Kapitel1.2.3.2, S. 234-237) 
bereits ebenso dargestellt wie Günther Anders' Gefällethese (siehe Kapitel1.1.1.2), 
die im Zentrum seiner Technikphilosophie steht und diese daher auch als eine 
kritische Theorie sozialer Beschleunigung ausweist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 425 

»Unser Jahrhundert ist vielleicht das erste<<, stellt Hannah Arendt darüber 
hinaus im Einklang mit Günther Anders fest, »in welchem der Wandel der Be­
wohner im Tempo weit hinter der raschen Veränderung der Dinge dieser Welt 
hinterherhinkt.<<83 Arendt fasst (soziale) Beschleunigung außerdem als Effekt der 
Expansion des Privaten und damit von Lebensprozessen in die Öffentlichkeit. 
Durch die Verschmelzung des notwendig immer auch destruktiven Herstellens 
mit der Selbstverwertungsdynamik des Kapitals verliert die von der Gesellschaft 
marginalisierte politische Arena, aber auch die dingliche Welt der Gebrauchsgü­
ter ihre Wirkung als Bremse gegen die weltverzehrenden Bedürfnisse des Ani­
mallaborans: >>Das Funktionieren der modernen Wirtschaft, die auf Arbeit und 
Arbeitende abgestellt ist, verlangt, daß alle weltlichen Dinge in einem immer 
beschleunigteren Tempo erscheinen und verschwinden<<.84 Den Grund für das 
laut Arendt >>unnatürliche Anwachsen des Natürlichen<< sieht sie, hinter Jonas' 
und Anders' Positionen zurückgreifend, in der arbeitsteiligen Organisation der 
Produktion und nicht erst in der Erfindung der Maschine. 85 

Dass (soziale) Beschleunigungsprozesse zu einem dreifachen >>Wirklichkeits­
schwund<< führen, nämlich dem Verschwinden des Raumes, der Schrumpfung der 
Gegenwart und der oben bereits unter der Rubrik Person thematisierten Erosion 
der Identität, gehört zu den Topoi der Beschleunigungstheorie.86 Die allmähliche 
Emanzipation der (abstrakten) Zeit vom Raum, der als Lebensmittelpunkt in 
der Vormoderne auch das Zeitempfinden strukturierte, führt laut Hartmut Rosa 
langfristig zur Raumvernichtung durch Straßen- und Tunnelbau, Begradigungen, 
Flugzeugtechnik und Internet, welche den Erdball oberflächlich zu einem >>globa­
len Dorf<< machen, und den Raum als bloßes Reisehindernis marginalisieren. Der 
Raumvernichtung tritt Rosa zufolge eine >>Gegenwartsschrumpfung<< (Hermann 
Lübbe) zur Seite. Spätmodemes Leben erweist sich zunehmend als richtungsloses 
Wechselspiel. In anthropologischer Terminologie bedeutet das: Der immer andere 
Weltfremdling Mensch wird von der vermeintlich explodierenden Kontingenz 
seiner Möglichkeiten andauernd aus dem Hier und Jetzt in die nahe Zukunft 
gezogen und in >>Versäumnispanik<<87 versetzt. Dem korrespondiert die Entwick­
lung einer rasanten Entwertung von erworbenem Wissen und (Lebens-)Erfahrung: 
>>Wenn wir nicht rennen, verpassen wir den Anschluss, sind unsere Kenntnisse 
veraltet, unsere Ansichten überholt, unsere Informationen wertlos, unsere Klei­
der hoffnungslos altmodisch und unsere Freunde weggezogen, ist das Leben an 
uns vorbeigelaufen, hat uns die Rolltreppe in die Abstellkammer befördert<<, so 
Hartmut Rosa. 88 

Auch Hannah Arendt und Günther Anders analysieren Raumvernichtung und 
Gegenwartsschrumpfung als Signa der Modeme. So heißt es in Vita activa: 

83 Arendt 2000b: 302. 
84 Arendt 2002a: 149. Vgl. dazu auch ebd.: 58ff., 82, 106, 155-160. 
85 Ebd.: 60. 
86 Vgl. Rosa 2000. 
87 Anders 2001: 56. Der Ausdruck ist eigentlich auf Heideggers Fundamentalontologie 

gemünzt. 
88 Rosa 2000: 195. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


426 Die Weft als Vernichtungslager 

>>Die moderne Welt ist ein über die ganze Erde sich erstreckendes Kontinuum, aus 
dem Ferne und Entfernung vor dem Ansturm der Geschwindigkeit verschwunden 
sind. Die Geschwindigkeit hat den Raum erobert und würde ihn zu vernichten 
drohen, wenn ihrer noch immer wachsenden Beschleunigung nicht die für Körper 
unübersteigbare Grenze gesetzt wäre, an zwei verschiedenen Orten nicht gleichzeitig 
anwesend sein zu können. Denn die Bedeutung der Ferne ist vernichtet, seitdem 
es keinen Punkt der Erde mehr gibt, den man nicht von einem anderen Punkt in 
wenigen Stunden erreichen könnte<<.89 

Für Günther Anders sind Raumvernichtung und Gegenwartsschrumpfung Unter­
fälle der technologisch vermittelten Aufhebung der menschlichen >>Angewiesen­
heit auf Vermittlung<<. Der Mensch, so Anders in seiner Detailstudie Die Antiquiert­
heit von Raum und Zeit, 90 ist von Natur aus bei der Erfüllung seiner Bedürfnisse auf 
Vermittlung angewiesen, das heißt dazu verurteilt, Wege durch Raum und Zeit zu 
machen. Die Technik, obwohl das primäre Werkzeug der Vermittlung, versuche 
zugleich ebendiese Wege überflüssig zu machen, also auch Raum und Zeit zu 
annihilieren. Der Moderne gelten beide laut Anders nur noch als »Formen der 
Behinderung<<, die es technologisch zu überwinden, ja zu bekämpfen gilt.91 Doch 
geht mit der technisch ermöglichten Verringerung, ja Auslöschung von Entfernun­
gen auf der Erde Hannah Arendt zufolge zugleich eine vergrößerte »Entfernung 
des Menschen von der Erde<< einher, die zu einer »entscheidenden Entfremdung 
des Menschen von seiner unmittelbaren irdischen Behausung<< führt. 92 So wie 
der >>Mensch ohne Welt<< als Gefangener der Zeit an seine jeweilige Raumstelle 
gekettet ist, scheint der >>raumsinnkranke<< Mobilist93 mit seiner raumzeitlichen 
Grundverfassung, mit einem Kantschen Apriori also, brechen zu wollen, indem er 
Da-Sein gegen Nie-ganz-da-Sein und Immer-schon-weg-Sein tauscht und dadurch 
dem leeren Leben den Vorzug vor der eigenen Existenz gibt: »>Ich bin in Bewe­
gung, also bin ich.<<<94 Die diesem Leben eingeschriebene Unrast hat ein doppeltes 
Gesicht. »Einerseits sind wir ungeduldig, weil Mittel und Wege >dauern<, also 
Zeit in Anspruch nehmen. Andererseits aber ertragen wir es nicht, am Ziele, also 
bei der energeia, wirklich anzukommen, da durch diesen Aufenthalt diejenige 
Zeit, die für die Zurücklegung von Wegen verwendet werden könnte, erst recht 
vergeudet zu werden scheint.<<95 Die Annihilation von Raum und Zeit kulminiert 
im »rasenden Stillstand<<. Es ist vor diesem Hintergrund gewiss kein Zufall, dass 
das extremste politische Phänomen der Moderne die Form einer »Bewegung<< 
annimmt, die als totale, das heißt erschöpfende Ressourcenmobilisierung stets 
den eigenen Kollaps vor Augen hat. 

89 Arendt 2002a: 320. 
90 Vgl. Anders 1981: 335-354. 
91 Ebd.: 338. 
92 Arendt 2002a: 321. 
93 Vgl. Anders 1936/37: 36. 
94 Anders 2002b: 84. Vgl. dazu auch Anders 1981: 349. 
95 Anders 1981: 346. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 427 

Globalisierung 

Totalitarismus, Kapitalismus und Technokratie zielen gemäß ihrer systemischen 
Logik auf die Eroberung und Uniformierung des gesamten Globus ab. Insofern 
sind sie Teil jenes vieldimensionalen realgeschichtlichen Transformationsprozes­
ses, der die Erde in einen >>Single place« (Roland Robertson) beziehungsweise 
ein >>globales Dorf« verwandelt und für den sich der Begriff >>Globalisierung« 
herausgebildet hat. 96 Erst in jüngerer Zeit haben die Sozialwissenschaften auf 
diese Entwicklung theoriebildend reagiert; Günther Anders, Hannah Arendt und 
Hans Jonas sind ihnen zuvorgekommen. Für Edgar Weiß ist insbesondere An­
ders ein >>früher Globalisierungstheoretiker.« Dieser habe die Aufmerksamkeit auf 
zahlreiche Phänomene gelenkt, >>die heute unter dem Stichwort >Globalisierung< 
diskutiert werden«, ja zu fast allen Dimensionen von Globalisierung >>frühzeitig, 
tiefsinnig und weitgreifend beigetragen[,] ohne das ihm gebührende Maß an 
Würdigung zu erfahren.«97 In der Tat lässt sich die Anderssehe Gelegenheitsphi­
losophie auch als Beitrag zur Globalisierungsdebatte deuten, nicht nur wegen 
der Atombombe, dem großen Globalisator. Was immer Anders zum Gegenstand 
des Denkens macht - die kontormierenden Einflüsse des weltumspannenden Wa­
rennetzes, das globale Weltauge Fernsehen, die Raumfahrten, die erstmals in der 
Menschheitsgeschichte die Selbstwahrnehmung der Erde als kugelförmig abge­
schlossenes Menschheitshabitat ermöglichen,98 und schließlich der Weltzustand 
Technik mit seinen paradoxen Effekten der Raumschrumpfung und Wiederver­
wandlung längst bekannter Regionen in weiße Landkartenflecke - , immer ist von 
globalen Prozessen, Verflechtungen und Folgewirkungen die Rede. Dasselbe gilt 
für die Technikphilosophie von Hans Jonas. Wie Hannah Arendt hat auch Anders 
einen Begriff von der >>Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen<<, von der >>Glokali­
tät« der Globalisierung, und mit dem >>Menschen ohne Welt« sogar einen Typus 
beschrieben, der diesen Effekt eindrücklich illustriert. Die Weltlosen, unfähig, die 
Beschränkung des Raums zu annullieren, sind die räumlich auf Resterampen und 
in Schattenzonen Abgestellten, aus der Welt herausgelösten >>abs-tracti«, zeitlich 
zwangsentschleunigt, den dynamischen Subjekten nur noch hinterherhinkend 
und schließlich becketthaft im stagnierenden >>Zeitbrei« der eigenen Überflüssig­
keitauf das Ende ihrer Existenz zuwa(r)tend:99 >>Einige bewohnen den Globus, 
andere sind an ihren Platz gefesselt«, 100 heißt es entsprechend bei Zygmunt 
Bauman. Weltfremdheit aber ist kein Sonderschicksal ökonomisch Aussortierter. 
Zugespitzt ließe sich formulieren, dass moderne Menschen sich ihrer jeweiligen 
(Lebens-)Welt immer mehr entfremden, je stärker sie sich globalisieren. 

Die Frage, in welche Richtung Globalisierungsprozesse tendieren, gehört zu 
den >>Brennpunkten« soziologischer Globalisierungsdebatten.101 Hannah Arendt 
und Günther Anders haben darauf eindeutige Antworten gegeben, die sich an den 

96 Vgl. Degele/Dries 2005: 182. Der Begriff >>global village« geht auf Marshall McLuhan 
(1962) zurück. 

97 Weiß 2004: 165ff. 
98 Vgl. Anders 1994a: 89-97. 
99 Anders 1980: 216, 224. 
100 Bauman 1996: 661. 
101 Dürrschmidt 2004: 104. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


428 Die Weft als Vernichtungslager 

neueren Globalisierungsdiskurs anschließen lassen. Welche (National-)Staaten 
künftig zu den global players, den neuen Weltmächten und/oder gar Gefahren­
herden zählen, hat Hannah Arendt nur zögerlich zu prognostizieren gewagt. 
Von einem >>clash of civilizationS<<102 ist jedenfalls weder bei ihr noch Anders 
oder Jonas die Rede. Im Gegensatz zu Samuel Huntingtons These, fortschrei­
tende Modernisierung bewirke reaktive Indigenisierung, ein Wiedererstarken 
nicht-westlicher Gesellschaften beziehungsweise Kulturen, 103 sahen sie die Erde 
im Bann globaler Uniformierungsprozesse, die überall auf der Welt ähnliche 
Probleme hervorrufen und zu transnationaler Reaktion auffordern. Zu diesen 
Prozessen zählen sie Technisierung und Rationalisierung beziehungsweise Auto­
matisierung und eine schleichende Entpolitisierung der Öffentlichkeit (Arendt: 
>>Vergesellschaftung<<), die wie die Anderssehe Technokratie systemneutral ist 
und eventuelle Indigenisierungsprozesse gewissermaßen unterläuft. 

Parallel dazu entwickelt sich nach Arendt die ebenfalls systemunabhängige 
Poietisierung der Politik, die politisches Handeln zu einem Herstellungsvorgang 
und das heißt anfällig für totalitäre Herrschaftsformen macht. Was die Zukunft 
des kulturellen Lebens betrifft, kommen Anders und Arendt George Ritzers Mc­
Donaldisierungsthese nahe, die ein sukzessives Verschwinden des Lokalen und 
Individuellen zugunsten rationalisierter Arbeits- und Lebensumgehungen postu­
liert: >>[D]er Einfluss rationalisierter Lebensweisen wird in Zukunft wahrscheinlich 
noch weiter zunehmen, weil sich immer mehr Menschen an effiziente, vorher­
sagbare Umgehungen und Kontexte gewöhnen.,,104 

Integration 

Integration, die (Wieder-)Einbeziehung funktional ausdifferenzierter Bereiche 
in ein Ganzes, ist >>das zentrale Steuerungs- und Kontrollproblem moderner Ge­
sellschaften«.105 Hannah Arendt zufolge ist die Moderne in erster Linie von 
Desintegrationsprozessen geprägt, die alles erfassen, >>Was ursprünglich dazu be­
stimmt war, den Bedürfnissen der Massengesellschaften zu dienen.« Überall zeige 
sich >>die Unmöglichkeit, mit den Schwierigkeiten fertig zu werden: in der Schule 
und bei der Polizei, im Post- und Transportwesen, bei der Müllabfuhr und der 
Verunreinigung von Luft und Wasser, auf den Autobahnen mit ihrer hohen Todes­
rate und beim Verkehrsproblem in den Großstädten«. Je größer und moderner 
eine Organisation (in diesem Fall: eine Gesellschaft) sei, desto verletzlicher werde 
sie. Zwar könne niemand mit Bestimmtheit sagen, >>WO und wann der kritische 
Punkt erreicht ist«, die Ohnmacht aber wachse gerade in den vermeintlichen 
Supermächten deutlich an. Zentralisierung, so Arendts Fazit, beginne >>angesichts 
der Massenhaftigkeit der Gesellschaft in den Großstaaten sowohl wirtschaftlich 
wie politisch deutlich zu versagen«. Zugleich diagnostizierte sie ein>> Wiederaufle­
ben des Nationalismus«.106 Darüber hinaus waren ihr die Massengesellschaften 
des Westens auch deshalb zutiefst suspekt, weil >>[g]roße Anhäufungen von Men-

102 Vgl. Huntington 1993. 
103 Vgl. Huntington 2002. 
104 Ritzer/Stillman 2003: 49f. 
105 Degele/Dries 2005: 233. 
106 Arendt 2005c: 83f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 429 

sehen [.] eine nahezu automatische Tendenz zu despotischen Herrschaftsformen 
[entwickeln]«.107 

Nach Günther Anders werden moderne Gesellschaften um den Preis schluss­
endlicher Selbstzerstörung technokratisch zwangsintegriert. Seit der Existenz 
der Atombombe kann außerdem der Schlussakt des Weltzustands Technik jeder­
zeit zur Aufführung gebracht werden. Dagegen propagierte Anders eine Reihe 
von mentalen Integrationstechniken mit gesellschaftspolitischem Anspruch, allen 
voran moralische Phantasie und prognostische Produkthermeneutik, die man 
als Basisinstrumente einer philosophischen Technikfolgenabschätzung verstehen 
kann, ebenso wie Hans Jonas' »Heuristik der Furcht<< (siehe Kapitel II.4.1). 

Vergeschlechtlichung 
Vergeschlechtlichung ist der einzige Modernisierungsfaktor, zu dem Günther 
Anders und Hans Jonas, aber auch Hannah Arendt, keinen substanziellen Beitrag 
leisten. In seiner Erinnerung an philosophische Dispute mit der jungen Hannah 
Arendt vertritt Günther Anders die von Arendt später in Vita activa reformulierte 
These, die philosophische Anthropologie laufe, da sie den »Menschen im Plural<< 
ausblende und stattdessen >>gewissermaßen im >platonischen Singular<<< von den 
Menschen spreche, auf »Monanthropismus<< hinaus (ein Andersscher »Parallelaus­
druck<<- Neologismus- zu »Monotheismus<<). Darauf reagiert Arendt angeblich so: 
»Sie kratzte sich den Kopf. >Von >Monandrismus< sogar<, ergänzte sie, >der Mensch 
wird ja stets als ein Mann vorgestellt. Als eine Art von Solo-Prometheus!< Ihre 
zwei Zornfalten erschienen wieder zwischen den Brauen. >Eine Schande!<<<108 Im 
selben Text weist Anders jedoch ausdrücklich darauf hin, dass Arendt sich zu 
keinem Zeitpunkt ihres Lebens in der Nähe des Feminismus aufgehalten habe. In 
der Tat äußerte sich Arendt öffentlich wenig kämpferisch: »Es sieht nicht gut aus, 
wenn eine Frau Befehle erteilt. Sie soll versuchen, nicht in solche Positionen zu 
kommen, wenn ihr daran liegt, weibliche Qualitäten zu behalten<<, bekennt sie 
im Fernsehgespräch mit Günter Gaus. Ihre eigene Rolle definierte sie ebendort 
in Abgrenzung zum anderen Geschlecht so: >>Männer wollen immer furchtbar 
gern wirken; aber ich sehe das gewissermaßen von außen. Ich selber wirken? 
Nein, ich will verstehen<<109 -ein Verstehen freilich, das nicht gendersensibel, 
sondern schlicht geschlechtsvergessen ist. Aus heutiger Sicht diskriminierend 
wirkt ihre, allerdings zeittypische, Rede von »den Invertierten<<110 (gemeint sind 
Homosexuelle). 

Obwohl er Heideggers Philosophie ausdrücklich dafür kritisiert, die Leiblich­
keit und Geschlechtlichkeit des »Daseins<< zu unterschlagen, 111 bleibt auch Gün­
ther Anders für Geschlechterfragen im Sinne der Gender Studies weitgehend 
blind. In Der Blick vom Mond fällt ihm auf, dass zur Zeit der Raumfahrtmissionen 
kein einziger der vielen enthusiastischen Medienechos von Frauen stammte.112 

107 Arendt 2002a: 55. 
108 Anders 2012: 39. 
109 Arendt 2005d: 48. Vgl. dazu auch Jonas 2003: 286. 
110 Arendt 2005a: 200. 
111 Vgl. Anders 2001: 296. 
112 Vgl. Anders 1994a: 102f., Anmerkung 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


430 Die Weft als Vernichtungslager 

Doch Homo faber und Animal laborans werden in der Antiquiertheit stets als 
Männer imaginiert, nur nicht als solche zum Thema gemacht.113 Ähnlich verhält 
es sich bei Hans Jonas, so dass eine Modernetheorie, die von Anders, Arendt und 
Jonas ausgeht, sich auf andere Quellen berufen muss, wenn sie Gender-Aspekte 
angemessen berücksichtigen will. 

3.2 Weltlagertheorie revisited 

Abschließend bleibt die Frage zu beantworten, welchen theoretischen Mehr­
wert eine auf Günther Anders, Harrnah Arendt und Hans Jonas zurückgreifende 
Weltlagertheorie für die philosophische und sozialwissenschaftliche Theoriebil­
dung hat. Welchen Beitrag leistet sie zur Debatte um Moderne, Modernität und 
Modernisierung? 

Als Makrotheorie vom drohenden Ende der Welt muss sie sich zunächst gegen 
den Vorwurf behaupten, nicht mehr als ein weiterer überflüssiger Teilnehmer an 
jenem seit Jahrhunderten ausgetragenen intellektuellen »Wettbewerb im Totsa­
gen« und großformatigen Simplifizieren zu sein. Grelle apokalyptische Gemälde 
ohne jede analytische Kraft sind, wie Thomas Rentsch zu Recht betont, »im offe­
nen Prozeß der argumentativen und kritischen Selbstverständigung über unsere 
Lebensbedingungen<< verzichtbar.114 Nur ist nicht jedes Großbild auch schon 
eine grobe Verzerrung, sofern es seine spezifische Perspektive nicht verleug­
net. Es ist auch nicht automatisch falsch oder vor der Zierfolie einer verklärten 
Vergangenheit gemalt, nur weil es besonders bizarre Zustände oder Zustände 
besonders pointiert schildert. Ein gesunder Pragmatismus und die Konzentration 
auf das hic et nunc des jeweiligen Lebens sind vom Standpunkt des Individuums 
aus gerechtfertigt (und zur Bewahrung einer gewissen psychischen Festigkeit 
auch geboten). Aber aus der Komplexität und Kontingenz der Moderne folgt 
keine methodologische Fixierung auf konkrete Sachfragen, auf das Muddling 
through politischer Kompromissbildung und lebensweltlicher Ethiken für den 
Alltagsgebrauch. Die Unterstellung, Großtheorien kaschierten lediglich partielle 
Standpunkte, kann auf eine Variante des Strohmann-Arguments hinauslaufen, das 
die gegnerische Position bewusst verzerrt darstellt, um sie anschließend leichter 
widerlegen zu können. Jede Theorie hat einen Standpunkt, auch die Großtheorie, 
und solange sie keine ausschließliche Geltung beansprucht, spricht nichts gegen 
ihr Format. Zumalsich die hier umrissene Weltlagertheorie methodisch an ge­
legenheitsphilosophischer Montage und Collagierung, an Geschichtswissenchaft 
und Soziologie orientiert und vermeintliche oder faktische Großprozesse nicht 
zulasten des Kontingenzprinzips oder gar um der reinen Theoriebildung willen 

113 Margret Lohmann (1996a: 172; Fußn. 4) betont- in einer Fußnote- demgegenüber 
>>den bemerkenswert frühen und vergleichsweise ungewöhnlichen ,feministischen 
Blick< von Anders«, insbesondere in Lieben gestern, wo die »scheinbare Geschlechts­
neutralität des philosophischen Denkens« irrfrage gestellt werde. Ein entsprechender 
Passus findet sich auch in der Kirschenschlacht (vgl. Anders 2012: 38f.), die- nach 
Harrnah Arendts Tod -im Dezember 1975 entsteht. 

114 Rentsch: 2001: 36, 40f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 431 

herausarbeitet. Dennoch liegt die eigentliche Stärke der Weltlagertheorie gera­
de in ihrer großformatigen Zuspitzung, in ihrer Ambivalenz-Skepsis gegenüber 
einer bloß formalen Dialektik der Modernisierung, die hinter wissenschaftlich 
geforderter, vermeintlicher Neutralität und Wertfreiheit nur ihre eigene ethisch­
moralische Orientierungslosigkeit oder, schlimmer, einen rigiden Normativismus 
verbirgt. 

Kritik der Modernisierungstheorie 
Mit der soziologischen Modernisierungstheorie teilt die Weltlagertheorie das 
Kontingenzprinzip - es ist, wie es ist, könnte aber auch ganz anders sein -, und 
flankiert dieses mit einer anthropologischen Leitplanke. Die Ambivalenzsensi­
bilität der Modernisierungstheorie hingegen erscheint ihr als epistemologisches 
Alles-und-nichts-Syndrom. Denn die formale Analyse der Moderne als ergebnis­
offener ambivalox-dialektischer Prozess, in dem sich neutral »positive« und »ne­
gative«, das heißt wechselseitig aufeinander bezogene, binäre Prozesslinien un­
terschiedlicher Modernisierungsfaktoren kreuzen, läuft Gefahr, bereits durch die 
Konstruktion ihrer theoretischen Basisunterscheidungen zugleich alles und doch 
nichts zu erklären. Darüber hinaus immunisiert sie den eigenen Untersuchungs­
gegenstand theorie-immanent, das heißt mangels eines reflexiv-theoriekritischen 
Standpunkts oder durch dessen Suspendierung, gegen ethisch-moralische Her­
ausforderungen beziehungsweise gegen die klassische philosophische Frage nach 
dem guten Leben. 

Als Produkt der Moderne ist Modernisierungstheorie eo ipso Theorie der Ge­
sellschaft (genitivus subjectivus und objectivus). Moral und Ethik sind in dieser 
Perspektive Funktionen von Gesellschaftlichkeit als solcher, also ebenfalls gesell­
schaftliche Produkte. Jede noch so unbedeutende moralische Norm, heißt es bei 
Emile Durkheim, ist sozialen Ursprungs und wird durch sozialen Zwang durchge­
setzt. »Nach dieser Auffassung«, so kritisiert Zygmunt Bauman, »ist Unmoral stets 
antisozial (oder, in der Umkehrung, Asozialität ist unmoralisch).«115 Eine solche 
sozio-kausale Herleitung von (Un-)Moral ist für Bauman schlicht »Soziologischer 
Reduktionismus«; anstatt zu fragen, was die jeweiligen Moralvorstellungen einer 
Gesellschaft auszeichne, stelle die Soziologie lediglich fest, dass Moral zum Über­
leben einer Gesellschaft nötig sei und »jede Gesellschaft die Moral [hat], derer sie 
bedarf.«116 Daraus folgt dann- zirkulär- zwangsläufig, dass es außerhalb von 
Gesellschaft kein moralisches Leben gibt und moralisches Verhalten identisch ist 
mit der jeweiligen sozialen Ordnung beziehungsweise mit Disziplin. 

Ein ähnlicher Kurzschluss liegt der Modernisierungstheorie von Wolfgang Zapf 
und anderen zugrunde. Aus Deskription und Analyse folgt dort umstandslos die 
(moralische) Hegemonie der Moderne. Modern bedeutet gut, vormodern hinge­
gen schlecht, so die Formel, die der wissenschaftstheoretischen Autoimmunisie­
rung der Modernisierungstheorie, die sich längst im praktisch-sozialtechnischen 
Selbstverständnis moderner Gesellschaften niedergeschlagen hat, zugrunde liegt. 
(Tatsächlich wollte allerdings niemand gerne in einem >>Vormodernen« Land leben, 
wo zum Beispiel Frauen vom Berufsleben ausgeschlossen oder Ehebrecherinnen 

115 Bauman 2002a: 232; Anmerkung 2. 
116 Ebd.: 185, 187. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


432 Die Weft als Vernichtungslager 

gesteinigt werden.) Differenzierung, Rationalisierung, wertfreie Wissenschaft, 
Massenwohlstand und Demokratie spannen die theoretisch-ethische Doppelma­
trix der Modernisierung auf, in der Verbrechen wie die Shoah oder nur der 
Umstand, dass die Modernisierung des Westens mit der Pauperisierung des Sü­
dens erkauft wird, keinen rechten Platz finden, weil sie die vermeintliche Liaison 
von Moderne und Fortschritt als Mesalliance demaskierenY7 

Erklärungsnotstand und Wertfreiheit 
Als wöge der Vorwurf deskriptiv-normativer Hybrididät nicht schwer genug, 
gerät die Modernisierungstheorie unterdessen aus sich selbst heraus in weite­
re Erklärungsnot. Ließ sich die Moderne an ihrem Beginn tatsächlich noch als 
Prozess vor allem zunehmender Differenzierung, Rationalisierung und Domes­
tizierung beschreiben - eine Beschreibung, der entgegen dem Postulat von der 
Wertfreiheit der Wissenschaft die Konnotation des Fortschritts anhaftete-, so 
werden in der Spätmoderne die modernisierungstheoretischen Werkzeuge para­
doxerweise in dem Maße stumpfer, in dem sie auf Zwischentöne, Ambivalenzen 
und dialektische Volten reagieren. Kaum jemand erzählt die Geschichte der Mo­
derne noch als bloße Erfolgsstory. Die begrifflichen Instrumente gegenwärtiger 
Modernisierungstheorien bilden diesen Wandel in der Auffassung von Moderne, 
Modernität und Modernisierung kritisch ab und sind gegenüber ihren Vorläufern 
deshalb im Vorteil, weil sie deren unausgesprochenen normativen Bias entlarven. 
Spätmodernen Modernisierungstheorien sind die Axiologie Homo fabers und die 
Eindimensionalität ihrer eigenen analytischen Kategorien verdächtig geworden. 
Doch indem sie sich selbst von kategorialen Verengungen und tendenziösen Wert­
urteilen reinigen, büßen sie zugleich an analytischer Kraft ein. Wenn ein und 
dasselbe Geschehen als Ausdruck von Differenzierung und Entdifferenzierung 
gedeutet werden kann, wird Theorie beliebig und verliert sich in den Kapillaren 
ihres Gegenstands, in Einzelfallstudien, deren theoretischer Überbau sich auf Kon­
tingenzabsolutismus und die Wiederholung von Ambivalenzklischees beschränkt. 
Die Theorie scheint nun auf jede empirisch-historische Wendung tatsächlich wert­
frei und mit größtmöglicher Kontingenzsensibilität reagieren zu können. Doch 
fordert gerade die metaphysisch obdachlose, globalisierte Spätmoderne ange­
sichts ihrer dramatischen Selbstgefährdung nichts so sehr wie einen ethischen 
Standpunkt, der praktische, das heißt technische, wirtschaftliche, politische und 
lebensweltliche Konsequenzen nach sich zieht, der also Antworten auf die Fra­
ge liefert, wie >>wir Modernen<< (zusammen mit dem Rest der Welt) in Zukunft 
leben wollen. Für die Renaissance der Frage nach dem guten Leben fehlt der 
Modernisierungstheorie jedoch sowohl das Sensorium als auch die Kompetenz. 

117 In diesem Sinne hat Peter Wehling (1992: 10) der Modernisierungstheorie bereits 
zu Beginn der 1990er Jahre vorgeworfen, »die soziale Dynamik der industriell­
kapitalistischen Gesellschaften [zu] verfehlen, indem sie diese auf allgemeine An­
nahmen über >die Moderne< oder auf globale, gleichsam selbstlaufende evolutio­
näre Trends zurückführen. << Zudem führe ihre >>latent naturalistische[.] und meta­
historische[.] Argumentationsstruktur<< sowie die normative »Zuschreibung von >Ra­
tionalität< zu einer bestimmten Gesellschaftsform<< zur Blockade kritischer Impulse 
in Theorie und Praxis. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 433 

Ambivalenzsensibilität und die Frage nach dem guten Leben 
Gewiss ist beispielsweise die Technik ein integraler Teil unserer Kultur, nicht 
zwangsläufig ihr Untergang, oft überhaupt erst die Grundlage neuer Raum- und 
Zeiterfahrungen, für Welt- und Selbsterkenntnis der Menschen. Sie kann zerstö­
ren, aber auch erschließen und befrieden. Das war schon für Günther Anders und 
Hans Jonas evident. Beließen wir es jedoch bei dieser Feststellung, schlössen wir 
uns unnötigerweise in die hermetische Struktur deskriptiver Kategorien ein, die 
gerade aufgrund ihrer Binarität, ihrer aufgeklärten Abgeklärtheit, an eklatanter 
Erklärungsschwäche leiden. Um zu entscheiden, welche Technik sinnvoll, sprich: 
nützlich und gut ist, und welche wir daher besser nicht einsetzen, geschweige 
denn ausbauen oder überhaupt entwickeln sollten, greifen wir auf philosophi­
sche Expertise in Ethikräten und Einrichtungen zur Technikfolgenabschätzung 
zurück. Die Modernisierungstheorie gibt uns dazu keine Hilfestellung. Sie will 
modernes Leben ohne expliziten Rekurs auf bestimmte Werte beziehungsweise 
Werte allgemein erfassen und erklären. Als Sozialwissenschaft ist das Teil ihres 
Selbstverständnisses, differenzierungstheoretisch betrachtet auch eines ihrer Al­
leinstellungsmerkmale und damit zunächst ein theoretischer Gewinn. Die Frage 
nach dem guten Leben spielt in der Modernisierungstheorie keine Rolle. Sie bleibt 
grundsätzlich offen oder wird an den prinzipiell unabgeschlossenen Diskurs einer 
öffentlich zirkulierenden idealtypischen kommunikativen Vernunft verwiesen. 

Doppelte Blindheit I: Destruktivität 
Die binäre, ambivalenz- und kontingenzsensible Struktur der Modernisierungs­
theorie und ihre doppelte, theoretisch-pragmatische Wertfreiheit, theoriege­
schichtlich ein großer Fortschritt gegenüber allen Fortschrittsideologien sowie 
Renaturifizierungen und Ontologisierungen des Sozialen, führt zu einer doppel­
ten Blindheit. Erstens zeigen sich die Sozialwissenschaften immer noch »weit­
gehend blind für jene übermächtigen Realitäten, die in fundamentaler Weise 
die Bedingungen und Strukturen des gegenwärtigen gesellschaftlichen Lebens 
vorgeben.«118 Was an der gegenwärtigen Sozialwissenschaft am meisten auffällt, 
>>ist die Tatsache, daß es ihr an zureichender Wahrnehmungsfähigkeit für die De­
struktivität fehlt, die die Geschichte begleitete und in der Gegenwart einen neuen 
Gipfelpunkt erreicht hat.«119 Man kann in diesem Zusammenhang von einer regel­
rechten Skotomisation sprechen. Demgegenüber folgt die Theorie der mundialen 
Castrifizierung eben jenen Spuren dieser Destruktivität, die der Moderne allen 
Ambivalenzen zum Trotz inhärent ist, ja - wie Günther Anders' Liquidierungsthe-

118 von Greiff/ König 1987: 88. Ähnlich auch Wehling 1992: 11. 
119 Von Greiff/König 1987.: 88f. Das Wahrnehmungsdefizit entsteht Hannah Arendt 

(2000a: 326) zufolge »Zum Teil aus der besonderen Perspektive der Soziologen, die 
sich - indem sie über die zeitliche Ordnung, die Verortung der Fakten, den Einfluß und 
die Einmaligkeit von Ereignissen, über substantielle Inhalte von Quellen und historischer 
Wirklichkeit im allgemeinen hinwegsehen - auf >funktionale Rollen< an und für sich 
konzentrieren und dabei die Gesellschaft zum Absolutum machen, auf das alles bezogen 
ist Ihre grundlegende Annahme kann in einem Satz zusammengejaßt werden: Jede Sache 
hat eine Funktion, und ihr Wesen ist gleich der funktionalen Rolle, die sie zufälligerweise 
spielt.<< 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


434 Die Weft als Vernichtungslager 

se und Hannah Arendts Analyse der modernen Massengesellschaft nahelegen -
die Moderne wesentlich bestimmt und die in Auschwitz und Hiroshima eskalierte. 
Beide Schreckensorte sind für die Weltlagertheorie gleich zweifach bedeutsam. 
Einerseits liest die Theorie an ihnen ab, was das spezifisch Moderne an der mo­
dernen Destruktivität ist, andererseits nimmt sie beide - gegen die Skotophobie 
der Modernisierungstheorie - als anthropologische Lichtung, sprich: sowohl als 
Ausdruck als auch Herausforderung der Conditio humana ernst. 

Das Denken Günther Anders', Hannah Arendts und Hans Jonas' ist vor dem 
Hintergrund von Totalitarismus, Atombombe, moderner Risikotechnologie und 
Umweltverschmutzung »von einem akuten Gefühl von Gefahr geprägt«, wie Mar­
garet Canovan in Bezug auf Arendt konstatiert.120 Dieses Gefühl hat in einer 
nahezu alle modernen Lebensbereiche umfassenden Fülle von Analysen seinen 
theoretischen Ausdruck gefunden. Davon ausgehend entwirft die Weltlagertheo­
rie ein Bild der modernen Welt als globaler Gefahrenzone, in der nichts so drän­
gend scheint wie die Antwort auf die Frage, was mit der Erde (respektive der 
Welt) geschehen muss, damit sie auch künftig ein Ort bleibt, an dem Menschen 
wohnen können. Eben diese Frage lässt sich jedoch, womit der zweite blinde 
Fleck der Modernisierungstheorie benannt wäre, erst dann beantworten, wenn 
man sich zugleich der Frage öffnet, was das Menschsein eigentlich, das heißt -
im Sinne der in Kapitel1.1.3 skizzierten heuristischen Anthropologie- seinem 
Wesen nach ausmacht. 

Doppelte Blindheit II: Anthropologie und Ethik 
In einem theorievergleichenden Überblick kritisiert Walter Reese-Schäfer an 
Jürgen Habermas und Karl Raimund Popper, dass sie »keinen Begriff für Entwick­
lungen haben, die über die Moderne bzw. die offene Gesellschaft hinausgehen«. 
Das liegt Reese-Schäfer zufolge hauptsächlich daran, »daß beide normativ stark 
aufgeladene Begriffe verwenden. Normativismen sind, wie jeder Luhmann-Leser 
weiß, dazu da, Erwartungen gegen empirische Widerlegungen [zu] stabilisie­
ren«.121 Abgesehen davon, dass Habermas und Popper in der Tat nicht über 
das »Projekt Moderne« hinausdenken, liegt Reese-Schäfer mit seinem luhman­
nianischen Pauschalurteil falsch. So hat die anthropologische Leitplanke der 
Weltlagertheorie aufgrundihrer Flexibilität keine Ausschlussfunktion. Anthro­
pologie nach Günther Anders und Hannah Arendt ist eine negative, heuristisch­
hermeneutische, keine axiomatisch-apodiktische. Das heißt, sie setzt keine Norm, 
außer der, dass Menschen qua Menschsein immer wieder neue Anfänge stiften 
können. Anstattein spezifisches Wesen des Menschen zu hypostasieren, wird 
der Mensch als weltbedürftig und weltoffen charakterisiert, eingebettet in ein 
Set von Existenzgrundbedingungen, das seinerseits historisch veränderbar ist, 
also einen offenen, keinen normativ geschlossenen Rahmen darstellt. Hans Jonas 
korrigiert den anthropozentrischen Bias dieser Konzeption naturphilosophisch. 
Ihn als prämodernen Altkonservativen zu bezeichnen, dessen neoaristotelische 
Position in die Vormoderne zurückweist, hieße das innovative Potenzial der Bio­
philosophie zu verkennen, die das vermeintlich Andere der Subjektivität wieder 

120 Canovan 1997a: 87. 
121 Reese-Schäfer 1999: 435. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 435 

an diese anschließt und damit in die Moderne zurückholt. Die Basis der Welt­
lagertheorie ist eine gewissermaßen negativ-transzendentalanthropologische - sie 
erhellt die Bedingungen der Möglichkeit menschlichen Lebens auf der Erde, ohne 
daraus eine überzeitlich gültige Antwort auf die Frage nach dem guten Leben 
abzuleiten. Aber diese Frage lässt sich überhaupt nur stellen und beantworten 
auf dem Boden einer prinzipiell verallgemeinerungsfähigen, allgemein verbind­
lichen kontingenz- und pluralitätssensiblen Anthropologie, vor der Folie eines 
Menschenbilds, erweitert um ein Bild vom Lebendigen allgemein. 

Es ist möglich, dass wir, um zu beurteilen, ob eine neue Technologie oder 
eine politische Maßnahme sinnvoll sind oder nicht, auf nichts anderes und nichts 
weniger als die »humane Ebene« der kommunikativen Rationalität endlicher 
menschlicher Vernunft rekurrieren müssen, wie Thomas Rentsch meint.122 Aber 
woher bezieht diese Vernunft ihre Maßstäbe, wenn, wie Hans Jonas und Günther 
Anders überzeugend vermitteln, rein tugendethische Entwürfe oder eine refor­
mulierte Mesotes-Lehre, wie sie Rentsch offensichtlich vorschwebt, der globalen 
Dimension und Herausforderung des Moderneprojekts nicht mehr angemessen 
sind?; wenn wir als Wissenschaftler, Ingenieurinnen und Techniker nicht mehr 
wissen, was wir tun, weil das Gefälle zwischen Herstellen und Vorstellen schon zu 
groß geworden ist? Unter diesen Voraussetzungen bleibt notwendigerweise nur 
die Rückbesinnung auf die Grundstrukturen der Conditio humana. Zumindest bis 
zu dem Zeitpunkt, an dem die Unfestgelegtheit und Weltoffenheit des Menschen, 
seine Pluralität oder sogar seine Erdgebundenheit der (Selbst-)Ermächtigung Ho­
mo fabers endgültig zum Opfer gefallen ist, so dass wir, wie Günther Anders am 
Ende der Weltfremdheit nahelegt, die Anthropologie ganz aufgeben müssen.123 

Was also ist vor dem Hintergrund dieser Überlegungen der analytische Mehr­
wert der modernisierungsphilosophischen Weltlagertheorie? Zunächst ist >>die 
Produktivität der ungewöhnlichen Konstellation von existenzphilosophischer Be­
grifflichkeit und politischer Analyse« zu nennen, 124 die sich nicht nur bei Hannah 
Arendt, sondern auch bei Günther Anders und Hans Jonas entfaltet. Die eigent­
liche Stärke der Weltlagertheorie ist jedoch ihre anthropologische Leitplanke. 
Sie ermöglicht, die Moderne als historischen Prozess zu beschreiben, der mit 
der Grundverfassung des menschlichen Wesens korrespondiert und auf diese 
zurückwirkt. Das macht die Weltlagertheorie zu einer kritischen Theorie der 
Moderne, die zugleich in der Lage ist, eine Antwort auf die klassische Frage 
nach dem guten Leben zu geben, beziehungsweise der Frage überhaupt einen 
Platz in der Theorie einzuräumen. Was Johannes Rohheck an Jürgen Haber­
mas kritisiert, die Aufspaltung der Fortführung des modernen Projekts in einen 
technisch-ökonomischen und einen politisch-kommunikativen Teil, 125 wird in der 
Weltlagertheorie vermieden. Zwar lassen sich insbesondere bei Hannah Arendt 

122 Rentsch 2001: 50. 
123 Solange die Grenzen des Humanen nicht irreversibel überschritten sind, erscheint 

der Rekurs auf eine allgemeine menschliche Natur noch »als geringerer Irrtum<<, 
räumt selbst Max Horkheimer (1968a: 227) ein. 

124 Jaeggi 1997b: 152. 
125 Vgl. Rohheck 2001: 64f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


436 Die Weft als Vernichtungslager 

Elemente einer kulturellen Spaltung der Moderne ausmachen, etwa zwischen 
Privatsphäre und Öffentlichkeit, Staat, Verwaltung und Individuum, zwischen 
System- und Lebenswelt also. Der Rekurs auf Grundbedingungen der Existenz und 
die Verankerung von Wissenschaft, Technik und Politik in der anthropologisch 
verbürgten Weltfremd- und Weltoffenheit des Menschen lässt diese Elemente je­
doch als theoretisches Oberflächenphänomen erscheinen, das die Tiefenstruktur 
der Weltlagertheorie nicht berührt. Man kann diese Theorie mit Jürgen Habermas 
eine negativistische nennen, »die sich vom Grauen der Bilder gefangennehmen« 
lässt und die Kehrseite des katastrophischen 20. Jahrhunderts nicht sehen will: 
die postfaschistische Erfolgsgeschichte eines pazifizierten, sozialdemokratisierten 
Europa.126 

Der empirisch gesättigte Blick in die vier Dimensionen Natur, Technik, Wirt­
schaft und Politik aber zeigt, dass von einer »Peripetie des Schreckens<<127 keine 
Rede sein kann. Gegen die Verabsolutierung von Kontingenz und Ambivalenz 
und die revitalisierte Fortschrittsideologie der Aufklärung setzt die Weltlager­
theorie auf gesteigerte Nebenfolgensensibilität. Sie richtet den Blick von den 
tatsächlichen und vermeintlichen Ambivalenzen und Paradoxien der Moderne 
auf die Spirale kontingenzbrechender Autopoiesis des Pandynatos-Prinzips, wie 
sie sich in der Mediatisierung des Handelns, in der panischen Produktion, im 
erd- und weltvernichtenden Konsumismus und in den anthropogenen ökologi­
schen Katastrophenprozessen manifestiert. Die Weltlagertheorie fokussiert auf 
die mit der Moderne konstitutiv verknüpften technologischen, ökonomischen 
und politischen Strategien, Kontingenzen durch Distanzierung, Uniformierung 
und liquidatorisehe Homogenisierung zu bewältigen, das heißt anthropologisch: 
durch Fesstellung. In diesem Sinne hat das radikalisierte Pandynatos-Prinzip nicht 
bloß eine ambivalente oder paradoxe, sondern vor allem eine finale Konsequenz: 
Nichts geht mehr oder, in Abwandlung des Kontingenzprinzips: Die Verhältnisse 
sind, wie sie sind, aber sie könnten möglicherweise bald nicht mehr zu ändern 
sein. Auf das »Alles ist möglich« folgt in letzter Konsequenz des mundialen Cas­
trifizierungsprozesses der »Kältetod« von Biosphäre und Menschenwelt. Was an 
der Oberfläche der Moderne als Optionenvermehrung und Kontingenzmultiplika­
tion erscheint, zeigt sich durch die Brille der Weltlagertheorie als beschleunigter 
Liquidierungsprozess. 

An dieser Stelle ist ein abschließender Seitenblick auf zwei Ansätze nötig, die 
im Rahmen der Weltlagertheorie nicht unerwähnt bleiben dürfen: Zygmunt Bau­
mans Buch Dialektik der Ordnung und das Homo sacer-Projekt des italienischen 
Rechtstheoretikers und Philosophen Giorgio Agamben, das bis in jüngste Zeit 
für Aufsehen in intellektuellen Kreisen sorgt. Beide Denker nehmen die Shoah 
zum Anlass einer grundlegenden Revision von Soziologie beziehungsweise Po­
litikwissenschaft, die über die jeweiligen Fächer auf das Selbstverständnis der 
westlichen Welt hinausgreift Beide haben den Anspruch, ihre Disziplinen (wo­
bei sich Agambens Methode, Denkstil und Denkresultate kaum einer einzigen 
Fakultät zuordnen lassen) von blinden Flecken zu befreien, indem sie auf wirk-

126 Habermas 2003b: 211. 
127 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 437 

mächtige, aber weitgehend unterbelichtete beziehungsweise von Fachdiskursen 
ausgeklammerte Ereignisse, Prozesse und Subtexte der Moderne hinweisen. 

Zygmunt Bauman (Dialektik der Ordnung) 
Eine der großen Stärken von Baumans Dialektik der Ordnung ist die zugrunde 
liegende Einsicht, »daß man, um das Gewöhnliche verstehen zu können, das 
Ungewöhnliche zur Kenntnis nehmen und analysieren muß.« In diesem Fall meint 
das die Shoah, die aber für Bauman gerade keine Anomalie ist, sondern nur >>das 
andere Gesicht genau des gleichen Prozesses«- der von Norbert Elias postulierten 
Zivilisierung nämlich, deren gewaltlosen Charakter Bauman für eine Illusion hält, 
gar einen Mythos vom Triumph der Vernunft über die Leidenschaft nennt.128 

Dialektik der Ordnung ist also kein Versuch, die Shoah zu erklären, »sondern 
die Moderne<<129 und insofern im Kontext der Weltlagertheorie von Bedeutung. 
Dasselbe gilt für Baumans unterdessen zwanzig Jahre alte Kritik, die Soziologie 
wolle von der Shoah nichts wissen und die Modernisierungstheorie sei nicht 
sensibel für Ambivalenzen (im Sinne der Dialektik der Aufklärung). Sie ist zwar 
inzwischen aufgegriffen worden, 130 aber doch bei weitem nicht hinreichend in 
der Disziplin verankert.131 Baumans Mahnung, die Soziologie müsse sich endlich 
von den ethischen Herausforderungen der (Spät-)Moderne irritieren lassen, bleibt 
daher aktuell. 

Auf Unkenntnis des Anderssehen rnuvres hingegen beruht die Alleinstellung 
Hannah Arendts als »einsame Ruferin in der Wüste<<, deren Einsicht in die Ver­
wandtschaft von Moderne und Shoah bis heute unvernommen sei. Zu deutlich 
sticht hervor, wie viel von Baumans Studie nicht nur bei Arendt, die Bauman 
gelegentlich zitiert, vor allem aber bei Günther Anders vorweggenommen ist: 
der moderne Rassismus als biopolitisches »Projekt<< der »Volksgesundheit<<, dem 
es nicht mehr nur um die Ausgrenzung von Fremden, sondern die Ausmerzung 
von »Schädlingen<< geht;132 die zentrale Rolle der Bürokratie für die Umsetzung 
der Vernichtungspolitik; die Mediatisierung und »Adiaphorisierung<<133 des Han­
delns, das heißt die Ersetzung von Moral durch Gewissenhaftigkeit, sprich Ra­
tionalität, Problemlösekompetenz und Perfektionismus, von Günther Anders be­
reits in den 50er und 60er Jahren ausführlich besprochen (siehe Kapitel1.2.4.3, 
S. 280-284); die perfide Verwandlung von Opfern in Mit-Täter oder die Au­
tonomie der (spät-)modernen Risikotechnik. Auch Baumans Anmerkungen zu 
Aufforderungscharakter und A-Moralität der Technik im Schlusskapitel von Dia­
lektik der Ordnung134 sind bei Günther Anders bereits ausgeführt. Und obwohl 

128 Bauman 1999: 102 bzw. 2002a: 111; 2002b: 238. 
129 Bauman 1999: 97. 
130 Vgl. exemplarisch Beck 1986; Degele/Dries 2005; Sofsky 1993; Suderland 2009. 
131 Einen entsprechenden Vorwurfmacht Peter Trawny (2005: 144) der Philosophie. 
132 Julia Schulze Wessei (2008: 173f. bzw. ausführlich 2006) hat aufgezeigt, dass bereits 

Arendts Antisemitismus-Konzeption im Totalitarismusbuch jenes rassetheoretisch 
fundierte Ordnungsdenken-den Wahn, »daß man die Welt machen kann,,- berück­
sichtigt, von dem Bauman (1999: 97) spricht. 

133 Bauman 2002b: 241. 
134 Vgl. ebd.: 246f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


438 Die Weft als Vernichtungslager 

Bauman auf einer Linie mit Anders die technokratisch-bürokratisch mediatisierte 
beziehungsweise adiaphorisierte Form des Handeins als zentrales Merkmal der 
Moderne herausstellt, bleibt er selbst einem instrumentellen Handlungsbegriff 
verhaftet, der hinter Harrnah Arendts Handlungsbegriff zurückfallt und in Wi­
derspruch zu seinen eigenen Ansätzen einer von Emmanuel Levinas inspirierten 
bedingungslosen Verantwortungsethik gerät.135 Zudem führt Baumans Fokus auf 
Auschwitz und den Antisemitismus dazu, dass er andere genuin moderne Katastro­
phenprozesse ausblendet. Für die Weltlagertheorie ist die Dialektik der Ordnung 
trotzdem einschlägig, weil auch Bauman die Moderne als ein pandynatisches 
Unternehmen betrachtet, »daß [ ... ] das ganze Universum wie ein Laboratorium 
behandelt, eine Art Spielwiese für den menschlichen Willen und für die Idee, daß 
Du alles schaffen kannst, alles wieder neu schaffen kannst<<, und die Shoah als 
ein typisch modernes »Experiment<<, in dem sich »sozusagen die reine Form der 
Moderne<< entllüllt.136 

Giorgio Agamben (Homo sacer) 
Ähnlich argumentiert Giorgio Agamben in seinem, allerdings noch offenen, staats­
theoretischen Theorieprojekt, 137 das um eine Figur des archaischen römischen 
Rechts mit Namen Homo sacer kreist. Als >>Sacer<< galt Agamben zufolge, wer, 
eines Delikts angeklagt, nicht geopfert, zugleich aber straflos getötet werden 
durfte. Agamben liest an der eigentümlichen Verfassung des Homo sacer- tötbar, 
aber nicht opferbar - die formale Struktur der Ausnahme ab, die die politische 
Souveränität, ja den politischen Raum überhaupt konstituiere: >>Souverän ist die 
Sphäre, in der man töten kan~ ohne einen Mord zu begehen und ohne ein Opfer zu 
zelebrieren<< und souverän ist derjenige, >>demgegenüber alle Menschen potentiell 
homines sacri sind<<.138 Im Gegensatz zu Harrnah Arendt bestimmt Agamben also 
das >>nackte<<, >>heilige<< Leben als >>das ursprüngliche politische Element<<, als Quelle 
und Fundament der neuzeitlich-modernen Staatsgewalt, welche sich fortan und 
in zunehmendem Maße eben dieses Leben ihrer Untertanen aneignet, um es zu 
politisieren. >>Die souveräne Gewalt gründet in Wahrheit nicht auf einem Vertrag, 
sie gründet in der ausschließenden Einschließung des nackten Lebens in den 
Staat.<< Dem Homo sacer kommt dabei die Rolle eines Missing Links oder Schar­
niers, eines Zwischenwesens zu, das die antike Trennung von Oikos und Polis in 
personam verbindet und dadurch ins Unbestimmbare aufhebt: >>Das heilige Leben, 
weder politischer bios noch natürliche zöe, ist die Zone der Ununterscheidbarkeit, 
in der bios und zöe sich wechselseitig einbeziehen und ausschließen und sich 
gerade dadurch konstituieren.<< 139 

Ist schon die Struktur der Souveränität nach Agamben per se durch den Bann 

135 Vgl. Bauman 2002a: 116. 
136 Bauman 1999: 97, 100. 
137 Vgl. dazu ausführlich Geulen 2009. 
138 Agamben 2002: 93f. 
139 Ebd.: 98, 117, 100. Byung-Chul Han (2010: 259) kritisiert diese Rückführung der 

sacratio auf die potestas sacrosancta, die den plebejischen Tribunen zustand, scharf. 
Durch sie werde die sacratio zulasten der Komplexität und >>Unter Ausblendung des 
historischen Gesamtkontextes mit der Macht der Souveränität kurzgeschlossen.<< 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 439 

beziehungsweise die Figur des »nackten LebenS<< definiert, rückt das Leben in 
der Moderne schließlich vollends ins Zentrum der Politik (wie auch der Wissen­
schaften), freilich um den Preis der Ausweitung des Ausnahmezustands. Nicht 
der freie Mensch mit seinen Eigenschaften und Statuten, sondern corpus sei das 
neuzeitlich-moderne Subjekt der Politik, und die Geburt der Demokratie »genau 
diese Einforderung und Ausstellung dieses >Körpers<: habeas corpus ad subjiciendum, 
du mußt einen Körper vorzuzeigen haben.<<140 Je mehr Rechte und Freiheiten 
sich die Bürger in der Demokratie erkämpfen, so Agamben, desto mehr verschrei­
ben sie ihr Leben dem Souverän, der sich mit der Hüterfunktion der Rechte und 
Freiheiten zugleich der Körper der Individuen bemächtigt und Politik zusehends 
in Bio-Politik verwandelt. Letztere schlage im 20. Jahrhunderts schließlich in 
monströse »Thanatopolitik<< um und treibe den Homo sacer über die Schwelle 
des »Muselmanns<< (eine in den NS-Lagern gebräuchliche Bezeichnung für die 
nahezu toten, apathischen Insassen) hinaus in die Vernichtung.141 Im lebenden 
Leichnam, dem Endprodukt der biopolitischen NS-Vernichtungsmaschinen, sieht 
Agamben daher die absolute biopolitische Substanz (jenseits davon »gibt es nur 
noch die Gaskammer«142) , und in den Lagern das verborgene »Paradigma des 
politischen Raumes der Moderne«, dessen »verborgene Matrix« oder »n6mos«. 143 

Im Gegensatz zu Arendt ist das Lager bei Agamben also nicht beziehungsweise 
nicht allein Brennpunkt des Totalitarismus, sondern darüber hinaus Musterbei­
spiel für die dem Totalitarismus selbst weit vorausliegende Transformation der 
Politik »in einen Raum des nackten Lebens (das heißt in ein Lager)«/44 in dem 
der Wert des Lebens letztlich um den Preis des Lebens permanent neu definiert 
und taxiert wird. Mit anderen Worten, neben die alte Trias Territorium, Staat 
und Nation tritt als vierter Eckpfeiler der politischen Ordnung der Moderne 
der Ausnahmezustand, der nicht mehr, wie einst, den Raum des Politischen ab­
grenzt (und dadurch konstituiert), sondern immer mehr mit der Politik selbst 
verschmilzt: »Wenn Leben und Politik, die ursprünglich voneinander getrennt 

140 Agamben 2002: 132. Die »erste Registrierung des nackten Lebens als neues politi­
sches Subjekt« macht Agamben (ebd.: 131) im writ des Habeas corpusvon 1679 aus. 

141 Ebd.: 130. Agamben (ebd.:136) verweist in diesem Zusammenhang auf die Erklä­
rung der Menschenrechte, die das »reine Faktum der Geburt« zur Quelle und zum 
Träger des Rechts machen- mit der schon bei Arendt (2005a) im neunten Kapitel 
des Totalitarismusbuchs ausführlich beschriebenen paradoxen Folge der absoluten 
Rechtlosigkeit im Falle des Verlusts der Staatsbürgerschaft und der permanenten 
Erzeugung neuer Homines sacri. 

142 Agamben 1999: 32. 
143 Agamben 2002: 130ff., 175. Die paradoxe Struktur des Lagers definiert Agamben 

(ebd.: 179) »von seiner Eigenschaft als Ausnahmeraum her«. Das Lager ist ein Stück 
Land außerhalb der normalen Rechtsordnung, ohne Außenraum zu sein: »Was in 
ihm ausgeschlossen wird, ist nach der etymologischen Bedeutung von ex-ceptio her­
ausgenommen (ex-capere), eingeschlossen mittels seiner eigenen Ausschließung.« 
In die Ordnung hereingenommen werde dadurch aber vor allem der Ausnahme­
zustand selbst: »Denn insofern der Ausnahmezustand >gewollt< ist, begründet er 
ein neues juridisch-politisches Paradigma, in dem die Norm von der Ausnahme 
ununterscheidbar wird.« 

144 Ebd.: 128. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


440 Die Weft als Vernichtungslager 

und durch das Niemandsland des Ausnahmezustands miteinander verbunden 
waren, dazu tendieren, identisch zu werden, dann wird alles Leben heilig und 
alle Politik Ausnahme.« Das Lager ist nach Agamben dann nichts anderes als »der 
Raum, der sich öffnet, wenn der Ausnahmezustand zur Regel zu werden beginnt.<<145 

Das sei nicht nur in totalitären Staaten der Fall, sondern auch in den posttotalitä­
ren, postdemokratischen Demokratien der Gegenwart. Überall in der westlichen 
Welt entstehen Agamben zufolge lagerartige Strukturen, in denen Norm und 
nacktes Leben zu Ausnahmezuständen amalgamieren. Ein Lager-Raum im Sinne 
Agambens öffnet sich daher nicht nur dort, wo Flüchtlinge in Fußballstadien 
und Auffanglagern zusammengepfercht und zur Abschiebung präpariert, oder 
Frauen von Soldaten systematisch vergewaltigt werden, sondern auch auf dem 
Feld eugenischer Merkmalsplanung und Menschenzüchtung oder der Politisie­
rung des Todes in der Frage der Hirntoddefinition, wo Agamben sich mit Hans 
Jonas trifft.146 

Als Theoretiker der Moderne ist Agamben ein Prozessdenker der Biopolitisie­
rung,147 das heißt der sukzessiven Vermischung von zöe und bios, »die in der 
Institutionalisierung des Ausnahmezustands im Konzentrationslager endet.«148 

In seiner Diagnose einer fortgesetzten »politische[n] Entdif.ferenzierungskrise«149 

beruft sich Agamben explizit auch auf Hannah Arendt, allerdings zu Unrecht, 
wie Susanne Lüdemann meint. Mit Homo sacer habe Agamben nämlich nicht nur 
eine Theorie der Souveränität, sondern auch des Unterscheidens und als solche 
eine Theorie der Sprache vorgelegt.150 Im Gegensatz zu Arendt hege er dabei 
jedoch »eine besondere Vorliebe« für subsumierende Urteile, welche Arendt zwar 
für nötig, aber politisch impotent, ja sogar gefährlich halte. Dort, wo Agambens 
Gegenwartsdiagnose letztlich in einem Lob der Ununterscheidbarkeit ende, 151 

klage Arendt die Bereitschaft »gerade auch der Intellektuellen ein, der modernen 
Krise des Unterscheidens mit sozusagen >entschlossener< Urteilskraft zu begegnen; 
aber nicht um einen >Wirklichen Ausnahmezustand< herbeizuführen, [ . .. ] sondern 
um einen zivilisierten Zustand der Welt wiederherzustellen.«152 Andre Duarte 
rückt Arendt wiederum nahe an Agamben heran und sieht in der Biopolitik ein 
Verbindungsstück >>that can help us connect Arendt's reflections concerning the 
tragic fate of the political in the modern age [ ... ] with her analysis of totali­
tarian regimes«. 153 Agambens Anspruch auf Entdeckung des >>Kreuzpunkt[s]« 
zwischen Arendt und Foucault154 einschränkend, sieht Duarte >>a convergence in 
Arendt, Foucault and Agamben's reflections, in term of a biopolitical diagnosis 
of the present.« Duarte weist darauf hin, dass sowohl Agamben als auch Arendt 

145 Agamben 2002: 157, 177. 
146 Vgl. ebd.: 169-174 bzw. Jonas 1985: 219-241. 
147 Vgl. Agamben 2002: 129. 
148 Lüdemann 2008: 33. 
149 Ebd. 
150 Vgl. ebd.: 31. 
151 Vgl. Agamben 2002: 197 bzw. 2003. 
152 Lüdemann 2008: 38. Siehe dazu auch Kap. 11.4.1. 
153 Duarte 2006: 409. 
154 Agamben 2002: 16. Vgl. dazu auch ebd.: 13f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 441 

»treacherous continuities« zwischen Totalitarismus und westlichen Demokratien 
entdecken.155 Obwohl der Begriff >>Biopolitik« gewiss nicht mit Arendts Termino­
logie vereinbar sei (und Agamben weit über Arendt hinausgehe), ließen sich in 
ihrer These vom unnatürlichen Anwachsen des Natürlichen, vom Überwuchern 
der Öffentlichkeit durch den Konsumismus des Animal laborans, in der Analy­
se der Überflüssigkeit der Massen und des Naturalismus rassistischer Theorien 
Konturen eines entsprechenden Konzepts ausmachen:156 »Rephrased in terms of 
biopolitics, tlte core of Arendt's diagnosis of the present is that whatever politics 
has mostly to do with the maintenance and increase of tlte vital metabolism of 
affluent nation states, animallaborans is necessarily degraded still further: to the 
status of homo sacer, bare and unprotected life tltat can be delivered to oblivion 
and death.«157 Wenn Agamben also moniert, dass Arendt trotz ihrer historischen 
Totalitarismusanalyse und der These vom Siegeszug des Animallaborans nicht 
deutlich genug gesehen habe, dass die Elemente des Totalitarismus nicht auf 
den Totalitarismus beschränkt bleiben, so irrt er.158 Arendts Leidenschaft für 
Unterschiede haben ihr keineswegs den Blick auf Kontinuitäten und Familienähn­
lichkeiten verstellt. Das ändert nichts daran, dass Agambens Homo sacer-Projekt 
einige Schnittflächen mit der Modernisierungsphilosophie Arendts, aber auch 
Anders' und sogar mit Hans Jonas hat und folglich auch mit der Weltlagertheorie. 

An dieser Stelle geht es mir jedoch vor allem um die entscheidenden Divergen­
zen. So müssen die Anleihen bei Heideggers später »Seynsphilosophie<< und der 
Versuch einer Ontologisierung des Ausnahmezustands skeptisch stimmen, zumal 
Agamben darüber hinaus, jedenfalls bisher, um anthropologische und sozialtheo­
retische Fragen einen Bogen macht. Dabei entgeht ihm die anthropologische und 
soziologische Dimension der Shoah, die Arendt und Anders mit ihren Thesen 
zum prometheischen Gefälle, der Mediatisierung des Handelns, der kapitalisti­
schen Krisendrift etc. ausgeleuchtet haben. In Abwandlung eines Vorwurfs von 
Jürgen Habermas gegen Hannah Arendt könnte man sagen, dass Agamben vom 
Kapitalismus - und ebenso von der Technik - nicht sprechen will.159 Agambens 
Fokus auf Biopolitik, die Politisierung des »nackten Lebens« (das außerdem im­
mer nur menschliches Leben ist), gerät daher modernetheoretisch zu eng. Für die 
Politisierung von Ökonomie und Technik, das heißt für ihren Statuswandel zu 
co-agierenden Pseudo-Subjekten, hat Agamben keinen Blick. Er übersieht, »daß 
Biopolitik wesentlich eine politische Ökonomie der Bevölkerung ist« , so Ulrich 
Bröckling.160 Gemäß Arendt, Anders und Jonas heißt Moderne demgegenüber, 
dass alle gesellschaftlichen Teilsysteme - nicht nur das Politische - zu hybriden 
Zonen der Ununterscheidbarkeit mutieren, nämlich insofern sie sich mit Handeln 

155 Duarte 2006: 410f. 
156 Vgl. ebd.: 412f., 418f. 
157 Ebd.: 420. Weitere vergleichende Studien zur Arendt und Agamben versammeln 

Geulen/Kaufmann/Mein (Hg.) 2008. 
158 Vgl. Agamben 2002: 13f. Mit derselben- falschen- Prämisse hebt im Anschluss an 

Agamben Iogeborg Villinger (2008: 165) an. 
159 Eine Ausnahme bilden seine jüngsten kapitalismuskritischen Überlegungen zu einer 

theologischen Genealogie der Ökonomie (vgl. Geulen 2009: 157-166). 
160 Bröckling 2003: 4. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


442 Die Weft als Vernichtungslager 

aufladen oder infizieren beziehungsweise insofern sie dem Pandynatos-Prinzip 
gemäß organisiert werden. 

Weil er die Moderne in den alten Dichotomien der Subjektphilosophie denkt, 
ist Agambens Begriff der Souveränität blind für die Ohnmacht der Macht des 
vermeintlichen Souveräns. Seine begrifflich-etymologisch-essayistische Analyse 
will die Genealogie des Ausnahmezustands bis in die Gegenwart nachzeichnen, in 
der sich das Lager als biopolitisches Paradigma offenbart (die heilsgeschichtliche 
Konnotation ist in Agambens Terminologie angelegt). Und obwohl er zu diesem 
Behuf den Lagerbegriff notwendigerweise ausdehnt, so dass er von biopolitisch 
strukturierten Lager-Räumen örtlich und zeitlich diesseits historischer Lager spre­
chen kann, ist sein Lagerbegriff nicht weit genug.161 Der Fokus auf Biopolitik 
verstellt die Sicht auf das Weltlager, welches, wie ich in Kapitel 11.2 ausgeführt 
habe, mit den historischen Lagern begrifflich-metaphorisch nur mehr heuristisch 
verbunden ist und als solches für sich, das heißt als neuartig zu erfassen und da­
her auch vom Lager als biopolitischem Paradigma abzugrenzen ist. Bei Agamben 
ist das Lager ein Territorium, auf dem das Ausgeschlossene, die Ausnahme, in die 
normale Ordnung eingeschlossen wird. Das Weltlager hingegen ist ein Ausnah­
mezustand, der sich dem Begriff der politischen Ordnung nicht mehr fugt und in 
dem nicht mehr nur unser »nacktes Leben«, sondern Leben und Welt überhaupt 
auf dem Spiel stehen; in der das hyperreflexive Pandynatos-Prinzip sich in immer 
neuen Schleifen gegen sich selbst richtet bis zur allerletzten Möglichkeit: dem 
Aufgehen der »Frist« im negativen Futurum II, dem Werde-nie-Gewesensein der 
Menschheit. Die Weltlagertheorie hält diese Entwicklung, das heißt die Kata­
strophendrift der Moderne für wenigstens prinzipiell reversibel. Demgegenüber 
ist die Ontologisierung des Ausnahmezustands vielleicht das größte Manko an 
Agambens These, welches dazu führt, dass das Lager geradezu zwangsläufig am 
Horizont der Moderne auftritt und das Politische auf ewig an seine vermeintliche 
Grundunterscheidung gebunden scheint.162 

Schluss 
Vor diesem Hintergrund drängt sich eine Frage förmlich auf: Wenn der Versuch, 
schlechterdings alles möglich zu machen, die Wurzel des Bösen ist, wie Hannah 
Arendt meint, das Pandynatos-Prinzip aber an der Wurzel der Moderne liegt, 
muss man dann in der Moderne >>das Böse« am Werk sehen, ja die Moderne selbst 
als (in welcher Form auch immer) >>böse« bezeichnen? 

Dies wäre zweifelsohne ein Kurzschluss. >>Böse« ist die Moderne keineswegs. 

161 So gesehen geht natürlich auch Byung-Chul Hans Argument gegen Agamben, die 
baldige Schließung des US-Gefangenenlagers Guantanamo lasse sich als >>Sieg des 
liberalen Rechtsstaats« deuten (Han 2010: 261), am Kern des Problems vorbei. 

162 Zu Recht kristisiert Byung-Chul Han (2010: 263) daher an Agamben, dass dessen 
Blick >>ständig auf den Ausnahmezustand gerichtet« sei, nicht aber den >>Normalzu­
stand des Politischen, ja das Politische überhaupt« berücksichtige. Dies hängt Han 
zufolge mit Agambens Fundierung des Rechts in der Gewalt zusammen. Doch nur 
wer, wie Hannah Arendt, einen anthropologisch fundierten, positiven Begriff des 
Politischen hat, kann die Dimension realer Bedrohungen des Politischen - durch 
staatliche oder sonstige Formen von Gewalt- ermessen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Synopse: Modernisierungsphilosophie 443 

Nicht im Sinne einer zugrundeliegenden Substanz. Dieser Vorstellung haben 
Hannah Arendt mit ihrem Eichmann-Buch und Günther Anders mit Wir Eich­
mannsöhne eine klare Absage erteilt. Das Böse, lesen wir bei Arendt, ist zwar 
radikal, aber doch nur ein Oberflächenphänomen.163 Es wuchert an der Ober­
fläche der modernen Massengesellschaften, beziehungsweise ist laut Günther 
Anders in Form einer Ermöglichungsbedingung den modernen, teloslosen, media­
tisierten Arbeits-Welten strukturell eingebaut. Und weil die Oberfläche, die das 
Böse wuchern lässt, heute in ihren basalen Elementen, Strukturen und Prinzipien 
immer noch dieselbe ist wie damals, weil zu den alten neue Gefahren getreten 
sind, die wir als in die Natur Hineinhandelnde ebenso wenig (wenn nicht noch 
weniger) rückgängig machen können als die Folgen böser Taten innerhalb der 
Menschenwelt, zeigt die Moderne einen Katastrophendrift, der ihr zwar nicht 
ontologisch eingeschrieben ist, aber doch so sehr zu ihrem Wesen gehört, dass 
die modernisierungstheoretische Rede von der Ambivalenz verdächtig erscheint. 

Zu Beginn von Kapitel II.2 habe ich vorgeschlagen, die Lager-Metapher heuris­
tisch, wie eine Wittgensteinsche Leiter zu benutzen. Der Ausdruck »die Welt als 
Vernichtungslager« meint etwas anderes als ein hypertrophes KZ, auch wenn wir 
unweigerlich daran denken müssen. Er meint auch etwas anderes als die biopoli­
tisch initiierte Ausbildung von Lager-Strukturen. Dass wir von den historischen 
Lagern nicht loskommen, hat aber einen tieferen Sinn. Der Erfolg der Moderne, 
von gesellschaftlicher Emanzipation, Differenzierung, Rationalisierung, Techni­
sierung etc. ist von der Shoah nicht zu trennen. Hier wie dort ist dieselbe Ratio, 
dasselbe sich verselbständigende Prinzip am Werk. Ich habe es im Anschluss an 
Günther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas das Pandynatos-Prinzip der Mo­
derne genannt. In diesem Zusammenhang war Auschwitz kein »Betriebsunfall« -
so wie umgekehrt natürlich nicht alles Leiden auf der Welt eine Schwundform 
von Auschwitz darstellt. Der hier entwickelte Weltlager-Begriff ist demgegenüber 
nicht Ausdruck eines schiefen Vergleichs. Er begreift die Moderne als paradoxen 
Entwicklungsprozess, dessen Exzesse sich nicht in seinen inhärenten Ambiva­
lenzen neutralisieren, um letztlich Kurs auf den »ewigen Frieden« zu nehmen, 
sondern der uns de facto >>dem bösen Ende näher« bringt.164 Das bedeutet: Ausch­
witz kann sich in modernisierter Form wiederholen, aber darauf kommt es hier 
nicht an. Den eigentlichen Schrecken von Auschwitz - und Hiroshima- haben 
Philosophie und Soziologie, wenn überhaupt, erst spät theoretisch einzuholen 
versucht; als Zentrum einer Theorie der Moderne bis heute nicht. Aber der Schre­
cken von Auschwitz und Hiroshima kann blind machen für den Schrecken einer 
Welt, die nach Auschwitz- und Hiroshima-Prinzipien betrieben wird. Deshalb 
sollte man den Lager-Begriff in erweiterter, neuer Bedeutung verwenden, um 
schließlich über ihn hinaus zu einer Wirklichkeit zu gelangen, in der das Lager 
kein irrationaler Exzess, kein Labor, kein biopolitisches Paradigma, sondern ein 
Weltzustand geworden ist. 

Das führt unmittelbar zu einer letzten Frage: Gibt es aus diesem Zustand einen 
Ausweg? Der Lager-Begriff legt eine negative Antwort nahe. Doch sowohl der 

163 Vgl. Arendt/Jaspers 1985: 202 sowie Arendt 2005d: 37f. 
164 Vgl. Jonas 1993a. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


444 Die Weft als Vernichtungslager 

Anthropologe der Weltoffenheit, der die Bedeutung von »Klassentatsachen«- von 
sozialer Ungleichheit- und diesen zugrunde liegenden Herrschaftsverhältnissen 
immer mitbedacht hat, als auch Hannah Arendt, die in ihrer politischen Natolo­
gie das >>Prinzip Neuanfang<< formulierte, haben Hinweise auf (Denk-)Auswege 
gegeben, alternative Handlungs- und Widerstandsformen vermessen. Dasselbe 
gilt für den Hans Jonas von Das Prinzip Verantwortung. Das letzte Kapitel gibt 
anstelle eines Schlussworts auf dieses Denken einen Ausblick, um anzudeuten, 
wo sich - nun tatsächlich metaphorisch gesprochen - die möglichen Löcher im 
Weltlagerzaun befinden könnten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

