THOMAS KLINKERT

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les problémes de
I'identité chez Tahar Ben Jelloun et Marcel Bénabou

Résumé

Le point de départ de cette contribution est le rapport fondamental qui réunit les
notions de «ulture> » et d’ anterculturel.. Les cultures constituent leurs identités a
travers un processus de rencontres, d’ouvertures et d’influences réciproques. De
méme qu’l y a la migration de groupes et de personnes, il existe une migration de
pratiques et de concepts culturels. En prenant appui sur des notions comme <ybri-
dation> et «créolisation, qui sont souvent citées dans le discours du postcolonialisme
(p- ex. chez Glissant) et qui impliquent une remise en question radicale du concept
d’identité, on s’efforce d’étudier des textes littéraires de deux écrivains d’expression
francaise nés au Maroc : Tahar Ben Jelloun et Marcel Bénabou. Dans les ceuvres de
ces écrivains, on peut relever des structures et des réflexions ayant trait a la rencontre
de différentes cultures, & savoir les cultures arabe, berbére et francaise chez Ben
Jelloun et les cultures juive, marocaine et frangaise chez Bénabou. L'aspect le plus
intéressant de ces textes est le fait que I’hybridation interculturelle, qui intégre des
¢éléments traditionnels ayant trait a I’'oralité dans des récits caractérisés par les acquis
de la modernité occidentale, donne lieu a des structures littéraires qui ressemblent
a certains égards aux expériences les plus radicales du Nouveau roman (confusion
identitaire, structures antiromanesques). Ainsi I'avant-garde contemporaine est une
avant-garde plurielle. Uapport de la littérature interculturelle a cette avant-garde est
caractérisée par une réflexion intense portant sur des questions d’identité individuelle
et collective dans un contexte de migration.

Zusammenfassung: Uberlegungen zum interkulturellen Schreiben und den
Problemen der Identitat bei Tahar Ben Jelloun und Marcel Bénabou

Ausgangspunkt dieses Beitrags ist der grundlegende Zusammenhang zwischen den
Konzepten >Kultur« und >Interkulturalitét«. Kulturen gewinnen ihre Identitit durch
einen Prozess von Begegnungen, Offnungen und gegenseitigen Beeinflussungen.
Ebenso wie es die Migration von Gruppen und Personen gibt, findet eine Migration
von kulturellen Praktiken und Konzepten statt. Unter Bezugnahme auf Konzepte
wie Hybridisierung« und >Kreolisierungy, die im Diskurs des Postkolonialismus (z.B.
bei Glissant) haufig vorkommen und eine radikale Infragestellung des Konzepts
der Identitit implizieren, werden literarische Texte zweier franzosischsprachiger
Schriftsteller marokkanischer Herkunft untersucht: Tahar Ben Jelloun und Marcel

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Thomas Klinkert

Bénabou. In den Werken dieser Autoren lassen sich Strukturen und Reflexionen
nachweisen, die mit der Begegnung verschiedener Kulturen zusammenhangen: der
arabischen, der berberischen und der franzésischen Kultur bei Ben Jelloun sowie
der judischen, der marokkanischen und der franzésischen Kultur bei Bénabou.
Der interessanteste Aspekt dieser Texte ist die Beobachtung, dass die interkulturelle
Hybridisierung, die traditionelle, mit der Miindlichkeit verbundene Elemente in Ex-
zahlungen einbindet, welche von den Errungenschaften der westlichen Moderne ge-
pragt sind, zur Herausbildung literarischer Strukturen fithrt, die in mancher Hinsicht
den radikalsten Experimenten des Nouveau Roman dhneln (Identititskonfusion,
antiromaneske Strukturen). Somit erweist sich die Avantgarde der Gegenwart als
plural. Der Beitrag der interkulturellen Literatur zu dieser Avantgarde ist gepragt von
einem intensiven Nachdenken iiber Fragen individueller und kollektiver Identitdt
m einem Kontext von Migration.

1 Linterculturel comme base de la culture

S1l est vrai que l'attention portée sur I'interculturalité dans les universités
et dans le discours de la critique est un phénomeéne relativement récent,!
I'existence de faits interculturels peut étre retracée jusqu’aux premicres
manifestations de notre civilisation. De méme que la notion de texte ne
peut se concevoir sans rapport a l'intertexte,? la notion de culture ne fait
sens que lorsque 'on y inclut la notion d’interculturel. Ni les textes ni les
cultures ne sont des vases clos ; au contraire, les cultures constituent leur
identité moyennant un processus de rencontres, d’ouvertures et d'influences
réciproques. Souvent, les éléments constitutifs d’'une culture n’ont pas été
mventés par celle-ci mais ont été importés et adoptés. De méme qu’il y a la

1 Pour une mise au point voir Michael Hofmann, Interkulturelle Literaturwissenschafi. Eine Ein-
Siihrung, Miinchen, Fink, 2006.

2 Voir Julia Kristeva, Semeiotike. Recherches pour une sémanalyse, Paris, Seuil, 1969, p. 255 : « Le
signifié poétique renvoie a des signifiés discursifs autres, de sorte que dans I'énoncé poé-
tique plusieurs autres discours sont lisibles. Il se crée, ainsi, autour du signifié poétique,
un espace textuel multiple dont les éléments sont susceptibles d’étre appliqués dans le
texte poétique concret. Nous appellerons cet espace wnfertextuel. Pris dans 'intertextualité,
I’énoncé poétique est un sous-ensemble d’un ensemble plus grand qui est I'espace des
textes appliqués dans notre ensemble. » Pour une explication du concept d’intertextualité
et de ses conséquences voir Roland Barthes, « Texte (théorie du) », in: Fuvres completes,
éd. Eric Marty, vol. 2 (1966-1973), Paris, Seuil, 1994, p. 1677-1689. Voir aussi Charles
Grivel, « Theses préparatoires sur les intertextes », in: Renate Lachmann (dir.), Dialogiztdt,
Miinchen, Fink, 1982, p. 237-248, qui affirme : « Il n’est de texte que d’intertexte. » (p. 240)

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les problemes de l'identité 137

migration de groupes et de personnes, il existe une migration de pratiques
et de concepts culturels.

11 suffit de penser a 'histoire de I'alphabet qui fut inventé par les Phéniciens
et dont les avatars se trouvent chez les Grecs, les Romains, mais aussi chez
les Juifs et les Arabes. De méme, I’histoire des formes littéraires nous montre
I'importance des rencontres interculturelles, par exemple dans la nouvelle
telle qu’elle fut canonisée par Boccace, qui hérita de la tradition orientale
ainsi que de la tradition occidentale. On peut aussi penser a I'« inventeur »
du roman moderne, Cervantes, qui prétend que le manuscrit de Don Quichotte
est le produit d’un historien arabe, dont le narrateur principal du roman
aurait fait traduire le texte en espagnol. En outre, la tradition occidentale de
réflexion critique sur la subjectivité, telle qu’elle se manifeste chez des auteurs
comme Montaigne, Rousseau et Chateaubriand, se nourrit de la rencontre
et de la confrontation avec des cultures non-occidentales, dites « sauvages ».
A fortiori, la question de I'hybridation culturelle est a I'ordre du jour a Iére
postmoderne, qui est en méme temps 1’¢re postcoloniale et qui se distingue
par ce que I'écrivain Edouard Glissant appelle la « poétique du divers ».
Celle-ci, s’appuyant sur la notion de «réolisation>, implique une remise en
question radicale du concept d’identité.?

C’est sur cet arri¢re-plan que je vais étudier ici deux auteurs d’expression
francaise qui sont tous deux nés au Maroc : Tahar Ben Jelloun (1944) et Mar-
cel Bénabou (1939). Dans leurs ceuvres, écrites en frangais et destinées a un
public francais ou francophone cultivé, on trouve non seulement des vestiges
de I'origine marocaine de leurs auteurs mais aussi des réflexions sur I’hybri-
dation culturelle de laquelle participent ces ceuvres.* En réfléchissant sur
leur statut de textes culturellement hybrides, ces romans posent la question
de I'identité culturelle, mais aussi celle de I'identité textuelle. Je défendrai la

3 Edouard Glissant, Introduction i une poétique du divers, Paris, Gallimard, 1996, p. 15sq. : «La
thése que je défendrai est la suivante : la créolisation qui se fait dans la Néo-Amérique,
et la créolisation qui gagne les autres Amériques, est la méme qui opére dans le monde
entier. La thése que je défendrai aupres de vous est que le monde se créolise, c’est-a-dire que
les cultures du monde mises en contact de maniere foudroyante et absolument consciente
aujourd’hui les unes avec les autres se changent en s’échangeant a travers des heurts ir-
rémissibles, des guerres sans pitié mais aussi des avancées de conscience et d’espoir qui
permettent de dire — sans qu’on soit utopiste, ou plutdt, en acceptant de 'étre — que les
humanités d’aujourd’hui abandonnent difficilement quelque chose a quoi elles s’obstinaient
depuis longtemps, a savoir que I'identité d’'un étre n’est valable et reconnaissable que si
elle est exclusive de I'identité de tous les autres étres possibles. » (Italiques dans le texte.)
Le concept d’ <hybridation> culturelle a été popularisé par Homi K. Bhabha, The Location
of Culture, London, New York, 2004.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Thomas Klinkert

thése selon laquelle cette hybridation culturelle produit des formes textuelles
qui ressemblent partiellement aux formes <anti-romanesques> caractéristiques
du Nouveau roman tout en étant des modeles alternatifs. Uavant-garde de la
fin du XX¢ siecle est donc une avant-garde plurielle. Lhybridation culturelle
dont cette avant-garde interculturelle est une manifestation est en rapport
étroit avec la problématique de I'identité.5

2 Tahar Ben Jelloun : L’Enfant de sable

Dans un article paru en 1957 et qui a ensuite été inclus dans son recueil Four
un nouveau roman (1963), Alain Robbe-Grillet se penche sur « quelques notions
périmées », a savoir « le personnage », « 'histoire », « I'engagement », « la
forme et le contenu ». En reprochant a la critique traditionnelle de vouloir a
tout prix retrouver dans le roman contemporain des catégories appartenant
a une époque définitivement révolue, « celle qui marqua 'apogée de I'indi-
vidu »,% c’est-a-dire le XIXe¢ siecle, et de réduire tout roman a son intrigue
au détriment de I’écriture, il dessine les contours d’'un nouveau roman ol
I’écriture est plus importante que 'anecdote, ot les personnages n’ont plus
d’identité (« 'époque actuelle est plutdt celle du numéro matricule »),” ol
I'art n’est pas un moyen, mais une fin en soi (« I'art ne peut étre réduit a
I’état de moyen au service d’'une cause qui le dépasserait, celle-ci fat-elle la
plus juste, la plus exaltante ; 'artiste ne met rien au-dessus de son travail, et
il s’apercoit vite qu’il ne peut créer que pour rien »).8

On sait que Tahar Ben Jelloun n’aime pas trop le Nouveau roman.? Cela
s’explique entre autres par le fait que pour lui, a la différence de Robbe-
Grillet, art et engagement ne s’excluent pas.!” Cependant, on peut montrer
qu’il y a tout de méme des affinités entre 1'écriture d’avant-garde pronée

Pour un célebre exemple latino-américain de cette hybridation culturelle, celui de I’écrivain
et ethnologue péruvien José Marfa Arguedas, chez qui on peut relever des traces de la
culture andine qui sont métissées avec des procédés typiques du roman européen, voir
Diemo Landgraf, Kulturelle Hybridisierung bei “fosé Maria Arguedas, St. Ingbert, Réhrig, 2008.
Alain Robbe-Grillet, Pour un nouveau roman, Paris, Minuit, 1986, p. 28.

Tbid.

Ibud., p. 35 (italiques dans le texte).

Roland Spiller, « Tahar Ben Jelloun », in : Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartshi-
teratur, Miinchen, Text + Kritik, 1998, p. 3 : « Auf franzésischer Seite ist seine strikte
Abneigung gegen die Autoren des nouveau roman zu erwahnen, weil sie als Negativbeispiele
eine wichtige Rolle spielen. »

10 1pid, p. 4.

© 0 NN

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les problemes de I'identit¢ 139

par Robbe-Grillet et Iécriture de Ben Jelloun. Dans son texte L'Enfant de
sable (1985), I'identité du personnage principal est aussi peu claire que celle
du narrateur. Or, cette remise en question des catégories principales de la
narration traditionnelle résulte de I'emploi spécifique de procédés narratifs
qui ont leur 'origine dans la culture traditionnelle du Maghreb, a savoir le
« Gam’a al-Fna » (la place du marché) et la « halqa » (c’est-a-dire le cercle
d’auditeurs qui se rassemblent autour d'un narrateur sur la place publique du
village).!! Lécriture d’avant-garde chez Ben Jelloun se trouve donc motivée
par le recours a des éléments traditionnels de la culture maghrébine, dans
laquelle I'oralité joue un réle important. Or ces éléments traditionnels sont
eux-mémes défigurés par leur confrontation avec des procédés anodernistes»,
s1 bien que 'on peut dire a juste titre qu’on a affaire a une écriture hybride
caractérisée par les influences de plusieurs cultures, autrement dit : une
écriture interculturelle.!?

Jessaierai d'illustrer quelques-unes des implications de cette thése moyen-
nant une bréve analyse du roman de Ben Jelloun. Tout d’abord, la ques-
tion de I'identité du protagoniste, dont la remise en cause dans les romans
de Robbe-Grillet ou d’autres auteurs d’avant-garde n’est pas accompagnée
d’explication explicite, résulte logiquement de la thématique du livre de Ben
Jelloun. Ce qui semble arbitraire chez Robbe-Grillet se trouve motivé chez
Ben Jelloun. La protagoniste de ce texte est une fille dont le pére veut faire
croire que c’est un gar¢on, nommé « Ahmed », et qui ensuite sera également
nommé(e) « Zahra ».!3 La cause premiére de ce quiproquo est ’humiliation
ressentie par le pére de cet enfant face a la naissance de sa huitieme fille. Dans
la société marocaine, un pere de famille qui n’a pas d’héritier male est consi-
déré comme frappé par une malédiction, comme 'explique le narrateur :

11 Voir Roland Spiller, Tahar Ben Felloun. Schreiben zwischen den Kulturen, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 2000, en particulier p. 293-317, avec une analyse détaillée de
L’Enfant de sable prenant en compte ’hybridation de la culture marocaine et de la culture
occidentale.

Voir tbid., p. 308 : « Ben Jellouns Gestaltung der <halqa> ist kulturspezifisch und gleichzei-
tig postmodern. Seine metafiktionale Erzahlweise adaptiert nicht nur die marokkanische
Tradition und die franzésischen Gattungen des Tagebuchs, des Briefromans und der
Bekenntnisliteratur sondern auch das literarische Modell Jorge Luis Borges>, mit dem
die muse en abyme des interkulturellen Erzahlens erst richtig in Gang kommt. » Voir aussi
Julia Schiitze, Zwischen Dezentrierung und Rezentrierung. Franzosische und frankophone Romane
im Kontext der Globalisierung, Gottingen, V & R unipress, 2008, p. 104, qui généralise ce
constat : « So spielt z. B. das orale Erzihlerbe frankophoner Autoren eine wichtige Rolle
in der Adaptation okzidentaler Erzihlgenres [...]. »

La critique a fait remarquer qu’il s’agit de la reprise d’un sujet mythologique, a savoir la
huiti¢me fille qui se déguise en garcon, voir Spiller, Tahar Ben Jelloun, p. 297.

12

13

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Thomas Klinkert

« Vous n’étes pas sans savoir, O mes amis et complices, que notre religion
est impitoyable pour I’homme sans héritier ; elle le déposséde ou presque
en faveur des freres. Quant aux filles, elles recoivent seulement le tiers de
I'héritage. »'* Afin de corriger la fortune, le pére de la protagoniste décide
donc que «’enfant 4 naitre sera un male méme si c’est une fille ! »1° Or cette
décision aura des conséquences lourdes pour 'enfant qui, en grandissant
avec la conviction d’étre un garcon, sera plongé dans une crise d’identité
a partir du moment ou il / elle constatera que son sexe biologique (sex) ne
coincide pas avec son sexe social (gender).1o

Cette découverte est si grave qu’elle ne peut se dire, si bien que le personnage
cherche a la refouler :

11 est une vérité qui ne peut étre dite, pas méme suggérée, mais vécue dans la
solitude absolue, entourée d’un secret naturel qui se maintient sans effort et qui en
est’écorce et le parfum intérieur, une odeur d’étable abandonnée, ou bien I'odeur
d’une blessure non cicatrisée qui se dégage parfois en des instants de lassitude ot
I'on se laisse gagner par la négligence, quand ce n’est pas le début de la pourriture,
une dégénérescence physique avec cependant le corps dans son image intacte, car
la souffrance vient d’un fond qui ne peut non plus étre révélé [...].17

Le refoulement, la citation le prouve, est sans succes, car la « vérité qui
ne peut étre dite » est un « secret naturel » qui entoure et qui habite « la
solitude absolue » dans laquelle le sujet est confronté a la certitude de son
inquiétante altérité. Cette certitude provoque tout d’abord des réactions
agressives dirigées contre les sceurs de la protagoniste, ensuite la fuite du
sujet, sa tentative d’échapper au monde. Le sujet finit tant6t par disparaitre,
tantot par se dédoubler, c’est-a-dire qu’il réapparaitra sous forme androgyne.
Sur le plan de la narration, le texte constitue un équivalent formel de cette
disparition et de ce dédoublement du sujet de I'’énoncé. Cela se manifeste
d’une part dans la présence de plusieurs narrateurs qui, eux, se succédent
comme des jongleurs sur la place publique ; d’autre part, la voix de la pro-
tagoniste se fait entendre a travers les fragments d’un journal :

Les conteurs de L’Enfant de Sable [...] forment une chaine : chaque conteur aban-
donne son histoire pour céder le relais de la parole a un autre conteur. [...] Sept

14 Tahar Ben Jelloun, L’Enfant de sable, Paris, Seuil, 1985, p. 18.

15 Ibid, p. 21.

16 Voir, a ce sujet, Alfonso de Toro, « Tahar Ben Jelloun L'’Enfant de sable ou le <rouble dans
le genre> », in : A. d. 'T., Epistémologies. [Le Maghreb», Paris, UHarmattan, 2009, p. 251-269.

17" Tahar Ben Jelloun, L’Enfant de sable, p. 43.

2026, 23:51:52.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les probléemes de I'identit¢ 141

conteurs sont mis en scene. Trois d’entre eux prétendent puiser leur source d’inspi-
ration dans le « Journal » d’Ahmed, qu’ils auraient récupéré dans des circonstances
hasardeuses ou mystérieuses ; c’est un véritable topos, celui du manuscrit perdu
et retrouvé, auquel il n’est pas vraiment possible d’accorder véritablement un
crédit — en outre, leurs affirmations se contredisent.18

Nous avons donc affaire a une histoire plurielle dont la vérité n’est pas
garantie par la voix d’un narrateur unique. Cette constellation fait penser a
ce que le médiéviste Paul Zumthor appelle « mouvance ».19 Au Moyen Age,
le « texte » n’est pas stable, mais se distingue par une « incessante vibration
et une instabilité fondamentale », résultant de 'oralité de la présentation et
de la réception. S’il n’existe pas une seule version autorisée d’une histoire,
mais une série de versions divergentes présentées oralement, on peut com-
mencer a se disputer a propos de la vérité de ce qui est raconté. Souvent les
conteurs des histoires médiévales remettaient en cause ce que disaient leurs
confreéres. De méme, dans L'’Enfant de sable, 11 y a une rivalité entre divers
narrateurs, par exemple dans le passage suivant :

Pendant que le conteur lisait cette lettre, un homme, grand et mince, ne cessait
d’aller et venir, traversant en son milieu le cercle, le contournant, agitant un baton
comme s’1l voulait protester ou prendre la parole pour rectifier quelque chose. Il se
mit au centre, tenant a distance le conteur avec sa canne, il s’adressa a I'assistance :
« Cet homme vous cache la vérité. Il a peur de tout vous dire. Cette histoire, c’est
moi qui la lui ai racontée. Elle est terrible. Je ne I'ai pas inventée. Je I'ai vécue. Je
suis de la famille. Je suis le frére de Fatima, la femme d’Ahmed [...]. »20

Les conteurs se reprochent mutuellement de ne pas dire la vérité, ils pro-
duisent des versions divergentes de ’histoire d’Ahmed, si bien que celle-ci
ne posséde pas une identité bien déterminée. Un des sept narrateurs s’ap-
pelle Fatouma et s’identifie de mani¢re paradoxale a Ahmed. Fatouma dit :
« J’al vécu dans l'lllusion d’un autre corps, avec les habits et les émotions
de quelqu’un d’autre. [...] Entre-temps j’avais perdu le grand cahier ot je
consignais mon histoire. »*! Ahmed n’est donc pas seulement Zahra, mais
il figure aussi sous le nom d’un autre personnage qui, par-dessus le marché,
fait fonction de narrateur. De cette maniere la frontiére entre la narration et
I’histoire est transgressée. Ainsi, on peut constater une homologie entre le

18 Laurence Kohn-Pireaux, Etude sur Tahar Ben Felloun : « LEnfant de sable », « La Nuit sacrée »,
Paris, Ellipses, 2000, p. 18.

19" Paul Zumthor, Essai de poctique médicvale, Paris, Seuil, 1972, p. 507,

20 Tuahar Ben Jelloun, L'Enfant de sable, p. 67.

2L Ibid., p. 169, 170.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Thomas Klinkert

contenu et la forme discursive du texte, c’est-a-dire que la remise en cause
du concept d’identité concerne a la fois le sujet de I'énoncé et le sujet de
I'énonciation.

A la différence de la « mouvance » médiévale, cependant, le récit de Ben
Jelloun fait un choix délibéré, c’est-a-dire que la non-identité du texte est
produite a dessein par 'arrangement narratif. Dans ce texte le recours aux
traditions orales de la société marocaine?? se combine avec une conscience
aigué des acquis de la modernité.

Cette modernité est incarnée de mani¢re emblématique par un des narra-
teurs, a savoir le « troubadour aveugle » qui est un avatar fictif de Jorge
Luis Borges.?? Celui-ci est connu pour avoir systématiquement transgressé
la fronti¢re entre fiction et diction au sens de Genette.* Dans les Ficciones il
est souvent difficile, voire impossible de savoir si on a affaire a des inven-
tions ou bien si I'auteur ne fait que rapporter ce que d’autres ont réellement
observé ou analysé. Leffet de réel de ces textes résulte entre autres du fait
qu’ils sont ornés de notes en bas de page, si bien que le lecteur se trouve
dans I'impossibilité de savoir si ces textes sont des fictions ou des essais éru-
dits.?® La distinction des genres du discours n’est plus possible ; 'ordre du
discours s’en trouve fondamentalement ébranlé. Cela correspond donc tout
a fait a I'image de Borges si le troubadour aveugle se caractérise en disant :
« Sachez simplement que j’ai passé ma vie a falsifier ou altérer les histoires
des autres... [...]. J'aime inventer mes souvenirs. »% On n’attendra certai-
nement pas la vérité définitive de I'histoire de la bouche d'un homme qui

22 Voir 4 ce sujet Robert Elbaz/Ruth Amar, « De I'oralité dans le récit benjellounien », in :

Le Maghreb littéraire 1 (1997), p. 35-53.

Borges est 'auteur du conte Las ruinas circulares dont la fin est citée littéralement (en fran-

cais), voir L'Enfant de sable, p. 173. Or, le troubadour aveugle prétend étre le personnage

qui a vécu I'histoire racontée dans ce conte ot 1l est question de la création d’'un homme
par un magicien au moyen du réve. L'identité entre le troubadour et Borges est donc

a la fois affirmée et remise en cause. Le troubadour est-il Borges ou bien est-ce un des

personnages de Borges ? Pour une analyse de la fonction de Borges dans LEnfant de sable,

voir Spiller, Tahar Ben Jelloun, en particulier p. 302-309 et 315-317 ; voir aussi Alfonso de

Toro, Epistémologies, p. 281-292.

24 Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991.

25 Voira ce propos Thomas Klinkert, « Literatur, Wissenschaft und Wissen - ein Beziechungs-
dreieck (mit einer Analyse von Jorge Luis Borges’ Tlin, Ugbar, Orbis Tertius) », in : Thomas
Klinkert/Monika Neuhofer (dir.), Literatur, Wissenschaft und Wissen seit der Epochenschwelle um
1800. Theorie — Epistemologie — komparatistische Fullstudien, Berlin/New York, de Gruyter, 2008,
p- 65-86, ici p. 77-85.

26 Tahar Ben Jelloun, L'Enfant de sable, p. 171.

23

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les problemes de l'identité 143

avoue étre un inventeur, un falsificateur ou bien « le biographe de I'erreur
et du mensonge ».%

La présence de Borges dans le roman de Ben Jelloun a plusieurs fonctions :
(1) Sur le plan de la narration, il enrichit le nombre des narrateurs qui, en
prenant la releve 'un de 'autre, augmentent la confusion du lecteur. (2)
Sur le plan de la réflexion métapoétique, il aiguise la conscience du lecteur
quant a 'impossibilité de connaitre la vérité de I'histoire. (3) Sur le plan des
références intertextuelles, il fait contre-poids au modele de la narration orale
dérivée de la tradition marocaine. La narration borgésienne se nourrit de
livres, c’est tout le contraire de la narration orale traditionnelle du Maroc.
Cependant Borges marque a la fois I'apogée de la culture du livre et le début
d’une remise en cause de la notion du livre, dans la mesure ot chaque livre
individuel s’ouvre sur un nombre infini d’autres livres.

3 Marcel Bénabou : Jacob, Ménahem et Mimoun. Une épopée familiale

Cela nous amene a notre deuxiéme auteur, d’origine marocaine lui aussi,
Marcel Bénabou.?8 Celui-ci fait partie de 'Oulipo (Ouvroir de littérature
potentielle), dont il est le « secrétaire définitivement provisoire ». Il est 'auteur
d’un recueil d’aphorismes — Un livre peut en cacher un autre — dans lesquels
il emploie et exemplifie des principes oulipiens de composition. Dans son
premier livre, au titre paradoxal, Pourquoi je nai écrit aucun de mes livres, 1l se
référe de maniere programmatique a Borges dont il met en exergue la citation
suivante : « Délire laborieux et appauvrissant que de composer de vastes
livres, de développer en cinq cents pages une idée que I'on peut trés bien
exposer oralement en quelques minutes. Mieux vaut feindre que ces livres
existent déja, et en offrir un résumé, un commentaire. »*? En se réclamant de
Borges, Bénabou s’mscrit lui aussi dans la lignée de la métafiction moderne,
tout comme Ben Jelloun. On va voir qu’il y a d’autres ressemblances entre
les deux auteurs d’origine marocaine. Ces ressemblances sont conditionnées
par le caractere interculturel de leur écriture.

27 Ibid., p. 173.

28 Voir Thomas Klinkert, « Marcel Bénabou — Un livre peut en cacher un autre », in : Peter
Kuon (dir.), Oulipo — Poétiques, Tiibingen, Narr, 1999, p. 77-94.

29 Marcel Bénabou, Pourquot je n'ai écrit aucun de mes livres, Paris, Hachette, 1986, p. 23.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Thomas Klinkert

Dans son livre autobiographique 7acob, Ménahem et Mimoun. Une épopée familiale
(1995)3% Bénabou retrace I'histoire de ses tentatives avortées d’écrire un livre
dans lequel il aurait fait « pour nos mellahs marocains, et plus particuliérement
pour le mellah de Meknes, ce que d’autres avaient si magistralement réussi
pour les ghettos et shtetl de 'Europe centrale et orientale. [...] Ce serait une
¢épopée grandiose, axée pour I'essentiel - piété filiale oblige — sur I'histoire de
ma famille. »! Cette épopée était destinée a rendre compte du monde des
Juifs marocains vivant dans le mellah, permettant au lecteur occidental, voire
mondial, « de découvrir de I'intérieur, sous toutes ses facettes, un univers a la
vitalité insoupconnée, dont il ne sortira qu’a regret ».32 Ce faisant, I'épopée
familiale « aiderait a combler, par son rayonnement, une lacune injuste et
depuis trop longtemps béante dans la littérature universelle », et en méme
temps elle ferait « entrer un peu d’air frais dans la littérature francaise, qui
[lui] semblait, depuis quelques années, sentir un peu trop le renfermé ».33
Ce que le narrateur formule assez clairement ici, c’est le postulat de I'hybri-
dation interculturelle, précisant que celle-ci est nécessaire afin de revitaliser
la littérature francaise et d’enrichir la littérature universelle. Il prétend écrire
une « épopée », une « somme romanesque », entreprise placée sous le signe
emblématique de la modernité francaise du XIX¢ siécle représentée par les
noms de Baudelaire et de Flaubert, auxquels il emprunte deux phrases des-
tinées a lui servir d’épigraphes,®* et de Mallarmé (ainsi il parle de la « stricte
orthodoxie mallarméenne de » son « cheminement »).3°

Le projet se base entre autres sur les souvenirs que le narrateur associe a sa
mere. C’est d’elle que lui vient un mode¢le de la communication faisant auto-
rité, c’est-a-dire « une allure de confidence murmurée, de secret révélé a un

30 Voir Claude Burgelin, « Marcel Bénabou’s Paradoxical Autobiography », in : SubStance

28/2 (1999), p. 41-46 ; Evelyne M. Bornier, « Jacob, Ménahem et Mimoun : une épopée familiale.
Poétique de I'identité chez Marcel Bénabou », in : International Journal of Francophone Studies
7/1-2 (2004), p. 67-79.

31 Marcel Bénabou, Jacob, Ménahem et Mimoun. Une épopée familiale, Paris, Seuil, 1995, p. 81.

32 Ibid., p. 82.

33 Ibid.

34 Ibid,, p- 82 sq. : «J'avais déja trouvé [...] deux phrases qui paraissaient s’imposer comme
épigraphes. Dans leur évidente parenté (on aurait juré que l'une avait été copiée sur
'autre), elles sonnaient comme une véritable incitation a I’écriture. J'étais prét a croire
qu’elles avaient été congues expres pour lever mes éventuelles appréhensions. L'une était
de Baudelaire : {Le premier venu, pourvu qu’il sache amuser, a le droit de parler de lui-
méme.» L'autre de Flaubert : ... le premier homme venu, sachant écrire correctement, ferait
un livre superbe en écrivant ses mémoires, s'il I'écrivait sincérement, complétement.> »

35 Ibid., p. 49.

2026, 23:51:52.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les problemes de l'identité 145

complice ».36 Le narrateur explique : « Peut-étre est-ce pour cette raison que
ce ton est devenu pour moi la norme de tout échange, et que j’ai si longtemps
différé le moment d’en transmettre au lecteur, dans un récit, I'écho. »’ La
communication maternelle, qui est une des sources principales des souvenirs
du narrateur, est conditionnée par les rites du judaisme, d’une part, et par les
usances communicatives arabes, d’autre part. Par exemple, la mére apprend
a son fils « a déchiffrer I'alphabet hébraique et I'alphabet francais »,38 elle se
lance « dans des récits pieux »2? lui racontant les histoires d’Abraham, de
Moise, de Samson, etc. ; d’autres expériences comparables lui viennent de
son pere et de ses tantes. A cbté de ce aegistre pieux>, cependant, il existe
un autre registre, celui des « facéties de Jeha » (qui reposent sur des « mots
ou des phrases a double entente »), des dictons et des proverbes.*!

Tous ces éléments entrent dans le texte méme de Bénabou qui, en tant que
membre de I'Oulipo, a une sensibilité aiguisée pour toutes les questions
linguistiques. Or cette sensibilité se trouve expliquée et motivée par le fait
qu’l a grandi dans un monde culturellement hybride et plurilingue.

En fait, cela avait commencé, dés ma toute petite enfance, avec d’agagantes
questions de langage. Il est vrai que la situation dans laquelle je baignais avait
de quoi intriguer. Elle se caractérisait par un mélange d’idiomes (frangais, arabe,
hébreu) et d’accents (la facon de prononcer les ¢ — éternellement fermés — et les
r — roulés a la bourguignonne ou grasseyés a la parisienne — y jouait un réle
central) qui exigeaient, pour étre correctement maitrisés, une constante vigilance.
Tout revenait, me semble-t-il aujourd’hui, a un probleme de dosage. La place plus
ou moins grande faite a I'arabe, ou plutét au judéo-arabe, déterminait une assez
subtile hiérarchie entre les divers niveaux de langue.*!

Dans la vie quotidienne les langues sont employées de maniere spécifique,
c’est-a-dire qu’a chaque domaine de la vie correspond une certaine langue ou
un certain registre. Par exemple, le judéo-arabe fournit les termes de la cuisine,
alors que la famille du narrateur emploie le francais pour communiquer ;
mais c’est un francais idiosyncratique, une « langue intime »*2
par I'abondance de diminutifs et d’expressions affectueuses, et qui ne cor-

caractérisée

36 Ibid., p. 95.
37 Iid.

38 Ibid., p. 87.
39 Ibid., p. 89.
40 1hid, p. 94.
41 Ibid,, p. 115.
42 Ihid, p. 116.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Thomas Klinkert

respond donc pas au frangais des autres. Dans la rue, on emploie moins
souvent le francais que le judéo-arabe, tandis qu’a I'école on parle presque
exclusivement le francais.

Le narrateur, dont I'apprentissage des langues s’est fait dans un environ-
nement plurilingue, cherchera ensuite des modéles d’identité (qui sont en
méme temps des modeles d’écriture), et la aussi, il se tournera vers diffé-
rentes traditions et cultures. « D’emblée, je m’étais tourné vers la tradition
juive. »3 Cette tradition connait plusieurs variantes ; il y a, tout d’abord, la
Bible avec les patriarches dont il avait tres tot fait la connaissance grice a sa
mere ; il y a ensuite une « littérature moins lointaine » offrant des « modéles
plus accessibles »* par exemple le livre Pourquot je suis juif d’Edmond Fleg ;
apres cela, le narrateur va découvrir la littérature du monde yiddish (Shalom
Aleikhem, Isaac Leibusch Peretz), mais « ces Juifs du froid, de la neige et de
la boue [lui] semblaient incroyablement exotiques ».*?

Finalement, il y a le prestigieux modéle européen, que la communauté juive
du Maroc avait adopté depuis un demi-si¢cle. Or pour le narrateur le modele
curopéen est un modele imaginaire :

L'Europe de mes réves, ou plutot 'Europe patiemment reconstruite par mes soins,
la seule réelle a mes yeux, c’était celle des longues fldneries dans les rayons des
grandes bibliothéques et dans le dédale des musées, des matinées de cours dans
les amphithéatres des universités, des nuits de conversation passionnée sur les
terrasses des « cafés littéraires ».46

Evidemment le comportement des Européens réels vivant dans ’entourage
du narrateur ne correspond pas du tout a cette image idéale, si bien que le
narrateur en est réduit a chercher un monde correspondant a ses réves dans
les livres : « Clest dire que ma quéte de modeles me renvoyait de nouveau
aux livres, et ne faisait qu’accroitre I'emprise, déja énorme, de la littérature
sur ma vie quotidienne. »¥

C’est cette emprise de la littérature sur la vie quotidienne du narrateur qui
constitue I’horizon de tous ses livres. Ceux-ci sont des métarécits, c’est-a-dire
des livres dans lesquels 1l est question des innombrables livres lus par le nar-
rateur et de ses vaines tentatives d’écriture. L'aspect que nous avons étudié

43 Iid., p. 120.
44 I,

4 Ihid., p. 122.
46 Ipid,, p. 123.
7 Ibid., p. 124.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Réflexions sur I'écriture interculturelle et les problemes de l'identité 147

plus particulicrement ici est celui de la réflexion menée par le narrateur sur
son pays d’origine et sur la situation interculturelle dans laquelle il a grandi.

Tandis que chez Ben Jelloun le recours aux traditions orales du Maroc est mis
en correspondance avec la fragmentation de I'identité du / de la protagoniste,
chez Bénabou 'arriere-plan interculturel et plurilingue explique la sensibilité
pour les mots et pour la langue qui a fait de lui un membre exemplaire de
I’Oulipo. Dans les deux cas, I'interculturel s’avére étre un concept-clé pou-
vant rendre compte de choix esthétiques particuliers. Ainsi, les deux auteurs
s’inscrivent, chacun a sa maniére, dans les grands courants de 'avant-garde
de la fin du XX¢ si¢cle, en y apportant la voix d’auteurs ayant grandi dans
un contexte culturel mixte et mettant a profit les possibilités de I’hybridation
et du métissage interculturels. Dans les deux cas, une remise en question
du concept d’identité personnelle et culturelle va de pair avec 'emploi de
procédés de défamiliarisation. Lidentité personnelle et culturelle n’est pas
moins fragile que I'identité du texte.

Textes cités

Roland Barthes, « Texte (théorie du) », in : Fuvres completes, éd. Eric Marty, vol.
2 (1966-1973), Paris, Seuil, 1994, p. 1677-1689.

Marcel Bénabou, Pourquoi je n'ai écrit aucun de mes livres, Paris, Hachette, 1986.

Marcel Bénabou, Facob, Ménahem et Mimoun. Une épopée familiale, Paris, Seuil, 1995.

Tahar Ben Jelloun, L'Enfant de sable, Paris, Seuil, 1985.

Homi K. Bhabha, The Location of Culture, London, New York, 2004.

Evelyne M. Bornier, « Facob, Ménahem et Mimoun : une épopée familale. Poétique
de I'identité chez Marcel Bénabou », in : International Journal of Francophone
Studies 7/1-2 (2004), p. 67-79.

Claude Burgelin, « Marcel Bénabou’s Paradoxical Autobiography », in : SubStance
28/2 (1999), p. 41-46.

Robert Elbaz/Ruth Amar, « De l'oralité dans le récit benjellounien », in : Le
Maghreb hittéraire 1 (1997), p. 35-53.

Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991.

Edouard Glissant, Introduction a une poétigue du divers, Paris, Gallimard, 1996.

Charles Grivel, « Theses préparatoires sur les intertextes », in: Renate Lachmann
(dir.), Dialogizitit, Minchen, Fink, 1982, p. 237-248.

Michael Hofmann, Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Emnfihrung, Miinchen,
Fink, 2006.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Thomas Klinkert

Thomas Klinkert, « Marcel Bénabou — Un livre peut en cacher un autre », in :
Peter Kuon (dir.), Oulipo — Poétiques, Tuibingen, Narr, 1999, p. 77-94.

Thomas Klinkert, « Literatur, Wissenschaft und Wissen - ein Bezichungsdreieck
(mit einer Analyse von Jorge Luis Borges’ Tlin, Ugbar, Orbis Tertius) », in :
Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (dir.), Literatur, Wissenschafi und Wissen seit
der Epochenschwelle um 1800. Theorie — Epistemologie — komparatistische Fallstudien,
Berlin/New York, de Gruyter, 2008, p. 65-86.

Laurence Kohn-Pireaux, Etude sur Tahar Ben Jelloun : « L'’Enfant de sable », « La Nuit
sacrée », Paris, Ellipses, 2000.

Julia Kristeva, Semeiotike. Recherches pour une sémanalyse, Paris, Seuil, 1969.

Diemo Landgraf, Kulturelle Hybridisierung ber fosé Maria Arguedas, St. Ingbert,
Rohrig, 2008.

Alain Robbe-Grillet, Pour un nouveau roman, Paris, Minuit, 1986.

Julia Schutze, Zwischen Dezentrierung und Rexentrierung. Franzdsische und_frankophone
Romane im Kontext der Globalisierung, Gottingen, Vandenhoek & Ruprecht, 2008.

Roland Spiller, « Tahar Ben Jelloun », in : Kritisches Lextkon zur fremdsprachigen
Gegenwarishiteratur, Miinchen, Text + Kritik, 1998.

Roland Spiller, Tahar Ben Jelloun. Schreiben zwischen den Kulturen, Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 2000.

Alfonso de Toro, Epistémologies. Le Maghreb», Paris, UHarmattan, 2009.

Paul Zumthor, Essai de poétique médiévale, Paris, Seuil, 1972.

2026, 23:51:52.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

