222

Islam, Gender, Intersektionalitat

Anders als der gesellschaftspolitische Diskurs suggeriert, wirkten bei
diesen Frauen Religionsgemeinschaften nicht als Orte des Riickzugs in
eine kompensierende Sinnwelt, sondern als integrierende Gemeinschaften.
Hier konnten die Frauen fiir die Berufsbiografie entscheidendes soziales
Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfi-
higkeit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie wiedererlangen. Die
Religionsgemeinschaft wirkte als »religioses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50)
integrativ und fing auf, wo Elternhaus und Bildungssystem versagten und
die Frauen durch das wirkmichtige Zusammenspiel der Differenzdimen-
sionen Gender, »Migrationshintergrund« und »class« davon bedroht waren,
bildungsbiografisch »aus dem System zu fallen«.

5.4 Typus 4: »Taktik« der widerstandigen Mikropraktiken

b.4.1 Duaa

Duaa (27) wird mir durch eine ihrer Freundinnen, die mit ihr bei einem gros-
sen Detailhdndler zusammenarbeitet, als Gesprichspartnerin vermittelt. Die
junge Frau, so fiel mir bereits bei der ersten Begegnung auf, tragt ihr Haar
unter einem Tuch, das auf eine spezielle Art und Weise geschlungen ist: Es
ist hinten im Nacken zusammengekniipft. Das Tuch war sehr eng gebunden
und an der Vorderfront stirnseitig prangte das goldene Emblem einer grossen
prestigetrichtigen Modemarke. Ich war mir zunichst nicht sicher, ob es sich
bei dem Tuch um ein Modeaccessoire oder ein religiéses Symbol handelte.
Duaa, so erzihlte sie mir bei der ersten Begegnung, ist verheiratet und
hat drei kleine Kinder, welche die Vorschul- und Primarstufe besuchen. Sie
fliichtete mit ihrer Familie als Kleinkind aus einem kriegsgeplagten Land in
der Sahelzone in die Schweiz, die Flucht dauerte mehrere Jahre und fiihr-
te iiber ein arabisches Land auf Umwegen in die Schweiz. Duaas Vater war
urspriinglich Ingenieur, auf dem langjihrigen Fluchtweg und spiter in der
Schweiz arbeitete er jedoch als Koranlehrer und Imam. Duaas Mutter verfig-
te iiber keine formale Schulbildung, sie war Familienfrau und kiitmmerte sich
um die sechs Kinder und heute auch um ihre Enkelkinder. Zeitweise, als ihre
Kinder noch nicht zum Familieneinkommen beitragen konnten, ging Duaas
Mutter putzen, um zum knappen Familieneinkommen etwas beizusteuern.
Eigentlich, sagte Duaa, hitte sie immer gerne Kochin gelernt. Niemals,
wirklich niemals, so erzihlte sie, habe sie im Verkauf arbeiten wollen, so wie

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sie das heute tiglich tut. Zentrales Hindernis einer Bewerbung auf eine Lehr-
stelle als Kéchin war, dass Duaas Vater nicht begeistert war von den sehr un-
regelmissigen Arbeitszeiten und insbesondere vom Arbeitsweg, der teilweise
in der Nacht hitte zuriickgelegt werden miissen. Ihr Vater hitte dies einzig
zugelassen, wenn er sie personlich hitte holen kénnen, dies war jedoch auf-
grund seiner beruflichen Verpflichtungen nicht méglich. Duaa bewarb sich
gemiss den Wiinschen des Vaters infolgedessen nicht auf Kochlehrstellen und
stellte ihren Berufswunsch zuriick.

Wahrend des zehnten Schuljahrs, welches Duaa an die Realschule an-
schloss, hatte sie ihren Traum, sich als Kéchin zu bewerben, noch nicht ganz
aufgegeben. Von der Lehrerin erhielt sie jedoch keine Unterstiitzung: Diese
nahm Duaas Berufswunsch nicht ernst und »zwang« sie, wie Duaa es aus-
driicke, sich bei einem grossen Detailhindler zu bewerben. Die Lehrerin fugte
kurzum die Drohung an, wenn sie sich nicht dort bewerbe und keine Abstri-
che bei ihren Bildungswiinschen mache, konne sie die Schule gleich verlas-
sen, da sie mittlerweile eine der Einzigen sei, die keine Lehrstelle in Aussicht
habe. Duaa wollte die Lehrstelle dennoch nicht, sie konnte sich eine Arbeit
im Verkauf nicht vorstellen. Sich aktiv zu wehren, stellte fiir sie jedoch eben-
falls keine Option dar - sie ist stets bemiiht, direkte Konfrontationen mit Re-
prasentant*innen der hegemonialen Gesellschaft moglichst zu vermeiden. So
versuchte sie sich entsprechend mittels »widerstindige[r] Mikropraktiken«*>
(Rothfuss 2012) zu wehren, was in diesem Fall bedeutete, dass sie absichtlich
eine lausige Bewerbung verfasste: Sie hoffte, das Schicksal wiirde sich gniadig
erweisen und der Detailhindler wiirde ihre Lehrstellenbewerbung ablehnen,
wenn sie ein fehlerhaftes Motivationsschreiben abschicke, das voller »Tipp-
Ex« sei. IThre Hoffnung war jedoch vergeblich: Sie erhielt die Lehrstelle, die
sie nie wollte, und nahm sie schliesslich an.

Wihrend der Lehre, als Duaa an der Kasse arbeitete, fiel sie einer Journa-
listin auf, die einen Artikel iiber die Frau mit Kopftuch an der Kasse schrieb.
Infolgedessen erliess die Chefetage des Unternehmens plétzlich ein generel-
les »Kopftuchverbot« fiir Angestellte. Duaa wurde von ihrem Vorgesetzten
vor die Wahl gestellt: Entweder sie ziehe das Kopftuch aus, oder sie miisse

52 Als »(widerstindige) Mikropraktiken« beschreibt Rothfuss (2012: 53ff.) auf De Cer-
teaus Handlungstheorie rekurrierend, mikroskopische Taktiken, mittels derersich bra-
silianische Favela- Bewohner*innen >fintenreich< und »listig« gegen die fortwiahrende
gesellschaftliche Stigmatisierung und Ausgrenzung der brasilianischen Mehrheitsge-
sellschaft zu wehren wissen (ebd.: 205ff.).

am14.02.2028, 14:30:22.

223


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Islam, Gender, Intersektionalitat

die Lehre abbrechen. Gemeinsam mit ihren Eltern entschied sie, das Kopf-
tuch wahrend der Arbeitszeit auszuziehen. Auch hier war sie gezwungen, sich
dem grossen strukturellen Druck durch intersektionelle Beschrinkungen zu
beugen. Unter diesen, durch starke Fremdbestimmung gepragten Umstin-
den konnte Duaa schliesslich ihre Lehre beim Detailhindler abschliessen. Ihr
eigentlicher (Lebens-)Plan bestand jedoch, wie sie beschrieb, seit dem Aufge-
ben ihres eigentlichen Berufswunschs darin, zu heiraten und »mit zwanzig
Jahren ein Kind zu habenc. Ihre berufliche Entwicklung schrieb sie bereits in
jungen Jahren ab und verlegte ihre Ziele ausschliesslich ins Private. Sie lernte
einen Mann auf einer Hochzeit ihrer erweiterten Familie kennen und hei-
ratete ihn nach wenigen Monaten. Ihr Vater fand das ein bisschen iibereilt,
stimmte jedoch schliesslich zu. Kurz darauf gebar Duaa das erste von drei
Kindern - genau wie sie es vorgesehen hatte — mit zwanzig Jahren.

Nach ihrem Lehrabschluss arbeitete sie an der Kasse des Detailhdndlers
weiter, wo sie fast tiglich mit teilweise heftigen Anfeindungen hinsichtlich
ihrer dunklen Hautfarbe konfrontiert wurde. Als eines Tages ein Kunde sich
weigerte, seinen Korb auszuriumen und die Waren auf das Laufband zu stel-
len, mit dem Kommentar, sie konne das selbst tun, ging Duaa zu ihrem Vor-
gesetzten und bat ihn um eine Versetzung nach hinten ins Lager. Sich in di-
rekter Konfrontation mit Kund*innen (als Reprisentant®innen der hegemo-
nialen Mehrheitsgesellschaft) zu befinden, stellte fir Duaa in der Regel aus
ihrer subalternen (Spivak 1988) und mit wenig Macht ausgestatteten Position
eigentlich keine Option dar, da sie von vornherein »als Verliererin« feststehen
wiirde. Deshalb versuchte sie mit allen Mitteln, eine solche zu vermeiden,
in diesem Falle mittels der >Drohung« sich zu wehren. Sie erreichte damit,
was sie wollte: Der Vorgesetzte versetzte sie >nach hintens, in die Fleischab-
teilung, fernab von den Blicken der Ladenbesucher*innen. Duaa, die peinlich
genau auf die Einhaltung der Speisegebote achtet und all ihre Nahrung nur
in Halal-Liden einkauft, ekelte sich zwar auf ihrem neuen Posten in der Flei-
schabteilung vor dem Schweinefleisch und zog deshalb immer gleich mehrere
Handschuhe iibereinander an, gleichzeitig sagte ihr die Arbeit aber auch zu,
weil sie den stetigen Anfeindungen und Blicken, denen sie als Kopftuch tra-
gende Muslima schwarzer Hautfarbe ausgesetzt war, im hinteren Lager ent-
gehen und sich zuriickziehen konnte. Andererseits gefiel ihr die Arbeit trotz
ihres Ekels vor dem Fleisch recht gut, weil sie, wie sie erzihlt, »das Hirn ge-
brauchen« konnte.

Duaa tradierte das Religionsverstindnis ihrer Eltern, sie wurde traditio-
nell religiés sozialisiert. Uber ihren Vater, der als Koranlehrer titig war, erhielt

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sie jedoch auch ein wenig formelle religiése Bildung. Der Vater war jedoch
sehr beschiftigt mit den sozialen Aufgaben, die sein Amt mit sich brachte
und verbrachte kaum Zeit mit seinen Kindern. Dennoch war ihm die (Wei-
ter-)Bildung seiner Tochter ein Anliegen: Regelmissig versuchte er Duaa zu
iiberreden, eine weitere Lehre in Angriff zu nehmen, sich weiterzubilden. Der
studierte Ingenieur kannte das schweizerische Schulsystem jedoch zu wenig,
um seine Tochter von Beginn an zu unterstiitzen. Stets hatte er ihr und ih-
ren Schwestern dessen ungeachtet eingeschirft, sie sollen etwas lernen, um
unabhingig von einem Mann zu sein. Duaa sah in ihrem Vater dennoch kei-
nen Referenzpunkt, zu oft war er abwesend in ihrer Kindheit. Lingst sah sie
keinen Sinn mehr in einer weiteren Ausbildung, sie verlagerte das Aufstiegs-
projekt des Vaters in die nichste Generation. Ihre Kinder sollen es einmal
besser haben, studieren kénnen. Hierfiir scheut sie keine Mithen und lernt in
der Freizeit mit ihnen.

Obwohl ihr Vater in einer Moschee titig ist und Duaa dusserst glaubens-
gewiss ihre religiosen Pflichten verrichtet, tut sie dies nur selten in Gemein-
schaft; weder in dem religiosen Verein des Vaters noch im Rahmen einer an-
deren Vereinigung wie bspw. einer muslimischen Jugendgruppe. Der Verge-
meinschaftung im Verein des Vaters geht sie regelrecht aus dem Weg. Zu
sehr empfindet sie das Amt des Vaters als Biirde, der die soziale Kontrol-
le der Glaubensgemeinschaft iiber sie verstirkt und ihre Freiheiten einengt.
Auch sonst verfiigt Duaa tiber wenig Austausch und soziale Riume ausser-
halb ihrer Familie, wo sie bspw. ihre Ausschlusserfahrungen reflektieren und
teilen konnte. So hat sie den beinahe tiglich gemachten Ausschlusserfahrun-
gen kaum etwas entgegenzusetzen. Den weltpolitischen Entwicklungen im
Zusammenhang mit terroristischen Anschligen und den damit einhergehen-
den islamfeindlichen Zuschreibungen sieht sich Duaa als Kopftuch tragende
Muslima ohnmichtig ausgeliefert. Eine von langer Hand geplante Paris-Reise
sagte sie kurz zuvor, anlisslich des Charlie-Hebdo-Attentats, ab. Sie fiirchtet
sich vor Ubergriffen auf sie als Muslimin. Als schwarze Kopftuch tragende
Frau ist sie beinahe tiglich alltagsrassistischen Anfeindungen ausgesetzt und
versucht infolgedessen, wo immer es geht, direkte Konfrontationen mit Re-
prasentant*innen der hegemonialen Gesellschaft zu vermeiden.

Auch hinsichtlich religioser Praktiken zieht Duaa eine Vermeidung einer
direkten Konfrontation bzw. einer Sichtbarkeit in der Offentlichkeit vor und
versucht als religids orientierte Muslima so wenig »sichtbar« wie moglich zu
sein. Sie betet nicht am Arbeitsplatz und in der Offentlichkeit, aus Angst »bléd
angeschaut« zu werden. Das Kopftuch trigt sie stets so, dass es als Modeacces-

am14.02.2028, 14:30:22.

225


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Islam, Gender, Intersektionalitat

soire durchgehen konnte. Dies wiederum bringt ihr jedoch Kritik der Familie
und ihrer Glaubensgemeinschaft ein. Lieber noch nimmt sie diese in Kauf, als
offentlich eindeutig als Muslima erkannt zu werden. Einzig die Speisegebo-
te hilt sie peinlichst genau ein. Als religiéses Handlungsfeld, das von aussen
nicht sichtbar ist, kann sie dies tun, ohne aufzufallen. Die zunehmende Aus-
wahl an veganen Lebensmitteln in grossen Supermirkten macht es fiir Duaa
zudem einfacher, wie sie erzihlt, halal einzukaufen, ohne auf die teuren Spe-
zialgeschifte ausweichen zu miissen.

Zentral fiir die »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken, so kann
zusammengefasst werden, sind die starken, intersektional wirkenden
Einschrankungen der Bildungsbiografie. Neben Gender, »class«, »Migrati-
onshintergrund« und Religion wirkt zusitzlich verstirke einschrinkend die
Differenzdimension Kérper (Hautfarbe). Die Religionszugehorigkeit wird
fir Duaa unter diesem einschneidenden strukturellen Druck zum Stig-
ma innerhalb der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft. Der Ubergang zur
nachobligatorischen Ausbildung ist bei Frauen, bei denen diese »Taktik«
identifiziert werden konnte, zudem von starker Fremdbestimmung ge-
prigt. Um Zugang zu Bildung zu erlangen und im Berufsleben stehen zu
konnen, bleibt ihnen die Vermeidung einer direkten Konfrontation mit
Reprasentant®innen der hegemonialen Gesellschaft, allenfalls begegnen sie
strukturellem Druck mit der »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218) —
mit der »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken, wie z.B. dem Verfassen
einer fehlerhaften Bewerbung auf eine ungewollte Stelle.

5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der widerstandigen Mikropraktiken

Nach diesem einleitenden Portrait von Duaa wird die »Taktik« des Bildungs-
zugangs durch Vermeidung der direkten Konfrontation mittels Mikrowider-
stands nun anhand der folgenden Kapitel dargelegt, es sind dies) Herkunfts-
milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-
schaftlicher Selbstpositionierung beziiglich der Bildungsbiografie.

Bei den interviewten Frauen der »Taktik« 4 konnten keine unterschiedli-
chen Ausprigungen (bzw. Untertypen) ausgemacht werden.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«
Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der widerstindigen Mikro-
praktiken rekonstruiert werden konnte, geh6ren Familien von anerkannten,
politischen Gefliichteten an. Die Familien der Frauen wurden in den Lindern,
von wo sie fliichteten, politisch verfolgt. So auch der Vater von Duaa, der mit
seiner Familie anfangs der 9oer-Jahre aus einem kriegsgebeutelten Land in
der Sahelzone fliichtete. Ihre Eltern gehorten da der Opposition an oder stan-
den ihr zumindest nahe.

Den unmittelbaren Anlass zur Flucht von Duaas Familie gab ein konkretes
Gewalterlebnis im Zusammenhang mit dem tobenden Biirgerkrieg, das sich
bis heute in Duaas Erinnerungen eingebrannt hat:

»lch weiss, ich bin noch jung gewesen, noch klein, dreijéhrig, ich weiss nur,
dass in unsere Kiiche eine Bombe eingeschlagen ist, denn wir haben dort
ein Haus gehabt, wir haben in einem Haus gelebt und dann si-si-sind meine
Eltern, haben alles zusammengepackt einfach das Wichtigste, das Nétigs-
te, dhm, dann sind wir 4h zum Nachbarhaus gerannt oder hingegangen und
dort sind ganz viele Nachbarn miteinander gewesen. Und nachher 4h sind
wir weiter, weil mein Vater hat gesagt, hier in diesem Quartier, ich weiss die
Orte nicht, wie sie ganz genau hiessen, hat er gesagt, hier sind wir nicht si-
cher, dann sind wir weiter gegangen in ein anderes Haus und dort haben wir
ein paar Monate gelebt. Dann weiss ich nur noch, dass wir mit einem sehr
grossen Schiff, ist glaube ich eine Yacht gewesen, keine Ahnung, amu ein
riesiges Teil von einem Schiff, sind wir dann nach [ein Land in Nordaftika]
gegangen, ja. //Mhm// Und dort haben wir dann gelebt« (Duaa, A 40).

Duaa erzihlt eine Fluchtgeschichte, wie sie oftmals bezeichnend fiir Fliich-
tende von Gewaltkonflikten ist, die versuchen, von Afrika nach Europa zu
gelangen (vgl. u. v.a. Belloni 2016, 2015, Weissképpel 2008). Sie beschreibt
ein Gewalterlebnis, das den Ausschlag fiir eine relativ abrupte Fluchtentschei-
dung gab. Diesem Aufbruch folgte eine jahrelange Migrations- bzw. Fluchtge-
schichte, die sich als ein »biografisch offener Prozess« zeigte, »der mit mehr-
fachen Ortswechseln und geografischen Grenziiberschreitungen verbunden«
war (Weisskoppel 2008: 91). Wie Duaa schildert, versuchte ihre Familie zuerst
an einen einigermassen sicheren Ort zu gelangen und dort in Erfahrung zu
bringen, ob sich Optionen fiir eine Weiterreise ergeben.” Eine lingere Zeit,

53  Die transnationale Migrationssituation der Fliichtenden gestaltet sich oft fluid, vor-
ibergehend, mulitilokal, variabel, unabgeschlossen und erfolgt »nicht unbedingt in

am14.02.2028, 14:30:22.

221


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 Islam, Gender, Intersektionalitat

an die sich Duaa noch erinnern kann, verbrachte sie als Kleinkind in einem
Land in Nordafrika:

»Ich bin mit drei, wir sind vom [einem Land in der Sahelzone] nach [ein an-
deres Land in Nordafrika] gegkommen und in [der Hauptstadt] bin ich auch
noch dortin die Schule gegangen. Dort war ich dreijahrig bis fiinf, ja bis fiinf
sind wir dort in die Schule. Ich bin dort, wir haben dort zwei Jahre gelebt.
Mein Vater hat dort als Koranlehrer gearbeitet« (Duaa, A 40).

Aus Duaas Erzihlung wird deutlich, dass sich die Familie damals auf einen
lingeren Aufenthalt in Nordafrika einstellte. Dies wird insbesondere daran
ersichtlich, dass die Kinder der Familie eingeschult wurden und der Vater
eine Arbeit als Koranlehrer annahm.

Nicht zuletzt ist die Mobilitit in der transnationalen Migration auch
massgeblich davon beeinflusst, welche sozio-6konomischen Moglichkeiten
sich an einem (temporiren) Aufenthaltsort ergeben. Weisskoppel illustriert
in ihrer Studie tiber transnationales Handeln in protestantischen Kirchge-
meinden (Weisskoppel 2008) anschaulich, wie Migrationsentscheide situativ
erfolgen koénnen und neben der Sicherstellung der 6konomischen und
sozialen Kontinuitit des familidren Systems nicht zuletzt, gerade bei Aka-
demikern, auch bildungsbiografische Motive zum Tragen kommen kdnnen
(ebd.: 91).

Auch fiir Duaas Vater brachte die Flucht entscheidende berufsbiografische
Verinderungen mit sich. Als Akademiker, welcher der Opposition nahe stand,
hatte er in einem durch einen dreissigjihrigen Biirgerkrieg geprigten Land
keinerlei Aufstiegschancen (vgl. hierzu auch Weisskoppel 2008: 79). Auch spi-
ter, als Gefliichteter, wihrend der jahrelangen transnationalen Migration hat-
te er ohne Arbeitserfahrung und mangels Anerkennung seines Bildungsab-
schlusses keine Moglichkeit, seinen urspriinglichen Beruf als Ingenieur aus-
zuilben. Weisskoppel weist darauf hin, dass in der multilokalen Migrationssi-
tuation die jeweiligen Konstellationen »der sozialen, kulturellen und 6kono-
mischen Kapitalformen den je spezifischen transnationalen Raum« aufspan-

Orientierung aufein ausschliessliches Zielland« (Weisskoppel 2008: 91). Innerhalb des
Prozesses einer solchen sogenannten »chain-migration« (ebd.) werden unterschiedli-
che Aufenthaltsorte in Kauf genommen und situativ versucht, Ziele zu verwirklichen
(ebd.). Belloni (2016: 55) weist zudem darauf hin, dass die Mobilitit bzw. Weiterreise
der Fliichtenden sehr eng mit transnationalen familialen Netzwerken und deren (6ko-
nomischen Ressourcen) verbunden ist.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

nen und zeigt auf, wie diese in der Fluchtsituation als »Ressourcen« (ebd.:
92) mobilisiert werden. Als Aktivierung einer solchen »Ressource« kann die
berufliche »Umorientierung« von Duaas Vater vom Ingenieur zum Koranleh-
rer gedeutet werden. In der Migrationssituation (bereits wihrend der Flucht,
spiter auch in der Schweiz) orientierte sich Duaas Vater neu und besann sich
auf seine sozialisatorisch bedingte religiése Bildung in der Koranschule zu-
riick. In der Migrationssituation stellte diese plotzlich eine 6konomische Res-
source dar, die es ihm ermdglichte als Koranlehrer und Imam seine Familie
unabhingig von der Anerkennung seines akademischen Bildungsabschlusses
und vom momentanen Aufenthaltsstatus sowie relativ unabhingig von der
Arbeitsmarktsituation zu ernihren.

Schliesslich gelangte Duaa mit ihrer Familie in die Schweiz — mit dem
Flugzeug, wie Duaa erzdhlt. Dort ersuchte ihr Vater um politisches Asyl. Es
folgten wieder mehrere Jahre mit unterschiedlichen Aufenthaltsorten in ver-
schiedenen Asylunterkiinften in der Schweiz. Dem Vater war es jedoch ein
grosses Anliegen, wie Duaa erzihlt, moglichst bald auf eigenen Fiissen zu ste-
hen. Sobald der Aufenthaltsstatus der Familie geklart war, suchte und fand er
eine unabhingige Unterkunft fiir sich und seine Familie. Auch aus 6konomi-
scher Perspektive war es den Eltern wichtig, unabhingig zu werden. Die Mut-
ter fand eine Arbeit in einer Reinigungsfirma, wihrend es dem Vater gelang,
seine Titigkeit als Koranlehrer und Imam weiterzufithren und zu intensivie-
ren. Heute leitet er einen Moscheeverein in einer grosseren Deutschschwei-
zer Stadt, wo er sich mit seiner Familie in einem Vorort nieder liess. Obwohl
der Vater die dkonomische Grundlage seiner Familie, die mittlerweile sechs
Kinder umfasste, dadurch relativ schnell und unabhingig absichern konnte,
empfand Duaa die Arbeit ihres Vaters als alles andere als vorteilshaft fir sie.
Sie litt einerseits darunter, dass der Vater aufgrund der vielseitigen Verpflich-
tungen, welche das Amt als Imam mit sich brachte’, zu Hause kaum anwe-

54  Fragt man Imame in der Deutschschweiz nach ihrem Arbeitsalltag, beschreiben sie
in der Regel einen Rund-um-die-Uhr-Job (Feldprotokoll 2014). Neben dem Leiten des
Freitagsgebetszdhlensie eine schier endlose Reihe weiterer Tatigkeiten auf: Religions-
und Koranunterricht, manchmal auch Sprachunterricht fiir Kinder, Jugendliche und Er-
wachsene, Beantworten religionsbezogener Fragen der Claubigen, Durchfiihrung is-
lamischer Eheschliessungen und Scheidungen, islamische Seelsorge in Spitalern und
Gefangnissen, Totenwaschung und Totengebet, Trauerbegleitung, manchmal auch die
Begleitung von Pilgerfahrten nach Mekka. Die Imame der Moscheevereine iberneh-
menjedoch weit mehrals religiose Aufgaben im engeren Sinn: In zahlreichen Situatio-
nen werden sie zu Hilfe gerufen (dies verstarkt in der Migrationssituation), sei dies bei

am14.02.2028, 14:30:22.

229


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 Islam, Gender, Intersektionalitat

send war. Andererseits verstirkte die Tatigkeit des Vaters die soziale Kontrolle

der (Glaubens-)Gemeinschaft iiber Duaa und ihre Geschwister:

»(..) in jeder Ecke kennen uns die Leute, wir kennen sie nicht. //Mhm// Und
was mich jeweils nervt, ist, dass sie dann zu meinen Eltern gehen oder zu
meinem Vater, ich habe deine Tochter gesehen, die ist dort und dort gewe-
sen, um diese Uhrzeit. Es ist mithsam, //mhm// es nervt, du kannst nirgends
hin, ohne dass du weisst, deine Eltern wissen es schon« (Duaa, A 50).

Wie aus dieser Aussage deutlich wird, stérte es Duaa, dass sie und ih-

re Geschwister als Kinder des Imam beobachtet wurden und dass die

(Glaubens-)Gemeinschaft somit die Funktion einer erweiterten, aber auch

anonymen Kontrollinstanz einnahm und quasi als s>verlingerter Arm¢ der

Eltern ihre Handlungen kontrollierte und so auf ihre Lebenswelten Einfluss

ausiibte.

Sie erzihlt, wie sie teilweise 6ffentlich zurechtgewiesen wurde, wenn sie

gewisse, als Norm geltende Kleidervorschriften nicht einhielt. Ein Erlebnis ist
ihr diesbeziiglich in besonderer Erinnerung geblieben:

»Ich bin, vor ein paar Jahren (halbes Lachen) bin ich von einer arabischen
Frau angesprochen worden, ob ich nicht die Tochter vom Imam bin. Norma-
lerweise sageich den Leuten einfach nein, gar nicht//ok//ich kenne die Leute
nicht, weil es nervt mit der Zeit. //Ja// und dann habe ich, ich weiss nicht, war-
um ich dieser Frau ja geantwortet habe und die hat dann mich, so verflucht
(lacht). Es war Sommer und ich habe das Kopftuch wie jetzt angezogen ge-
habtund (..) Ja, meinen Hals hat man ein wenig mehr gesehen und dann hat
sie mich angefangen zimeschisse™, ich bin ihr einfach...einfach ihr davon ge-
rannt. Weil ich habe gefunden, Kolleg®, ich weiss, was ich machen muss, ich
kenne meine Religion, nur weil mein Vater Imam ist, heisst das nicht, dass
du mich jetzt verurteilen musst« (Duaa, A 50).

55

56

der Bewadltigung alltiglicher Lebensprobleme, zur Schlichtung innerfamilidrer Kon-
flikte sowie bei Problemen mit Schulen und Behorden. Haufig, so schildern sie, wer-
den sie auch mitten in der Nacht gerufen oder angerufen. Hinzu kommt noch eine
Reihe reprasentativer Aufgaben, wie z.B. Offentlichkeitsarbeit fiir die Moscheevereine
oder die Mitarbeit in interreligiosen Gefdssen (vgl. zu den Aufgaben von Imamen in
Moscheevereinen in Deutschland auch Kamp 2007).

Wortlich tibersetzt =»zusammenscheissen«. Schweizer Mundartausdruck fir verbales,
starkes Massregeln, »zusammenstauchen.

Umgangssprachliche, etwas saloppe Art, das Gegeniiber anzusprechen, um auszudrii-
cken, dass man sich auf derselben (Hierarchie-)Ebene sieht.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Duaa entzieht sich dem Druck durch die gesellschaftliche Kontrolle als Toch-
ter des Imam mittels der »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken. »Nor-
malerweise« sagt sie den Leuten, die sie ansprechen und die sie nicht kennt,
nimlich einfach, sie sei nicht die Tochter des Imam. Sie widersetzt sich al-
so der gesellschaftlichen Kontrolle, indem sie abstreitet, dass der Imam ihr
Vater ist, und sich so der Massregelung entzieht.

An diesem Beispiel kann die »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken
besonders gut verdeutlicht werden: De Certeau konzipiert »Taktiken« resp.
deren Kreativitit als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218): »Taktiken«
sind Handlungsweisen, die aus subalternen Positionen hinaus »mit dem Ter-
rain fertigwerden« miissen, das ihnen »so vorgegeben wird, wie es das Gesetz
einer fremden Gewalt organisiert« (De Certeau 1988: 89). Die Situation, in der
Duaa von Gemeindemitgliedern angehalten wird, und potenziell zurecht ge-
wiesen werden konnte, kann als Situation gedeutet werden, die durch »das
Gesetz einer fremden Gewalt organisiert« (ebd.) und strukturiert ist — nim-
lich der sozialen Kontrolle der (fiir Duaa anonymen) Glaubensgemeinschaft.
Mittels ihrer »Taktik« kann sich Duaa einer Normierung entziehen. Wie an
dem Beispiel, das Duaa schildert, rekonstruiert werden kann, bietet diese
»Taktik« aus der subalternen Position heraus die Méglichkeit, mehr Agency
innerhalb eines stark begrenzten »Mdglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) zu
erlangen — oder in De Certeaus Worten die Moglichkeit zur »Bewegung >in-
nerhalb des Sichtfeldes des Feindes« (De Certeau 1988: 89). Wie De Certeau
ausfithrt, muss eine »Taktik« »wachsam die Liicken nutzen, die sich in beson-
deren Situationen der Uberwachung durch die Macht der Eigentiimer auftun.
(..) Sie kann dort auftreten, wo man sie nicht erwartet. Sie ist die List selber«
(ebd.). Duaa nutzt also »listig« die Gunst des Augenblicks und entzieht sich.
Wird der (strukturelle) Druck jedoch zu gross, wie die Begegnung mit der
»arabischen Frau« illustriert, zieht sie sich zuriick. Als sie einmal nicht zu
der tblichen widerstindigen Mikropraktik griff und nicht abstritt, dass sie
die Tochter des Imam sei, wurde sie von einer Frau aufgrund von angeblich
nicht eingehaltenen Kleidernormen verurteilt. Duaa blieb nichts anderes iib-
rig, als davonzurennen, um sich einer direkten Konfrontation zu entziehen.
Ein »Ausdiskutieren« bzw. offenes Bekunden des eigenen Standpunkts aus
der subalternen Position heraus kommt nicht in frage. Die direkte Konfron-
tation in einem Konflike stellt fiir Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstru-
iert werden konnte, aus ihrer subalternen gesellschaftlichen Position heraus
keine Option dar. In dem Moment, in dem eine direkte Konfrontation droht,
bleibt ihnen als Handlungsoption also einzig der (geordnete oder ungeord-

am14.02.2028, 14:30:22.

231


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Islam, Gender, Intersektionalitat

nete) Riickzug, um in der taktischen, »kriegswissenschaftlichen« (De Certeau
1988: 20) Analyse De Certeaus zu verbleiben. Dass ein solcher >Riickzug« wie
es Duaas »Davonrennen« darstellt, nicht unbedingt nur als Kapitulation vor
hegemonialen Uberzeugungen gedeutet werden muss, kann aus dem folgen-
den Nachsatz von Duaa geschlossen werden: »Ich habe gefunden, Kolleg, ich
weiss, was ich machen muss, ich kenne meine Religion, nur weil mein Vater
Imam ist, heisst das nicht, dass du mich jetzt verurteilen musst...«. Die Aus-
sage weist darauf hin, dass Duaa der Frau, vor der sie davonrennt, keinesfalls
das Recht einrdumt, so mit ihr zu sprechen, sie zu »verurteilen«. Implizit ver-
deutlicht wird dies zudem durch das Wort »Kolleg«, mit dem Duaa die Frau als
Gegeniiber imaginir anspricht: »Kolleg« kennzeichnet eine umgangssprach-
liche, etwas saloppe Art, ein Gegeniiber anzusprechen, mit dem man sich auf
derselben reziproken (Hierarchie-)Ebene, als »Kolleg“innen« sieht und nicht
unterlegen. Dennoch bleibt eine direkte Konfrontation, ein direktes Ausspre-
chen dieser Gedanken aus. Duaa rennt davon. Durch das Wegrennen entzieht
sie sich erfolgreich einer Konfrontation, aus der sie als Suzbalterne potenziell
»als Verliererin« hervorgegangen wire.

Das Herkunftsmilieu von Frauen, bei denen die »Taktik« der widerstindi-
gen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte, zeichnet sich durch stin-
dige Bedrohung einer Prekarisierung (Pelizzari 2009) aus. Die Eltern stehen
meist in schlecht bezahlten, prekiren Arbeitsverhiltnissen und ihre Erwerbs-
biografien sind von grossen (finanziellen) Unsicherheiten geprigt.

Auch fiir Duaas Eltern stellt die Finanzierung der Grossfamilie in Duaas
Kindheit eine grosse Herausforderung dar. Durch die Erwerbstitigkeit sind
sie zeitlich sehr ausgelastet — die Mutter putzt in einer Reinigungsfirma, der
Vater ist taglich bis spit abends in der Moschee als Imam titig; und dennoch
ist das Geld stets knapp. Durch die Abwesenheit des Vaters und die ebenfalls
grosse Arbeitsauslastung der Mutter sind die Geschwister oft auf sich alleine
gestellt. Die grosseren Geschwister beaufsichtigen die Jingeren. So erstaunt
es auch nicht, dass fiir Duaa im Alltag ihrer Kindheit in erster Linie ihre il-
teren Geschwister und nicht die Eltern die entscheidenden Bezugspersonen
darstellten.

Die langjihrige transnationale Flucht iiber mehrere Aufenthaltsorte so-
wie die gesellschaftlich prekire Situation fithrten bei Duaa zu einem Gefiihl
einer (sozialen) Deterritorialisiertheit und Heimatlosigkeit. Als Kopftuch tra-
gende Muslima schwarzer Hautfarbe mit »Migrationshintergrunds, die mit
einer wenig privilegierten gesellschaftlichen und 6konomischen Position vor-
lieb nehmen muss, ist Duaa aus intersektioneller Sicht mit wirkmachtigen

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Ausschlussmechanismen konfrontiert. Strukturell gesehen kommen infolge
dieser Ausgangslage die Differenzdimensionen Gender, Religion, »Migrations-
hintergrund«, class und Korper gemeinsam zum tragen. Die zahlreichen gesell-
schaftlichen Ausschlusserfahrungen, denen sie sich aufgrund der sichtbaren
Differenzmarker Hautfarbe (Korper) und Kopftuch (Religion und Gender) aus-
gesetzt sieht, verstirken das Gefiihl einer mangelnden Zugehorigkeit. Nach
einem Zwischenfall in einem Zug, bei dem Duaa, die zeit ihres Berufslebens
hundert Prozent gearbeitet hatte, von einem ilteren Herrn verbal heftig at-
tackiert wird, sie liege doch nur dem Staat auf der Tasche, zieht sie gar in
Erwigung, aus der Schweiz wegzuziehen:

»Eine Zeitlang hatte ich wirklich so eine Phase, 4hm, was soll ich iber-
haupt hier in der Schweiz machen, ich werde ja nicht akzeptiert, ich bin
in meinem...in meiner Heimat, bin ich ein[e] Auslander[in], ich bin in der
Schweiz ein[e] Auslander[in]. //Mhm// Ich habe eigentlich gar keine Heimat.
//IMhm// Ich habe nirgendwo, wo du, wo ich mich daran halten kann und
sagen //mhm// mou®” hier gehére ich hin. //Mhm// das habe ich gar nicht.«
(Duaa, A 41).

Das Gefiihl von Heimatlosigkeit spiegelt sich in Duaas Aussage im Ausdruck
»Auslinder[in]«. Dieser dient ihr, um die mangelnde (soziale) Anerkennung
zu markieren, die sie von der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft erfihrt,
sowohl im Geburtsland ihrer Eltern als auch in der Schweiz und die sie zum
Schluss fithrt, sie sei heimatlos. Wohl fiihlt sie sich einzig in »arabischen Lin-
dern«:

»Dann bleibt einem wirklich nichts anderes (ibrig als die arabischen Lander.
(...) Ich, wie gesagt, ich gehdre zur Gesellschaft, es schaut mich niemand bléd
an. Ich werde nicht ausgestossen wegen meiner Hautfarbe, meine Kinder
kdnnen herumrennen, die, meine Kinder werden akzeptiert, das ist genauso
wie hierihr Schweizer, wennihrim Zugsitzt und eure Kinderam spielen sind,
dass die anderen hinschauen und auch zulicheln euren Kindern« (Duaa, A
52).

Duaa schildert, wie sie im Urlaub Zugehorigkeit erfahren kann. Gleichzeitig
wird aus dem Zitat besonders deutlich, wie Duaa insbesondere auch unter
der Differenzdimension Korper (Hautfarbe) leidet, aufgrund derer sie gesell-
schaftlich »ausgestossen« und stigmatisiert wird. Sie hebt hervor, wie sie Zu-

57  Schweizerische Mundart fir »doch«.

am14.02.2028, 14:30:22.

233


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Islam, Gender, Intersektionalitat

gehorigkeit und Differenz anhand der Behandlung ihrer Kinder in der Of-
fentlichkeit erfihrt. An anderer Stelle erwihnt sie, dass ihre Kinder sich stets
besonders brav benehmen sollten und nicht herumrennen, weil sie sonst an-
gefeindet wird, sie habe diese nicht im Griff. Mehrmals tiberlegt sie mit ih-
rem Mann, auszuwandern. Diese Pline scheitern schliesslich am Veto ihres
Vaters.

Riegel (2004) legt in ihrer Studie iiber Orientierungen und Handlungsfor-
men junger Migrantinnen in Deutschland dar, dass Prozesse der sozialen Ein-
und Ausgrenzung eng mit dem Kampfum gesellschaftliche Anerkennung und
Zugehorigkeit verkniipft sind. Die Frage der Zugehorigkeit zur hegemonia-
len >Mehrheitsgesellschaft« zielt nach Riegel nicht primir »auf formale Aspek-
te ab, sondern auf ihre soziale Anerkennung, Wertschitzung und ihre soziale
und emotionale Einbindung« (ebd.: 353). Eng damit verbunden und zu verste-
hen ist Riegel zufolge die Konzeption der Frauen von Heimat, die nicht auf
einer formellen Zugehorigkeit basiert, sondern auf der Sehnsucht nach einer
sozialen Heimat, im Sinne »von affektiven Bindungen und sozialer Geborgen-
heit« (ebd.). Aus dem voranstehenden Zitat von Duaa kann rekonstruiert wer-
den, dass auch sie sich nach einer sozialen Heimat sehnt und es hierbei nicht
um eine formale Zugehdorigkeit, sondern um einen Ort geht, an dem sie so-
ziale Anerkennung erfahren kann, »wo ich mich daran halten kann und sagen
(...) mou hier gehore ich hin«. Die zahlreichen Ausschlusserfahrungen fithren
zu einem Gefiihl der Heimatlosigkeit, der mangelnden Anerkennung und Zu-
gehorigkeit. Wie Riegel feststellt, setzt eine gelingende Anerkennung die »Be-
reitschaft der Mehrheitsgesellschaft voraus, die eigene Dominanz und damit
verbundene Normalititsvorstellungen aufzugeben und einem gleichberech-
tigten Aushandlungsprozess freizugeben« (ebd.: 358). Diese gesellschaftliche
Bereitschaft ist aus Duaas Perspektive aufgrund der intersektionell wirken-
denden, einschrinkenden, hegemonialen Strukturen nicht erfahrbar, zu zahl-
reich sind ihre Ausschlusserfahrungen, die sie taglich macht.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie: als Muslimin stigmatisiert

Duaa wurde in ihrer Familie religios sozialisiert. Als Tochter eines Koranleh-

rers genoss sie zudem eine grundlegende formale religiése Bildung. Sie ist

glaubensgewiss und ihre Religiositit stellt fiir sie als sozialisatorisch erwor-

bene Selbstverstindlichkeit eine umfassende Lebensordnung dar.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Im Gegensatz zu ihren Eltern ist Duaa nicht Mitglied in einem religidsen
Verein, auch vergemeinschaftet sie sich nicht in virtuellen Feldern wie bspw.
auf Social Media. Fiir so was habe sie keine Zeit, sagt sie, neben ihrem 100-%-
Arbeitspensum sei sie froh, wenn sie genug Zeit finde, die sie mit ihren
Kindern verbringen kénne.

Gleichwohl ist Duaa auf der Suche nach einem Weg, wie sie als Musli-
ma in der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft bestehen kann. Aufgrund un-
terschiedlichster intersektionell zusammenwirkender Differenzdimensionen
sieht sie sich fast taglich mit Ausschlusserfahrungen konfrontiert:

»lch sehe es jeweils im Zug, es sitzt niemand neben mir //mhm// wenn ich
das Kopftuch richtig an habe //mhm// Egal wie voll es ist. Es sitzt niemand
neben mir. (...). Liegt es jetzt an meiner Hautfarbe, liegt es jetzt dran, dass-
dass ich ein Kopftuch an habe? (..) Ich weiss manchmal wirklich nicht, wie
ich meine eigene Religion, hier in der Schweiz, //mhm// ausleben soll (...) ja,
schau dir das hier an, ziehst du ein Kopftuch richtig an, wirst du behandelt,
wie der letzte Dreck« (Duaa, A 51).

Als Hijab tragende Muslima schwarzer Hautfarbe ist Duaa zahlreichen Aus-
grenzungsprozessen ausgesetzt. Sichtbar als gliubige Muslima im offentli-
chen Raum wird Duaa insbesondere dann, wenn sie einen Hijab »richtig,
bzw. so dass auch der Hals bedeckt ist, anzieht. Durch das Tragen eines re-
ligiésen Symbols, das Frauen vorbehalten ist, entfaltet die Differenzkatego-
rie »Muslimin« im Zusammenspiel Gender und Religion volle Wirksamkeit. Als
Beispiel hierfiir fithrt Duaa an, dass sie »wie der letzte Dreck« behandelt wird,
wenn sie »ein Kopftuch richtig« anzieht.

Als glaubensgewisse Frau, fiir welche das Bedecken ihrer Haare »ein nicht
verzichtbarer Ausdruck ihrer Identitit ist« (Scherr et al. 2015: 149), kann sich
Duaa aufgrund des intersektionellen Zusammenspiels der Differenzdimen-
sionen Gender und Religion Ausschlusserfahrungen der Differenzkategorie
»Muslimin« kaum entziehen. Hinzu kommt fiir Duaa noch die Differenzdi-
mension Korper (Hautfarbe), aufgrund derer sie zusitzlichen rassistischen
Anfeindungen ausgesetzt ist. Taglich erfahrbar wird das Zusammenspiel
der Differenzdimensionen Gender, Religion und Kirper fur Duaa und die
Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, in kleinen
alltagsrassistischen Handlungen von Reprisentant®innen der hegemonialen
Gesellschaft — wie z.B. die von Duaa geschilderte Situation verdeutlicht, dass
sich im Zug niemand neben sie setzten will, und zwar »egal wie voll es ist«.
Unter diesen Vorzeichen ist auch die schon fast rhetorisch anmutende Frage

am14.02.2028, 14:30:22.

235


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Islam, Gender, Intersektionalitat

zu lesen, ob es nun an der Hautfarbe oder am Kopftuch liege (dass niemand
neben ihr sitzen wolle). Sie fragt sich weiter — auch diese Frage mutet
rhetorisch an — wie sie unter diesen Umstinden ihre »eigene Religion hier
in der Schweiz (...) ausleben soll« bzw. als Hijab tragende Muslima schwarzer
Hautfarbe bestehen soll.

Rommelspacher beschreibt solche alltagsrassistischen Grenzziehungs-
prozesse, wie sie diese Frauen tiglich erfahren, als »Identifikationsrituale«
mithilfe derer im Alltag »die Anderen als Fremde identifiziert werden«
(Rommelspacher 2011: 31). Bei diesen und anderen gesellschaftlichen »Iden-
tifikationsritualen« (ebd.) werden die Frauen als gesellschaftlich »nicht
zugehorig« bzw. »fremd« und »subaltern« markiert.

Durch solch intersektionelle stark wirksame Stigmatisierungen, die sich
in zahlreichen alltagsrassistischen Ausschlusserfahrungen dussern, erstaunt
es nicht, dass Duaa versucht, im 6ffentlichen Raum in der Schweiz so wenig
wie moglich als Muslima sichtbar zu werden. Als Mittel sich zu wehren bleibt
ihr als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218) die »Taktik« der widerstin-
digen Mikropraktiken. Besonders verdeutlicht werden kann die »Taktik« der
widerstindigen Mikropraktiken an der Art, wie Duaa ihr Kopftuch wickelt.
Als ich sie darauf anspreche, lacht Duaa:

»Ja, flir mich ist mein Kopftuch, weil ich ziehe es modern an, weil momen-
tan, man zieht so recht Gber den Islam, man zieht den Islam in den Dreck.
Ich weiss nicht, wie ich mich verhalten soll. //Mhm// Ich wiirde gerne das
Kopftuch richtig anziehen, aber ich habe Angst, dass mir irgendetwas pas-
siert, nur weil ich richtig an habe. //Mhm.// Das ist momentan das. //Mhm.//
Auch nach dem elften September, man hat nur noch iiber den Islam schlecht
geredet. //Mhm.// Und dann weiss ich nicht, wie ich mich selber verhalten
soll. //Mhm.// Zu meiner eigenen Religion. Es klingt traurig, //mhm// aber
dasistwahr//mhm.//Ich mochte nicht draussen verpriigelt werden fiir Men-
schen, die krank sind, die den Islam brauchen, um schlechte Dinge zu ma-
chen //Mhm// méchte ich nicht drunger cho®®« (Duaa, A 51).

Obwohl fiir Duaa ihre Religion eigentlich eine umfassende Lebensordnung
darstellen wiirde, scheut sie, wie zuvor geschildert, Konfrontationen mit Re-
prisentierenden der hegemonialen Gesellschaft, da sie aus ihrer subalter-
nen und mit wenig Macht ausgestatteten Position heraus im Vorhinein als

58  Schweizer Mundartausdruck wortlich iibersetzt »darunter kommen«. Sinngemass
konnte die Wendung mit »den Kiirzeren ziehen« iibersetzt werden.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Verliererin feststehen wiirde. Duaa spricht einen weiteren Punkt an, der fir
sie alltdglich relevant wird, namlich die Abhingigkeit ihrer Ausschlusserfah-
rungen von der geopolitischen Entwicklung und die damit gekoppelte Angst
vor potenziellen antimuslimischen Ubergriffen. Als ich sie am Tag nach dem
Charlie-Hebdo-Attentat™ treffe, wirke sie verstort. Sie hatte in der Vergangen-
heit immer wieder die Erfahrung gemacht, dass nach islamistischen Attenta-
ten insbesondere in Europa ihre alltiglichen Ausschlusserfahrungen massiv
zunahmen. Nun hatte sie zufillig genau in dieser Zeit eine Parisreise mit ih-
rer Schwester geplant. Aus Angst vor antimuslimischen Ubergriffen sagte sie
diese Reise nun kurzerhand ab.

Wie die geschilderte Episode aufzeigt und wie mir immer wieder, ins-
besondere von Hijab tragenden Frauen berichtet wurde, fithlen sich Musli-
minnen nach islamistisch motivierten Anschligen verstirkt von »antiislami-
sche[m] Rassismus« (Rommelspacher 2011: 28) bedroht. Kopftuch tragende
Musliminnen sind also unmittelbar von der grassierenden Angst vor islamis-
tischen Attentaten betroffen und werden via Religion als einer Gruppe zugeho-
rig »markiert, die potenziell ein Sicherheitsrisiko und somit eine Bedrohung
darstellt. Zudem miissen sie sich von Vergeltungshandlungen fiirchten. Dies
spiegelt sich — verstirkt nach terroristischen Anschligen — in einer Zunahme
von alltagsrassistischen Ubergriffen gegen Musliminnen und Muslime. Wie
Lingen-Ali und Mecheril es treffend formulieren:

»Religion als Kategorie dient hierbei einer Markierung von Personen (...), die
vor allem im Rahmen von Sicherheitspolitiken und -dispositiven sowie dem
diesen zugeordneten (Alltags-) Denken funktional ist« (Lingen-Ali/Mecheril
2016: 22).

Der von Lingen-Ali und Mecheril dargelegte Zusammenhang zwischen Si-
cherheitspolitiken und dem diesen zugeordneten Alltagsdenken wird fiir
die jungen von mir interviewten Musliminnen in ihrem Alltag lebensprak-
tisch oftmals unmittelbar relevant. Aufgrund der intersektionell Zusserst

59  Terroranschlagaufdie Redaktion der Satirezeitschrift Charlie Hebdo in Parisam 7. Janu-
ar2015 mitzwolf Toten und mehreren Verletzten. Der Anschlag wird in Verbindung mit
Al-Qaida-Jemen gebracht; als Motiv werden die zahlreichen vom Magazin veréffentlich-
ten Mohammed-Karikaturen vermutet. Der Anschlag |6ste europaweit Bestlirzung aus
und entfachte eine beispielslose (online) Solidaritdtsbewegung (und eine Kontroverse
um diese), zu deren Symbol die Worte »Je suis Charlie« (»Ich bin Charlie«) geworden
sind (Badouard 2016).

am14.02.2028, 14:30:22.

237


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Islam, Gender, Intersektionalitat

wirkmachtigen strukturellen Einschrinkungen durch die zusitzliche Diffe-
renzdimension Korper (Hautfarbe) erstaunt es nicht, dass Frauen, bei denen
die »Taktik« 4 rekonstruiert wurde, besonders vulnerabel und abhingig von
solchen Zuschreibungen und somit besonders der aktuellen sicherheitspo-
litischen Lage unterworfen sind. Eine junge Hijab tragende Frau erzihlte
mir eindriicklich, wie sie eines Morgens, ohne zuvor die Tagesgeschehnisse
medial studiert zu haben, ein 6ffentliches Verkehrsmittel benutzte und einzig
an den Reaktionen der anderen Fahrgiste feststellen konnte, dass sich ein
Attentat ereignet haben musste (Feldprotokoll, Februar 2016).

Duaas Ausweg, sich solchen Konfrontation nicht (oder zumindest we-
niger) stellen zu miissen, besteht darin, ihr Kopftuch »modern« zu tragen,
wie sie es im voranstehenden Zitat nennt. Sie riumt ein, dass sie das Kopf-
tuch gerne »richtig« anziehen wiirde, es jedoch aus Angst bleiben lisst. Der
Ausweg, den sie wihlt, kann mit De Certeau (1988: 89) als das Erlangen von
mehr Agency in einem intersektionell dusserst stark beschrinkten »Moglich-
keitsraum« (Holzkamp 1983) gedeutet werden. Nach De Certeau sind Alltags-
praktiken immer auch Aneignungspraktiken, die auf dem eigensinnigen »Ge-
brauch« des Gegebenen basieren (De Certeau 1988:13). Ein solch eigensinni-
ger Gebrauch des Gegebenen zeugt, wenn auch im mikroskopisch kleinen
Bereich, wiederum vom Ausdruck einer subversiven Haltung gegeniiber ei-
ner hegemonialen Deutungsmacht (vgl. Metzger 2013: 90). In dieser Semantik
kann die Art, wie Duaa ihr Kopftuch schlingt, als (eigensinniger) »Gebrauch«
des Gegebenen gelesen werden. Das »Gegebene« wire hierbei einerseits, dass
fiir Duaa die Bedeckung ihrer Haare ein unverzichtbarer Teil ihrer religiésen
Identifikation ist, andererseits wire das »Gegebene« das Zugehorigkeitsre-
gime der hegemonialen Gesellschaft hinsichtlich Kopftuch tragender, (nicht
weisser) Frauen. Duaa wihlt jedoch eine widerstindige Mikropraktik, die dies
nicht (allzu) offensichtlich macht. In diesem Sinne stellt Duaas Art sich zu
bedecken eine »Taktik« dar, die — in De Certeaus Worten — »wachsam Lii-
cken« nutzt, welche »sich in besonderer Uberwachung durch die Macht der
Eigentiimer auftun« (ebd.: 89). Die »Taktik« der widerstindigen Mikroprak-
tiken ermoglicht es ihr, eine komplette »Assimilation« an die hegemoniale
Mehrheitsgesellschaft zu vermeiden und die 6ffentliche Sichtbarkeit als Mus-
lima wenigstens teilweise zu umgehen oder mindestens uneindeutig zu hal-
ten und sich so vor einer Konfrontation mit Reprasentierenden der hegemo-
nialen Mehrheitsgesellschaft zu schiitzen. Gleichzeitig umgeht sie damit eine
komplette Aufgabe der Bedeckung ihrer Haare, die fiir sie ein unverzichtbarer
Teil ihrer Identifikation als Muslima darstellt.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Obwohl Duaa hinsichtlich des Hijabs quasi aus der Not eines intersektio-
nell stark begrenzten »Méglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) einen Kompro-
miss macht, gilt es doch festzuhalten, dass religiése Gebote fiir Duaa, solange
diese in der Offentlichkeit nicht auffallen, eine umfassende Lebensordnung
darstellen. So verzichtet Duaa auf das 6ffentliche Beten z.B. am Arbeitsplatz.
Sie verlegt ihre religiose Selbstreprisentation quasi in die Verborgenheit oder
das Private. Religiése Gebote, die abseits der Offentlichkeit befolgt werden
kénnen, hilt sie jedoch peinlichst genau ein. Das zeigt sich bspw. bei den
Speisegeboten:

»Ahm, wenn ich, ich habe noch nie Schwienigs®® gegessen, weil ich immer
drauf wirklich schaue und dasselbe bei meinen Kindern, dhm, sie haben,
so Sussigkeiten gehe ich immer beim [Spezialdetailhindler fiir Siissigkeiten]
/Imhm// gehe ichimmer kaufen und das Vegetarische nehmeich odervegan.
Ich zahle lieber drauf, dafiir kann ich100 % sicher sein, dass nichts Tierisches
drinist. Es ist manchmal mithsam //mhm// aber es bleibt mir nichts anderes
lbrig« (Duaa, A 44).

Duaa scheut keine (finanziellen) Mithen, halal Esswaren einzukaufen. Der ge-
genwirtige Trend des veganen Essen und der veganen Speisen machen es
Duaa etwas leichter, auch ausserhalb der teuren Halal-Liden Speisen und z.B.
Siissigkeiten fiir die Kinder einzukaufen. Diese Aussage zeigt auf, welche Be-
deutung Duaa dem Einhalten religioser Gebote eigentlich beimessen wiirde,
wiirde sie nicht durch intersektionell wirksame Barrieren daran gehindert.

Die Differenzkategorie »Muslimin« fillt also bei Frauen, bei denen die
»Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte,
im Vergleich zu den anderen drei Typen ausserordentlich stark ins Gewicht.
Ein Grund hierfiir besteht darin, dass neben den intersektionell wirkenden
Differenzdimensionen Gender, Religion, »Migrationshintergrund« und »class« ei-
ne weitere Differenzdimension, nimlich die des Korpers (hier in Gestalt der
Hautfarbe), zusitzlich intersektionell verstirkend wirkt. Als weiterer Faktor
fur die besondere Wirksamkeit der von Duaa gemachten Ausschlusserfahrun-
gen fillt zusitzlich der Umstand ins Gewicht, dass Duaa sich religiés nicht
vergemeinschaftet. Religiése Vergemeinschaftungen stellen Gefisse dar, in-
nerhalb derer Ausschlusserfahrungen verarbeitet und Zugehorigkeit erfahren
werden kann (vgl. bspw. »Taktik« des Typus 1 und 3).

60  Schweizer umgangsprachlicher Mundartausdruck fiir »Schweinefleisch«.

am14.02.2028, 14:30:22.

239


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Islam, Gender, Intersektionalitat

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich
der Bildungsbiografie: Agency durch widerstandige Mikropraktiken

(Bildungs-)Biografien von jungen Frauen, bei denen die »Taktik« der wider-
stindigen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte, zeichnen sich durch
dusserst starke Momente der Fremdbestimmung aus. Der intersektionell be-
grenzte »Moglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), innerhalb dessen sie — (bil-
dungs-)biografisch gesehen — durch die »Taktik« der widerstindigen Mikro-
praktiken mehr Handlungsfihigkeit (Agency) erlangen kénnen, ist im Ver-
gleich zum Handlungsspielraum der »Taktiken« von Typus 1, 2 und 3 noch-
mals stirker eingeschrankt: Neben den Differenzdimensionen Gender, »Migra-
tionshintergrund« und »class« und Religion wirkt hier zusitzlich die Differenz-
dimension Kérper (Hautfarbe) intersektionell verstirkend. Der intersektionell
beschrankte Handlungsspielraum der Frauen ist zeitweise so verschwindend
klein, dass selbst die »Taktik« als »Waffe der Schwachen« (Roth fuss 2012: 218)
versagt und die Fremdbestimmung ginzlich obsiegt.

Im Zuge ihres bildungsbiografischen Verlaufs erlebte auch Duaa immer
wieder entscheidende Konstellationen der Fremdbestimmung aufgrund ih-
rer wenig privilegierten Ausgangslage. Ihre Eltern kannten das Schulsystem
kaum und konnten sie nicht unterstiitzen. Die bildungsbiografischen Mo-
mente der Fremdbestimmung lassen sich bei den Frauen besonders nach-
driicklich am Ubergang der obligatorischen zur nachobligatorischen Ausbil-
dung® festmachen, wie im Folgenden exemplarisch verdeutlicht werden soll.

Duaa absolvierte neun Schuljahre in der Realstufe. Anschliessend konn-
te sie ihren langgehegten Berufswunsch Kochin nicht angehen, weil ihr Va-
ter nicht wollte, dass sie als Mddchen spitnachts alleine von der Lehrstelle
nach Hause fuhr (Feldprotokoll Januar 2015). Obwohl sich der Vater gegen
eine Lehrstelle seiner Tochter mit unregelmissigen Arbeitszeiten aussprach,
war er jedoch als Akademiker keineswegs fiir eine frithe Heirat und gegen ei-
ne Ausbildung seiner Tochter. Duaa schildert, wie der Vater sie von klein auf
ermahnte:

»Schau, dass du weiterhin Geld verdienen kannst, schau, dass du niemals
abhingig von einem Mann wirst. Auf dieser Welt kann alles passieren, du
musst auf alles immer vorbereitet sein. (..). Meinem Vater ist es wichtig,
dass wir nicht abhangig vo-von Mannern werden, weil es ja in der Kultur,

61 Zufremdbestimmten Ubergingen von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-
dungin Bildungsbiografien von Jugendlichen mit»Migrationshintergrund«vergleiche
Mey (2015: 236).

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

oder dh keine Ahnung, im [Land in der Sahelzone] sind eigentlich Manner viel-
viel mehr arbeiten gegangen, jetzt bei meinen, bei meinem Vater und bei
meiner Mutter sind, seine Geschwister sind in die Schule gegangen. Die Ge-
schwister meiner Mutter sind auch in die Schule gegangen, studieren gegan-
gen und alles. Ich weiss nicht, was er gesehen hat oder was er alles schon in
seinem Leben erlebt hat. Aber er hat uns schon von klein auf gesagt, er hat
einen Sohn, er weiss es, aber er schaut uns alle so an wie Knaben, schaut
einfach, dass ihr niemals von einem Mann abhingig werdet« (Duaa, A 36).

Wie aus dem Zitat ersichtlich wird, besass der Vater klare Vorstellungen hin-
sichtlich der Ausbildung seiner Tochter. Diese richteten sich primir auf den
Zweck einer finanziellen Unabhingigkeit aus, wohl nicht zuletzt aufgrund der
Erfahrung der stindig prekiren finanziellen Lage der Familie und der dies-
beziiglich driickenden Verantwortung. Duaa forderte er wie ihre Schwestern
stets auf, »niemals abhingig« von einem Mann zu werden. Aus der Schilde-
rung wird weiter deutlich, dass Duaa sich nicht genau im Klaren ist, weshalb
der Vater diese Ansicht so dezidiert vertritt. Sie fithrt dies auf Erlebnisse des
Vaters, die in der Vergangenheit liegen und die sie selbst nicht kennt, zuriick.
So begriindet der Vater seine Ansicht auch mit unvorhersehbaren Lebenser-
eignissen. Diese erfordern eine >Vorbereitung« seiner Tochter und beinhalten
laut Duaas Schilderungen insbesondere die (finanzielle) Unabhingigkeit von
Minnern. Diesbeziiglich stellt er seine Téchter seinem einzigen Sohn gleich.
Diese viterliche Sicht der Dinge ist fiir Duaa keineswegs selbstverstindlich;
sie empfindet sie als gesellschaftlich nicht unbedingt iibliches Spezifikum der
sozialen Herkunft der Eltern, die beide Akademikerfamilien entstammen.

Ungeachtet der viterlichen Ideen scheitert Duaas langgehegter Berufs-
wunsch Kochin letztlich an den Bedenken des Vaters beziiglich des (nicht-
lichen) Arbeitswegs seiner Tochter, was sicherlich nicht zuletzt genderspe-
zifische Griinde gehabt haben diirfte. Ein offenes Aufbegehren oder Infrage
stellen dieser Entscheidung des Familienoberhaupts stellt fiir Duaa jedoch
aufgrund ihrer Sozialisation keine Option dar. Duaas frithe Heirat und die
Weigerung, eine vom Vater erwiinschte weiterfithrende Ausbildung zu be-
suchen, kann jedoch auch als widerstindige Mikropraktik gegen den durch
starke Fremdbestimmung geprigten Ubergang von Schule zu nachobligato-
rischer Ausbildung gelesen werden (vgl. unten).

Nachdem sie sich nicht auf Kochlehrstellen bewerben durfte, sank Duaas
Interesse an der Berufswahl rapide. Im Alleingang und ohne substanzielle
Hilfe von Bezugspersonen war sie nicht in der Lage, eine passende, weiter-

am14.02.2028, 14:30:22.

241


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Islam, Gender, Intersektionalitat

fithrende Losung nach der obligatorischen Schule zu finden. So besuchte sie
nach der obligatorischen Schule als Ubergangslésung ein berufsvorbereiten-
des, zehntes Schuljahr, ein sogenanntes »Briickenangebot«. »Briickenange-
bote« sind kantonale, schulische Angebote, die sich an Jugendliche richten,
die nach dem 9. Schuljahr keine Anschlusslésung gefunden haben und tiber
keinen Abschluss auf der Sekundarstufe II verfiigen (vgl. bspw. im Kanton
Bern, ERZ 2018a). In einem solchen »Briickenangebot, einem zehnten Schul-
jahr, das einen Lehrvertragsabschluss zum erklarten Ziel hatte (vgl. bspw. ERZ
2018b) wurde Duaa anschliessend, wie sie erzihlt, von einer Lehrerin regel-
recht dazu »gezwungenc, sich auf eine Lehrstelle zu bewerben, die sie kei-
nesfalls wollte:

»Und somit musste ich das aufgeben und eh damals habe ich noch die BFF
(10. Schuljahr) gemacht und die Lehrerin hat mich eben dazu gezwungen,
bei XXX [grosse Schweizer Detailhandelsfirma] zu bewerben. (..) Entweder
oder. Entweder bewerbe ich mich jetzt bei XXX oder ich-ich kann gerade
mit dem, mit der Schule aufhéren. (...). Dann habe ich so gedacht, easy (...),
wenn man eine Stelle nicht mdchte und nicht interessiert daran ist, dann
schaut man auch, dass man nicht angenommen wird (halbes Lachen). Also
habe ich durchgestrichen, tipexlet wirklich es war einfach eine hassliche
Bewerbung. Weil ich einfach diesen Job nicht wollte« (Duaa, A 30).

Aus Duaas Schilderungen kann rekonstruiert werden, dass der Moment des
Ubergangs von der obligatorischen zur nachobligatorischen Ausbildung fiir
sie gleich ein doppeltes Moment der Fremdbestimmung darstellte. Einer-
seits durch die Aufgabe ihres eigentlichen Berufswunschs Kéchin, anderer-
seits setzte sie die Lehrperson des 10. Schuljahrs, das sie besuchte, massiv
unter Druck. Wie Mey (2015: 251-252) verdeutlicht, ist eine solche Art der
Fremdbestimmung von Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« am Uber-
gang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbildung mit wenig privi-
legierten Ausgangslagen nicht uniiblich. Mey zeigt auf, dass Jugendliche teil-
weise durch berufsvorbereitende Praktika in »Briickenangeboten« in tenden-
ziell unbeliebte Berufe »hineinberaten« werden, deren Lehrstellen nicht be-
setzt werden konnten; dies als Alternative zu einer antizipierten drohenden
Arbeitslosigkeit (ebd.). Exakt in einer solchen von Mey beschriebenen Aus-
gangslage befand sich Duaa. Ihre Lehrperson »beriet« sie in eine Berufsrich-
tung, die Duaa nicht wollte. Sie fiigte, wie Duaa erzihlt, an, dass sie, wenn
sie sich nicht bewerbe, erst gar nicht mehr zur Schule kommen miisse. Aus
dieser »Drohung« kann rekonstruiert werden, dass die Lehrperson eine dro-

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

hende Arbeitslosigkeit von Duaa antizipierte: Sie war offenbar der Ansicht,
dass Duaa die von ihr vorgeschlagene (unbeliebte) Lehrstelle nicht als Chan-
ce betrachtete und sie keine andere Anschlusslésung finden wiirde, wenn sie
sich nicht bewarb, und dass sie in diesem Falle gar nicht mehr zur Schule
kommen miisse. Hatte doch das »berufsvorbereitende« 10. Schuljahr, das sie
besuchte, wie viele andere »Briickenangebote« explizit einen Lehrvertragsab-
schluss zum Ziel (vgl. bspw. ERZ 2018b).*

Obwohl Duaa der Drucksituation ausgesetzt war, sich auf eine Lehrstelle
bewerben zu miissen, die sie keinesfalls wollte, blieb sie zunichst noch zuver-
sichtlich. Sie vertraute auf eine eigene selbstbestimmte Handlungsfihigkeit
(Agency): »Wenn man eine Stelle nicht mochte und nicht interessiert daran ist,
dann schaut man auch, dass man nicht angenommen wird«. Weil Duaa di-
rekte Konfrontationen mit Reprisentanten der Mehrheitsgesellschaft jedoch
scheut, da sie aufgrund ihrer mit wenig Macht ausgestatteten, subalternen
Position im Vornhinein »als Verliererin« eines Machtkampfs feststehen wiir-
de, versuchte sie auch hier nicht, sich auf direktem (sprich: konfrontativem)
Weg gegen die »Anordnung« der Lehrperson zu wehren. Dessen ungeachtet
wehrte sie sich mittels der »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken und
erstellte absichtlich eine moglichst »hissliche Bewerbung«. Sie hoffte, damit
zu ihrem Ziel zu kommen: nimlich ohne direkte Auseinandersetzung mit der
Lehrperson den Job, den sie nicht haben wollte, auch nicht zu erhalten. Doch
im Ubergang zur nachobligatorischen Ausbildung versagte selbst ihre »Tak-
tik« der widerstindigen Mikropraktiken als »Wafte der Schwachen« (Rothfuss
2012: 218): Der Detailhindler, welcher iiber etliche, schwer zu besetzende Aus-
bildungsplitze verfiigte, lud sie ein, priifte sie und ihr wurde eine Lehrstelle

62 Jugendliche sind bei Bildungsentscheidungen auf die Unterstiitzung von glaubwiir-
digen Bezugspersonen — wie z.B. Eltern oder Lehrpersonen — angewiesen (Neuen-
schwander 2011). Eltern nehmen als >significant others< (Woelfel et al. 1971 zit.n. Ba-
der/Fibbi 2012: 24) eine zentrale Rolle in Bildungslaufbahnen und -entscheidungen
von Kindern und Jugendlichen ein. Wie aus den erhobenen Bildungsbiografien rekon-
struiert werden konnte, kennen die Eltern der Frauen des untersuchten Samples das
Schulsystem in den allermeisten Féllen zu wenig und kénnen deshalb bei schulischen
Ubergingen keine oder wenig Unterstiitzung bieten. Durch die soziale Positionierung
der Frauen als Kinder von Migrant*innen der ersten Ceneration besteht fiir sie dem-
zufolge eine tberproportional grosse Abhédngigkeit von professionellen Exponenten
des Bildungssystems (Lehrpersonen, Berufsberater etc.). Hierbei besteht die Gefahr,
dass Jugendliche in »Lésungen« hineinberaten werden, die weder ihren Berufswiin-
schen noch kognitiven Fihigkeiten entsprechen, sondern tendenziell den sozioéko-
nomischen Hintergrund der Eltern reproduzieren (vgl. hierzu Mey 2015).

am14.02.2028, 14:30:22.

243


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Islam, Gender, Intersektionalitat

angeboten, die sie dann unter dem zu gross gewordenen strukturellen Druck
zwangsweise annahm.

Duaas Wunsch nach einem eigenstindigen Lebensentwurf und einer
Lehrstelle als Kochin blieb also auf der Strecke und kam »durch das Zusam-
menwirken von wenig privilegierter Ausgangslage und forcierter beruflicher
Platzierung« (Mey 2015: 237) in Bedringnis. Duaa und die anderen Frauen, bei
denen diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, fanden letztlich aufgrund
erzwungener Platzierung den Weg in einen Beruf, den sie gar nicht wollten.
Sie wurden entweder von Lehrpersonen, Bezugspersonen und Erwachse-
nen dazu gedringt, unbeliebte Arbeitswege einzuschlagen, die kaum ihren
Bediirfnissen entsprachen und tendenziell die wenig privilegierte soziale
Stellung der Eltern reproduzierten (vgl. hierzu ebd.: 256).

Der Wunsch nach Eigengestaltung der Bildungsbiografie und nach au-
tonomen Lebensentwiirfen mussten Duaa und die anderen Frauen aufgeben.
Oder wie Mey solche Erniichterungsprozesse in »minimalen Méglichkeitsrau-
me[nl« (ebd.: 250) umschreibt:

»Die Jugendlichen miissen realisieren, wie das internalisierte meritokrati-
sche Prinzip im Kontext sozialer Ungleichheitsverhiltnisse — und dies be-
deutet fiir sie: angesichts ihrer wenig privilegierten Ausgangslage und dis-
kriminierender Praxen —ausgehebelt wird und ihre Anstrengungen zur Rea-
lisierung eigengesetzter Ziele ins Leere zu laufen drohen« (ebd.).

Duaa ergab sich schliesslich diesem Prozess eines durch Eltern und Lehrper-
sonen stark fremdbestimmten Ubergangs in eine nachobligatorische Ausbil-
dung. Sie verblieb anschliessend gar bis heute in dem Beruf, den sie nie woll-
te, selbst beim selben Arbeitgeber, bei dem sie ihre Lehre absolvierte. Dabei
verlief ihre Berufsausbildung und die spitere Arbeitstitigkeit hinsichtlich in-
tersektionell wirkender Ausschlusserfahrungen alles andere als unproblema-
tisch. In ihrer weiteren Berufsbiografie gewannen nimlich neben den sich
bereits bisher in ihrer Bildungsbiografie manifestierten Differenzdimensio-
nen »class«, Gender, »Migrationshintergrund«, die Differenzdimensionen Religi-
on und Korper zunehmend an Bedeutung:

»Und eh, ich weiss nicht, ich bin einmal an der Kasse gewesen, ist ein Jour-
nalist zu mir einkaufen gekommen und hat dann der XXX [Detailhandelfirma
bei der Duaa ihre Lehre absolvierte] geschrieben und ahm...ich kann mich nur
noch erinnern, dass der Filialleiter dazumal und der Vize mich ins Biiro ge-
holt haben. (...). Ja, somit musste ich dann das-das letzte Jahr, welches ich

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

noch vor mir hatte, ohne Kopftuch machen. NG: Aber wie hat sich das denn
abgespielt? Also dieser Journalist hat geschrieben //D: der hat geschrieben,
ja// und sich beklagt? D: Eben, das weiss ich nicht, weil ich, dieses Schreiben
habe ich nie zu Gesicht bekommen. Ich habe es nie gelesen oder es hat mir
niemand etwas gezeigt. Sie sind dazumal zu mir gekommen, haben mich
ins Blro gerufen, haben gesagt, ja, XXX [Detailhandelsfirma bei der Duaa ihre
Lehre absolvierte] hat ein Kopftuchverbot gemacht« (Duaa, A 34).

Aus Duaas Schilderung dieser Episode spricht der Duktus einer Ohnmacht,
der von hegemonialer Fremdbestimmung zeugt: Sie wird von ihren Vorgeset-
zen ins Biiro zitiert und vor vollendete Tatsachen gestellt, nimlich dass die
Firma XXX, wo sie ihre Lehre absolvierte und bei der es ihr in den zwei ersten
Lehrjahren problemlos erlaubt war, einen Hijab zu tragen, plotzlich aufgrund
einer Intervention ein »Kopftuchverbot« erliess. Obwohl sie weder Schreiben
noch Anliegen des Journalisten kannte, musste sie die daraus resultierenden
Konsequenzen tragen: Sie musste sich — wollte sie ihre Lehre beenden - dem
Zwang beugen und ihr Kopftuch ausziehen.

Nach einer Absprache mit ihren Eltern fiigte Duaa sich. Sie musste erfah-
ren, dass es keinen Sinn macht, sich zu wehren, wenn sie von Anfang an als
Verliererin der ungleichen strukturellen Verteilung von Macht und Anerken-
nung feststeht und kaum iiber Handlungsspielraum verfiigt. Einmal mehr ist
sie sozusagen auf »Gedeih und Verderb« dem intersektionellen Zusammen-
spiel der Differenzdimensionen Religion und Gender ausgeliefert, das sie an-
hand des religiésen Symbols Hijab als Muslima sichtbar und verletzbar macht.
Wirkmachtig und unmittelbar erfihrt sie den strukturellen Druck und das
intersektionelle Zusammenspiel von Differenzdimensionen im Kontext der
ungleichen Machtverteilung von Reprisentierenden der hegemonialen Ge-
sellschaft (Chef, Vize, Journalist). In solchen Situationen wird der »Mdglich-
keitsraum« von Duaa so beengt, dass selbst widerstindige Mikropraktiken
versagen. Die beschriebene Erfahrung des Ausziehens des Hijabs im Zusam-
menhang mit ihrer Ausbildung diirfte nicht zuletzt zu Duaas Entscheidung
beigetragen haben, das Kopftuch so zu tragen, wie sie es heute tut (vgl. Kap.
5.4.2b)

Die Erfahrung eines wirkmaichtigen, einschrinkenden Zusammenspiels
der Differenzdimensionen Gender, »Migrationshintergrund«, »class«, Religion
und Korper (Hautfarbe) sollte sie wihrend ihrer Lehrzeit nicht das letzte
Mal machen. Téglich erlebt sie bei ihrer Arbeit an der Kasse rassistische
Anfeindungen und Ausschlusserfahrungen. Sie beschreibt, wie Leute ih-

am14.02.2028, 14:30:22.

245


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Islam, Gender, Intersektionalitat

re eingekauften Waren teilweise absichtlich nicht aufs Band legen, damit
sie es fiir sie erledigen muss oder wie sie in anderen Sprachen angespro-
chen wird und dann sagen muss: »sorry, ihm, kénnen- geht es auch auf
Deutsch?« (Duaa lachend, A 34). Wenn sie auf solche Fragen auf Schwei-
zerdeutsch antwortet, wird sie, wie sie erzihlt, schockiert angeschaut und
mit erstaunten Aussagen konfrontiert: »Sie koénnen ja Schweizerdeutsch,
eh, das gibt’s ja nicht!« (Duaa ifft die Kunden mit verstellter Stimme nach,
was als Ausdruck der mangelnden Anerkennung, die sie erlebt, gedeutet
werden kann, Duaa, A 34). Thre Sichtbarkeit fiir die Kundschaft und die
Arbeit an der Kasse, quasi in der »der ersten Reihe« macht Duaa hinsichtlich
Ausschlusserfahrungen aufgrund eines intersektionellen Zusammenspiels
der Differenzdimensionen besonders vulnerabel. Trotz dieses nicht immer
einfachen Verlaufs ihrer Lehrzeit schloss Duaa ihre Ausbildung mit hervor-
ragenden Noten ab. Als der Lehrmeister sie fragte, ob sie »weitermachen«
wolle, winkte sie jedoch ab. Nach ihren Erfahrungen mit dem Bildungs-
system war Duaa fiir einen weiterbildenden berufsbiografischen Schritt
nicht zu motivieren. Nach Abschluss ihrer Ausbildung und nachdem sie die
Erfahrung eines stark fremdbestimmten Ubertritts von der obligatorischen
zur nachobligatorischen Ausbildung machte, sah sich Duaa nun in der Lage,
einen eigenstindigen Lebensentwurf nicht nur zu entwerfen, sondern auch
durchzusetzen. Der private Lebensentwurf stellte den einzigen Bereich in
Duaas bisheriger Biografie dar, wo sie fernab von Fremdbestimmung eine
Zukunftsvision entwerfen und einen »Plan vor (..) Augen haben kann«. Die
Eltern waren anfinglich gegen eine so frithe Heirat, doch Duaa liess sich
diesen eigenstindigen Traum von niemandem nehmen. Er gab ihr die Kraft,
die Schule durchzustehen und stellte eine Art Gegenwelt zur Realitit dar, in
die sie sich fliichten konnte: »wenn wir in der Schule irgendetwas schreiben
mussten, habe ich immer gesagt, mit zwanzig ein Kind, verheiratet, einfach
Familie«. Mit einer ausserordentlichen Zielstrebigkeit setzte sie nun diesen
Plan um - gegen den Wunsch der Eltern, welche die Ansicht vertraten, dass
sie eine Weiterbildung machen solle. Mit achtzehn Jahren lernte sie auf einer
Hochzeit ihren heutigen Mann kennen, der damals selbst noch in Ausbildung
war. Sie dringte ihn, baldméglichst beim Vater um ihre Hand anzuhalten.
Den Eltern war das zu voreilig und sie hatten grosse Bedenken:

»Die sind beide schockiert gewesen, weil dh, sie haben gesagt, nein, das
kannst du doch noch nicht machen, du kannst, es ist doch, das geht doch

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

jetzt alles gerade viel zu schnell, dann habe ich gesagt doch, das ist mein
Plan, das ist mein Mann fiir die Zukunft fertig« (Duaa, A 38).

Duaas Schilderung unterstreicht nochmals, wie ernst es ihr ist, ihren »Plan«
durchzuziehen und sich dabei von niemandem reinreden zu lassen. Die El-
tern gaben schliesslich nach. Nachdem sie sich knapp drei Monate kannten,
heirateten die beiden. Mit zwanzig brachte Duaa dann tatsichlich ihr erstes
Kind zur Welt.

Heute, als mehrfache Mutter, arbeitet sie nach wie vor Vollzeit bei dem
Detailhdndler, bei dem sie ihre Ausbildung absolvierte. Das vom Vater er-
wiinschte familidre Aufstiegsprojekt verschiebt sie in die nichste Generati-
on, auf die Ebene ihrer Kinder. Diese unterstiitzt sie schulisch mit Rat und
Tat, erstellt ihnen zusitzliche Rechenaufgaben und bt in der Freizeit mit
ihnen - sie sollen es einmal besser haben und mehr Geld verdienen kénnen
als sie. Ihre Entscheidung, das familidre Aufstiegsprojekt in die nichste Ge-
neration zu verlegen, dndert auch nicht, dass ihr Vater ihr fast tiglich in den
Ohren liegt, sie solle noch eine weiterfilhrende Ausbildung machen. Diesen
Wunsch verweigert Duaa ihm standhaft; ein Umstand, der zu regelmassi-
gen Konflikten zwischen ihr und ihrem Vater fithrt. In einem gewissen Sinne
ist die Weigerung Duaas ebenfalls als »Taktik« einer widerstindigen Mikro-
praktik zu lesen: Endlich in der Lage einen eigenstindigen Lebensentwurf zu
leben, wiedersetzt sie sich dem viterlichen und lehrmeisterlichen Insistieren
auf »fremdbestimmte« Weiterbildung, um einen eigenstindigen Lebensent-
wurf zu verfolgen.

Zusammenfassung » Taktik« Typus 4

Wie am prototypischen Beispiel von Duaa illustriert werden sollte, ist der be-
rufsbiografische Handlungsspielraum von Frauen, bei denen die »Taktik« der
widerstindigen Mikropraktiken identifiziert werden konnte, aufgrund eines
ausgesprochen starken Zusammenspiels der Differenzdimensionen Gender,
»Migrationshintergrund«, »class« und Religion im Vergleich zu den anderen drei
Typen weitaus am stirksten eingeschrinkt. Der Grund hierfiir diirfte nicht
zuletzt in der Differenzdimension Korper (Hautfarbe) zu suchen sein, wel-
che im Zusammenspiel mit den anderen Differenzdimensionen intersektio-
nell zusatzlich verstirkend wirkt: Sowohl im 6ffentlichen Raum wie auch hin-
sichtlich der Berufsbiografie machen diese Frauen vergleichsweise einschnei-
dende Ausschlusserfahrungen. Mehr Agency erlangen sie nur punktuell, in-
dem sie einerseits direkte Konfrontationen mit Reprisentierenden der hege-

am14.02.2028, 14:30:22.

247


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Islam, Gender, Intersektionalitat

monialen Strukturen vermeiden und sich andererseits, wo es der strukturelle
Druck erlaubt, mittels der »Taktik« widerstindiger Mikropraktiken wehren.

Auch im Bereich der religiosen Selbstreprisentation ist der Spielraum der
Frauen stark begrenzt. Trotzdem geben sie ihre dusserliche religiose Selbst-
reprasentation als Teil ihrer religiésen Identifikation nicht auf. Indes greifen
sie zu widerstindigen Mikropraktiken, mittels derer sie ihre religiose Selbst-
reprasentation gerade so weit anpassen, dass sie in der hegemonialen Mehr-
heitsgesellschaft als Muslima bestehen konnen. Diese Anpassung erfolgt, wie
anhand des Fallbeispiels von Duaa verdeutlicht werden konnte, insbesondere
im Bereich der sichtbaren religiosen Selbstreprasentation. So eignen sie sich
teilweise religiose Alltagspraktiken in De Certeaus Sinne an. Zum Beispiel in-
dem das Kopftuch in der Offentlichkeit hinten herum gekniipft wird, damit
es auch als Modeaccessoire durchgehen kénnte, oder indem auf das Beten
am Arbeitsplatz bzw. im 6ffentlichen Raum verzichtet wird. Alltagspraktiken
sind nach De Certeau immer auch Aneignungspraktiken, die auf dem eigen-
sinnigen »Gebrauch« des Gegebenen basieren (De Certeau 1988:13).

Zentral fur die Bildungsbiografien dieser Frauen sind wiederkehrende
Momente starker Fremdbestimmung. Besonders einschrinkend erfahren sie
die Wirkmachtigkeit des intersektionellen Zusammenspiels der Differenzdi-
mensionen am Ubergang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-
dung. Einerseits sind die Eltern aufgrund der eigenen gesellschaftlichen Po-
sitionierung (Verschriankung »class«, »Migrationshintergrund«) nicht in der La-
ge, ihre Téchter in ihren Bildungszielen zu unterstiitzen. Andererseits wirken
genderbedingte Vorstellungen der Eltern (bspw. beziiglich des Arbeitswegs)
zusitzlich intersektionell. Aufgrund dieser Ausgangslage sowie der reproduk-
tiven Wirkung des Bildungssystems (vgl. z.B. Kronig 2005) gelingt den jun-
gen Frauen der Ubergang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-
dung lediglich mithilfe sogenannter »Briickenangebote«. Infolge dieser engen
Verzahnung von wenig privilegierter Ausgangslage mit den voranstehend ge-
nannten Differenzdimensionen kommt schliesslich eine forcierte berufliche
Platzierung zum Zuge. Hierbei werden sie entweder von Lehrpersonen, Be-
zugspersonen oder Eltern dazu gedringt, unbeliebte Arbeitswege einzuschla-
gen, die kaum ihren Bediirfnissen entsprechen und tendenziell die wenig pri-
vilegierte soziale Stellung der Eltern reproduzieren. Begriindet wird dieses
»Hineindringen« in der Regel mit einer potenziell drohenden Arbeitslosig-
keit (vgl. hierzu auch Mey 2015: 256). Den Wunsch nach Eigengestaltung der
Bildungsbiografie und nach autonomen Lebensentwiirfen miissen die Frauen
schliesslich weitgehend aufgeben.

am14.02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Dennoch ergeben sie sich diesen starken intersektionellen Zwingen nicht
einfach nur passiv. Sie versuchen, wenn der strukturelle Druck es erlaubt, in
»minimalen Moglichkeitsriume[n]« (Mey 2015: 250) mittels der »Taktik« der
widerstindigen Mikropraktiken mehr Agency zu erlangen. Exemplarisch fir
eine solche widerstindige Mikropraktik hinsichtlich der Bildungsbiografie ist
bspw. das absichtliche Verfassen von einer fehlerhaften Bewerbung. Wie sich
rekonstruieren liess, waren die widerstindigen Praktiken nicht immer durch-
schlagskriftig. Teilweise war der intersektionelle wirkende Druck so stark,
dass selbst diese versagten und einzig eine Anpassung an die hegemonialen
Strukturen blieb, um bildungsbiografisch zu bestehen und im Arbeitsmarkt
zu verbleiben.

am14.02.2028, 14:30:22.

249


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14,02.2028, 14:30:22.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

