
98 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

geht es um die Frage, was die »Leute« auf der Straße ausmacht. Hier bearbeitet

das Protokolls den Kontrast zwischen anonymer Urbanität auf der Straße und

individualisierten Einzelpersonen, die als Gäste einen geschützten Innenraum be-

treten und dort eine religiöse Erfahrung machen können. Damit werden hier zwei

kontrastive Atmosphären thematisiert, die auch in der Analyse der Rezeptionsebene

(siehe oben) vorkommen: Die Atmosphäre ›draußen auf der Straße‹ und die Atmo-

sphäre ›drinnen in der Kirche‹.Dies verstärkt unter anderemden Anfangsverdacht,

dass Atmosphären sowohl empirisch als auch analytisch vor allem dann thematisch

werden, wenn sie von etwas anderem abgegrenzt werden. Der Wechsel von einer

Atmosphäre in die andere kann wahrgenommen und von anwesenden Personen

(unmittelbar oder nachträglich) thematisiert werden.

4.3 Schlussfolgerungen

Nightfever erzeugt vermittels derAtmosphäre seinerVeranstaltungeneinepopulär-

kulturelle Anschlussfähigkeit, die im konkreten sozial-räumlichen Vollzug vorwie-

gend implizit funktioniert und in der Regel nicht kommunikativ thematisiert wird.

Die Atmosphäre wird aber auch explizit thematisiert, beispielsweise in den unter-

suchten Primärquellen oder in den imNachhinein geführten Gespräche mit Anwe-

senden und Organisator:innen. Nightfever funktioniert, indem es eine atmosphä-

rische Zugänglichkeit erzeugt, die nicht erklärt werdenmuss, ebenweil sie auf viel-

fach verinnerlichten populärkulturellen Mustern und Dispositionen basiert. Diese

Erkenntnis deckt sich zum Teil mit expliziten Aussagen von Organisator:innen und

ist daher nicht überraschend.Die Analyse derVollzugsbedingungen, unter denen eine

solche Gestaltung möglich wird, liefert aber einen analytischen Mehrwert im Hin-

blick auf Fragen und Ansätze des material turn. Es ist nicht allein das intentiona-

le Gestalten und Handeln von menschlichen Akteur:innen, das Atmosphären aus-

löst, sondern es sind sozio-kulturelle Muster, die unter anderem in sozial-räumli-

chenArrangements angelegt sind.WelcheElemente imArrangement besonders da-

zu beitragen undwie sie sich zueinander verhalten, kann nur durch eine detaillierte

Untersuchung der sozio-materiellen Faktoren herausgefunden werden.

Wenn es darumgeht,die atmosphärische PositionierungderNightfever-Veran-

staltung gegenüber dem für diese Analyse gewählten Vergleichspunkt »herkömm-

liche katholische Liturgie« (siehe Kapitel 5.1, S. 103) zu beschreiben, so fallen einige

Kontraste auf, die ich hier – schematisch, idealtypisch und zwangsläufig reduzie-

rend – in Form einer Tabelle aufliste und anschließend erläutere:

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Fallstudie: Nightfever 99

herkömmliche römisch-ka-

tholischeMesse

Nightfever

Ablauf liturgisch ritualisiert, regle-

mentiert

weitgehend unstrukturiert, offen

Musik meist klassische Kirchenlie-

der undOrgelspiel

eingängige, ruhige, geistliche Pop-

Musik (Klavier, Gesang)

Anwesende überwiegend (aber nicht nur)

ältere Besucher:innen

überwiegend (aber nicht nur) jüngere

Besucher:innen

Vorwissen erfordert Vorwissen über Ri-

tuale und Sprechhandlungen

erfordert fast kein Vorwissen (außer

dasWissen, dassman in Kirchen Ker-

zen anzünden kann)

Wahrnehmungs-

modus

überwiegend (aber nicht

nur) kognitiv (zuhören/mit-

sprechen)

überwiegend (aber nicht nur) emotio-

nal (schweigen/fühlen)

Zielgruppe vorwiegend Stammpubli-

kum, das regelmäßig und aus

eigenemAntrieb kommt

neben Stammgästen auch aktiv einge-

ladene neue Gäste, die von selbst nicht

gekommenwären

Fokus des räum-

lichen Arrange-

ments

vorwiegend auf das Gesche-

hen amAltar ausgerichtet,

jedochwechselnder Fokus

monothematisch (alles ist auf die

Monstranz ausgerichtet, wenige ›Ne-

benschauplätze‹)

Form tendenziell komplex tendenziell einfach

Gemeinschaft tendenziell exklusiv tendenziell inklusiv

Nightfever-Veranstaltungen unterscheiden sich hinsichtlich ihrer Atmosphäre

deutlich von traditionellen katholischen Gottesdiensten: Dies wird insbesondere

durch eine atmosphärische (nicht inhaltliche)Komplexitätsreduktion erreicht. Es gibt

einen zentralen Fokus (die Monstranz auf dem Altar), eine zentrale Aktivität (eine

Kerze anzünden), einen akustischen Stimulus (geistlicheMusik) und insgesamt ist,

im Vergleich zum Gottesdienst, weniger Zeit zu investieren, wobei der Aufenthalt

nach Belieben verlängert werden kann.

Diese zentralen Elemente – eine Kerze anzünden, meditativer Musik zuhören,

die Monstranz anschauen – sind fast ausnahmslos Elemente, von denen sich die

wenigsten Besucher:innen überfordert fühlen dürften, selbst wenn sie keine oder

nur wenige Kenntnisse bezüglich der Praxis der eucharistischen Anbetung haben.

Von einer üblichen katholischen Liturgie dagegen werden gerade kirchenferne Be-

sucher:innen – das ist die Zielgruppe von Nightfever – aufgrund ihrer Vielfältig-

keit tendenziell überfordert; sie wissen oft nicht genau, was sie wann sagen oder

tun sollen undwelche Erwartungen an sie gerichtet werden.Damit ist nicht gesagt,

dass die theologischen Prinzipien vonNightfever inhaltlicher weniger komplex sei-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

en als ein Gottesdienst mit Eucharistiefeier – die Praxis der Aussetzung und eu-

charistischen Anbetung ist schließlich elementarer Bestandteil der römisch-katho-

lischen Liturgie –, aber diese Inhalte sind atmosphärisch anschlussfähiger umge-

setzt. Nightfever ›überschreibt‹ für die Dauer der Veranstaltung durch relativ ein-

fache Mittel den komplexen semantischen Gehalt von Kirchenarchitektur und Lit-

urgie und bietet stattdessen einen reduzierten Modus an, der viele Menschen an-

spricht.

Weil Architektur schwerfälliger ist als andere kommunikative Medien (Fischer

2017, 61), wandelt sie sich langsamer und bleibt hinter anderen Medien (wie Spra-

che, Kunst oder Musik) zurück. Der gebaute Kircheninnenraum ist deshalb nicht

auf dem gleichen Stand wie andere kommunikative Medien der Gegenwart. Night-

fever verdecktdieseweniger anschlussfähigen semantischenAngebotedesKirchen-

raums – auch wenn die als Kirche erkennbare Architektur als semantischer Anker

erhalten bleiben muss – in erster Linie durch den Einsatz von Licht und Dunkel.

Dies führt zu der Situation, dass der Kirchenraum als religiöser Ort zwar erkannt,

aber ästhetisch »verfremdet« wird (Sellmann 2010, 442). Die »Verfremdung«, von

der Sellmann spricht, ist im Grunde aber als ›Verähnlichung‹ präziser beschrieben:

Was im Kirchenraum fremd zu sein scheint, ist populärkulturell bekannt und in vie-

len Fällen ohne zusätzlichesWissen verständlich: Das, wasman in diesemKirchen-

raum tun kann, nämlich eine Kerze anzünden, ist eine der wenigen bekannten und

zumindest vage religiös konnotierten Praktiken des Alltags und dient zudem als

»Gemütlichkeitsverstärker« (Schmidt-Lauber2003,68).DieKerze ist »Ausdruckvon

Friedlichkeit undAndacht,und sie ist untrennbar verbundenmit Vorstellungenund

Bildern desHeiligen« (Langbein 2002, 210).DieNightfever-Organisator:innen neh-

men dies selbst ausdrücklich zur Kenntnis: »Auch Kirchenferne verstehen die sym-

bolische Handlung des Entzündens einer Kerze und haben ein Gespür für das ›Hei-

lige‹« (Süß o.J., 4).17 Bei Nightfever wird das Anzünden der Kerze erkennbar religiös

gerahmt, wenn die Kerze vor dem Altar mit der darauf stehenden Monstranz – de-

renBedeutungnicht allenBesucher:innenbekannt seindürfte–abgestelltwird.Da-

bei entsteht fast zwangsläufig eine Geste des Niederkniens, die in der Selbstwahr-

nehmung der Besucher:innen nicht als Verehrungsgeste gedeutet werdenmuss, die

aber im gesamten sozial-räumlichen Arrangement und von anderen Anwesenden

als religiöse Adressierung des Altars gedeutet werden kann.

Weitere Handlungen sind nicht notwendig, sondern optional, wie das Beich-

ten. Doch auch beim Beichten wird eine wichtige atmosphärische Differenz zur

herkömmlichen katholischen Tradition hergestellt: Besucher:innen beichten nicht

im Beichtstuhl, sondern davor. Es gibt Sitzgruppen, die mit räumlichem Abstand

zu den anderen Besucher:innen, aber dennoch im offenen Kirchenraum aufgestellt

17 Selbst in protestantischen Kreisen wird der Brauch wieder zunehmend populär (Schneider

2015).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Fallstudie: Nightfever 101

sind. Trotzdemgibt es eine Art Privatsphäre,weil dieMusik das Gespräch übertönt.

So erklärt ein Gesprächspartner: »Und dann muss die Musik natürlich so laut sein,

dassmannicht hört,was auf denBeichtplätzen besprochenwird« (InterviewNight-

fever, Abs. 143). Im traditionellen Beichtstuhl gibt es eine optische und physische

Barriere zwischen Priester und Laie, bei Nightfever wird dagegen ein offenes Ge-

spräch von Angesicht zu Angesicht ermöglicht. Das vertrauliche Zusammensitzen,

oft mit einander zugeneigten Köpfen, vermindert die wahrgenommene Hierarchie

zwischen Priester und Laie und verstärkt eine Atmosphäre, die auf das individuelle

Wohlbefinden der Besucher:innen abzielt. Oft werden solche Gespräche mit einer

Segenspendung beendet.

Die gesamte Atmosphäre ist auf das Individuum ausgelegt. Das beginnt schon

damit, dass Gäste draußen vor der Kirche oder am Eingang eine Kerze erhalten

mit der Einladung, sie in der Kirche anzuzünden. Auch die Gebetszettel, die in den

Bänken bereit liegen, fordern zu einem individuellen Gebetsanliegen auf, das dann

in die Fürbittenbox vor dem Altar gelegt werden kann. Im Gegensatz dazu geht es

in der traditionellen Liturgie nicht primär um individuelle Bedürfnisse, sondern

um ein kollektiv-öffentliches Ritual als »Gemeinschaft der Kirche« (z. B. Ebenbauer

2002, 436–438).

Wennman die Veranstaltung im Kontext der urbanen Umgebung beobachtet –

ein typischer Samstagabend imZentrumeinermittleren bis großenStadt–, sowird

auch hier eine deutliche atmosphärische Positionierung ersichtlich: Genau dort,wo

ein breites Angebot an Freizeitaktivitäten (z. B. Einkaufen, Feiern, Essen, Freun-

de treffen) besteht, bietet die Semantik des Kirchenraums ein Gegengewicht an (z.

B. Ruhe, Meditation, Besinnung). Nightfever positioniert sich damit räumlich und

zeitlich mitten im nicht-religiösen Alltag und unternimmt zugleich den Versuch,

diesen Alltag zu durchbrechen. Im Vergleich zur Vielfalt der semantischen Ange-

bote außerhalb des Kirchengebäudes herrscht in einemNightfever-Event eine rela-

tiv homogene Atmosphäre vor. Es gibt einfache und klare Handlungsmöglichkeiten

und somit kognitive Entlastung bei gleichzeitiger prinzipieller Freiheit zu tun und

zu lassen, was man als Besucher:in für richtig hält.

Während die meisten regulären Gottesdienste auf die ›Einstimmung‹ zu Be-

ginn nur wenige Minuten verwenden, kann man Nightfever in weiten Teilen als

abendfüllende Einstimmung betrachten: Besucher:innen aus ganz unterschied-

lichen Milieus und Einstellungen und mit ganz unterschiedlichen Erfahrungen

und Vorkenntnissen werden atmosphärisch eingebettet. Je mehr eine Liturgie oder

kirchliche Veranstaltung das schafft, je mehr Menschen also eine ähnliche Atmo-

sphäre wahrnehmen und sich entsprechend verhalten, ohne dies ausdrücklich

miteinander diskutieren zu müssen, desto besser sind die Anschlussfähigkeit und

Wiederholbarkeit dieses Erlebens.

Dieses Kapitel hatte das Ziel, am Beispiel eines bestimmten sozial-räumlichen

Arrangements –demNightfever-Abend – zu zeigen,wie eine wiederholbare Atmo-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

sphäremit populärkulturell anschlussfähigenMittelnhergestelltwirdundwiediese

implizit eineWirksamkeit entfaltet. Es sollte auch diskutiert werden,wie die Initia-

tive dabei eine Abgrenzung gegenüber der traditionellen katholischen Liturgie vor-

nimmtund sich zugleich atmosphärisch evangelikalen Formaten annähert (zurVer-

gleichsfolie »Mainstream-Evangelikalismus« siehe Kapitel 5.3 und 5.4). Nightfever

verortet sich theologisch und räumlich innerhalb der römisch-katholischen Tradi-

tionen, fällt aber dennoch sichtlich aus dem Rahmen – und zwar nicht nur im me-

taphorischen, sondern auch im Goffman’schen Sinn (Goffman 1986), wenn nämlich

ein neues Framing ermöglicht wird, das zwar nicht zu den stereotypen Vorstellun-

gen über katholischeVeranstaltungen passt, aber dennoch religiös gedeutetwerden

kann. Mit Blick auf die soziale Wirksamkeit von Dingen und Räumen zeigt diese

Fallanalyse, wie sich sozial-räumlich codierte Semantiken in ihren wechselseitigen

Bezügen verstärken und so die Wahrscheinlichkeit dafür erhöhen, dass bestimm-

te kommunikativ thematisierte Attribute auftreten, wie beispielsweise eine in reli-

giöse Sprache gekleidete Erfahrung oder die kommunizierte Wahrnehmung einer

›besonderen‹ oder ›anderen‹ spirituellen Atmosphäre.

In diesem Kapitel ging es nicht primär um die Untersuchung der Initiative

insgesamt und auch nicht um eine (theologische oder andersartige) Bewertung.

Vielmehr sollte untersucht werden, wie sozial-räumliche Arrangements über ihre

Atmosphäre eineWirksamkeit entfalten.Keineswegs soll in Abrede gestellt werden,

dass diese Veranstaltungen gezielt inszeniert und theologisch gestaltet werden: Die

Organisator:innen sind sich der populärkulturellen und ästhetischen Anschluss-

fähigkeit ihrer Veranstaltungen sehr bewusst. Dies wird auch in der Literatur zu

Jugendkirchen und Jugendinitiativen deutlich, zum Beispiel wenn Michael Freitag

im Sammelband Innovation Jugendkirche über evangelische Landes- und Freikir-

chen schreibt: »Jugendkirchen lassen sich ein auf (postmoderne) Kommunikationsformen

Jugendlicher. Besonders durch Ästhetisierung, Inszenierungen und symbolische

Kommunikation vergegenwärtigen sie das Evangelium für junge Menschen sinn-

haft und sinnenfällig und überbrücken die semantische und stilistische Fremdheit

zwischen Kirche und Jugendkultur« (Freitag 2006a, 24). Die hier vorgelegte Analy-

se lenkt den Blick aber darauf, wie genau diese Anschlussfähigkeit sich im sozial-

räumlichenArrangementmanifestiert undwie sie implizit (d.h.ohne ausdrückliche

diskursiveThematisierung) hergestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

