98

Martin Radermacher: Religion und Atmosphare

geht es um die Frage, was die »Leute« auf der Strafle ausmacht. Hier bearbeitet
das Protokolls den Kontrast zwischen anonymer Urbanitit auf der Strafe und
individualisierten Einzelpersonen, die als Giste einen geschiitzten Innenraum be-
treten und dort eine religiése Erfahrung machen kénnen. Damit werden hier zwei
kontrastive Atmosphiren thematisiert, die auch in der Analyse der Rezeptionsebene
(siehe oben) vorkommen: Die Atmosphire >draufien auf der Strafle« und die Atmo-
sphire >drinnen in der Kirche«. Dies verstirkt unter anderem den Anfangsverdacht,
dass Atmosphiren sowohl empirisch als auch analytisch vor allem dann thematisch
werden, wenn sie von etwas anderem abgegrenzt werden. Der Wechsel von einer
Atmosphire in die andere kann wahrgenommen und von anwesenden Personen
(unmittelbar oder nachtriglich) thematisiert werden.

4.3 Schlussfolgerungen

Nightfever erzeugt vermittels der Atmosphare seiner Veranstaltungen eine popular-
kulturelle Anschlussfihigkeit, die im konkreten sozial-riumlichen Vollzug vorwie-
gend implizit funktioniert und in der Regel nicht kommunikativ thematisiert wird.
Die Atmosphire wird aber auch explizit thematisiert, beispielsweise in den unter-
suchten Primirquellen oder in den im Nachhinein gefithrten Gespriche mit Anwe-
senden und Organisator:innen. Nightfever funktioniert, indem es eine atmospha-
rische Zuginglichkeit erzeugt, die nicht erklirt werden muss, eben weil sie auf viel-
fach verinnerlichten populirkulturellen Mustern und Dispositionen basiert. Diese
Erkenntnis deckt sich zum Teil mit expliziten Aussagen von Organisator:innen und
ist daher nicht tiberraschend. Die Analyse der Vollzugsbedingungen, unter denen eine
solche Gestaltung moglich wird, liefert aber einen analytischen Mehrwert im Hin-
blick auf Fragen und Ansitze des material turn. Es ist nicht allein das intentiona-
le Gestalten und Handeln von menschlichen Akteur:innen, das Atmosphiren aus-
l6st, sondern es sind sozio-kulturelle Muster, die unter anderem in sozial-riumli-
chen Arrangements angelegt sind. Welche Elemente im Arrangement besonders da-
zu beitragen und wie sie sich zueinander verhalten, kann nur durch eine detaillierte
Untersuchung der sozio-materiellen Faktoren herausgefunden werden.

Wenn es darum geht, die atmosphirische Positionierung der Nightfever-Veran-
staltung gegeniiber dem fiir diese Analyse gewihlten Vergleichspunkt »herkémm-
liche katholische Liturgie« (siehe Kapitel 5.1, S. 103) zu beschreiben, so fallen einige
Kontraste auf, die ich hier — schematisch, idealtypisch und zwangsliufig reduzie-
rend - in Form einer Tabelle aufliste und anschlief}end erliutere:

https://dol.org/10.14361/9783838474457-007 - am 14.02.2028, 16:55:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

herkommliche rémisch-ka-
tholische Messe

4 FALLSTUDIE: Nightfever

Nightfever

Ablauf liturgisch ritualisiert, regle- weitgehend unstrukturiert, offen
mentiert

Musik meist klassische Kirchenlie- eingangige, ruhige, geistliche Pop-
der und Orgelspiel Musik (Klavier, Gesang)

Anwesende iberwiegend (aber nicht nur) Uberwiegend (aber nicht nur) jiingere
iltere Besucher:innen Besucher:innen

Vorwissen erfordert Vorwissen (iber Ri- erfordert fast kein Vorwissen (aufler
tuale und Sprechhandlungen das Wissen, dass man in Kirchen Ker-

zen anziinden kann)

Wahrnehmungs- iberwiegend (aber nicht iberwiegend (aber nicht nur) emotio-

modus nur) kognitiv (zuhéren/mit- nal (schweigen/fithlen)
sprechen)

Zielgruppe vorwiegend Stammpubli- neben Stammgésten auch aktiv einge-

kum, das regelmaRig und aus
eigenem Antrieb kommt

ladene neue Giste, die von selbst nicht
gekommen wéren

Fokus des raum-

vorwiegend auf das Gesche-

monothematisch (alles ist auf die

lichen Arrange- henam Altar ausgerichtet, Monstranz ausgerichtet, wenige >Ne-
ments jedoch wechselnder Fokus benschauplitze.)
Form tendenziell komplex tendenziell einfach

Cemeinschaft tendenziell exklusiv tendenziell inklusiv

Nightfever-Veranstaltungen unterscheiden sich hinsichtlich ihrer Atmosphire
deutlich von traditionellen katholischen Gottesdiensten: Dies wird insbesondere
durch eine atmosphirische (nicht inhaltliche) Komplexititsreduktion erreicht. Es gibt
einen zentralen Fokus (die Monstranz auf dem Altar), eine zentrale Aktivitit (eine
Kerze anziinden), einen akustischen Stimulus (geistliche Musik) und insgesamt ist,
im Vergleich zum Gottesdienst, weniger Zeit zu investieren, wobei der Aufenthalt
nach Belieben verlingert werden kann.

Diese zentralen Elemente — eine Kerze anziinden, meditativer Musik zuhoren,
die Monstranz anschauen - sind fast ausnahmslos Elemente, von denen sich die
wenigsten Besucher:innen iiberfordert fithlen diirften, selbst wenn sie keine oder
nur wenige Kenntnisse beziiglich der Praxis der eucharistischen Anbetung haben.
Von einer iiblichen katholischen Liturgie dagegen werden gerade kirchenferne Be-
sucher:innen - das ist die Zielgruppe von Nightfever — aufgrund ihrer Vielfiltig-
keit tendenziell iiberfordert; sie wissen oft nicht genau, was sie wann sagen oder
tun sollen und welche Erwartungen an sie gerichtet werden. Damit ist nicht gesagt,
dass die theologischen Prinzipien von Nightfever inhaltlicher weniger komplex sei-

https://dol.org/10.14361/9783838474457-007 - am 14.02.2028, 16:55:48.

99


https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

en als ein Gottesdienst mit Eucharistiefeier — die Praxis der Aussetzung und eu-
charistischen Anbetung ist schlieflich elementarer Bestandteil der rémisch-katho-
lischen Liturgie —, aber diese Inhalte sind atmosphirisch anschlussfihiger umge-
setzt. Nightfever >itberschreibt« fir die Dauer der Veranstaltung durch relativ ein-
fache Mittel den komplexen semantischen Gehalt von Kirchenarchitektur und Lit-
urgie und bietet stattdessen einen reduzierten Modus an, der viele Menschen an-
spricht.

Weil Architektur schwerfilliger ist als andere kommunikative Medien (Fischer
2017, 61), wandelt sie sich langsamer und bleibt hinter anderen Medien (wie Spra-
che, Kunst oder Musik) zuriick. Der gebaute Kircheninnenraum ist deshalb nicht
auf dem gleichen Stand wie andere kommunikative Medien der Gegenwart. Night-
fever verdeckt diese weniger anschlussfihigen semantischen Angebote des Kirchen-
raums — auch wenn die als Kirche erkennbare Architektur als semantischer Anker
erhalten bleiben muss — in erster Linie durch den Einsatz von Licht und Dunkel.
Dies fiihrt zu der Situation, dass der Kirchenraum als religiéser Ort zwar erkannt,
aber isthetisch »verfremdet« wird (Sellmann 2010, 442). Die »Verfremdung, von
der Sellmann spricht, ist im Grunde aber als >Verdhnlichung« priziser beschrieben:
Was im Kirchenraum fremd zu sein scheint, ist populdrkulturell bekannt und in vie-
len Fillen ohne zusitzliches Wissen verstindlich: Das, was man in diesem Kirchen-
raum tun kann, nimlich eine Kerze anziinden, ist eine der wenigen bekannten und
zumindest vage religios konnotierten Praktiken des Alltags und dient zudem als
»Gemiitlichkeitsverstirker« (Schmidt-Lauber 2003, 68). Die Kerze ist »Ausdruck von
Friedlichkeit und Andacht, und sie ist untrennbar verbunden mit Vorstellungen und
Bildern des Heiligen« (Langbein 2002, 210). Die Nightfever-Organisator:innen neh-
men dies selbst ausdriicklich zur Kenntnis: »Auch Kirchenferne verstehen die sym-
bolische Handlung des Entziindens einer Kerze und haben ein Gespiir fiir das >Hei-
lige« (SiifR 0.]., 4)."7 Bei Nightfever wird das Anziinden der Kerze erkennbar religios
gerahmt, wenn die Kerze vor dem Altar mit der darauf stehenden Monstranz - de-
ren Bedeutung nicht allen Besucher:innen bekannt sein diirfte — abgestellt wird. Da-
bei entsteht fast zwangsliufig eine Geste des Niederkniens, die in der Selbstwahr-
nehmung der Besucher:innen nicht als Verehrungsgeste gedeutet werden muss, die
aber im gesamten sozial-riumlichen Arrangement und von anderen Anwesenden
als religiose Adressierung des Altars gedeutet werden kann.

Weitere Handlungen sind nicht notwendig, sondern optional, wie das Beich-
ten. Doch auch beim Beichten wird eine wichtige atmosphirische Differenz zur
herkdmmlichen katholischen Tradition hergestellt: Besucher:innen beichten nicht
im Beichtstuhl, sondern davor. Es gibt Sitzgruppen, die mit riumlichem Abstand
zu den anderen Besucher:innen, aber dennoch im offenen Kirchenraum aufgestellt

17 Selbst in protestantischen Kreisen wird der Brauch wieder zunehmend popular (Schneider
2015).

https://dol.org/10.14361/9783838474457-007 - am 14.02.2028, 16:55:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 FALLSTUDIE: Nightfever

sind. Trotzdem gibt es eine Art Privatsphire, weil die Musik das Gesprich tibertont.
So erklirt ein Gesprachspartner: »Und dann muss die Musik natiirlich so laut sein,
dass man nicht hort, was auf den Beichtplatzen besprochen wird« (Interview Night-
fever, Abs. 143). Im traditionellen Beichtstuhl gibt es eine optische und physische
Barriere zwischen Priester und Laie, bei Nightfever wird dagegen ein offenes Ge-
sprich von Angesicht zu Angesicht ermoglicht. Das vertrauliche Zusammensitzen,
oft mit einander zugeneigten Kopfen, vermindert die wahrgenommene Hierarchie
zwischen Priester und Laie und verstirkt eine Atmosphire, die auf das individuelle
Wohlbefinden der Besucher:innen abzielt. Oft werden solche Gespriche mit einer
Segenspendung beendet.

Die gesamte Atmosphire ist auf das Individuum ausgelegt. Das beginnt schon
damit, dass Giste drauflen vor der Kirche oder am Eingang eine Kerze erhalten
mit der Einladung, sie in der Kirche anzuziinden. Auch die Gebetszettel, die in den
Binken bereit liegen, fordern zu einem individuellen Gebetsanliegen auf, das dann
in die Furbittenbox vor dem Altar gelegt werden kann. Im Gegensatz dazu geht es
in der traditionellen Liturgie nicht primir um individuelle Bediirfnisse, sondern
um ein kollektiv-6ffentliches Ritual als »Gemeinschaft der Kirche« (z. B. Ebenbauer
2002, 436—438).

Wenn man die Veranstaltung im Kontext der urbanen Umgebung beobachtet —
ein typischer Samstagabend im Zentrum einer mittleren bis grof3en Stadt —, so wird
auch hier eine deutliche atmosphirische Positionierung ersichtlich: Genau dort, wo
ein breites Angebot an Freizeitaktivititen (z. B. Einkaufen, Feiern, Essen, Freun-
de treffen) besteht, bietet die Semantik des Kirchenraums ein Gegengewicht an (z.
B. Ruhe, Meditation, Besinnung). Nightfever positioniert sich damit raumlich und
zeitlich mitten im nicht-religiosen Alltag und unternimmt zugleich den Versuch,
diesen Alltag zu durchbrechen. Im Vergleich zur Vielfalt der semantischen Ange-
bote auflerhalb des Kirchengebaudes herrscht in einem Nightfever-Event eine rela-
tiv homogene Atmosphire vor. Es gibt einfache und klare Handlungsméglichkeiten
und somit kognitive Entlastung bei gleichzeitiger prinzipieller Freiheit zu tun und
zu lassen, was man als Besucher:in fir richtig hilt.

Wihrend die meisten reguliren Gottesdienste auf die >Einstimmung« zu Be-
ginn nur wenige Minuten verwenden, kann man Nightfever in weiten Teilen als
abendfiillende Einstimmung betrachten: Besucher:innen aus ganz unterschied-
lichen Milieus und Einstellungen und mit ganz unterschiedlichen Erfahrungen
und Vorkenntnissen werden atmosphirisch eingebettet. Je mehr eine Liturgie oder
kirchliche Veranstaltung das schafft, je mehr Menschen also eine dhnliche Atmo-
sphire wahrnehmen und sich entsprechend verhalten, ohne dies ausdriicklich
miteinander diskutieren zu miissen, desto besser sind die Anschlussfihigkeit und
Wiederholbarkeit dieses Erlebens.

Dieses Kapitel hatte das Ziel, am Beispiel eines bestimmten sozial-riumlichen
Arrangements — dem Nightfever-Abend — zu zeigen, wie eine wiederholbare Atmo-

https://dol.org/10.14361/9783838474457-007 - am 14.02.2028, 16:55:48.

101


https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

sphire mit popularkulturell anschlussfihigen Mitteln hergestellt wird und wie diese
implizit eine Wirksambkeit entfaltet. Es sollte auch diskutiert werden, wie die Initia-
tive dabei eine Abgrenzung gegeniiber der traditionellen katholischen Liturgie vor-
nimmt und sich zugleich atmosphirisch evangelikalen Formaten annihert (zur Ver-
gleichsfolie »Mainstream-Evangelikalismus« siehe Kapitel 5.3 und 5.4). Nightfever
verortet sich theologisch und riumlich innerhalb der rémisch-katholischen Tradi-
tionen, fillt aber dennoch sichtlich aus dem Rahmen - und zwar nicht nur im me-
taphorischen, sondern auch im Goffmar’schen Sinn (Goffman 1986), wenn nimlich
ein neues Framing ermoglicht wird, das zwar nicht zu den stereotypen Vorstellun-
gen iiber katholische Veranstaltungen passt, aber dennoch religiés gedeutet werden
kann. Mit Blick auf die soziale Wirksamkeit von Dingen und Riumen zeigt diese
Fallanalyse, wie sich sozial-raumlich codierte Semantiken in ihren wechselseitigen
Beziigen verstirken und so die Wahrscheinlichkeit dafir erhéhen, dass bestimm-
te kommunikativ thematisierte Attribute auftreten, wie beispielsweise eine in reli-
giose Sprache gekleidete Erfahrung oder die kommunizierte Wahrnehmung einer
>besonderen< oder »anderenc spirituellen Atmosphire.

In diesem Kapitel ging es nicht primir um die Untersuchung der Initiative
insgesamt und auch nicht um eine (theologische oder andersartige) Bewertung.
Vielmehr sollte untersucht werden, wie sozial-riumliche Arrangements iiber ihre
Atmosphire eine Wirksamkeit entfalten. Keineswegs soll in Abrede gestellt werden,
dass diese Veranstaltungen gezielt inszeniert und theologisch gestaltet werden: Die
Organisator:innen sind sich der populirkulturellen und isthetischen Anschluss-
fahigkeit ihrer Veranstaltungen sehr bewusst. Dies wird auch in der Literatur zu
Jugendkirchen und Jugendinitiativen deutlich, zum Beispiel wenn Michael Freitag
im Sammelband Innovation Jugendkirche iiber evangelische Landes- und Freikir-
chen schreibt: »Jugendkirchen lassen sich ein auf (postmoderne) Kommunikationsformen
Jugendlicher. Besonders durch Asthetisierung, Inszenierungen und symbolische
Kommunikation vergegenwirtigen sie das Evangelium fiir junge Menschen sinn-
haft und sinnenfillig und tiberbriicken die semantische und stilistische Fremdheit
zwischen Kirche und Jugendkultur« (Freitag 2006a, 24). Die hier vorgelegte Analy-
se lenkt den Blick aber darauf, wie genau diese Anschlussfihigkeit sich im sozial-
rdumlichen Arrangement manifestiert und wie sie implizit (d.h. ohne ausdriickliche
diskursive Thematisierung) hergestellt wird.

https://dol.org/10.14361/9783838474457-007 - am 14.02.2028, 16:55:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

