Einfiihrung

Der Titel dieses Buches ist zugleich programmatisch und demonstrativ. Er ist
programmatisch, weil er ein Handlungsprogramm, eine Aufgabe benennt. Es
gibt ein Ziel: Der sich verindernden Welt, die wir als digitale Transformati-
on bezeichnen, soll philosophisch begegnet werden. Der Titel beschreibt auch,
wie dies durch Informationellen Pragmatismus geschehen soll. Es gibt viele
Moglichkeiten, eine sich verindernde Welt anzugehen. Einem Unternehmens-
leiter konnte es darum gehen, die Konkurrenz zu beobachten und sich durch
Innovation einen Marktvorteil zu sichern. Einem Politiker konnte es darum ge-
hen, die 6ffentliche Meinung vorwegzunehmen oder zu beeinflussen, um eine
Wahl zu gewinnen. Ein Wissenschaftler konnte sich mit der Grundlagenfor-
schung zur Entwicklung neuer Technologien befassen. Den Medien kénnte es
darum gehen, Nachrichten zu finden, die die Aufmerksamkeit der Offentlich-
keit erregen. Dieses Buch bietet einen philosophischen Ansatz fir eine Welt
im Wandel. Die Wahl der Philosophie als Weg, sich der Welt zu nihern, impli-
ziert die Verpflichtung zu sagen, was Philosophie ist und wie sie sich von an-
deren moglichen Zugingen zur Welt unterscheidet. Es geht auch darum, zu
begriinden, warum gerade die Philosophie aus all den anderen Ansitzen ge-
wihlt werden sollte. Warum sollte man sich mit der Philosophie beschiftigen?
Warum ist die Philosophie ein Weg, um sich einer sich verindernden Welt zu
nihern? Was ist die Aufgabe der Philosophie in der heutigen Welt, wenn sie
tiberhaupt eine hat? Im Zusammenhang mit diesen Fragen kommt der Begriff
des Informationellen Pragmatismus ins Spiel. Eine wichtige philosophische
Schule, die in der Liicke zwischen analytischer Philosophie und kontinentaler
Philosophie entstanden ist, ist der Pragmatismus. Der Pragmatismus verortet
den Grund des Sinnes in sozialen Praktiken und begegnet dem hermeneuti-
schen, poststrukturalistischen und postmodernen Denken sozusagen auf hal-
bem Weg zwischen den logischen und empirischen Grundlagen der analyti-
schen Philosophie und den sozialen und historischen Grundlagen eines Grof3-

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

teils des kontinentalen Denkens. Dieses Buch will zeigen, dass eine neue Ver-
sion des Pragmatismus, die wir Informationellen Pragmatismus nennen, als
Grundlage fiir das Philosophieren im 21. Jahrhundert dienen kénnte. In die-
sem Buch schlagen wir eine bedeutende Revision des Pragmatismus vor, die
den Weg dafiir ebnen kénnte, worum es in der Philosophie gehen sollte und
wie sie uns helfen kann, die Welt von heute anzugehen.

Wenn wir von «Welt» und «Wandel» als Leitbegriffen sprechen, sind wir
verpflichtet, diese Begriffe zu definieren. Was verstehen wir unter «Welt» und
was bedeutet es, dass sich die Welt «verindert»? Was verindert sich, wenn sich
die Welt verdndert? Verdndert sich alles oder nur einige Aspekte oder Bereiche
der Welt? Verandert sich die Technik durch Innovationen und neue Entwick-
lungen, die Politik hingegen nicht? Verindert sich die Wissenschaft mit neuen
Methoden und Entdeckungen, wihrend die Bildung seit mindestens hundert
Jahren weitgehend unverindert geblieben ist? Andern sich soziale Praktiken,
wihrend moralische Normen und Werte unverindert bleiben? Was verindert
sich also in einer sich verindernden Welt? Wenn man von einer sich verin-
dernden «Welt» spricht, meint man die ganze Welt, nicht nur einen Teil. Wenn
sich der Begriff «Welt» auf alles Existierende bezieht, dann umfasst der Begrift
«Welt» das, was traditionell der Gegenstand philosophischer Fragestellungen
schlechthin ist: die Frage nach dem Sein. Wir behaupten, dass die Erforschung
der Welt als Sein notwendigerweise ein philosophisches Unterfangen impli-
ziert. Es gibt kein Wissen, das sich mit dem Sein beschiftigt, das keine Phi-
losophie ist. Obwohl es viele Arten von Philosophie gibt, ist es die Philosophie
des Seins, die diesen Namen wirklich verdient. Die einzelnen Wissenschaften
befassen sich mit einem Bereich des Seins, sei es die Materie, das Leben oder
die Gesellschaft. Wenn die Philosophie nicht als eine bestimmte Art von Wis-
senschaft missverstanden werden soll, als eine Disziplin unter anderen, dann
muss die ganze Welt der Gegenstand der Philosophie sein.

Der Titel spricht nicht nur von der Philosophie und der Welt, sondern von
der Welt im Wandel. Er behauptet, dass die Welt, das heifdt das Sein, sich ver-
andert. Seit den Anfingen der Philosophie im antiken Griechenland bis heu-
te wurde viel philosophische Mithe darauf verwendet, zu verstehen, wie das
Sein mit dem Wandel oder dem Werden in Einklang gebracht werden kann.
In unserem tiglichen Leben haben wir es mit Dingen zu tun, die sich stin-
dig verindern. Auch wir selbst sind im Wandel. Es scheint, dass der Wandel
tiberall ist und alle Dinge betrifft. Die ersten Philosophen in der griechischen
Antike entdeckten jedoch, dass Ideen, wie zum Beispiel mathematische Theo-
reme, unverdnderlich erscheinen. 2 + 2 ist heute 4, wie es gestern war und mor-

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

gen sein wird. Die Ideen von Dingen wie Pflanzen, Tieren, Werkzeugen usw.
scheinen sich nicht zu verindern. Der Stuhl, auf dem ich sitze, indert sich.
Das Konzept des Stuhls dndert sich nicht. Wenn ich auflerdem sage, dass zwei
verschiedene Stithle beide Stithle sind, sage ich dasselbe iiber zwei verschiede-
ne Dinge. Die Idee des Stuhls ist sowohl unveranderlich als auch unabhingig
von einem bestimmten Stuhl. Diese vermeintliche Tatsache veranlasste Pla-
ton zu der Annahme, dass es im Geist eine Welt der ewigen und immateriellen
Ideen gibt, die iiber die Welt der materiellen Dinge hinausgeht, die sich ver-
indern und durch Sinneserfahrungen erkannt werden. Vor Platon argumen-
tierte Parmenides, dass sich die Idee des Seins nicht indern kann, ohne zum
Nichtsein zu werden, was unmoglich ist. Da die Idee der Verinderung impli-
ziert, dass etwas, das vorher nicht existierte, ins Sein kommt, wie, so fragte
Parmenides, kann etwas aus dem Nichts entstehen? Daraus schloss er, dass
Veranderung eine Illusion ist. Obwohl auf unterschiedliche Weise, waren sich
die frithen Philosophen einig, dass es einen fundamentalen Unterschied zwi-
schen der Welt der sich verindernden Dinge und den unverinderlichen ersten
Prinzipien (arché) gibt, was auch immer diese ersten Prinzipien sein mogen.
Sein und Werden scheinen unvereinbar und sogar, wie Parmenides behaup-
tete, widerspriichlich zu sein. Wihrend das Sein als ewig und unveranderlich
aufgefasst wird, bietet das Werden keinen festen Grund fir die Existenz von
Dingen iiber einen kurzen Zeitraum hinaus. Einzelne Wesen, wie Tische und
Stithle, kommen und gehen, aber das Sein selbst kann sich nicht verindern. In
was konnte es sich verwandeln, wenn nicht in das Sein, das es bereits ist?

Die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Sein und Werden wiederholt
sich in dem damit einhergehenden Problem des Verhiltnisses zwischen der
Erkenntnis des Seins und der Erkenntnis der sich verindernden Dinge in der
Welt. Von Anfang an hat sich die Philosophie mit der Frage beschiftigt, was
real ist und wie wir wissen kénnen, was real ist. Die Frage nach dem Sein war
immer eng mit der Frage nach dem Wissen verwoben. Demnach hat die Phi-
losophie zwei Hauptanliegen: das Sein und das Wissen. Zugegebenermafien,
wie die ersten Philosophen behaupteten, ist es moglich, das Sein zu erkennen
und erste Prinzipien zu entdecken. Aber wie ist dieses Wissen um die Wahrheit
moglich? Wenn bestimmte Dinge in der Welt, wie Tiere, Pflanzen, Werkzeuge,
Tische und Stiihle, ins Sein kommen und mit der Zeit wieder verschwinden,
muss sich das Wissen um solche sich verindernden Dinge vom Wissen um
das Sein selbst unterscheiden. Obwohl man sagt, dass ein Tisch «ist», denkt
man gewdhnlich nicht dariiber nach, was das «ist» bedeutet, aufler dass es die
Tatsache zu beinhalten scheint, dass man tiber einen Tisch sprechen und ihn

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

fiir bestimmte Zwecke verwenden kann. Es ist unbestreitbar, dass, wenn wir
Dinge kennen und iiber sie sprechen, die hiufigste Art, etwas zu sagen, darin
besteht, dass etwas auf die eine oder andere Weise «ist». Der Stuhl steht neben
dem Tisch. Der Hund ist im Hinterhof. Mein Geld ist auf der Bank. Physiker
sagen, dass Materie nichts anderes ist als Teilchen und Felder. Es «gibt», wie
die Physiker sagen, dunkle Materie, auch wenn sie noch niemand gesehen hat.
Religiése Menschen sagen, dass es einen Gott gibt. Alles in der Welt und die
Welt selbst «ist» immer auf irgendeine Weise. Ob in der Wissenschaft oder in
der Religion oder in jeder anderen menschlichen Titigkeit, beim Wissen und
Sprechen geht es immer um Dinge, die auf die eine oder andere Weise «sind».
Wann immer wir iiber etwas sprechen, verwenden wir die Idee des Seins,
aber kennen wir aus diesem Grund wirklich das Sein? Wie wir bereits erwihnt
haben, ist es nicht dasselbe, Dinge zu kennen, wie das Sein zu kennen. Den-
noch miissen wir das Sein auf irgendeine Weise kennen, sonst kénnten wir
das Wort «ist» nicht verwenden. Was aber ist das Sein? Es ist eine Tautologie
zu sagen, dass das Sein «ist». Zu sagen, dass das Sein das Sein ist, ist eine
Tautologie, d.h. es bedeutet, nichts zu sagen. Was ist dann das besondere
Wissen iiber das Sein, das wir offensichtlich in gewisser Weise haben, aber
sofort beiseitelegen, vergessen und missachten, wenn wir uns mit alltdglichen
Dingen beschiftigen? Was bedeutet das Sein, wenn es scheint, dass alles, was
wir dariiber sagen kénnen, tautologisch und daher bedeutungslos ist?!

Die Frage nach dem Sein zu stellen bedeutet, dass es einen Unterschied
zwischen dem Sein und den Dingen gibt. Es gibt eine einzigartige und ent-
sprechende Unterscheidung zwischen dem Wissen iiber das Sein und dem
Wissen tiber die Dinge. Das Problem, den Unterschied zwischen dem Sein und
den Dingen zu verstehen, ist auch das Problem, den Unterschied zwischen
zweil Arten des Wissens zu verstehen, dem Wissen vom Sein und dem Wissen
von den Dingen. Es handelt sich um zwei verschiedene, aber miteinander
verbundene Probleme. So wie die frithen griechischen Philosophen nach dem
Sein suchten, indem sie es von den Dingen unterschieden, suchten sie auch
nach wahrem Wissen anstelle von blofRer Meinung. Sie unterschieden zwi-
schen zwei Arten von Wissen: Meinung (doxa) und wahres Wissen (episteme).
Es ist allgemein anerkannt, dass die Philosophie mit diesen grundlegenden

1 Es war vor allem Heidegger, der behauptete, die Aufgabe der Philosophie sei es, das
Sein zu hinterfragen und zuvermeiden, das Sein mit den Dingen zu verwechseln. Heid-
egger argumentierte, dass ein Grofsteil der westlichen philosophischen Tradition die-
sen Fehler begangen habe und daher «Seinsvergessenheit» sei.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

Unterscheidungen begann. Die Philosophie ist jedoch nicht aus dem Nichts
aufgetaucht. Sie entstand in einer Welt, die schon viele Jahrtausende zuvor
durch Mythen beschrieben worden war. Bevor die Philosophie im 6. Jahrhun-
dert v. Chr. in Griechenland sich zu entwickeln begann, war die Mythologie,
d.h. die Geschichten iiber die Gotter, das Mittel, mit dem die Menschen die
Welt verstanden und kannten. Die nichtmenschliche Welt wurde nach dem
Modell menschlicher Beziehungen, Familienbande, Machtkimpfe, Kriege
und Intrigen interpretiert. Um einen Eindruck davon zu bekommen, was
ein Mythos ist, hier eine kurze Zusammenfassung der frithen griechischen
Mythologie, wie die Welt entstanden ist:

Nach Hesiod begann die Welt mit dem Chaos, einer urspriinglichen Leere
oder einem Nichts. Aus dem Chaos gingen mehrere Gottheiten hervor: Gaia
(die Erde), Tartarus (die Unterwelt), Eros (die Begierde), Erebus (die Dunkel-
heit) und Nyx (die Nacht). Gaia gebar dann Uranus (den Himmel), der ihr
Gemahl wurde, und gemeinsam brachten sie die Titanen, die Zyklopen und
die Hecatoncheires (Hunderthindige) hervor. Uranus verachtete jedoch die
Zyklopen und Hekatoncheires und sperrte sie in Gaia ein. Dies erziirnte Ga-
ia, die mit ihrem Sohn Kronus, einem der Titanen, einen Plan schmiedete,
um Uranus zu stiirzen. Kronus kastrierte Uranus, und verschiedene andere
Wesen wurden aus Uranus’ Blut geboren, darunter die Giganten und die Er-
inyen (Furien). Kronus wurde daraufhin zum Herrscher und heiratete seine
Schwester Rhea. Da er jedoch eine Prophezeiung flirchtete, dass seine eige-
nen Nachkommen ihn stiirzen wiirden, verschlang erjedes seiner Kinder bei
der Geburt. Rhea war dariiber nicht gliicklich und rettete ihr jiingstes Kind,
Zeus, indem sie Kronus dazu brachte, stattdessen einen in Windeln gewi-
ckelten Stein zu verschlucken. Zeus wurde heimlich aufgezogen, und als er
erwachsen war, zwang er Kronus, seine Geschwister wieder zu téten: Hestia,
Demeter, Hera, Hades und Poseidon. Zeus und seine Geschwister fithrten ei-
nen Krieg gegen Kronus und die Titanen, der als Titanomachie bekannt wur-
de. Mithilfe der Zyklopen und der Hekatoncheires, die Zeus aus dem Tarta-
rus befreite, besiegten sie die Titanen. Zeus wurde zum Herrscher der Got-
ter und schuf eine neue Ordnung mit den olympischen Géttern, darunter er
selbst, Poseidon und Hades, die die Reiche des Himmels, des Meeres und der
Unterwelt unter sich aufteilten. So entstand die Welt aus dem Chaos und
dem Konflikt. Der Titan Prometheus schuf die Menschen aus Wasser und
Lehm, und Athene hauchte ihnen Leben ein. Die Gotter mischen sich will-
kirlich in die Angelegenheiten der Menschen ein.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Im babylonischen Enuma Elisch wird die Erschaffung der Welt wie folgt be-
schrieben:

Am Anfang steht ein urspriingliches Chaos, das durch die Vermischung der
Cewdsser von Apsu (Siifiwasser) und Tiamat (Salzwasser) dargestellt wird.
Aus diesem Chaos gehen die ersten Gotter hervor, darunter Lahmu, Laha-
mu, Anshar und Kishar, die verschiedene kosmische Elemente reprasentie-
ren. Diese Gotter schaffen dann kleinere Gottheiten. Diese Gottheiten sind
unzufrieden mit der vielen Arbeit, die sie zu erledigen haben, und werden
laut und stérend. Dies veranlasst Apsu, ihre Vernichtung zu planen. Apsu
wird jedoch von Ea getotet. Tiamat wird durch den Tod von Apsu durch die
Hand von Ea (auch bekannt als Enki oder Nudimmud) wiitend. Eas Sohn,
Marduk, wird auserwihlt, sich Tiamat entgegenzustellen. Es kommt zu ei-
nem heftigen Kampf zwischen Marduk und Tiamat. Marduk besiegt Tiamat
und spaltet ihren Korper, um den Himmel und die Erde zu erschaffen. An-
schliefiend ordnet er den Kosmos und schafft Ordnung im Chaos. Marduk
weist den anderen Gottern Rollen zu und erschafft aus dem Blut von Qingu,
Tiamats Gemabhl, die Menschen, die den Géttern dienen und sie von ihrer Ar-
beit entlasten sollen. Die Opfergaben der Menschen erhalten die Gotter und
damit die Weltordnung.

Ein gemeinsames Thema in diesen Erzihlungen ist der Kampf zwischen Ord-
nung und Chaos. Die Ordnung entsteht aus einem gewaltsamen Konflikt mit
dem Chaos, oft als Sieg eines Heldengottes iiber eine Art monstrosen Dimon.
Der mythologische Konflikt zwischen Ordnung und Chaos ist ein Thema, das
invielfiltiger Weise in die Philosophie tibernommen wird. Dariiber hinaus fin-
det die Vorstellung von heldenhaften Wesen, die irgendwie fir die Ordnung in
der Welt verantwortlich sind, heute nicht nur in der Religion, sondern auch in
einigen aktuellen wissenschaftlichen und philosophischen Theorien ein Echo.
In der Mythologie stehen sich die Krifte der Ordnung und die Krifte des Chaos
gegeniiber. Die mythische Vorstellung eines heroischen Kampfes fiir die Ord-
nung gegen die Krifte des Chaos bleibt in zeitgendssischen Theorien wie der
Chaostheorie in der Physik, der Selbstorganisation in der Theorie komplexer
Systeme, der Entropie und Negentropie in der Informationstheorie sowie den

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

radikal konstruktivistischen und poststrukturalistischen Theorien in der Phi-
losophie lebendig.”

Trotz der Kontinuititen mit dem mythologischen Weltbild bricht die Phi-
losophie mit der Mythologie und lehnt es ausdriicklich ab, Geschichten tiber
die Gotter zu erzahlen. Als Thales von Milet, der gemeinhin als erster Philosoph
gilt, erklarte, dass die Welt aus einem Urelement, dem Wasser, hervorgeht,
brach er entschieden mit dem mythologischen Denken. Das Urelement ist eine
arché, ein erstes Prinzip, und keine Gottheit, noch ist es in irgendeiner Weise
personifiziert. Es unternimmt weder einen heroischen Kampf zur Erschaffung
der Welt, noch ist es in Familienkimpfe verwickelt, noch stellt es ein Urchaos
dar, dem die Ordnung im Kampf abgerungen wird. Thales’ Vorstellung vom
Wasser als Urelement kimpft nicht mit oder gegen andere personifizierte Ele-
mente oder Krifte. Was es tut, ist etwas ganz anderes. Die Vorstellung, dass al-
les in irgendeiner Weise aus einem materiellen Substrat stammyt, ist kein Pro-
dukt der narrativen Vorstellungskraft, einer mythischen Geschichte, sondern
das Ergebnis einer besonderen Art, Ideen miteinander in Beziehung zu setzen,
die in der spiteren philosophischen Sprache als Beobachtung, Verallgemeine-
rung und Schlussfolgerung bezeichnet wurde. Man kann sehen, wie Wasser
in verschiedene Formen iibergeht, als fester Zustand in Eis oder als Dampfin
Wasserdampf, und man findet es in allen lebenden Dingen. Es ist charakteris-
tisch fir die Philosophie im Gegensatz zur Mythologie, dass die Welt aus einem
einzigen Element, einer vereinheitlichenden Form des Seins, hervorgeht und
dass die Philosophie dies durch «Schlussfolgerungen» erkennt.

Die Philosophie unterscheidet sich vom Mythos durch die Suche nach
ersten Prinzipien auf der Grundlage von Beobachtung und Argumentation.
Das bedeutet, dass sich die Philosophie stark von dem Wissen iiber die Welt
unterscheidet, das fir den Glauben und die Alltagssorgen der meisten Men-
schen typisch ist. Die frithen Philosophen verstanden sich als Suchende nach
dem wahren Wissen. Wahres Wissen stand im Gegensatz zum Wissen der
gewohnlichen Menschen, die sich mit Ackerbau und Viehzucht beschiftigten,
zum Fachwissen der Priester iiber Rituale und Opfer oder sogar zum Spezial-
wissen von Handwerkern, militirischen und politischen Fithrern. Die Welt,
die die Philosophie zu kennen versucht, unterscheidet sich sehr von der Welt,
die in den Mythen beschrieben wird und die durch die verschiedenen Belange

2 Die Idee der «Kraft» der Vernunft oder der «Kraft» des besseren Arguments taucht heu-
te im Neopragmatismus von Brandom und im Begriff des argumentativen Diskurses
von Habermas auf.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

des Alltagslebens bekannt ist. In der Philosophie geht es um die ersten Prin-
zipien oder arché und das wahre Wissen oder episteme. Die arché sind Arten,
tiber das Sein zu sprechen, das erste Prinzip, aus dem alles andere hervorgeht
und das sich immer von den Dingen unterscheidet. Und die Wahrheit des
Sprechens tiber arché ergibt sich aus der Vernunft, episteme. Man konnte eine
kurze Definition der Philosophie als jene Praxis wagen, die sich mit arché
mittels episteme beschiftigt. Diese Definition kann auch heute noch verwendet
werden, wenn die Begriffe ausreichend geklart und qualifiziert werden. Eine
wichtige Klarstellung ist, dass das Sein, auch wenn es als ein bestimmtes
Element gedacht wird, zum Beispiel als Wasser fiir Thales, nicht nur ein Ding
unter anderen ist. Es ist die Grundlage, der Ursprung und der Grund aller
besonderen Dinge und hat daher einen besonderen Status, der es von den
Dingen der Welt unterscheidet.

Die Natur dieses besonderen Status ist Gegenstand vieler philosophischer
Debatten in der westlichen Geschichte. Der Unterschied zwischen dem Sein
und den Dingen wurde als Unterschied zwischen einem gottlichen Wesen
jenseits der Welt und den weltlichen Dingen verstanden, oder er wurde auch
als absoluter Unterschied verstanden, der nicht determiniert und daher
unbegrenzt ist.®> Heidegger ist vor allem dafiir bekannt, dass er die Frage
aufgeworfen hat, was das Sein bedeuten konnte, wenn es nicht als eine Art
Uberwesen, ein Gott, gedacht wird. Abgesehen von der Natur des Seins ist die
zweite grundlegende Frage der Philosophie die Frage nach jener besonderen
Art des Wissens, die das Sein kennt, im Gegensatz zum Wissen um die Dinge
in der Welt. Das Wissen um die ersten Prinzipien, die arché, ist das Wissen
um die Wahrheit im Gegensatz zu den unbegriindeten Meinungen, die das
typische Wissen der Menschen kennzeichnen, die keine Philosophen sind.
In der Neuzeit haben die Wissenschaften einen Platz zwischen der Kenntnis
der arché und dem, was die Griechen als doxa bezeichneten, eingenommen.
Die wissenschaftliche «Wahrheit», d.h. die verifizierten oder noch nicht
falsifizierten Hypothesen, ist nicht die Wahrheit der Philosophie.

Wir werden in diesem Buch eine bestimmte Terminologie einfithren, um
zu kliren, was Philosophie ist und worum es geht. Wir werden die Beschifti-
gung der Philosophie mit dem Wissen, dem Denken, dem Sprechen und dem
gesamten Bereich dessen, was man «Ideen» nennen konnte, als Sinn bezeich-

3 Siehe Heideggers Interpretation des Apeiron des Anaximander (in: Heidegger, Der
Spruch des Anaximander).

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

nen.* Ferner werden wir, wie bereits aus der obigen Diskussion ersichtlich,
die ersten Prinzipien, die die Philosophie zu erkennen versucht, Sein nennen.
Drittens werden wir, um die grundlegende Annahme auszudriicken, dass Sein
und Sinn nicht zwei verschiedene «Dinge», sondern ein und dasselbe sind, die
Einheit von Sein und Sinn als Welt bezeichnen.® In unserer Terminologie sind
Sein, Sinn und Welt eins. Wir hoffen, auf diese Weise die grundlegenden Ein-
sichten zu respektieren, die in den Urspriingen der Philosophie liegen. In den
frithen griechischen Anfingen der Philosophie gab es keine grundlegende Un-
terscheidung zwischen Ideen und Dingen, zwischen Geist und Welt. Die arché
waren die Prinzipien, die alles Existierende ordnen, sowohl das Natiirliche als
auch das Menschliche. Am Anfang der Philosophie gibt es nur eine Welt, die
durch den Sinn des Seins bekannt ist.

Unser Titel deutet darauf hin, dass die Welt, mit der wir uns beschiftigen,
nicht in erster Linie eine immaterielle, unverinderliche Welt der Ideen ist, wie
Platon annahm. Die Welt, mit der wir uns befassen, ist die sich verindernde
Welt unseres taglichen Lebens. Es handelt sich um eine Welt, die grundsitz-
lich durch Zeit gekennzeichnet ist. Veranderung ist schlieflich nur in Formvon
Zeit denkbar. Seit Parmenides erklirte, dass die Welt der sich verindernden
Dinge, die Welt des Werdens, eine Illusion ist, hat die Philosophie ein zwei-
deutiges Verhiltnis zur Zeit. Fir Parmenides impliziert die Verinderung, dass
etwas ins Sein kommt. Das bedeutet, dass es etwas vor dem Sein geben muss,
aus dem etwas entsteht. Aber auflerhalb des Seins gibt es nichts. Es kann weder
vor noch nach dem Sein etwas geben. Das Sein schlief3t die Zeit aus. Die logi-
sche Schlussfolgerung, die Parmenides zog, war, dass nichts in der Zeit existie-
ren oder zeitlich bedingt sein kann. Da nichts aus dem Nichts kommen kann,
kann die Welt des Werdens nicht sein. Dies impliziert, dass alles vermeintli-
che Wissen iiber die sich verindernde Welt eine Illusion ist. Wie Parmenides
betonte: Das Sein kann nicht zu etwas werden. Von ihren Anfingen an war die
Philosophie daher mit der Frage nach dem Verhiltnis von Sein (und Sinn) zur

4 Wenn wirvom Sinn sprechen, meinen wir nicht die semantische Bedeutung eines Wor-
tes, die Referenz, oder die Bedeutung eines Wortes im Worterbuch oder in einem Satz
oder in einer Sprache oder sogar die Bedeutung von Zeichen in einem semiotischen
System, sei es formal, informell, visuell, auditiv, taktil oder was auch immer. Sinn ist,
ebenso wie das Sein, das, was all diese Formen der Bedeutung ermdéglicht.

5 Heidegger sprach von In-der-Welt-Sein, um die Untrennbarkeit von Sein und Sinn zu
bezeichnen.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,

15


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Zeit konfrontiert. Natiirlich aber haben Zeit, Werden und Wandel auch ihre
Verfechter.

Unter den griechischen Philosophen der Antike gab es auch die Ansicht,
dass alles im Wandel begriffen ist und dass nichts, nicht einmal das Sein
selbst, sich dem Zugriff der Zeit entziehen kann. Nach dieser Auffassung, die
gewohnlich Heraklit zugeschrieben wird, gibt es nur ein Werden und kein
ewiges, unverinderliches Sein. Uber zweitausend Jahre spiter wird Nietzsche
vom «Willen zur Macht» und der «ewigen Wiederkehr des Gleichen» sprechen.
Fir Nietzsche sind diese Ideen die arché. Sie beziehen sich auf die dynami-
schen und transformativen Krifte, die er als den Sinn des Seins, den Grund
von allem und die fundamentalen Krifte, die die Welt formen, proklamiert.
Aber da sich das Sein nicht indern kann, muss alles wiederkehren. Nietzsche
versteht das Sein als die Synthese von Sein und Werden, das heif3t als ein ewi-
ges Streben nach Macht, als einen nie endenden Prozess der Verwandlung, der
zugleich derselbe und immer anders ist. Ein weiteres Echo der kontroversen
Frage nach Sein und Werden findet sich im Titel von Heideggers berithmtem
Buch Sein und Zeit (1928), das das Sein mit der Zeit und der Geschichte verbin-
det. Heidegger zufolge ist die Seinsgeschichte das letzte Wort, das die westliche
Philosophie iiber die Metaphysik sagt.

Wir haben gesagt, dass der Titel dieses Buches sowohl programmatisch als
auch demonstrativ ist, da er etwas iiber die Philosophie aussagt oder zumin-
destandeutet und auch zu veranschaulichen versucht, was die Philosophie tut.
Wenn sich die Welt verandert, verindert sich auch die Philosophie, die ein Teil
der Welt ist. Wenn man sich der sich verindernden Welt philosophisch niherrt,
nimmt man auch an der Verinderung der Welt und damit an der Verinderung
der Philosophie teil. In seiner Kritik an Hegels Optimismus iiber das gliickliche
Ende der Geschichte fordert Marx, dass die Philosophie die Welt nicht nur be-
schreiben, sondern verindern soll. Wie die philosophische Tradition des Prag-
matismus argumentiert, ist Wissen grundsitzlich ein Tun, und Tun bringt im-
mer Verinderung mit sich.® Die Philosophie kann gar nicht anders, als die Welt
zuverindern. Philosophische Ansitze fiir eine sich verindernde Welt sind phi-
losophisch, weil sie, wie alles andere auch, an der Verinderung der Welt be-
teiligt sind. Natiirlich ist es eine Sache, zu behaupten, Philosophie zu betrei-
ben, und eine andere, es zu tun. Es gibt viele Aktivititen, die praktisch nichts
verindern. Auch die Philosophie kann zu einer solchen T4tigkeit werden. Aber

6 Fiir eine Einfithrung und einen Uberblick iiber den Pragmatismus siehe Brandom
(2011), Menand (2002), Murphy (1990) und Talisse/Aiken (2011).

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

wenn Wissen Tun ist, hat das eine wichtige Konsequenz. Diese Konsequenz ist
der normative Charakter des Wissens. Man kann von allem Tun, von jeder Art
von Tatigkeit sagen, dass sie gut oder weniger gut gemacht werden kann. Das
Tun, ob es nun die Welt verindert oder nicht, wird nicht durch determinierte
oder mechanistische Kausalitit, sondern durch normative Regeln bestimmt.”
Wittgenstein, wir erinnern uns, behauptete, dass Sprache und damit auch das
Denken normgeleitetes Handeln ist. Sprachspiele haben, wie Wittgenstein be-
tonte, Regeln. Eine normativ geregelte Tatigkeit unterliegt normativen Urtei-
len, das heif3t, sie kann ihr Ziel verfehlen. Sie kann als korrekt oder inkorrekt,
richtig oder falsch, erfolgreich oder erfolglos beurteilt werden. Wenn von je-
dem Tun gesagt werden kann, dass es das, was es tut, gut oder schlecht macht,
dann muss auch von der Philosophie gesagt werden, dass sie dazu beitrigt, die
Welt zum Guten oder zum Schlechten zu verindern. Nicht jede Verinderung
ist gut, so wie auch nicht jedes Tun ein richtiges Tun ist. Wenn die Philosophie
eine Titigkeit ist, muss sie so beurteilt werden, wie alle Titigkeiten beurteilt
werden, d.h. danach, ob sie etwas gut oder weniger gut macht.

Im Gegensatz zur kausal bedingten Reaktion ist das Handeln normativ be-
dingt. Normative Urteile, d.h. die Beurteilung, ob etwas gut oder nicht gut ge-
macht wurde, werden im Lichte von Normen getroffen, die die Kriterien dafiir
sind, was als gut oder nicht gut gemacht gilt. Welches sind nun die Normen
oder Kriterien, die es uns ermoglichen, zu beurteilen, ob wir Philosophie auf
die richtige Weise betreiben oder nicht? Was macht Philosophie zu guter Philo-
sophie? Wir sind davon ausgegangen, dass sich die Philosophie irgendwie mit
dem Sein beschiftigt. Wenn wir uns daran erinnern, was oben dariiber gesagt
wurde, dass die Philosophie notwendigerweise an der Verinderung der Welt
beteiligt ist, konnen wir die Philosophie als das Bestreben verstehen, die Nor-
men zu beschreiben, die bestimmen, wie sich die Welt verindert. Wenn die
Philosophie dies gut macht, dann wissen wir, was wir tun sollten, oder zumin-
dest, wie wir es gut machen sollten. Es muss noch einmal betont werden, dass
die Philosophie keine besondere Wissenschaft unter anderen ist, wie zum Bei-
spiel die Physik oder die Biologie, die die Regelmafigkeiten, Regeln oder so-
gar «Gesetze» beschreiben, die bestimmen, wie sich Materie oder lebende Or-

7 Brandom (2019) hat darauf hingewiesen, dass Kant zwischen einem Bereich der Not-
wendigkeit und einem Bereich der Freiheit unterscheidet und die menschliche Aktivi-
tat, sowohl die kognitive als auch die praktische, auf die Seite der Freiheit stellt. Hegel
schloss folglich das Reich der Notwendigkeit in das normativ geregelte Reich der Frei-
heit ein und implizierte damit, dass Sein und Sinn normativ geordnet sind.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ganismen verdndern. Wie Aristoteles sagte, ist die Philosophie des Seins kei-
ne besondere Wissenschaft, sondern eine Wissenschaft der Wissenschaft, ei-
ne Art Meta-Wissen, d.h. ein Wissen dariiber, was das Wissen selbst ist. Da
Sein und Wissen untrennbar miteinander verbunden sind, bedeutet Wissen
zu kennen, das Sein zu kennen. Dies ist das Wissen, das im Gefolge von Aris-
toteles als Metaphysik, d.h. iiber die Physik hinaus, bekannt wurde. Die Philo-
sophie befasst sich also mit den Normen oder Regeln, die die Konstruktion des
Sinns und damit auch des Seins und der Welt leiten. Die Philosophie muss sich
nicht nur an diesen Normen messen lassen, sondern sie auch entdecken und
zeigen, dass die gefundenen Normen fiir die Welt von heute normativ sind.
Und natiirlich muss sie zeigen, dass sie selbst diesen Normen folgt.

Die philosophische Anniherung an eine sich verindernde Welt muss, wie
alle Reisen, irgendwo beginnen und auf eine bestimmte Weise entlang eines
bestimmten Weges verlaufen. Das griechische Wort methodos bezieht sich auf
die Art und Weise, wie man auf einem Weg vorankommt. Die Philosophie muss
also einer Methode folgen. Da die Philosophie eine Geschichte hat, liegt es na-
he, dass wir dort beginnen, wo die Geschichte der Philosophie beginnt, nim-
lich bei den Vorsokratikern im alten Griechenland. Die Welt im Wandel war
jedoch schon da, lange bevor die Vorsokratiker begannen, iiber die Welt in je-
ner besonderen Weise nachzudenken, die vor allem darauf abzielt, sich von
Mythen und blofRen Meinungen zu unterscheiden und die als Philosophie be-
kannt geworden ist. Im Gegensatz zu dem, was in der Geschichte des Denkens
als selbstverstindlich angesehen wird, sind die Ideen und das Denken, die uns
Anaximander, Heraklit und Parmenides, um nur einige der antiken griechi-
schen Denker zunennen, hinterlassen haben, nicht die eigentlichen «Urspriin-
ge» der Philosophie. Die Urspriinge, die die Philosophie zu beschreiben ver-
sucht, sind philosophische und nicht historische Urspriinge. Sie sind nicht in
der Geschichte der Philosophie zu finden, sondern in der Philosophie selbst.
Die philosophische Idee der Geschichte impliziert, dass die Anfinge bei uns
bleiben; sie sind nicht in der Vergangenheit «verloren», um nur durch eine Art
Archiologie entdeckt und dann in chronologischer Reihenfolge in einem Mu-
seum der Ideen ausgestellt zu werden. Zu den Urspriingen zuriickzukehren
bedeutet nicht, die Aussagen der ersten Philosophen und ihrer Anhinger zu re-
zitieren, auch wenn diese wichtig sind und beriicksichtigt werden sollten. Aus
der philosophischen Perspektive liegen die Urspriinge nicht einfach in der Ver-
gangenheit. Sie bleiben bei uns, begleiten uns und leiten uns. Wie jeder weif,
ist unsere Herkunft ein wichtiger Teil dessen, was wir sind. Und wer wir sind,
ist etwas, das wir immer noch werden. Wie Heidegger es ausdriickte: «Herkunft

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

aber bleibt stets Zukunft»,® was man mit «Anfinge setzen uns nicht nur auf die
Reise, sondern fithren uns in die Zukunft» interpretieren konnte. Man kénnte
sagen, dass die Urspriinge im doppelten Sinne des Wortes «vor» uns stehen,
das heifit, sie liegen in der Vergangenheit vor uns, sind in der Gegenwart bei
uns und liegen in der Zukunft vor uns. Bedeutet dies, dass sich die Philoso-
phie im Kreis dreht? Hat Nietzsche recht, wenn er die ewige Wiederkehr des
Gleichen proklamiert? Oder kénnte es sein, dass das Sein des Werdens darin
besteht, dass das, was im Laufe der Geschichte wiederkehrt, nicht das Gleiche,
sondern etwas anderes ist? Konnte der Kreis eine Spirale sein, sodass die Be-
wegung der «Wiederkehr» auch eine «Verwandlung» in etwas Neues und Un-
erwartetes ist, eine ewige Wiederkehr des anderen, eine Transformation?

Fir Heidegger und die als philosophische Hermeneutik bekannte Schule
ist diese kreisfsrmige Bewegung des Denkens die Bewegung der Geschichte
selbst, sei es die Geschichte der Ideen oder die Geschichte der Welt. Und, was
noch wichtigerist, esist die Art und Weise, wie sich das Sein uns zeigt, nimlich
historisch. Die Philosophie begann mit der Frage nach dem Sein und dem Wer-
den, und auch heute noch kreist die Philosophie, wie der Verweis auf Nietzsche
zeigt, um diese Fragen. Aber diese Kreisbewegung ist nicht vollkommen. Es
gibt keine Riickkehr zu dem, was einmal war, auf genau dieselbe Weise; tat-
sachlich ist, wie Heraklit berithmt verkiindete, nichts jemals genau dasselbe.
Andernfalls konnte es iiberhaupt keine Idee von Verinderung oder Transfor-
mation geben. Was in der kreisformigen, oder vielleicht besser gesagt spiral-
formigen Bewegung der Philosophie und der Geschichte geschieht, ist immer
iiberraschend und neu. Dies gilt selbst dann, wenn das, was aus dieser Aktivi-
tit hervorgeht, niemals vollig neu ist und sein kann, da es, was immer es auch
sein mag, immer in irgendeiner Weise mit allem zusammenhingt, was vor
ihm war. Dasreine und unveranderliche Sein, von dem Parmenides sprach, hat
keine Geschichte. Das eine ist keine Beziehung. Zeit und Geschichte implizie-
ren Beziehung und Unterschied. Wo es einen Unterschied gibt, gibt es immer
eine Uberraschung, etwas Unerwartetes, etwas Neues. Aus dieser Perspektive
kénnte man behaupten, dass die Philosophie nichts anderes tut, als itberra-
schende Beziehungen zu konstruieren. Natiirlich kann man dies von fast jeder
menschlichen Titigkeit behaupten. Ein Schreiner zum Beispiel setzt in einer
Werkstatt Dinge wie Hammer, Nigel und Holz so in Beziehung, dass ein M6-
belstiick mit eigenem Charakter entsteht. Die Philosophie unterscheidet sich
von der Schreinerei oder jeder anderen Tatigkeit nicht dadurch, dass sie die

8 In Beitrige zur Philosophie (2003).

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Dinge miteinander in Beziehung setzt, sondern dadurch, dass sie die Dinge
mit dem Prozess des In-Beziehung-Setzens selbst in Beziehung setzt. Das Be-
sondere an der Philosophie ist, dass die Beziehungen, die sie zu konstruieren
versucht, nicht bestimmte Dinge zueinander in Beziehung setzen, wie etwa
Himmer zu Nigeln zu Holz, sondern die Philosophie setzt alles in Beziehung
zum Prozess des In-Beziehung-Setzens und beschreibt, was dieser Prozess ist
und wie er tut, was er tut, und — wie oben erwihnt — wie er normativ fiir unse-
re philosophischen Bemithungen ist. Aus dieser Beschreibung der Philosophie
wird ersichtlich, dass die Philosophie am Ende iiber alles das Gleiche sagt.

Traditionell ist die Philosophie, die sich mit allem befasst, eine Philoso-
phie, die sich nicht mit einem bestimmten Ding oder einer bestimmten Grup-
pevon Dingen befasst; das heifit, sie geht tiber die Dinge hinaus und fragt nach
dem, was sie iiberhaupt erst zu Dingen macht. Seit Aristoteles wird diese Art
von Philosophie als «Metaphysik» oder «erste Philosophie» bezeichnet, da sie
sich mit der grundlegenden Natur der Wirklichkeit beschiftigt, die in Begrif-
fen wie Sein, Existenz und Welt zum Ausdruck kommt. Fiir die klassische grie-
chische Philosophie sind diese Begriffe arché, d.h. Urspriinge und somit erste
Prinzipien. Kein Begriff und keine Idee verweist auf etwas, das vor dem Sein
kommt. Was kénnte es sein? Arché oder Urspriinge sind also die Ideen und Be-
griffe, nach denen die Philosophie sucht. Sie sind nicht die Ideen und Begrif-
fe, mit denen sich der Zimmermann beschiftigt. Und es sind auch nicht die
Grundbegriffe der einzelnen Wissenschaften. Wenn man davon ausgeht, dass
die philosophischen Begriffe auf alles anwendbar sind, kann man sagen, dass
sie die allgemeinsten und universellsten Begriffe sind, was jedoch nicht be-
deutet, dass sie blofie Abstraktionen sind. Die Metaphysik versucht also, das
Gleiche iiber alles zu sagen. Wenn nicht erklirt werden kann, wie und war-
um ein Begriff auf alles zutrifft, ist er fiir die Metaphysik nicht von Interes-
se. Nicht-metaphysische Begriffe konnen sehr gut als Grundbegriffe fiir be-
stimmte Wissenschaften und Fertigkeiten dienen. Das Leben zum Beispiel ist
das grundlegende Konzept der Biologie. Die Gesellschaft ist das grundlegen-
de Konzept der Sozialwissenschaften. Die individuelle Psyche ist das grundle-
gende Konzept der Psychologie. Die Materie ist das grundlegende Konzept der
Physik und Chemie. Keine dieser Wissenschaften erhebt den Anspruch, iiber
alles das Gleiche zu sagen, und wenn sie es tun, was hiufig der Fall ist, haben
sie die Wissenschaft hinter sich gelassen und sind in den Bereich der Philo-
sophie eingetreten. Diese Art, Philosophie zu betreiben, wird Reduktionismus
genannt, da die Welt auf ein Konzept reduziert wird, das nicht alles beschrei-
ben kann, auf ein Konzept, das kein arché ist.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

In den einzelnen Wissenschaften gibt es viele verschiedene Versuche, alles
aufverschiedene Arten von Dingen zu reduzieren. Gewohnlich werden die Ver-
suche der Wissenschaft, Philosophie zu werden, «...ismen» genannt. Es gibt
den Physikalismus oder den Versuch, die Welt auf Materie in Bewegung zu
reduzieren. Es gibt den Biologismus oder den Versuch, alles auf organische
Systeme zu reduzieren. Es gibt den Psychologismus oder den Versuch, alles
auf psychologische Prozesse zu reduzieren. Die beiden grofien «...ismen» der
westlichen Tradition seit den alten Griechen sind der Materialismus und der
Idealismus bzw. die Versuche, einerseits zu behaupten, dass alles nur Mate-
rie ist und dass Bewusstsein, Vernunft oder Geist Epiphdnomene der Materie
sind, wihrend andererseits der Idealismus behauptet, dass alles auf ein nicht-
materielles, ideales Prinzip der Vernunft oder des Geistes reduziert werden
kann. Die materialistische Tradition lisst sich bis zu Demokrit (5. Jh. v. Chr.)
zuriickverfolgen, der behauptete, die Welt bestehe aus nichts anderem als aus
sich bewegenden Atomen. Die idealistische Tradition geht mindestens auf He-
raklit (5. Jh. v. Chr.) mit seiner Lehre vom logos und Anaxagoras (5. Jh. v. Chr.)
zuriick, der vom nous als grundlegendem Ordnungsprinzip der Welt sprach.
Diese Ideen wurden von Platon aufgegriffen, der von einer transzendenten,
ewigen Welt der Formen oder Ideen sprach, die die Archetypen sind, nach de-
nen alle Dinge entstehen. Diese Traditionen lassen sich in der westlichen Phi-
losophie bis heute in Ideen wie dem Physikalismus auf der Grundlage der Na-
turwissenschaft und dem Idealismus oder Panpsychismus auf der Grundlage
des Primats des Geistes nachverfolgen. Heidegger wies darauf hin, dass solche
Reduktionismen eine grofRe Versuchung fiir das philosophische Denken dar-
stellen, sein Ziel aus den Augen zu verlieren, und er erinnerte uns daran, dass
sie sorgfiltig vermieden werden miissen. Wir werden diese Warnung in die-
sem Buch ernst nehmen und versuchen, jeden Reduktionismus zu umgehen.

Die Leitfrage dieses Buches, wie man sich der heutigen, sich wandelnden
Welt philosophisch nihern kann, impliziert nicht, dass wir uns strikt an die
Geschichte der Philosophie halten. Das ist eine wichtige Aufgabe und man
kann viel daraus lernen. Wir sind an der Geschichte interessiert, aber nicht in
der Weise, wie es Historiker tun. Unser Anliegen ist es vielmehr, Philosophie
zu betreiben. Als Philosophen sind wir nicht in erster Linie daran interes-
siert, iiber Philosophie zu reden, sondern sie zu tun. Unser Ziel ist es, eine
sich verandernde Welt philosophisch anzugehen. Es ist jedoch zu betonen,
dass der eine Ansatz den anderen nicht ausschlieft. Da die Urspriinge uns
immer begleiten, indem wir zu ihnen zuriickkehren, eréffnen wir stindig
eine Zukunft. Wenn wir philosophisch auf die Geschichte der Philosophie

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,

21


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

zuriickblicken, sind die Urspriinge immer bei uns und wir haben es mit der
Welt von heute zu tun, einer Welt, die sich verdndert und umgestaltet wird.
Was ist diese Welt? Wie sollte sie beschrieben werden? Oder besser gesagt, wie
sollte sie philosophisch beschrieben werden?

In Teil 1 folgen wir zunichst dem Beispiel der Technik, die mehr alsjede an-
dere Errungenschaft der Geschichte die heutige Welt zu prigen scheint. Unse-
re heutige Welt und unser Leben sind in jeder Hinsicht von der Technik beein-
flusst. Es wird oft gesagt, dass wir in einem technologischen Zeitalter leben.’
Bereits das Industriezeitalter war von der Technik geprigt. Heute, mit dem
Aufkommen des Computers, sprechen Soziologen von einer «Informationsge-
sellschaft», und die Idee eines «Computational Paradigmas setzt sich durch.”
Wir kénnen mit Sicherheit davon ausgehen, dass die Technologie in der einen
oder anderen Form alles prigt, was im 21. Jahrhundert geschieht. Es scheint
gerechtfertigt zu sein, zu behaupten, dass die Technologie die treibende Kraft
fiir den Wandel in der heutigen Welt ist. Wenn wir uns an das erinnern, was
oben iiber die historischen Urspriinge gesagt wurde, die uns immer begleiten,
konnen wir uns fragen, ob es nicht in gewisser Weise schon immer so war, dass
Technologie das Sein, den Sinn und die Welt charakterisiert hat. Gab es jemals
eine Zeit, so fragen wir, in der die menschliche Existenz nicht von der Technik
bestimmt war? Ist die menschliche Existenz in gewisser Weise immer techno-
logisch, d.h. mit den Praktiken verbunden, die die materielle Welt verindern?
Haben wir nicht schon immer mit Dingen zu tun gehabt, mit der Erde, mit Tie-
ren und Pflanzen, mit Steinen und Holz? Und taten wir das nicht schon lange
bevor wir uns mit Goéttern und ersten Prinzipien beschiftigten?

Technik ist nichts Neues. Archidologen und Anthropologen haben die Her-
stellung und Verwendung von Werkzeugen als das entscheidende Merkmal der
menschlichen Existenz bezeichnet. Die archiologischen Befunde zeigen, dass
unsere Vorfahren Werkzeuge benutzten, um die Welt zu verindern, lange be-
vor Philosophen wie Platon oder Aristoteles ihre Aufmerksamkeit auf Spra-
cheund Ideen richteten. Fiir Aristoteles war das Unterscheidungsmerkmal des
Menschen die Vernunft oder die Sprache und nicht mehr die Werkzeugherstel-
lung. Aus der Perspektive der Archiologie wird die Technik jedoch zu einer phi-
losophischen Angelegenheit. Sie ist nicht nur etwas, mit dem sich der Mensch

9 In der Frage nach der Technik erklart Heidegger die Technik zu der Art und Weise, in der
sich das Sein in unserer Zeit offenbart.

10  Fir das rechnerische Paradigma siehe die Arbeit von Stephen Wolfram: https://www.
wolframphysics.org/.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/
https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/

Einfihrung

gelegentlich beschiftigt, wenn er nicht sitzt und denkt, wie es die Philosophen
tun. Ein ausreichend tiefer Blick in die Vergangenheit zeigt uns, dass Technik
nicht nur eine Titigkeit unter anderen ist. Wenn die Technik die menschliche
Existenz in einzigartiger Weise kennzeichnet, und dies, wie wir sehen werden,
schon vor dem Auftreten des Homo sapiens, entsteht die Frage: Was verbindet
diese urspriingliche Technik mit der Technik, von der wir heute sprechen?

In der heutigen Welt kénnte man die Technologie, die alles bedingt, als
«digitale Technologie» bezeichnen. Gibt es eine ununterbrochene, wenn nicht
direkte Verbindung zwischen dem ersten Werkzeug, der primitiven Steinaxt,
und dem Smartphone? Beide werden in der Hand getragen. Beide dienen vie-
len Zwecken. Wenn der Transformationsprozess, den wir heute iiberall erle-
ben, als «digitale Transformation» bezeichnet werden kann, kann er dann als
dieselbe Artvon Transformation verstanden werden, die mit der Erfindung des
Steinbeils durch unsere hominiden Vorfahren vor etwa drei Millionen Jahren
begann? Wenn ja, setzt das Verstindnis der digitalen Transformation voraus,
dass man die Transformation versteht, die stattfand, als der erste Hominide
die erste Steinaxt schuf und die Kultur zum ersten Mal entstand. Wir miissen
aber zugeben, dass «digitale Transformation» nicht als philosophischer Be-
griff im heutigen Sinne betrachtet werden kann. Der Begriff bezeichnet in der
Regel, wie Unternehmen und Organisationen digitale Technologien fiir den
Umgang mit Daten, die Optimierung der Kommunikation und die Strukturie-
rung von Prozessen anpassen. Er kann sich auch auf Innovationen und Projek-
te im Bereich der Informations- und Kommunikationstechnologien (IKT) be-
ziehen, insbesondere in der Digitaltechnikbranche, und auf die Entwicklung
von Hard- und Softwareanwendungen aller Art fiir Produktion, Dienstleistun-
gen und Verwaltung. Wenn wir in diesem Buch jedoch von digitaler Trans-
formation sprechen, geben wir diesem Begriff eine spezifische philosophische
Bedeutung.

Als Philosophen befassen wir uns nicht mit einem der tiblichen Verstind-
nisse dessen, was digitale Transformation bedeutet. Uns geht es um die di-
gitale Transformation, die als die aktuelle Form des technologischen Wandels
verstanden wird, der mit den ersten Steinwerkzeugen begann und uns zu dem
gemacht hat, was wir heute sind und in Zukunft werden. Heidegger erinnert
uns daran, dass das Wesen der Technik nichts Technisches ist. In den jiingsten
philosophischen Diskussionen ist die Technik zu einem Begriff geworden, der
alles auf die eine oder andere Weise charakterisiert. Man kénnte behaupten,
dass die Technik metaphysisch geworden ist, da es nichts gibt, was nicht in ir-
gendeiner Weise durch die Technik bedingt ist. Deshalb sprach Heidegger von

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,

23


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

der Technik als der Art und Weise, in der sich das Sein in der Moderne offenbart
(und verschleiert). Die Technik charakterisiert unseren gegenwirtigen Augen-
blick in der Geschichte des Seins." In Teil 1 werden wir versuchen, Technologie
philosophisch zu verstehen und dann die digitale Transformation als die Form
zu begreifen, in der Technologie unsere Welt formt. Die Leitfrage wird lauten:
Wie sieht eine philosophische Definition von Technologie und digitaler Trans-
formation aus? Aus welchen philosophischen Ideen und Traditionen leitet sich
ein philosophisches Konzept der digitalen Transformation ab? Wie ist die di-
gitale Transformation unter dem Gesichtspunkt des primiren Anliegens der
Philosophie zu verstehen, das darin besteht, iiber alles das Gleiche zu sagen
und dabei so zu den Urspriingen zuriickzukehren, dass diese Untersuchung
uns in die Zukunft weist? Die Antworten auf diese Fragen werden sich auf das
Entstehen von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwerken konzentrie-
ren. Wir schlagen vor, Technologie in Anlehnung an Bruno Latour als «techni-
sche Mediation» zu verstehen, die wir als die Konstruktion von Akteur-Netz-
werken durch die Konstruktion von Information beschreiben. Sinn, Sein und
Welt entstehen als technisch mediierte Information. Da technische Mediation
von Natur aus etwas ist, das man als «soziale Praxis» bezeichnen kénnte, wird
die Frage nach der Philosophie zu einer Frage nach der Gesellschaft. Dies fithrt
zu einer Beschreibung, in welcher Art von Gesellschaft wir heute leben.

In Teil 2 wird unsere Leitfrage lauten: Wie sieht die Welt heute aus? Wie
hat sie sich gegeniiber der vergangenen Gesellschaft verindert, d.h. gegen-
iiber der Gesellschaft, die iiblicherweise als Moderne bezeichnet wird? Kénnen
wir mit Fug und Recht weiterhin von der westlichen Industriegesellschaft oder
der «modernen Gesellschaft» sprechen? Und wenn wir nicht mehr in der mo-
dernen Gesellschaft leben, in welcher Gesellschaft leben wir dann? Wir werden
versuchen, diese Fragen in Bezug auf das zu beantworten, was man die Entste-
hung einer «globalen Netzwerkgesellschaft» nennen kénnte. Wir werden fra-
gen: Was ist die moderne Industriegesellschaft, und wie unterscheidet sich die
heutige globale Netzwerkgesellschaft von ihr? Wenn die globale Netzwerkge-
sellschaft ein Produkt der digitalen Transformation ist, in was verwandelt sich
dann die Gesellschaft, die philosophisch als Sein, Sinn und Welt zu verstehen
ist? Was sind die treibenden Krifte hinter dieser Transformation, und in wel-
che Richtung scheint sie sich zu entwickeln? Welche Trends kénnten die Rich-

11 Obwohl wir der Meinung sind, dass Heidegger hinsichtlich der Bedeutung der Tech-
nik recht hat, stimmen wir nicht mit seiner funktionalistischen Beschreibung dessen
Uberein, was Technik ist. Wir werden Technik nicht als «Gestell» beschreiben.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

tung anzeigen, in der sich die Welt verindert? Mit diesen Fragen werden wir
uns in Teil 2 beschiftigen.

Man konnte einwenden, dass solche Fragen nicht philosophisch, sondern
bestenfalls historisch oder soziologisch sind. Wenn wir uns an solchen Fragen
orientieren, scheinen wir den Weg der Philosophie verlassen zu haben und zu
den Teilwissenschaften ibergegangen zu sein. Dieser Einwand muss ernst ge-
nommen werden und verlangt, dass wir zeigen, wie sich die Soziologie so ver-
andert hat, dass sie sich nicht mehr auf die Untersuchung eines bestimmten
Objekts, nimlich der Gesellschaft, beschrinkt, im Gegensatz beispielsweise
zur Natur oder zur individuellen Psyche. Anhand der neuen Gesellschafts-
theorien von Niklas Luhmann (Theorie der sozialen Systeme), Manuel Castells
(Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft) und Bruno Latour (Akteur-Netz-
werk-Theorie) soll gezeigt werden, dass der Begriff «Gesellschaft» zu einem
philosophischen Konzept geworden ist, das alles einschlief3t und nichts aus-
schliefRt. Wenn man von Gesellschaft spricht, muss man von Welt sprechen.
Was ist nicht Teil der Gesellschaft? Was konnte irgendwie auRerhalb der Ge-
sellschaft liegen? Die Vorstellung, dass die Menschen als isolierte Individuen
in einer Art Naturzustand vor dem Gesellschaftsvertrag existierten, ist reiner
Mythos. Dariiber hinaus ist die Idee der Natur selbst, spitestens seit dem
Aufkommen der Okologie, nicht nur ein philosophisches Konzept geworden,
was sie immer war, sondern nun auch ein soziales und politisches Konzept.
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, d.h. nach Kant und Hegel, dem Aufkommen
der Soziologie und der Systemtheorie, der philosophischen Hermeneutik,
der Phinomenologie, Heidegger, Wittgenstein, dem Poststrukturalismus und
dem Pragmatismus, ist es unbestreitbar, dass die Philosophie untrennbar mit
der Gesellschaft verwoben ist. Vor allem der Neo-Pragmatismus, mit dem wir
uns in Teil 4 dieses Buches ausfithrlich befassen werden, hat betont, dass Sinn
in sozialen Praktiken entsteht, nicht in der unmittelbaren Intuition von Ideen
oder durch Sinneswahrnehmung.*

Wenn die pragmatistische Tradition den Sinn in sozialen Praktiken be-
griindet, verwischt sie dann nicht die Unterscheidung zwischen Philosophie
und Soziologie? In einer fast vollstindigen Umkehrung der klassischen phi-
losophischen Ansitze fithrt die Suche nach den Urspriingen von Sein und
Sinn zu einer Untersuchung der sozialen Praktiken und des Alltagslebens.

12 Derzeitgendssische Pragmatismus oder Neo-Pragmatismus ist mit den Namen R. Ror-
ty und R. Brandom verbunden. Fiir einen Uberblick siehe Brandom (2011).

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,

25


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Wihrend die Philosophen der abendlindischen Geschichte diese Welt ver-
achteten und die ersten Prinzipien in den Urelementen, dem logos, dem nous
und Gott suchten, wendet sich die pragmatistische Tradition dem zu, was
frither als das Reich der Unwissenden oder der blofen Meinung, der doxa,
verachtet wurde. Die philosophische Frage des Pragmatismus lautet dann:
Welche sozialen Praktiken konstruieren Sinn? Wie tun sie das? Kénnen solche
Praktiken die gleiche Stellung im philosophischen Denken einnehmen, wie es
die klassischen ersten Prinzipien, die arché, fir die alten Griechen und ihre
Anhinger bis heute getan haben? In diesem Buch sind wir in vielerlei Hinsicht
dem Pragmatismus verpflichtet, allerdings mit wichtigen Vorbehalten, auf
die wir spiter in Teil 4 eingehen werden. Wir werden behaupten, dass die
richtige philosophische Herangehensweise an die sich verindernde Welt von
heute in der Tat in einem Verstindnis der Gesellschaft besteht. Doch welche
Art von Gesellschaftstheorie beschreibt die globale Netzwerkgesellschaft so,
dass diese Beschreibung von der Philosophie nicht zu unterscheiden ist? Und
welche Philosophie findet die arché, die ersten Prinzipien von Sein, Sinn und
Welt, im Sozialen, in den bescheidenen Praktiken des tiglichen Lebens? Die
Antwort, die wir vorschlagen, ist, dass die Welt, die einzige Welt, die wir
kennen, immer schon «sozial» ist, weil sie und alles in ihr durch Beziehungen
konstruiert ist. Beziehungen und Relationen, so wurde in Teil 1 argumentiert,
sind Informationen. Die Welt der Beziehungen und Relationen hat immer
schon einen Sinn.” Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natiirlich und so-
zial. Das bedeutet, dass die Konstruktion von Sinn, Sein und Welt in sozialen
Praktiken von Natur aus eine normative Titigkeit ist. Wie Wittgenstein gezeigt
hat, ist Bedeutung Gebrauch, und der Gebrauch von Sprache ist eine regel-
geleitete Tdtigkeit. Die Frage nach Normen, die soziale Praktiken leiten, wird
nicht nur zu einer philosophischen, sondern auch zu einer metaphysischen
Frage.

In Teil 3 wird der Versuch unternommen, zu beschreiben, wie man sich
der heutigen, sich verindernden Welt philosophisch richtig nihern kann, d.h.
wie man Philosophie betreiben sollte, um an der digitalen Transformation,
die unsere heutige Welt kennzeichnet, richtig teilzunehmen. Die Antwort auf
diese Frage beinhaltet den Versuch, zu zeigen, was die Normen der globalen

13 Wirsollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei-
ner Axtwurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Axten» oder zu «potenziellen Axten» wur-
den.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

Netzwerkgesellschaft sind und wie diese Normen alles, was in dieser Gesell-
schaft geschieht, auf die eine oder andere Weise leiten. Normativitat ist fir
den Pragmatismus von zentraler Bedeutung, weil die sozialen Praktiken, aus
denen Sinn, Sein und Welt hervorgehen, im Wesentlichen normengeleitete
Aktivititen sind. Kant verwandelte den ontologischen Dualismus von Des-
cartes zwischen Subjekt und Objekt in eine Unterscheidung zwischen einem
Bereich der Notwendigkeit und einem Bereich der Freiheit. Kant verortete den
Sinn entscheidend im Bereich der Freiheit, der von Natur aus normativ ist. Fiir
Kant unterliegen nicht nur praktische Titigkeiten einer normativen Regelung,
sondern auch das Erkennen und Wissen. Sinn entsteht in einem Bereich der
Freiheit, in dem die menschlichen Subjekte nicht nur miteinander, sondern
auch mit den Dingen wissen und umgehen. Freiheit jedoch, und das ist Kants
wichtigster Beitrag zum modernen Denken, ist nicht nur normativ geregelt,
sondern erfordert, dass die Normen, die freie Subjekte regeln, wenn diese
Subjekte wirklich frei sind, von diesen Subjekten geschaffen und nicht von
einer nichtmenschlichen Instanz wie Gott oder der Natur auferlegt werden.
Mit diesem Schritt hat Kant das autonome rationale Subjekt als Definition der
menschlichen Existenz etabliert und der Moderne vermacht.

Das autonome rationale Subjekt wurde zum Helden der Aufklirung und
des Humanismus sowie zur Grundlage der demokratischen Politik und aller
fir die moderne westliche Welt charakteristischen Emanzipationsbestre-
bungen. Hegel machte Kants transzendentale Subjektivitit zur konkreten
geschichtlichen Gemeinschaft und brachte den natiirlichen Bereich der Not-
wendigkeit in den Bereich der Freiheit, indem er behauptete, dass nicht nur
praktische Normen von freien Subjekten, sondern auch natiirliche Dinge ein-
gesetzt werden miissen. Das autonome rationale Subjekt wurde zum «Geist»,
der sich in der Erkenntnis der Welt selbst erkennt. Die Idee des «absoluten
Wissens» beruht auf der Annahme, dass Sinn, Sein und Welt durch die norm-
geleitete soziale Praxis freier Subjekte, die in eine Gemeinschaft eingebunden
sind, konstituiert werden. Die Gemeinschaft der sich gegenseitig anerken-
nenden freien Individuen wird dann zu einer Art Ubersubjekt, das Hegel
Geist nannte. Fir Hegel war der Geist sowohl Subjekt als auch Objekt. Die
Welt, die der Geist kennt, sowohl die soziale Welt der Institutionen als auch
die natiirliche Welt der Dinge, wird von ihm selbst konstruiert und ist somit
Ausdruck seiner Autonomie und Freiheit. Fiir Hegel waren die Normen, denen
der Geist bei der Konstruktion von Sein, Sinn und Welt folgte, die Normen der
dialektischen Logik. Die Geschichte selbst hat gezeigt, dass absolutes Wissen
ein Hirngespinst ist.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,

27


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Der zeitgendssische Pragmatismus hilt an der zentralen Bedeutung nor-
mierter sozialer Praktiken fiir die Konstruktion von Sinn fest, jedoch ohne He-
gels absolutes Wissen. Nach Hegel zerfiel das Super-Subjekt/Objekt des Geistes
inverschiedene historische Praxisgemeinschaften, die jeweils iiber ihre eigene
Welt sprechen. Was wird aus der sogenannten objektiven Welt der Fakten, iitber
die diese Gemeinschaften sprechen? Solange die Gesellschaft aus menschli-
chen Individuen besteht, die in Gemeinschaften integriert sind, deren diskur-
sive Praktiken als Sprechen tiber eine Welt von Objekten verstanden werden,
bleibt die alte Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt die Grundlage des
philosophischen Denkens und wir bleiben innerhalb der Grenzen der Moder-
ne sowie des Humanismus und der Aufklirung und ihrer Verpflichtung auf
das autonome rationale Subjekt. Innerhalb dieser modernen Verfassung, wie
Latour sie nennt, ringt der Pragmatismus um eine Antwort auf die Frage, wie
Subjekt und Objekt wieder zusammengefithrt werden konnen, nachdem die
Moderne sie so entscheidend getrennt hat.

Wie miissen das Soziale und die sogenannten sozialen Praktiken konzi-
piert werden, wenn das autonome rationale Subjekt nicht mehr die Grund-
annahme ist, die das philosophische Denken leitet? Welche Art von Normati-
vitit konnte soziale Praktiken leiten, wenn es sich nicht um eine Normativi-
tit handelt, die autonome rationale Subjekte sowohl einfithren als auch sich
ihr unterwerfen? Um diese Frage zu beantworten, bieten wir eine Beschrei-
bung der Normen an, die sich aus den affordances der digitalen Technologien
ergeben. Diese sind Konnektivitit, Flow, Kommunikation, Partizipation, Au-
thentizitit und Flexibilitit. Diese Normen leiten die informationskonstruie-
renden Aktivititen sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen im di-
gitalen Zeitalter. Im Mittelpunkt dieser Argumentation steht die Vorstellung,
dass soziale Praktiken nicht ausschlief3lich menschlich sind. Vielmehr nehmen
sowohl Menschen als auch Nichtmenschen (Technologie) an dem teil, was man
als «Gesellschaft» bezeichnen konnte, und konstruieren es. Wir argumentie-
ren, dass die Akteur-Netzwerk-Theorie die Pragma, die Dinge, vielleicht zum
ersten Mal zuriick in den Pragmatismus bringt, wo sie hingehéren. Die Phi-
losophie braucht sich nicht mehr von der typisch modernen Frage leiten zu
lassen, wie sich die Sinngebung irgendwie auf die Dinge beziehen oder sie re-
prisentieren kann, da die Dinge selbst auch Sinn konstruieren.

In Teil 4 geht es darum, eine neue und iiberarbeitete Version des Pragma-
tismus vorzuschlagen, die als Informationeller Pragmatismus bezeichnet wird.
Der Informationspragmatismus behauptet, dass die sozialen Praktiken, die
der Neo-Pragmatismus als Quelle von Sinn, Sein und Welt versteht, nicht als

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einfihrung

diskursive Aktivititen autonomer rationaler Subjekte zu verstehen sind, son-
dern als die Konstruktion von Akteur-Netzwerken, an denen Menschen und
Nichtmenschen symmetrisch teilnehmen. Der Informationelle Pragmatismus
geht iiber den modernen Rahmen der Unterscheidung zwischen Subjekt und
Objekt und die Grundannahme der Moderne vom autonomen rationalen Sub-
jekt hinaus. Der inferentielle Pragmatismus von Robert Brandom wird mit der
auf der Akteur-Netzwerk-Theorie basierenden Version des Pragmatismus von
Bruno Latour konfrontiert. Wihrend Brandom Sinn in einer bestimmten Form
des Sprachgebrauchs, dem Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden, be-
griindet, zeigt Latour anhand von Pasteurs Forschungen zur Milchsiduregi-
rung, wie Dinge zu sozialen Partnern werden kénnen. Wissenschaft in Ak-
tion ist keine rein menschliche diskursive Praxis, ein Spiel des Gebens und
Fragens nach Griinden, sondern eine technische Mediation, die es Nichtmen-
schen erméglicht, an der Konstruktion von Informationen teilzunehmen. Un-
ter dem Gesichtspunkt eines solchen Informationellen Pragmatismus kdnnen
die in Teil 3 beschriebenen Netzwerknormen so verstanden werden, dass sie
fiir Menschen und Nichtmenschen gleichermafien gelten. Sein, Sinn und Welt
sind als Informationen zu begreifen, die in den Praktiken der technischen Me-
diation entstehen, die Akteur-Netzwerke konstruieren. Ziel ist ein Vorschlag
fiir eine grundlegende Revision des Pragmatismus, sodass die Einsichten des
Pragmatismus in eine postmoderne und posthumanistische Welt itbernom-
men werden kénnen.

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,

29


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hitps://dol.org/1014361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

