
Einführung 

Der Titel dieses Buches ist zugleich programmatisch und demonstrativ. Er ist 
programmatisch, weil er ein Handlungsprogramm, eine Aufgabe benennt. Es 
gibt ein Ziel: Der sich verändernden Welt, die wir als digitale Transformati
on bezeichnen, soll philosophisch begegnet werden. Der Titel beschreibt auch, 
wie dies durch Informationellen Pragmatismus geschehen soll. Es gibt viele 
Möglichkeiten, eine sich verändernde Welt anzugehen. Einem Unternehmens
leiter könnte es darum gehen, die Konkurrenz zu beobachten und sich durch 
Innovation einen Marktvorteil zu sichern. Einem Politiker könnte es darum ge
hen, die öffentliche Meinung vorwegzunehmen oder zu beeinflussen, um eine 
Wahl zu gewinnen. Ein Wissenschaftler könnte sich mit der Grundlagenfor
schung zur Entwicklung neuer Technologien befassen. Den Medien könnte es 
darum gehen, Nachrichten zu finden, die die Aufmerksamkeit der Öffentlich
keit erregen. Dieses Buch bietet einen philosophischen Ansatz für eine Welt 
im Wandel. Die Wahl der Philosophie als Weg, sich der Welt zu nähern, impli
ziert die Verpflichtung zu sagen, was Philosophie ist und wie sie sich von an
deren möglichen Zugängen zur Welt unterscheidet. Es geht auch darum, zu 
begründen, warum gerade die Philosophie aus all den anderen Ansätzen ge
wählt werden sollte. Warum sollte man sich mit der Philosophie beschäftigen? 
Warum ist die Philosophie ein Weg, um sich einer sich verändernden Welt zu 
nähern? Was ist die Aufgabe der Philosophie in der heutigen Welt, wenn sie 
überhaupt eine hat? Im Zusammenhang mit diesen Fragen kommt der Begriff 
des Informationellen Pragmatismus ins Spiel. Eine wichtige philosophische 
Schule, die in der Lücke zwischen analytischer Philosophie und kontinentaler 
Philosophie entstanden ist, ist der Pragmatismus. Der Pragmatismus verortet 
den Grund des Sinnes in sozialen Praktiken und begegnet dem hermeneuti
schen, poststrukturalistischen und postmodernen Denken sozusagen auf hal
bem Weg zwischen den logischen und empirischen Grundlagen der analyti
schen Philosophie und den sozialen und historischen Grundlagen eines Groß

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

teils des kontinentalen Denkens. Dieses Buch will zeigen, dass eine neue Ver
sion des Pragmatismus, die wir Informationellen Pragmatismus nennen, als 
Grundlage für das Philosophieren im 21. Jahrhundert dienen könnte. In die
sem Buch schlagen wir eine bedeutende Revision des Pragmatismus vor, die 
den Weg dafür ebnen könnte, worum es in der Philosophie gehen sollte und 
wie sie uns helfen kann, die Welt von heute anzugehen. 

Wenn wir von «Welt» und «Wandel» als Leitbegriffen sprechen, sind wir 
verpflichtet, diese Begriffe zu definieren. Was verstehen wir unter «Welt» und 
was bedeutet es, dass sich die Welt «verändert»? Was verändert sich, wenn sich 
die Welt verändert? Verändert sich alles oder nur einige Aspekte oder Bereiche 
der Welt? Verändert sich die Technik durch Innovationen und neue Entwick
lungen, die Politik hingegen nicht? Verändert sich die Wissenschaft mit neuen 
Methoden und Entdeckungen, während die Bildung seit mindestens hundert 
Jahren weitgehend unverändert geblieben ist? Ändern sich soziale Praktiken, 
während moralische Normen und Werte unverändert bleiben? Was verändert 
sich also in einer sich verändernden Welt? Wenn man von einer sich verän
dernden «Welt» spricht, meint man die ganze Welt, nicht nur einen Teil. Wenn 
sich der Begriff «Welt» auf alles Existierende bezieht, dann umfasst der Begriff 
«Welt» das, was traditionell der Gegenstand philosophischer Fragestellungen 
schlechthin ist: die Frage nach dem Sein. Wir behaupten, dass die Erforschung 
der Welt als Sein notwendigerweise ein philosophisches Unterfangen impli
ziert. Es gibt kein Wissen, das sich mit dem Sein beschäftigt, das keine Phi
losophie ist. Obwohl es viele Arten von Philosophie gibt, ist es die Philosophie 
des Seins, die diesen Namen wirklich verdient. Die einzelnen Wissenschaften 
befassen sich mit einem Bereich des Seins, sei es die Materie, das Leben oder 
die Gesellschaft. Wenn die Philosophie nicht als eine bestimmte Art von Wis
senschaft missverstanden werden soll, als eine Disziplin unter anderen, dann 
muss die ganze Welt der Gegenstand der Philosophie sein. 

Der Titel spricht nicht nur von der Philosophie und der Welt, sondern von 
der Welt im Wandel. Er behauptet, dass die Welt, das heißt das Sein, sich ver
ändert. Seit den Anfängen der Philosophie im antiken Griechenland bis heu
te wurde viel philosophische Mühe darauf verwendet, zu verstehen, wie das 
Sein mit dem Wandel oder dem Werden in Einklang gebracht werden kann. 
In unserem täglichen Leben haben wir es mit Dingen zu tun, die sich stän
dig verändern. Auch wir selbst sind im Wandel. Es scheint, dass der Wandel 
überall ist und alle Dinge betrifft. Die ersten Philosophen in der griechischen 
Antike entdeckten jedoch, dass Ideen, wie zum Beispiel mathematische Theo

reme, unveränderlich erscheinen. 2 + 2 ist heute 4, wie es gestern war und mor

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 9 

gen sein wird. Die Ideen von Dingen wie Pflanzen, Tieren, Werkzeugen usw. 
scheinen sich nicht zu verändern. Der Stuhl, auf dem ich sitze, ändert sich. 
Das Konzept des Stuhls ändert sich nicht. Wenn ich außerdem sage, dass zwei 
verschiedene Stühle beide Stühle sind, sage ich dasselbe über zwei verschiede
ne Dinge. Die Idee des Stuhls ist sowohl unveränderlich als auch unabhängig 
von einem bestimmten Stuhl. Diese vermeintliche Tatsache veranlasste Pla
ton zu der Annahme, dass es im Geist eine Welt der ewigen und immateriellen 
Ideen gibt, die über die Welt der materiellen Dinge hinausgeht, die sich ver
ändern und durch Sinneserfahrungen erkannt werden. Vor Platon argumen
tierte Parmenides, dass sich die Idee des Seins nicht ändern kann, ohne zum 
Nichtsein zu werden, was unmöglich ist. Da die Idee der Veränderung impli
ziert, dass etwas, das vorher nicht existierte, ins Sein kommt, wie, so fragte 
Parmenides, kann etwas aus dem Nichts entstehen? Daraus schloss er, dass 
Veränderung eine Illusion ist. Obwohl auf unterschiedliche Weise, waren sich 
die frühen Philosophen einig, dass es einen fundamentalen Unterschied zwi
schen der Welt der sich verändernden Dinge und den unveränderlichen ersten 
Prinzipien (arché) gibt, was auch immer diese ersten Prinzipien sein mögen. 
Sein und Werden scheinen unvereinbar und sogar, wie Parmenides behaup
tete, widersprüchlich zu sein. Während das Sein als ewig und unveränderlich 
aufgefasst wird, bietet das Werden keinen festen Grund für die Existenz von 
Dingen über einen kurzen Zeitraum hinaus. Einzelne Wesen, wie Tische und 
Stühle, kommen und gehen, aber das Sein selbst kann sich nicht verändern. In 
was könnte es sich verwandeln, wenn nicht in das Sein, das es bereits ist? 

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Sein und Werden wiederholt 
sich in dem damit einhergehenden Problem des Verhältnisses zwischen der 
Erkenntnis des Seins und der Erkenntnis der sich verändernden Dinge in der 
Welt. Von Anfang an hat sich die Philosophie mit der Frage beschäftigt, was 
real ist und wie wir wissen können, was real ist. Die Frage nach dem Sein war 
immer eng mit der Frage nach dem Wissen verwoben. Demnach hat die Phi
losophie zwei Hauptanliegen: das Sein und das Wissen. Zugegebenermaßen, 
wie die ersten Philosophen behaupteten, ist es möglich, das Sein zu erkennen 
und erste Prinzipien zu entdecken. Aber wie ist dieses Wissen um die Wahrheit 
möglich? Wenn bestimmte Dinge in der Welt, wie Tiere, Pflanzen, Werkzeuge, 
Tische und Stühle, ins Sein kommen und mit der Zeit wieder verschwinden, 
muss sich das Wissen um solche sich verändernden Dinge vom Wissen um 
das Sein selbst unterscheiden. Obwohl man sagt, dass ein Tisch «ist», denkt 
man gewöhnlich nicht darüber nach, was das «ist» bedeutet, außer dass es die 
Tatsache zu beinhalten scheint, dass man über einen Tisch sprechen und ihn 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

für bestimmte Zwecke verwenden kann. Es ist unbestreitbar, dass, wenn wir 
Dinge kennen und über sie sprechen, die häufigste Art, etwas zu sagen, darin 
besteht, dass etwas auf die eine oder andere Weise «ist». Der Stuhl steht neben 
dem Tisch. Der Hund ist im Hinterhof. Mein Geld ist auf der Bank. Physiker 
sagen, dass Materie nichts anderes ist als Teilchen und Felder. Es «gibt», wie 
die Physiker sagen, dunkle Materie, auch wenn sie noch niemand gesehen hat. 
Religiöse Menschen sagen, dass es einen Gott gibt. Alles in der Welt und die 
Welt selbst «ist» immer auf irgendeine Weise. Ob in der Wissenschaft oder in 
der Religion oder in jeder anderen menschlichen Tätigkeit, beim Wissen und 
Sprechen geht es immer um Dinge, die auf die eine oder andere Weise «sind». 
Wann immer wir über etwas sprechen, verwenden wir die Idee des Seins, 
aber kennen wir aus diesem Grund wirklich das Sein? Wie wir bereits erwähnt 
haben, ist es nicht dasselbe, Dinge zu kennen, wie das Sein zu kennen. Den
noch müssen wir das Sein auf irgendeine Weise kennen, sonst könnten wir 
das Wort «ist» nicht verwenden. Was aber ist das Sein? Es ist eine Tautologie 
zu sagen, dass das Sein «ist». Zu sagen, dass das Sein das Sein ist, ist eine 
Tautologie, d.h. es bedeutet, nichts zu sagen. Was ist dann das besondere 
Wissen über das Sein, das wir offensichtlich in gewisser Weise haben, aber 
sofort beiseitelegen, vergessen und missachten, wenn wir uns mit alltäglichen 
Dingen beschäftigen? Was bedeutet das Sein, wenn es scheint, dass alles, was 
wir darüber sagen können, tautologisch und daher bedeutungslos ist?1 

Die Frage nach dem Sein zu stellen bedeutet, dass es einen Unterschied 
zwischen dem Sein und den Dingen gibt. Es gibt eine einzigartige und ent
sprechende Unterscheidung zwischen dem Wissen über das Sein und dem 
Wissen über die Dinge. Das Problem, den Unterschied zwischen dem Sein und 
den Dingen zu verstehen, ist auch das Problem, den Unterschied zwischen 
zwei Arten des Wissens zu verstehen, dem Wissen vom Sein und dem Wissen 
von den Dingen. Es handelt sich um zwei verschiedene, aber miteinander 
verbundene Probleme. So wie die frühen griechischen Philosophen nach dem 
Sein suchten, indem sie es von den Dingen unterschieden, suchten sie auch 
nach wahrem Wissen anstelle von bloßer Meinung. Sie unterschieden zwi
schen zwei Arten von Wissen: Meinung (doxa) und wahres Wissen (episteme). 
Es ist allgemein anerkannt, dass die Philosophie mit diesen grundlegenden 

1 Es war vor allem Heidegger, der behauptete, die Aufgabe der Philosophie sei es, das 
Sein zu hinterfragen und zu vermeiden, das Sein mit den Dingen zu verwechseln. Heid
egger argumentierte, dass ein Großteil der westlichen philosophischen Tradition die
sen Fehler begangen habe und daher «Seinsvergessenheit» sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 11 

Unterscheidungen begann. Die Philosophie ist jedoch nicht aus dem Nichts 
aufgetaucht. Sie entstand in einer Welt, die schon viele Jahrtausende zuvor 
durch Mythen beschrieben worden war. Bevor die Philosophie im 6. Jahrhun
dert v. Chr. in Griechenland sich zu entwickeln begann, war die Mythologie, 
d.h. die Geschichten über die Götter, das Mittel, mit dem die Menschen die 
Welt verstanden und kannten. Die nichtmenschliche Welt wurde nach dem 
Modell menschlicher Beziehungen, Familienbande, Machtkämpfe, Kriege 
und Intrigen interpretiert. Um einen Eindruck davon zu bekommen, was 
ein Mythos ist, hier eine kurze Zusammenfassung der frühen griechischen 
Mythologie, wie die Welt entstanden ist: 

Nach Hesiod begann die Welt mit dem Chaos, einer ursprünglichen Leere 
oder einem Nichts. Aus dem Chaos gingen mehrere Gottheiten hervor: Gaia 
(die Erde), Tartarus (die Unterwelt), Eros (die Begierde), Erebus (die Dunkel
heit) und Nyx (die Nacht). Gaia gebar dann Uranus (den Himmel), der ihr 
Gemahl wurde, und gemeinsam brachten sie die Titanen, die Zyklopen und 
die Hecatoncheires (Hunderthändige) hervor. Uranus verachtete jedoch die 
Zyklopen und Hekatoncheires und sperrte sie in Gaia ein. Dies erzürnte Ga
ia, die mit ihrem Sohn Kronus, einem der Titanen, einen Plan schmiedete, 
um Uranus zu stürzen. Kronus kastrierte Uranus, und verschiedene andere 
Wesen wurden aus Uranus’ Blut geboren, darunter die Giganten und die Er
inyen (Furien). Kronus wurde daraufhin zum Herrscher und heiratete seine 
Schwester Rhea. Da er jedoch eine Prophezeiung fürchtete, dass seine eige
nen Nachkommen ihn stürzen würden, verschlang er jedes seiner Kinder bei 
der Geburt. Rhea war darüber nicht glücklich und rettete ihr jüngstes Kind, 
Zeus, indem sie Kronus dazu brachte, stattdessen einen in Windeln gewi
ckelten Stein zu verschlucken. Zeus wurde heimlich aufgezogen, und als er 
erwachsen war, zwang er Kronus, seine Geschwister wieder zu töten: Hestia, 
Demeter, Hera, Hades und Poseidon. Zeus und seine Geschwister führten ei
nen Krieg gegen Kronus und die Titanen, der als Titanomachie bekannt wur
de. Mithilfe der Zyklopen und der Hekatoncheires, die Zeus aus dem Tarta
rus befreite, besiegten sie die Titanen. Zeus wurde zum Herrscher der Göt
ter und schuf eine neue Ordnung mit den olympischen Göttern, darunter er 
selbst, Poseidon und Hades, die die Reiche des Himmels, des Meeres und der 
Unterwelt unter sich aufteilten. So entstand die Welt aus dem Chaos und 
dem Konflikt. Der Titan Prometheus schuf die Menschen aus Wasser und 
Lehm, und Athene hauchte ihnen Leben ein. Die Götter mischen sich will
kürlich in die Angelegenheiten der Menschen ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Im babylonischen Enuma Elisch wird die Erschaffung der Welt wie folgt be
schrieben: 

Am Anfang steht ein ursprüngliches Chaos, das durch die Vermischung der 
Gewässer von Apsu (Süßwasser) und Tiamat (Salzwasser) dargestellt wird. 
Aus diesem Chaos gehen die ersten Götter hervor, darunter Lahmu, Laha
mu, Anshar und Kishar, die verschiedene kosmische Elemente repräsentie
ren. Diese Götter schaffen dann kleinere Gottheiten. Diese Gottheiten sind 
unzufrieden mit der vielen Arbeit, die sie zu erledigen haben, und werden 
laut und störend. Dies veranlasst Apsu, ihre Vernichtung zu planen. Apsu 
wird jedoch von Ea getötet. Tiamat wird durch den Tod von Apsu durch die 
Hand von Ea (auch bekannt als Enki oder Nudimmud) wütend. Eas Sohn, 
Marduk, wird auserwählt, sich Tiamat entgegenzustellen. Es kommt zu ei
nem heftigen Kampf zwischen Marduk und Tiamat. Marduk besiegt Tiamat 
und spaltet ihren Körper, um den Himmel und die Erde zu erschaffen. An
schließend ordnet er den Kosmos und schafft Ordnung im Chaos. Marduk 
weist den anderen Göttern Rollen zu und erschafft aus dem Blut von Qingu, 
Tiamats Gemahl, die Menschen, die den Göttern dienen und sie von ihrer Ar
beit entlasten sollen. Die Opfergaben der Menschen erhalten die Götter und 
damit die Weltordnung. 

Ein gemeinsames Thema in diesen Erzählungen ist der Kampf zwischen Ord
nung und Chaos. Die Ordnung entsteht aus einem gewaltsamen Konflikt mit 
dem Chaos, oft als Sieg eines Heldengottes über eine Art monströsen Dämon. 
Der mythologische Konflikt zwischen Ordnung und Chaos ist ein Thema, das 
in vielfältiger Weise in die Philosophie übernommen wird. Darüber hinaus fin
det die Vorstellung von heldenhaften Wesen, die irgendwie für die Ordnung in 
der Welt verantwortlich sind, heute nicht nur in der Religion, sondern auch in 
einigen aktuellen wissenschaftlichen und philosophischen Theorien ein Echo. 
In der Mythologie stehen sich die Kräfte der Ordnung und die Kräfte des Chaos 
gegenüber. Die mythische Vorstellung eines heroischen Kampfes für die Ord
nung gegen die Kräfte des Chaos bleibt in zeitgenössischen Theorien wie der 
Chaostheorie in der Physik, der Selbstorganisation in der Theorie komplexer 
Systeme, der Entropie und Negentropie in der Informationstheorie sowie den 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 13 

radikal konstruktivistischen und poststrukturalistischen Theorien in der Phi
losophie lebendig.2 

Trotz der Kontinuitäten mit dem mythologischen Weltbild bricht die Phi
losophie mit der Mythologie und lehnt es ausdrücklich ab, Geschichten über 
die Götter zu erzählen. Als Thales von Milet, der gemeinhin als erster Philosoph 
gilt, erklärte, dass die Welt aus einem Urelement, dem Wasser, hervorgeht, 
brach er entschieden mit dem mythologischen Denken. Das Urelement ist eine 
arché, ein erstes Prinzip, und keine Gottheit, noch ist es in irgendeiner Weise 
personifiziert. Es unternimmt weder einen heroischen Kampf zur Erschaffung 
der Welt, noch ist es in Familienkämpfe verwickelt, noch stellt es ein Urchaos 
dar, dem die Ordnung im Kampf abgerungen wird. Thales’ Vorstellung vom 
Wasser als Urelement kämpft nicht mit oder gegen andere personifizierte Ele
mente oder Kräfte. Was es tut, ist etwas ganz anderes. Die Vorstellung, dass al
les in irgendeiner Weise aus einem materiellen Substrat stammt, ist kein Pro
dukt der narrativen Vorstellungskraft, einer mythischen Geschichte, sondern 
das Ergebnis einer besonderen Art, Ideen miteinander in Beziehung zu setzen, 
die in der späteren philosophischen Sprache als Beobachtung, Verallgemeine
rung und Schlussfolgerung bezeichnet wurde. Man kann sehen, wie Wasser 
in verschiedene Formen übergeht, als fester Zustand in Eis oder als Dampf in 
Wasserdampf, und man findet es in allen lebenden Dingen. Es ist charakteris
tisch für die Philosophie im Gegensatz zur Mythologie, dass die Welt aus einem 
einzigen Element, einer vereinheitlichenden Form des Seins, hervorgeht und 
dass die Philosophie dies durch «Schlussfolgerungen» erkennt. 

Die Philosophie unterscheidet sich vom Mythos durch die Suche nach 
ersten Prinzipien auf der Grundlage von Beobachtung und Argumentation. 
Das bedeutet, dass sich die Philosophie stark von dem Wissen über die Welt 
unterscheidet, das für den Glauben und die Alltagssorgen der meisten Men
schen typisch ist. Die frühen Philosophen verstanden sich als Suchende nach 
dem wahren Wissen. Wahres Wissen stand im Gegensatz zum Wissen der 
gewöhnlichen Menschen, die sich mit Ackerbau und Viehzucht beschäftigten, 
zum Fachwissen der Priester über Rituale und Opfer oder sogar zum Spezial
wissen von Handwerkern, militärischen und politischen Führern. Die Welt, 
die die Philosophie zu kennen versucht, unterscheidet sich sehr von der Welt, 
die in den Mythen beschrieben wird und die durch die verschiedenen Belange 

2 Die Idee der «Kraft» der Vernunft oder der «Kraft» des besseren Arguments taucht heu
te im Neopragmatismus von Brandom und im Begriff des argumentativen Diskurses 
von Habermas auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

des Alltagslebens bekannt ist. In der Philosophie geht es um die ersten Prin
zipien oder arché und das wahre Wissen oder episteme. Die arché sind Arten, 
über das Sein zu sprechen, das erste Prinzip, aus dem alles andere hervorgeht 
und das sich immer von den Dingen unterscheidet. Und die Wahrheit des 
Sprechens über arché ergibt sich aus der Vernunft, episteme. Man könnte eine 
kurze Definition der Philosophie als jene Praxis wagen, die sich mit arché 
mittels episteme beschäftigt. Diese Definition kann auch heute noch verwendet 
werden, wenn die Begriffe ausreichend geklärt und qualifiziert werden. Eine 
wichtige Klarstellung ist, dass das Sein, auch wenn es als ein bestimmtes 
Element gedacht wird, zum Beispiel als Wasser für Thales, nicht nur ein Ding 
unter anderen ist. Es ist die Grundlage, der Ursprung und der Grund aller 
besonderen Dinge und hat daher einen besonderen Status, der es von den 
Dingen der Welt unterscheidet. 

Die Natur dieses besonderen Status ist Gegenstand vieler philosophischer 
Debatten in der westlichen Geschichte. Der Unterschied zwischen dem Sein 
und den Dingen wurde als Unterschied zwischen einem göttlichen Wesen 
jenseits der Welt und den weltlichen Dingen verstanden, oder er wurde auch 
als absoluter Unterschied verstanden, der nicht determiniert und daher 
unbegrenzt ist.3 Heidegger ist vor allem dafür bekannt, dass er die Frage 
aufgeworfen hat, was das Sein bedeuten könnte, wenn es nicht als eine Art 
Überwesen, ein Gott, gedacht wird. Abgesehen von der Natur des Seins ist die 
zweite grundlegende Frage der Philosophie die Frage nach jener besonderen 
Art des Wissens, die das Sein kennt, im Gegensatz zum Wissen um die Dinge 
in der Welt. Das Wissen um die ersten Prinzipien, die arché, ist das Wissen 
um die Wahrheit im Gegensatz zu den unbegründeten Meinungen, die das 
typische Wissen der Menschen kennzeichnen, die keine Philosophen sind. 
In der Neuzeit haben die Wissenschaften einen Platz zwischen der Kenntnis 
der arché und dem, was die Griechen als doxa bezeichneten, eingenommen. 
Die wissenschaftliche «Wahrheit», d.h. die verifizierten oder noch nicht 
falsifizierten Hypothesen, ist nicht die Wahrheit der Philosophie. 

Wir werden in diesem Buch eine bestimmte Terminologie einführen, um 
zu klären, was Philosophie ist und worum es geht. Wir werden die Beschäfti
gung der Philosophie mit dem Wissen, dem Denken, dem Sprechen und dem 
gesamten Bereich dessen, was man «Ideen» nennen könnte, als Sinn bezeich

3 Siehe Heideggers Interpretation des Apeiron des Anaximander (in: Heidegger, Der 
Spruch des Anaximander). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 15 

nen.4 Ferner werden wir, wie bereits aus der obigen Diskussion ersichtlich, 
die ersten Prinzipien, die die Philosophie zu erkennen versucht, Sein nennen. 
Drittens werden wir, um die grundlegende Annahme auszudrücken, dass Sein 
und Sinn nicht zwei verschiedene «Dinge», sondern ein und dasselbe sind, die 
Einheit von Sein und Sinn als Welt bezeichnen.5 In unserer Terminologie sind 
Sein, Sinn und Welt eins. Wir hoffen, auf diese Weise die grundlegenden Ein
sichten zu respektieren, die in den Ursprüngen der Philosophie liegen. In den 
frühen griechischen Anfängen der Philosophie gab es keine grundlegende Un
terscheidung zwischen Ideen und Dingen, zwischen Geist und Welt. Die arché 
waren die Prinzipien, die alles Existierende ordnen, sowohl das Natürliche als 
auch das Menschliche. Am Anfang der Philosophie gibt es nur eine Welt, die 
durch den Sinn des Seins bekannt ist. 

Unser Titel deutet darauf hin, dass die Welt, mit der wir uns beschäftigen, 
nicht in erster Linie eine immaterielle, unveränderliche Welt der Ideen ist, wie 
Platon annahm. Die Welt, mit der wir uns befassen, ist die sich verändernde 
Welt unseres täglichen Lebens. Es handelt sich um eine Welt, die grundsätz
lich durch Zeit gekennzeichnet ist. Veränderung ist schließlich nur in Form von 
Zeit denkbar. Seit Parmenides erklärte, dass die Welt der sich verändernden 
Dinge, die Welt des Werdens, eine Illusion ist, hat die Philosophie ein zwei
deutiges Verhältnis zur Zeit. Für Parmenides impliziert die Veränderung, dass 
etwas ins Sein kommt. Das bedeutet, dass es etwas vor dem Sein geben muss, 
aus dem etwas entsteht. Aber außerhalb des Seins gibt es nichts. Es kann weder 
vor noch nach dem Sein etwas geben. Das Sein schließt die Zeit aus. Die logi
sche Schlussfolgerung, die Parmenides zog, war, dass nichts in der Zeit existie
ren oder zeitlich bedingt sein kann. Da nichts aus dem Nichts kommen kann, 
kann die Welt des Werdens nicht sein. Dies impliziert, dass alles vermeintli
che Wissen über die sich verändernde Welt eine Illusion ist. Wie Parmenides 
betonte: Das Sein kann nicht zu etwas werden. Von ihren Anfängen an war die 
Philosophie daher mit der Frage nach dem Verhältnis von Sein (und Sinn) zur 

4 Wenn wir vom Sinn sprechen, meinen wir nicht die semantische Bedeutung eines Wor

tes, die Referenz, oder die Bedeutung eines Wortes im Wörterbuch oder in einem Satz 
oder in einer Sprache oder sogar die Bedeutung von Zeichen in einem semiotischen 
System, sei es formal, informell, visuell, auditiv, taktil oder was auch immer. Sinn ist, 
ebenso wie das Sein, das, was all diese Formen der Bedeutung ermöglicht. 

5 Heidegger sprach von In-der-Welt-Sein, um die Untrennbarkeit von Sein und Sinn zu 
bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Zeit konfrontiert. Natürlich aber haben Zeit, Werden und Wandel auch ihre 
Verfechter. 

Unter den griechischen Philosophen der Antike gab es auch die Ansicht, 
dass alles im Wandel begriffen ist und dass nichts, nicht einmal das Sein 
selbst, sich dem Zugriff der Zeit entziehen kann. Nach dieser Auffassung, die 
gewöhnlich Heraklit zugeschrieben wird, gibt es nur ein Werden und kein 
ewiges, unveränderliches Sein. Über zweitausend Jahre später wird Nietzsche 
vom «Willen zur Macht» und der «ewigen Wiederkehr des Gleichen» sprechen. 
Für Nietzsche sind diese Ideen die arché. Sie beziehen sich auf die dynami
schen und transformativen Kräfte, die er als den Sinn des Seins, den Grund 
von allem und die fundamentalen Kräfte, die die Welt formen, proklamiert. 
Aber da sich das Sein nicht ändern kann, muss alles wiederkehren. Nietzsche 
versteht das Sein als die Synthese von Sein und Werden, das heißt als ein ewi
ges Streben nach Macht, als einen nie endenden Prozess der Verwandlung, der 
zugleich derselbe und immer anders ist. Ein weiteres Echo der kontroversen 
Frage nach Sein und Werden findet sich im Titel von Heideggers berühmtem 
Buch Sein und Zeit (1928), das das Sein mit der Zeit und der Geschichte verbin
det. Heidegger zufolge ist die Seinsgeschichte das letzte Wort, das die westliche 
Philosophie über die Metaphysik sagt. 

Wir haben gesagt, dass der Titel dieses Buches sowohl programmatisch als 
auch demonstrativ ist, da er etwas über die Philosophie aussagt oder zumin
dest andeutet und auch zu veranschaulichen versucht, was die Philosophie tut. 
Wenn sich die Welt verändert, verändert sich auch die Philosophie, die ein Teil 
der Welt ist. Wenn man sich der sich verändernden Welt philosophisch nähert, 
nimmt man auch an der Veränderung der Welt und damit an der Veränderung 
der Philosophie teil. In seiner Kritik an Hegels Optimismus über das glückliche 
Ende der Geschichte fordert Marx, dass die Philosophie die Welt nicht nur be
schreiben, sondern verändern soll. Wie die philosophische Tradition des Prag
matismus argumentiert, ist Wissen grundsätzlich ein Tun, und Tun bringt im
mer Veränderung mit sich.6 Die Philosophie kann gar nicht anders, als die Welt 
zu verändern. Philosophische Ansätze für eine sich verändernde Welt sind phi
losophisch, weil sie, wie alles andere auch, an der Veränderung der Welt be
teiligt sind. Natürlich ist es eine Sache, zu behaupten, Philosophie zu betrei
ben, und eine andere, es zu tun. Es gibt viele Aktivitäten, die praktisch nichts 
verändern. Auch die Philosophie kann zu einer solchen Tätigkeit werden. Aber 

6 Für eine Einführung und einen Überblick über den Pragmatismus siehe Brandom 
(2011), Menand (2002), Murphy (1990) und Talisse/Aiken (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 17 

wenn Wissen Tun ist, hat das eine wichtige Konsequenz. Diese Konsequenz ist 
der normative Charakter des Wissens. Man kann von allem Tun, von jeder Art 
von Tätigkeit sagen, dass sie gut oder weniger gut gemacht werden kann. Das 
Tun, ob es nun die Welt verändert oder nicht, wird nicht durch determinierte 
oder mechanistische Kausalität, sondern durch normative Regeln bestimmt.7 
Wittgenstein, wir erinnern uns, behauptete, dass Sprache und damit auch das 
Denken normgeleitetes Handeln ist. Sprachspiele haben, wie Wittgenstein be
tonte, Regeln. Eine normativ geregelte Tätigkeit unterliegt normativen Urtei
len, das heißt, sie kann ihr Ziel verfehlen. Sie kann als korrekt oder inkorrekt, 
richtig oder falsch, erfolgreich oder erfolglos beurteilt werden. Wenn von je
dem Tun gesagt werden kann, dass es das, was es tut, gut oder schlecht macht, 
dann muss auch von der Philosophie gesagt werden, dass sie dazu beiträgt, die 
Welt zum Guten oder zum Schlechten zu verändern. Nicht jede Veränderung 
ist gut, so wie auch nicht jedes Tun ein richtiges Tun ist. Wenn die Philosophie 
eine Tätigkeit ist, muss sie so beurteilt werden, wie alle Tätigkeiten beurteilt 
werden, d.h. danach, ob sie etwas gut oder weniger gut macht. 

Im Gegensatz zur kausal bedingten Reaktion ist das Handeln normativ be
dingt. Normative Urteile, d.h. die Beurteilung, ob etwas gut oder nicht gut ge
macht wurde, werden im Lichte von Normen getroffen, die die Kriterien dafür 
sind, was als gut oder nicht gut gemacht gilt. Welches sind nun die Normen 
oder Kriterien, die es uns ermöglichen, zu beurteilen, ob wir Philosophie auf 
die richtige Weise betreiben oder nicht? Was macht Philosophie zu guter Philo
sophie? Wir sind davon ausgegangen, dass sich die Philosophie irgendwie mit 
dem Sein beschäftigt. Wenn wir uns daran erinnern, was oben darüber gesagt 
wurde, dass die Philosophie notwendigerweise an der Veränderung der Welt 
beteiligt ist, können wir die Philosophie als das Bestreben verstehen, die Nor
men zu beschreiben, die bestimmen, wie sich die Welt verändert. Wenn die 
Philosophie dies gut macht, dann wissen wir, was wir tun sollten, oder zumin
dest, wie wir es gut machen sollten. Es muss noch einmal betont werden, dass 
die Philosophie keine besondere Wissenschaft unter anderen ist, wie zum Bei
spiel die Physik oder die Biologie, die die Regelmäßigkeiten, Regeln oder so
gar «Gesetze» beschreiben, die bestimmen, wie sich Materie oder lebende Or

7 Brandom (2019) hat darauf hingewiesen, dass Kant zwischen einem Bereich der Not
wendigkeit und einem Bereich der Freiheit unterscheidet und die menschliche Aktivi
tät, sowohl die kognitive als auch die praktische, auf die Seite der Freiheit stellt. Hegel 
schloss folglich das Reich der Notwendigkeit in das normativ geregelte Reich der Frei
heit ein und implizierte damit, dass Sein und Sinn normativ geordnet sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ganismen verändern. Wie Aristoteles sagte, ist die Philosophie des Seins kei
ne besondere Wissenschaft, sondern eine Wissenschaft der Wissenschaft, ei
ne Art Meta-Wissen, d.h. ein Wissen darüber, was das Wissen selbst ist. Da 
Sein und Wissen untrennbar miteinander verbunden sind, bedeutet Wissen 
zu kennen, das Sein zu kennen. Dies ist das Wissen, das im Gefolge von Aris
toteles als Metaphysik, d.h. über die Physik hinaus, bekannt wurde. Die Philo
sophie befasst sich also mit den Normen oder Regeln, die die Konstruktion des 
Sinns und damit auch des Seins und der Welt leiten. Die Philosophie muss sich 
nicht nur an diesen Normen messen lassen, sondern sie auch entdecken und 
zeigen, dass die gefundenen Normen für die Welt von heute normativ sind. 
Und natürlich muss sie zeigen, dass sie selbst diesen Normen folgt. 

Die philosophische Annäherung an eine sich verändernde Welt muss, wie 
alle Reisen, irgendwo beginnen und auf eine bestimmte Weise entlang eines 
bestimmten Weges verlaufen. Das griechische Wort methodos bezieht sich auf 
die Art und Weise, wie man auf einem Weg vorankommt. Die Philosophie muss 
also einer Methode folgen. Da die Philosophie eine Geschichte hat, liegt es na
he, dass wir dort beginnen, wo die Geschichte der Philosophie beginnt, näm
lich bei den Vorsokratikern im alten Griechenland. Die Welt im Wandel war 
jedoch schon da, lange bevor die Vorsokratiker begannen, über die Welt in je
ner besonderen Weise nachzudenken, die vor allem darauf abzielt, sich von 
Mythen und bloßen Meinungen zu unterscheiden und die als Philosophie be
kannt geworden ist. Im Gegensatz zu dem, was in der Geschichte des Denkens 
als selbstverständlich angesehen wird, sind die Ideen und das Denken, die uns 
Anaximander, Heraklit und Parmenides, um nur einige der antiken griechi
schen Denker zu nennen, hinterlassen haben, nicht die eigentlichen «Ursprün
ge» der Philosophie. Die Ursprünge, die die Philosophie zu beschreiben ver
sucht, sind philosophische und nicht historische Ursprünge. Sie sind nicht in 
der Geschichte der Philosophie zu finden, sondern in der Philosophie selbst. 
Die philosophische Idee der Geschichte impliziert, dass die Anfänge bei uns 
bleiben; sie sind nicht in der Vergangenheit «verloren», um nur durch eine Art 
Archäologie entdeckt und dann in chronologischer Reihenfolge in einem Mu
seum der Ideen ausgestellt zu werden. Zu den Ursprüngen zurückzukehren 
bedeutet nicht, die Aussagen der ersten Philosophen und ihrer Anhänger zu re
zitieren, auch wenn diese wichtig sind und berücksichtigt werden sollten. Aus 
der philosophischen Perspektive liegen die Ursprünge nicht einfach in der Ver
gangenheit. Sie bleiben bei uns, begleiten uns und leiten uns. Wie jeder weiß, 
ist unsere Herkunft ein wichtiger Teil dessen, was wir sind. Und wer wir sind, 
ist etwas, das wir immer noch werden. Wie Heidegger es ausdrückte: «Herkunft 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 19 

aber bleibt stets Zukunft»,8 was man mit «Anfänge setzen uns nicht nur auf die 
Reise, sondern führen uns in die Zukunft» interpretieren könnte. Man könnte 
sagen, dass die Ursprünge im doppelten Sinne des Wortes «vor» uns stehen, 
das heißt, sie liegen in der Vergangenheit vor uns, sind in der Gegenwart bei 
uns und liegen in der Zukunft vor uns. Bedeutet dies, dass sich die Philoso
phie im Kreis dreht? Hat Nietzsche recht, wenn er die ewige Wiederkehr des 
Gleichen proklamiert? Oder könnte es sein, dass das Sein des Werdens darin 
besteht, dass das, was im Laufe der Geschichte wiederkehrt, nicht das Gleiche, 
sondern etwas anderes ist? Könnte der Kreis eine Spirale sein, sodass die Be
wegung der «Wiederkehr» auch eine «Verwandlung» in etwas Neues und Un
erwartetes ist, eine ewige Wiederkehr des anderen, eine Transformation? 

Für Heidegger und die als philosophische Hermeneutik bekannte Schule 
ist diese kreisförmige Bewegung des Denkens die Bewegung der Geschichte 
selbst, sei es die Geschichte der Ideen oder die Geschichte der Welt. Und, was 
noch wichtiger ist, es ist die Art und Weise, wie sich das Sein uns zeigt, nämlich 
historisch. Die Philosophie begann mit der Frage nach dem Sein und dem Wer
den, und auch heute noch kreist die Philosophie, wie der Verweis auf Nietzsche 
zeigt, um diese Fragen. Aber diese Kreisbewegung ist nicht vollkommen. Es 
gibt keine Rückkehr zu dem, was einmal war, auf genau dieselbe Weise; tat
sächlich ist, wie Heraklit berühmt verkündete, nichts jemals genau dasselbe. 
Andernfalls könnte es überhaupt keine Idee von Veränderung oder Transfor
mation geben. Was in der kreisförmigen, oder vielleicht besser gesagt spiral
förmigen Bewegung der Philosophie und der Geschichte geschieht, ist immer 
überraschend und neu. Dies gilt selbst dann, wenn das, was aus dieser Aktivi
tät hervorgeht, niemals völlig neu ist und sein kann, da es, was immer es auch 
sein mag, immer in irgendeiner Weise mit allem zusammenhängt, was vor 
ihm war. Das reine und unveränderliche Sein, von dem Parmenides sprach, hat 
keine Geschichte. Das eine ist keine Beziehung. Zeit und Geschichte implizie
ren Beziehung und Unterschied. Wo es einen Unterschied gibt, gibt es immer 
eine Überraschung, etwas Unerwartetes, etwas Neues. Aus dieser Perspektive 
könnte man behaupten, dass die Philosophie nichts anderes tut, als überra
schende Beziehungen zu konstruieren. Natürlich kann man dies von fast jeder 
menschlichen Tätigkeit behaupten. Ein Schreiner zum Beispiel setzt in einer 
Werkstatt Dinge wie Hammer, Nägel und Holz so in Beziehung, dass ein Mö
belstück mit eigenem Charakter entsteht. Die Philosophie unterscheidet sich 
von der Schreinerei oder jeder anderen Tätigkeit nicht dadurch, dass sie die 

8 In Beiträge zur Philosophie (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Dinge miteinander in Beziehung setzt, sondern dadurch, dass sie die Dinge 
mit dem Prozess des In-Beziehung-Setzens selbst in Beziehung setzt. Das Be
sondere an der Philosophie ist, dass die Beziehungen, die sie zu konstruieren 
versucht, nicht bestimmte Dinge zueinander in Beziehung setzen, wie etwa 
Hämmer zu Nägeln zu Holz, sondern die Philosophie setzt alles in Beziehung 
zum Prozess des In-Beziehung-Setzens und beschreibt, was dieser Prozess ist 
und wie er tut, was er tut, und – wie oben erwähnt – wie er normativ für unse
re philosophischen Bemühungen ist. Aus dieser Beschreibung der Philosophie 
wird ersichtlich, dass die Philosophie am Ende über alles das Gleiche sagt. 

Traditionell ist die Philosophie, die sich mit allem befasst, eine Philoso
phie, die sich nicht mit einem bestimmten Ding oder einer bestimmten Grup
pe von Dingen befasst; das heißt, sie geht über die Dinge hinaus und fragt nach 
dem, was sie überhaupt erst zu Dingen macht. Seit Aristoteles wird diese Art 
von Philosophie als «Metaphysik» oder «erste Philosophie» bezeichnet, da sie 
sich mit der grundlegenden Natur der Wirklichkeit beschäftigt, die in Begrif
fen wie Sein, Existenz und Welt zum Ausdruck kommt. Für die klassische grie
chische Philosophie sind diese Begriffe arché, d.h. Ursprünge und somit erste 
Prinzipien. Kein Begriff und keine Idee verweist auf etwas, das vor dem Sein 
kommt. Was könnte es sein? Arché oder Ursprünge sind also die Ideen und Be
griffe, nach denen die Philosophie sucht. Sie sind nicht die Ideen und Begrif
fe, mit denen sich der Zimmermann beschäftigt. Und es sind auch nicht die 
Grundbegriffe der einzelnen Wissenschaften. Wenn man davon ausgeht, dass 
die philosophischen Begriffe auf alles anwendbar sind, kann man sagen, dass 
sie die allgemeinsten und universellsten Begriffe sind, was jedoch nicht be
deutet, dass sie bloße Abstraktionen sind. Die Metaphysik versucht also, das 
Gleiche über alles zu sagen. Wenn nicht erklärt werden kann, wie und war
um ein Begriff auf alles zutrifft, ist er für die Metaphysik nicht von Interes
se. Nicht-metaphysische Begriffe können sehr gut als Grundbegriffe für be
stimmte Wissenschaften und Fertigkeiten dienen. Das Leben zum Beispiel ist 
das grundlegende Konzept der Biologie. Die Gesellschaft ist das grundlegen
de Konzept der Sozialwissenschaften. Die individuelle Psyche ist das grundle
gende Konzept der Psychologie. Die Materie ist das grundlegende Konzept der 
Physik und Chemie. Keine dieser Wissenschaften erhebt den Anspruch, über 
alles das Gleiche zu sagen, und wenn sie es tun, was häufig der Fall ist, haben 
sie die Wissenschaft hinter sich gelassen und sind in den Bereich der Philo
sophie eingetreten. Diese Art, Philosophie zu betreiben, wird Reduktionismus 
genannt, da die Welt auf ein Konzept reduziert wird, das nicht alles beschrei
ben kann, auf ein Konzept, das kein arché ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 21 

In den einzelnen Wissenschaften gibt es viele verschiedene Versuche, alles 
auf verschiedene Arten von Dingen zu reduzieren. Gewöhnlich werden die Ver
suche der Wissenschaft, Philosophie zu werden, «...ismen» genannt. Es gibt 
den Physikalismus oder den Versuch, die Welt auf Materie in Bewegung zu 
reduzieren. Es gibt den Biologismus oder den Versuch, alles auf organische 
Systeme zu reduzieren. Es gibt den Psychologismus oder den Versuch, alles 
auf psychologische Prozesse zu reduzieren. Die beiden großen «...ismen» der 
westlichen Tradition seit den alten Griechen sind der Materialismus und der 
Idealismus bzw. die Versuche, einerseits zu behaupten, dass alles nur Mate
rie ist und dass Bewusstsein, Vernunft oder Geist Epiphänomene der Materie 
sind, während andererseits der Idealismus behauptet, dass alles auf ein nicht
materielles, ideales Prinzip der Vernunft oder des Geistes reduziert werden 
kann. Die materialistische Tradition lässt sich bis zu Demokrit (5. Jh. v. Chr.) 
zurückverfolgen, der behauptete, die Welt bestehe aus nichts anderem als aus 
sich bewegenden Atomen. Die idealistische Tradition geht mindestens auf He
raklit (5. Jh. v. Chr.) mit seiner Lehre vom logos und Anaxagoras (5. Jh. v. Chr.) 
zurück, der vom nous als grundlegendem Ordnungsprinzip der Welt sprach. 
Diese Ideen wurden von Platon aufgegriffen, der von einer transzendenten, 
ewigen Welt der Formen oder Ideen sprach, die die Archetypen sind, nach de
nen alle Dinge entstehen. Diese Traditionen lassen sich in der westlichen Phi
losophie bis heute in Ideen wie dem Physikalismus auf der Grundlage der Na
turwissenschaft und dem Idealismus oder Panpsychismus auf der Grundlage 
des Primats des Geistes nachverfolgen. Heidegger wies darauf hin, dass solche 
Reduktionismen eine große Versuchung für das philosophische Denken dar
stellen, sein Ziel aus den Augen zu verlieren, und er erinnerte uns daran, dass 
sie sorgfältig vermieden werden müssen. Wir werden diese Warnung in die
sem Buch ernst nehmen und versuchen, jeden Reduktionismus zu umgehen. 

Die Leitfrage dieses Buches, wie man sich der heutigen, sich wandelnden 
Welt philosophisch nähern kann, impliziert nicht, dass wir uns strikt an die 
Geschichte der Philosophie halten. Das ist eine wichtige Aufgabe und man 
kann viel daraus lernen. Wir sind an der Geschichte interessiert, aber nicht in 
der Weise, wie es Historiker tun. Unser Anliegen ist es vielmehr, Philosophie 
zu betreiben. Als Philosophen sind wir nicht in erster Linie daran interes
siert, über Philosophie zu reden, sondern sie zu tun. Unser Ziel ist es, eine 
sich verändernde Welt philosophisch anzugehen. Es ist jedoch zu betonen, 
dass der eine Ansatz den anderen nicht ausschließt. Da die Ursprünge uns 
immer begleiten, indem wir zu ihnen zurückkehren, eröffnen wir ständig 
eine Zukunft. Wenn wir philosophisch auf die Geschichte der Philosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

zurückblicken, sind die Ursprünge immer bei uns und wir haben es mit der 
Welt von heute zu tun, einer Welt, die sich verändert und umgestaltet wird. 
Was ist diese Welt? Wie sollte sie beschrieben werden? Oder besser gesagt, wie 
sollte sie philosophisch beschrieben werden? 

In Teil 1 folgen wir zunächst dem Beispiel der Technik, die mehr als jede an
dere Errungenschaft der Geschichte die heutige Welt zu prägen scheint. Unse
re heutige Welt und unser Leben sind in jeder Hinsicht von der Technik beein
flusst. Es wird oft gesagt, dass wir in einem technologischen Zeitalter leben.9 
Bereits das Industriezeitalter war von der Technik geprägt. Heute, mit dem 
Aufkommen des Computers, sprechen Soziologen von einer «Informationsge
sellschaft», und die Idee eines «Computational Paradigma» setzt sich durch.10 
Wir können mit Sicherheit davon ausgehen, dass die Technologie in der einen 
oder anderen Form alles prägt, was im 21. Jahrhundert geschieht. Es scheint 
gerechtfertigt zu sein, zu behaupten, dass die Technologie die treibende Kraft 
für den Wandel in der heutigen Welt ist. Wenn wir uns an das erinnern, was 
oben über die historischen Ursprünge gesagt wurde, die uns immer begleiten, 
können wir uns fragen, ob es nicht in gewisser Weise schon immer so war, dass 
Technologie das Sein, den Sinn und die Welt charakterisiert hat. Gab es jemals 
eine Zeit, so fragen wir, in der die menschliche Existenz nicht von der Technik 
bestimmt war? Ist die menschliche Existenz in gewisser Weise immer techno
logisch, d.h. mit den Praktiken verbunden, die die materielle Welt verändern? 
Haben wir nicht schon immer mit Dingen zu tun gehabt, mit der Erde, mit Tie
ren und Pflanzen, mit Steinen und Holz? Und taten wir das nicht schon lange 
bevor wir uns mit Göttern und ersten Prinzipien beschäftigten? 

Technik ist nichts Neues. Archäologen und Anthropologen haben die Her
stellung und Verwendung von Werkzeugen als das entscheidende Merkmal der 
menschlichen Existenz bezeichnet. Die archäologischen Befunde zeigen, dass 
unsere Vorfahren Werkzeuge benutzten, um die Welt zu verändern, lange be
vor Philosophen wie Platon oder Aristoteles ihre Aufmerksamkeit auf Spra
che und Ideen richteten. Für Aristoteles war das Unterscheidungsmerkmal des 
Menschen die Vernunft oder die Sprache und nicht mehr die Werkzeugherstel
lung. Aus der Perspektive der Archäologie wird die Technik jedoch zu einer phi
losophischen Angelegenheit. Sie ist nicht nur etwas, mit dem sich der Mensch 

9 In der Frage nach der Technik erklärt Heidegger die Technik zu der Art und Weise, in der 
sich das Sein in unserer Zeit offenbart. 

10 Für das rechnerische Paradigma siehe die Arbeit von Stephen Wolfram: https://www. 
wolframphysics.org/. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/
https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wolframphysics.org/
https://www.wolframphysics.org/


Einführung 23 

gelegentlich beschäftigt, wenn er nicht sitzt und denkt, wie es die Philosophen 
tun. Ein ausreichend tiefer Blick in die Vergangenheit zeigt uns, dass Technik 
nicht nur eine Tätigkeit unter anderen ist. Wenn die Technik die menschliche 
Existenz in einzigartiger Weise kennzeichnet, und dies, wie wir sehen werden, 
schon vor dem Auftreten des Homo sapiens, entsteht die Frage: Was verbindet 
diese ursprüngliche Technik mit der Technik, von der wir heute sprechen? 

In der heutigen Welt könnte man die Technologie, die alles bedingt, als 
«digitale Technologie» bezeichnen. Gibt es eine ununterbrochene, wenn nicht 
direkte Verbindung zwischen dem ersten Werkzeug, der primitiven Steinaxt, 
und dem Smartphone? Beide werden in der Hand getragen. Beide dienen vie
len Zwecken. Wenn der Transformationsprozess, den wir heute überall erle
ben, als «digitale Transformation» bezeichnet werden kann, kann er dann als 
dieselbe Art von Transformation verstanden werden, die mit der Erfindung des 
Steinbeils durch unsere hominiden Vorfahren vor etwa drei Millionen Jahren 
begann? Wenn ja, setzt das Verständnis der digitalen Transformation voraus, 
dass man die Transformation versteht, die stattfand, als der erste Hominide 
die erste Steinaxt schuf und die Kultur zum ersten Mal entstand. Wir müssen 
aber zugeben, dass «digitale Transformation» nicht als philosophischer Be
griff im heutigen Sinne betrachtet werden kann. Der Begriff bezeichnet in der 
Regel, wie Unternehmen und Organisationen digitale Technologien für den 
Umgang mit Daten, die Optimierung der Kommunikation und die Strukturie
rung von Prozessen anpassen. Er kann sich auch auf Innovationen und Projek
te im Bereich der Informations- und Kommunikationstechnologien (IKT) be
ziehen, insbesondere in der Digitaltechnikbranche, und auf die Entwicklung 
von Hard- und Softwareanwendungen aller Art für Produktion, Dienstleistun
gen und Verwaltung. Wenn wir in diesem Buch jedoch von digitaler Trans
formation sprechen, geben wir diesem Begriff eine spezifische philosophische 
Bedeutung. 

Als Philosophen befassen wir uns nicht mit einem der üblichen Verständ
nisse dessen, was digitale Transformation bedeutet. Uns geht es um die di
gitale Transformation, die als die aktuelle Form des technologischen Wandels 
verstanden wird, der mit den ersten Steinwerkzeugen begann und uns zu dem 
gemacht hat, was wir heute sind und in Zukunft werden. Heidegger erinnert 
uns daran, dass das Wesen der Technik nichts Technisches ist. In den jüngsten 
philosophischen Diskussionen ist die Technik zu einem Begriff geworden, der 
alles auf die eine oder andere Weise charakterisiert. Man könnte behaupten, 
dass die Technik metaphysisch geworden ist, da es nichts gibt, was nicht in ir
gendeiner Weise durch die Technik bedingt ist. Deshalb sprach Heidegger von 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

der Technik als der Art und Weise, in der sich das Sein in der Moderne offenbart 
(und verschleiert). Die Technik charakterisiert unseren gegenwärtigen Augen
blick in der Geschichte des Seins.11 In Teil 1 werden wir versuchen, Technologie 
philosophisch zu verstehen und dann die digitale Transformation als die Form 
zu begreifen, in der Technologie unsere Welt formt. Die Leitfrage wird lauten: 
Wie sieht eine philosophische Definition von Technologie und digitaler Trans
formation aus? Aus welchen philosophischen Ideen und Traditionen leitet sich 
ein philosophisches Konzept der digitalen Transformation ab? Wie ist die di
gitale Transformation unter dem Gesichtspunkt des primären Anliegens der 
Philosophie zu verstehen, das darin besteht, über alles das Gleiche zu sagen 
und dabei so zu den Ursprüngen zurückzukehren, dass diese Untersuchung 
uns in die Zukunft weist? Die Antworten auf diese Fragen werden sich auf das 
Entstehen von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwerken konzentrie
ren. Wir schlagen vor, Technologie in Anlehnung an Bruno Latour als «techni
sche Mediation» zu verstehen, die wir als die Konstruktion von Akteur-Netz
werken durch die Konstruktion von Information beschreiben. Sinn, Sein und 
Welt entstehen als technisch mediierte Information. Da technische Mediation 
von Natur aus etwas ist, das man als «soziale Praxis» bezeichnen könnte, wird 
die Frage nach der Philosophie zu einer Frage nach der Gesellschaft. Dies führt 
zu einer Beschreibung, in welcher Art von Gesellschaft wir heute leben. 

In Teil 2 wird unsere Leitfrage lauten: Wie sieht die Welt heute aus? Wie 
hat sie sich gegenüber der vergangenen Gesellschaft verändert, d.h. gegen
über der Gesellschaft, die üblicherweise als Moderne bezeichnet wird? Können 
wir mit Fug und Recht weiterhin von der westlichen Industriegesellschaft oder 
der «modernen Gesellschaft» sprechen? Und wenn wir nicht mehr in der mo
dernen Gesellschaft leben, in welcher Gesellschaft leben wir dann? Wir werden 
versuchen, diese Fragen in Bezug auf das zu beantworten, was man die Entste
hung einer «globalen Netzwerkgesellschaft» nennen könnte. Wir werden fra
gen: Was ist die moderne Industriegesellschaft, und wie unterscheidet sich die 
heutige globale Netzwerkgesellschaft von ihr? Wenn die globale Netzwerkge
sellschaft ein Produkt der digitalen Transformation ist, in was verwandelt sich 
dann die Gesellschaft, die philosophisch als Sein, Sinn und Welt zu verstehen 
ist? Was sind die treibenden Kräfte hinter dieser Transformation, und in wel
che Richtung scheint sie sich zu entwickeln? Welche Trends könnten die Rich

11 Obwohl wir der Meinung sind, dass Heidegger hinsichtlich der Bedeutung der Tech
nik recht hat, stimmen wir nicht mit seiner funktionalistischen Beschreibung dessen 
überein, was Technik ist. Wir werden Technik nicht als «Gestell» beschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 25 

tung anzeigen, in der sich die Welt verändert? Mit diesen Fragen werden wir 
uns in Teil 2 beschäftigen. 

Man könnte einwenden, dass solche Fragen nicht philosophisch, sondern 
bestenfalls historisch oder soziologisch sind. Wenn wir uns an solchen Fragen 
orientieren, scheinen wir den Weg der Philosophie verlassen zu haben und zu 
den Teilwissenschaften übergegangen zu sein. Dieser Einwand muss ernst ge
nommen werden und verlangt, dass wir zeigen, wie sich die Soziologie so ver
ändert hat, dass sie sich nicht mehr auf die Untersuchung eines bestimmten 
Objekts, nämlich der Gesellschaft, beschränkt, im Gegensatz beispielsweise 
zur Natur oder zur individuellen Psyche. Anhand der neuen Gesellschafts
theorien von Niklas Luhmann (Theorie der sozialen Systeme), Manuel Castells 
(Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft) und Bruno Latour (Akteur-Netz
werk-Theorie) soll gezeigt werden, dass der Begriff «Gesellschaft» zu einem 
philosophischen Konzept geworden ist, das alles einschließt und nichts aus
schließt. Wenn man von Gesellschaft spricht, muss man von Welt sprechen. 
Was ist nicht Teil der Gesellschaft? Was könnte irgendwie außerhalb der Ge
sellschaft liegen? Die Vorstellung, dass die Menschen als isolierte Individuen 
in einer Art Naturzustand vor dem Gesellschaftsvertrag existierten, ist reiner 
Mythos. Darüber hinaus ist die Idee der Natur selbst, spätestens seit dem 
Aufkommen der Ökologie, nicht nur ein philosophisches Konzept geworden, 
was sie immer war, sondern nun auch ein soziales und politisches Konzept. 
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, d.h. nach Kant und Hegel, dem Aufkommen 
der Soziologie und der Systemtheorie, der philosophischen Hermeneutik, 
der Phänomenologie, Heidegger, Wittgenstein, dem Poststrukturalismus und 
dem Pragmatismus, ist es unbestreitbar, dass die Philosophie untrennbar mit 
der Gesellschaft verwoben ist. Vor allem der Neo-Pragmatismus, mit dem wir 
uns in Teil 4 dieses Buches ausführlich befassen werden, hat betont, dass Sinn 
in sozialen Praktiken entsteht, nicht in der unmittelbaren Intuition von Ideen 
oder durch Sinneswahrnehmung.12 

Wenn die pragmatistische Tradition den Sinn in sozialen Praktiken be
gründet, verwischt sie dann nicht die Unterscheidung zwischen Philosophie 
und Soziologie? In einer fast vollständigen Umkehrung der klassischen phi
losophischen Ansätze führt die Suche nach den Ursprüngen von Sein und 
Sinn zu einer Untersuchung der sozialen Praktiken und des Alltagslebens. 

12 Der zeitgenössische Pragmatismus oder Neo-Pragmatismus ist mit den Namen R. Ror
ty und R. Brandom verbunden. Für einen Überblick siehe Brandom (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Während die Philosophen der abendländischen Geschichte diese Welt ver
achteten und die ersten Prinzipien in den Urelementen, dem logos, dem nous 
und Gott suchten, wendet sich die pragmatistische Tradition dem zu, was 
früher als das Reich der Unwissenden oder der bloßen Meinung, der doxa, 
verachtet wurde. Die philosophische Frage des Pragmatismus lautet dann: 
Welche sozialen Praktiken konstruieren Sinn? Wie tun sie das? Können solche 
Praktiken die gleiche Stellung im philosophischen Denken einnehmen, wie es 
die klassischen ersten Prinzipien, die arché, für die alten Griechen und ihre 
Anhänger bis heute getan haben? In diesem Buch sind wir in vielerlei Hinsicht 
dem Pragmatismus verpflichtet, allerdings mit wichtigen Vorbehalten, auf 
die wir später in Teil 4 eingehen werden. Wir werden behaupten, dass die 
richtige philosophische Herangehensweise an die sich verändernde Welt von 
heute in der Tat in einem Verständnis der Gesellschaft besteht. Doch welche 
Art von Gesellschaftstheorie beschreibt die globale Netzwerkgesellschaft so, 
dass diese Beschreibung von der Philosophie nicht zu unterscheiden ist? Und 
welche Philosophie findet die arché, die ersten Prinzipien von Sein, Sinn und 
Welt, im Sozialen, in den bescheidenen Praktiken des täglichen Lebens? Die 
Antwort, die wir vorschlagen, ist, dass die Welt, die einzige Welt, die wir 
kennen, immer schon «sozial» ist, weil sie und alles in ihr durch Beziehungen 
konstruiert ist. Beziehungen und Relationen, so wurde in Teil 1 argumentiert, 
sind Informationen. Die Welt der Beziehungen und Relationen hat immer 
schon einen Sinn.13 Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natürlich und so
zial. Das bedeutet, dass die Konstruktion von Sinn, Sein und Welt in sozialen 
Praktiken von Natur aus eine normative Tätigkeit ist. Wie Wittgenstein gezeigt 
hat, ist Bedeutung Gebrauch, und der Gebrauch von Sprache ist eine regel
geleitete Tätigkeit. Die Frage nach Normen, die soziale Praktiken leiten, wird 
nicht nur zu einer philosophischen, sondern auch zu einer metaphysischen 
Frage. 

In Teil 3 wird der Versuch unternommen, zu beschreiben, wie man sich 
der heutigen, sich verändernden Welt philosophisch richtig nähern kann, d.h. 
wie man Philosophie betreiben sollte, um an der digitalen Transformation, 
die unsere heutige Welt kennzeichnet, richtig teilzunehmen. Die Antwort auf 
diese Frage beinhaltet den Versuch, zu zeigen, was die Normen der globalen 

13 Wir sollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei
ner Axt wurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Äxten» oder zu «potenziellen Äxten» wur
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 27 

Netzwerkgesellschaft sind und wie diese Normen alles, was in dieser Gesell
schaft geschieht, auf die eine oder andere Weise leiten. Normativität ist für 
den Pragmatismus von zentraler Bedeutung, weil die sozialen Praktiken, aus 
denen Sinn, Sein und Welt hervorgehen, im Wesentlichen normengeleitete 
Aktivitäten sind. Kant verwandelte den ontologischen Dualismus von Des
cartes zwischen Subjekt und Objekt in eine Unterscheidung zwischen einem 
Bereich der Notwendigkeit und einem Bereich der Freiheit. Kant verortete den 
Sinn entscheidend im Bereich der Freiheit, der von Natur aus normativ ist. Für 
Kant unterliegen nicht nur praktische Tätigkeiten einer normativen Regelung, 
sondern auch das Erkennen und Wissen. Sinn entsteht in einem Bereich der 
Freiheit, in dem die menschlichen Subjekte nicht nur miteinander, sondern 
auch mit den Dingen wissen und umgehen. Freiheit jedoch, und das ist Kants 
wichtigster Beitrag zum modernen Denken, ist nicht nur normativ geregelt, 
sondern erfordert, dass die Normen, die freie Subjekte regeln, wenn diese 
Subjekte wirklich frei sind, von diesen Subjekten geschaffen und nicht von 
einer nichtmenschlichen Instanz wie Gott oder der Natur auferlegt werden. 
Mit diesem Schritt hat Kant das autonome rationale Subjekt als Definition der 
menschlichen Existenz etabliert und der Moderne vermacht. 

Das autonome rationale Subjekt wurde zum Helden der Aufklärung und 
des Humanismus sowie zur Grundlage der demokratischen Politik und aller 
für die moderne westliche Welt charakteristischen Emanzipationsbestre
bungen. Hegel machte Kants transzendentale Subjektivität zur konkreten 
geschichtlichen Gemeinschaft und brachte den natürlichen Bereich der Not
wendigkeit in den Bereich der Freiheit, indem er behauptete, dass nicht nur 
praktische Normen von freien Subjekten, sondern auch natürliche Dinge ein
gesetzt werden müssen. Das autonome rationale Subjekt wurde zum «Geist», 
der sich in der Erkenntnis der Welt selbst erkennt. Die Idee des «absoluten 
Wissens» beruht auf der Annahme, dass Sinn, Sein und Welt durch die norm
geleitete soziale Praxis freier Subjekte, die in eine Gemeinschaft eingebunden 
sind, konstituiert werden. Die Gemeinschaft der sich gegenseitig anerken
nenden freien Individuen wird dann zu einer Art Übersubjekt, das Hegel 
Geist nannte. Für Hegel war der Geist sowohl Subjekt als auch Objekt. Die 
Welt, die der Geist kennt, sowohl die soziale Welt der Institutionen als auch 
die natürliche Welt der Dinge, wird von ihm selbst konstruiert und ist somit 
Ausdruck seiner Autonomie und Freiheit. Für Hegel waren die Normen, denen 
der Geist bei der Konstruktion von Sein, Sinn und Welt folgte, die Normen der 
dialektischen Logik. Die Geschichte selbst hat gezeigt, dass absolutes Wissen 
ein Hirngespinst ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Der zeitgenössische Pragmatismus hält an der zentralen Bedeutung nor
mierter sozialer Praktiken für die Konstruktion von Sinn fest, jedoch ohne He
gels absolutes Wissen. Nach Hegel zerfiel das Super-Subjekt/Objekt des Geistes 
in verschiedene historische Praxisgemeinschaften, die jeweils über ihre eigene 
Welt sprechen. Was wird aus der sogenannten objektiven Welt der Fakten, über 
die diese Gemeinschaften sprechen? Solange die Gesellschaft aus menschli
chen Individuen besteht, die in Gemeinschaften integriert sind, deren diskur
sive Praktiken als Sprechen über eine Welt von Objekten verstanden werden, 
bleibt die alte Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt die Grundlage des 
philosophischen Denkens und wir bleiben innerhalb der Grenzen der Moder
ne sowie des Humanismus und der Aufklärung und ihrer Verpflichtung auf 
das autonome rationale Subjekt. Innerhalb dieser modernen Verfassung, wie 
Latour sie nennt, ringt der Pragmatismus um eine Antwort auf die Frage, wie 
Subjekt und Objekt wieder zusammengeführt werden können, nachdem die 
Moderne sie so entscheidend getrennt hat. 

Wie müssen das Soziale und die sogenannten sozialen Praktiken konzi
piert werden, wenn das autonome rationale Subjekt nicht mehr die Grund
annahme ist, die das philosophische Denken leitet? Welche Art von Normati
vität könnte soziale Praktiken leiten, wenn es sich nicht um eine Normativi
tät handelt, die autonome rationale Subjekte sowohl einführen als auch sich 
ihr unterwerfen? Um diese Frage zu beantworten, bieten wir eine Beschrei
bung der Normen an, die sich aus den affordances der digitalen Technologien 
ergeben. Diese sind Konnektivität, Flow, Kommunikation, Partizipation, Au
thentizität und Flexibilität. Diese Normen leiten die informationskonstruie
renden Aktivitäten sowohl von Menschen als auch von Nichtmenschen im di
gitalen Zeitalter. Im Mittelpunkt dieser Argumentation steht die Vorstellung, 
dass soziale Praktiken nicht ausschließlich menschlich sind. Vielmehr nehmen 
sowohl Menschen als auch Nichtmenschen (Technologie) an dem teil, was man 
als «Gesellschaft» bezeichnen könnte, und konstruieren es. Wir argumentie
ren, dass die Akteur-Netzwerk-Theorie die Pragma, die Dinge, vielleicht zum 
ersten Mal zurück in den Pragmatismus bringt, wo sie hingehören. Die Phi
losophie braucht sich nicht mehr von der typisch modernen Frage leiten zu 
lassen, wie sich die Sinngebung irgendwie auf die Dinge beziehen oder sie re
präsentieren kann, da die Dinge selbst auch Sinn konstruieren. 

In Teil 4 geht es darum, eine neue und überarbeitete Version des Pragma
tismus vorzuschlagen, die als Informationeller Pragmatismus bezeichnet wird. 
Der Informationspragmatismus behauptet, dass die sozialen Praktiken, die 
der Neo-Pragmatismus als Quelle von Sinn, Sein und Welt versteht, nicht als 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 29 

diskursive Aktivitäten autonomer rationaler Subjekte zu verstehen sind, son
dern als die Konstruktion von Akteur-Netzwerken, an denen Menschen und 
Nichtmenschen symmetrisch teilnehmen. Der Informationelle Pragmatismus 
geht über den modernen Rahmen der Unterscheidung zwischen Subjekt und 
Objekt und die Grundannahme der Moderne vom autonomen rationalen Sub
jekt hinaus. Der inferentielle Pragmatismus von Robert Brandom wird mit der 
auf der Akteur-Netzwerk-Theorie basierenden Version des Pragmatismus von 
Bruno Latour konfrontiert. Während Brandom Sinn in einer bestimmten Form 
des Sprachgebrauchs, dem Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen, be
gründet, zeigt Latour anhand von Pasteurs Forschungen zur Milchsäuregä
rung, wie Dinge zu sozialen Partnern werden können. Wissenschaft in Ak
tion ist keine rein menschliche diskursive Praxis, ein Spiel des Gebens und 
Fragens nach Gründen, sondern eine technische Mediation, die es Nichtmen
schen ermöglicht, an der Konstruktion von Informationen teilzunehmen. Un
ter dem Gesichtspunkt eines solchen Informationellen Pragmatismus können 
die in Teil 3 beschriebenen Netzwerknormen so verstanden werden, dass sie 
für Menschen und Nichtmenschen gleichermaßen gelten. Sein, Sinn und Welt 
sind als Informationen zu begreifen, die in den Praktiken der technischen Me
diation entstehen, die Akteur-Netzwerke konstruieren. Ziel ist ein Vorschlag 
für eine grundlegende Revision des Pragmatismus, sodass die Einsichten des 
Pragmatismus in eine postmoderne und posthumanistische Welt übernom
men werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617-001 - am 12.02.2026, 22:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

