
https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


Thomas Hanstein
Coaching in der Seelsorge

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


Thomas Hanstein

Coaching in der Seelsorge
Ein methodischer Ansatz zur Perspektivenerweiterung 

im kirchlich-katholischen Milieu 

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


Thomas Hanstein
Coaching in der Seelsorge.  
Ein methodischer Ansatz zur Perspektivenerweiterung 
im kirchlich-katholischen Milieu 

© Tectum Verlag Marburg, 2017

ISBN 978-3-8288-6736-9                                                    
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter der ISBN 
978-3-8288-3963-2 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: © RomoloTavani | iStock 
Umschlaggestaltung: Norman Rinkenberger | Tectum Verlag 
Satz und Layout: Heike Amthor, Fernwald Methodenskizzen: 
S. 112, 115, 119, 123, 127, 138, 142, 143, 146, 150 © Ramona 
Hanstein
Foto Umschlagrückseite: © Günter Bauer

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind im Internet  
über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


V

Inhalt
Einleitung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .      1

Kontext und Rahmenbedingungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .      1

Persönlicher Bezug und Motivation  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .      4

1  Seelsorge  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     9

1.1  Herleitung und Menschenbild  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     10

1.1.1  Begriff und Subjekt der Seelsorge  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    10

1.1.2  Das »Abbild Gottes« vor dem »Drama der Sünde«  .  .    13

1.1.3  Machbarkeitsanthropologie versus Vulnerabilität .  .  .  .  .    19

1.2  Prinzipien der seelsorglichen Gesprächsführung  .  .  .  .  .     20

1.2.1  Der personenzentrierte Ansatz in der seelsorglichen 
Gesprächsführung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    21

1.2.2  Das Konzept Kurzgespräch in der Seelsorge  .  .  .  .  .  .  .  .    24

1.2.3  Persönlichkeitsmuster und Entwicklungsstufen 
in der Seelsorge .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    27

1.2.4  Die »Sprache der Kirche«  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    31

1.2.5  Sprache als »Spitze des Eisberges« und Spiegelung 
von Werten – eine Antwort auf Erik Flügges »Jargon der 
Betroffenheit«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    40

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


VI

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

1.2.6  Rituale: Zeichen für das Leben  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .      52

1.3  Zwischenreflexion  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    55

1.3.1  Praktisch-theologische Problemfelder in 
Thesenform  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    55

1.3.2  Begründung der Thesen und Konsequenzen für die 
seelsorgliche Praxis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    58

1.4  Fazit  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    62

2  Coaching  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   63

2.1  Herkunft und Zielsetzung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    63

2.1.1  Coaching als eigene Fachdisziplin  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    63

2.1.2  Abgrenzung gegenüber anderen Formen 
professioneller Begleitung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    66

2.1.3  Anlässe für Coaching   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    69

2.2  Systemisches Coaching   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    71

2.2.1  Ursprung, Entwicklungslinien und grundlegende 
Ansätze .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    71

2.2.2  Embodiment: Der Mensch als »perfektes« System .  .  .    75

2.2.3  Systemisch-lösungsorientiertes 
Coachingverständnis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    78

2.3  Zwischenreflexion  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    81

2.3.1  Menschenbild, Grundhaltungen und ethische 
Standards  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    81

2.3.2  Gesprächsstruktur im systemisch-lösungsorientierten 
Coaching . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    84

2.3.3  Handwerkskoffer: Tools und Interventionsmethoden 
bzw. -techniken  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    86

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


VII

Inhalt

2.3.4  Ausblick: Die Kraft der inneren Bilder im Züricher 
Ressourcenmodell  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    92

3  Coaching in der Seelsorge  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   95

3.1  Berührungspunkte und Abgrenzung beider 
Begleitungs- und Gesprächsformen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    95

3.2  Komplementärer Ansatz  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    97

3.2.1  Vom Gegenüber her denken  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    97

3.2.2  Praxisbeispiele: Exemplarisches Reframing durch 
lösungsorientiertes Coaching  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  102

3.2.3  Musterzustände in der Seelsorge  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  107

3.2.4  Interventionsmethoden für die Seelsorge – 
bewährte Tools in der Praxis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  109

3.2.5  Ausblick: Seelsorge als hypnosystemische 
Ressourcen- und Visionsarbeit  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  154

3.3  Fazit: Perspektivenerweiterung durch Coaching  .  .  .  .  .  155

Schlusswort Hoffnungsversuch  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163

Personenzentrierte Seelsorge als »humanistischer Kern« 
von Religion  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  163

Literaturnachweis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   167

Glossar  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  177

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


1

Einleitung

Kontext und Rahmenbedingungen 
In diesem Frühjahr, am Geburtstag unserer Tochter, jährt sich zum 
vierten Mal die Wahl Jorge Bergoglios zum Papst. Unter dem Namen 
Franziskus stehen die letzten Jahre unter einer für die katholische 
Kirche fast schon nicht mehr gekannten positiven Aufmerksamkeit. 
Die letzten Jahre davor waren geprägt von einer Phase des Vertrauens- 
und Glaubwürdigkeitsverlustes der weltweit ältesten Organisation, 
speziell in Westeuropa. Bergoglio hat mit seinen klaren Worten und 
treffenden Gesten die Herzen vieler Menschen nachhaltig erreicht 
und auf seine Weise den Katholizismus wieder weltoffen(er) und 
moderner erscheinen lassen. Doch bevor ein weiteres Jahr des 
Franziskus-Pontifikates beginnt, mehrten sich im Herbst kritische 
Stimmen, auch aus den eigenen Reihen. Und unabhängig von aller 
anhaltenden »Papsteuphorie« fragen sich Verantwortliche in den 
Ordinariaten: »Wie erreichen wir die Menschen?« – und man mag er-
gänzen: heute noch? (Vgl. exemplarisch das gleichlautende Interview 
mit Domkapitular Matthäus Karrer, in: KS 44 / 2016, S. 14 – 15.) Manche 
scheinen zu sehen, dass »nur schöner Schein« (fragender Untertitel 
zum Thema »Die Bilanz von Papst Franziskus« von Julius Müller-
Meiningen, in: Augsburger Allgemeine, 17.12.2016, S. 3), Worte und 
Zeichen allein keine Nachhaltigkeit zeitigen werden, weil die Organi-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


2

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

sation – und damit die »Organisationssprache« – komplexer sind und 
auch im »postfaktischen« Zeitalter Menschen (noch) nach Inhalten, 
Einstellungen und Werten entscheiden (können). Dazu brauchen sie 
aber nicht nur ein Gefühl für die Sache, sondern auch die Chance zur 
Verständlichkeit und dafür ein Mindestmaß an sprachlicher Präzision. 
Der Strategieberater Erik Flügge irritierte im letzen Jahr in seinem 
aktuellen Buch mit dem Untertitel: »Wie die Kirche an ihrer Sprache 
verreckt«, in dem er die »verschrobenen, gefühlsduselnden Wortbil-
der« des »sterbenden Systems« Kirche (zitiert aus dem Interview mit 
Björn Odendahl, in: www.katholisch.de, 23.5.2016) mit sprachlicher 
Provokation hinterfragt. (Vgl. Flügge, 2016) Die Hintergründe dieser 
Beobachtung, dass die (katholische) Kirche im Sterben liegt, wie der 
Fragestellung, wie man (dann) heute noch Menschen erreichen kann, 
sind vielschichtig. Der Pastoraltheologe Matthias Sellmann sieht als 
einen Grund ein »stark verkirchlichtes Christentum« seit dem 19. und 
20. Jahrhundert, das sich verfestigt habe. Da es heute aber nicht mehr 
um Kontrolle gehen kann, sondern um freiheitliche Autonomie des 
Einzelnen, müsse auch die (katholische) Kirche in ihrer Mentalität 
und Haltung »weg von der Kontrollmacht, hin zur Befreiung zur 
Lebens- und Gesellschaftsqualität« (zitiert nach: KS 42 / 2016, S. 8). 
Egal, ob die Analyse sprachlich, historisch oder soziologisch ansetzt: 
diese Anzeichen verweisen weit tiefer, deuten hinein in das Innerste 
der »mentalen Software« (Hofstede, 2011) der (katholischen) Kirche. 
Insofern kommt auch diese Organisation nicht umhin, ihre »menta-
len Programme« neu zu hinterfragen, und damit ihre – Kultur und 
Milieu prägenden – »Denk-, Fühl- und Handlungsmuster« (ebd., S. 3) 
selbstkritisch auf die Lebenswirklichkeiten des 21. Jahrhunderts hin 
zu überprüfen. 

Ausgehend von Phänomenen wie diesen machen sich aktuell 
einige Kollegen1 – vorrangig evangelische – Gedanken um die Zu-

1	 Die vorliegende Arbeit beschränkt sich aus Gründen der besseren Lesbar-
keit bei der Nennung weiblicher Berufs- und Rollenbezeichnungen auf die 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


3

Einleitung

kunftsfähigkeit gegenwärtiger Seelsorge und binden ihre Vorschläge 
an Modelle verschiedener Provenienz an (beispielhaft Jacobs, 2000; 
Theobold, 2013; Schneidereit-Mauth, 2015). Vorliegende Arbeit kon-
zentriert sich – als um einige wesentliche Aspekte ergänzte Abschluss-
arbeit zum »Business-Coach für Wirtschaft und Verwaltung«2 – vor 
diesen Hintergründen auf die »Coachinglandschaft« und auf – aus 
dieser sich ergebende – Möglichkeiten für die Seelsorge. Dazu setzt 
sie auch an dem – für Begleitung jedweder Colour – bedeutsamen 
Aspekt des jeweiligen Menschenbildes an. Denn – im Hintergrund 
liegende und oft nicht präsente oder reflektierte – Vorstellungen 
vom Menschen bestimmen gleichermaßen Haltungen der tätigen 
Personen wie ihr praktisches Verhalten und Handeln. Diese jedoch 
können sehr unterschiedlich sein. Da christliches Denken, Tun und 
Handeln sich in der Selbstdarstellung nicht selten – wie an diversen 
Buchtiteln zu sehen – den Impetus des »Humanen« gibt, sich dabei 
aber von einer humanistischen Sicht des Menschen zum Teil stark 
unterscheidet, kann hier ansetzende Klarheit in der Sache nur dien-
lich sein. Kirchliche Verantwortliche müssen es selbst verantworten, 
wie weit sie bereit sind, andere – ihnen angebotene – Vorstellungen, 
Haltungen und Modelle als Korrektiv anzunehmen, oder diese – wie 
zu oft – als vermeintliche Bedrohung abzuwehren. Erst, wenn die 
(katholische) Kirche diese Demut selbst aufbringt, und nicht nur 
Menschen abverlangt, könnte sie fähig werden, in ihren »Sterbepro-
zess« selbst aktiv einzugreifen. Pastorale Strategieprogramme zur 
»Aufhübschung« indes verlieren – neben viel Geld, das für Soziales 

männliche Variante. An entsprechenden Stellen sind ausdrücklich immer 
beide Geschlechter gemeint.

2	 (Kontaktstudium an der SRH Hochschule Heidelberg 2012 – 2016, in Koope-
ration mit dem Karlsruher Institut für Coaching KIC, Abschluss verliehen 
von der Führungsakademie Baden-Württemberg, systemisch-lösungsori-
entierte Weiterbildung nach dem Deutschen Bundesverband für Coaching 
DBVC.) 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


4

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

ausgegeben werden könnte,  – sich selbst, als an der Oberfläche 
ansetzende Öffentlichkeitsarbeit. 

Persönlicher Bezug und Motivation 
Als Theologe seit fast anderthalb Jahrzehnten im Schuldienst tätig, 
habe ich mich aufgrund vermehrter Anfragen zu seelsorglichen 
Einzelgesprächen vor zehn Jahren berufsbegleitend zum Seelsorger 
ausbilden lassen. Von da an war ich – neben meinem Lehrauftrag – 
als Schulseelsorger an einem großen berufsbildenden Schulzentrum 
Baden-Württembergs tätig. Der mehrjährige Aufbau der dortigen 
Schulseelsorge, gemeinsam mit einem evangelischen Kollegen, bilde-
te den Auftakt dieses Angebotes für Schüler und alle am Schulleben 
Beteiligten (vgl. Hanstein / Steinmann, 2009; ebd. 2010). Als Schwer-
punkt dieses Angebotes, wie auch meiner künftigen seelsorglichen 
Tätigkeit, kristallisierte sich schnell der Schwerpunkt Einzelseelsorge – 
Gespräche und Begleitungen zumeist in persönlichen Lebensfragen 
und Kontexten – heraus. Vor diesem Kernthema unterstützten wir 
als Schulseelsorger auch das schulische Kriseninterventionsteam 
inhaltlich. Vor nunmehr sieben Jahren wurde ich – zusätzlich zu mei-
ner schulpädagogischen Arbeit und zeitweise als vom Staatsdienst 
freigestellter kirchlicher Referent und Rektor – als hauptamtlicher 
Seelsorger (Diakon) nebenberuflich eingesetzt und zusätzlich zu 
klassischen Gesprächsanlässen (Taufe, Trauung, Sterbebegleitung, 
Beerdigung) mit Einzelseelsorge in verschiedenen Kontexten und Si-
tuationen beauftragt (vgl. http://www.sanktpetrus.de/hauptamtliche 
[Stand Sommer 2013] bzw. http://www.kirche-erbach-donau.de/Pas-
toralteam [Stand Frühjahr 2017]). Die befristeten Stellen in Leitungs-
verantwortung habe ich auch dazu genutzt, den weiteren Aufbau 
seelsorglicher Konzepte zu befördern. In zahlreichen Gesprächen und 
seelsorglichen Begleitungen habe ich dabei festgestellt, dass sich das 
Verständnis von Seelsorge und der Anspruch der, ein Gespräch bzw. 
eine seelsorgliche Begleitung Suchenden gewandelt haben. Dies ist 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


5

Einleitung

am deutlichsten im schulischen Bereich zu sehen, lässt aber auch 
den kirchlichen Kontext nicht unberührt. Mit dieser wiederholten 
Beobachtung war ich bereits vor Jahren konfrontiert, wobei mir 
zusätzliche Fortbildungen in seelsorglicher Gesprächsführung keine 
durchschlagende befriedigende Unterstützung an diesem Punkt 
gaben. Im Coaching, dem hier zugrunde liegenden Menschenbild, 
seinem systemisch und zugleich lösungsorientierten Ansatz und 
der praktischen Gesprächsstruktur fand ich später eine für meine 
seelsorgliche Tätigkeit passende Ergänzung, mit der ich fundiert und 
guten Gewissens arbeiten kann. Insofern spiegelt die Abschlussarbeit 
auch meine eigenen seelsorglichen Erfahrungen und basiert zugleich 
auf den theoretischen Grundlagen beider Gesprächsformen. 

Die weitergehende Beschäftigung mit dem Thema Coaching war 
also praktisch durch eine von Jahr zu Jahr deutlicher wahrgenom-
mene Unzufriedenheit mit dem, was mir die Seelsorgerausbildung 
vermittelt hatte, und dem, was ich in der Begleitung mit verschie-
densten Menschen erlebte, ausgelöst worden. Für einige – in der 
Regel ältere, auch konservativere, im kirchlichen Milieu fester ver-
wurzelte – Menschen war der »Werkzeugkoffer des Seelsorgers« 
brauchbar, für viele – insbesondere junge und kirchlich (mittlerweile) 
fernstehende – nicht. Zur Motivation, mich dieser Herausforderung 
zu stellen, etwas jeweils »Passendes« anbieten zu können, kam 
hinzu, dass auch in kirchlich-seelsorglichen Angeboten Fragmente 
aus dem Bereich Coaching bzw. aus dessen theoretischer Fundierung 
mittlerweile immer mehr – jedoch in der Regel implizit – eingeflossen 
zu sein scheinen, wobei dieses Phänomen bislang nicht hinreichend 
dargelegt ist (vgl. exemplarisch die Fortbildungsausschreibung für 
die Frauen der Diakone für den 8.4.2016, ausgeschrieben von der 
Seelsorge für Pastorale Dienste Stuttgart, wo es in der Zielsetzung 
u. a. heißt: »ganzheitliche Ressourcen-Stärkung, auf sich selbst und 
die eigenen Quellen besinnen«; zitiert aus: http://www.seelsorge-
pastorale-dienste.de). So versteht sich, auch vor dieser Beobachtung 
einer zuweilen inflationären Verwendung z. B. des Ressourcen-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


6

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Begriffes, der vorliegende Beitrag als praktischer – wenngleich auf 
Theorien und Modellen basierter – Blick auf zwei in vielem sich auf 
den ersten Blick ähnelnde, im Grundverständnis aber verschiedene 
Ansätze. Insofern geht es dieser Arbeit auch um inhaltliche Kontu-
rierung, denn nur durch ein klares Profil entstehen Erkennbarkeit 
und bleibendes Interesse. Dabei versteht sich dieser Beitrag als 
erfahrungsgeleitete Reflexion, gewissermaßen aus dem und zugleich 
auf das (katholische) Seelsorgefeld. Er stellt einen systematischen 
Blick auf die Seelsorge durch die »Brille« des Coaches dar, und 
plädiert – so sein Untertitel – unter methodischer Anknüpfung an 
den systemisch-lösungsorientierten Coachingansatz für eine Pers-
pektivenerweiterung im kirchlich-katholischen Milieu, und zwar auf 
mehreren Ebenen. 

Aufgrund ihres (ursprünglich auf 60 Seiten) begrenzten Um-
fangs als Abschlussarbeit können die folgenden Seiten hier und da 
immer mal wieder nur Themen anreißen und zur weiteren, tieferen 
Beschäftigung motivieren – oder auch irritieren. Neben den in der 
Coachingausbildung erlernten Hintergründen und hierbei erlangten 
Kompetenzen haben mich auch meine verschiedenen bisherigen 
beruflichen Tätigkeiten zu dieser Auseinandersetzung veranlasst. 
Insofern verstehe ich mich – in der Definition eines Freundes – als 
»Milieugrenzgänger«, den die freie Wirtschaft / Industrie (mit sieben 
Jahren), die Schule / die staatliche Anstellung (mit vierzehn Jahren), 
die Kirche und Seelsorge (mit wieder sieben Jahren) sowie Hoch-
schulen (mit acht Jahren) geprägt haben. Jedes dieser Milieus ist 
von einer eigenen »Sprache« und von speziellen »kulturellen Codes« 
geprägt. Diese Hintergründe – theoretisch – zu kennen bzw. viel-
mehr – praktisch – zu erfahren, lässt auch Begleitung erst erfolgreich 
im Sinne des Begleiteten sein. Insofern will das vorliegende Buch 
nicht nur zur mehrdimensionalen Perspektivenerweiterung in Kirche 
und Seelsorge – vor dem Spiegel des systemisch-lösungsorientierten 
Coachingverständnisses und seines Menschenbildes als mögliches 
kritisches Korrektiv – anregen, sondern auch eine praktische Unter-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


7

Einleitung

stützung der »Milieukompetenz« des – im Kontext (katholische) 
Kirche tätig werdenden – Coachs bieten. Ich muss dabei gestehen, 
dass kein Milieu bisher kommunikativ so herausfordernd war wie das 
kirchliche, speziell das katholische. Denn jeder Mensch hat – auch 
unabhängig von seiner Erziehung, Sozialisation und kulturellen 
Prägung  – einen Mindestanspruch an Klarheit, ohne den er kein 
Verstehen und keine Verständigung ausbilden kann. Diese scheint 
kirchliche (katholische) Kommunikation – aus den verschiedenen, 
hier zu skizzierenden Gründen – in der Praxis nicht selten »schul-
dig« zu bleiben. »Konfuse Gefühle« (O-Ton eines Begleiteten) 
sind dann oft die ersten Reaktionen der Betroffenen. Theoretische 
Hintergründe werden an diesen Stellen mit Erfahrungen aus realen 
Coachingprozessen belegt. Wo dies geschieht, ist durch Anonymi-
sierung und, wo nötig, auch Verfremdung der Schutz jedes Klienten 
(Coachee)3 gewahrt. Ich danke jeder einzelnen Person – nicht nur für 
diese Einwilligung, sondern vor allem dafür –, mich als Seelsorger und 
Coach Teil haben zu lassen an oft schmerzhaften Erfahrungen – aber 
oft auch beeindruckenden Wegen aus der Krise heraus, hin zu je 
eigenen Lösungswegen. 

Mit den erfahrungsgesättigten Worten keines Theologen, son-
dern eines Poeten widme ich diese Arbeit daher auch meinen ersten 
Klienten – besonders jenen, die sich beruflich im kirchlichen Kontext 
»wacker schlagen« müssen. Aufwändig kann eine Begleitung, sehr 
lang kann ein Weg sein, bis ein Mensch solche Sätze aus tiefster 
Überzeugung sprechen kann. Wird er aber dazu fähig, wächst er über 
sich hinaus – weil er erkennt, dass Kräfte in ihm sind, die ihm keine 
noch so schlaue List oder noch so raffinierte Falschheit nehmen kann. 
Er sieht sich vielmehr sensibilisiert, diese Ressourcen neu zu erfahren 
und als seine Wahrheit und Lebensquelle zu bewahren – auch wenn 

3	 Im Coaching wird der Begleiter als Coach und der Klient als Coachee be-
zeichnet. Da sich die vorliegende Arbeit auf beide Felder – Coaching und 
Seelsorge – bezieht, wird hier durchgängig der Begriff Klient verwendet.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


8

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

dies bedeuten kann, dafür unter Umständen das »ziehen« zu lassen, 
was nicht (mehr) seines ist:

Thomas Hanstein 
 – hinein in das 500. Jubiläumsjahr der Reformation geschrieben

»Ich danke allen, die meine Träume belächelt haben.  
Sie haben meine Phantasie beflügelt.

Ich danke allen, die mich in ihr Schema pressen wollten. 
Sie haben mich den Wert der Freiheit gelehrt.

Ich danke allen, die mich belogen haben. 
Sie haben mir die Kraft der Wahrheit gezeigt.

Ich danke allen, die nicht an mich geglaubt haben. 
Sie haben mir zugemutet, Berge zu versetzen.

Ich danke allen, die mich abgeschrieben haben. 
Sie haben meinen Mut geweckt.

Ich danke allen, die mich verlassen haben. 
Sie haben mir Raum gegeben für Neues.

Ich danke allen, die mich verraten und missbraucht haben. 
Sie haben mich wachsam werden lassen.

Ich danke allen, die mich verletzt haben. 
Sie haben mich gelehrt, im Schmerz zu wachsen.

Ich danke allen, die meinen Frieden gestört haben. 
Sie haben mich stark gemacht, dafür einzutreten.

Ich danke allen, die mich verwirrt haben. 
Sie haben mir meinen Standpunkt klar gemacht.

Vor allem danke ich all jenen, die mich lieben, so wie ich bin. 
Sie geben mir Kraft zum Leben!«

Paolo Coelho

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


9

1  Seelsorge
Kirche und Seelsorge gehören zusammen, sind aufeinander bezogen. 
So kann es nicht wundern, dass die eine – die praktisch erkennbare 
Seite – unter der anderen leidet. »Das ist vorbei! Die haben nur 
noch nicht gemerkt, dass es vorbei ist …«, so pointiert und zugleich 
nüchtern brachte eine Klientin ein Phänomen auf den Punkt: die 
anhaltende Krise der Kirche (O-Ton). Eine Krise, die nun schon 
einige Jahre währt und die viele Ursachen hat. Eine Krise, die seit 
ihrer Analyse, spätestens aber seit dem gesellschaftlich gestiegenen 
Druck nach Problemen wie sexuellem und – nicht weniger folgen-
schwer – Amts-Missbrauch, von Seiten der Kirche mit Aktionismus 
angegangen wird. Was vor wenigen Jahren noch ›Dialogprozess‹ 
genannt wurde, kurz darauf dann ›Erneuerungsprozess‹, nun aktuell 
›Kirche im Wandel‹ – oder nach Strategie der jeweiligen Diözese wie-
der leicht verändert – heißt, ist Ausdruck der Wahrnehmung dieser 
Glaubwürdigkeitskrise sowie auch der Erkenntnis, etwas dagegen 
»tun zu müssen«. Die vielfache Beobachtung jedoch – die sich im ge-
nannten Zitat widerspiegelt –, dass diese Bemühungen außerhalb des 
Systems und Milieus Kirche kaum mehr beachtet werden, vielleicht 
dort mittlerweile auch immer weniger Menschen interessieren, stellt 
nicht nur die immer wieder frisch aufgelegten Programme selbst in 
Frage, sondern auch ihre Sinnhaftigkeit: Hat sich die (katholische) 
Kirche im Großen und Ganzen nicht schon selbst von der Gesellschaft 
entkoppelt, als eigene Welt mit eigenen Regeln selbst »abgehängt«? 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


10

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

So redlich das Ziel dieser strategischen Bemühungen daher sein mag – 
den Kontakt zur Lebenswelt der Menschen wieder zu gewinnen –, 
so sehr scheinen diese Aktionen das eigentliche Problem nicht zu 
lösen, sondern zu katalysieren. Nicht nur an klassischen Orten der 
Seelsorge – wie dem sonntäglichen Gottesdienst oder der gesun-
kenen Nachfrage nach Beichten – schlägt sich diese Veränderung 
nieder, sondern auch in Bereichen, die vor wenigen Jahren noch 
selbstverständlicher angefragt und genutzt wurden. Ein Beispiel 
dafür bietet das seelsorgliche Gespräch4 – v. a. außerhalb klassischer 
Anlässe, wie zur Taufe, Trauung und Beerdigung – in Situationen, in 
denen Menschen aufgrund persönlicher Fragestellungen (noch) ei-
nen Seelsorger aufsuchen. Heutige seelsorgliche Angebote können 
diese Veränderungen nur mit einer hinreichenden Qualität und einem 
hohen Anspruch kompensieren. 

1.1  Herleitung und Menschenbild 
1.1.1  Begriff und Subjekt der Seelsorge
Auch wenn gesellschaftlich eventuell wenig beachtet, hat die hart-
näckige Frage nach dem »Subjekt der Seelsorge« in den letzten 
drei Jahrzehnten Veränderungen in der – katholischen – Theologie 
ausgelöst. Konrad Baumgartner konstatiert, unter Verweis auf eine 
Verordnung deutscher Bistümer aus dem Jahre 1984, ein exklusives, 
auf den geistlichen Stand fixiertes Verständnis vom Seelsorger-
Sein: »Der Titel ›Seelsorger‹ ist geschützt (…) Niemand von den 
im pastoralen Dienst stehenden Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern 
im Laienstand  (…) darf den Titel ›Seelsorger(in)‹ in Anspruch 
nehmen« (zitiert nach: Baumgartner, 1990, S.  12). Gleichzeitig 

4	 Zum verwendeten Begriff siehe im Folgenden. Bei der Berücksichtigung von 
Beispielen aus der Liturgie wird diese hier mit zum Bereich der Seelsorge 
gezählt.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


11

1  Seelsorge

stellt er bereits damals eine »diffuse« Verwendung des Terminus’ 
Seelsorge fest, wodurch das »Gesamt aller kirchlichen Tätigkeiten 
in Verkündigung, Sakramentenspendung, caritativer Arbeit« unter 
diesem Begriff subsumiert werde, zumal »im Gemeindeaufbau 
ebenso wie in der kirchlichen Verwaltung« (ebd.). Diese Spannung 
resümiert auch daraus, dass es sich bei der »Seelsorge« um einen 
der wesentlichsten Begriffe kirchlicher Praxis handelt, der sich nicht 
einfach – und nicht ohne Konsequenzen – synonym füllen lässt. Im 
Bereich der katholischen Seelsorge wird seit den 90er Jahren – bis 
heute – vermehrt von »Pastoral« gesprochen, wie es sich auch an 
Berufs- und Arbeitsfeldbeschreibungen erkennen lässt. Dass damit 
eine Sprachvereinfachung eingetreten ist, darf bezweifelt werden.5 
Als nicht wenig verwunderlich kann es dabei erscheinen, dass ein 
kirchengeschichtlich weit zurückliegendes Seelsorgekonzept sich 
über anderthalb Jahrtausende – bewusst gesetzt oder später indirekt 
gestützt – behauptet hat: Papst Gregor I. / »Große« latinisierte die 
griechische, auf Plato und Hippokrates zurückgehende Bezeichnung 
einer »Seel-Sorge« (epimeleia tes psyches), jedoch nicht als Sorge für 
die Seele(n) (animarum), sondern als Sorge des Hirtenamtes (cura pas-
toralis). Mit dieser Schwerpunktsetzung fand ein Paradigmenwechsel 
statt: Nicht mehr das »Objekt« der Seelsorge stand im Mittelpunkt, 
sondern die Vollmacht  – modern gesprochen: Kompetenz  – des 

5	 Beispiele dafür sind: der nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil einge-
führte »Laien«-Beruf (als Laien werden nach katholischem Kirchenrecht 
[can. 207 §  1 CIC] auch Theologen und kirchliche Hauptberufliche ver-
standen, die nicht zum Amt / Klerus gehören) des »Pastoralreferenten«, die 
heute übliche Rede von »pastoralen Mitarbeitern« oder die Umwidmung 
der »Schulseelsorge« in »Schulpastoral« (wobei die evangelische Landes-
kirche bei dieser Bezeichnung geblieben ist, während in der katholischen 
Diözese Rottenburg-Stuttgart Ende der 80er Jahre eine »Arbeitshilfe zur 
Schulseelsorge« (vgl. Bischöfliches Jugendamt, 1988) aufgelegt worden 
ist; seither definiert – ohne bedeutende inhaltliche Unterschiede – der 
eine Begriff die evangelische, der andere die katholische – vergleichbare – 
Arbeit). 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


12

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Hirtenamtes. Nach Jürgen Ziemer unterscheiden sich noch heute 
die katholische Pastoral und die evangelische Seelsorge in diesem 
Grundverständnis. Die katholische pastorale Praxis wird demnach 
als »cura animarum generalis« verstanden, jedoch wiederum nicht 
auf alle »Seelen« als Adressaten der Seelsorge, sondern bezogen auf 
das geistliche Amt (Bischof, Priester, Diakon). Da der protestantische 
Ansatz bereits in der Theologie diese Perspektive nicht eingenom-
men hat, habe sich in der evangelischen Seelsorgepraxis die »cura 
animarum specialis«, die Sorge um den Einzelnen, von Anfang an 
organisch entfaltet (vgl. Ziemer, 2004, S. 1111 – 1114).

Ausgehend von der Seelsorgebewegung in den 1960er Jahren 
in den Niederlanden wurden neue Seelsorgekonzepte entwickelt, 
wie die »therapeutische« oder die »edukative« Seelsorge. Auf 
wissenschaftlicher Ebene führte dies zur Herausbildung der Pasto-
ralpsychologie als neuer und eigener Fachdisziplin. Diese »rezipiert 
psychologische, psychoanalytische und andere psychotherapeuti-
sche Konzepte« (Lohse, 42013, S. 141, vgl. weiterführend ebd. zzgl. 
Literaturangaben). Diese Anstöße führten auch auf katholischem 
Gebiet zur Diskussion um die Standortbestimmung und den Auftrag 
von Seelsorge / Pastoral. Seelsorge ergibt sich hieraus als pastoral-
praktischer Auftrag der Kirche zum einen biblisch, zum anderen 
kirchlich-institutionell. Damit ist seelsorgliche Praxis dem so ge-
nannten biblischen Menschenbild verpflichtet, wie sie zum anderen 
eingebettet ist in den Kontext der Kirche und ihrer institutionellen 
Verfasstheit. Darüber hinaus wurde Seelsorge in den so genannten 
Sendungsauftrag der Kirche eingebunden und wird somit (neuartig) 
als getragen vom kollektiven Glauben der – in diesem Verständnis 
nicht originär strukturell verfassten – ganzen Kirche verstanden. Die 
dahinterstehende Theologie scheint für Nichttheologen und nicht 
kirchlich Sozialisierte der am wenigsten nachvollziehbarste Aspekt 
zu sein, spiegelt jedoch das Grundverständnis der – hier katholi-
schen – Kirche wider, die sich als Glaubensgemeinschaft versteht. 
So ist Seelsorge auch keine Aufgabe eines Einzelnen, sondern wird 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


13

1  Seelsorge

als Auftrag der gesamten Kirche betrachtet. Gemeindetheologisch 
ist die Seelsorge damit heute nicht nur ein Dienst ausgebildeter und 
hauptamtlich – bei im Amt der Kirche stehenden Personen wie Pfarrer 
und Diakon6 – oder hauptberuflich – der so genannten »Laien«7 im 
Kirchendienst, wie Pastoral- und Gemeindereferent – eingesetzter 
Seelsorger, sondern die Gemeinde »als ganze« wurde als »Träger 
der Seelsorge« festgeschrieben (vgl. z. B. Rottenburg-Stuttgart, 
2002, §1, Abs. 5). Diese veränderte Sichtweise – innerhalb weniger 
Jahrzehnte erfolgt – rückte das Seelsorger-Bild zwar in die Nähe der 
protestantischen Theologie, die Spannung zur Amtstheologie jedoch 
konnte dadurch nicht aufgelöst werden. 

Um diesem weiteren und breiteren Blick Rechnung zu tragen, 
wird vorliegend auch nicht von »seelsorgerlicher« Arbeit sondern von 
der seelsorglichen Begleitung gesprochen.8 Erstere schränkt – sprach-
lich genau genommen – Seelsorge (erneut) auf den Seelsorger ein, 
wobei die hier verwendete Formulierung, mehr als das »Subjekt«, das 
Geschehen der Seelsorge in den Fokus rücken will. Dieses schließlich 
wird vorrangig im seelsorglichen Gespräch als Kernaufgabe – und 
Basisqualifikation – gesehen.

1.1.2  Das »Abbild Gottes« vor dem »Drama der Sünde« 
Das Menschenbild der (katholischen) Kirche basiert darauf, »dass 
die menschliche Person ein Geschöpf Gottes« ist, und zwar »nach 
dem Bild Gottes geschaffen«. Im Kompendium der Soziallehre heißt 
es dazu: »Gott stellt das menschliche Geschöpf in die Mitte und auf 

6	 »Durch den Empfang der Diakonenweihe wird jemand Kleriker.« (can. 266 
§ 1 CIC)

7	 Vgl. can. 207 § 1 CIC.
8	 Aus demselben Grund wird hier nicht in »Pastoral« (katholisch) und »Seel-

sorge« (evangelisch) unterschieden, sondern grundsätzlich von Seelsorge 
ausgegangen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


14

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

den Gipfel alles Geschaffenen (…) Denn unter allen Geschöpfen der 
sichtbaren Welt ist allein der Mensch ›gottfähig‹« (Päpstlicher Rat, 
2004, S.97.98). Aus dieser »Gottebenbildlichkeit« leitet sich, vorge-
lagert vor aller (grund-)gesetzlichen Garantie der Unverletzbarkeit 
der menschlichen Person und ihrer Integrität, die »unvergleichliche 
und unveräußerliche« Würde des Menschen ab. Denn: »Die Kirche 
erblickt im Menschen – in jedem Menschen (sic!) – das lebendige 
Abbild Gottes selbst« (ebd., S. 96). Diese Vorstellung vom Menschen 
als »Abbild Gottes« (imagio dei) wird schöpfungstheologisch mit 
Rekurs auf das Buch Genesis (1. Buch Mose) begründet. So hat der 
Mensch, »weil er nach dem Bilde Gottes geschaffen ist (…) die Würde, 
Person zu sein; er ist (so) nicht bloß etwas, sondern jemand. Er ist 
imstande, sich zu erkennen, über sich Herr zu sein, sich in Freiheit 
hinzugeben und in Gemeinschaft mit anderen Personen zu treten, 
und er ist aus Gnade zu einem Bund mit seinem Schöpfer berufen, 
um diesem eine Antwort des Glaubens und der Liebe zu geben, die 
niemand anderer an seiner Stelle geben kann« (Vatikan, 1997, S. 357). 
Daraus leiten sich sowohl die Prinzipien der katholischen Soziallehre 
ab: Personalität, Gemeinwohl, Solidarität und – hier zumindest noch 
implizit – Subsidiarität (vgl. Herr, 1987; Heimbach-Steins, 2005; Wil-
helms, 2010), wie sich auch die grundsätzliche Rückverwiesenheit des 
»Abbildes Mensch« auf seinen Ursprung in Gott andeutet. 

Der Jesuit und Konzilsberater Karl Rahner prägte den Begriff des 
»übernatürlichen Existenzials«, durch das der Mensch – qua seines 
Menschseins  – positiv dem Glauben und der Gottesbegegnung 
hingeordnet sei, indem ihm ein »natürliches Verlangen nach der 
Gottesschau« eigen ist. Diese anthropologische Offenheit für den 
»Ausgriff« des geschaffenen Wesens Mensch auf Transzendenz, 
die offenbarungstheologisch erst in Jesus Christus letzte Gestalt 
gewinnt, führte Rahner bereits vor einem halben Jahrhundert, mitten 
im laufenden Zweiten Vatikanischen Konzil, dazu, vom »anonymen 
Christen« zu sprechen: »Wenn es wahr ist, dass der Mensch, auf den 
das missionarische Bemühen der Kirche trifft, schon im voraus dazu 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


15

1  Seelsorge

ein Mensch ist oder sein kann, der sich auf sein Heil zu bewegt, und 
es unter Umständen findet, auch ohne dass er von der Verkündigung 
der Kirche erreicht wird (sic!), wenn es gleichzeitig wahr ist, dass 
dieses Heil, das ihn erreicht, das Heil Christi ist, weil es ein anderes 
Heil nicht gibt, dann muss man nicht nur ein anonymer ›Theist‹, 
sondern auch ein anonymer Christ sein können« (Rahner, 1965, 
S. 546.547). Rahner geht in dieser philosophisch-anthropologischen 
Charakterisierung jedes Menschen  – gleich welchen (oder auch 
ohne jedes) Bekenntnis(ses) – so weit, dass »jede Leugnung dieser 
Hinordnung auf das unüberholbar Absolute« diese in ihrer Existenz 
»implizit noch einmal behaupten« (ebd.) würde. Demzufolge kann 
es für Rahner und die Theologie keinen »A-theisten« geben, sondern 
ist der Mensch von sich aus – und aufgrund dieser »Hinordnung auf 
das Absolute« – wesenhaft ein homo religiosus.

So sehr die »Abbild-Gottes«-Vorstellung vom Menschen diesen 
auf den »Sockel« stellt, ihn gottgleich »adelt«, so tief und nachhaltig 
greift die Einschränkung, die auf diesem schöpfungstheologischen 
Anfang sündentheologisch mitschwingt: »Die wunderbare Darstel-
lung von der Erschaffung des Menschen durch Gott ist untrennbar 
mit dem dramatischen Bild der Ursünde verbunden«, heißt es nur 
einige Seiten weiter in der Erklärung des Päpstlichen Rates zur 
katholischen Soziallehre, mit Verweis auf die Deutung des »Sünden-
falls« durch den Apostel Paulus im Römerbrief9 (vgl. Päpstlicher Rat, 
2004, S. 101). Darauf wird weiter ausgeführt: »Die persönlichen und 
sozialen Verletzungen, die den Wert und die Würde der menschli-
chen Person in vielfältiger Weise beeinträchtigen, wurzeln in einer 
Verwundung im Innersten des Menschen« (ebd., S. 102). Diese grund-
legende Zerrissenheit führe zu Verletzungen gegenüber sich selbst, 
gegenüber Mitmenschen, gegenüber Gott wie der Gemeinschaft der 
Menschen. Insofern besitze Sünde eine persönliche wie eine sozial-

9	 Röm 5,12. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


16

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

gesellschaftliche Komponente. Sie sei demnach am wirkungsvollsten 
in ihrer strukturellen Verstricktheit (vgl. ebd., S. 101 – 104). Die Befrei-
ungstheologie spricht an dieser Stelle von »struktureller Sünde«.10 

Die Neigung zum Unguten hat biblisch ebenfalls Paulus – der das 
Christentum und seine anthropologisch-philosophischen Grundlagen 
vor der bestehenden antiken philosophischen Folie entscheidend 
geprägt hat – ins Wort gebracht. Sehr anschaulich wird dies im Satz: 
»Nicht das, was ich will, tue ich, sondern das, was ich nicht will (wört-
lich: hasse), das führe ich aus.« (Röm 7,15) Die menschliche (Willens-)
Freiheit im Verhältnis zu dieser von Paulus beschriebenen Neigung 
beschäftigte fortan die theologische Debatte, von der Antike bis 
zur Scholastik, von der Moderne bis zur Gegenwart. Augustinus von 
Hippo (354 – 430) und Thomas von Aquin (1225 – 1274) waren zeitle-
bens von dieser Frage angetrieben, und gaben diesem Zustand den 
Namen Konkupiszenz: ein tief im Inneren liegender Hang zum Bösen, 
in kirchlicher Sprache zur Sünde (vgl. Langemeyer, 1994, S. 141). Die 
Rechtfertigungslehre Martin Luthers setzte dieser Betonung der 
virulenten »Neigung zur Sünde« des Menschen die – von der ka-
tholischen Theologie nicht explizit aufgegriffene – Formel »gerecht 
und Sünder zugleich« (simul iustus et peccator) entgegen. Diese – on-
tologische – Aussage über den (Christen-)Menschen wird bis heute 
im interkonfessionellen Gespräch zwar kontrovers diskutiert, sie 
verdunkelte aber den Blick auf den Menschen und seine Möglichkei-

10	 Vgl. Sobrino, 1998, sowie, aktuell aufgegriffen, Segler, 2015: Hier wird auf 
den Zusammenhang von »struktureller Sünde« und dem notwendigen 
(selbst-)kritischen Blick auf Ermöglichungsbedingungen  – strukturelle 
Umstände, die Schuld (auch unbewusst oder indirekt) befördern – hinge-
wiesen. Diesen Zusammenhang hat im Jahr 2015 der Osnabrücker Bischof 
Franz-Josef Bode, als erster hoher kirchlicher Vertreter, bezüglich der 
Frage einer strukturellen Begünstigung der Missbrauchs»fälle« innerhalb 
der (katholischen) Kirche aufgeworfen. Bis dahin galt es zum »guten« Ton, 
die Schuld als individuelle Verfehlung auszulegen und die Verantwortung 
bei den »Tätern« zu sehen. (Vgl. Hanstein, 2017[a])

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


17

1  Seelsorge

ten, durch diese Fokussierung auf die ihm – per se als Mensch – un-
terstellten Anfälligkeiten. Insofern hängt diese Fragestellung zentral 
mit der Ausgestaltung des christlichen Menschenbildes zusammen. 
Ebenso, wie diese Formel vor einem halben Jahrtausend – bis in die 
Gegenwart – provozierte, so fordert Rahner, ebenfalls bis heute, mit 
seiner Feststellung heraus: »Müssen wir nicht erschreckt fragen, ob 
wir nicht in einem viel tieferen und radikaleren Sinne Sünder sind, 
d. h. Menschen, die in der Tiefe ihres Herzens nichts mit Gott zu 
tun haben wollen, obschon sie nach außen hin in einem bürgerlich 
dünnen Sinne noch fromme und anständige Menschen mit reiner 
Krawatte sein wollen?« (Rahner, 1965, S. 272) Damit will er andeuten, 
dass jene Kraft – oder theologisch: Gnade –, die die Reformatoren 
mit der Rechtfertigung des Menschen – durch Christus – so sehr 
hochhalten wollten, nichts Statisches ist, dessen man sich im Letzten 
sicher sein darf. Vielmehr sei »die Gerechtigkeit (…) immer durch 
Fleisch, Welt und Teufel angefochten und bedroht« (ebd., S. 273). 
Unter dieser Prämisse brachte Rahner die protestantische Formel 
auch in die katholische Theologie – und Gnadenlehre – ein. 

Auch wenn damit in der katholischen Lehre – theoretisch – der 
Schwerpunkt verschoben worden ist, blieb die Frage nach dem Bösen 
und dem Verhältnis zum Menschen zu diesem grundlegend. Denn die, 
durch die (Sprache der) Religion zugesprochene Zusage kann leicht 
mit dem Erleben enttäuschter, resignierter und leidender Menschen 
in eine nur schwer auflösbare Widersprüchlichkeit geraten, was 
Klaus Kießling als »Spannung von eschatologischer Heilszusage und 
heute erfahrenem Leid« (Kießling, 2002, S. 145) bezeichnet. Dadurch 
verblasste innerhalb der katholischen Theologie und – mehr noch – 
pastoralen / seelsorglichen Praxis der (aus Gnade) »gerechtfertigte« 
vor dem übermächtigen »sündhaften« Menschen.

Auch in philosophischen Ansätzen der Moderne und der Aufklä-
rung wurde diese Frage nach dem Bösen vielfach diskutiert – und fin-
det sich schließlich im Menschenbild der Aufklärer wieder. Während 
der englische Philosoph Thomas Hobbes (1588 – 1679) – im Spiegel 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


18

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

der gesellschaftspolitischen Verhältnisse seiner Zeit – davon ausging, 
dass »der Mensch dem Menschen ein Wolf« sei, betonte der franzö-
sische Philosoph Jean-Jacques Rousseau (1712 – 1778) die im Grunde 
gute – buchstäblich natürliche – Anlage des Menschen. Entsprechend 
verschieden sahen auch die staatstheoretischen Forderungen aus: 
Der eine sah eine starke Hand – im Bild Hobbes bleibend, einen 
»Oberwolf«, den Monarchen – als Notwendigkeit klarer Führung 
an, um den menschlichen Charakter zu kompensieren. Der andere 
entwarf die Idee des »Gesellschaftsvertrages« für den idealen Staat. 
Der Vordenker der französischen Aufklärung nahm damit die Staats-
theorien seit Aristoteles wieder auf, die im Menschen ein mit Vernunft 
und Einsicht begabtes Wesen sahen. Rousseau verstärkt bisherige 
philosophische Ansätze um den Gemeinschaftscharakter, indem er 
davon überzeugt ist, dass der so disponierte Mensch von sich aus 
bereit ist, seine eigenen Interessen denen des Gemeinwohls unter-
zuordnen (vgl. Kliemann, 2001, S. 157 – 172). Sowohl der Verlauf der 
Französischen Revolution wie mehrere, dem 18. Jahrhundert folgende 
Staatsentwürfe – allen voran jene auf Grundlage einer marxistisch-
leninistischen Ideologie – dürften Rousseaus Optimismus an dieser 
entscheidenden Stelle mit geschichtlicher Faktizität durchtränkt 
haben. Anthropologisch gilt daher aus katholischer Sicht: »Er (der 
Mensch) ist von vornherein nicht einfach ›gesund‹. Die Störung, die 
Krankheit kommt nicht von außen, sondern auch von innen. Sie ist 
dem Menschen endogen« (Guardini, 1993, S. 973). 

Beide philosophischen Ansätze boten eine gründliche Herausfor-
derung für das christliche Menschenbild, und sie sind es noch heute. 
Denn auch die biblischen Zeugnisse wie Aussagen der so genannten 
Kirchenväter – Theologen und Bischöfe, die zu zentralen Glaubens-
aussagen der frühen Kirche beitrugen – lassen beide Extreme zu: 
sowohl den Menschen als im Letzten »verderbt« zu sehen, wie auch, 
ihn gottgleich zu begreifen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


19

1  Seelsorge

1.1.3  Machbarkeitsanthropologie versus Vulnerabilität
Dass das biblisch-christliche Menschenbild als Korrektiv zu vorherr-
schenden, tradierten wie (post-)modernen Vorstellungen vom Men-
schen nach wie vor seine Berechtigung haben kann, machen aktuelle 
Diskussionen in der Medizinethik deutlich; zumal die analysierten 
Menschenbilder seit einigen Jahren nicht nur »von außen« – zumeist 
von theologischen Ethikern – kritisch angefragt werden, sondern auch 
aus ihrem inneren Kern. Der Arzt und Medizinethiker Giovanni Maio 
führt dies für den Bereich der »Ethik in der Medizin«11 grundlegend 
aus. Er unterscheidet als »beherrschende Menschenbilder in der 
modernen Medizin« (Maio, 2012, S. 376): die »Mensch-Maschine«, 
den Menschen als »souveränen Kunden«, »atomistisches Einzel-
wesen«, sowie schlichtweg »als das Machbare« (vgl. und zitiert 
ebd., S. 376 – 383). So seien »die Erfolge der modernen Medizin (…) 
dem Bild des Menschen als Mechanismus, als Körpermaschine« zu 
verdanken, da »generalisierbare Aussagen über körperliche Abläufe 
des Menschen« (ebd., S. 376) so erst möglich wurden. Der »Mensch 
als das Machbare« wird von Maio in Zusammenhang mit den medi-
zintechnischen Erfolgen in der Klonierungs- wie Pränataldiagnostik 
gestellt, »weil die dahinterstehende Medizin implizit davon ausgeht, 
dass der Mensch nicht in die Welt ›geworfen‹ ist, sondern ein mach-
bares Produkt« (ebd., S. 381).

Dieser »methodische Reduktionismus« (Pöltner, 1997, S.  122) 
hat nach Maio zur Folge, »dass all das, was den Menschen (sonst 
noch) als Menschen ausmacht, innerhalb naturwissenschaftlicher 
Forschung ausgeblendet wurde« (Maio, 2012, S. 376). Aus diesen 
medizinethischen Beobachtungen leitet Maio grundlegende Folgen 
ab, die sich nicht nur auf den medizinischen Bereich, sondern eben 
auf den Menschen in seiner Ganzheit beziehen: »Die Verbreitung der 
dargelegten Leitbilder des souveränen, autonomen, mechanistisch-

11	 So der Untertitel seines im Folgenden zitierten Buches.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


20

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

leistungsfähigen und zuletzt auch machbaren Menschen hat zur 
Folge, dass Krankwerden, Schwachwerden, Gebrechlichwerden, und 
Hilfsbedürftigwerden nicht als Manifestationen des Menschseins ge-
sehen werden, sondern (…) als bedauernswürdige Defiziterscheinun-
gen und befremdliche Schwundstellen des ›normalen‹, des gesunden 
Menschen« (ebd., S. 384). Damit entlarvt der Medizinethiker die vor-
gestellten Menschenbilder als »Machbarkeitsanthropologie« (ebd., 
S. 383) und fordert einen Blickwechsel in der Medizin: hin auf den 
Menschen als »vulnerablen und angewiesenen« (ebd.). Im Blick auf 
den kranken, eventuell unheilbaren Menschen als – entsprechend des 
Machbarkeitsansatzes und -anspruchs – nur noch »Störfall« (ebd., 
S. 384) lässt sich an Guardinis anthropologische Aussage – oben – an-
knüpfen. Damit kann das soeben sündentheologisch Dargelegte – frei 
von Schuld oder auch Sünde – ganz praktisch auf den Menschen 
und seine Endlichkeit übertragen werden, der – als und weil »Abbild 
Gottes« – auch in der äußersten Gebrechlichkeit und siechenden 
Krankheit seine – theologisch: von Gott gegebene – Würde nicht im 
Ansatz verliert. Neben dieser theologischen Garantie ist und bleibt 
allerdings entscheidend, von welchen inneren Haltungen Begleiter 
bestimmt sind, die kranke und der Hilfe bedürftige Menschen ver-
sorgen – sowohl medizinisch, sozialpsychologisch wie seelsorglich.

1.2  Prinzipien der seelsorglichen Gesprächsführung
Wie jede andere Gesprächsführung kann auch die seelsorgliche 
erlernt werden. Um mit spontanen, emotionalen und komplexen, oft 
genug verworrenen Situationen so umgehen zu können, dass »etwas 
aufbricht«, sich »etwas löst«, das »Durcheinander der Gefühle« 
durchschaubarer wird, legen Theologen – und in der Praxis auch 
kirchliche Fortbildner – den personenzentrierten Ansatz nach Carl 
Rogers für die Seelsorge nahe. Begründet findet sich dies wieder-
kehrend mit einer starken Nähe zum biblischen Verständnis vom 
Menschen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


21

1  Seelsorge

1.2.1  Der personenzentrierte Ansatz  
in der seelsorglichen Gesprächsführung
Der amerikanische Psychologe und Psychotherapeut Carl Rogers 
(1902 – 1987) betonte in seinem humanistisch-psychologischen 
Ansatz die Grundhaltungen »Wahrhaftigkeit«, »wertschätzende 
Anteilnahme« und »einfühlendes Verstehen«. Diese lassen sich – 
schon allein deshalb wird dieser Ansatz in der Literatur wie in der 
Ausbildung für die Seelsorge nahegelegt – an vielen Beispielen zwi-
schenmenschlicher Beziehungen der biblischen Überlieferung wie 
am Umgangsstil Jesu ausmachen. Ausgangspunkt des diesem Ansatz 
zugrunde liegenden humanistischen Menschenbildes und der darauf 
von Rogers – in den 40er Jahren des 20. Jahrhunderts – entwickelten 
klientenzentrierten Psychotherapie ist die so genannte »Aktuali-
sierungstendenz«. Dahinter steht die Überzeugung, dass – in aller 
Regel – der Mensch von seinem Wesen her an Selbstverantwortlich-
keit und Selbstbestimmung, Reife und Selbstgestaltung des Lebens 
weiterwachsen möchte: Er »hat die Tendenz, seine Möglichkeiten 
zu werden« (Rogers, 1973, S. 340; zitiert nach Schmid, 1990, S. 77). 
Für die Umsetzung dieser Tendenz sind jedoch Mindestbedingungen 
notwendig, bei deren Fehlen sich Beeinträchtigungen und Störungen 
einstellen (können). Wesentlich ist hier, dass Rogers ein destruktives 
Verhalten auf Defizite innerhalb dieser Umgebungsfaktoren zurück-
führt, die den Menschen bei der zielgerichteten Umsetzung seiner 
Aktualisierungstendenz hindern, nicht auf »Defizite« im oder beim 
Menschen selbst. An diesem Punkt nun will der personenzentrierte 
Ansatz greifen und den unterbrochenen kreativen Prozess der Selbst-
gestaltung durch positive Erfahrungen wieder anregen. Peter Schmid 
vergleicht die Seelsorgerin bzw. den Seelsorger in diesem Prozess mit 
einem Gärtner, »der die optimalen Bedingungen für das Wachstum 
(...) herzustellen sucht, das Wachstum (...) aber selbst nicht ›machen‹ 
kann« (Schmid, 1990, S. 77). Wie dieser ist auch die seelsorglich 
begleitende Person in der Regel nicht passiv, sondern sie bringt sich 
in diesen Beziehungsprozess auf der Basis der genannten Grund-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


22

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

haltungen aktiv ein, mit dem Resultat, dass die oder der Begleitete 
»in der Zuwendung zum aktuellen gegenwärtigen Erleben (…) sich 
auf neue Gefühlswahrnehmungen und Erfahrungen einlassen« kann. 
Damit wird die »korrektive Erfahrung« der Begegnung zur Hilfe: »Die 
Person bringt sich selbst ins Spiel, nicht Mittel oder Methoden« (ebd., 
S. 78). Wenngleich auch Rogers diesen »korrektiven« Ansatz – in 
Form der von ihm benannten »personalen Begegnung« – bereits mit-
berücksichtigt hat, war für ihn – wesentlicher als ein Korrektiv – die 
Unterstützung der eigenen Selbsterfahrung grundlegend: Nicht das 
Problem steht im Zentrum, sondern das Erleben des Klienten. Er geht 
davon aus, dass der Mensch grundsätzlich von einem Bedürfnis nach 
Beachtung geprägt ist. Als ganzheitliches Wesen, das wechselseitig 
auf den Ebenen der Emotion, Kognition und Motivation agiert, ist der 
Mensch mit einer inneren »Bewertungstendenz« ausgestattet. Das 
rationale und willentliche Bestreben nach Beachtung kann jedoch, 
entgegen der »gefühlten« – ggf. verdeckten und aktuell daher nicht 
bewusst wahrnehmbaren – inneren Bewertung, in Handlungen über-
führt werden. Die Folge davon nennt Rogers »Inkongruenz«, die sich 
ganzheitlich niederschlagen, sich wortwörtlich »organisieren« kann: 
Körper, Geist und Seele reagieren auf diese Unstimmigkeit zwischen 
Selbst(konzept) und den aktuell erlebten, aber als nicht stimmig 
bewerteten Erfahrungen. Dabei gerät auch die organische »Sym-
bolisierung« – die Übereinstimmung einer bewussten Erfahrung mit 
einer dazugehörigen adäquaten Empfindung – in Ungleichgewicht 
(vgl. Rogers, 1973; Müller, 2015). 

Die genannten Grundhaltungen in Rogers’ Ansatz wollen – auf der 
Seite des Begleiters – für die Möglichkeit neuartigen, authentischen 
Selbsterlebens mit dem Ziel der »Kongruenz« beim Begleiteten die 
Grundlage bieten. Statt des Begriffs der Wahrhaftigkeit findet sich in 
der Literatur heute oft der Begriff der »Echtheit«, an der Stelle des 
einfühlenden Verstehens der der »Empathie«. Diese Grundhaltungen 
können jeweils eine Auswirkung beim Gegenüber zeitigen: Besitzt 
der Begleitende in dem Moment des Gespräches einen hinreichen-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


23

1  Seelsorge

den Zugang zum eigenen inneren Erleben, kann dies eine Offenheit 
evozieren, die dem Gespräch Tiefe verleiht. Seine oder ihre Echtheit 
spiegelt sich in der des Gegenübers – wobei auch hier wieder bedeut-
sam scheint, was die Neuropsychologie in den letzten Jahren über die 
Funktion der »Spiegelneuronen« erforscht hat. Die Grundhaltung der 
wertschätzenden Anteilnahme zeigt sich in dem Glauben an die inne-
ren Kräfte des Gegenübers sowie an dessen Wachstumsmöglichkeit, 
wenngleich beides aktuell (noch) nicht spürbar sein muss. Der Aspekt 
der Empathie setzt sich aus dem »einfühlenden Verstehen« (Ratio) 
und dem »verstehenden Einfühlen« (Gefühl) zusammen, wobei im 
Zusammenspiel beider Größen das innere Anliegen des betreffenden 
Menschen – um das er oft selbst nicht weiß – Stück für Stück ans 
Tageslicht gebracht werden will. Rogers beschrieb diesen Prozess 
als Vortasten in die eigene Wahrnehmungswelt des Anderen. Hieran 
wird der sensible Vorgang, aus dem ein unterstützendes Gespräch auf 
dieser Basis besteht, deutlich: Da ist einerseits ein äußerer Rahmen, 
ein geführtes Gespräch, und andererseits laufen – anfänglich von bei-
den Beteiligten unbemerkt – innere Prozesse ab, die Neues zulassen 
können, Altes, Verdrängtes (anfänglich wieder) erspüren lassen, das 
Erleben – besonders das Selbsterleben – auf eine veränderte Weise 
befördern. »Selbstexploration« bezeichnet Rogers dieses Phänomen. 
Diese Selbsterfahrung kann schmerzhaft sein – und umso wichtiger 
ist es daher, dass der Begleitende um seine Grenze weiß bzw. sie im 
Gespräch spürt –, ist jedoch die Grundbedingung für die weitere 
Stimulierung der brachliegenden Aktualisierungstendenz. 

Da das biblisch-christliche Bild vom Menschen sowie das Grund-
verständnis der Kirche – auch im Fall einer Einzelbegleitung – für die 
seelsorgliche Praxis grundlegend sind, wird der personenzentrierte 
Ansatz theologisch in Korrelation zum vorgängigen Menschenbild 
verstanden. Die Grundhaltung des einfühlsamen Verstehens kor-
reliere so gedeutet mit der Inkarnation, Wertschätzung mit dem 
theologischen Begriff der Liebe, wie Echtheit mit dem ebenso 
biblisch-theologischen Begriff der Wahrheit. Damit wird – im Blick 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


24

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

auf den Aspekt der Inkarnation – kirchlich-theologisch beansprucht, 
dass beratende Seelsorge »ein potenzieller Ort zur Erfahrung der 
Wirklichkeit Gottes« ist, wobei »diesem Beziehungsangebot Gottes 
(…) der Mensch in der Übernahme der Verantwortung für seine 
persönliche Lebens- und Glaubensgeschichte« antworte (vgl. und 
zitiert: Institut für Fort- und Weiterbildung, 2010, Handout: Ein Begriff 
von Seelsorge). Damit ist das seelsorgliche Gespräch theologisch 
betrachtet kein reines Zwiegespräch, sondern unterliegt – kommu-
nikationstheoretisch – einem »Dreiecksvertrag«. Mit Blick auf den 
theologischen Aspekt der Liebe bedeutet dies eine grundlegende 
Akzeptanz des Gegenübers als »Bild Gottes« – allerdings in aller Ge-
brochenheit entsprechend des christlichen Menschenbildes. Ebenso 
verändert sich der Ansatz durch die Weitung um den Wahrheitsbegriff, 
wenn – im Gegensatz zu allen wahrnehmbaren, subjektiven Wirk-
lichkeiten – als letzte, objektive Wahrheit Gott selbst gilt. Dass dies 
eine besondere Herausforderung für eine Organisation bedeutet, 
die sich als »Botschafter an Christi statt« (2 Kor 5,10) versteht, ist 
evident. Inwiefern die aufgezeigte »Korrelation« der Grundhaltungen 
schlüssig ist, kann hier nur am Rande kritisch angefragt werden. Für 
Rogers, der dem radikalen Konstruktivismus zugetan war, hätte der 
»Brückenschlag« vom Begriff der »Wahrhaftigkeit« zum theologi-
schen »Wahrheits«-Begriff nur als Widerspruch in sich erscheinen 
können. Und eine »wertschätzende« Begleitung hat dieser v. a. auch 
daran gemessen, ob der Klient selbst(verständlich) nach einer Lösung 
suchen darf, oder ob ihm womöglich Mustervorschläge unterbreitet 
werden. 

1.2.2  Das Konzept Kurzgespräch in der Seelsorge
Für die Seelsorge und das seelsorgliche Gespräch hat sich in der 
kirchlichen, spätestens um das Jahr 2000 auch in der katholischen 
Praxis die Methode des Kurzgespräches etabliert, die mit dem Namen 
Timm Lohse verbunden ist. Der evangelische Pfarrer hat damit – aus-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


25

1  Seelsorge

gehend von seinen Ausbildungskursen »Seelsorge in 20 Minuten« 
und »im Umfeld des systemischen Ansatzes« – einen strukturierten 
Beitrag zur so genannten Alltagsseelsorge in die Diskussion einge-
bracht (vgl. Lohse, 42013, zitiert ebd., S.  10). Diese Methodik geht 
von einer nach Rat suchenden Person und einem Berater  – in der 
Rolle des Seelsorgers – aus. Das seelsorgliche Beratungsgespräch 
wird hierbei in der Regel als »einmaliges Geschehen (…) innerhalb 
eines alltäglichen Kontextes« verstanden (ebd., S. 185). Da man für 
gewöhnlich als Berater »vom Hundertsten ins Tausendste« käme, 
da »ein Vorschlag (…) dem anderen« folge und dann »doch wieder 
als untauglich verworfen« (ebd., S. 13) werde, liegt das Grundmuster 
des Kurzgespräches in »möglichst wenig Interaktionen« (ebd., S. 17). 
Dazu werden in der Gesprächsführung »standardisierte mund- und 
handwerkliche Instrumente«  – bei Lohse in dieser Reihenfolge 
angeführt – eingesetzt: »Hoffnung wahrnehmen«, »andocken«, »auf-
schlüsseln«, »sich ausdrücken«, »sich erkundigen«, »beschleunigen«, 
»verstören«, »erzählen«, »Ziele formen«, »Kraftquellen erschließen« 
und »Lösungen erwirken« (vgl. ebd., S. 54 – 121; zitiert ebd., S. 54). Das 
Konzept »Kurzgespräch in der Seelsorge« geht dabei von einem 
grundsätzlich »asymmetrischen Beziehungsmuster« aus. Dieses 
Grundmuster bedeutet, dass sich der Rat Suchende als »orientie-
rungslos« sieht, den Rat Gebenden als »wegweisend«. Auch, wenn 
der Einzelne dies nicht teilen mag, gilt in diesem Konzept: »In jedem 
Fall fühlt sich die ratsuchende Person down und schiebt der beraten-
den Person die up-Position zu« (ebd., S. 31). Methodisch könne die-
sem Charakteristikum mit einer »Umkehrung« begegnet werden, mit 
der Botschaft an den Rat Suchenden: »nicht ich, sondern du kannst 
alles machen (…), weist den Weg« (ebd.). Hierzu diene beispielhaft 
das Instrument des »Verstörens«, indem der Beratende in gewohnte 
Denkmuster eingreift. Auch ist es in diesem Konzept möglich, dass 
der Berater den Rat Suchenden warnt, beispielhaft »vor den Folgen 
von Veränderungen im Verhalten«. Dem Seelsorger ist es ferner er-
laubt, dass er »auf die Gefahren hinweist, die sich ergeben, wenn ein 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


26

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

bisheriger Wert nicht mehr gelten soll« (ebd., S. 40). Das Ziel dieses 
Vorgehens bestehe im Ausstieg aus dem »Konfliktkarussell«. Diese 
Metapher will verdeutlichen, dass sich der Rat Suchende buchstäblich 
im Kreis dreht, denn der »Anlass für jedes Kurzgespräch ist eine 
ausweglose Situation«, wobei das Thema nicht neu ist und »bisweilen 
in die Anfänge der Beziehung zwischen den Betroffenen zurück« 
(ebd., S. 37) reiche. Der notwendige Ausstieg aus diesem endlosen 
Kreisen wird nicht durch eine Analyse von Einzelheiten des Konfliktes 
versucht, sondern durch die Anwendung des Prinzips »Sesam, öffne 
dich«: In einem »Kernsatz« stecke der »Schlüssel zur Lösung«, 
der »von der ratsuchenden Person der beratenden in den ersten 
Sätzen angeboten« (ebd., S. 48) werde. Lohse verdeutlicht dieses 
Vorgehen an Beispielen. In dem ersten Satz einer Krankenschwester: 
»Ich möchte nur kurz Ihre Meinung …«, stecke das Mandat für den 
Seelsorger: »Hilfe bei der Meinungsbildung«. Ein Kernsatz innerhalb 
der Cityseelsorge: »offen reden können …«, fordere vom beratenden 
Seelsorger die Achtsamkeit, »dass verdeckte Karten offengelegt 
werden«. Ein Gemeindemitglied, das dem Pfarrer an der Kirchen-
tür ein: »kurz mal sprechen …« zurufe, werfe diesem zugleich das 
Signalwort »kurz« zu. Durch die »wortwörtliche Aufnahme« dieser 
»Schlüssel« könne »schrittweise ein gerichteter Prozess« entstehen. 
An den Beispielen: »Die Krankenschwester wird über den Begriff der 
›Meinung‹ (…) aus dem Kreiseln in einen gerichteten Prozess geführt 
(…), die Frau in der Cityseelsorge über das Wort ›offen« (…), die Frau 
an der Kirchentür über ›sprechen‹ oder ›kurz‹« (vgl. ebd., S. 45 – 53; 
zitiert ebd., S. 49). Neben dem Ausstieg aus bzw. dem Entschleunigen 
des Konfliktkarussells habe dieses Vorgehen eine Konsequenz auf der 
Ebene des Beziehungsmusters: 

Aus der asymmetrischen – vom Beginn des Gespräches – ergebe 
sich eine »symmetrisch-solidarische« Beziehung zwischen Rat Su-
chendem und Beratendem: »Die beratende Person verbündet sich 
mit den Lebensanteilen, die die ratsuchende Person in der Hoffnung 
bestärken, ›weitermachen‹ zu können« (ebd., S. 135). Lohse rät hier 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


27

1  Seelsorge

zugleich eine Haltung an, sich als Seelsorger mit der »Rolle des 
Wegbegleiters« zu »bescheiden«, da nicht ganzheitliche Heilung 
im Vordergrund stehe(n könne), »sondern der Impuls, die selbst-
helfenden Kräfte der ratsuchenden Person zu innervieren« (ebd., 
S. 135). Das Konzept Kurzgespräch geht prinzipiell davon aus, »dass 
es möglich ist, in kurzer Zeit ein Gespräch zu führen, das dem Auftrag 
der Seelsorge gerecht wird, in einer spezifischen Lebens-, Krisen- 
oder Konfliktsituation (…) befreiende Hilfe zur Lebensgestaltung zu 
leisten« (ebd., S. 185).

1.2.3  Persönlichkeitsmuster und Entwicklungsstufen  
in der Seelsorge
Zudem wird in der Seelsorge die Differenzierung in Charaktere und 
Persönlichkeitsmuster als Hilfestellung herangezogen, was zudem 
auf das – vermutete – vorliegende Gottesbild übertragen oder in 
Korrelation zum – vermeintlich – verinnerlichten Kirchenbild gebracht 
wird (vgl. Bruners, 1994, Riemann, 2013 [Erstauflage 1961] aufgreifend, 
seither verschiedentlich rezipiert, vgl. auch die Übersicht in Theobold, 
2013): Der depressive Charakter, den die Angst vor Ablehnung und die 
Einsamkeit prägt, verlange demzufolge nach Nähe  – übertragen 
auf das Gottes- und Kirchenbild: nach einem nahen, ihn tragenden 
Gott bzw. nach einer »geschwisterlichen« Kirche. Dieses Verlangen 
entspringe der Angst vor einem fernen, nicht greifbaren Gott bzw. 
vor einer »kalten«, ihn bevormundenden Kirche. Die zwanghafte 
Persönlichkeit, die durch penible Genauigkeit und Ordnung sowie 
durch sehr klare Strukturierung gekennzeichnet ist, verlange nach 
Klarheit – übertragen auf das Gottes- und Menschenbild: nach einem 
einschätzbaren, gerechten Gott bzw. einer Kirche, die von Werten und 
einem klaren Kurs gekennzeichnet ist. Zwanghaftigkeit drücke sich 
hier in der Angst vor dem Unvorhersehbaren, Unkontrollierbaren aus, 
übertragen: vor einem unberechenbaren Richter bzw. einer willkür-
lichen Kirche. Der hysterische Charakter liebe das Freie, Beschwingte, 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


28

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Offene. Seine Sorge gilt der Erstarrung, der Unbeweglichkeit, so-
wohl im eigenen Leben wie im Blick auf Gott und die Kirche. Er hält 
es – wieder übertragen – mit einem Gott, der befreit, entgrenzt, ins 
Leben ruft. Analog verhält es sich mit seiner Haltung zur Kirche: Diese 
sei für ihn ansprechend, wenn sie sich nicht in ordnender Struktur, 
sondern in entgrenzender Gemeinschaft definiert, wenn sie offen 
ist für Menschen, fern ab von Zuständigkeit und unabhängig vom 
religiösen Bekenntnis. Die schizoide Persönlichkeit schließlich, die 
durch die Angst vor zu viel Nähe geprägt ist, lehne einen zu klein 
gedachten Gott ab. Die Größe – und damit Ferne – Gottes sei ihr 
wichtig. Ebenso verhalte es sich mit der Über- und Unterstellung in 
der hierarchisch verfassten Kirche, die für diesen Charakter einen 
wesentlichen Aspekt seines Kirchenbildes darstelle (vgl. Institut für 
Fort- und Weiterbildung, 2010, Handout: Gottesbild und Kirchenbild). 

Ähnlich verhält es sich mit der Beurteilung der religiösen »Reife«: 
In der Pastoralpsychologie und Religionspädagogik wird, neben den 
Ansätzen von Erik Erikson (1978), Lawrence Kohlberg (1978) und Jean 
Piaget (1979), besonders die Theorie der Entwicklung des Glaubens-
verständnisses von James Fowler (1981) bis heute favorisiert, weil 
dieser »die Entwicklung des Selbst und die des Glaubensverständnis-
ses konsequenter integriert« (Biesinger, 1998, S. 116) hat. In diesem 
Ansatz werden sechs Stufen der Glaubensentwicklung unterschieden: 
1. ein intuitiv-projektiver Glaube, dem eine impulsive Daseinsform ent-
spreche; 2. ein mythisch-wörtlicher Glaube, der von einer imperialen 
Daseinsform geprägt sei; 3. ein synthetisch-konventioneller Glaube, 
dem ein interpersonales Selbst zugrunde läge; 4. ein individuierend-
reflektierender Glaube, dessen Daseinsform institutionell geprägt 
sei; 5. ein verbindender Glaube mit individueller Daseinsform, sowie, 
als letzte mögliche Stufe, 6. ein universalisierender Glaube. Fowler 
bestimmte, entsprechend seiner empirischen Befunde, 88 % aller 
Kinder bis zum 6. Lebensjahr zur 1. und 72,4 % aller 7 – 12-Jährigen 
zur 2. Stufe, zur 3. Stufe 50 % aller 13 – 20-Jährigen und 35,5 % der 
51 – 60-Jährigen, zur 4. Stufe rechnete Fowler 40 % aller 21 – 40-Jähri-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


29

1  Seelsorge

gen, 29,4 % der 51 – 60-Jährigen und 27,4 % der Menschen ab 61 Jahren. 
In die 5. Stufe lassen sich demnach 23,5 % der 51 – 60-Jährigen und 
16,1 % der Personen ab dem 61. Lebensjahr verorten. Zur letztmögli-
chen Stufe rechnete Fowler lediglich 1,6 % der Menschen über dem 
61. Lebensjahr. Für die seelsorgliche Praxis bedeutet dieser Befund, 
dass die Stufen 3 und 4 mit ca. 65 % am meisten repräsentiert sind, 
und daher die hier vorliegenden Bedürfnisse – und auch Menschen- 
wie Gottesbilder  – im Hintergrund eines Gespräches bzw. einer 
Begleitung Berücksichtigung finden sollten. 

Nimmt man Erkenntnisse der Traumaforschung zu diesen 
Erkenntnissen hinzu, wonach man-made Traumata sich tiefer und 
elementarer manifestieren als nicht-man-made – also z. B. Naturkata-
strophen –, heißt das für die Seelsorge: Wenn Menschen die Gründe 
ihres aktuellen Leids in einem personalen Gott ausmachen – bzw. in 
einer von diesem unter Umständen und entsprechend bestimmter 
Gottesvorstellungen auch konsequenten »Strafe« –, kann dieses 
Gefühl sich ebenso pathologisch auswirken wie eine menschlich 
verursachte Demütigung. Albert Biesinger geht davon aus, dass 
Menschen auf der 3. Stufe »die Gottesbeziehung in Begriffen der 
Zwischenmenschlichkeit« definieren und strukturieren. Auch im 
Erwachsenenalter noch wollen sie daher »Beziehung zu Gott und zu 
Menschen realisieren, die ihnen wichtig sind, und deren Erwartungen 
entsprechen; durch Buße wollen sie Gottes Liebe zurückgewinnen« 
(Biesinger, 1998, S. 119). Durch emotionale Bindung an den Geistli-
chen erwarten Gläubige dieser Stufe dadurch Bestätigung. Biesinger 
beschreibt sie sogar als »massiv abhängig von signifikanten anderen 
und der Gemeinschaft«, während sie »Analysen religiöser Erfahrung 
und der zentralen Symbole des Glaubens (...) als uninteressant, 
sogar bedrohlich« empfinden. Entsprechend dieser emotionalen 
Bedeutung des Wir-Gefühls geraten sie »in schwerste Krisen, wenn 
zentrale Rollen und Beziehungen verlorengehen« (ebd.), was sich 
besonders in den Bereichen Trauer und Verlust zeige, weil dadurch 
das Selbstwertgefühl angefragt wird. Für Fowler war der Übergang 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


30

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

von der 3. zur 4. Stufe daher besonders brisant. Biesinger folgert 
daraus für diesen Schritt: »Die Gottesbeziehung muss neu aufgebaut 
werden …« (ebd., S. 120). Der entscheidende Faktor für diesen krisen-
bestimmten Übergang liegt im Anspruch, die Verantwortung für die 
wesentlichen persönlichen Entwicklungsbereiche und existenziellen 
Erfahrungen als Mensch selbst zu tragen – und auch selbst tragen zu 
wollen, anstatt auf einen personal gedachten Gott zu projizieren. Ob-
wohl dieser Übergang zur 4. Stufe, dem individuierend-reflektieren-
den Glaubensverständnis, entwicklungspsychologisch in die Zeit des 
frühen Erwachsenenalters fällt, weist Biesinger deutlich darauf hin, 
»dass viele Erwachsene sie überhaupt nie aufbauen« (ebd., S. 120). 
Wenn aber dieser  – pastoralpsychologisch wichtige  – Übergang 
möglich ist, zeigt er sich durch eine zweifache Entwicklung: »Das 
Ich, das in seinen Identitäts- und Glaubenskonstruktionen zuvor von 
einem interpersonellen Kreis bedeutender anderer getragen wurde, 
beansprucht jetzt eine Identität, die nicht länger durch das geord-
nete Verhältnis der eigenen Rolle (...) zu denen anderer definiert 
ist. Um diese neue Identität zu stützen, schafft sich das Ich einen 
Sinnrahmen, der sich seiner eigenen Grenzen und inneren Bindungen 
bewusst ist und sich selbst als ›Weltanschauung‹ erkennt.« (Fowler, 
1991, S. 200) Biesinger gibt für Menschen auf dieser Stufe für die 
seelsorgliche und religionspädagogische Praxis zu bedenken, dass die 
so »erreichte Selbstwerdung und Selbstautorisierung nun anerkannt 
und unterstützt« werden muss und »nicht wiederum externe und 
konventionelle religiöse Erwartungen und Autoritäten« (Biesinger, 
1998, S.  120) aufgedrängt werden dürfen. Wenn aber ca. 65 % der 
Menschen sich in den Stufen des synthetisch-konventionellen sowie 
des individuierend-reflektierenden Glaubens bewegen, hat dies für 
die Seelsorge konkrete, praktische Konsequenzen. Wenn im Umkehr-
schluss demnach die wenigsten gläubigen Menschen den Glaubens-
verständnissen in einer individuellen Daseinsform – Stufe 5 – oder gar 
einem universalisierenden Glauben – Stufe 6 – zuzurechnen sind, in 
denen sie die Abhängigkeit von der Gemeinschaft und ihren jeweili-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


31

1  Seelsorge

gen Autoritäten abgelegt haben, ihr Selbst ganz neu bestimmen, und 
durch ihre fortgeschrittene Beschäftigung mit sich, der Welt und 
Gott »unsere üblichen Argumente der Normalität ins Wanken« (ebd., 
S. 123) bringen, ist dies keine geringere Herausforderung. 

Die Aktualisierung dieser Befunde wäre für die Frage nach ei-
ner – die entsprechenden – Ressourcen aktivierenden Seelsorge in 
jedem Fall wesentlich. Für Menschen im Bereich der »3. Glaubens-
stufe« hätte der Seelsorger dann ggf. eine andere Bedeutung als für 
Menschen mit weitergeführter Entwicklung, indem er für diese ggf. 
bereits eine »Ressource« darstellen würde. Gleichzeitig könnte eine 
ressourcenorientierte Gesprächsführung in diesem Fall der persön-
lichen wie religiösen Weiterentwicklung zuträglich sein, indem die 
Ressourcen von »außen« nach »innen« – und vom Seelsorger zum 
Klienten – gleichsam »umgelenkt« werden (könnten).

1.2.4  Die »Sprache der Kirche«
Auch der Blick auf die Milieu-Sprache der Kirche ist nicht neu. Vor 
über drei Jahrzehnten betonte Bernhard Welte, mit Verweis auf die 
Sprachtheorie Wittgensteins, die Bedeutung der »geschichtlich gebil-
deten« Sprachgemeinschaft: »Ich spreche (…), wenn ich zu dir spre-
che, auch die Sprache der Gruppe, der ich angehöre. Und ich spreche 
über diese Gruppe hinaus die Sprache meiner Glaubensgemeinschaft. 
In deren Sprache aber liegt eine alte Geschichte mit alten Prägungen 
und Präferenzen. Alles dies spricht mit« (Welte, 1981, S. 76). Dadurch 
wird das Sprechen – mehr noch, ist Kommunikation – mit den zugrun-
de liegenden kulturell-religiösen Codes ein Beziehungsgeschehen auf 
(mindestens) zwei Ebenen, »eine geschehende Geschichte, die zwei 
verschiedene miteinander verbindet« (ebd., S. 73). Dieses »assoziati-
ve Netz«, das durch mehrere Ebenen geknüpft wird, ist vielschichtig, 
was zur Folge hat, »dass die Klarheit und Wahrheit eines Wortes nur 
dann adäquat wahrgenommen werden kann, wenn (…) im Rahmen 
der zugeordneten Modalität gehört wird« (ebd., S. 75). Welte wies 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


32

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

bereits in den 80er Jahren darauf hin, dass die (katholische) Kirche 
zwar »über mehrere epochale Schwellen hinweggegangen« sei und 
sich dabei seit ihren Anfängen bereits »über sprachliche Räume, die 
untereinander so verschieden waren wie etwa das Griechische und 
Lateinische gegenüber dem Syrischen oder dem Armenischen oder 
dem Koptischen« ausgebreitet habe, sah aber auch bereits klar den 
Nachteil dieses weltkirchlichen Charakters: »Andererseits wird durch 
die lange zeitliche und räumliche Ausbreitung der christlichen Lehre 
auch die bewegliche Seite der Sprache aufs höchste beansprucht« 
(ebd., 86)12. 

Biblisch überlieferte Worte Jesu bestätigen den aufrichtenden 
Charakter der Religiosität ebenso wie einige traditionelle und neue 
geistliche Lieder. »Mein Joch ist sanft, und meine Last ist leicht«, 
heißt es zum Beispiel im Matthäusevangelium (Mt 11,25), wie das 
(ehemals) neue geistliche Lied »Der Himmel geht über allen auf« 
(EH 113), das mittlerweile zum Klassiker nicht nur in Kinder- und 
Jugendgottesdiensten avanciert ist, ebenso die leichte, stützende 
und tragende Seite der Religion ins Wort nimmt. So ließen sich viele 
solcher Formulierungen und Bilder finden, die das positive Menschen-
bild der christlichen Religion unterstreichen, als Mensch »Krone 
der Schöpfung« und »Abbild Gottes« und daher zur »Freiheit des 
Christenmenschen« bestimmt zu sein, wie der Reformator Luther 
es formulierte. 

Schaut man demgegenüber aber auf – im katholischen Messka-
non – starr vorformulierte Sätze, findet man auch Aussagen wie: »Ich 
bekenne Gott, dem Allmächtigen, und allen Brüdern und Schwestern, 
dass ich Gutes unterlassen und Böses getan habe. Ich habe gesündigt 
in Gedanken, Worten und Werken, durch meine Schuld, durch meine 
Schuld, durch meine große Schuld« (Bischofskonferenz, 1995, S. 10). 

12	 Als Beispiele dafür nennt er z. B. die Mariologie der katholischen Kirche; vgl. 
ebd., S. 86.87; vgl. hierzu weiterführend ggf. auch: Hanstein, 2015.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


33

1  Seelsorge

Als dabei zu vollziehende Geste ist an gleicher Stelle vermerkt: »alle 
schlagen an die Brust« (ebd.), was entsprechend der gestuften Re-
dundanz auch drei Mal erfolgt. Einladend, und das Schuldbekenntnis 
an dieser Stelle – zu Beginn des Gottesdienstes – begründend, führt 
der Geistliche aus: »Damit wir die heiligen Geheimnisse in rechter 
Weise feiern können, wollen wir bekennen, dass wir gesündigt ha-
ben.« (Ebd.) Das bedeutet für die Dramaturgie der Liturgie, dass der 
Mensch zuerst an seine »Erbärmlichkeit« erinnert werden soll, bevor 
er »recte intentio«, also reue- und ehrfurchtsvoll, die Messe feiern 
kann. Auch finden sich im (fast ein Jahrzehnt lang) überarbeiteten 
und im Jahr 2015 deutschlandweit neu eingeführten Gesangbuch 
der – katholischen – Kirche ähnliche Texte und Aussagen. Als Bei-
spiele seien genannt: »Mach rein mich bis zum Herzensgrund, im 
Innersten mach mich gesund. Denn meine Sünde brennt in mir; ja, 
schuldig ist mein Herz vor dir …«, und weiter: »Nimm an, was ich 
zum Opfer bring: das Herz, zerschlagen und gering, den Geist, der 
seine Ohnmacht kennt …« (GL 268). An anderer Stelle des (neu über-
arbeiteten) Gesangbuches heißt es, mit einem Lied aus dem Jahre 
1530: »O Mensch, bewein dein Sünde groß …« (GL 267), oder, ein 
paar Jahre jünger: »Uns reuet unsre Missetat, die dich, Herr erzürnet 
hat …« (GL 503). Selbst in einem Lied von Hub Oosterhuis13, das im 
Grundton auf Vertrauen setzt, finden sich Stellen wie diese: »Von 
Zweifeln ist mein Leben übermannt, mein Unvermögen hält mich 
ganz gefangen …« (GL 422, 2). Im Kapitel »Hilfen zur Gewissenserfor-
schung für Kinder« (GL 598) des neuen »zeitgemäßen Gesang- und 
Gebetbuches« (ebd., S. 5) ist zu lesen: »Jesus will unser Bruder und 

13	 Oosterhuis ist holländischer Theologe und Komponist und hatte eine große 
Bedeutung für die auch sprachlich offenere Feier der Liturgie. Nachdem 
seine Lieder von den Bistümern Hollands als unangemessen für die Feier der 
katholischen Liturgie bewertet worden waren, kann es als umso erfreulicher 
angesehen werden, dass mehrere seiner Lieder in das aktuell überarbeitete 
katholische Gesangbuch (GL) Eingang finden konnten. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


34

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Freund sein. Aber wir spüren, dass es uns nicht immer gelingt, gut zu 
sein. Deshalb ist es wichtig, dass wir uns von Zeit zu Zeit auf unser 
Leben und unser Verhalten besinnen und unser Gewissen prüfen.« 
(GL 598) Im abschließenden Block dieses – bewusst Kindern an die 
Hand gegebenen – Kataloges zur »Gewissenserforschung« erscheint 
als Leitfrage: »Was ist mein größter und häufigster Fehler?« (Ebd.) 
Im – katholischen – Rituale für die Tauffeier findet sich zum Beispiel 
als (Exorzismus-)Gebet: »Wir bitten dich für dieses Kind. In unserer 
Welt ist es vielfältigen Versuchungen ausgesetzt und muss gegen die 
Nachstellungen des Teufels kämpfen …« (Bischofskonferenz, 2007, 
S. 45). Und die Eltern und Paten des Täuflings werden – wiederum 
drei Mal – befragt: »Widersagt ihr dem Satan … und all seinen Wer-
ken … und all seinen Verlockungen?«, mit der Begründung: »damit 
die Sünde nicht Macht über euch gewinnt …« (ebd., S. 57). Falls der 
Geistliche nicht so frei ist, eine modernere, lebensweltlichere For-
mulierung zu wählen – was ihm genau genommen kirchenrechtlich 
untersagt ist, da nach katholischem Verständnis das Sakrament an 
die Form und die approbierten Gebete gebunden ist – werden die 
Angesprochenen auch darauf verwiesen, entsprechend – wieder drei 
Mal und persönlich in der Ich-Form – zu antworten: »Ich widersage.« 

Bereits vor vier Jahrzehnten definierte Werner Jetter den 
»Gottesdienst als Indikator der kirchlichen Lage« (vgl. Jetter, 1978, 
Kap. 7) und Klemens Richter fragte zehn Jahre später provokativ, ob 
die »Liturgie ein vergessenes Thema der Theologie« sei (vgl. Richter, 
1986, Titel). Offenbar gänzlich unbekümmert davon enthält die – ka-
tholische – Liturgie auch heute noch, sowohl im gesungenen wie im 
gesprochenen Wort, sprachliche Formulierungen und ganzheitliche 
Gesten, die heutzutage aus dem alltäglichen Erleben wohl niemand 
mehr kennen dürfte, die aufgrund ihres ganzheitlichen Charakters 
aber Wirkungen hinterlassen, noch bevor die ihnen zugrunde liegen-
den Inhalte auf der rationalen Ebene reflektiert worden sein können. 
Ein weiteres Beispiel kann in der Formulierung »Herr, ich bin nicht 
würdig, dass Du eingehst unter mein Dach  …« gesehen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


35

1  Seelsorge

Diesen Respons spricht die Gemeinde, nachdem der Priester ihr die 
geweihte Hostie gezeigt hat, worauf die Gläubigen ergänzen: »Aber 
sprich nur ein Wort, so wird meine Seele gesund.« (GL 590) Wie an 
vielen anderen Stellen auch, wird eine biblische Formulierung (hier Mt 
8,8 bzw. Lk 7,6) aus ihrem Kontext genommen und auf einen anderen 
bezogen. Die Aussage, die der damalige Sprecher – im biblischen 
Zeugnis der Evangelisten der »Hauptmann von Kafarnaum« – damit 
ausdrücken wollte, wird auf das liturgische Geschehen übertragen. 
Dabei handelt es sich nicht um einmalige, sondern – beim gewissen-
haften Kirchgänger – um eine womöglich tagtägliche Aussage. Um 
die Brisanz dieser Worte in ihrer tiefenpsychologischen Wirksamkeit 
nachzuvollziehen, mag eine Analogie auf der zwischenmenschlichen 
Ebene hilfreich sein. Man stelle sich eine Beziehung vor, in der man 
jeden Tag zu hören bekommt, dass man »unwürdig« sei. Oder, auf 
der personalen Ebene, einen Menschen, der sich dies tagtäglich 
selbst zusagt – bzw. vielmehr abspricht. Welche Musterzustände14 
dabei entstehen, dürfte auf der Hand liegen. Auch der immerwähren-
de Anfang dieses Zirkels vermag die Disposition des Gläubigen nicht 
zu heben, sondern ihn von Mal zu Mal hinter sich selbst zurück zu 
lassen, bis jedes Mal erneut das erbetene »Wort Gottes« – aus dem 
Munde des »Vermittlers« – an diesen ergeht. Wenn nicht angemes-
sen reflektiert – und selbst dann noch nicht zu unterschätzen, weil 
dieser innerpsychische Prozess für die Ebene der Ratio nur bedingt 
zugänglich ist –, hinterlässt derart »liturgische Konditionierung« ihre 
Spuren in der menschlichen Seele.15 

Sowohl die meisten dieser Lieder wie auch die kanonischen Texte 
entstammen aus anderen Zeiten, mit anderen Erfahrungen und an-
deren kulturellen Codes. Die Geste, sich »auf die Brust zu schlagen«, 
ist heutigen – vor allen jungen – Menschen ebenso wenig vertraut 

14	 Zum Begriff siehe hinten, im Teil Coaching.
15	 Vgl. weiterführend Kap. 3.2.3: »Musterzustände in der Seelsorge«.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


36

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

wie Körperhaltungen, die Ehrfurcht ausdrücken. Eine Verbeugung, die 
daher nachgeahmt wird, weil sie bei anderen abgeschaut wird, hat 
ebenso wenig Innerlichkeit wie eine – religiös und theologisch noch 
so wichtige – Gebetsformulierung, die innerlich buchstäblich nicht 
»kapiert«, ergriffen, werden kann. So mancher sprachliche Wortfet-
zen mag junge Menschen eher an eingängige Redewendungen aus Bü-
chern und Verfilmungen wie »Der Herr der Ringe« erinnern – was zur 
Folge hat, dass der vor diesem Hintergrund erlebte religiös-kirchliche 
Vollzug ebenso kultisch und magisch wirkt. Wachsen junge Menschen 
dann aus dieser Phase heraus, und haben sie bis dahin keinen anderen 
Zugang zur Religion erfahren, bleibt eventuell diese Einschätzung be-
stehen – um den Preis einer dann womöglich nicht für das weitere Le-
ben tragfähigen Religiosität. Eine andere, ebenso lebensweltlich und 
vor allem in Krisenzeiten wenig nachhaltige Möglichkeit des Umgangs 
mit der liturgischen Kirchensprache besteht darin, sie – bewusst oder 
unbewusst – zu segmentieren. Dann ist Gottesdienst Kult, und da Kult 
die Kultur prägt, wird es so unter Umständen nicht als Widerspruch 
erlebt, Texte zu singen, die die Theologie des Hochmittelalters – und, 
wie an dem oben aufgeführten Beispiel eines »zürnenden Gottes« 
beispielhaft zu sehen, auch das entsprechende Gottesbild – transpor-
tieren. Egal, welche Option – bewusst oder unbewusst – gewählt wird, 
und welche Auswirkung diese Form des Umgangs schließlich auf das 
eigene – religiöse – Erleben zeitigt, wird es – religionspädagogisch 
und entwicklungspsychologisch betrachtet – immer dann proble-
matisch, wenn Formulierungen und Gesten den Menschen – mental 
und emotional – »runterziehen«, ihn »klein halten« oder »machen«. 
Kippt die Offenheit für die menschlich immer auch gegebene Unvoll-
kommenheit in eine Fehlerfixierung mit einem negativen Gottesbild, 
kann eine solche Sprache die – nicht nur – religiöse Entwicklung eines 
Heranwachsenden entsprechend nachhaltig beeinflussen (vgl. Moser, 
1980; Dufner, 2012). Denn gegenüber einem – im (christlich-)religi-
ösen Kontext existent vorausgesetzten – immer Größeren (semper 
maior) tritt der (gläubige) Mensch innerlich von selbst einen Schritt 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


37

1  Seelsorge

zurück. Gleichzeitig besitzen Liturgie sowie Seelsorge, konkret das 
seelsorgliche Gespräch, damit eine – gegenüber einem Gespräch 
unter vier Augen und Ohren – zusätzliche, transzendent(al)e Ebene. 
Diese ist zwar nicht verfügbar, aber – im Glauben – existent. Aus 
dieser zusätzlichen Dimension ergeben sich Eigenschaften des seel-
sorglichen Gespräches und der seelsorglichen Begleitung, die speziell 
sind: Menschen bekommen das Gefühl, dieser Transzendenz-Ebene – 
personal gesprochen Gott – etwas »abgeben« zu können. Dieses 
Bedürfnis wird im klassischen seelsorglichen Gespräch nicht selten 
auch so benannt. Ebenso erschließt sich aufgrund dieser besonderen 
Verfasstheit des seelsorglichen Gespräches ein zweites, spezielles 
Phänomen: die Haltung des »Aushaltens«. Diese kann wiederum an 
kirchlichem Liedgut aufgezeigt werden: »Wer nicht sein Kreuz trägt 
und folgt mir, ist mein nicht wert und meiner Zier …« (GL 461). Was 
aber, wenn alte Haltungen nicht mehr greifen oder sie – reflektiert 
oder unreflektiert, von der Kirche bemerkt oder nicht wahrgenom-
men – schon längst abgelegt worden sind? 

Was sprachtheoretisch mit Rekurs auf Welte ausgeführt wur-
de, bildet eine umso größere Herausforderung, je schneller sich 
Sprache in lebensweltlichen Kontexten verändert. Die Dynamik in 
der Jugendsprache ist hierfür bezeichnend. Demgegenüber steht 
und wirkt kirchliche Sprache oft wie ein monolithischer Block mit 
geschichtlich gewachsenen und theologisch  – in der Regel auch 
(noch)  – plausiblen Herleitungen und Begründungsfiguren, doch 
die Vermittlung – buchstäblich die Transmission – ist oft nicht mehr 
gegeben. Kirchliche Vertreter bemängeln dann zuweilen das – ver-
meintlich – fehlende Interesse junger Menschen an der Kirche, andere 
wiederum versuchen, die Sprache der Kirche ins Hier und Jetzt zu 
übertragen. Ein interessantes Beispiel für den zweiten, vorurteilsfrei-
eren Weg bietet Reinhold Körner (Körner, 2007). Dieser Ansatz zielt 
darauf, das Interesse wieder zu wecken. Eine dritte Option, die hiermit 
vorgeschlagen werden soll, besteht im – auch sprachlichen – Ansatz 
bei der jeweils anderen Sprache des Gegenübers und ihrer kulturellen 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


38

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Prägung. Ein Beispiel bietet sich im Opferbegriff, der in der katholi-
schen Tradition zugleich sehr wichtig und folgenschwer wie schillernd 
und ambivalent war – und ist. Analysiert man vor der Verwendung 
dieses Terminus’ – zum Beispiel für einen Jugendgottesdienst oder 
eine Stunde im Religionsunterricht – die Bedeutung dieses – sprach-
lich selben – Begriffs, wird man interessante Feststellungen machen 
können (vgl. Limbeck, 2012; Hanstein, 2012). Es geht daher praktisch 
darum, ausgehend von der Sprachverwendung der Adressaten die 
eigene Sprachanwendung – nicht nur in der Liturgie – kritisch zu 
prüfen, um das, was gesagt werden soll, auch so formulieren zu 
können, dass es eine Chance hat, angemessen verstanden zu werden. 

Das bedeutet, dass mit Sprache und auch Ritualen, die »nicht 
greifen«, weil sie aufgrund dieser Unstimmigkeiten schlichtweg nicht 
greifen können, eventuell eine extrinsische Religiosität gestützt wird, 
jedoch nicht die intrinsische. Da aber nur diese in Krisenzeiten Halt 
geben, zum weiteren Ausbau der Identität (vgl. Erikson, 1978; vgl. 
ebd. 2003) verhelfen kann, womöglich sogar »im Sinne einer alle 
Lebensbereiche zusammenbindenden Überzeugung heilend (…), 
auch präventiv heilend« (Kießling, 2002, S. 122) zu wirken in der Lage 
ist, ist eine am Gegenüber und seiner »Welt« andockende Sprache 
die wesentliche Grundbedingung erfolgreicher  – und dann unter 
Umständen auch heilsamer – Seelsorge. Ebenso ist die Analyse der 
»Glaubensstufe« (vgl. oben) des, ein Gespräch Suchenden für diese 
Möglichkeit des »Andockens« ein praktikables Hilfsinstrument in der 
Seelsorge.

Gleichwohl haftet der »kirchlichen Sprache« etwas Unkonkretes 
an, was in der seelsorglichen Praxis insbesondere junge Menschen 
beklagen.16 Die Problematik besteht darin, dass die heutige Ge-

16	 Dieses Phänomen ist kein basiskirchliches, sondern betrifft das System der 
(katholischen) Kirche im Ganzen: Wenn z. B. Papst Franziskus in seinem 
aktuellen apostolischen Schreiben Amoris laetitia einen »barmherzigen« 
Umgang mit »wiederverheirateten Geschiedenen« anmahnt, gleichzeitig 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


39

1  Seelsorge

sellschaft Dinge und Geschehnisse – auch und insbesondere zwi-
schenmenschlich – nicht mehr (so) analysiert, wie vor Jahren noch 
üblich – und für kommunikative Prozesse auch durchaus wichtig 
und notwendig. Im letzten Jahr wurde dieses Phänomen im »Wort 
des Jahres« sprachlich eingefangen. »Postfaktisch« charakterisiert 
seitdem – mit einem Wort – einen grundlegenden gesellschaftlichen 
Umbruch. Für den kirchlichen Vollzug scheint diese Entwicklung auf 
den ersten Blick nicht nachteilig. Vieles, das in der Verkündigung und 
Sakramentenspendung vermittelt wird, lässt sich faktisch gar nicht 
vermitteln. Es bleibt ein »Rest«, der seit jeher dem Glauben vorbe-
halten ist – und jetzt dem »Bauchgefühl«, der »Atmosphäre«, dem 
»Feeling«, kurzum dem, was man – Nebenbemerkung: wobei sich hier 
die Frage nach dem Subjekt dieser postfaktischen Wahrnehmung neu 
stellt – »dabei spürt«. 

aber das Kirchenrecht (noch?) nicht ändern lässt bzw. dessen Begrifflich-
keiten konkretisiert (z. B. »schwere Sünde« als Ausschlusskriterium für 
den Kommunionempfang, vgl. can. 915 CIC), bringt er Gemeindeleiter und 
Seelsorger im konkreten Fall in einen möglichen Gewissenskonflikt. Ein 
Geistlicher, der sich zur Sakramentenspendung entschließt, um »Barm-
herzigkeit zu üben«, bricht dadurch – je nach Interpretation – womöglich 
die Normen des eigenen Systems, wofür er wiederum belangt werden 
könnte, weil Lehramt und Kirchenrecht im System Kirche gleichermaßen 
eine normative Bedeutung besitzen. (Vgl. dazu weiterführend den im An-
schluss losgetretenen »Interpretationsstreit« und die »Dubia« an dieser 
Erklärung.) Diese Spannung aufzulösen, wurde mit dem »Wort der deut-
schen Bischöfe« zum Thema offenbar auch intendiert. Die Frage scheint 
zu sein, ob »differenzierte Lösungen« mit dem vorgestellten Dreischritt 
von »Begleiten, Unterscheiden und Eingliedern« – unter den aktuellen 
Herausforderungen der Pastoral –überhaupt leistbar sind. (Vgl. Bischofs-
konferenz, 2017.)

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


40

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

1.2.5  Sprache als »Spitze des Eisberges«  
und Spiegelung von Werten – eine Antwort  
auf Erik Flügges »Jargon der Betroffenheit«
So wichtig derartige Feststellungen (vgl. Flügge, 2016; Körner, [bereits] 
2007) heute – auch »nach« den kirchlichen Missbrauchs»fällen« und 
»nach Limburg« – für eine kritische Analyse sind, so sehr wäre der 
Verbleib auf dieser Ebene Arbeit an den Symptomen. Die Problematik 
scheint weitaus tiefer zu reichen. Nach Hofstede (52011) drücken 
sich über Handlungen, Symbole, Helden und Praktiken erst Werte 
aus. Diese bilden nach Erpenbeck (1999, 22007) aber zugleich und 
erst den »Identitätskern« – sowohl eines Individuums wie einer Ge-
meinschaft. Insofern ist die Sprache nur die wahrnehmbare »Spitze« 
des »Eisberges« darunterliegender Haltungen und Werte. So ist 
es unter Umständen möglich, dass Zeichen, Symbole und Gesten 
etwas Anderes transportieren, als »im Kern« darunterliegt. Wenn 
dann »postfaktisch« das »Gefühl« – zumal womöglich kollektiv – ein 
Geschehen als »schön« bewertet, die tieferliegenden Muster aber 
»analytisch« unbeachtet lässt, kann es zu einer persönlich empfun-
denen Inkongruenz kommen, die letztlich schwer bis nicht auflösbar 
ist – und die Psyche des Menschen stark fordern kann. Diese theore-
tischen Ansätze sollen an dieser Stelle mit einigen wiederkehrenden 
Erfahrungen und Mustern belegt werden.

Ein Übermaß an Regulation führt  – nicht nur im Kontext 
Kirche – nicht selten zu einer Einschränkung von – äußerer und 
innerer – Freiheit. Auch in diesem Zusammenhang kann die aktuelle 
Wiederentdeckung des Klassikers »Autonome Moral« von Alfons 
Auer (1971) begriffen werden. Wer von einer stark institutionalisierten 
(monotheistischen) Religion geprägt ist, ist prinzipiell so sozialisiert, 
Vorgaben und Regeln eine hohe normative Bedeutung zuzuerkennen. 
Sie gehören gleichsam zum Inhalt seines religiösen Vollzuges. Die 
Betonung vermeintlicher Werte, die in sich jedoch in weiten Teilen 
an Plausibilität und Relevanz verloren haben, befördert jedoch eine 
gewisse »Verschrobenheit«, für welche die – katholische – Kirche 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


41

1  Seelsorge

auch steht. Hinzu kommt eine im kirchlichen Milieu oft gering 
ausgeprägte Reflexionsbereitschaft, besonders über die Folgen der 
hierarchischen Verfasstheit: Immer wieder kommt es zum Beispiel 
vor, dass gemeindlich ehrenamtlich Engagierte die Zeit einer Vakanz – 
dem Übergang von der Verabschiedung des einen bis zur Einsetzung 
des neuen Gemeindeleiters – gut und mit Herzblut füllen. Sobald der 
neue Pfarrer dann investiert ist, gehen Aufgaben oft direkt wieder 
an ihn über, die auch weiterhin von den Ehrenamtlichen (oder in der 
Hierarchie »tiefer« stehenden »Laien« oder Geistlichen) hätten 
ausgeführt werden können – oft mit einer Selbstverständlichkeit 
und daher ohne weitere Erklärungen. Für die damit einhergehende 
Frustrationstoleranz sind junge Menschen, zudem, wenn sie in 
außerkirchlichen Bereichen erfolgreich tätig sind – und / oder sich 
ihre »Glaubensstufe« nicht mehr am »signifikant Anderen« (vgl. 
oben) orientieren muss –, heute oft nicht mehr bereit. Nicht nur 
»Berufschristen«, sondern auch kirchlich Ehrenamtliche werden so 
oft zu einem Aushalten von Widersprüchlichem und zudem Nicht-
kommuniziertem angehalten. Dahinter liegt ein grundsätzlicher Hang 
zur Intransparenz – oft aufgrund einer »gut gemeinten«, im Resultat 
aber ungünstig sich auswirkenden Haltung, jemanden »schonen« zu 
müssen – wie eine gering ausgeprägte kirchliche Konfliktkultur,17 die 
diese Ambiguitätstoleranz zusätzlich noch sehr fordern kann. 

In Begleitungen von kirchlichen Mitarbeitern und Führungskräf-
ten werden daher immer wieder ähnliche Erfahrungen berichtet: 
Dass Umstände, die einer Klärung bedürfen, nicht »auf den Tisch 
gebracht« werden. Oft wird dann zu spät gehandelt, »dann aber mit 
der Brechstange« und »über alle Maßen persönlich und übergrif-
fig« (O-Töne), anstatt sich dem sachlichen Austausch der Fakten 
zu stellen. Wendet man die Ergebnisse der Embodimentforschung 

17	 Diese beruft sich zwar auf »christliche Werte«, steht aber oft im Gegensatz 
zu den biblischen Zeugnissen zum »Konfliktverhalten Jesu«; vgl. weiter-
führend: Hanstein, 2011.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


42

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

(vgl. Kap. 2.2.2) auf diese Beobachtungen an, kann es nicht wundern, 
weshalb dabei vielfach von einem Angriff auf das »Rückgrat« die 
Rede ist und dass sich diverse Erfahrungen somatisch – gelegentlich 
sogar kollektiv sich niedergeschlagen – abbilden. Solche geteilten 
Haltungen und gemeinschaftlichen Werte innerhalb des Systems 
Kirche »ruhen« aber wiederum auf dem jeweiligen Menschenbild 
auf, weshalb als erstes dort anzusetzen wäre. Denn wo der Mensch 
als grundsätzlich defizitär gilt, da mangelt es wie von selbst – system-
relevant plausibel – an Motivation, zwischenmenschliche Konflikte 
zu bereinigen. »Es darf nicht donnern, Gewitter ist immer böse!« 
(O-Ton), beschrieb dieses Phänomen exemplarisch eine Ordensfrau 
in Leitungsverantwortung. Das Übel wird dann in der Regel auf die 
Person projiziert, das »bewährte« Sündenbockprinzip greift verläss-
lich, allerdings mit entsprechenden Resultaten bei den Betroffenen. 
Und auch an dieser Stelle wird gelegentlich die Einteilung in Per-
sönlichkeitsmuster als »Hilfe« herangezogen – jedoch oft mit dem 
Ziel der systemischen Abgrenzung. Anstatt sich dem Austausch der 
Argumente zu stellen, wurde in Begleitungen von kirchlichen Mitar-
beitern und Führungskräften wiederholt von »auffälliger Einseitigkeit 
und Klärung mit dem Mittel der Macht« (O-Ton) gesprochen. Im 
Konfliktfall werde oft nur eine Seite gehört, die Ansichten würden 
nicht ausgetragen, sondern blieben »oft im Nebulösen«, und letztlich 
würde dann der übergeordnete Geistliche ohne weitere Anhörung 
entscheiden. Dieser faktische Mangel an Wertschätzung und Empa-
thie kann zusätzliche Kränkungen zufügen, zumal im »audiatur et 
altera pars« (»auch die andere Seite möge gehört werden«) ein alter 
juristischer Grundsatz besteht.

Tief im kollektiven Unbewussten sitzende archetypische Muster 
werden in Metaphern und Vergleichen transportiert. Das Bild der 
Familie ist dabei wohl das typischste im Kontext Kirche. Wer sich dann 
zu weit entfernt vom »heimatlichen Stall« bewegt, könne kritisch 
beäugt und schnell als »Quertreiber« stigmatisiert werden. Ihm 
werde dann unterstellt, dass das »sentire cum ecclesia« (das »Fühlen 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


43

1  Seelsorge

mit der Kirche«) nicht mehr gegeben sei. Auf Rückfragen nach der 
Konkretisierung dieses Vorwurfes erfolge oft keine angemessene 
Reaktion. Von einem »problematischen Lebenswandel«, »fehlender 
kirchlicher Haltung« oder – bei Diakonen oder gar deren Ehefrauen 
z. B. gern benutzt – »mangelnder Demut« sei dann die Rede. In jedem 
dieser Fälle waren die Vorgesetzen zu substanziellen Aussagen und 
damit Begründungen ihrer Urteile nicht bereit – oder vielmehr nicht 
fähig. Was von jedem weltlichen Arbeitsgericht vermutlich als nicht 
hinreichend substantiiert abgewiesen worden wäre, scheint im kirch-
lichen (katholischen) Kontext im Konfliktfall System zu haben, da der 
Vorwurf zu Fall bringt und nicht die Fakten. Hier scheint das »Wort 
des Jahres 2016« ebenso zutreffend wie bereits am Anfang der Ge-
schichte des Christentums, bei Jesu eigenem Verhör, bei dem Pilatus 
auch keine Anklagepunkte gesehen haben soll (vgl. Joh 18,38). Zu-
mindest beim Wort »postfaktisch« scheint die (katholische) Kirche 
an diesem Punkt »zeitgemäß« zu sein. Was gegenüber kirchlichen 
»Laien«-Mitarbeitern mit solchen kryptischen Vorwürfen funktio-
niert, greift gegenüber Geistlichen bereits mit der – bloßen – Fest-
stellung fehlender Loyalität oder nicht vorhandenen Gehorsams (als 
einer Verpflichtung als Bedingung für die Weihe). Dabei zeigen wie-
derholte Fälle, dass Loyalität oft nur »von oben« verstanden wird. 
Eine »Loyalität nach unten« würden die wenigsten (katholischen) 
Pfarrer kennen bzw. leben. Auf die Frage, worin sich dies zeige, wur-
de mehrfach genannt, dass sie »im Zweifelsfall nicht hinter den 
Mitarbeitern« stünden, sondern sich »von den Meinungen der Leute« 
beeinflussen lassen würden. Dass Gemeindemitglieder Pfarrern »was 
über Mitarbeiter zugetragen« hätten, käme dabei »oft gar nicht 
heraus«. Die Gemeindeleiter behielten diese Gespräche oft für sich. 
Und wenn man es dann doch merke, würde man gebeten, ihnen 
»doch zu vertrauen«. So berichtete ein kirchlicher Mitarbeiter davon, 
dass »sein« Pfarrer ganz nebenbei geäußert habe, dass er »schon 
damals, als Frau X sich über den Tonfall (des Mitarbeiters) beschwert« 
habe, »vermittelnd auf sie eingewirkt« habe. Im Coaching war es für 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


44

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

diesen Klienten eine größere Herausforderung, mit diesem »gefühl-
ten Vertrauensbruch vom Pfarrer« umzugehen, als das eigentlich 
eingebrachte Anliegen (ob er im kirchlichen Dienst bleiben oder lieber 
wieder in die freie Wirtschaft zurückkehren soll) zu bearbeiten. Als 
er dem Vorgesetzten von seinem Gefühl berichtete, wirkte dieser 
»wie angeekelt« – da dieser doch »alles getan und ihn geschützt« 
habe; er sei »empört gewesen«, dass der Mitarbeiter sein »Vertrau-
en nicht schätzt«. Auch habe es sich dieser verboten, seinem Mitar-
beiter vom Inhalt des Gespräches mit der Frau zu berichten. Um ihn 
sei es »ja eigentlich nur am Rande gegangen« und schließlich, das 
wisse er ja auch genau, habe er als Pfarrer Schweigepflicht. (O-Töne) 
Analysiert man diesen Fall, so werden daran grundsätzliche Eckdaten 
deutlich: Die kirchlichen Mitarbeiter stehen in solchen Fällen nicht 
auf derselben Ebene wie der Vorgesetzte. Dies allein ist in anderen 
Unternehmen nicht anders. Doch bedeutet es hier zugleich, dass den 
»Unterstellten« auch weniger Rechte – als Mensch – zukommen: Das 
Recht auf Gegendarstellung, informationelle Selbstbestimmung und 
konkret auf Auskunft über sie betreffende Fakten auf der rechtlichen 
Ebene, wie die grundlegende Verfasstheit, erst einmal Subjekt zu sein. 
Ein Vorgesetzter, der einen Mitarbeiter in Fällen wie diesen über 
Äußerungen nicht informiert und nicht einbindet, degradiert ihn zum 
unmündigen »Kind« oder macht ihn zu einem objektivierten »Fall«. 
Und indem er Vertrauen einfordert, dies aber nicht gleichwertig er-
widert, nutzt er einen der grundlegenden persönlichen Werte kirch-
licher Mitarbeiter – deren Vertrauen – für seine Macht (aus). Ebenso 
kommt er seiner Fürsorgepflicht nicht nach, weil er sich für dessen 
Sicht der Dinge nicht interessiert, und er vernachlässigt rechtlich den 
Grundsatz des »in dubio pro reo«. Da die Unschuldsvermutung wie 
auch die Schuldsetzung im kirchlichen (katholischen) Milieu nicht auf 
der Basis gewaltengeteilter Prinzipien erfolgen – sondern seit zwei-
tausend Jahren im Grundsatz unverändert absolutistisch –, muss auf 
diese, für eine Demokratie basalen Aspekte, – im Zweifelsfall – offen-
bar weniger Wert gelegt werden. Das Urteil des die Gewalten geballt 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


45

1  Seelsorge

verwaltenden »Regenten« ersetzt diese bewährten Prozesse. Zur 
prinzipiell hierachischen und formal absolutistischen Verfasstheit 
gesellt sich das Kirchenrecht, das nach alter Lesart (vgl. can. 107 CIC 
1917) noch die explizite Trennung in zwei Arten von Gläubigen – die 
Kleriker und die übrigen Gläubigen – kannte. Zwar hat der Ansatz der 
Kirche als »Volk Gottes« dieses Konzept der »societas inaequalis« 
mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil dem Grundsatz nach überwun-
den, und betont (in can. 208 CIC)18 ausdrücklich die Gleichheit aller 
Gläubigen qua Taufe, doch herrscht bis heute eine Unterscheidung 
»aufgrund göttlichen Rechts« vor (vgl. LG 32)19. Da die Sprache 
dieser Texte nach nunmehr 50 Jahren alles andere als aktuell ist, liegt 
es im Konfliktfall an der Auslegung des Vorgesetzten, wie weit er die 
Tauf- und die Amts-Gnade letztlich als faktisch »gleich« bewerten 
mag. Ein kirchlicher Mitarbeiter berichtete in diesem Zusammenhang 
Folgendes: Der Tonfall seines Vorgesetzten hatte sich »von Mal zu 
Mal verschärft« (O-Ton), weshalb er darum bat, nicht mehr über E-
Mail zu kommunizieren, sondern sich zu einer Aussprache zu treffen. 
Die Antwort des leitenden Pfarrers wurde so geschildert: Leider (sic!) 
könne dieser in der nächsten Zeit keinen Gesprächstermin anbieten, 
da er (der Mitarbeiter) ihn in seinen Mails »wieder und wieder nicht 
verstehen wollte« (O-Ton). Was nicht nur Kommunikationsexperten 
aufhorchen lassen dürfte, sondern jeden, der den Unterschied zwi-
schen einliniger und direkter Kommunikation kennt, und was hier 
gerade nur durch die Unterbrechung des Kommunikationsmittels 

18	 »Unter allen Gläubigen besteht, und zwar aufgrund ihrer Wiedergeburt in 
Christus, eine wahre Gleichheit in ihrer Würde und Tätigkeit, kraft der alle 
je nach ihrer eigenen Stellung und Aufgabe am Aufbau des Leibes Christi 
mitwirken.« (Die Frage nach dem Grad einer rein menschlichen Würde – 
aufgrund des Menschseins – behandelt das Kirchenrecht damit freilich 
nicht; vgl. dazu vielmehr NA.) 

19	 »Kraft göttlicher Weisung gibt es in der Kirche unter den Gläubigen geist-
liche Amtsträger, die im Recht auch Kleriker genannt werden; die übrigen 
dagegen heißen auch Laien.« (can. 207 § 1 CIC) 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


46

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

aufzuheben gewesen wäre, verdeutlich ein anderes Phänomen: Die 
Kommunikation spiegelt das System. Wie dieses hierarchisch verfasst 
ist, so wird Kommunikation – zumindest dann, wenn Haltung und 
Menschenbild sich bewähren müssten, also gerade in »schwierigen 
Situationen« – von oben bestimmt und Faktizität auch von oben 
gesetzt. An diesem Fall: Der Pfarrer entschied und begründete – wenn 
auch logisch auffallend abstrus und lerntheoretisch fragwürdig – ent-
sprechend seiner Konstruktion der Fakten und v. a. seiner Interessen. 
Das Motiv bestand darin, sich den quer denkenden Störgeist vom 
Hals zu halten und seine kleinen »pastoralen Kreise« nicht stören zu 
lassen. Anstatt seiner Fürsorgepflicht nachzukommen – was nicht nur 
moralisches Gebot, sondern auch dienstrechtliche Pflicht gewesen 
wäre – und auf den Gesprächswunsch einzugehen, hat ihn seine ei-
gene Feigheit – oder, wertfreier ausgedrückt: seine nach über 30 
Jahren im Kirchendienst fehlende Erfahrung, mit Konflikten konst-
ruktiv und produktiv umzugehen – geleitet. Machttheoretisch be-
trachtet, wollte er gar keine Klärung, er wollte sein Recht (behalten), 
und demonstrierte dies durchaus überzeugend, indem er dazu keine 
Logik und keine Argumentation benötigte, sondern sich schlichtweg 
seiner Amtsmacht bediente. Allen Erkenntnissen des Konstruktivis-
mus zum Trotz, nutzte er seine Macht – bewusst oder unbewusst – 
auch dazu, vermeintliche Objektivität mit dem Anspruch der Verbind-
lichkeit zu »setzen«. Was der Mitarbeiter sah und in den 
Veränderungsprozess einbringen wollte, war für den Pfarrer »un-
denkbar«, weil es das »noch nie gegeben habe«. Die Meinung und 
Deutungen des Mitarbeiters hatten mit diesem Autoritätsargument 
nicht nur weniger Bedeutung, sondern gar keine mehr. An Beispielen 
wie diesen lässt sich zeigen, dass im Konfliktfall die »Gleichheit der 
Gläubigen« ein frommer Wunsch ist. Die verinnerlichte Vorstellung 
eines im Prinzip sündhaften Menschen, der auf die Gnade Gottes 
angewiesen ist – die aufgrund apostolischer Sukzession amtstheolo-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


47

1  Seelsorge

gisch wiederum vom eingesetzten Geistlichen »vertreten« wird20 
(sic!)  – macht die Bedeutung des Menschenbildes, besonders in 
Konflikten, deutlich. Mitarbeiter fallen hier oft auf sich selbst zurück. 
Besonders in solchen Situationen kann ressourcenorientiertes Coa-
ching wichtig und zielführend sein, das an inneren Ressourcen ansetzt. 
Denn wenn sich das System und die Systemträger dem Mitarbeiter 
gegenüber verweigern, fallen denkbare Möglichkeiten in dieser Di-
mension oft einfach weg. Eine kirchliche Mitarbeiterin, die aus ihrer 
aktuellen Gemeindestelle wechseln wollte, aber nicht wusste, wie sie 
diese Entscheidung ihrem Vorgesetzten gegenüber am besten kom-
munizieren konnte, beschrieb ihre Erfahrung so: Nachdem der 
Pfarrer die »persönliche Kränkung einigermaßen verarbeitet hatte« 
(O-Ton), wäre sie unter Umständen zu einer Verlängerung der aktu-
ellen Stelle bereit gewesen, um ihre Kollegen nicht allein stehen zu 
lassen. Der Pfarrer hätte sie darum nur freundlich bitten müssen, 
stattdessen habe er ihr zu verstehen gegeben: »Ich entscheide, wann 
es für Sie das Beste ist zu gehen …« (O-Ton). Er habe schließlich den 
Gesamtblick, und an der anderen Stelle würde man ruhig noch warten 
können, er habe schon mit dem dortigen Kollegen telefoniert. In 
diesem Fall wurde der Mitarbeiterin zumindest noch eine Begrün-
dung – für die Nichtberücksichtigung ihrer ureigenen Entscheidung – 
genannt. 

Dass konstruktiv-kritische Vorschläge – oder gar Interventio-
nen – als Bedrohung der Integrität gewertet würden, bei dem das 
System sich abschotte, kann systemtheoretisch erklärt werden. 
Auch, dass es »Mittel und Wege« finde, seine Systemstabilität zu 

20	 Die katholische Kirche geht von einer ununterbrochenen Nachfolge der 
Apostel aus. Diese setzt sich von den biblisch bezeugten Aposteln bis heu-
te auf die Bischöfe, und von diesen aus auf die anderen Geistlichen qua 
Weihe / Ordination fort. Diese Lehre wird besonders im Bußsakrament / der 
Beichte deutlich, in der der Priester entsprechend Mt 18,18 von den Sün-
den »lossprechen« kann. Die evangelische Kirche kennt indes »nur« eine 
Sukzession im / durch den Glauben. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


48

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

erhalten. Ein übersteigertes Wir-Gefühl zeige sich dann oft als erstes 
Anzeichen, gepaart mit »verbalen Spitzen bei geeigneten Anlässen 
im Team« auf der Beziehungsebene. Wo der Mut zu solch direkten 
Äußerungen fehle, werde »man in Sitzungen gern geschnitten« oder 
es werde kolportiert, dass eine bestimmte »Person schwierig« sei 
oder eine »problematische Persönlichkeit« (O-Töne) habe. An dieser 
Stelle wird deutlich, dass es dann nicht nur um Sprache, nicht nur 
um Regeln, auch nicht mehr nur um Werte geht, sondern um die 
Verfasstheit des kirchlichen (katholischen) Systems und um das sich 
selbst gegebene »selbstverständliche« Recht, über das Intimste, die 
Persönlichkeit und die Privatsphäre eines Menschen zu urteilen. In 
dieser Art würde man es sich von jeder anderen Institution verbieten, 
die (katholische) Kirche und kirchliche Vertreter indes scheinen – im 
Zweifelsfall – über diese ethischen Standards erhaben, weil sie sich 
durch göttliche Offenbarung – ausgesprochen oder unbewusst – 
legitimieren. Während einer Auseinandersetzung eines leitenden 
Pfarrers mit einem kirchlichen Mitarbeiter war dieser auf seine 
Beleidigungen freundlich hingewiesen worden, mit der Bitte, diese 
zu unterlassen. Der Pfarrer reagierte darauf wie folgt: Der Mitar-
beiter wolle ihn »einfach nicht verstehen«, obwohl er »jetzt auch 
persönlich werden musste«. Unbewusst hatte sich hier ein hierarchi-
sches Familienmodell von Vater und Sohn eingeschlichen, denn der 
Pfarrer hatte seine letzten Ausführungen so eingeleitet: »Ich muss 
wohl mal wieder streng werden …«, und hinzugefügt: auch, wenn er 
»gerade Bauchweh dabei« habe (O-Töne). Was in vielen, wohl allen 
anderen beruflichen Kontexten als zutiefst unprofessionelle Führung 
bewertet werden würde, scheint bei der (katholischen) Kirche sich 
wiederholende Praxis zu sein: die Vermengung von Sach- und Bezie-
hungsebene. Je offener ein System ist, umso freier geht es mit von 
»außen« einwirkender Sprache und konfrontierenden Haltungen um. 
Je geschlossener, je mehr muss es sich abschirmen und den ver-
meintlichen »Angreifer« abwehren (vgl. Hanstein, 2015). An anderer 
Stelle wurde davon berichtet, dass ein kirchlicher Vorgesetzter die 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


49

1  Seelsorge

Kündigung ausgesprochen habe, weil seine Erwartungen nicht erfüllt 
worden seien. Als der Mitarbeiter entgegnete, diese nur unzureichend 
zu kennen und deshalb auch mehrfach um – eigentlich auch formal 
verpflichtende – Mitarbeitergespräche und Zielvereinbarungen ge-
beten habe, entgegnete der Priester: Wer ihn kenne, wisse, was er 
erwarte, das habe »bisher immer funktioniert«. Was für Psychologen 
nach narzisstischer Persönlichkeitsstörung klingt, ist für Mitarbeiter 
jedes Mal neu eine gewaltige Herausforderung. Denn sie stehen in 
der – schwer bis nicht einlösbaren – Herkulesaufgabe, unausgespro-
chene Wünsche auf mehreren Ebenen zu erfüllen: auf der inhaltlich-
sachlichen, auf der Beziehungsebene zum Vorgesetzten und zudem 
noch auf der Loyalitätsebene zum System Kirche und seinem Ver-
treter. Der Schwerpunkt liegt jedoch oft auf der emotionalen Ebene 
und ist nicht selten verwoben mit dem Bild der hierarchischen Familie. 
Eine Kollegin, die einen solchen Coachingfall supervidierte, brachte 
es in die hier zutreffende Aussage: »Wer mich liebt, weiß, was ich 
brauche.« (O-Ton) An diesem Punkt hat der kirchliche Mitarbeiter 
beim Fehlen dieses »Beziehungswissens« – bzw. schon beim Vorwurf 
desselben – nur noch begrenzte Möglichkeiten. Was er auch anstellt, 
es steht in der Deutungshoheit des »Meisters«. Bedient sich der 
Priester – bewusst oder systemisch erlernt und verinnerlicht – dabei 
des kirchenrechtlichen Musters »in persona Christi capitis« (das 
heißt, er handelt in der Person »Christi, des Hauptes«, repräsentiert 
ihn) steht all sein Handeln und Tun, Reden und Lassen unter der 
Legitimation eines höheren, nicht hinterfragbaren Prinzips, ist er so 
zu sagen »gottgleich«.21 

21	 Diesen Begründungszusammenhang kann man symbolisch verstehen, aber 
auch persönlich und qua Ordination konstitutiv. Dann hängt es indes von 
der persönlichen Reife des Priesters ab, wie weit er sich innerlich davon 
distanzieren kann. Kritiker des Zwangszölibates bringen hier immer wieder 
neu erschreckende Beispiele an persönlicher Unreife und bleibender Infan-
tilität im katholischen Priesteramt (z. B. Mynarek, 22014). In solchen Fällen 
ist der Rückgriff auf dieses Autoritätsargument oft – für die Beteiligten 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


50

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Doch auch an »banaleren« Beispielen lassen sich diese Zusam-
menhänge – und Spannungen – verdeutlichen. Eine Frau, die lange 
dem (katholischen) Gottesdienst ferngeblieben war, hatte ein Erleb-
nis in der Messe länger beschäftigt. Sie fragte sich, warum, und bezog 
es auf ihre Erziehung. Im Coaching schilderte sie dann ihre Irritation: 
Dass sie »irgendwie gedacht« habe, »der Pfarrer würde als so zu sa-
gen Gastgeber die Kommunion auch als Letzter einnehmen«; sie war 
sich auch »ganz sicher, dass das vor Jahren schon so war« (O-Töne). 
Die Frau, die sich erfolgreich im Hotel- und Gastronomiebereich eta-
bliert hatte, erlebte darin eine tiefe innere Widersprüchlichkeit. Wenn 
der Priester der Vermittler dessen sei, was sie in seiner Auslegung der 
Bibel gehört habe, dass »Gott zu den Menschen geht« und »auch 
Kirche dies heute tun muss«, um wieder glaubwürdig zu werden, 
könne sie es nur als »unanständig bis anmaßend« bezeichnen, dass 
er »als Erster vom Leib des Herrn« (O-Töne) nahm. Was liturgisch 
betrachtet formal korrekt ist – jedoch in den zurückliegenden Jahren 
von vielen Pfarrern durchaus freier behandelt worden war – stellte 
für die besagte Frau eine inkongruente innere Symbolisierung dar. 
Diese Feststellung bei sich war für sie sehr wichtig, weil sie dadurch 
erst bearbeiten konnte, welche Bedeutung die Symbole der Kirche 
bisher für sie hatten, und welche Kraft sie diesen heute (noch) zu 
geben bereit war. Die Klientin kam nach einem längeren Coaching für 
sich zu dem Ergebnis, dass »die Kirche nicht nur den Menschen ganz 
oft im Weg steht, sondern auch Gott« (O-Ton). Da sie »aber nicht 
die Kirche ändern« könne noch wolle, könne sie nur auf sich achten, 
wie weit sie diese »Zeichen, die stark nach innen gehen und ganz 

wie auch die Psyche des Priesters – folgenschwer. In einer vorliegend unbe-
rücksichtigten Begleitung berichtete ein kirchlicher Mitarbeiter davon, dass 
ihm der Pfarrer dessen Widerspruch mit dem Argument untersagt habe, 
dass er jetzt im Moment »als Christus höchstpersönlich« spreche (O-Ton). 
Wo Psychoanalytiker aufmerken werden, lässt sich nach kirchlicher Logik – 
grundsätzlich – nichts dagegen vorbringen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


51

1  Seelsorge

viel sagen« (O-Ton) an sich »heranlassen« wolle. Sie entschied sich 
dafür, sich bei der Wahrnehmung solcher Gefühle im Gottesdienst 
»innerlich so gut es geht auszuklinken« (O-Ton), hieß hier: sich auch 
nicht zur Kommunion einladen zu lassen, sondern sitzen zu bleiben. 

Um es – nach diesen theoretischen Einblicken und praktischen 
Beispielen – an dieser Stelle vorwegzunehmen: Im Coaching kann 
es nicht darum gehen, diesen kirchlichen (katholischen) Referenz-
rahmen verändern zu wollen. Der Coach steht zuallererst in der 
Verantwortung gegenüber dem Klienten, der sich an ihn gewandt hat, 
und nicht gegenüber dem System »dahinter«. Diesen im Angesicht 
der besonderen, hier nur angerissenen System- und Milieuspezia-
litäten aber adäquat zu begleiten, setzt auch eine hohe spezielle 
Milieukompetenz beim Coach voraus. Dies in der Qualifizierung 
und Weiterbildung noch stärker zu berücksichtigen, mahnt Uwe 
Böning – unabhängig vom hier vorliegenden kirchlichen Milieu – für 
»passgenaues« Coaching an (vgl. Böning, 2016). Während es z. B. im 
Top-Management stringent um die Reflexion der eingenommenen 
Rollen gehen kann, würde – seine Forderung weitergedacht – Coa-
ching im Kontext Kirche ohne hinlängliche Berücksichtigung der 
Beziehungsebene sowie der persönlichen Betroffenheit durch das 
vorliegende Thema womöglich neue Blockaden aufbauen22 – und 

22	 Für eine weitergehende Milieu-Analyse lässt sich nach wie vor das »Milieu-
Panorama« nach Sinus heranzuziehen. Die dort verzeichneten zehn Milieus 
bieten dem Coach eine gute erste Orientierung im Blick auf »Kernwer-
tefelder« oder »milieutypische Aussagen«. So wird die oben getätigte 
Aussage einer besonderen Berücksichtigung der Beziehungsebene im 
Milieu »Bürgerliche Mitte« (2) stark zutreffen, da hier eine hohe Harmonie-
bedürftigkeit vorherrscht, im Milieu der »Performer« (9) jedoch keinesfalls. 
Hier wäre vielmehr die Berücksichtigung des beruflichen Erfolges und / oder 
der persönlichen Sinnhaftigkeit wesentlich. (Vgl. Sinus, 2013) 

	 Das bedeutet für den Coach praktisch eine große Herausforderung, doch 
zeigt die Erfahrung im Kontext (katholische) Kirche, dass sich homogene 
Lager – nach Sinus die Milieufelder der »Konservativ-Etablierten« (1), der 
»Bürgerlichen Mitte« (2) und auch der »Traditionellen« (3) – durchset-
zen und die Minorität der »Expeditiven« (8), der »Performer« (9) und 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


52

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

so den Coachingprozess womöglich beidseitig erschweren. Als 
Teil dieser Milieukompetenz im Milieu (katholische) Kirche kann 
zudem eine gewisse Dialektik verstanden werden, zumal, wenn der 
Coach zugleich die Rolle eines kirchlich Hauptamtlichen innehat. Im 
beschriebenen letzten Fall könnte dann bereits ein innerer Konflikt 
zwischen kirchlichen Normen und seinem Auftrag als Coach auftreten. 
Neben der Beauftragung und der ethischen Verpflichtung im Sinne 
des Klienten ist es aber nicht zuletzt das – katholische – Kirchenrecht, 
das den Coach und sein Gewissen schützt, und zwar – bezeichnender 
Weise – dessen letzter Kanon und Satz: »Salus animarum suprema 
semper lex …« (can. 1752 CIC), d. h., dass das »Heil der Seelen (…) in 
der Kirche immer das oberste Gebot sein muss.«

Zur Ebene der Handlungen und Symbole gehören im Kontext 
Kirche und Seelsorge insbesondere Rituale und Sakramente:

1.2.6  Rituale: Zeichen für das Leben 
Rituale sind nicht nur Gegenstand der Liturgie, sondern sie finden 
Anwendung in der Seelsorge im Allgemeinen und im seelsorglichen 
Gespräch im Speziellen. Biblisch bezeugt und gottesdienstlich seit 
jeher verwendet, gehören sie zur »Grundausstattung« des Seelsor-
gers. Nach einer jahrzehntelangen »Eiszeit« in der Frühphase der neu 
entstandenen Bundesrepublik wurde die Bedeutung von Ritualen in 
den Sozialwissenschaften neu erkannt. Dies wertete ihre Fundierung 
im kirchlichen Leben ebenfalls wieder auf. Bedeutsam ist dieser Um-

der »Liberal-Intellektuellen« (10) nach und nach »weiterzieht«. Da sich 
Milieus – als mehr oder weniger geschlossene Systeme – voneinander ab-
grenzen, funktionieren diese Prozesse durch Distinktionstendenzen in der 
Regel sehr »gut«. Die Crux besteht darin, dass die Kirche diese kritischen 
Denker und beweglichen Experimentierer zu ihrer Verjüngung aber gerade 
bräuchte – während Angehörige dieser Milieugruppen auch andernorts und 
ohne die Kirche »selig« werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


53

1  Seelsorge

stand daher, weil – religiöse wie »profane« – Rituale in der (früh-)
kindlichen Entwicklung essenziell sind. 

Rituale kommen in Übergangssituation des Lebens – v. a. an den 
Knotenpunkten Geburt, Jugendalter und Übergang zur Adoleszenz, 
Sterben, Trauer und letztlich Tod – zum Einsatz. Zudem immer dort, 
wo das Urvertrauen aufgrund des Erlebten verletzt worden ist. Da 
sie das Unbewusste berühren und die Ratio »außen vor« lassen, 
kann – ebenfalls im Bild gesprochen – mit ihrer Hilfe das in der Tiefe 
der eigenen Seele / Psyche »zusammenwachsen«, was ursprünglich 
zusammengehört, aufgrund des Widerfahrenen aber »gerissen« ist. 
Gnadentheologisch gesprochen, kann es mit dem Einsatz eines ge-
eigneten Rituals zum »Kairos« kommen, zu einer »Zeit der Gnade«. 
Dies ist sakramententheologisch durch die Dreiteilung in äußeres 
Zeichen – z. B. Wasser, Kerze, Kleid und Öl bei der Taufe oder die 
gesegneten Ringe bei der Trauung –, die so genannte Einsetzung – 
als theologische Begründung des jeweiligen Sakramentes durch 
Jesus Christus selbst – und die so genannte innere Gnade impliziert. 
Dadurch wird im Sakrament jedem, der ein solches empfängt, das 
zugesprochen, was sich im Ritual ganzheitlich ereignen kann: berührt 
zu werden mit einer inneren Kraft, biblisch gesprochen mit »Dyna-
mis« und »Charisma«. 

Damit können – stimmige – Rituale die existenziellen Grundbe-
dürfnisse des Menschen »anrühren« bzw. wieder wachrufen: sich in 
einer unverwechselbaren Einmaligkeit anerkannt und angenommen 
zu wissen, sich bewegen und entfalten zu dürfen und »dazu« zu 
gehören. Diese »Lebensheiligtümer« (Zulehner, 2008) entspre-
chen – nicht zufällig – genau dem, was der Mensch zu Beginn seines 
Lebens – noch im Mutterleib – erlebt, was ihn prägt, ihn wachsen, sich 
entwickeln und letztlich offen ins Leben gehen lässt. An dieser Stelle 
wird auch deutlich, wie einschnürend entsprechende andersgeartete 
frühe Erfahrungen sind, und warum sie den Menschen oft ein Leben 
lang begleiten und sich in – immer wieder – neue Beziehungen oder in 
seine Haltung gegenüber Entscheidungen, Nähe und Distanz, Furcht 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


54

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

und Sorglosigkeit hinein unbewusst übertragen. Rituale können dann 
eine Hilfe sein, wenn das, was mit ihnen vermittelt werden soll, für 
den jeweiligen Menschen erkennbar ist. Sie können Halt mit spirituel-
len Texten oder in Formen und Gesten aus der Tradition geben – aber 
nur, wenn diese sowohl bekannt und / oder akzeptiert sind. Jemandem 
mit einem – theoretisch tröstenden – biblischen Psalm zu begegnen, 
der mit der Sprache und Bedeutung der Psalmen nicht vertraut ist, 
könnte bestenfalls befremdlich, schlimmstenfalls verstörend wirken. 
Ebenso verhält es sich mit der theologisch angezielten Rückbindung, 
die bereits das Wort religiös definiert: re-ligio. Diese »Religio« zum 
Ursprung des Lebens – theologisch in Gott – kann auch mit dem 
besten Ritual und Text nur dann greifen, wenn es dem Gegenüber 
entspricht. Gut angewandt, können sich Rituale aber als Art Stütze 
erweisen, bedrohliche Lebensumstände, die einen existenziellen 
Angriff auf die (oder eines der) – nach Zulehner – drei »Lebensheilig-
tümer (…) Name, Macht und Heimat« (Zulehner, 2008, S.18) darstellen, 
zu gestalten und so besser zu bewältigen. Denn: »Wo diese tiefen 
Wünsche des Menschen umkommen, geht auch erhofftes Leben 
verloren, breitet sich vor dem Tod der Tod aus« (ebd.). Sie können 
dort – wenn auch nur für den Moment – das innere Chaos in ein we-
nig Struktur und Ordnung versetzen, wo der Mensch das Gefühl hat, 
sich in der Erschütterung oder Trauer zu verlieren. Aber auch hier gilt: 
Rituale, die nicht »verstanden« werden, verunsichern nur zusätzlich. 
Den »Riss im Urvertrauen« zu »flicken«, ist besonders bei Menschen 
mit Traumata bedeutsam, da diese sich oft an mehreren der – oben 
genannten – existenziellen Grundbedürfnisse bzw. Lebensheiligtümer 
gleichzeitig angegriffen fühlen. 

Die Frage nach der »Sprache« der Kirche hängt damit mit der 
(Fähigkeit zur) symbolischen Vermittlung zusammen. Egal, in welcher 
Kultur und zu welcher Zeit: Symbole verbinden Inhalte, und dieses 
vermittelnde Symbolverständnis gehört zum wichtigsten Ausdrucks-
mittel einer Gemeinschaft. Allerdings sind die Bildsysteme, auf die 
dabei zurückgegriffen wird, veränderlich. Gleichzeitig sind Symbole 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


55

1  Seelsorge

relativ »starr«, da sie nur in ihrer speziellen Kontextualität »greifen«. 
Dieser Balanceakt muss immer wieder neu ausgependelt werden. 
Wird aber indes Symbolen und Ritualen mehr Bedeutung beigemes-
sen als dem zu vermittelnden Inhalt, kann eine symbolische Handlung 
»aufgesetzt« und »verkultet« wirken. In solchen Fällen wird (bzw. 
wurde bereits) die eingängige Kraft der Symbole aufs Spiel gesetzt 
und der vermittelnde symbolisch-religiöse Akt wird »persifliert«. 
Kinder wie auch noch Erwachsene sind dafür, da Symbole ihr Inneres 
betreffen (oder eben nicht), intuitiv sehr sensibel.

1.3  Zwischenreflexion 
1.3.1  Praktisch-theologische Problemfelder  
in Thesenform
Das bisher Beschriebene verweist auf einige Problemanzeigen, die 
an dieser Stelle thesenartig vorgestellt und anschließend begründet 
werden sollen: 
ɠɠ Das christliche Menschenbild unterscheidet sich grundlegend 

von der humanistischen Sicht des Menschen. Der – theologische 
und theoretische – Verweis auf die uneingeschränkte Annahme 
der »ganzen Person« ist im Erleben vieler Menschen fraglich 
geworden.

ɠɠ Herkömmliche Gesprächsanlässe und ritualisierte Möglichkeiten 
in der Seelsorge verlieren mehr und mehr an Bedeutung, wie die 
Zahl an Beichten belegt. Seelsorgliche Gespräche und Begleitung 
können diesen Umstand nur mit einer hinreichenden Qualität und 
einem hohen Anspruch kompensieren.

ɠɠ In der – die Seelsorge und ihre Praxis fundierenden – Theologie 
wird der »Abbild-Gottes«-Gedanke als zentrale Grundlage des 
christlichen Menschenbildes betont. Die Praxis der kirchlichen 
Verkündigung indes steht zwischen den klassischen philoso-
phischen Ansätzen des radikal Guten und radikal Bösen. Ganz 
»Ebenbild Gottes« zu sein, erreicht der Mensch nach dieser 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


56

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Vorstellung erst am »Ende der Zeiten«, in der »Ewigkeit«, weil 
ihn die »Erb«- oder »Ursünde« immer wieder in Schuldzusam-
menhänge »zurückzieht«. 

ɠɠ Diese Spannung drückt sich in Symbolen, Gesten und Gebetsfor-
mulierungen aus, die den Menschen vielfach auch »nach unten 
ziehen«, »zurückwerfen« oder »klein halten« können, statt auf 
seine inneren – theologisch gesprochen: Gott gegebenen – Kräf-
te zu setzen. 

ɠɠ Das »Gebrochene« als den »normalen« Zustand der mensch-
lichen Verfasstheit zu betrachten, kann in Extreme abgleiten: 
zu einer vorschnellen Annahme von Schicksalhaftem und zur 
Leidensfixierung. So existiert – theologisch gesprochen – gele-
gentlich eine »Karfreitagsmentalität«, verbunden mit einer ver-
innerlichten »Leidensmystik«, anstatt »Auferstehungshoffung«.

ɠɠ Einer Begleitung suchenden Person eine Gottesbeziehung a priori 
zu unterstellen, setzt eine – theologische – Haltung voraus, die 
den Ursprung alles Lebens in einem (Schöpfer-)Gott sieht. Prob-
lematisch scheint diese Einstellung dann, wenn die Person dies für 
sich nicht als stimmig erachtet. Insofern ist auch die angedeutete 
Korrelation des personenzentrierten Ansatzes mit dem biblisch-
christlichen Menschenbild nicht in jedem Falle schlüssig.

ɠɠ Die Grundannahme eines, den Einzelnen wie auch das Gespräch 
tragenden Gottes ist zwar theologisch evident und besitzt basale 
Bedeutung für die theologische und anthropologische Grund-
einstellung des Seelsorgers. Beim Gegenüber indes kann sie als 
»Überbau« erscheinen, was wenig zielführend sein muss. 

ɠɠ Rituale sind ein wertvoller Schatz aus dem »Methodenkoffer« 
des Seelsorgers. Voraussetzung ist aber, dass sie nicht »aufge-
setzt« wirken. Nicht stimmige, »hohle« Rituale sind inhaltsleere 
Zeichen.

ɠɠ Seelsorge und auch seelsorgliche Gesprächsführung wirken 
aufgrund ihres »gesamtpastoralen« Charakters (vgl. Baumgart-
ner, 1990) nicht nur offen, sondern zuweilen auch indifferent bis 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


57

1  Seelsorge

amorph. Allein »niederschwellig« ein »offenes Ohr« zu haben, 
sichert – bei aller Wichtigkeit dieses Anfangs – noch nicht die 
Qualität einer Begleitung.

ɠɠ Diese strukturelle Offenheit korrespondiert mit dem in sich 
normativen Charakter »kirchlicher Sprache«. Dies kann bei 
einer Religion, die für sich einen Wahrheitsanspruch zugrunde 
legt und nach ihrem Selbstverständnis diese Wahrheit auch 
vertritt, nicht verwundern. Doch kann sich diese Grundhaltung 
auch in Bereichen niederschlagen, wo ein wertfreies Interesse 
am Anderen und seiner Geschichte wesentliche Bedingung für 
gelingende Begleitung ist. 

ɠɠ Die, dem Seelsorger an die Hand gegebene Differenzierung in 
die – mutmaßliche – Persönlichkeitsstruktur des Gegenübers 
vermag diese Herausforderung nicht zu lösen, bei unprofessio-
nellem Einsatz sogar zu verstärken, da »Persönlichkeitsmuster 
nur kontextbezogen (…) reaktiviert« (Schmidt, 2004, S. 208) 
werden können. Ebenso verhält es sich mit dem Anspruch, das 
Einzelgespräch in die Gottesbeziehung wie in den Auftrag der 
ganzen Kirche eingebunden zu wissen. 

ɠɠ Humane Werte der (katholischen) Kirche werden in der konkre-
ten Praxis – speziell im Konfliktfall – nicht selten konterkariert. 
Dieses Phänomen widerlegt unumgängliche Grundhaltungen für 
die Seelsorge. Da beide Bereiche – Kirche und Seelsorge – auf 
Werten aufruhen, ist dies für die Aspekte Wahrhaftigkeit und 
Echtheit besonders sensibel zu bewerten. 

ɠɠ »Fachfremde« Ansätze, wie zum Beispiel aus der humanistischen 
Psychologie, sollten auch weiterhin genutzt werden, ihre Anwen-
dung innerhalb der Seelsorge(ansätze) darf jedoch den zuweilen 
anzutreffenden apologetischen Charakter verlieren. Dies könnte 
dazu anregen, das theologische Proprium des Seelsorgeauftrages 
sowie des seelsorglichen Gespräches je aktuell zur Sprache zu 
bringen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


58

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

ɠɠ Einzelne Stränge in der Theologie und in Konzepten zur Seel-
sorge bieten Anknüpfungspunkte für eine konzeptionelle Wei-
terentwicklung von Seelsorge und seelsorglichem Gespräch. Als 
besonders geeignet erscheint hier das Konzept Kurzgespräch. 

ɠɠ Das Wissen um spezielle (Handlungs- und Verhaltens-)Muster 
im Milieu (katholische) Kirche ist ein bedeutsamer Aspekt der 
Milieukompetenz des Begleiters.

1.3.2  Begründung der Thesen und Konsequenzen  
für die seelsorgliche Praxis
So viele biblische Bücher – je nach Kanon über 70 – es gibt, die 
wieder je einzeln Lebens- und Glaubenserfahrungen verschiedener 
Menschen spiegeln, so schwierig lassen sich diese Vorstellungen 
von einem Gott auf ein Gottesbild reduzieren. Ebenso differenziert 
verhält es sich mit der Personalität des Menschen. Diese ist zwar auch 
ein Grundsatz der Soziallehre der Kirche (vgl. Herr, 1987; Heimbach-
Steins, 2005; Wilhelms, 2010), doch für heutige Menschen erscheint 
es oft als unglaubwürdig, wenn ihnen diese Qualität zwar zugesagt 
wird, sie aber aufgrund persönlicher Lebensentscheidungen (wie 
Scheidung, sexuelle Disposition) von wichtigen Grundvollzügen des 
kirchlichen Lebens ausgeschlossen werden. Obwohl solche Umstände 
mittlerweile – lehramtlich – differenzierter betrachtet werden, ändert 
dies am Empfinden der Betroffenen bislang wenig. 

Auch wenn in der katholischen Lehre der Schwerpunkt weg von 
der Sünden- hin zur Gnadentheologie erfolgt ist, blieb die Frage 
nach dem Bösen und dem Verhältnis zum Menschen virulent. Diese 
Spannung gilt es theologisch weiter auszuhalten, mit dem bleibenden 
Anspruch, praktisch weder in die eine noch in die andere Extermdeu-
tung abzugleiten. Die einschlägige Erkenntnis des Apostels Paulus in 
Röm 7,15 ist hierfür ein eingängiges Beispiel. Ebenso beherrschte – 
und beherrscht im unbewussten Erleben oder im rituellen Tradieren 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


59

1  Seelsorge

dieser Muster  – die kirchliche Tradition das Thema Neigung zur 
Sünde und Schuldhaftigkeit des Menschen mindestens so intensiv 
wie der Aspekt der Erlösung und der uneingeschränkten Annahme. 
Das kollektive Unbewusste wirkt hier nach, und kann nur durch viele 
neue, positive Erfahrungen kompensiert werden. 

Es macht tiefenpsychologisch – und praktisch ggf. traumathera-
peutisch – betrachtet, einen nicht unwesentlichen Unterschied, ob 
man in der Kategorie der »Schuld« oder in der der »Verantwor-
tung« denkt. Theologisch tendiert der erste Ansatz in Richtung 
einer Sündentheologie, der zweite in die Perspektive einer Verant-
wortungsethik. Menschen, die viel von Schuld sprechen und bei – 
vermeintlichen – Fehlern unweigerlich in der Kategorie der Schuld 
(meist beim Anderen) denken, sind in ihrer Entwicklung oft mit 
dieser Grundhaltung aufgewachsen. Ein Gottesdienst der – nach ka-
tholischer Lesart – nicht zur Verkündigung, noch zur sakramentalen 
Feier kommen kann, wenn nicht zu Beginn das »Schuldbekenntnis« 
gesprochen wird, ist ein eindrückliches, alltägliches Beispiel dafür. 
Ältere Menschen schlagen sich dabei, wie einst als Kinder erlernt, 
mit der Faust drei Mal auf die Brust – so wie es das aktualisierte 
katholische Gebet- und Gesangbuch auch heute noch formal vor-
sieht: »alle schlagen sich an die Brust« heißt es an dieser Stelle als 
»Regieanweisung« (GL 582, 4).23 Der Körper unterstreicht dabei, was 
das Bekenntnis der immerwährenden Schuld des Menschen im Wort 
ausdrückt. 

Dass ein Seelsorger diese Haltung besitzt und damit das Men-
schenbild, ein von Gott geschaffenes und »getragenes« Wesen 
zu sein, bei seinem Gegenüber auch unterstellt, muss noch nicht 
bedeuten, dass der Klient dies auch für sich angenommen hat. In-
sofern handelt es sich hier um eine Echtheit in zweierlei Hinsicht: 

23	 Lapidar wird als einführende »Erklärung« dieser Geste im GL angeführt: 
»Als Menschen sind wir auf Gottes Barmherzigkeit angewiesen.« (Vgl. 
ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


60

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Der Seelsorger kann seinem Auftrag nur authentisch nachkommen, 
wenn er diese Haltung nicht leugnen oder ablegen muss. Dem, das 
Gespräch Suchenden kommt der Seelsorger seinerseits aber nur 
»echt« entgegen, wenn er diesen mit seinen eigenen Lebenshaltun-
gen auch ganz annimmt und diese akzeptiert. Ebenso verhält es sich 
mit der Grundhaltung der Wertschätzung – bzw. in theologischer 
Korrelation – Liebe. Diese kann hieran nicht ihre Grenze finden, viel-
mehr bewährt sie sich in dieser Spannung, und die Sprache des, das 
Gespräch Führenden verliert ihren ggf. vorherrschenden »direktiven« 
Charakter (vgl. Rogers, 2004). Auch die kirchlich-theologische Logik, 
wonach ein Einzelgespräch in den Seelsorgeauftrag der Kirche ein-
gebunden ist und zudem noch vom (Gebets-)Kollektiv getragen wird, 
setzt ein Weltbild voraus, das von einem, die Begleitung suchenden 
Menschen nicht unbedingt geteilt werden kann. Es scheint angemes-
sen, wenn der Seelsorger dies entweder offen anspricht oder es als 
Haltungshintergrund für sich geklärt hat.

Praktisch kann ein solcher – wenn auch nur impliziter – »Über-
bau« den Weg »nach innen« blockieren, wenn man zu früh oder 
zu schnell darauf verwiesen wird, dass »Gott es mitträgt«, dass 
»man nur noch beten« könne, oder dass »man es halt aushalten« 
müsse wie der Gottessohn sein Kreuz – Beispiele für real erlebte 
Hinweise. Denn dann können innerpsychische Prozesse – je nach den 
Vorerfahrungen, Autonomie- oder eben Ohnmachtserlebnissen der 
entsprechenden Person – in Gang gesetzt werden, die die Verantwor-
tung abgeben und den Klienten u. U. erst richtig in die Krise bringen. 
Nach Carl Gustav Jung tritt der Mensch z. B. in der Trauer in einen 
Individualisierungsprozess ein, bei dem sich das Individuum und sein 
Innenleben zum Selbsterhalt stark »zusammenziehen«. Der Mensch 
ist dann auf sich zurückgeworfen, erfährt dies existenziell, und sein 
Inneres reagiert darauf. Je nachdem, ob ein Mensch religiös soziali-
siert ist und ob er ein stützendes Gottesbild hat, können der Verweis 
auf Religion und Gott hier helfen – oder eben nicht, im schlimmsten 
Fall sogar schaden. Ebenso verhält es sich mit dem Auftrag der Kirche, 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


61

1  Seelsorge

die – theologisch – am so genannten Offenbarungsgeschehen Gottes 
Anteil hat. Dies kann den gelegentlich anzutreffenden »Ton« erklären, 
mit dem Wahrheitsansprüche formuliert werden, wenn auch heute 
zumeist implizit – was aber den Anspruch und die Wirkung auf das 
Gegenüber nicht mindern. Für Menschen, die in der Tradition der 
Kirche leben und für die die Vorstellung, von einem »Gebetskollek-
tiv« getragen zu sein, positive Emotionen auslöst, kann dieser Ansatz 
hilfreich sein. Für andere wiederum, die »nur« ein Einzelgespräch 
suchen, kann es eine zusätzliche Belastung sein, die »ganze« Kirche 
»im Rücken« zu wissen.

Die aufgezeigte Differenzierung in Persönlichkeitsmuster mag 
ein nützliches Hilfskonstrukt sein, mehr kann sie aber nicht leisten, 
da der Mensch immer komplexer ist als Theorien und Modelle. Zumal 
finden dadurch – wieder einmal mehr – Modelle aus der Psychologie 
(Freud / Riemann) Anwendung, weshalb auch dieser Aspekt auf die 
notwendige Grenzziehung zwischen Seelsorge und psychologischer 
Begleitung hinweist. Für einen Menschen, der in der Seelsorge Unter-
stützung sucht, kann diese Differenzierung zudem als Widerspruch in 
sich erlebt werden, da die Annahme der »ganzen Person« – zumin-
dest implizit – so nicht gegeben ist. Auch die in der seelsorglichen 
Praxis und Sprache gelegentlich anzutreffende – allerdings ein wenig 
künstlich anmutende – Unterscheidung zwischen »Da-Sein« und 
»So-Sein« vermag daran wenig zu ändern.

Da Rituale nicht über die Ratio kommunizieren, sondern die emo-
tionale Ebene betreffen und durch ihren Zugang zum Unbewussten 
innere Bilder freilegen können, ist ihr Einsatz sensibel zu planen und 
mit den Vorerfahrungen und Bedürfnissen des Klienten gründlich ab-
zustimmen. Ebenso benötigt der Einsatz fachfremder Hintergründe 
Klarheit und die nötige Transparenz. 

Eine verbindliche und hilfreiche Struktur für verschiedene Set-
tings zu kreieren, die per se nichts Verbindendes besitzen, scheint 
überdenkenswert. Insofern wäre zu überlegen, ob nicht Seelsorge 
und auch seelsorgliche Gesprächsführung eine nähere Bestimmung 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


62

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

nötig hätten – zumal vor weiteren, auch neuen Formen der Beglei-
tung. Das Konzept »Kurzgespräch in der Seelsorge« unternimmt 
den Versuch, einem seelsorglichen Gespräch Struktur zu geben, die 
Inhalte auf das Wesentliche zu beschränken und den Begleiteten aus 
seinem »Problemkarussell« zu befreien. Neben dieser Methode liegt 
der innovative Charakter dieses Ansatzes in der Reduktion, die eine 
Zurücknahme in mehrerlei Hinsicht bedeutet, v. a. hinsichtlich des 
bis dahin uneingeschränkt geteilten Anspruchs auf den universalen 
»Heilsauftrag«. Ebenso sind partiell Ressourcenansätze erkennbar.

1.4  Fazit
Zusammengefasst ist eine Öffnung des seelsorglichen Ansatzes in 
mehrerlei Hinsicht angezeigt, aber ebenso leistbar. Diese Heraus-
forderung wäre, mehr als von der Theologie – die oft Jahre, wenn 
nicht Jahrzehnte der Praxis voraus ist – von der kirchlichen Lehre 
anzunehmen. Reflektierte Arbeiten dazu fehlen bislang, speziell auf 
dem katholischen Gebiet. Ein methodisch sauberer Abgleich – dessen 
Möglichkeit mit den vorliegenden, begrenzten Ausführungen ange-
deutet sei – würde zudem Phänomene, wie eingangs beschrieben, 
strukturiert und reflektiert aufnehmen, ohne dass sich diese – wie 
am eingangs aufgeführten Fortbildungsbeispiel angedeutet – implizit 
»einschleichen« müssten. Wünschenswert wäre es zudem, gewisse 
Ansätze und theologische Plausibilitäten auf ihre Aktualität für die 
heutige Zeit und die heutige Klientel zu prüfen – und die daraus 
folgenden Praktiken auch methodologisch zu weiten. Dies würde 
einschließen, ergänzende Ansätze explizit in die seelsorgliche Praxis, 
wie speziell in das seelsorgliche Gespräch, zu integrieren.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


63

2  Coaching
In etwa derselben Zeit, in der Seelsorge sich neu zu verorten suchte24, 
etablierte sich Coaching im beruflichen Kontext als eigene Fachdis-
ziplin. 

2.1  Herkunft und Zielsetzung 
2.1.1  Coaching als eigene Fachdisziplin
Durch die zuweilen inflationäre Verwendung des Begriffs in der 
Wellness-Branche – in etlichen Büchern zur Lebensberatung oder 
auch in diversen Spielfilmen zu sehen25 – kann sich der Eindruck 
aufdrängen, beim Coaching handle es sich um eine »softe« Variante 
der Lebensbegleitung. So sei bereits zu Beginn daran erinnert, dass 
sich »Coaching (…) im deutschsprachigen Raum aus der Begleitung 
von Führungskräften heraus entwickelt« hat (Berninger-Schäfer, 2011, 
S. 11). Wenn auch die terminologische Herkunft im Sport gesehen 
werden kann, gehört Coaching damit originär in den Bereich der Füh-
rungskräftebegleitung (und -entwicklung), weshalb Elke Berninger-

24	 Vgl. die Hintergründe zur Diskussion um das »Subjekt der Seelsorge« in 
Kap. 1.1.

25	 Z. B. »Neid ist auch keine Lösung«, von Tobias Baumann et. al., 2016.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


64

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Schäfer in der »Qualitätssicherung von Führungstätigkeit (…) nach 
wie vor das »hauptsächliche Ziel von Coaching« (ebd.) sieht. 

In den letzten 30 Jahren hat sich Coaching permanent weiter-
entwickelt und ausdifferenziert, so dass es, nach Regina Mahlmann, 
»über die Zielrichtung und über das Verständnis von Einzel- und 
auch Gruppen-Coaching« mittlerweile »einen allgemeinen Nenner« 
(Mahlmann, 2009, S. 12) gibt. Mahlmann begründet dies mit einem 
Blick auf grundlegende Ansätze, deren »Definitionen tatsächlich 
wenig differieren« (ebd.) würden. So wird Coaching – in diesem Über-
blick – von Astrid Schreyögg zum Beispiel als »Förderung beruflicher 
Selbstgestaltungspotenziale« (nach Schreyögg, 1995) definiert, von 
Horst Rückle als »Prozess zur Entwicklung der Persönlichkeit und 
(…) rollenspezifischer Fähigkeiten« (nach Rückle, 2000) verstanden, 
oder von Thomas Holterbernd und Bernd Kochanek als »Unterstüt-
zung der Persönlichkeitsbildung in Arbeitszusammenhängen« (nach 
Holterbernd / Kochanek, 1999). 

So diese Beobachtung von Mahlmann – bei der exemplarischen 
Nennung von Definitionen – zutrifft, hat die von Berninger-Schäfer 
konstatierte »Tendenz zur Professionalisierung und Qualitätssiche-
rung« (Berninger-Schäfer, 2011, S. 13) im Bereich Coaching ab dem 
Jahr 2000, verstärkt nochmals ab 2004, daran entscheidenden Anteil. 
In Beiträgen vor dieser Zeit nämlich lassen sich noch Beschreibungen 
finden, die heute kaum mehr en vogue sein dürften. So schrieb die-
selbe, oben zitierte Autorin vor 20 Jahren zum Beispiel von Coaching 
als »problemorientierter Beratungsform« (Schreyögg, 1995, zitiert 
nach Mahlmann, 2009, S. 12). Die in den letzten Jahren ausgebaute 
Verbandsarbeit, v. a. durch den Deutschen Bundesverband Coaching – 
als führender Verband im Bereich Business-Coaching und Leadership 
im deutschsprachigen Raum –, hat sich die Qualitätssicherung zur 
grundlegenden Aufgabe gemacht. So will der DBVC »gewährleisten, 
dass eine Dynamisierung des Coaching-Feldes durch eine hervorra-
gende und damit anerkannte Qualitätsweiterentwicklung unterlegt 
wird. Das Setzen, Leben und Weiterentwickeln von Standards soll 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


65

2  Coaching

den beteiligten Gruppen eine größere Sicherheit bezüglich der 
theoretischen Durchdringung und der praktischen Anwendung von 
Coaching geben. Die wissenschaftliche Fundierung der Arbeit soll 
Innovationen fördern, die auch in die Ausbildung anerkannter Coachs 
münden« (http://www.dbvc.de/der-verband/ueber-uns/unser-selbst-
verstaendnis.html).

Die Begriffsbestimmung, die der Deutsche Bundesverband Coa-
ching vornimmt, spiegelt sprachlich die zurückgelegte inhaltliche 
Weiterentwicklung im professionellen Coaching wider und verweist 
auf Qualitätsstandards, die immer mit verbindlichen sprachlichen 
Normierungen beginnen. So wird Coaching heute als »professionelle 
Beratung, Begleitung und Unterstützung von Personen mit Führungs- 
und Steuerungsfunktionen und von Experten in Unternehmen und 
Organisationen« verstanden. Als Zielsetzung von Coaching nennt der 
DBVC »die Weiterentwicklung von individuellen oder kollektiven Lern- 
und Leistungsprozessen bzgl. primär beruflicher Anliegen« (http://
www.dbvc.de/der-verband/ueber-uns/definition-coaching.html). 
Neben die Begleitung von Führungskräften trat damit auch die Un-
terstützung von Fachkräften. Hieran wird deutlich, wie sich Coaching 
in den letzten Jahrzehnten und Jahren auch »bezüglich Zielgruppen, 
Anlässen und Settings weiter ausdifferenziert« (Berninger-Schäfer, 
2011, S.  11) und zu einer eigenen und professionellen Fachdisziplin 
entwickelt hat, die »die Förderung der Selbstreflexion und -wahrneh-
mung und die selbstgesteuerte Erweiterung (…) der Möglichkeiten 
des Klienten bzgl. Wahrnehmung, Erleben und Verhalten« (http://
www.dbvc.de/der-verband/ueber-uns/definition-coaching.html) als 
Schwerpunkt hat. 

Gerade aufgrund dieser inhaltlichen Ausdifferenzierung erscheint 
es vor der Fragestellung der Verortung von Coaching in einem anderen 
eigenständigen Bereich – hier der Seelsorge – wichtig, diese grundle-
genden Eckdaten festzuschreiben. Diese sind, neben a): dem Fokus 
der ziel- und lösungsorientierten Bearbeitung, b): konkrete Anliegen 
in c): berufsbezogenen Kontexten, und die d): damit einhergehende 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


66

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Entwicklung von Kompetenzen (vgl. Berninger-Schäfer, 2011, S. 21 – 26). 
Mit dem zuletzt aufgeführten Aspekt ist zugleich eine grundlegende 
Spannung benannt, da der Klient als arbeitender Mensch nicht von 
seinem Menschsein im Ganzen trennbar ist. Zugleich ist er in seinem 
beruflichen Handeln in (ein) System(e) und Rollen eingebunden. 
Insofern ist es konsequent, Coaching als ganzheitlichen Prozess zu 
betrachten, denn »es werden kognitive, emotionale, beziehungsmä-
ßige, körperliche und ethische Aspekte berücksichtigt« (ebd., S. 24). 
Entscheidend scheint in der Zielsetzung folglich die Priorität zu sein: 
Ein berufliches Anliegen, welches in seiner Lösung eine Veränderung 
des Verhaltens, der Haltung, letztlich vielleicht sogar – partiell – der 
Persönlichkeit des Klienten zum Resultat hat, lässt sich im Coaching 
mustergültiger bearbeiten als ein rein auf die Persönlichkeit – und 
unabhängig vom konkreten Kontext – formuliertes Anliegen. Insofern 
zeigen diese Eckdaten bereits erste notwendige Grenzziehungen 
gegenüber anderen Begleitungsmöglichkeiten auf. 

2.1.2  Abgrenzung gegenüber anderen Formen 
professioneller Begleitung
Definition bedeutet  – bereits von der Wortbedeutung her  – das 
inhaltliche Festlegen von Grenzen. Diese Abgrenzungen dienen – im 
professionellen Bereich – sowohl dem Selbstverständnis wie auch 
der notwendigen Klarstellung der Rollen und einer Zielrichtung 
nach außen. Gleichzeitig sind derartige Grenzziehungen kultur- und 
systemabhängig, was Björn Migge mit einem Vergleich zwischen der 
amerikanischen und deutschen Coaching-Landschaft beschreibt: 
»Ein amerikanischer Coach wäre eher (…) geneigt (…) konkrete 
Tipps zu geben (…) Ein deutscher Coach bemüht sich eher (…) in-
direkt vorzugehen und die (…) Absichten seiner Klienten mit diesen 
gemeinsam aufzudecken« (Migge, 2009, S. 74). Jedoch erscheint 
die hier gezogene Konsequenz einer sinnvollen Abgrenzung nicht 
zwingend nachvollziehbar, »einmal von Coaching, ein anderes Mal 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


67

2  Coaching

von Beratung« zu sprechen, mit der Begründung, »jedem Geschmack 
gerecht zu werden« (ebd.). Eine – möglichst kultur- und systemrele-
vante – Grenzziehung gegenüber anderen Formen der Begleitung und 
Beratung scheint zudem nötig, weil sie an Zielsetzungen und letztlich 
auch Qualitätsstandards konkretisierbar ist. Die Begründung von 
Migge verweist aber zugleich auf die Bandbreite der Erwartungen 
entsprechend des Kontextes und der »Firmenphilosophie« – und 
damit des jeweiligen Auftraggebers. So versteht Elke Berninger Schä-
fer – und mit ihr die Karlsruher Schule – professionelles Coaching in 
einem »klar definiert(en) und von (…) ähnlichen Beratungsformen 
abgegrenzt(en)« Coachingkonzept (Berninger-Schäfer, 2011, S. 30). 
Diese Abgrenzungen zeigt sie gegenüber der Expertenberatung – mit 
dem Fokus »Empfehlung zu weiteren Vorgehensweisen« und der zur 
Verfügung Stellung von spezifischem Expertenwissen durch eine 
»inhaltliche Fachexpertise« (ebd., S. 27) –, dem Training – mit dem 
Schwerpunkt bestimmter Übungen zur Erreichung eines Zieles sowie, 
im beruflichen Kontext, der »Erweiterung fachlicher Kompetenzen« 
(ebd.) –, dem Mentoring – als Möglichkeit der Begleitung durch eine 
berufserfahrenere Person mit dem Ziel der Partizipation an dessen 
Erfahrung –, der Supervison – als Form der Reflexion des eigenen 
Verhaltens in persönlichen und beruflichen Beziehungen mit dem 
Fokus der Auswirkung auf das jeweilige System –, sowie der Psy-
chotherapie – als therapeutische Behandlungsmöglichkeit von, hier, 
Patienten – auf (vgl. ebd., S. 26 – 28). Zusätzlich führt Björn Migge 
die Mediation – »als allparteiliche und ergebnisoffene Vermittlung« – 
sowie die philosophische Lebensberatung – mit dem Blick auf »Werte 
(…) Prinzipien und Handlungen«26 – (Migge, 2009, S. 78) an. 

Als kleinen Zusatz dieser Auflistung geht die vorliegende Arbeit 
der Frage nach der Abgrenzung zu einer weiteren Begleitungsform – 

26	 Diese Definition wäre es wert, mit der Ausrichtung von Wertecoaching 
näher in Abgleich gebracht zu werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


68

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

der Seelsorge –, wie der Suche nach sinnvollen Kombinationsmög-
lichkeiten beider Perspektiven  – entsprechend des Titels dieses 
Beitrags: Coaching in der Seelsorge – nach.

Da Coaching »lebt«, bewähren sich diese – wenn auch wesentli-
chen – Grenzziehungen nicht in der theoretischen Setzung, sondern 
im praktischen Vollzug. Analog zur oben angedeuteten inhaltlichen 
Ausdifferenzierung in den letzten Jahrzehnten und Jahren, existieren 
in der Coachingpraxis mehrere komplementäre, entsprechend den 
Anforderungen kreierte Settings. Eine qualitativ hochwertige und 
verantwortungsvolle Reflexion der eigenen Zielrichtung, Rolle und 
Aufgabe im Coaching scheint umso wichtiger, je mehr solcher Kom-
plementärformen sich anbieten. Wie eben angedeutet, brechen bei-
spielhaft immer wieder neu Diskussionen darüber auf, ob Coaching 
sich (auch) als Beratung verstehen darf. Der DBVC führt diesen Aspekt 
auch aktuell wie selbstverständlich in seiner Coachingdefinition an, 
wenn er von einer »ergebnis- und lösungsorientierte(n) Beratungs-
form« oder einem »auf individuelle Bedürfnisse abgestimmte(n) 
Beratungsprozess« spricht. Gleichzeitig wird auf die inhaltliche 
Mehrperspektivität verwiesen, da sich Coaching als »Kombination 
aus individueller Unterstützung zur Bewältigung verschiedener An-
liegen und persönlicher Beratung« (http://www.dbvc.de/der-verband/
ueber-uns/definition-coaching.html) verstehe. 

Letztlich wäre eine rein terminologische Klärung für die Praxis 
wenig effektiv, wie in den bestehenden Kombinationsmöglichkeiten 
von Coaching – mit Training, Mentoring, Supervison, Psychotherapie 
(vgl. Berninger-Schäfer, 2011, S. 28 – 30) oder eben auch Seelsorge 
(vgl. vorliegende Darstellung)  – ebenfalls nur Varianten formal 
benannt sein können. Der Gefahr, dass die »Übergänge fließend« 
(Migge, 2009, S. 78) und die jeweiligen Begleitungsformen »gemischt 
werden« (Berninger-Schäfer, 2011, S. 30), kann letztlich nicht durch 
die Definition – die nur den Anfang bilden kann – begegnet werden, 
sondern durch verinnerlichte Grundhaltungen (vgl. Kap. 2.3) und der 
hinreichenden Klarheit bezüglich Aufgabe und Rolle. Auf dieser Basis 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


69

2  Coaching

kann sich dann im Idealfall – hier im Blick auf die Komplementärbe-
ratung – ein »oszillierendes Geschehen« (Berninger-Schäfer, 2011, 
S. 30) einstellen. Eine, wenn nicht die entscheidende Grundhaltung 
(vgl. weiterführend Kap.  2.3) und damit ein grundlegendes Quali-
tätskriterium im Coaching definiert zugleich – und im praktischen 
Zweifelsfall – die Grenzziehung gegenüber sich ähnelnden Formen 
der Begleitung: die Askese. Sie wird im Prozessgeschehen an der 
»Zurückhaltung des Coachs im Formulieren eigener Hypothesen und 
dem Erteilen von Ratschlägen« (Berninger-Schäfer, 2011, S. 36) er-
kennbar. Diese Haltung beachtend, erscheint es auch nicht zwingend 
problematisch, von Beratung zu sprechen, zumal diese Erwartung 
im Business-Bereich explizit oder unausgesprochen oft mitschwingt. 
Qualitativ messbar wird Coaching dann daran, ob es dem Klienten 
im Prozess möglich war, »eigene Lösungen zu entwickeln«. Denn der 
Coach »ermöglicht das Erkennen von Problemursachen und dient 
daher zur Identifikation und Lösung der zum Problem führenden 
Prozesse« (http://www.dbvc.de/der-verband/ueber-uns/definition-
coaching.html).

2.1.3  Anlässe für Coaching 
Auch wenn im Zuge der 30-jährigen Coaching-Entwicklung der 
ursprüngliche berufliche Kontext sowie die originäre Zielsetzung – 
»Steigerung und (…) Erhalt der Leistungsfähigkeit« sowie »Verbes-
serung der beruflichen Situation und das Gestalten von Rollen unter 
anspruchsvollen Bedingungen« (http://www.dbvc.de/der-verband/
ueber-uns/definition-coaching.html)  – grundsätzlich beibehalten 
werden konnte, zeigt sich nach Regina Mahlmann eine klare Unter-
scheidung in zwei Kategorien. Neben der Weiterentwicklung als einer 
Kategorie wird hier Konfliktuelles als ein weiterer, umfänglicher Bereich 
angeführt (Mahlmann, 2009, S. 14 – 16). Diese Beobachtung wird auch 
durch die neuere Literatur bestätigt (vgl. z. B. Schreyögg, 2003, S. 340 
ff). Mahlmann differenziert diese Kategorie wiederum in die Bereiche 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


70

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

der individuellen Belastungen – mit den zwei Brennpunkten der persön-
lichen oder systemischen Faktoren –, beruflicher Deformationen – als 
einer bereits eingetretenen Auswirkung gering ausgeprägter Work-
Life-Balance –, Distress im Arbeitsalltag, Burn-out und Mobbing (vgl. 
Mahlmann, 2009, S. 14 – 15). Bei aller Wertschätzung gegenüber den 
Erfahrungen der Autorin als Coach wird in dieser Aufzählung zweierlei 
deutlich: Wiederum die notwendige Abgrenzung und entsprechende 
Weitervermittlung – v. a., wenn sich bereits psychische Auffälligkeiten 
zeigen bzw. der Klient davon berichtet –, wie auch eine augenfällige 
Expansion des Themas Coaching im Gesundheits- und Life-Bereich 
in den letzten Jahren. So erfreulich es ist, dass das Thema Gesund-
heitsschutz im beruflichen Bereich  – nicht nur im öffentlichen 
Dienst – im Kontext Führungscoaching und Personalentwicklung 
seinen – festen – Platz gefunden hat, so irritierend erscheint der 
Boom im Bereich Life-Coaching. Aufgrund dieser Tendenz, die sich in 
der Flut an Literatur widerspiegelt – lt. Berninger-Schäfer existieren 
mehr als fünfzig Publikationen in diesem Feld (Berninger-Schäfer, 
2014) – soll dieser Bereich des »Coaching für alle und alles« (ebd. 
2011, S. 39), wenn hiermit auch benannt, in der weiteren Darstellung 
bewusst unberücksichtigt bleiben. 

Mittlerweile hat sich Coaching  – aus der anfänglich reinen 
Beratung von Führungskräften heraus – auf verschiedene Bereiche 
hin ausgedehnt, v. a. auf das Mittlere Management. Vor diesem 
Hintergrund kann die eben genannte Auflistung von Mahlmann auch 
inhaltlich um ein Vielfaches erweitert werden (vgl. Berninger-Schäfer, 
2011, S. 31). In diesem breiten Spektrum kann die Kategorisierung in 
die Bereiche Organisationsstruktur, Interaktion, Verhalten und Persön-
lichkeit (vgl. ebd., S. 34) eine hilfreiche Orientierung im »Coaching-
Dschungel« bieten. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


71

2  Coaching

2.2  Systemisches Coaching 
2.2.1  Ursprung, Entwicklungslinien  
und grundlegende Ansätze
Der oben zitierte Anspruch ganzheitlichen Coachings korrespondiert 
mit dem systemischen Blick auf menschliche und betriebliche Orga-
nisationen und der grundlegenden systemtheoretischen Erkenntnis, 
dass eine Veränderung an einem einzelnen Punkt – z. B. das Verhalten 
einer Person in einem bestimmten Interaktionsmuster – eine Auswir-
kung auf das System in seiner Ganzheit hat. Nach der soziologischen 
Systemtheorie Niklas Luhmanns definieren – und konstituieren – sich 
soziale Systeme durch dieselben Merkmale: Neben der grundlegen-
den Beobachtung, dass die kleinste Einheit im System bereits ein 
entscheidendes systemrelevantes Kommunikationsgeschehen in 
Gang setzen kann, besteht ein wesentliches Merkmal im selbstre-
ferenziellen Charakter. Dies bedeutet, dass soziale Systeme »die 
Elemente, aus denen sie bestehen, durch die Elemente, aus denen 
sie bestehen, selbst produzieren und reproduzieren« (Luhmann, 1987, 
S. 403). Was positiv mit dem Begriff der Autopoiesis (vgl. weiterfüh-
rend siehe unten) gedeutet werden kann, bedeutet aber eben auch 
symbolische und kommunikative Abgrenzung – oder auch durch ein 
Wertesystem – gegenüber seiner Umwelt und anderen Systemen. 
Rolf Arnold spricht hier von der »ärgerlichen Tatsache der systemi-
schen Geschlossenheit« (Arnold, 2012, S. 118). Systeme grenzen sich 
durch ihre je eigene Struktur27 und ihre je eigene Systemsprache von 
ihrer Umwelt ab, was im Alltag daran beobachtet werden kann, dass 
spezielle – z. B. kommunikative – Abläufe nur innerhalb des jeweiligen 
Systems funktionieren, aber auch wie von selbst durch die Mitglieder 
eines Systems – beim Wechsel in ein anderes soziales System – an 

27	 In den Bereich der Struktur zählt Luhmann auch den Komplex aus Erwar-
tungen und »Erwartungserwartungen« (vgl. weiterführend: Hohm, 2006, 
S. 136 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


72

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

der Systemgrenze zurückgelassen werden. An solchen alltäglichen 
Beispielen wird auch deutlich, dass Systeme sich nicht (nur) nach 
ihrem Wesen definieren lassen, sondern – nach Luhmann – v. a. ent-
sprechend ihrer Funktion.

Die Systemtheorie Luhmanns – der biologische daraufhin noch 
um soziale und psychische Systeme erweiterte – basierte auf der 
autopoetischen Systemtheorie der Zellbiologen Humberto Maturana 
und Francisco Varela (vgl. Maturana / Varela, 2009). Aufbauend auf der 
evolutionären Systemtheorie von Rupert Riedl (vgl. weiterführend 
Riedl / Delpos, 1996) entwickelten sie eine Theorie auf dem Ansatz 
zirkulärer Kausalitätsverhältnisse. Systeme sind, so verstanden, hoch 
komplexe und zugleich kommunikativ-dynamische Einheiten, in denen 
eine Vielzahl von »Wechselwirkungs- und Ergänzungsprozesse(n)« 
(Berninger-Schäfer, 2011, S. 53) stattfindet. Diese befinden sich in so 
genannten »Fließgleichgewichten«, welche sich – entsprechend der 
Chaosforschung – stets »im Fluss« befinden und dabei immer wieder 
neue Formen und Ordnungen ausbilden. Diese Charakteristika von 
Systemen gelten in allen Ansätzen der systemischen Begleitung und 
Beratung28 als Grundlage. Zugleich leiten sich aus dieser Erkenntnis 
Konsequenzen ab: 

Arnold Mindell, der einen prozessorientierten Ansatz entwickelt 
hat (vgl. Mindell, 1987), betrachtet das System Mensch in seiner 
körperlich-psychischen Ganzheit. Sein Modell geht davon aus, dass 
Symptome und Probleme systemisch derart zusammenhängen, dass 
die somatischen Anzeichen nicht nur auf die tiefer liegende Proble-
matik verweisen, sondern im Problem selbst die Lösung liegt. Sein 
Ansatz setzt daher auf eine differenzierte Vertiefung des Problems, 
sogar auf die (erneute) Auseinandersetzung mit (bereits durchleb-
ten) Grenzerfahrungen. – Die Herkunft aus der Psychoanalyse und 
der Einfluss der Tradition nach C. G. Jung sind kaum zu übersehen. 

28	  … von denen vorliegend nur die wesentlichsten skizziert werden können.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


73

2  Coaching

Steve de Shazer und Milton Erickson setzten stattdessen 
lösungsorientiert an (vgl. De Shazer, 1989; Erickson, 1995). Ihre 
Ansätze gehen davon aus, »dass Ergebnisse auch ohne detaillierte 
Ursachenforschung gefunden werden können« (Müller, 2009, S. 24). 
Der Soziologe de Shazer, der die »lösungsorientierte Kurzzeitthe-
rapie« entwickelt hat, gibt dem geschilderten Problem daher nur 
so viel Bedeutung, wie zur Suche nach dem Ziel notwendig ist. Von 
der Problembeschreibung aus nimmt er eine »Umfokussierung« mit 
dem Ziel erster Lösungsideen vor. Methodisch kreiert, nutzt er dazu 
die »Zeitlinie« und die »Wunderfrage«. Dadurch wird der Blick des 
Klienten für andere Perspektiven geöffnet, neue Handlungsmöglich-
keiten kommen in den Blick. 

Gunther Schmid (vgl. Schmid, 2004, 62015) hat diese lösungsori-
entierten Konzepte zusammengeführt und zu einem ganzheitlichen, 
lösungsfokussierenden und zugleich hypnosystemischen Ansatz aus-
gebaut. Neben dem Aspekt der Wechselwirkung aller Elemente eines 
Systems ist für dieses Coachingverständnis die systemische Selbstor-
ganisation zentral. Zur Systemstabilität gehört es demnach auch, dass 
Menschen durch ihr systemkonformes Verhalten – das ihnen nicht 
bewusst sein muss – dazu beitragen. Diese »Musterzustände« – als 
»Einheit von äußeren und inneren Faktoren mit einem spezifischen 
Zusammenspiel von körperlichen, geistigen, seelischen und sozialen 
Reaktionen« (Berg / Berninger-Schäfer, 2010, S. 19) – können entspre-
chend der systemtheoretischen Erkenntnis, dass jedes Einzelne das 
Ganze bedingt, aber auch jederzeit eine Infragestellung und Störung 
erfahren. Änderungen innerhalb eines Systems können demnach nicht 
nur durch Einwirkungen von außen erfolgen, vielmehr werden diese – 
entsprechend der Tendenz zur systemischen Selbsterhaltung – in 
einem ersten Impetus in der Regel abgewehrt. Entscheidender, da 
nachhaltiger und effizienter, ist demgegenüber die Möglichkeit des 
Ausbaus neuer Muster von innen, aus dem eigenen System heraus. 
Hier setzt Coaching an. Raum und kreative Möglichkeiten für die 
Neuorganisation neuer Muster werden durch die inhaltliche Lenkung 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


74

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

auf die Ressourcen des jeweiligen Systems – sei es eine Organisation 
oder ein einzelner Mensch – angebahnt, und methodisch entspre-
chend gefördert. Dabei ist die Erkenntnis leitend, dass Veränderung 
praktisch nur möglich ist, wenn bisherige Muster(zustände) verlassen 
werden (können). Irritationen sind dazu ebenso notwendig, wie sie 
auch sensibel begleitet sein wollen, da sie immer mit entsprechenden 
Emotionen verbunden sind. Attraktoren – als »Funktionen mit hoher 
Anziehungskraft« (Berninger-Schäfer, 2014) – können hier zur Per-
spektivenweitung und Musterzustandsunterbrechung ganzheitlich 
motivieren. Aufbauend auf dem hypnotherapeutischen Konzept 
Ericksons (vgl. Erickson, 1995) verbindet Gunter Schmid diverse 
aktuelle systemische Ansätze und aktuelle neurowissenschaftliche 
Erkenntnisse zu einem integrativen Konzept. Einen wesentlichen 
Beitrag für die systemisch-lösungsorientierte Begleitung leistet 
Schmid auch durch seinen konsequenten Verzicht darauf, in »Ka-
tegorien von entweder / oder oder wenn / dann« (Müller, 2009, S. 31) 
zu denken. Statt kausal und linear zu systematisieren, übernimmt 
sein Konzept den Gedanken der Wechselwirkungen, die sich konkret 
durch Muster, Regeln, Rollen, durch Verhalten und Handeln sowie 
diesen zugrunde liegenden Bedingungen ergeben (vgl. Müller, 2009, 
S. 21 – 31). Schmid beherzigt das humanistische Bild vom Menschen 
und Erkenntnisse des Konstruktivismus: Wenn davon auszugehen 
ist, dass Probleme, von denen Klienten berichten, autohypnotisch 
durch ihre (situative) Einengung der Wahrnehmung entstanden sind, 
kann nicht die (weitere) Fokussierung auf das Problem zur Lösung 
führen. Vielmehr gilt es – unter Berücksichtigung der grundsätzlichen 
Kontextbedingtheit und Abhängigkeit der Wahrnehmung von der 
Perspektive – durch Umfokussierung dieser Autohypnose eine neue, 
zusätzliche Erfahrung zu ermöglichen, die sowohl den eingeschlage-
nen Kontext aufbrechen bzw. verlassen wie einen neuen Blick auf das 
Erlebte und Beschriebene ermöglichen kann. Durch Schmids konzep-
tionelle Weiterentwicklung wurde der Blick auch auf ganzheitliche 
Reiz-Reaktions-Abläufe und Musterzustände in sozialen, lebenden 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


75

2  Coaching

Systemen und konkret beim Klienten gelenkt, wie auf die Frage nach 
weiteren Prinzipien für eine methodische Lösungsorientierung. 

2.2.2  Embodiment: Der Mensch als »perfektes« System
Was für soziale Systeme – und damit auch im beruflichen Kontext – 
gilt, lässt sich auch auf den Menschen als eigenes System übertragen. 
Die klassische Frage dazu lautet, was im Körper geschieht, wenn 
sich unser Denken ändert. Grundlage dafür bildet das lernpsycho-
logische Reiz-Reaktions-Schema, wonach Ereignisse auf den Geist 
einwirken und diesen zu einer somatischen Reaktion veranlassen. 
Das Konzept Embodiment kehrt, aufgrund zahlreicher psycholo-
gischer Experimente (vgl. Stoch, 2011), die Blickrichtung diametral 
um, wenn stattdessen danach gefragt wird, wie »eine Veränderung 
des Körperzustandes auch das beeinflusst, was in unserem Gehirn 
passiert« (Hüther, 2011, S.  75). Wolfgang Tschacher erklärt das 
Konzept Embodiment so, »dass der Geist (also: Verstand, Denken, 
das kognitive System, die Psyche) mitsamt seinem Organ, dem 
Gehirn, immer in Bezug zum gesamten Körper steht.« Das kognitive 
System wiederum sei, zusammen mit dem Körper, »in die restliche 
Umwelt eingebettet«. Dabei gehe Embodiment davon aus, »dass 
ohne diese zweifache Einbettung der Geist (…) nicht intelligent 
arbeiten kann« (Tschacher, 2011, S. 15). Gerald Hüther erklärt diesen 
Ansatz – neurobiologisch – mit einer »wechselseitigen Abhängigkeit 
von körperlicher und psychischer Entwicklung«, was dazu führe, dass 
jede einzelne Zelle unseres Körpers »in ihrem Zellkern gespeichertes 
Wissen« besitze, »auf das sie zurückgreift, wenn sie in Situationen 
gerät, die sie zu bestimmten Antworten zwingen« (Hüther, 2011, 
S. 82). So reagiert nicht – ausschließlich und einseitig – der Körper 
auf den Geist, sondern dieser »zelluläre Schatz an Erfahrungswis-
sen« (ebd.) kann als eine eigene handlungsfähige Größe im System 
Leib-Psyche angesehen werden. Ebenso reagiert die Psyche auf den 
Leib: »Alles, was im Körper passiert, führt, wenn es über längere Zeit 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


76

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

fortbesteht, zu entsprechenden Anpassungen der (…) neuronalen 
Regelwerke und synaptischen Verbindungen« (ebd., S. 78). Hüther 
geht davon aus, dass es dabei zum »Aufbau eines charakteristischen 
Reaktions- oder handlungsleitenden Erregungsmusters« kommt, 
welches bei entsprechend intensiver Erregung »auch limbische 
und hypothalamische Hirnbereiche erfasst« (ebd.). Die Folge sind 
einsetzende Notfallreaktionen und neuroendokrine Stressreaktionen 
(vgl. Abb., ebd. S. 80). 

Was für stoffwechselbedingte Inbalancen, für belastende Er-
eignisse und für negativ bewertete psychische Zustände gilt, und 
an diesen Beispielen nachvollziehbar wird,29 gilt entsprechend des 
Embodimentkonzeptes ganz grundlegend. Hüther beschreibt dies 
anhand eines Vergleichs mit Sprache und Symbolen. Ähnlich würden 
auch die Zellen von Gehirn und Körper fortwährend Signale senden, 
um sich wechselseitig über ihren aktuellen Zustand auszutauschen. 
Komplexe biochemische und zelluläre Vorgänge sorgten dafür, dass 
diese »Signale aus dem Körper das Gehirn (…) über sensorische Affe-
renzen erreichen« (ebd.), und schließlich entsprechende Rezeptoren 
aktiviert werden. Das Revolutionäre an dieser Erkenntnis wechselsei-
tiger Abhängigkeit und Interaktion besteht in der Selbststeuerung 
des Soma-Psyche-Systems: »Auf diese Weise wird die (…) Zelle in die 
Lage versetzt, bestimmte Leistungen stärker und effektiver als bisher 
zu erbringen«, so dass »völlig neue Potenziale in den betreffenden 
Zellen freigelegt« (ebd., S. 81; vgl. Abb, ebd.) werden. Diese Fähigkeit, 
durch interzellulare Kommunikation und spezifische Signalstoffe 
»andere Zellen dazu zu bringen, ihr bisheriges Leistungsspektrum 

29	 Hüther weist an dieser Stelle auf den – mittlerweile wohl unstrittigen – 
Zusammenhang zwischen belastenden Lebenssituationen, chronischen 
Spannungszuständen, der dauerhaften Aktivierung des sympathischen 
Nervensystems und – in Folge – chronisch entzündlichen Erkrankungen 
hin, was zu »langfristigen Veränderungen von Funktion und Struktur (sic!) 
einzelner Organe führen« kann (vgl. und zitiert, ebd.). 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


77

2  Coaching

nachhaltig umzugestalten« (ebd., S. 82) und so neuronalen Netzwer-
ke plastisch zu verändern, beruht auf dem einfachen Prinzip des »Use 
it or lose it«: »Muster des Erlebens und Verhaltens, die wir häufig 
aktivieren, werden verstärkt und als neuronale Verschaltungsmuster 
verankert (…), im Gehirn ›verkörpert‹« (ebd., S.  92). Hüther ist 
davon überzeugt, »dass wir uns zu jedem Zeitpunkt (…) neu kon-
struieren können, indem wir irgendeines dieser alten motorischen, 
sensorischen oder affektiven Muster verlassen, also anders zu sehen, 
zu fühlen oder zu handeln beginnen, als bisher«. Aufgrund dieser 
wechselseitigen Interaktion zwischen den verschiedenen Zellen – und 
Zelltypen – gilt bei der Fähigkeit zur Ausbildung eines neuen Musters 
auf einer dieser Ebenen, dass »alle anderen Ebenen davon gleichsam 
›mitgezogen‹ werden« (ebd.).

Dieses Prinzip der Kopplung nutzt das Konzept Embodiment 
praktisch. Benita Cantieni verdeutlicht, dass Glaubenssätze – wie: 
»Nur was anstrengt, hat Wert. Ohne Fleiß, kein(en) Preis. Erfolg dem 
Tüchtigen. Wer gut sein will, muss sich anstrengen. Das Leben ist ein 
Jammertal …« – regelrecht »in unseren Knochen stecken« (Cantieni, 
2011, S. 104). Durch solche verinnerlichten Glaubenssätze wie durch 
entsprechende Haltungen in der Erziehung, auf die Heranwachsende 
durch künstliche Nachahmung anstatt durch natürliches körperliches 
Ausprobieren antworten, wenn ihr Verhalten fortwährend gemaß-
regelt wird, würden Menschen »die natürliche Leichtigkeit der 
Haltung und Bewegung« verlieren. Die grundlegende Haltung aller 
Wirbeltiere, »entspannt aufgespannt« (ebd., S. 101) zu sein, würde 
dann verschwinden. Cantieni zeigt auf, dass der Verlust der Neutral-
haltung, aus der heraus der Körper zu jeder Bewegung und zu jedem 
Gefühl fähig ist, durch »gewohnheitsmäßige Veränderung (…) mit 
den Jahren zu Veränderungen am Skelett« führt, »und zwar in einer 
Kettenreaktion durch den ganzen Körper« (ebd., 102 – 103). Aufgrund 
der Wechselwirkung, die Hüther betont, wird durch den Verbleib in 
einer bestimmten Haltung dem Körper durch das Konservieren der 
entsprechenden Emotion die Fähigkeit genommen, spontan, affektiv 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


78

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

und mit emotionaler Wirkung ein anderes Gefühl zu evozieren, schon 
gar nicht somatisch adäquat abzubilden. So erschreckend dies klingen 
mag, so gilt aber auch hier, ganz praktisch, und so lange kein Eingriff 
am Bewegungsapparat vorliegt: »Was durch Fehlhaltung gemacht 
werden kann, kann durch ›Guthaltung‹ umgebaut werden (…) Denn 
der ursprüngliche Bauplan bleibt hinter den hängenden Schultern, 
den blockierten Rippen, dem verschobenen Becken und den platten 
Füßen lebenslang erhalten. Er muss nur aus dem Gedächtnis geholt 
und reanimiert werden.« (Ebd., S. 104) 

Thermographisch lässt sich Embodiment – die »Verkörperung« 
der Gefühls- und Gedankenwelt  – buchstäblich ins Bild setzen. 
Cantieni führt dies an sechs Körperzuständen vor, die als typische 
somatische Ausdrucksmuster charakterisiert werden: »resig-
niert / depressiv« – »unsicher / schüchtern« – »kontrolliert / steif« – 
»angepasst / entgegenkommend« – »rigide / aufgeplustert« – »cho-
lerisch / misstrauisch« (ebd., vgl. Abb., S.108 – 114). Ausgehend von 
diesen Negativbeispielen zeigt das Konzept vielfache Möglichkeiten 
auf, Embodiment für die Coachingpraxis positiv nutzbar zu machen.30 

2.2.3  Systemisch-lösungsorientiertes Coachingverständnis
Auf der Grundlage der – oben angeführten – Begriffsbestimmung 
des Deutschen Bundesverbandes Coaching vertritt die Karlsruher 
Schule einen systemisch-lösungsorientierten Coachingansatz, der 
auf den dargelegten systemtheoretischen Erkenntnissen fußt, und 
der in der Systemtheorie integrierte Ansätze, insbesondere aus dem 
Konstruktivismus und der Chaosforschung, praktisch berücksichtigt. 
Ein Schwerpunkt liegt dabei auf dem Aspekt der systemischen Selbst-

30	 Vgl. die praktischen Körperübungen in: Cantieni, 2011, S. 115 – 125, sowie die 
»Checkliste für den erlebnisbereiten Körper« (ebd., S. 125). Siehe weitere 
Bsp. mit wissenschaftlicher Reflexion in: Hüther, 2006; vgl. weiterführend 
auch: Hilbrecht, 2010.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


79

2  Coaching

organisation, wobei ein System als ein »sich organisierendes Ganzes« 
betrachtet wird, jedoch nicht durch voneinander »isolierte Objek-
te«, sondern durch ein komplexes Geflecht von »Muster-, Regel-, 
Wechselwirkungs- und Ergänzungsprozesse«. Diese – relative, nie 
statische – Systemstabilität wird im sozialen Kontext durch die »Wie-
derholung von Verhaltensmustern, Denk- und Sichtweisen erreicht« 
(Berninger-Schäfer, 2014). Die Wahrnehmung – nicht Analyse – dieser 
Phänomene gibt dem Coach einen ersten Zugang zum jeweiligen Sys-
tem. Auf dem Weg der Veränderung von Kontextbedingungen können 
im Coaching dann Veränderungen in diesen komplexen systemischen 
Gebilden angezielt werden. Wenn dabei ernst genommen wird, dass 
der Klient – bei allen gefühlten und ggf. benannten aktuellen »Defi-
ziten« – Experte seines eigenen »Systems« ist, verbietet es sich von 
selbst, von allgemeingültigen, absoluten Aussagen auszugehen – bzw. 
diese zu suchen. So kann das Coachinggespräch »ein Gespräch auf 
gleicher Augenhöhe« sein – und bleiben –, bei dem der Klient selbst 
als »Experte für seinen Weg und sein Leben« (ebd., 2011, S. 51) ange-
sehen wird. Die systemisch grundrelevanten Aspekte der Autopoiese 
und Selbstreferenzialität bekommen so praktische Geltung. 

Elke Berninger-Schäfer spricht von vier grundlegenden Merkma-
len des systemisch-lösungsorientieren Coachings: Ein Coach, der sein 
Gegenüber als »Systemexperten« versteht, orientiert sich in seinem 
Vorgehen nicht entsprechend seiner Fachkenntnis, sondern am per-
sönlichen Anliegen und an den Rahmenbedingungen der jeweiligen 
Person und ihrer Rollen. Er selbst sieht sich als Prozessbegleiter, der 
eine entsprechend Person, Anliegen und Situation möglichst »maß-
geschneiderte (…) Maßnahme« (ebd., S. 52) anstrebt. – Somit ist 
systemisch-lösungsorientiertes Coaching personenzentriert. Der Blick 
des Coachs richtet sich nicht auf die dargelegten – vermeintlichen – 
»Schwächen«, sondern auf die persönlichen Fähigkeiten und Stärken 
des Klienten. Systemisch-lösungsorientiertes Coaching bedient sich 
hierzu des von Bernhard Badura innerhalb der Sozialwissenschaf-
ten eingeführten Begriffs der Ressourcen (vgl. Badura, 1981; Ben-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


80

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

gel / Strittmatter / Willmann, 1998). – Insofern versteht sich Coaching 
dieser Ausrichtung als ressourcenorientiert. Werden diese je eigenen 
Ressourcen des Klienten, auch entsprechend des zugrunde liegenden 
Menschenbildes und der sich daraus ableitenden Grundhaltungen 
(vgl. im ff.), als reale Gegebenheiten, die es mit Hilfe des Coachings 
zu stärken, ggf. auch erst zu bergen gilt, angesehen, drängen sie re-
gelrecht organisch zu Lösungen in der aktuellen Situation. – Somit ist 
systemisch-lösungsorientiertes Coaching, wie das Wort bereits defi-
niert, immer auch lösungsorientiert (vgl. Döring-Meijer, 1999; Mücke, 
42009). Weil Lösungen, (nur) durch – im Coaching – zu erarbeitende 
konkrete Maßnahmen realisiert werden und in Handlung umge-
setzt werden können, bedarf es der Definition von Zielen. – Daher 
arbeitet systemisch-lösungsorientiertes Coaching zielorientiert (vgl. 
Fischer-Ege, 2004). Derart konzipiertes Coaching »respektiert die 
Einzigartigkeit von Individuen, orientiert sich an der Persönlichkeit 
und den Lebens- und Arbeitsbedingungen der Klienten und strebt 
maßgeschneiderte Ziele und praktische Lösungen an« (Berninger-
Schäfer, 2011, S. 53).

Dieser Prozess erfolgt im systemisch-lösungsorientierten Coa-
ching ganzheitlich und orientiert sich – neben den skizzierten An-
sätzen aus der Systemtheorie und den Neurowissenschaften – auch 
an den Erkenntnissen der Gesundheitspsychologie. Der Soziologe 
Bernhard Badura hat bereits vor 30 Jahren auf die Bedeutung sozi-
aler Widerstandsfaktoren für die Erhaltung der – auch – seelischen 
Gesundheit hingewiesen (vgl. Badura, 1999, 1. Aufl. 1981), nachdem 
Aaron Antonovsky den Terminus Salutogenese – als Komplementär-
begriff zur Pathogenese – in die wissenschaftliche Debatte eingeführt 
hatte (vgl. Antonovsky, 1997). Diese Herangehensweise änderte den 
Blick: von Defiziten auf Ressourcen, von der Vermeidungshandlung 
zur Zielgerichtetheit, von der – medizinischen und therapeutischen – 
Symptomarbeit hin zur systemischen Selbstregulation. Was seither 
für Soziologie und Medizin gilt, ist auch für Coaching bedeutend, 
das systemisch ansetzt (vgl. Schmidt, 2005): Wie der Prozess zur 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


81

2  Coaching

Gesundung dem zur Erkrankung entgegengesetzt wird, so gilt es 
im Coaching – durch Unterstützung des Coachs – vom Problem- in 
den Lösungszustand zu gelangen (s. unten). Als Muster wird dabei 
das »Zusammenspiel zwischen gedanklichen, emotionalen und 
physiologischen Vorgängen« verstanden, welches »einer neuronalen 
Aktivierung im vernetzten Gehirn« entspricht, »das durch vorherge-
hende Bahnungen entstanden und (daher, Anm. ThH) relativ stabil 
ist« (Berninger-Schäfer, 2011, S. 62, nach: Roth, 2003). Die Ausfüh-
rungen zum Embodiment (vgl. Kap. 2.2.2) unterstreichen – neben 
den systemtheoretischen Erkenntnissen zu Chaos und Ordnung in 
Organisationen – die Funktionalität und Stabilität von Mustern, aber 
auch die Fähigkeit zur Änderung dieser Musterzustände, seien sie 
auch noch so »eingespurt«. 

Dieses Verständnis von Coaching hängt zutiefst mit der Auffas-
sung vom Menschen wie mit der ihm gegenüber – im Coachingpro-
zess – einzunehmenden Haltung zusammen, woraus sich wiederum 
Werte für eine professionelle Begleitung ableiten lassen.

2.3  Zwischenreflexion 
2.3.1  Menschenbild, Grundhaltungen  
und ethische Standards
Grundlage für Coaching im systemisch-lösungsorientierten Zuschnitt 
bildet das humanistische Menschenbild. Dieses hat sich in einem über 
200-jährigen geschichtlichen und gesellschaftlichen Prozess heraus-
gebildet, weshalb auch nicht von dem humanistischen Menschenbild 
gesprochen werden kann. Wie die klassischen Ansätze,31 wonach der 
Mensch von Natur aus böse – Thomas Hobbes – oder im Grunde 
gut – Jean-Jacques Rousseau – sei, sich in den gesellschaftlichen 
Auseinandersetzungen der letzten Jahrhunderte nicht einseitig be-

31	 Vgl. Kap. 1.1.2.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


82

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

währen konnten, so suchten auch Pädagogik und Psychologie – über 
Behaviorismus, Reformpädagogik, Interaktionismus etc. – bis zum 
heutigen Tage nach Kriterien einer humanistischen Sicht vom Men-
schen. Dennoch lassen sich die Grundpfeiler eines humanistischen 
Menschenbildes (nach Bullock, 1985; Davidson, 1992; Wertz, 1998) 
zusammenfassen: Jeder Mensch ist als Ganzheit zu verstehen, ist folg-
lich mehr als die Summe seiner (Körper-, Seele- oder Geist-)Anteile. 
In der Konsequenz bedeutet das, dass »von außen« nur Teilaspekte 
seiner Entität wahrgenommen werden können. Jeder Mensch besitzt 
Andersartigkeit, mit der er sich von anderen Menschen unterscheidet, 
die er aber wiederum in soziale Kontexte einbringt. Hieraus folgt, 
dass der Einzelne – und sein Verhalten und Handeln – nicht losgelöst 
von seinem jeweiligen Umfeld betrachtet werden kann. Jeder Mensch 
ist sich seiner selbst, aber auch seiner Freiheit und uneingeschränk-
ten Würde bewusst. Das bedeutet, beides gleichermaßen zu beachten: 
das bewusste Wahrnehmen als Voraussetzung der (Selbst-)Reflexion, 
wie das Selbsterleben als Spiegelung der subjektiven Erfahrungswelt. 
Daraus ergibt sich regelrecht zwangsläufig: Jeder Mensch ist befä-
higt, sich – bzw. sein Verhalten und Handeln – zu ändern. Er ist in 
der Lage, – mehr oder weniger – frei Entscheidungen zu treffen und 
sich für Alternativen zu entscheiden. Der Mensch – als sich seiner 
selbst bewusstes und für sich selbst verantwortliches – Wesen strebt 
konkret danach, sich Ziele zu setzen. 

Jeder Mensch bringt demnach Anlagen zur Selbstentfaltung und 
Entwicklung mit, die es zu steigern gilt – und die auch als steigerbar 
gelten. Entsprechend der Erkenntnisse der Systemtheorie (vgl. oben) 
wird der Mensch als grundsätzlich befähigt betrachtet, seine eigene 
systemische Selbstorganisation, Selbststeuerung und Selbstregu-
lierung zu leisten. Einschränkungen dieser natürlichen Kompetenz 
können durch entsprechende Einflüsse, z. B. durch Erziehung oder 
soziale Determinanten, entstehen, werden aber nach dem huma-
nistischen Menschenbild nicht als »Übel« des Einzelnen betrachtet. 
Vielmehr wird durch diese, situativ bedingten Beschränkungen der 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


83

2  Coaching

Selbstentfaltung der Zugang zu den eigenen Ressourcen blockiert. 
Begleitungsformen, die auf einem humanistischen Menschenbild 
wurzeln, sind daher bemüht, diese Zugänge »zum Entwicklungspo-
tenzial der Klienten, zu alternativen Perspektiven und zu kreativen 
Lösungen zu ermöglichen« (Berninger-Schäfer, 2011, S. 67). Der Klient 
wird – so keine Hinweise auf eine krankhafte Störung vorliegen – als 
Experte seines eigenen »Systems« (vgl. oben) verstanden, und damit 
grundsätzlich auch zu einer Lösung fähig. Coaching will dazu verhel-
fen, die hierfür notwendigen Ressourcen (wieder) zu erkennen und 
nutzbar zu machen. Musterzustände, in denen sich die Stabilität eines 
Systems zu erkennen gibt, können durch einen lösungs- und ressour-
cenorientierten Zugang verändert werden. Methodisch spricht man 
davon, den Klienten vom Problem- in den Lösungszustand zu beglei-
ten. Denn erst in diesem ist (vgl. Kap. 2.2.2, Exkurs Embodiment) der 
ganzheitliche Zugang zu seinen Ressourcen möglich.

Bei einer ganzheitlichen Begleitung vor diesem Menschenbild 
kann es sich nicht rein um Techniken handeln, die erlernbar wären, 
sondern basaler als handwerkliche Methoden sind Haltungen, die 
vom Coach verinnerlicht sein müssen. Das Wort »müssen« bereits ist 
schwierig, da Haltungen nicht »gemacht« werden können, sondern 
sich in Erfahrungen erst konstituieren, wie Gerald Hüther immer wie-
der betont. Aber erfahrene Coachs wissen, dass sich die Haltungen 
in der Prozesssteuerung wie auch in der Anwendung der Methoden 
widerspiegeln. Insofern steht am Anfang das Wissen um den grund-
legenden Charakter dieser Haltungen sowie ihrer Verortung in Sys-
temtheorie und humanistischem Menschenbild, darüber hinaus aber 
die andauernde Reflexion der Anwendung dieser Grundhaltungen im 
praktischen Coachen. Respekt und Akzeptanz gegenüber dem, was 
der Klient wahrnimmt, was er erlebt hat und an Schilderungen und 
auch an subjektiven Bewertungen vorbringt, zeigen sich in Askese 
und Wertschätzung im Coachinggespräch. Auch wenn dem Coach 
das Geschilderte abwegig erscheint, weil es sich nicht mit dessen 
eigener Erfahrung deckt, so sehr ist es seine Aufgabe – Rolle und 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


84

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Kompetenz als Coach –, wertfreies Interesse daran zu haben. Seine 
eigenen Erfahrungen sind an dieser Stelle nicht gefragt, sie würden 
Ziel- und Lösungssuche unter Umständen nur erschweren, weil sie – 
wenn auch ungewollt – Erfahrungen von ganz anderen Menschen 
aus ganz anderen Kontexten an die Stelle der eigenen Ressourcen 
des Klienten setzen würden. Eine spürbare Empathie des Coachs, 
die Fähigkeit, für den Moment in die Gefühls- und Erlebniswelt des 
Klienten einzutauchen, ist ebenso zentral für einen gelingenden 
Gesprächsprozess. Da auch Coaching letztlich auf Vertrauen beruht, 
ist ebenso eine, für den Klienten spürbare Echtheit auf Seiten des 
Coachs – in dessen Worten, aber auch in der Kongruenz zu seinen 
nonverbalen Signalen – wesentlich. Wie sich Haltungen grundsätzlich 
im praktischen Handeln und Verhalten zu erkennen geben, lassen 
sich auch im Kontext Coaching aus diesen Grundhaltungen ethische 
Verhaltensregeln ableiten (vgl. dazu: Führungsakademie 2009: Coa-
chinghandbuch, zitiert in: Berninger-Schäfer, 2011, S. 72 – 74).

2.3.2  Gesprächsstruktur im systemisch-
lösungsorientierten Coaching
Ein Coachingprozess gliedert sich in einzelne, möglichst im Erstkon-
takt zahlenmäßig festgehaltene Einheiten, die wiederum als einzelne 
Coachinggespräche stattfinden. Das systemisch-lösungsorientierte 
Coaching arbeitet mit einer festen Grundstruktur, die ein Coa-
chinggespräch in vier Phasen gliedert. In der ersten Phase, der 
Anliegenklärung, wird der Klient gebeten, sein Anliegen möglichst 
konkret zu benennen. Mit diesem werden die Weichen für die weitere 
Prozesssteuerung gestellt. Aus dem Anliegen heraus ergeben sich 
das Thema sowie der Auftrag des Coachs. Aus der Benennung eines 
möglichst konkreten Anliegens kann der zweite Schritt, die Situa-
tionsbeschreibung, erfolgen. Der Klient wird gebeten, Informationen 
zum Kontext zu geben. Der dritten Phase, der Zielfindung, vorgela-
gert ist die entscheidende Scharnierstelle im Coachingprozess: der 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


85

2  Coaching

Übergang vom Problem- in den Lösungszustand. Erst nach diesem 
längeren, ganzheitlichen Schritt kann aus den – entsprechend der 
SMART-Regel32 formulierten – Zielen in die vierte und letzte Phase, 
die Lösungssuche, gewechselt werden. Diese schließt, vor dem ein-
gangs beschriebenen Anliegen und der geschilderten Situation, mit 
der Planung erster, konkreter Maßnahmen ab.

Systemisch-lösungsorientiertes Coaching setzt – aufgrund der 
oben aufgezeigten Hintergründe – nicht auf ausgiebige Formulierung 
der Situation, da selbst bei sehr gründlicher Schilderung nie alle As-
pekte benannt werden könnten. Zudem würde das tiefe sprachliche 
»Wiederdurchleben« einer Situation – gedanklich und somatisch – die 
Problemtrance zusätzlich verstärken. Stattdessen geht es an diesem 
Punkt um die wichtigsten Informationen, wie beispielhaft die Frage 
nach wesentlichen Akteuren, typischen Abläufen in der Organisation, 
wichtigen Personenkonstellationen. Da das Aussprechen die damit 
verbundenen negativen Gefühle, ebenso Bilder, Farben oder Gerüche 
wieder hervorruft, gibt sich in diesem Moment – auch somatisch 
durch erkennbare physische Veränderungen – der Problemzustand 
zu erkennen. Die grundlegendste Bedingung für den weiteren Prozess 
ist nun die Begleitung des Klienten hin zum Lösungszustand. Dies 
geschieht – entsprechend des oben beschriebenen Menschenbildes 
und des Verständnisses vom Musterzustand – über die Aktivierung 
der Ressourcen des Klienten und über Visionsarbeit. Positiv erlebte 
Lösungsversuche, bisher erreichte Ziele, persönliche Erlebnisse oder 
Unterstützungssysteme können für diesen Schritt ebenso hilfreich 
sein wie innere Bilder und Metaphern aus der Erinnerung des Klienten 
oder seinem aktuellen Leben. Anknüpfend an dieses positive Erleben 
und dem verbalisierten Ausdruck erfahrender Selbstwirksamkeit 
kann dann eine Zukunftsvision – klassisch mit der Wunderfrage – ein-
geleitet werden. Ähnlich, wie eingangs keine Situationsbeschreibung 

32	 Spezifisch – Messbar – Attraktiv – Realistisch.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


86

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

ohne die Herausarbeitung des Anliegens stattfinden konnte, so wäre 
an diesem Punkt keine nachhaltige Zielfindung möglich ohne Verset-
zung in den Lösungszustand. Diese Verfassung nennt systemisch-
lösungsorientiertes Coaching eine Musterzustandsänderung. In diesem 
Moment lösen sich auch somatisch Zustände aus der Problemtrance, 
der Körper spiegelt den Schritt hin zur Lösung und zu möglichen 
Zielen (vgl. Berg / Berninger-Schäfer, 2010, S.22 – 23; Berninger-Schäfer, 
2011, S. 83 – 98).

2.3.3  Handwerkskoffer: Tools und Interventionsmethoden 
bzw. -techniken 
Begonnen mit der Gesprächsführung und -haltung hat sich mitt-
lerweile ein sehr umfangreicher »Werkzeugschrank« im Kontext 
Coaching herausgebildet, der diese Gesprächsstruktur mit Leben 
füllt. Diese Methoden fließen aus verschiedenen theoretischen Kon-
zepten und psychologischen Ansätzen im Coaching zusammen, wie 
zum Beispiel der vorrangige Aspekt der Handlungsbezogenheit aus 
der Verhaltenstherapie, das ebenso wichtige Element der Musterun-
terbrechung – wie die Ressourcenarbeit mit inneren Anteilen oder 
die Maßnahmenplanung mit Hilfe der Timeline – aus der klinischen 
Hypnose, oder der Perspektivwechsel aus der Familientherapie (vgl. 
Berninger-Schäfer, 2014). Sie setzen jeweils an der aufgezeigten 
Haltung an, dem Klienten je passende Angebote zu unterbreiten, 
mit deren Hilfe dieser ganzheitlich zu einer neuen Perspektive und 
schließlich zu authentischen Zielen und realisierbaren Lösungen 
gelangen kann. Von Interventionen wird in diesem Zusammenhang 
gesprochen, weil die Tools, die dem erfahrenen Coach zur Verfügung 
stehen, im besten Falle eingefahrene Muster beim Klienten in Frage 
stellen – im Sinne des Wortes »intervenieren« – und dadurch einen 
ganzheitlichen Weg zum Lösungszustand – und zur Salutogenese – 
bahnen. Im Laufe der eigenen Entwicklung als Coach bildet sich ein 
je eigener »Werkzeugkoffer« heraus. Im Folgenden sollen daher 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


87

2  Coaching

exemplarisch nur die Methoden kurz beschrieben werden, die in der 
Praxis des Autors wiederkehrend von besonderer Bedeutung waren 
und sind (vgl. weiterführend Kap. 3.2.4). 

Aktives Zuhören bildet den Anfang sowie die Grundlage des Coa-
chingprozesses. Auf jedem der beiden Wörter liegt dabei ein eigener 
Akzent: Man kann zuhören, und sich dabei passiv zurücklehnen; oder 
man kann aktiv im Zuhören sein, dabei aber selbst mehr sagen als 
hören. Insofern handelt es sich bei dieser Interventionsmethode 
nicht nur um eine Technik, sondern v. a. um eine Haltung. Es ist 
gewissermaßen eine »Haltungstechnik« (ThH), die zu einer Kunst 
werden kann: eine Kunst, als Coach das Wesentliche zu erfassen 
und dem Klienten paraphrasiert zurückzuspiegeln, dabei wertfrei zu 
sein und sich mit seiner eigenen Meinung asketisch zurück zu halten, 
Emotionalität und somatische Regungen zu verbalisieren, Pausen im 
Gespräch zuzulassen – oder dazu gar zu ermutigen –, und darüber 
eine Vertrauensbasis zu schaffen. Zirkuläre Fragen oder konstruktive 
W-Fragen können das aktive Zuhören unterstützen: Erstere umkreisen 
das Geschilderte gewissermaßen aus der Perspektive einer dritten 
Person oder eines dritten Blicks, die zweite Variante konkretisiert die 
Lösungssuche und Zielfindung. Insofern bieten sich beide, anders als 
Kontextfragen, die zumeist im Rahmen der Situationsbeschreibung 
Anwendung finden, im fortgeschrittenen Prozess an. Weil die Frage 
nach dem Warum einer Handlung oder dem Grund einer Aktion – 
und nicht nach dem Ziel und Zweck – den Klienten nicht nur in die 
Rechtfertigung, sondern gedanklich wie emotional in die Situation 
zurückversetzen würde, sollte auf dieses W-Wort verzichtet werden. 
Ähnlich veranlassen auch Skalierungsfragen den Klienten dazu, sein 
Gefühl oder seine Vision zu konkretisieren und durch die zahlenmä-
ßige Festlegung eine fassbare Größe zu geben, an der im Coaching 
weitergearbeitet werden kann. Aufgrund des – oben geschilderten – 
Zusammenhangs zwischen psychischen und physischen Regungen 
beim Gegenüber, aber auch aufgrund der Achtsamkeit beim Coach, 
bietet sich Pacing / Leading als ganzheitliche Ergänzung des aktiven 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


88

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Zuhörens an. Der Coach kann damit Verschiedenes initiieren oder 
intendieren: Er spiegelt somatisch die Körpersprache des Klienten, 
welcher diese in der Regel im – emotional unterlegten – Erzählen 
(derart) selbst nicht wahrnehmen kann. Der Klient nimmt so, im 
Anblick des Coachs, den eigenen Körperausdruck wahr, auf welchen 
er wiederum körperlich, gedanklich oder auch sprachlich reagiert. 
Zudem kann der Coach diese Wechselwirkung bewusst einsetzen, 
um den Klienten im Prozess zu führen – und ihn damit körperlich 
auf seine Ressourcen zu lenken. Beim Focusing wird die somati-
sche Bedeutung besonders ernst genommen. Da (bis zu) 80 % der 
menschlichen Kommunikation nonverbal geschieht, der Körper aber 
nicht rational nach der Logik der Sprache kommuniziert, ist der »felt 
sense« – der »gefühlte Sinn« oder die »gespürte Bedeutung« – von 
besonderer Wichtigkeit. Der Körper des Klienten spürt die für ihn 
stimmige Bedeutung der jeweiligen Situation und hält diesen Zustand 
gewissermaßen fest. Dabei liefert er innere Bilder, die dem Klienten 
rückmelden, dass er dem Thema und damit persönlichen Lösungs-
optionen »auf der Spur« ist. Auf diesen feinen Grad zwischen den 
Bereichen des Denkens und Fühlens zu achten und den Klienten dabei 
zu unterstützen, seine eigenen inneren Regungen wahrzunehmen 
und adäquat auszudrücken, ist die – anspruchsvolle – Aufgabe und 
Verantwortung des Coachs dabei. Diese Intervention gründet theo-
retisch auf der Erkenntnis, dass in der Emotion gewissermaßen die 
ganze Geschichte steckt – damit aber auch, nach Auflösung der inne-
ren »Verwickeltheit« (intricacy), die Spur zu den eigenen Ressourcen, 
und damit letztlich zur Lösung. Die Techniken Ressourcenrad und Res-
sourcenbaum dienen dazu, diese Stärken, Eigenschaften, Fähigkeiten 
oder Entwicklungen zu erkennen und sie zu visualisieren. Der Baum 
als Metapher enthält dabei natürliche, in sich kräftigende Bilder aus 
der Natur: Wurzel als Kraftquelle, Äste als Wege, Früchte als Ertrag 
eines Weges. Ein Rad mit seinen Speichen und dadurch Teilaspekten 
wiederum ist beweglich. So kann auch diese Methode zur Ressour-
cenaktivierung, hin zur Musterzustandsänderung, auf ihre Weise 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


89

2  Coaching

nutzbar sein: indem das beschriftete Rad vom Klienten so bewegt 
wird, dass die momentan vordergründige Ressource – wie: Haltungen, 
Menschen oder Orte – entsprechend positioniert wird. Beide Inter-
ventionstechniken bieten sich, da sie mit eingängigen Codes arbeiten, 
auch für die Anknüpfung an innere Bilder oder auch für Imaginative 
Verfahren gut an. Visualisierungen können aber auch unabhängig von 
diesen Methoden eingesetzt werden. Diese Technik eignet sich immer 
dann, wenn komplexe oder auch verdeckte, im Laufe des Gespräches 
erst erkennbare Zusammenhänge einer strukturellen Vereinfachung 
bedürfen. Für manche Menschen – je nach Wahrnehmungstyp und 
bisherigen Erfahrungen – ist dieses Verfahren gewöhnungsbedürftig. 
Auch hier gilt daher wieder, dass der Coach dies als Angebot unter-
breiten kann, den weiteren Ausbau – zusammen mit dem Klienten 
oder bestenfalls durch diesen selbst – aber asketisch begleiten sollte, 
um nicht seine eigenen Deutungen unbewusst einzubringen. Seine 
Aufgabe jedoch bleibt die Steuerung auf der Grundlage des oben 
Dargelegten: den Klienten vom Problem- in den Lösungszustand, 
vom bisherigen Muster zur Musterzustandsänderung zu führen. Dazu 
bietet sich auch besonders Reframing als spezielle Gesprächtechnik 
an. Diese Methode – ursprünglich aus der Familientherapie – setzt 
auf »Neurahmung« durch positive Umdeutung des Geschilderten. 
Als systemtheoretisch grundlegend gilt die Erkenntnis, dass eine 
Veränderung des Rahmens zu einer Veränderung der Bedeutung 
führt. Die Kontextveränderung kann von Seiten des Coachs durch 
Paraphrasieren – der vom Klienten berichteten Inhalte – eingeleitet 
werden. Da das Berichtete auch aufgrund der Erfahrung des Klienten 
entsprechend konnotiert – und damit bewertet ist –, würde es ohne 
einen Anstoß »von außen« im alten Referenzrahmen verbleiben. 
Da dieser vom Klienten entsprechend seines Anliegens in der Regel 
aber als suboptimal erlebt wird, gilt es hier, aus der Formulierung 
des Klienten das herauszuheben, was für die nächsten Schritte 
weiterführend sein kann. Oft erlebt der Klient an dieser Stelle einen 
Aha-Effekt. Reframing und Paraphrasieren können als grundsätzliche 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


90

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Interventionsmethoden verstanden werden, da sie bereits Ausdruck 
des aktiven (vgl. oben) und empathischen – v. a. bzgl. der Emotionen 
des Klienten – Zuhörens sind. Klassische und bewährte Interventi-
onstechniken sind darüber hinaus beispielhaft: das Tetralemma – als 
Visualisierung von Entscheidungsalternativen –, der Bodenanker – als 
Verbindung dieser Methode mit der somatischen Wahrnehmung 
dieser Bereiche –, die Dreiecksmethode – als Visualisierung einer Kon-
fliktsituation und der den Konflikt stützenden »Säulen«, oder – zur 
zeitlichen Konkretisierung erster Schritte in der Visionsarbeit, bei der 
Zielfindung oder Planung erster Maßnahmen – die Timeline. 

Alle diese Methoden setzen ganzheitlich an. Sie wollen ermög-
lichen helfen, dass sich der Klient mit seinen Gefühlen und inneren 
Bildern (wieder) deutlicher selbst spüren kann. Sie können somit 
vertiefte Intra-Kommunikation durch achtsame, wertschätzende, 
empathische Inter-Kommunikation auslösen. Damit gehen sie von 
menschlichen Grundprinzipien aus: der Aktualisierungstendenz, 
dem Bedürfnis nach Beachtung – also auch Selbst-Beachtung –, und 
einer organischen Bewertungstendenz des Menschen. Sie können 
so dem Selbstkonzept des Klienten dazu verhelfen, sich (wieder) als 
erfahrungsoffen(er) zu erleben. Grundlage dazu ist das (Wieder-)
Erleben von Kongruenz, von einer inneren Stimmigkeit des Erlebens 
mit den »äußeren« Erfahrungen und »inneren« Bildern, damit vom 
Echt-Sein-Dürfen: »das Selbst (zu) sein, das wir in Wahrheit sind« 
(Sören Kirkegaard). Körper und Psyche / Seele, Denken und Fühlen, 
korrelieren dabei (erst) dann durch Symbolisierung miteinander, 
wenn das eigentliche Thema buchstäblich »getroffen« ist. Der Ver-
lust dieses Kongruenzgefühles kann viele Ursachen haben. Wenn zum 
Beispiel (siehe oben, Kap. 1.2.4 und 1.2.5) ein vom jeweiligen System – 
oder seinen Verantwortlichen – wahrgenommenes »Problem« mit 
einer Person dieser gegenüber nicht – oder sehr spät – transparent 
gemacht wird, erfährt der jeweilige Mensch eine Unstimmigkeit sei-
nes eigenen Erlebens mit seiner »organischen Bewertungstendenz« 
(Rogers). Sein Selbstkonzept wird in Frage gestellt und der Körper 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


91

2  Coaching

spürt – neben seinen entsprechenden geistigen Reaktionen – dieses 
Ungleichgewicht, und drückt es auf seine Weise aus. Ebenso ist dieses 
eigene Inkongruenzerleben aufgrund der Rezeptoren des limbischen 
Systems von anderen wahrnehmbar, wenn auch nicht adäquat in 
Worte zu bringen. Sie spüren – wie der Betroffene selbst – nur, dass 
»etwas nicht stimmt«. Von daher ist die Rückkehr zum vormaligen 
Zustand der Kongruenz bzw. die Unterstützung des Klienten auf 
diesem Weg ein entscheidendes Ziel – weit vor der Möglichkeit der 
Formulierung von Zielen – im Coaching. Dieser Prozess jedoch kann 
je nach – auditiver, kinästhetischer, visueller, olfaktorischer – Wahr-
nehmungspräferenz des Klienten verschieden sein (vgl. Hüther, 2000; 
Berninger-Schäfer, 2014; Müller, 2015). 

Daher scheinen – bei aller Bedeutung dieser Interventionsme-
thoden bzw. -techniken und einem möglichst reichhaltigen Fundus 
beim Coach – zwei Aspekte noch bedeutsamer: das persönlich und 
situativ angemessene Anbieten von Tools sowie die – nach und nach 
steigerbare – Fähigkeit beim Coach, mit diesen Methoden zu variieren, 
um eine auf die Person und Situation des Klienten zugeschnittene 
Mischung zu modellieren. Ein Coachingprozess unter diesem An-
spruch kann dann einer anregenden Klavierimprovisation gleichen, 
bei der der Musiker die Tasten so anschlägt, dass eine künstlerisch 
mehrdimensionale Stimmigkeit entsteht, welche die Melodie – beim 
Coaching den Inhalt – adäquat begleitet und dadurch beim Klienten 
das entlockt, was dieser für sich und seine nächsten Schritte benötigt. 
Dieses Bild verweist zugleich darauf, dass ein Drittes grundlegend – 
und den Methoden vorausgehend – ist: eine offene und wertschät-
zende Haltung auf Seiten des Coachs – gänzlich unabhängig davon, 
wie der Klient auf einen methodischen Vorschlag reagiert. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


92

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

2.3.4  Ausblick: Die Kraft der inneren Bilder  
im Züricher Ressourcenmodell 
In den 90er Jahren wurde von Maja Storch und Frank Krause an der 
Universität Zürich ein Trainingsmodell aufgebaut, für das als theore-
tische Fundierung das Züricher Ressourcenmodell (ZRM) entwickelt 
wurde (vgl. Storch / Krause, 2007; www.zrm.ch). In Übereinstimmung 
mit den – oben skizzierten – Untersuchungen von Gerald Hüther legt 
dieser Ansatz einen neurobiologischen Ressourcenbegriff zugrunde: 
»Demnach gilt als Ressource alles, was wohladaptive neuronale Net-
ze aktiviert und entsprechende Ziele fördert« (Storch, 2011, S. 129). 
Ausgehend von der Motivationspsychologie arbeitet das ZRM »mit 
einem neuartigen Zieltyp, den so genannten Haltungszielen«, deren 
Besonderheit es ist, »nicht nur auf der bewusste(n) Ebene der 
Informationsverarbeitung« zu agieren, sondern »auch unbewusste 
Ebenen des psychischen Systems gezielt aktivieren« (ebd., S. 130) 
zu können. Neben den Theorien der Psychoanalytikerin Wilma Bucci 
(vgl. Bucci, 2002) sind die Erkenntnisse des Hirnforschers Antonio 
Damasio für diesen praktischen Ansatz grundlegend. Auf Damasio 
lässt sich die Hypothese der somatischen Marker zurückführen. 
Darunter versteht er die Konservierung relevanter Erfahrungen im 
emotionalen Erfahrungsgedächtnis, das bei neu anstehenden Bewer-
tungen und Entscheidungen aufgrund dieses Rückgriffs somatische 
Signale freisetzt. Damasio geht davon aus, dass die Wahrnehmung 
und Beachtung dieser somatischen Marker für eine authentische 
Entscheidung relevant sind (vgl. Damasio, 1994; vgl. Damasio, 92011). 
Aufbauend auf den Konzepten von Bucci und Damasio wurde ein 
Selbstmanagementtraining entwickelt, das »es Menschen ermöglicht, 
ihre Ziele in Handlung umzusetzen« (Storch, 2011, S.  129).33 Nicht 

33	 Auf die wissenschaftlichen Diskussionen zu Zielformulierung und -umset-
zung und die kontroversen Ansichten zwischen klassischer Verhaltensthe-
rapie und Organisationspsychologie kann hier nur hingewiesen werden (vgl. 
weiterführend: Latham, 2007). 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


93

2  Coaching

zuletzt, weil dieses Modell »nur einen formalen Rahmen vorgibt und 
(…) die Inhalte von den Klienten frei eingebracht werden können« 
(ebd.), erscheint es auch für Coaching attraktiv. Daneben ist es vor 
allem der ganzheitliche Ansatz, der das Modell interessant macht: 

Ähnlich wie die klassische Freudsche Dreiteilung des psychischen 
Systems, entwickelte Wilma Bucci die »Multiple Code Theorie«, die 
von drei verschiedenen »Informationscodes« ausgeht, mit denen 
der Mensch Informationen aufnimmt, verarbeitet und weitergibt. 
Brucci unterscheidet eine vorsymbolische – somatische – und eine 
symbolische Ebene. Die zweite differenziert sie wiederum in: sym-
bolisch-verbal und symbolisch-nonverbal, also eine Ebene der Worte 
und eine der Bilder (vgl. Brucci, 2002). Im vorsymbolischen Code 
findet die Informationsverarbeitung »unterhalb der Bewusstseins-
schwelle« statt, und zwar »in motorischer, somatisch-viszerabler und 
sensorischer Form« (Storch, 2011, S. 131). Unbewusste Handlungen 
laufen auf dieser Ebene ebenso ab, wie die Wahrnehmung unserer 
Körperzustände und das affektive Reagieren auf Reize aus unserer 
Umwelt. Die Prozesse auf der vorsymbolischen Ebene vollziehen 
sich ohne Worte, auch ohne Bilder. Auf der Ebene der symbolischen 
Codes ist es in erster Linie die Sprache, die über Worte Informa-
tionen vermittelt. Daneben spielen innere Bilder eine große Rolle, 
die jedoch nicht auf den visuellen Bereich beschränkt sind, sondern 
ebenso »auditive, taktische, kinästhetische, gustatorische und olfak-
torische« Bilder wie »innere Filme« (ebd.) – als Verdichtung dieser 
Sinneseindrücke – berücksichtigen. Bruccis Theorie geht davon aus, 
dass die drei Informationscodes in einem »referentiellen Prozess« 
miteinander verbunden sind, wobei Bilder den »Dreh- und Angelpunkt 
im Informationsfluss zwischen vorsymbolischen Codes und symbo-
lisch verbalen Codes« (ebd.) darstellen. Was modellhaft einfach 
klingt – von der somatisch-unbewussten Ebene über die Welt der 
inneren Bilder in den sprachlichen Bereich zu gelangen – hat einen 
Haken: »Eine direkte Verbindung vom unbewussten vorsymbolischen 
System zum bewussten symbolisch-sprachlichen System besteht 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


94

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

nicht« (ebd.). Daher muss ein »Übersetzungsprozess« zwischen 
den verschiedenen Bereichen initiiert werden. Wenn es aber stimmt, 
dass »an jedem Wort (…) ein Bild und an jedem Bild (…) ein Gefühl« 
buchstäblich anhängt, kann – anders herum – über die Stimulierung 
auf der Körperebene »implizites, unbewusstes Wissen (…) aktiviert« 
werden, »das dann der Kognition dabei hilft, eine Lösung zu finden« 
(ebd., S. 132). 

Dieser Ansatz spiegelt den Paradigmenwechsel in der Hirnfor-
schung wider: Nicht das Gehirn verleiht den Dingen über eine be-
griffliche Setzung ihre Bedeutung, sondern es ist davon auszugehen, 
»dass wir immer, wenn wir Sprache (…) benutzen, das ursprüngliche 
Erleben (…) auch körperlich simulieren«34. Dabei kann, nach Storch, 
bereits ein einziges Wort »ein komplettes inneres Theater« (ebd., 
S. 133) auslösen. Für die (auch Coaching-)Praxis bedeutet diese Er-
kenntnis, dass Ziele sich im Idealfall an Bilder »anhängen« lassen oder 
innere Bilder »wachrufen« können, die ihrerseits wiederum mit – po-
sitiven – Emotionen und damit mit der emotionalen Erfahrungswelt – 
und letztlich mit den Ressourcen des Klienten – verbunden sind.35 
Ausgehend von den vorliegend systematisierten Erwägungen und 
praktischen Beobachtungen wendet sich der Beitrag nun seinem 
letzten Teil zu: der Frage, ob und wie Coaching in der Seelsorge – 
konkret im seelsorglichen Gespräch – (s)einen Platz finden kann.

34	 »Perceptual simulation«.
35	 Die Methodik findet sich weiterführend dargelegt in: Storch, 2008.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


95

3  Coaching in der Seelsorge

3.1  Berührungspunkte und Abgrenzung  
beider Begleitungs- und Gesprächsformen
Vor dem bisher Dargelegten ergeben sich sowohl Ähnlichkeiten wie 
auch Unterschiede zwischen beiden Möglichkeiten der Begleitung. 
Wesentliche Differenzen werden vorliegend auf den Ebenen Men-
schenbild und Grundhaltungen sowie Struktur und Prozessbegleitung 
gesehen. Da grundlegende Unterschiede im Menschenbild in den – 
oben aufgeführten – Thesen bereits skizziert worden sind, und die 
vorliegende Arbeit unter dem Schwerpunkt des methodologischen 
Vergleiches steht, geht der abschließende Teil hauptsächlich der 
Struktur sowie der kontextuellen Einbindung nach. 

Auch außerhalb von Theologie und Seelsorge wird »pastorale 
Lebensberatung« als »eingebettet in religiöse Wert- und Glaubens-
vorstellungen« (Migge, 2009, S.  78) verstanden, sowohl auf der 
Seite des Klienten wie der des Begleitenden. Damit liegt bereits ein 
deutlicher Unterschied zur asketischen Haltung im Coaching vor. 
Nicht weltanschaulich neutral vorzugehen, bedeutet, dass nicht nur 
der Glauben des Klienten Relevanz besitzt, sondern auch die Welt-
anschauung und das Menschenbild des Seelsorgers – hier als Coach. 

Inhaltlich ranken sich die – zumeist persönlichen – Fragestellungen 
des, ein seelsorgliches Gespräch Suchenden meist explizit(er) um 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


96

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Glaubens- oder um existenzielle Lebensthemen, oft an persönlichen 
Lebensknotenpunkten, die mit Themen wie Trauer, Abschied, oft auch 
Schuld und Vergebung verbunden sind, während diese beim Coaching 
mehr im Hintergrund liegen. Ebenso wird in der Seelsorge oft – expli-
zit oder auch unausgesprochen – ein Rat erwartet, während dies dem 
Grundsatz des Coaching und seinen Grundhaltungen – wie aufge-
zeigt – widerspricht. So kommen Menschen zumeist mit grundsätz-
lichen Lebensfragen, konkreter Trauer, auch seelischem Schmerz und 
Ratlosigkeit zu einem Seelsorger, und erhoffen sich von diesem – und 
von dem Gespräch mit ihm – zuerst ein offenes Ohr und Verständnis, 
dann aber auch ein »Abladen« ihrer Sorgen und ein analoges »Mit-
tragen« auf der anderen Seite – und dies weitergedacht womöglich 
auch von Gott, den der Seelsorger repräsentiert. Diese theologische 
Möglichkeit des »Abgebens« ist dann funktional, solange ein Mensch 
im Leid noch an eine Instanz außerhalb seiner selbst glauben kann. 
Gerade in Trauerphasen geht dieses Vermögen zuweilen längere Zeit 
verloren (vgl. Kübler-Ross, 1982, S. 37 – 88). Der Begleitete hätte somit, 
über die Erwartung des »Mittragens« von Seiten des Seelsorgers 
und ggf. – je nach Glaubenshaltung – auch durch dessen stellvertre-
tendes Gebet, keine andere Möglichkeit aus seiner seelischen Lage. 
Er müsste unausweichlich in einem »Rest« seiner Problemtrance 
verbleiben, wenn im seelsorglichen Gespräch nicht wenigstens an 
einer Stelle nach Lösungen und ersten Schritten gesucht werden 
würde. Einer möglichen Visionsarbeit, dem anfänglichen (Wieder-)
Erleben der Selbstwirksamkeit und einem möglichen ersten Erspüren 
neuer Muster stünde dann aber das Verharren im Problemzustand mit 
dem überwältigenden Gefühl des Ausgeliefertseins gegenüber. Der 
an seinem Zustand bereits leidende Mensch fühlt sich in Folge dessen 
noch abhängiger, kleiner, unbedeutender – und dies umso mehr, je 
weniger ein (klassisches) seelsorgliches Gespräch auf dessen Lage 
zu reagieren vermag. »Da kann ich auch nur noch beten …«, habe 
sich dies – nach dem Bericht einer Klientin, die mit der Bitte um 
ein strukturiertes Coaching anschließend zu einem Coach kam – am 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


97

3  Coaching in der Seelsorge

Ende eines Beratungsgespräches mit einer Seelsorgerin beispielhaft 
angehört, was die Hilfe Suchende »noch mehr verstört« (O-Ton) 
habe. Ernüchternde Beispiele wie dieses motivieren dazu, die weitere 
Professionalisierung im Bereich der Seelsorge im Blick zu behalten. 

Unabhängig davon kann, im Blick auf beide Formen der Beglei-
tung, zusammenfassend festgestellt werden: Auch das seelsorgliche 
Gespräch geht grundsätzlich personenzentriert – wenn auch nicht 
explizit so benannt – vor. Die je subjektive Wahrheit des Klienten hat 
allerdings nicht den Stellenwert wie im Coaching. Dies ergibt sich zum 
einen aus dem zugrunde liegenden Menschenbild, zum anderen aus 
der kollektivistischen Dimension verfasster Religion (vgl. Hofstede, 
2011, S. 95 – 150), und zudem auch aus der Rolle des Seelsorgers. Dieser 
wird klassisch nach wie vor als Ratgeber – und zuweilen noch als 
»Vermittler« – betrachtet. Lösungs- und Zielorientierung bestehen 
beim seelsorglichen Ansatz nicht, bzw. werden – in dieser Klarheit – 
nicht zugrunde gelegt. Teilweise wird in neueren Konzepten zur 
Seelsorge ebenfalls von Ressourcen gesprochen, allerdings werden 
diese nicht unbedingt bei der Person verortet, sondern gelegentlich 
(noch) bei einem transzendenten »Überbau«. Eine vergleichbare 
methodische Scharnierstelle, wie die Arbeit mit Musterzuständen im 
Coaching, ist in der Seelsorge (bislang) nicht erkennbar. Ebenso ist 
die zur Verfügung stehende Methodik entweder sehr begrenzt oder 
wirkt im Vergleich zum Coaching relativ unstrukturiert bis willkürlich.

Diese Beobachtungen bieten sich für einen komplementären 
Ansatz zwischen Seelsorge und Coaching an, der vorliegend exemp-
larisch und konzeptionell vorstrukturiert sein soll.

3.2  Komplementärer Ansatz
3.2.1  Vom Gegenüber her denken
Kann es vor dem oben Dargelegten wundern, dass auch Seelsorge das 
verinnerlicht hat, was jeder Gottesdienst vorgibt: dass der »kleine« 
Mensch der Empfangende und der »große« Gott der Gebende ist? 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


98

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Zu sehr scheint dieses Muster, das vom Gottes- und Menschenbild 
her geprägt ist und sich vielfach auch biblisch interpretieren lässt, 
im kollektiv erlernten wie im religiös individuellen Bewusstsein 
verinnerlicht. Daran ändern auch Aussagen und als Kirchenfeste 
verdichtete Glaubenswahrheiten offenbar nur wenig. So glaubt die 
Christenheit, dass Gott sich in einem Menschen inkarniert hat, und 
damit die Welt und das »schwache Fleisch« des Menschen erst 
ganz »angenommen« hat. Doch diese Botschaft erscheint oft auf 
das Weihnachtsfest fixiert. Die (hoch)mittelalterliche Mystik z. B. 
dachte hier fortschrittlicher und ganzheitlicher. Ihre Ansätze gingen 
davon aus, dass Gott im Menschen »wäst« und der Mensch durch 
die Inkarnation Gottes prinzipiell ein »vergöttlichtes« Wesen ist, das 
qua Menschsein durch sein »Seelenfünklein« (Meister Eckhart) zur 
»Gottesschau« befähigt ist. So ist es auch verständlich, warum der 
Glaube der (katholischen) Kirche fast 2000 Jahre ohne das Dogma 
der »leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel« (1950 durch 
Papst Pius XII. promulgiert) auskam. Es hatte genügt, Maria in der 
antiken Kirche als »Gottesgebärerin« (431 n. C., Konzil von Ephesus) 
zu deklarieren; ein »ohne die Verwesung zu schauen« war dazu nicht 
nötig. Im Grunde erlebte damit – anthropologisch – in der Moderne 
die »Erbsünde« eine neuplatonische Renaissance, und das Göttliche 
am Menschen – wie auch sein natürlicher Leib – erfuhren eine Absage 
(vgl. Hanstein, 2014[a]). Doch auch in der katholischen Tradition und 
Theologie existieren Ansätze, die sich mit dem Gedanken einer – dann 
»Gott verdankten« – Salutogenese gut in Einklang bringen lassen 
können, wie die Orientierung an inne liegenden Ressourcen unschwer 
mit gnadentheologischen Ansätzen in Verbindung zu bringen ist (vgl. 
die Thesen in Kap. 1.3.1 und 1.3.2). Diese Schätze zu bergen, könnte 
die konstruktiv-kritische Auseinandersetzung mit dem eigenen Men-
schenbild innerhalb von Theologie, Kirche und Seelsorge befördern. 

Methodisch bietet sich das Konzept Kurzgespräch (vgl. Kap. 1.2.2) 
für die Berücksichtigung des systemisch-lösungsorientierten Coa-
chingansatzes innerhalb der Seelsorge an. Der Abgleich zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


99

3  Coaching in der Seelsorge

beiden Formen der Begleitung verweist auf konkrete Aspekte, ent-
lang derer sich eine Fortschreibung systemisch-lösungsorientierten 
Coachings im seelsorglichen Gespräch nahelegt. Die Methode des 
Kurzgespräches geht davon aus, dass es »innerhalb eines alltäglichen 
Kontaktes« (Lohse, 42013, S. 185) möglich ist, die entsprechende Per-
son aus ihrem »Problemkarussell« zu führen. So wird auch in Kauf 
genommen, dass das Gespräch »jederzeit durch äußere Faktoren 
unterbrochen« (ebd., S. 186) werden kann. Coaching kann an dieser 
Stelle zu einem formaleren Rahmen anregen, der dem Thema und 
Anlass ggf. mehr Rechnung tragen kann. Ein Folgegespräch kommt 
erfahrungsgemäß nur dann zu Stande, »wenn es zu einem Beratungs-
gespräch kommt« (ebd., S. 185). An diesem Punkt könnte ggf. bereits 
der Verzicht auf die Rolle des »Beraters« für ein erstes Coachingge-
spräch im Seelsorgekontext motivieren. Das angesetzte Zeitfenster 
könnte dabei Verbindlichkeit auf beiden Seiten schaffen. Der losen 
Aufzählung eines möglichen Instrumentariums in der Seelsorge (vgl. 
Kap. 1.2.2) stehen eine klare Struktur und ein klarer Prozessablauf im 
Coaching gegenüber. Erst diesen nach- und den einzelnen Phasen 
zugeordnet, wendet auch der Coach Methoden an (vgl. Kap. 2.3.2 und 
2.3.3). Die Anliegenklärung schafft dabei Klarheit auf beiden Seiten, 
was auch für das seelsorgliche Gespräch genutzt werden könnte. Das 
Phänomen, es im seelsorglichen Gespräch gelegentlich »laufen zu 
lassen«, kann bereits durch diesen strukturierten Einstieg aufgefan-
gen werden, da diese Gesprächshaltung die Unsicherheit des »Rat 
Suchenden« ggf. noch verstärkt, als dass dieses Erleben abgebaut 
wird. Struktur im Prozess kann sich so im Laufe des Gespräches in 
inhaltlicher Klarheit spiegeln. Mit klaren Einleitungsfragen, wie: »Was 
wollen Sie für sich geklärt haben?« oder: »Was sollte geschehen 
sein, wenn Sie aus dem Gespräch gehen?«, ist ein Fokussieren auch 
im seelsorglichen Gespräch relativ leicht möglich. 

Das Bewusstsein für Rituale wie für »heilige« Orte ist bei Per-
sonen, die ein seelsorgliches Gespräch wünschen, aufgrund ihrer 
religiösen Sozialisation in der Regel überdurchschnittlich ausgeprägt. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


100

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Diese Anlagen können mit der Visionsarbeit eines Coachinggespräches 
gut verbunden werden. Für ältere Menschen sind äußere, physisch 
begehbare und haptisch greifbare Orte noch immer »Gnadenorte«. 
Zu ihnen kommen sie, um etwas zu bitten, aber auch um zu danken. 
Diese Sensibilität für Orte mit einer besonderen Atmosphäre kann 
gut für innere Orte und Landschaften nutzbar gemacht werden. 
Menschen, die einen solchen Hintergrund ins Coaching einbringen, 
sind sehr offen für die Arbeit mit inneren Bildern, wozu sich das 
Züricher Ressourcenmodell (vgl. Kap. 2.3.4) auch für die Seelsorge 
anbietet. Im seelsorglichen Gesprächsprozess können Interventionen 
ebenso gut fruchtbare Irritationen auslösen. Da im Kontext Kirche 
Moral und damit Bewertung – oft auch unausgesprochen – eine über-
durchschnittliche Bedeutung besitzen, sind Theologie und Seelsorge 
nicht frei von dieser Tendenz. Die Grundhaltung der Askese kann beim 
Seelsorger für eine entsprechend große Achtsamkeit beim Thema 
Bewertung und Wertfreiheit sensibilisieren. Dieser Hintergrund 
spiegelt sich gleichermaßen in der Erwartung wider, einen »guten 
Rat« für den »richtigen Weg« zu bekommen. Mit einer asketischen 
Grundhaltung kann daher gleichermaßen wertfreies Interesse sowie 
der Respekt vor den Möglichkeiten des Gegenübers eingeübt werden. 

Methodisch besteht hier beispielhaft im Reframing – gerade – 
auch für das seelsorgliche Gespräch eine ausgesprochene Bereiche-
rung. Die geschilderte, zumeist schon vorbewertete und im Gespräch 
zusätzlich zur »fachgerechten Bewertung« angebotene Situation 
des Klienten kann so in einen neuen Rahmen eingebettet werden. 
Mit diesem neuen Kontext verändert sich zwangsläufig auch die 
Bewertung, wie oft auch die Bedeutung bestimmter Aspekte. Der 
Klient erhält so die Möglichkeit, neue Perspektiven einzunehmen und 
von diesen aus – kontextverändert und nach Möglichkeit wertneut-
ral – seine Situation zu betrachten. Dies kann zugleich den Seelsorger 
vom – ex- oder impliziten – Anspruch »allgemeingültiger Wahrheit« 
entlasten, und somit gleichzeitig von der Rolle des »Ratgebers«. 
Auffällig ist in diesem Zusammenhang eine – vom Selbstverständnis 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


101

3  Coaching in der Seelsorge

der (katholischen) Kirche wiederum systemlogische – beobachtbare 
Ambivalenz zwischen Beanspruchung der Ratgeberfunktion und einer 
eigenen Zurückhaltung beim Thema – v. a. externer – Beratung.36 

Verschiedene Aspekte sind in beiden Formen der Begleitung 
somit verschieden bekannt bzw. stark ausgeprägt. Eine relativ klare 
Differenzierung lässt sich bezüglich des Kontextes – und damit der 
Zielgruppe – treffen, da der Schwerpunkt des (klassischen) Coachings 
im beruflichen Bereich liegt, während er sich in der seelsorglichen 
Begleitung um persönliche Fragestellungen rankt. Dieser Unterschied 
weist, bei der Arbeit auf der Grenze zwischen den Bereichen Coaching 
und Seelsorge, bereits auf die Notwendigkeit einer angemessenen 
Transparenz gegenüber dem Klienten hin.

Die unterschiedliche Perspektive der Betrachtung kann auch 
sprachlich untersucht werden. So finden sich in der Seelsorge 
Begrifflichkeiten, die Belastungssituationen in emotionalen Bildern 
ausdrücken, welche diesen Zustand  – ganzheitlich  – verstärken 
können (vgl. die Bsp. in Kap. 1.2.4 und 1.2.5). Ebenso neigen Begleiter 
in Situationen, in denen ihnen der »Rat« ausgeht, intuitiv zu ge-
schlossenen oder gar zu suggestiven Fragen – auch ein Seelsorger ist 
davor nicht gefeit. Wenn es stimmt, was vor über 200 Jahren Heinrich 
von Kleist beschrieben hat, dass Gedanken beim Aussprechen in eine 
»allmähliche Verfestigung« überführt werden (vgl. Kleist, 1805), dann 
manifestieren sich im Verbalisieren des Gedachten und Gefühlten 
auch Einstellung und Haltung. 

Insofern kann eine Begleitung, die ziel- und lösungsgerichtet 
vorgeht, den Aspekt der Sprache nicht ignorieren. Zumal können 
Erfahrungen im Coaching praktisch belegen, dass das Aussprechen 
einen Mehrwert gegenüber dem reinen Denken hat. Coaching kann 
hier – sowohl durch den Ansatz des aktiven Zuhörens wie beispielhaft 

36	 Der Umgang mit den Missbrauchs»fällen« und die Reaktion auf die Pfeiffer-
Untersuchungen im Jahr 2010 ist hierfür ein sprechendes (strukturelles) 
Beispiel. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


102

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

durch die Methode des Reframings / Paraphrasierens – perspektiver-
weiternde Impulse setzen.

3.2.2  Praxisbeispiele: Exemplarisches Reframing durch 
lösungsorientiertes Coaching
Anhand exemplarischer Formulierungen aus der seelsorglichen Praxis 
lässt sich aufzeigen, wie bereits gezieltes Paraphrasieren einen neuen 
Rahmen setzen kann. Dabei ist der Problemzustand in der Regel mit 
geschlossenen Aussagen verbunden – charakterisiert dies zugleich 
den enger gewordenen Fokus beim Klienten. Bereits die bewusste 
Öffnung der Fragen des Coachs bzw. Seelsorgers vermag neue 
Perspektiven zu öffnen. Die aufgeführten Beispiele entstammen der 
Praxis und sind beliebig erweiterbar.

Problemzustand bzw. 
geschlossene Fragen /  
Aussagen

Ressourcenaktivierung bzw. 
offene Fragen / Aussagen

»Das werde ich jetzt halt 
aushalten müssen.«

»Sie verfügen offenbar über ein hohes 
Maß an Belastbarkeit und eine hohe 
Frustrationstoleranz.«

 J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) der Frage nach den Wegen, es 
»auszuhalten« und danach, was dabei 
hilft und stärkt 
b) der Frage nach einem evtl. aktuel-
len Nutzen

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


103

3  Coaching in der Seelsorge

»Ich hatte schon immer 
mein Kreuz zu tragen.«

»Sie haben schon oft schwierige 
Situationen erlebt und auch bewältigt.«

 J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) der Frage danach, wozu diese 
Erfahrung und die darin verborgene 
Ressource den Klienten jetzt befähi-
gen könnte 
b) was der Klient selbst in der Situati-
on des »Kreuz Tragens« beeinflussen 
könnte bzw. was / wer ihm in dieser 
Situation helfen könnte

»Wenn’s nicht anders sein 
soll!«

»Im Moment sehen Sie nur diese 
Möglichkeit. Doch die Zukunft entzieht 
sich unserer Planung. Was wäre ein 
erster Schritt in eine bessere Situation 
für Sie? 

a) Focusing / Visionsarbeit 
b) Skalierungsfragen

»Der Herr hat’s auch 
geschultert.«

»Sie haben ein Vorbild in Ihrer aktuellen 
Situation. Wie ging diese Geschichte 
weiter?«

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) Verweis darauf, dass im Glauben 
nach dem Kreuz die Auferstehung 
kommt, auch im vermeintlich Kleinen 
und Unscheinbaren 
b) Ressourcenarbeit (Religiosität als 
Ressource) 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


104

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

»Jetzt hilft nur noch 
beten.«

»Sie können trotzdem (noch) beten 
und so Ihre Gefühle in Worte fassen. 
Das ist nicht selbstverständlich in Ihrer 
Situation.«

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) Ansatz an dieser Bestärkung 
b) der Frage nach evtl. weiteren 
Möglichkeiten: »Das Gebet ist für Sie 
eine Möglichkeit. Was könnten noch 
weitere sein? / Wie können Sie noch 
weitere Möglichkeiten entdecken?«

»Geht es Ihnen gut?« »Wann ging es Ihnen in letzter Zeit so 
richtig gut?«

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) der Frage nach Begünstigungsfak-
toren des positiven Selbsterlebens  
b) der Arbeit an diesen Faktoren 
c) alternativ: Skalierung der gefühlten 
Zufriedenheit und Visionsarbeit: 
»Stellen Sie sich vor, das Gefühl, dass es 
Ihnen gut geht, ist auf der Skala beim 
Wert … – woran merken Sie das, was hat 
sich verändert?« – und: »Was können 
Sie als nächstes tun, damit …«

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


105

3  Coaching in der Seelsorge

»Was ist am problema
tischsten an diesem 
Menschen?«

»Wo sehen Sie den größten Bedarf an 
Optimierung Ihrer Beziehung?

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) der Zielformulierung  
b) den nächsten Schritten / Maßnah-
men 
c) alternativ: Ansatz an gut Funktio-
nierendem

»Haben Sie psychische 
Probleme?«

»Wie würden Sie Ihre aktuelle mentale 
Verfassung beschreiben?«

J mögliche Weiterarbeit mit:  
- Vergleichen 
- Bildern

»Haben Sie Beziehungs-
probleme?«

»Versuchen Sie, Ihr aktuelles Bezie-
hungsleben zu beschreiben.«

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) der Frage nach Begünstigungsfak-
toren  
b) den eigenen Anteilen an diesen 
Faktoren  
c) alternativ: Skalierung der gefühlten 
Zufriedenheit und Visionsarbeit

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


106

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

»Haben Sie Schwierig-
keiten mit Alkohol oder 
Drogen?«

»Wie gehen Sie unter Druck mit 
Suchtmitteln um?« 

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) Skalierungsfragen 
b) Beschreibung gesunder Formen 
des Ausgleichs

»Gehen Sie unter diesen 
Umständen überhaupt 
noch gern zur Arbeit?«

»Wann macht Ihnen die Arbeit am 
meisten Spaß?«

J mögliche Weiterarbeit mit:  
a) der Frage nach Unterstützungsfak-
toren  
b) der Frage nach bereichernden 
Momenten im Arbeitsleben 
c) alternativ: Skalierung der gefühlten 
Zufriedenheit und Visionsarbeit; 
daraufhin Ziele und Maßnahmen

»Herr Diakon (Pfarrer), 
Sie haben mir sehr viel 
Mut gemacht!«

»Es freut mich, dass Sie durch unser 
Gespräch Ihren Mut wiedergefunden 
haben.«

J mögliche Weiterarbeit mit: 
 Rückblick zu den wiedergefundenen 
Ressourcen

An dieser Auswahl sprachlicher Beispiele wird deutlich, wie Methodik 
und Prozessbegleitung, die sich hier in der sprachlichen Intervention 
zu erkennen geben, zu einer inhaltlichen Klarheit und Weitung führen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


107

3  Coaching in der Seelsorge

Durch diese kommt der Klient weg von der Fixierung auf den erlebten 
Problemzustand; er wird animiert, gedanklich und emotional seinen 
Blick zu weiten und den bisherigen »Tellerrand« zu verlassen. Da 
speziell in Überforderungs- und Stresssituationen der Körper ent-
sprechend ganzheitlich reagiert, ist dieser Aspekt für die Seelsorge 
als Begleitung in persönlichen Belastungssituationen besonders 
bedeutsam. Auch von daher ist der – im Coaching grundlegende – 
Aspekt der Musterzustandsänderung nicht nur eine methodische 
Bereicherung für das seelsorgliche Gespräch. 

Für das Coaching eines Klienten, der seine religiöse Grundhaltung 
in das Gespräch einbringt, kann dieser Zusammenhang bedeuten: Re-
ligiosität und Glaube können – wenn auf einem positiven Gottesbild 
und einer lebensbejahenden religiösen Sozialisation basierend – als 
Ressourcen angesehen werden, die oft tiefe Wurzeln führen. Die 
Erwartung nach einem Rat – und die damit ggf. auch aufkommende 
Überforderung beim Seelsorger – kann mit Hilfe des Coachingver-
ständnisses an diese Ressourcen konkret rückgebunden werden. Coa-
ching bietet dafür ein breites Instrumentarium, die Selbstwirksamkeit 
des Klienten durch Anknüpfung an dessen positive Selbsterfahrungen 
(wieder) zu evozieren. 

3.2.3  Musterzustände in der Seelsorge
Im  – oben am Beispiel der Taufe37  – skizzierten Sakramentsver-
ständnis wird der ganzheitliche Charakter eines religiösen Rituals 
bzw. einer sakramentalen Handlung deutlich – vorausgesetzt, diese 
Praktik »greift« (noch). Neben der Kontextabhängigkeit – und dem 
Kontextwissen bzw. einer entsprechenden Milieukompetenz – auf 
der soziologischen Ebene hat – vor der vorliegenden Fragestellung – 
die neurowissenschaftliche Perspektive eine besondere Bedeutung: 

37	 Vgl. Kap. 1.2.6.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


108

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Während der »aufgeklärte« Mensch – im Beispiel der Taufe in der 
Regel die Eltern und Paten, stellvertretend für den Täufling – rational, 
und damit begründet und willentlich, im Vorfeld eine Entscheidung 
für oder gegen den Sakramentenempfang fällen kann  – kirchen-
rechtlich betrachtet aus eigener Freiheit heraus sogar muss –, und 
wie er im Nachhinein das Erlebte auch reflektieren kann, so arbeitet 
gleichsam parallel in ihm eine andere Ebene, das »emotionale Er-
fahrungsgedächtnis« (Hüther). Deutlicher wird dies am Beispiel der 
(katholischen) Ordination, zu der sich die Weihekandidaten nicht nur 
vor den (sitzenden) Bischof knien müssen, sondern in deren Rahmen 
sie, während der relativ lang andauernden so genannten Allerheiligen-
litanei, ausgestreckt auf dem Boden liegen. Auch hier gilt, dass diese 
Handlung im Vorfeld, im besten Fall als Teil der Ausbildung, reflektiert 
sein sollte; gleichermaßen aber auch, dass ihr ganzheitliches Erleben 
über die Ebene der Sprachlichkeit hinausgeht. An beiden Beispielen 
aus dem rituellen kirchlichen (katholischen) Vollzug wird deutlich, 
was Neurowissenschaften und die theoretischen Grundlagen des 
Coachings – wie oben aufgezeigt – unter dem Begriff des Musterzu-
standes fassen: als fest verbackene »Einheit von äußeren und inneren 
Faktoren mit einem spezifischen Zusammenspiel von körperlichen, 
geistigen, seelischen und sozialen Reaktionen« (Berg / Berninger-
Schäfer, 2010, S. 19). Umgangssprachlich formuliert: Es »macht etwas 
mit mir« – weil diese Ganzheitlichkeit das limbische System stimuliert 
und dort eine erste Bewertung des Erfahrenen unbewusst, präakti-
onal und vorrational erfolgt. Diese Erfahrung wird vielfach von der 
Embodimentforschung bestätigt (vgl. Kap. 2.2.2), wie sie auch zeigt, 
dass verinnerlichte und somatisch abgebildete »Verkörperungen« 
der Gefühls- und Gedankenwelt wieder einen »Rückbau« erfahren 
können (vgl. Cantieni, 2011) – gleichsam als »körperliches Reframing« 
(ThH) verstanden. 

Setzt man diese Affinität für Musterzustände grundsätzlich inner-
halb der (katholischen) Seelsorge voraus, so wäre eine große Zurück-
haltung und hohe Sensibilität bezüglich der rituellen »Erzeugung« 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


109

3  Coaching in der Seelsorge

ambivalent wirkender oder gar negativ sich auswirkender Musterzu-
stände ein wichtiger erster Schritt hin zu einer ganz(heitlich) per-
sonenzentrierten Seelsorge. Wie das Wasser der Taufe als Element 
des »Abwaschens« – von der »Schuld Abrahams« – interpretiert 
werden kann – bzw. laut Rituale: wird (sic!; vgl. Bischofskonferenz, 
2007, z. B. S. 99) –, so ist es ebenso möglich, in ihm ein Zeichen des 
erfrischenden, lebendigen »göttlichen Lebensstromes« zu sehen, in 
den hinein das Leben dieses jungen Menschen sakramental gestellt 
wird. Die erste Botschaft würde dann lauten: »Du warst ein ›Kind der 
Sünde‹, nun bist du frei!« – was, wie oben aufgezeigt nur bedingt 
zugreift bzw. zugestanden wird –, die zweite: »Du bist ein ›Kind 
Gottes‹ und von der Entstehung deiner ersten Zelle an, wie Du bist, 
gewollt. Du hast eine Würde von Gott her, die dir keiner nehmen kann. 
Und als ›Kind Gottes‹ musst du nicht ›mit allen Wassern des Lebens 
gewaschen‹ sein.«38 Die dahinterliegende  – methodische, durch 
alle Rituale und Sakramente hindurch analysierbare – Frage scheint 
zu sein, ob es theologisch notwendig ist, den Menschen zuerst in 
einen »drückenden« Musterzustand zu versetzen, um ihn danach 
wieder »aufzuheben aus dem Staub« (1 Sam 2,8). Welcher Weg der 
humanere ist, scheint evident. Welchen die Praxis der (katholischen) 
Kirche (noch) verfolgt, ebenso.

3.2.4  Interventionsmethoden für die Seelsorge – 
bewährte Tools in der Praxis
Zwei wesentliche – zwar methodische, sich inhaltlich aber auswir-
kende – Scharnierstellen im Coaching bestehen – wie aufgezeigt – in 
der Ressourcenaktivierung und der Musterzustandsänderung. Dazu 
kommt eine Vielzahl von Interventionsmethoden zur Anwendung, wie 
oben (Kap. 2.3.3) bereits skizziert. Da die Orientierung an – dem 

38	 Vgl. Hanstein, 2017[b].

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


110

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Klienten – eigenen Ressourcen auch seelsorglich relevant sein kann 
bzw. sollte, und eine Änderung der Perspektive unabhängig von 
der Begleitungsform grundsätzlich für neue Räume – Sichtweisen, 
Assoziationen, Ideen und letztlich Lösungen – öffnen kann, legen 
sich einige dieser Techniken bzw. Tools für die Seelsorge und das 
seelsorgliche Gespräch nahe. Die hier beschriebenen Beispiele 
stellen lediglich eine mögliche Auswahl dar. Sie entstammen ver-
schiedenen Hintergründen und wurden in der Praxis des Autors den 
jeweiligen Kontexten angepasst und zum Teil auch weiterentwickelt. 
Daher wollen sie, neben der Einladung zur eigenen Erprobung in der 
Seelsorge, auch zur klientenorientierten und kontextbezogenen 
kreativen Fortschreibung anregen. Die aufgezeigten Unterschiede 
in den Menschenbildern sollten jedoch vorab reflektiert werden, 
um den Klienten milieukompetent begleiten zu können, und um 
Zielsetzungen zu vermeiden, die aufgrund der hierarchischen und – 
strukturell – absolutistischen Verfasstheit der (katholischen) Kirche 
unrealistisch wären. Der Schwerpunkt aller bisherigen Begleitungen 
des Autors im Kontext Kirche lag daher auch auf Fragen zum Umgang 
des Klienten mit »Ausflüssen« dieses Referenzrahmens. Diese traten 
hauptsächlich in Konfliktfällen zu Tage, was im kirchlichen Milieu in 
der Regel nicht offene Konflikte, sondern verdeckte und schwelende 
meint. Ebenso vorgelagert sollte die Frage nach den Adressaten sein, 
denn es macht einen wesentlichen Unterschied, ob Ehrenamtliche 
oder Gemeindemitglieder »gecoacht werden« oder kirchliche Mit-
arbeiter. Während der erste Kreis im Konfliktfall in der Regel mehr 
Wahlmöglichkeiten hat, sind diese bei der zweiten Gruppe relativ 
eingeschränkt. Nimmt man Untersuchungen zur Berufszufriedenheit 
und zur psychosozialen Belastung ernst, sind es zudem weniger die 
Gemeindemitglieder als die kirchlichen Mitarbeiter, die unter der 
anhaltenden Krise der (katholischen) Kirche leiden. So berichteten 
Hauptamtliche in Coachings neben persönlichen Belastungen und 
Herausforderungen auf der »vertikalen Beziehungsebene« von 
theologischen »Rückwärtstrends«, wie einer »wieder zunehmenden 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


111

3  Coaching in der Seelsorge

Zentrierung auf das kirchliche Amt, speziell den Priester« (O-Töne). 
Es ginge »doch nur noch darum, dass die Messe auch gelesen« wer-
de, »wie vor 50 Jahren«, das habe »alles nichts mehr mit Seelsorge« 
(O-Ton) zu tun. Da Visionen wie mögliche Änderungen des Musterzu-
standes für das Coaching zentral sind, ist die Berücksichtigung dieser 
Rahmenbedingungen insbesondere für die Begleitung kirchlicher 
Mitarbeiter grundlegend. 

Bodenanker 

Die Methode des Ankerns ist mittlerweile in höchsten Kreisen 
gebräuchlich: Sie wird immer dann genutzt, wenn sich eine Per-
son mit Hilfe eines Symbols in den gewünschten Zustand bringt, 
der mit der hinter diesem Symbol stehenden Haltung – oder 
der mit ihr verwobenen Emotion – verbunden ist. So ist dies 
bei Angela Merkel offensichtlich die symbolisierte Bewegung der 
Hände, bei manchen Führungskräften der Druckpunkt an der 
Handwurzel oder die Perlenkette einer Frau in der Jackentasche, 
die während einer unangenehmen Konferenz fest berührt wird. 
Die Funktionalität dieser einfachen Technik wird mit Bodenan-
kern weitergeführt: Körperlich zu spüren, was »einen trägt«, 
wie die »Erdung« in einer bestimmten Situation ist, was einem 
der »Bodenkontakt« bedeutet, kennen Menschen, die sich in 
Ausnahmesituationen behaupten mussten, gut. Ihr Körper hat 
sich diese Erfahrungen eingeprägt, ihre Amygdala im limbischen 
System hat die entsprechenden Bewertungen gespeichert. 
Insofern kommt dem Boden, auf dem der ganze Körper eines 
Menschen aufruht – und auf dem schließlich auch seine Schritte 
hin zur Lösung zurückgelegt werden müssen –, für die Arbeit 
an Entscheidungen eine wichtige Rolle zu. Dieser ganzheitliche 
Zusammenhang, der durch die Embodimentforschung unter-
stützt wird (vgl. Kap. 2.2.2), wird im Coaching symbolisch und 
methodisch genutzt. Das organische Erleben des Klienten wird 
vom Coach angeleitet:

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


112

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Bodenanker

Im Raum werden Karten ausgelegt, die Situationen, Entscheidungs-
möglichkeiten, reale Räume oder auch bereits erkannte und formulier-
te Ressourcen visualisieren. Wenn es sich anbietet, wird dem Klienten 
angeboten, diese Papiere selbst auszulegen. Dies hat den Vorteil, dass 
er ggf. nicht mehr stimmige Optionen bereits außen vor lässt. Nun 
wird er gebeten, sich – in der für ihn stimmigen Reihenfolge – auf 
die ausgelegten Karten zu stellen. Der Coach gibt dem Klienten Zeit, 
ggf. kann er – je nach dessen Vorerfahrungen – Wahrnehmungs- und 
Achtsamkeitsübungen einbauen. Er bittet den Coach, sich auf das 
Wahrnehmen seiner gedanklichen, gefühlsmäßigen und körperlichen 
Reaktionen zu konzentrieren, und diese dabei nicht zu bewerten. Im 
Anschluss werden seine Assoziationen und Regungen besprochen und 
ggf. zur Weiterarbeit oder eigenen Ressourcenaktivierung fixiert. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


113

3  Coaching in der Seelsorge

Labiles Dreieck – Visualisierung von Konflikten 

Der Umgang mit Konflikten ist milieuabhängig. Insofern gehört 
zur professionellen Coachingarbeit, wie aufgezeigt, auch ein 
Grundmaß an Milieukompetenz. Während in der einen Organisa-
tion Konflikte offen zu Tage treten, dann aber auch explizit »am 
Schopf« gepackt werden dürfen, scheinen sie in der anderen 
klammheimlich permanent zu schwelen. Auch besonders im kirch-
lichen Milieu ist dieses Thema omnipräsent – oder eben nicht: 
Insider und Begleiter sprechen von einer sehr ausgeprägten Form 
spezieller Konfliktscheue. Konflikte binden aber immer Energie, 
und geben Personen eine gewisse Zuschreibung oder auch Rolle. 
Ihnen zu Grunde liegen – oft auch bislang nicht formulierte – 
verschiedenartige Motive, die wiederum auf verschiedenen Ebe-
nen – der Emotion, der Ratio – angesiedelt sind und ihrerseits mit 
Bewertungen und Interpretationen zusammenhängen. Insofern 
enthält jeder Konflikt Botschaften über das System und seine 
Akteure; Botschaften, die die Beteiligten sich besser verstehen 
lassen können, wenn der Konflikt auch Thema sein darf. Und 
Botschaften, die, falls sie möglichst sachlich betrachtet werden 
können, die Wahrnehmungen, Einstellungen und Haltungen der 
Einzelnen ernst nehmen – statt die volle Energie des Konfliktes 
auf einen oder einige wenige abzuwälzen, und dabei doch nichts 
in der Sache zu lösen. Den intrapersonellen Konflikt in diesem 
Zusammenhang unberücksichtigt lassend, hängen  – interper-
sonelle und organisatorische – Konflikte auch stark mit dem 
Faktor Macht zusammen. Konflikte spiegeln dabei nicht selten 
vorgegebene Machtstrukturen und weisen auf das »inoffizielle 
Organigramm« des Systems hin. Aufgrund dieser Komplexität 
von Konflikten bietet sich das Labile Dreieck für Coaching entlang 
dieses Themas an. Es visualisiert die Konfliktsituation mit Hilfe 
eines vereinfachten Modells: 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


114

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Der Klient beschriftet das Dreieck mit der Konfliktsituation. Dabei 
sollte darauf geachtet werden, dass die Beschreibung in einer knappen, 
aber dennoch präzisen Form geschieht. Der Coach hält dem Klienten 
das Dreieck anschließend entgegen und dabei an den oberen beiden 
Ecken fest. Die untere Ecke weist zum Tisch oder zum Boden. Das 
beschriftete Dreieck gilt als Symbol für den aktuellen und zuvor 
vom Klienten beschriebenen Konfliktfall. Der Klient wird gefragt, ob 
er sich auf dieses vereinfachte Symbol einlassen und dafür in dieser 
Zeit die (komplexen) Beschreibungen vom Vorfeld außer Acht lassen 
kann. Dann demonstriert der Coach (wenn es sich anbietet, durch 
Loslassen des Blattes), dass der »Konflikt« so nicht »stehen bleiben« 
kann. Er ist in sich labil, hat – von sich aus – keinerlei Halt. Der Coach 
positioniert den »Konflikt« wieder so, dass die Beschriftung vom 
Klienten wieder gut zu lesen ist. Dann legt er (längliche) Papierstrei-
fen neben das Dreieck. Mit der Beobachtung, dass der Konflikt ohne 
Stützen also »kippen« würde, wird der Klient gebeten, die Stützen in 
seinem Konfliktfall zu suchen. Leitfragen können sein: »Wer profitiert 
von dem (schwelenden) Konflikt? Wessen Position wird (dauerhaft) 
gestärkt? Welche Haltung (zum Thema, zu anderen Beteiligten) 
befördert den Konflikt?« Der Klient wird nun gebeten, den ›Stützen‹ 
Namen zu geben und diese unter dem Dreieck anzubringen. Dabei 
achten manche Klienten speziell darauf, an welche Stelle sie die Stütze 
anlegen. Davon abhängig kann dieser Hinweis vom Coach aufgenom-
men werden. Stützen, die weiter außen am Dreieck liegen, könnten 
auch für die »soziale Statik« des Konfliktes eine besondere Bedeutung 
haben. Hier kann das Gespräch zur Suche nach Lösungsstrategien und 
Maßnahmen dann ansetzen: Der Klient wird um Vorschläge gebeten, 
welche ›Stützen‹ von ihm »abgesägt« werden könnten – und wie. Auf 
Aspekte, auf die der Klient keinen Einfluss hat, wird dabei verzichtet. 
Zur Erreichung der Musterzustandsänderung sollte dabei auf das reale 
»Zersägen« – hier in Form des Zerreißens oder Zerschneidens – durch 
den Klienten selbst geachtet werden. Ebenso sollten ihm die »zersäg-
ten« Teile mitgegeben werden, da hieran die Lösung bereits – haptisch 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


115

3  Coaching in der Seelsorge

und emotional – erfolgreich erprobt worden ist: Das Dreieck steht nun 
nicht mehr. Mit dieser Veranschaulichung anhand der Papierelemente 
kann die Intervention abgeschlossen werden. Alternativ zu »Stützen« 
kann sich je nach Kontext auch das Bild eines an Seilen befestigten 
Konfliktes anbieten. Das Vorgehen ist hier analog. Die Visualisierung 
»spielt« hierbei aber zusätzlich mit dem Thema der »Seilschaft«, die 
bildlich ggf. weiter ausgebaut werden kann – bevor sie »zerschnitten« 
wird: 

Konfliktdreieck

Mit Hilfe dieser symbolischen Visualisierung kann der Klient 
»Stützen« oder die »Seilschaft« des Konfliktsystems erkennen, 
was ihm bislang so noch nicht deutlich war. Diese Methode 
»funktioniert«, weil sie wesentliche Charakteristika eines Kon-
fliktes veranschaulicht. Gleichzeitig kann sie zu selbstgesteuer-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


116

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

ten Handlungsmöglichkeiten anleiten. Dieser Aspekt ist umso 
bedeutender, je passiver und »ohnmächtiger« sich der Klient 
im betreffenden Fall fühlt. 

Visualisierung

Wie am Beispiel des »Labilen Dreiecks« veranschaulicht, werden 
mit der – wörtlich (lat.) – »Sichtbarmachung« Zusammenhänge 
ins Bild und / oder eine Struktur gebracht. Dies kann zwei- (am 
Flipchart oder am Metaplan) oder dreidimensional (gegenständ-
lich, z. B. mit Figuren) geschehen. Nach Möglichkeit sollte dabei 
der Wahrnehmungstyp des Klienten berücksichtigt werden  – 
wofür es in der Regel schnelle Anzeichen gibt (vgl. Kap. 2.3.3). 
Anders als bei einer verbalen Schilderung ist die visualisierte 
Szene greif- und in gewisser Hinsicht erfahrbar. Die Dauer der 
Auseinandersetzung mit dem »Bild« kann der Klient festlegen, er 
kann die Struktur verändern und die Wirkung der modifizierten 
Darstellung für die Suche nach Lösungen berücksichtigen. Visu-
alisierungen bieten sich v. a. an, wenn Zusammenhänge und / oder 
Strukturen sehr komplex sind – wobei die Herausforderung der 
Reduktion auf das Wesentliche oft bereits den weiteren Weg 
bahnt. Sie »funktionieren«, weil – neben den für Analyse und 
Verarbeitung von Sprache zuständigen Bereichen – zusätzliche 
Hirnareale angesprochen werden. Insofern ist die Visualisierung 
eine ausgesprochen ganzheitliche Interventionstechnik.

Innere, äußere und mythologische Perspektiven

Die Bedeutung des Perspektivwechsels hat die systemische 
Therapie, speziell die Familientherapie, erkannt. Wo er ermöglicht 
werden kann, werden gewohnte Denkschleifen und eingefahrene 
Muster(zustände) unterbrochen. Die Veränderung des Blickwin-
kels setzt hinreichend Distanzierung von der Situation und damit 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


117

3  Coaching in der Seelsorge

vom geschilderten Problem(zustand) voraus. Bei der Arbeit mit 
inneren Perspektiven kann, entsprechend des J inneren Teams, an 
jene inneren Anteile des Klienten angeknüpft werden, die für 
die Erreichung des Zieles relevant erscheinen. Beim Coaching 
mit äußeren Perspektiven setzt der Coach, je nach Situation und 
dem, was der Klient anbietet, entweder an realen oder fiktiven 
Personen an. Ähnlich wie in der Psychotherapie sind im Kontext 
Religion und Kirche speziell die mythologischen Perspektiven 
bedeutend. Was im ersten Zusammenhang für archetypische 
Figuren des kollektiven Unbewussten (nach C. G. Jung) gilt, 
sind im seelsorglichen Kontext Personen, die eine exponierte 
Stellung in der Frömmigkeit oder Kirchengeschichte genießen. 
Die historischen Fakten sind dabei jedoch an dieser Stelle – für 
die Ressourcenarbeit und Lösungsfindung des Klienten – weniger 
wichtig. Entscheidend ist das »innere Bild« dieser Figur für den 
Klienten, so dass die – Relevanz dieser – Person für den Klienten 
zur Ressource werden kann bzw. sich von dessen Blickrichtung 
aus neue Handlungsoptionen erschließen lassen. 

Bieten sich – z. B. aus dem geschilderten Systemzusammenhang – 
reale äußere Perspektiven an, kann der Coach den Klienten nach 
dem möglichen Feedback einer konkreten Person fragen, z. B.: »Was 
würde Ihnen Person A hier rückmelden?« Diese Intervention setzt 
am ›Blinden Fleck‹ (nach dem Johari-Fenster) an und kann das 
Wahrnehmungsfeld des Klienten weiten, was Auswirkungen auf die 
zu formulierenden Maßnahmen und ggf. auch Ziele haben kann. 
Fiktive äußere Perspektiven gehen in der Kreativität noch einen 
Schritt weiter und können den Klienten irritieren. Doch gerade dessen 
nun geforderte Reaktion auf etwas, mit dem er nicht gerechnet hat, 
schafft Freiraum für neue, bislang ungedachte Ideen. Beispiel: »Was 
würde Donald Trump in dieser Situation sagen?« Eine Irritation und 
die sie begleitenden Emotionen können bei Fragen wie diesen wie ein 
»Türöffner« zu einer inneren »Kreativwerkstatt« fungieren. Soma-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


118

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

tisch wird dies in der Regel gut erkennbar unterstrichen, was auf die 
Musterunterbrechung beim Klienten hinweist. Diese somatischen 
Marker werden vom Coach – direkt – gespiegelt oder – später bei der 
Lösungssuche – rückgemeldet. 

Für die Arbeit mit inneren Perspektiven ist es wichtig, dass der Klient 
sich seiner inneren Anteile bewusst ist und auch über sie reden kann. 
Das J Riemann-Modell kann hier, wie die J Transaktionsanalyse, 
wieder methodische Unterstützung bieten. Hinsichtlich einer Konflikt-
situation mit seinem Vorgesetzten, in der der Klient z. B. das »trotzige 
Kind« gibt, könnten auch die anderen inneren Anteile »befragt« 
werden: »Da war doch noch was in Ihnen … Was spüren Sie: Wo ist 
das ›freie‹ Kind in dieser Situation? Wenn Sie ihm ein Mikrofon geben 
und den Verstärker ganz laut drehen, was ruft es Ihnen zu ?« Ebenso 
wäre die Arbeit an diesem Beispiel mit den Anteilen des ›Erwachsenen-
Ich‹ oder auch des ›fürsorglichen Eltern-Ich‹ gut möglich. Der Klient 
kann gebeten werden, die für ihn – zielfokussiert geführt – wichtigsten 
Anteile zu symbolisieren. Den, an dem er die größte Ressource in der 
aktuellen Situation erkannt hat, kann er – symbolisiert – buchstäblich 
in das nächste Zusammentreffen mit dem – an dieser Stelle – Vor-
gesetzten »mitnehmen«. Das spätere Bewusstmachen der erlebten 
Perspektive in der Konfrontation kann dann konkret in einen verän-
derten Musterzustand – und in eine gewünschte neuartige Handlung – 
münden. Wichtig ist hier, dass sich die Methode nicht in der Analyse 
der inneren Anteile erschöpft. Der Klient sollte mit dem Bewusstsein 
aus der Sitzung gehen, dass er seine Anteile »händeln«, d. h. gezielt 
einsetzen kann. 

Mythologische Perspektiven besitzen eine spezielle Dimension. Sie 
sind nicht haptisch greifbar, aber – vorausgesetzt authentisch vom 
Klienten ausgewählt – im Bewusstsein – oder hier: Glauben – real. 
Ihre Träger repräsentieren Werte, die oft als zeitlos gelten. Die Fragen 
können ähnlich wie bei äußeren und inneren Perspektiven gestellt wer-
den. Je nachdem, wie weit in der Perspektive sich Klient und Coach 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


119

3  Coaching in der Seelsorge

befinden, sollte im Regelfall indikativisch formuliert werden. Für den 
Fall, dass dies kontraproduktiv ist, weil die Direktheit der Formulierung 
abschreckt (z. B. im südwestdeutschen Sprachgebrauch), kann auf 
den Konjunktiv – wie am Beispiel oben – zurückgegriffen werden. 

Bei allen Möglichkeiten werden die spontanen Assoziationen des 
Klienten vom Coach festgehalten. Sie werden dabei nicht bewertet. 
Am Ende ist es die alleinige Aufgabe des Klienten, aus dieser kreativen 
Ideensammlung das auszuwählen, was er für angemessen erachtet – 
weil es zum Ziel führen kann, oder weil er es beim nächsten Mal »nur 
mal ausprobieren« möchte. 

Perspektivenarbeit 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


120

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Paradoxe Interventionen 

Das soeben angeführte Beispiel, mit der »Perspektive« Donald 
Trump zu arbeiten, kann verdeutlichen, wie auch – und insbeson-
dere – »Quergedachtes« buchstäblich intervenieren kann. Bei 
aller Offenheit, die ein Klient ins Coaching einbringen mag, kreist 
sein Geist (und spiegelt sein Körper) um die Fragestellung, wegen 
der er Coaching gebucht hat. Gedankengänge und Lösungswege 
können ähnlich auch schon selbst (vor)gedacht worden sein, und 
auch die Anstöße des Coachs können ihn anfänglich ggf. nicht in 
eine andere »Spur« bringen. Erst Interventionen, die so »schräg« 
sind, dass sie nicht – darin gründet ihr Erfolg – ins Muster passen, 
vermögen da oft Erhebliches, weil sie bisherige Denkschleifen 
unterbrechen. Assoziationen, die aufgrund dieser paradoxen 
Einwürfe oder Fragen des Coachs beim Klienten hervorgerufen 
werden, sind oft voller neuer Gedanken, innerer Bilder und neu-
artiger Emotionen. Hieran kann J Reframing (als »Neurahmung«, 
vgl. Kap. 2.3.3) ansetzen, ebenso die Musterzustandsänderung. 

Übergangsbrücke und Heldenreise

Das Bild von Fluss und Brücke bietet sich aufgrund des arche-
typischen Charakters für Übergangssituationen regelrecht an. 
Ein Fluss begrenzt zwei naturgemäß voneinander getrennte 
Bereiche, was sich sowohl in Wortbedeutungen (z. B.: »Rivalen«, 
von lat. »rivus«) wie in Redewendungen (z. B.: »zum anderen 
Ufer wechseln«) sprachlich niedergeschlagen hat. Räumlich kann 
dieses Bild mit einfachen Mitteln – wie Stühlen und Tischen – 
gut symbolisiert werden, so dass das organische Raumerleben, 
ähnlich wie bei den Tools J Bodenanker und J Tetralemma oder 
bei der praktischen Arbeit mit dem J Riemann-Modell, die Mus-
terzustandsänderung somatisch unterstützt. Das Überqueren 
einer Brücke beinhaltet einzelne Phasen, die dem Wechsel eines 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


121

3  Coaching in der Seelsorge

Arbeitsbereiches in den anderen, einer Abteilung oder Firma zur 
nächsten, ähnlich sind:

Der Einbau dieser Interventionsmethode kann an der Vorstellung 
einer Brücke ansetzen. Der Klient wird gebeten, sich eine reale Brücke 
vorzustellen, die ihm als Erstes in den Sinn kommt, die er vielleicht 
schon – als Wanderer, Radfahrer, mit der Bahn … – überquert hat. 
Bietet sich dieses bekannte Bild – warum auch immer, z. B., weil es 
emotional negativ besetzt ist, – weniger an, wird der Klient gebeten, 
sich eine Brücke mit entsprechender Landschaft »auszumalen«. 
Leitfragen können sein: »Wie wirkt der bislang unbekannte Bereich 
auf der anderen Seite auf Sie? … Welche Gefühle nehmen Sie bei sich 
wahr, wenn Sie zur Brücke schauen?« Es ist möglich, dass sich der 
Gang zur und über die Brücke in mehreren oder in weniger Schritten 
anbietet. Hier kann der Coach verschiedentlich unterstützen: »Was 
wollen Sie mitnehmen, was muss, was sollte, was darf auf der hiesigen 
Seite bleiben? … Was wollen Sie davon vielleicht noch vernichten, bevor 
Sie die Reise antreten?« Der Klient »packt« sich nun seinen Rucksack 
oder – je nach Milieu – Koffer. Es kann sein, dass er beim »Begehen« 
der Brücke zögert oder dass er es eilig hat. Hierauf sollte der Coach 
kontextabhängig reagieren. Wenn ein Rückblick möglich ist, wird der 
Klient gebeten, sich Zeit dafür zu nehmen: »Mit welchen Gefühlen 
schauen Sie zurück? … Welche Erfahrungen nehmen Sie mit?« An 
dieser Stelle könnte – je nach Persönlichkeit des Klienten – Ressour-
cenarbeit und ggf. die Rückmeldung dieser Bereitschaft von Seiten 
des Coachs angebracht sein, da bereits der Wille zur Veränderung 
und deren Inangriffnahme eine starke Ressource darstellt: »Was wird 
Ihnen mit Ihrem Reichtum an Erfahrung und Ihrem Mut für ›Neuland‹ 
nicht wieder unterkommen?« Der Klient wird gebeten, sein Gepäck 
wieder aufzunehmen. Dabei könnte, wenn sinnvoll – z. B., wenn der 
Wechsel mit dem Ziel Erleichterung, in welcher Hinsicht auch immer – 
nach dessen Gewicht gefragt werden: »Was löst diese Erleichterung 
bei Ihnen aus? … Wo spüren Sie sie am meisten im Körper?« Wenn 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


122

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

der Klient bereits einen Erstkontakt mit dem neuen Bereich – z. B. 
ein Assessment, Schnuppertage, Gespräche mit den neuen Mitarbei-
tern / Kollegen – hatte, kann der Moment des Verlassens der Brücke und 
des Ankommens auf der anderen Seite ein im Coaching bedeutsamer 
sein, da hier der Ersteindruck mit dem jetzigen – noch in der Vision 
vorweggenommenen – verglichen werden kann: »Wie werden die 
Menschen, denen Sie schon begegnet sind, auf Sie zukommen, wenn 
Sie dann ›wirklich‹ kommen? Wie werden Sie ihnen entgegengehen?« 
Wenn die »neue Welt« noch erfahrungsoffen ist, kann der Klient ge-
beten werden, »stehen zu bleiben« und, vor dem allerersten Schritt 
aufs »Neuland«, sich dieses bewusst vor Augen zu führen: »Was / wen 
sehen Sie als Erstes, dort angekommen? Wie riecht es dort? Welche 
(neuen) Geräusche hören Sie?« Ein Blick zurück zur Brücke – und über 
diese hinaus zum soeben verlassenen Gebiet – kann wieder emotionale 
und somatische Regungen freisetzen: »Wie fühlt es sich gerade an? 
Wo spüren Sie Ihr Herz? Gibt es (weitere) Bereiche in Ihrem Körper, 
die sich gerade melden? Und wie?« oder: »Wonach ist Ihnen im 
Augenblick: Wollen Sie es sich im Gras gemütlich machen? Nach der 
langen Reise vielleicht erst mal feiern, es sich gut gehen lassen? Oder 
lieber weitergehen?« Angekommen am eigentlichen Ort, können 
Fragen nach dem mitgeführten Inhalt – Symbole für »mitgebrachte« 
Erwartungen und Ziele, die eigene Kommunikations- und Arbeitsweise, 
für eigene Rituale und Werte, auch für eigene Verhaltensweisen und 
Konfliktstile … – weiterführen: »Was wollen Sie als Erstes auspacken? 
Was bleibt noch in Ihrem Gepäck? Was dürfen oder sollen andere gern 
gleich sehen? Was ist von persönlicherer Bedeutung?« Vielleicht gibt 
es bereits Inhalte, die sich der Klient für bestimmte Situationen »zu-
rechtlegen« will: »Wo soll dies in Ihrem Rucksack / Koffer aufbewahrt 
werden, damit Sie schnellen Zugriff darauf haben? Und: »Wie fühlt es 
sich an, wenn Sie mit diesem Wissen / mit dieser Sicherheit in den neuen 
Bereich / in Verhandlungen mit bislang noch Unbekannten gehen?« Für 
Menschen, besonders Führungskräfte, die ein strukturiertes Arbeiten 
gewohnt sind, kann sich die Weiterarbeit mit der J Timeline anbieten. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


123

3  Coaching in der Seelsorge

Ebenso wäre es auch hier wieder möglich, mit J äußeren Perspektiven 
zu arbeiten: »Wer würde Ihnen (was) in dieser Situation zurufen?« 
oder ggf. konkret: »Wie würde Person B darauf reagieren?« 

Übergangsbrücke

Für den »Weg zurück« oder »wieder nach unten« bietet sich 
die Heldenreise (vgl. Gilligan / Dilts, 2013, hier weitergeführt) an: 
Jemand, der einen beruflichen »Abstecher« hinter sich gebracht 
hat und in die »alte« Welt zurückkehrt, dem wehen nicht nur 
Interesse und Anerkennung entgegen. Nicht selten schwingen 
auch andere Gefühle – wie Misstrauen oder auch Neid – mit, 
werden aber nicht (gleich) verbalisiert. Auch das Nichtthemati-
sieren ist übliches Verhalten, mit dem ein System dieses Thema 
zu vermeiden suchen kann. Die Wahrnehmung dieser Emotionen 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


124

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

und Phänomene ist wichtig, aber auch wieder abhängig vom ent-
sprechenden Milieu und seinen Werthaltungen. Eine Organisati-
on, die – wie die Kirche und kirchliche Gruppierungen – Identität 
durch das Wir-Gefühl vermittelt, reagiert hier anders als ein 
Arbeitssystem, das von einzelnen Individualisten getragen wird. 
Über viele Jahre an ein- und demselben Arbeitsplatz zu bleiben, 
lässt für das eine System einen Rückgriff auf entsprechend 
positiv konnotierte Werte – wie Treue oder Beständigkeit – zu, 
während es für andere Milieus einen deutlichen persönlichen 
Entwicklungsbedarf im Bereich Veränderungsbereitschaft 
indiziert. »Nirgends habe ich so einen Hang zur Sesshaftigkeit 
erlebt wie im pastoralen Bereich, obwohl die Bibel doch was ganz 
Anderes kennt« (O-Ton), hörte sich dieses Phänomen aus dem 
Mund eines jahrzehntelang in verschiedenen Bereichen – neben 
Industrie, Wirtschaft, Öffentlichem Dienst auch Kirche – tätigen 
Organisationsentwicklers an. Und nirgends anders höre man 
so oft wiederholt Sätze wie: »Das war schon immer so  …« 
oder: »Das kann bei uns nicht funktionieren …« – und erlebt 
entsprechende Widerstände. Auch deshalb ist hier – wichtiger als 
die Beobachtung der Wirkung auf andere und auf das jeweilige 
System – die Wahrnehmung der eigenen Emotionen und somati-
schen Reaktionen, in der Visionsarbeit entlang dieser Vorstellung, 
leitend, der Rückkehr nach »langer Reise«: 

Der Klient wird gebeten, sich an einen Helden aus Jugendtagen zu 
erinnern, von dem er viel gelesen (oder viel gesehen) hat. Der Coach 
lässt ihn berichten, was ihn an dieser Person so fasziniert habe. In 
der Regel sind es bei allen klassischen Heldenfiguren dieselben Eigen-
schaften und Attribute: Sie sind an Persönlichkeit (klassisch meist Mut 
oder Weisheit) gereift, strahlen eine veränderte, anziehende Aura aus, 
weil sie (klassisch zur Belohnung) mit einem Elixier gestärkt worden 
sind. Anders als beim Wechsel über die »Übergangsbrücke«, von einer 
Welt zur anderen, muss sich der »Held« nicht von seiner alten Welt 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


125

3  Coaching in der Seelsorge

lösen. Vielmehr ist er »Herr zweier Welten«. Der Klient wird gebeten, 
dies, ausgehend von »seinem« Helden, auf seine konkrete Situation 
zu übertragen: Da er auch die »andere Welt« kennt, ist er »gestählt« 
für »Spielchen« der alten, mit denen man ihm »auf den Zahn fühlen« 
könnte. Leitfragen können sein: »Wie ist es möglich, diesen Schatz an 
Wissen und Erfahrung aus der ›anderen Welt‹ in die ›alte‹ wieder zu 
integrieren, ohne dabei den ›Allwissenden zu geben‹? … Wie können 
Sie die alten Kollegen / Mitarbeiter an Ihren neuen Erfahrungen partizi-
pieren lassen? … Welche konkreten Maßnahmen bieten sich dazu an?« 
Und, in Kombination mit äußeren Perspektiven: »Wie würde Sie und 
Ihr Auftreten Person X (aus der ›anderen Welt‹) aktuell beschreiben?« 

Mit Hilfe dieser Methode und Perspektive kann die zurückliegen-
de »Reise« an sich bereits als Ressource begriffen werden. Da 
sich der Klient bereits dadurch vom Gros der Zurückgebliebenen 
unterscheidet, gibt ihm dies das Bewusstsein eines Wissens- und 
Erfahrungsvorsprungs – auch, wenn dieser von der Organisation 
im Moment explizit nicht (ab)gefragt sein sollte. Er hat sich 
bewährt und ist an unvorhersehbaren Herausforderungen per-
sönlich gewachsen. Dabei hatte er Unterstützung von außen, hat 
jedoch auch seine inneren Ressourcen (neuartig) kennen – und 
schätzen  – gelernt. Wer von einer »Heldenreise«  – lebend  – 
zurückgekehrt ist, auf der er »Drolle« überlisten, »Dämonen« 
töten oder »Drachen« köpfen musste, dessen »Zauberelixier« 
kann ihn auch – anhaltend – davor bewahren, unverständlichen 
Verhaltensweisen von »Zwergen« in der »alten Welt« – z. B. aus 
Neid hervorgerufen, hinter dem aber oft tiefer Respekt und 
Hochachtung verborgen sind  – »aufzusitzen«, und sich von 
ihnen zu Unheldenhaftem »verführen« zu lassen. 

Tetralemma

»Soll ich dieses oder jenes machen …?«, oder als klassisches, 
Blüten zupfendes Motiv: »Sie liebt mich nicht, sie liebt mich 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


126

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

doch …« – Oft fühlen sich Menschen, besonders in extremen 
Stress-Situationen, in einem Dilemma zwischen Option »A« und 
Möglichkeit »B«. Die Fähigkeit, rational und strategisch in sol-
chen Momenten weiter zu denken, wird dann vom steinzeitlichen 
Hirnareal blockiert, da dieses signalisiert: »Es geht um Leben 
oder Tod …« – und wieder (nur) um zwei Denkrichtungen. Kein 
Wunder, dass »Angst« sprachlich von »Enge« (wörtlich »schmale 
Passage«, von lat. »angustia«) herrührt. Um gedanklich, emotio-
nal und somatisch aus dieser Engführung herauszufinden, bietet 
sich methodisch das Tetralemma (vgl. Varga von Kibéd / Sparrer, 
2016) an, denn dort gibt es nicht nur »das« oder »jenes«.

Vier Quadranten werden am Board visualisiert oder auf dem Boden 
markiert. Wenn die zweite Form möglich ist, kann sie mit J Bodenan-
kern weitergeführt werden. Möglichkeit A bedeutet: »Das Eine«, Al-
ternative B: »Das Andere«. Zusätzlich gibt es die Option AB: »Keines 
von Beidem« sowie noch A+B: »Beides«. Entlang dieser Felder werden 
Handlungsoptionen durchgespielt. Der Coach fragt den Klienten nicht 
nur nach dem, was ihm zu den jeweiligen Bereichen einfällt, sondern 
auch nach seinen Emotionen, z. B.: »Wie fühlt sich der Bereich AB 
für Sie an?« In der Regel hatte der Klient die Optionen AB und A+B 
bislang als denkbare Möglichkeiten noch nicht präsent. Folglich verän-
dert die Auseinandersetzung mit diesen Feldern sein Empfinden. Wenn 
der Klient längere Zeit auf dem Feld A+B verharrt, könnten sich neue 
Perspektiven aufzeigen, bei denen sich eine Vertiefung lohnen würde: 
»Wie könnten Sie die Aufgaben zusammenbringen, was lässt sich dazu 
organisatorisch lösen?« Hier sind die körperlichen Signale zumeist 
besonders wichtig. Oft empfinden Klienten plötzlich eine Freiheit, 
mit der sie nicht gerechnet hätten. Sie erkennen, dass sie weniger als 
gedacht an den Bereichen hängen. Eine Musterzustandsänderung tritt 
ein, an die die J Visionsarbeit nun gut angelegt werden kann. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


127

3  Coaching in der Seelsorge

Tetralemma

Skalierungsfragen

In diesem Tool wie auch in vielen anderen Herangehensweisen an 
ein Thema bieten sich Skalierungsfragen immer dann an, wenn 
der inhaltliche Bezug des Klienten oder seine gefühlte Bedeutung 
zum Thema konkreter gefasst werden soll. Die klassische Frage-
stellung: »Bewerten Sie diese gefundene Möglichkeit auf einer 
Skala von … bis … (wobei -1- die geringste persönliche Bedeutung 
meint, -10- die höchste) wird vom Coach dazu entsprechend 
abgewandelt. In der Regel ist es zielführend, wenn der Klient für 
seine Antwort nicht zu lange überlegt, sondern relativ spontan 
antwortet. Wird der genannte Wert mit anderen Optionen und 
deren Bewertung verglichen, kann dem Klienten seine Antwort 
rückgespiegelt werden, z. B.: »Wie fühlt es sich für Sie an, wenn 
Sie diese Möglichkeiten mit Ihren Bewertungen durchspielen?« 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


128

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Die Bewertungen können bei Bedarf wieder visualisiert und mit 
J Bodenankern oder dem J Tetralemma verbunden werden. 

Inneres Team

Die Arbeit mit dem »inneren Team« oder mit »inneren An-
teilen« geht auf Schulz von Thun zurück und ist mittlerweile 
zum festen Repertoire in der Coachingarbeit geworden. Vor der 
Kommunikation nach und mit »außen« steht für den Kommu-
nikationsexperten das »Hineinhören« nach »innen«. Kommu-
nikationsstörungen mit dem äußeren Team  – bestehend aus 
anderen Menschen mit ihren jeweiligen Ansichten, Deutungen 
und auch Interessen – hängen demnach nicht selten mit dem 
inneren Team zusammen: mit verschiedenen inneren »Stim-
men« im Menschen. Im Laufe der Herausbildung der eigenen 
Persönlichkeit mussten sich diese – durch Erziehung und So-
zialisation geprägten – verschiedenartigen Anteile miteinander 
auseinandersetzen. Alle diese Anteile sind ihrerseits von durchaus 
verschiedenen Erfahrungen, Werten und Normen geprägt und 
drängen danach, das menschliche Verhalten und Handeln zu be-
einflussen. Herauszufinden, welcher dieser inneren Anteile wann 
im Alltag die »Überhand« gewinnt und das Handeln bestimmt, 
fördert Sicherheit in persönlichen und beruflichen Herausfor-
derungen und vermindert ggf. sogar die Manipulierbarkeit »von 
außen«. Die »inneren Wortmeldungen« können sich dabei – je 
nach Persönlichkeitstyp – »lauter« oder verborgener zeigen. In 
jedem »artikulierten« Fall aber stehen sie für Persönlichkeits-
anteile, Wünsche oder Bedürfnisse, die ihrerseits wieder ihre 
biographische Entstehungsgeschichte haben. Die Auseinander-
setzung mit inneren Anteilen kann letztlich auch für die Arbeit mit 
inneren Konflikten und Dilemmata verwendet werden. Für den 
Fall, dass die inneren Anteile vom Klienten nicht benannt werden 
können, bieten sich zur Hinführung ggf. die »Ich-Zustände« aus 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


129

3  Coaching in der Seelsorge

der Transaktionsanalyse an (vgl. Berne, 172002). Davon abhängig 
sind auch der Einstieg und die weitere Prozessführung: Wenn 
diese Anteile selbständig benannt werden, werden die Bezeich-
nungen auf Moderationskarten festgehalten. Alternativ können 
die erkannten und benannten Anteile vergegenständlicht werden, 
hierzu bietet sich dann die J Aufstellungsarbeit an. In beiden For-
men lassen sich die Musterzustandsänderung, die Visionsarbeit 
und das Lösungsbrainstorming mit kreativen Veränderungen der 
bislang bestehenden Konstellationen einleiten bzw. umsetzen.

Abhängig davon, mit welchen Tools bisher schon gearbeitet worden 
ist, kann der Coach z. B. Figuren J aufstellen oder die Ebenen nach 
der Transaktionsanalyse J visualisieren. Auch ist es möglich, über 
die Emotion in der entsprechenden Situation zu führen, z. B.: »Wenn 
Ihr Chef Sie so aggressiv attackiert, wie fühlen Sie sich dann?« oder, 
mit Blick auf die Ebenen und Rollen oder die Figuren vor Augen: »In 
welcher Rolle erleben Sie sich dann?« Das ›angepasste Kind‹ würde, 
nach der Theorie der Transaktionsanalyse, ggf. nichts Weiteres dazu 
sagen und »folgen«. Das ›freie / rebellische Kind‹ bereits hätte schon 
mehrere Optionen. Hier kann mit der Suche nach »freien« Erfahrun-
gen in der Kindheit des Klienten der innere Rollenwechsel eingeleitet 
werden. Darauf wird das dabei empfundene Gefühl auf die aktuelle 
Situation übertragen: »Wie fühlt es sich an, wenn Sie jetzt ähnlich wie 
damals reagieren würden?« Da die geschilderte frühere Erfahrung in 
der Regel (sonst wäre sie an dieser Stelle nicht genannt worden) mit 
einer positiv konnotierten Emotion verbunden ist, könnten sich hier 
bereits (bislang überlagerte) Ressourcen zeigen. Analog kann auf der 
Ebene des ›Eltern-Ich‹ verfahren werden: »Ich möchte Sie einladen, 
zum Ausprobieren mal in die Rolle des ›behütenden Eltern-Ich‹ zu 
gehen. Sie sehen die Sache immer noch kritisch, das müssen Sie gar 
nicht aufgeben. Aber Sie dürfen das jetzt mal zurückstellen. Vielleicht 
hilft Ihnen die Vorstellung, dass Sie diese Aufgabe gut delegieren konn-
ten …« Da diese Ebenen stark mit den eigenen Kindheitserfahrungen 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


130

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

verbunden sind, kann ggf. – wobei hier grundsätzlich Vorsicht geboten 
ist und der Coach den Klienten schon einigermaßen gut einschätzen 
können sollte – wieder nach Erfahrungen mit dem Behütetsein gefragt 
werden. Für den Fall, dass eine vertraute Person schnell genannt wird, 
kann diese auch als J äußere Perspektive eingebaut werden, indem 
der Coach z. B. fragt: »Wie würde Ihre Oma in dieser Situation auf 
Ihren Chef reagieren?« Da derartige Fragen zugleich als J paradoxe 
Interventionen fungieren können, beginnen die Klienten nicht selten 
zu lachen – oder auf andere Weise emotional zu reagieren. Mit der 
angeschlossenen Frage, was der Klient konkret tun kann, um sich nach 
diesem Muster (vorausgesetzt, es war ein zielführendes und umsetz-
bares) zu verhalten, bleibt Coaching ganz und gar beim Klienten und 
seinen inneren Anteilen – hier der »Oma« als »Modell« – und nimmt 
das Problem – in diesem Beispiel den »Chef« – nicht zum Gegenstand 
der Erarbeitung. Dadurch werden die Musterzustandsänderung und 
der Übergang in den Lösungszustand gut möglich. Andernfalls könnte 
mit der Transaktionsanalyse weitergearbeitet werden. Für den Fall, 
dass die Anknüpfung an Biographisches bisher positiv verlief, könnte 
der Klient auch weiter, hin zum ›Erwachsenen-Ich‹ geführt werden. 
Vielleicht gibt es auch hier wieder Modelle für eine erfahrene part-
nerschaftliche Kommunikation, oder der Klient kann beschreiben, wo 
er eine solche schon erlebt hat. In beiden Fällen würde sich die Frage 
nach der Übertragung auf die von ihm geschilderte Situation bzw. 
Konstellation anschließen. 

V-W-Regel

Liegt das Anliegen im Coaching auf der Frage nach dem Um-
gang des Klienten mit Äußerungen einer anderen Person – am 
soeben beschriebenen Beispiel des Vorgesetzten – könnte die so 
genannte »V-W-Regel« Unterstützung bieten. Gut geeignet ist 
sie v. a. für Beziehungskonstellationen auf gleicher Ebene, also 
vorrangig unter Kollegen (auf derselben Organigrammstufe) 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


131

3  Coaching in der Seelsorge

und in Partnerschaften. Was einfach klingt, ist in der Praxis oft 
schwierig: eine Formulierung, die als Vorwurf – V – beim Klienten 
ankommt, als Wunsch – W – des Gegenübers zu deuten. Auch 
wenn es dabei auf den ersten Blick darum zu gehen scheint, diese 
Person »besser« zu verstehen, besteht ein grundlegendes Ziel 
in der Vermeidung wiederholter negativer Emotionen, wie sich 
angegriffen oder gar verletzt zu fühlen, da diese zumeist neue 
emotionale Reaktionen freisetzen. Weil – nach dem Modell von 
Johari und anderer Kommunikationstheorien – die Botschaft des 
›Senders‹ erst im – entsprechend seiner eigenen Vorerfahrungen 
und Assoziationen je sensibilisierten – Ohr des ›Empfängers‹ 
entsteht, setzt diese Regel auch beim Hörer – hier dem Klien-
ten – an, und nicht bei der – vermuteten – Aussageintention des 
Gegenübers. Eine grundlegende Frage kann daher lauten: »Wie 
schaffen Sie es, trotz dieser Worte, die Sie hören, bei sich zu 
bleiben?« Für den kirchlichen Kontext kann diese Interventi-
onstechnik aufgrund der beobachtbaren Neigung zum Thema 
Schuld und des dargelegten »sündhaften« Menschenbildes 
besonders wichtig sein. Beispiele aus der Praxis können diese 
Regel verdeutlichen: 

Eine Aussage lautete: »Könnten Sie das beim nächsten Mal unbe-
dingt so machen?« Die Klientin hatte (als ›V‹) verstanden: »Er war 
mit meiner Arbeit im Büro total unzufrieden.« Im Coachingprozess 
wurde, aufgrund des geschilderten Kontextes und der angespannten 
Situation in Produktion und Vertrieb, (als ›W‹) herausgearbeitet: »Ich 
wünsche mir einen effizienteren Ablauf, deshalb schlage ich dieses 
Vorgehen vor.« Zusätzlich überlegte sich die Klientin Rückfragen an 
ihren Vorgesetzten, z. B.: »Heißt das, Sie hätten beim nächsten Mal 
gern ein anderes Vorgehen? Haben Sie dazu schon konkrete Vorstel-
lungen? Wo kann ich Sie dabei unterstützen?« In diesem Fall trat so 
eine Veränderung auf mehreren Eben ein: Die Klientin wechselte den 
Blick nach vorn, weg von einem Wortwechsel in der Vergangenheit. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


132

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Sie erfuhr – und erprobte – sich als Aktive, die passend und sachlich 
reagieren konnte. Dabei nahm sie den »Ball« des Chefs souverän und 
konstruktiv auf. Zusätzlich verschwand die hyperbolische Formulie-
rung – und emotionale Empfindung – wie von selbst. In der realen 
»Konfrontation« war es der Klientin schließlich sogar möglich, statt 
der »erprobten« Frage mit: »Das heißt, wir brauchen …« zu parieren. 
Damit konnte sie die Teamebene eröffnen und das Gefühl: »Er gegen 
mich« überwinden.

In einem anderen Fall brachte ein Klient folgende Formulierung ins 
Coaching ein: »Der (Pfarrer) hat zu mir gesagt, ich soll mich nicht 
so haben, er hat auch kein Wochenende für sich.« Da noch weitere 
Aussagen in der ersten Sitzung fielen, die zeitlich weiter zurücklagen, 
waren seelische Verwundungen beim Klienten offensichtlich. Diese 
Emotionen und Worte aus zurückliegenden konfliktiven Gesprächen 
hatten dieser aktuellen – in Relation dazu eher »beiläufigen« und 
»harmlosen« Bemerkung – eine entsprechende Emotionalität verlie-
hen. Der Klient hatte (als ›V‹) gehört: »Der meint, ich schaffe zu 
wenig.« Und sofort als Rechtfertigung nachgelegt: »Dabei habe ich 
unter der Woche bis zu drei Abende mit Sitzungen, und dann jeden 
Samstag oder Sonntag noch was.« Nachdem auf die Situation in 
der Gemeinde und im Team geschaut – und sie J gestellt – worden 
war, formulierte der Klient als Assoziation: »Von ihm her gedacht, 
steht er da schon oft allein da sonntags. Das war für mich bisher 
immer normal, schließlich hat er als Pfarrer dafür keine Familie. Aber 
vielleicht wünscht er sich auch mal einen Sonntag bei seiner Mutter, 
kann ja sein.« Worauf der Klient nur über die Aufstellung gekommen 
war, das war bisher vom Vorgesetzten – aus welchen Gründen auch 
immer – nicht thematisiert worden. Auch diese Besonderheit galt es in 
diesem Fall achtsam zu berücksichtigen, so dass direkte Fragen an die-
ser Stelle nicht so ohne Weiteres sinnvoll erschienen. Jedoch erwähnte 
der Klient im Coachingprozess immer wieder, dass er einen »ganz 
neuen Blick für die persönlichen Wünsche eines Pfarrers« (O-Ton) 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


133

3  Coaching in der Seelsorge

bekommen habe. Die Neukonnotierung vom ›V‹- zum ›W‹-Denken 
war in diesem Coaching ein wichtiger Schritt, auch für die weiteren 
Situationen und Anliegen. 

Körperreise

Aufbauend auf den oben beschriebenen Hintergründen zu in-
neren Bildern, zur Kongruenz bzw. Inkongruenz dieser mit dem 
äußeren Erleben, zwischen Inter- und Intra-Kommunikation, 
sowie zu somatischen Markern (vgl. Kap. 2.3.3 und 2.3.4), kann 
eine Körperreise die subjektive Anatomie eines Klienten ganzheit-
lich spürbar machen. Diese Technik kann an andere Methoden 
angebunden werden, z. B. an die J Visualisierung oder anJ Boden-
anker. Diese »äußeren« Impulse können dann für den Klienten 
als Anstöße »für innen« genutzt werden. Der Coach sollte in 
die Körperreise grundlegend einführen, und von vornherein auch 
klarstellen, dass es im Ermessen des Klienten liegt, sie jederzeit 
zu beenden. Ebenso kann dieser frei entscheiden, wie weit er die 
Impulse des Coachs »mitgehen« kann. Für den Kontext Kirche 
und Seelsorge kann sich die Einführung auf das Wesentliche 
beschränken, da Meditation und Körpererleben hier  – in der 
Regel  – bekannt sind. Im Bereich Business und Management 
könnte es nötig sein, in der Auswahl sensibler vorzugehen. Eine 
Anleitung zur Körperreise kann wie folgt aussehen (vgl. Hanstein, 
2016, S. 30 – 33):

Der Klient wird eingeladen eine Körperhaltung einzunehmen, in der 
er bequem und zugleich aufrecht sitzen kann. Der Coach bittet ihn, 
achtsam für den Atem zu werden, z. B. so: »Sie spüren den Atem 
in Ihnen fließen. Er atmet ganz von selbst, Sie müssen dazu nichts 
tun. Genau genommen atmet es in Ihnen.« Der Klient wird angeleitet, 
den Atem bewusst wahrzunehmen, ihn dabei aber nicht zu verändern. 
Er wird für das Ein- und Ausatmen sensibilisiert, besonders für den 
Moment der Pause dazwischen. Auch kann er eingeladen werden, an 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


134

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

seinen Atem Gedanken »anzulegen«, und – wenn für ihn stimmig – die 
Augen zu schließen. Der Coach bittet den Klienten, dabei auf mögliche 
körperliche Reaktionen zu achten, ohne diese verändern zu wollen. 
Der Klient wird eingeladen, sich seinen Lieblingsort vorzustellen: »Er 
erscheint Ihnen ganz klar vor Augen. Sie sehen Bilder, Farben, Schat-
tierungen, hören Töne und riechen diesen Ort. Lassen Sie all das auf 
sich wirken. Alle Ihre Sinne sind offen dafür.« Der Coach setzt bewusst 
Pausen, schweigt. Dann lenkt er die Aufmerksamkeit des Klienten auf 
seinen Körper, in etwa so: »Lassen Sie diesen Ort, die Geräusche und 
die Düfte nun als Bild vor Ihrem Auge stehen. Es bleibt, Ihr Liebingsort 
ist in Ihnen. Und achten Sie nun auf Ihr Gesicht, während Sie Ihren 
Ort betrachten. Spüren Sie die Regungen, die dieser Anblick auf Ihrer 
Haut auslöst, fahren Sie sie gern zärtlich mit den Händen ab.« Vom 
organischen Erleben des inneren Bildes »Lieblingsort« aus, führt der 
Coach den Klienten entweder weiter im Körper – zu den Fußsohlen, 
ihrer Auflage und gefühlten Temperatur, die Wirbelsäule entlang zur 
Schulter … – oder aber zu einem »äußeren« Bild, das mit der geschil-
derten Situation bzw. der vorzubereitenden Zukunftsvision zusam-
menhängt. Bei der ersten Variante zielt der Coach den »gefühlte Sinn« 
beim Klienten an, z. B. die Enge in der Luftröhre, wenn der Klient sich 
vorstellt, am Montag von seinem Chef in dessen Büro »vorgeladen« 
zu werden. Über diesen Weg kann er zur Kommunikation mit diesem 
gefühlten Zustand und seiner somatischen Reaktion gelangen. Der 
Coach kann den Klienten ausgehend von diesem inneren Bild zu einem 
neuen führen, das ihm – hier buchstäblich – mehr Luft verschafft. Das 
soeben gespürte, in diesem Beispiel die enge Luftröhre, wird dabei 
nicht negiert, sondern als wichtige »Stimme« des Körpers dankbar 
angenommen – und »verabschiedet«. Bei der zweiten Variante bittet 
der Coach den Klienten, wieder zu seinem Lieblingsort zu »gehen« – 
wobei entsprechende Impulse die Sinne erneut ansprechen können –, 
und von hier aus auf eine andere Szene zu schauen. Der Lieblingsort 
in ihm, mit seinen inneren Bildern und Emotionen, kann dann als J 
Perspektive fungieren. Diese liefert dem Klienten dann neue Aussagen 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


135

3  Coaching in der Seelsorge

über die Situation in der »Ferne«. Der Coach kann entsprechend 
führen, z. B.: »Wenn Sie von dieser wunderschönen Stelle nach dort 
drüben schauen, wie fühlt sich das für Sie an?« Und, auf den Körper 
bezogen: »Spüren Sie eine Veränderung in Ihnen, bei diesem Blick, in 
der Atmung, in der Luftröhre, in der Schulter, wo?« Auch hier gilt 
wieder, diese Reaktionen nicht zu bewerten oder verändern zu wollen, 
vielmehr: »Vielleicht wollen Sie Ihre Schulter leicht bewegen, oder 
aufrichten, in die Stelle, die sich bei Ihnen geregt hat, hinein spüren? … 
Lassen Sie Ihren Atem kommen und gehen, spüren Sie dabei die Kraft, 
die Ihnen dieser Ort gibt! … Und auch die Pause, die immer da ist. Die 
Ihnen Luft gibt, das heißt auch: Freiraum zum Handeln.« Darauf wird 
der Klient gebeten, sein »Päckchen zu schnüren«, um – für heute – 
Abschied zu nehmen, und daran erinnert, dass er jederzeit zu diesem 
»Kraftort« zurückkehren kann. Der Coach lädt ihn ein, sich für die 
Reise zurück zu stärken, und dazu auch das mitzunehmen, was ihm 
gerade, mit Blick in die Ferne, Kraft gegeben hat. 

Am Ende der »Reise« bekommt der Klient die Zeit, die er zur 
»Rückkehr« benötigt. Wenn er im Laufe der Methode die Augen 
geschlossen hatte, wird er angeregt, sie langsam und allmählich 
wieder zu öffnen, und ebenso mit langsamen Bewegungen des 
Körpers – z. B. dem Abstreichen der Augen-, Stirn- und Wangen-
partie – wieder »zurück« zu kommen. Darauf wird der Klient 
nach seinem grundsätzlichen momentanen Befinden gefragt, 
bevor der Coach das Gespräch auf die – gespürten und »gesehe-
nen« – Ressourcen lenkt. Er lädt den Klienten ein, diese inneren 
Bilder zu beschreiben und auch die Stellen, an denen sie spürbar 
waren bzw. noch sind. Danach bieten sich – je nach dem Schwer-
punkt des Nachgespräches – zwei Möglichkeiten zur Transfer-
sicherung an: Die »ins Wort gebrachten« Ressourcen können 
an eine weitere Wahrnehmungsübung angebunden werden. Der 
Klient wird dabei gebeten, mit diesen Ressourcen – entweder, je 
nach Thema – »im Rücken«, »im Bauch«, »in den Händen« zu 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


136

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

gehen, fest aufzutreten, dem Coach »entgegen zu kommen«, 
einen »festen Stand« zu üben, oder »aufrecht zu sein«. Bei der 
Nachbesprechung dieser Übung überlegt der Klient, wie er die 
dabei empfundenen positiven Gefühle durch J Ankern sichern 
und – später bei Bedarf – abrufen kann. Die zweite Möglichkeit 
besteht im J Visualisieren, wozu sich erfahrungsgemäß das J 
Ressourcenrad anbietet. 

Systemische Aufstellungsarbeit

Die »klassische« Aufstellungsarbeit entstammt der Familienthe-
rapie (vgl. Varga von Kibéd / Sparrer, 2016) und ist durch einen 
genauen Ablauf gekennzeichnet. Im Coaching können einzelne 
Elemente daraus an geeigneter Stelle eingebaut werden, ohne 
eine komplette »klassische« Aufstellungsarbeit durchführen 
zu müssen. Diese Interventionstechnik eignet sich für das 
Teamcoaching, weniger für Einzelgespräche. Insofern könnte 
sie im Rahmen der Seelsorge für Klausuren von Pastoralteams 
oder – bei gegebener Abgrenzung zur systemischen Therapie – 
zur Paar- und Familienseelsorge angewandt werden. Durch 
»Aufstellungen« können Zusammenhänge – wie Beziehungs- und 
Interaktionsmuster, indirekte Abhängigkeiten oder wiederkehren-
de Konfliktmuster von Aktion und Reaktion – gegenständlich J 
visualisiert und / oder erfahren werden. Diese Technik eignet sich 
sowohl für innere und äußere Systeme, wie mit Personen oder 
Figuren (dazu im Folgenden mehr). Damit ist z. B. der Blick auf 
das J innere Team des Klienten möglich wie auf Systeme, in de-
nen sich dieser bewegt, z. B. Arbeitsteams oder Gremien. In allen 
Fällen arbeitet Coaching mit Veränderung der Konstellationen, je 
nachdem, was entweder die interviewte Person – der »Stellver-
treter« oder »Repräsentant« – an Wahrnehmungen schildert, 
oder welche Wirkungen die Veränderung der Situation einer Figur 
beim Klienten auslöst. Drei Aspekte sind, entsprechend der »klas-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


137

3  Coaching in der Seelsorge

sischen« Variante, auch in der verkürzter Anwendung – mit Hilfe 
von Personen – unabdingbar: Der Klient bleibt der »Chairman« 
des Geschehens, auch wenn eine andere – von ihm ausgewählte – 
Person seine »Rolle« übernimmt. Das heißt konkret, dass die 
Aufstellung auch erst an dem Punkt (vorläufig) abgeschlossen 
ist, wenn der Klient das Gefühl hat, dass seine Situation adäquat 
gespiegelt ist. Ebenso stellt dieser die Aufstellung so um, wie 
sie ihm als gewünschte Szenerie erstrebenswert erscheint. Auch 
entscheidet er autonom, welche Vorschläge des »Repräsentan-
ten« – und ggf. anderer vom Coach befragter Personen – für 
angemessene Lösungsideen sinnvoll sind. Zweitens führt der 
Coach den »Stellvertreter« mit einem Ritual in seine Rolle ein, 
wie er diesen – und ggf. andere an der Aufstellung Beteiligte – aus 
dieser auch wieder entlässt. Was im einen Kontext das klassi-
sche »Abstreifen« sein kann, kann im anderen Milieu durch das 
Ändern des Raumes oder bereits durch dankbares Applaudieren 
erreicht werden. Last but not least muss der Coach seine Rolle 
und Haltung als asketischer Moderator entsprechend verinner-
licht haben, da in dieser Interventionstechnik – und den mit ihr 
aufkommenden Assoziationen – die Gefahr zur Deutung und 
Interpretation ungleich höher ist als im Einzelcoaching. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


138

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Aufstellung

Für das Einzelcoaching ist die zweite Variante, die Systemische 
Aufstellungsarbeit mit Figuren, ggf. besser geeignet. Die Wahl des 
Materials ist sowohl vom Zugang des Klienten abhängig wie vom 
entsprechenden Milieu, in welchem der Auftrag angenommen 
worden ist. Eigens zum Coaching angeschaffte »Figurenkegel« 
aus Holz z. B. stellen eine gute Grundausstattung dar. Das Mate-
rial ist hierbei in der Regel farblich und hinsichtlich zusätzlicher 
Effekte neutral gehalten, und somit relativ breit anwendbar, auch 
im Business-Bereich. Beliebt sind für diese Technik aber auch 
»ausgediente« Playmobil- und Lego-Figuren oder Ähnliches. Bei 
diesem Material ist die Charakteristik der Figuren vorgegebener, 
Tiere bieten sich z. B. als »Träger« von Eigenschaften an. Entspre-
chend der Situation des Klienten und seiner »Vorliebe« können 
somit entweder Figuren der einen oder der anderen Kategorie 
ausgewählt werden. Es kann aber ebenso der Einblick in die 
ganze »Schatzkiste« des Coachs sinnvoll sein. Dann sollte dem 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


139

3  Coaching in der Seelsorge

Klienten genügend Zeit gegeben werden, sich »seine« Figuren 
auszuwählen. Korrekturen sind dabei natürlich möglich. Falls sich 
der Klient beim Aufstellen »schwer tut«, kann der Coach auch 
durch Leitfragen führen, z. B.: 

»Hat die Entfernung zwischen diesen beiden Personen eine besondere 
Bedeutung?« oder: »Wollen Sie sich für die Ausrichtung der Blickrich-
tung bei diesen beiden noch Zeit nehmen?« Wichtig ist dabei, als Coach 
nicht zu stark zu steuern, gleichzeitig aber auch die Schilderungen des 
Klienten als erste Orientierung »im Ohr« zu behalten, falls dieser 
wichtige Aspekte oder Akteure unbeachtet lassen sollte. Ggf. korri-
gieren sich die anfänglichen Aussagen durch diese Aufstellung bereits, 
oder der Klient präzisiert sie durch räumliche Umstellung. Auch könnte 
der Coach z. B. fragen: »Sie haben vorhin auch noch eine Person X 
erwähnt. Wäre es wichtig für Sie, sie hier noch einzubringen?« Der 
Klient wird dadurch angeregt, die Relevanz dieser Person für das 
System bzw. für seine Position darin zu überdenken. Ggf. wurde deren 
Bedeutung vom Klienten bisher stärker eingeschätzt als real gegeben. 
Dann kann es sein, dass sie im Moment (noch) »außen vor« bleibt, 
oder (vom Klienten) am Rand positioniert wird. 

Anhängig davon, wo die Aufstellung im Raum vorgenommen wor-
den ist, kann der Klient eingeladen werden, die Szene von wech-
selnden Perspektiven aus – von »vorn«, von »hinten«, von der 
»Seite«, von »oben«, oder auch »auf Augenhöhe« der Figuren – 
zu betrachten. Danach wird der Klient gebeten, die Wirkung der 
gestellten Szene zu beschreiben. Da bei dieser Variante der Auf-
stellung – bei aller Symbolik – Figuren zur Anwendung kommen, 
könnten die Musterzustandsänderung und die Einleitung eines 
Lösungsbildes ggf. einfacher möglich sein als bei menschlichen 
»Repräsentanten« (vgl. oben). Der Klient wird nun eingeladen, 
die Szenerie neu so zu ordnen, bis sein »Wunschbild« entsteht. 
Dabei reicht erfahrungsgemäß oft schon die Veränderung der 
Körperhaltung bei einzelnen Figuren, z. B. »aus der Schusslinie« 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


140

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

zu gehen, einer Figur »den Rücken zuzuwenden«, sich »klein zu 
machen« oder gerade »aufzubauen« oder eine Platzierung so 
vorzunehmen, dass die Aktion einer anderen Figur / Person »ins 
Leere läuft«. Auch die Veränderung der Größenverhältnisse – z. B. 
durch »Sitzen«, »Stehen oder »Liegen« – kann bereits neuartige 
Wirkungen mit sich bringen. Manchmal kann es aber auch nötig 
sein, eine Figur ganz »aus dem Spiel« zu nehmen. Dann kann der 
Coach wieder dazu einladen, die Wirkung dieser Veränderung bei 
sich zu beschreiben. Die finale Aufstellung, bei der der Klient das 
Gefühl hat, unter diesen Umständen gut und gern weiterarbei-
ten zu können, kann vom Coach als Foto festgehalten werden. 
Dazu kann es wieder wichtig sein, den Klienten nach »seiner« 
Perspektive auf die Aufstellung zu befragen. Ausgehend vom 
Lösungsbild ist es daraufhin möglich, den Transfer auf die reale 
Situation zu planen und Maßnahmen zu formulieren. Es bietet 
sich erfahrungsgemäß aber an, nach diesem umfangreichen 
Schritt und der fotografischen Transfersicherung eine Pause im 
Coaching einzubauen. In dieser Zeit kann sich das Wunschbild 
auf mehreren Ebenen beim Klienten »setzen« und verinnerlichen. 

Riemann- und Petzold-Modell 

Dass Modelle praktikable Visualisierungen bieten können, lässt 
sich auf vielfältige Beispiele übertragen. Modelle bieten eine 
Strukturierung und auch Vereinfachung der Wirklichkeit, je-
doch auch die Einnahme der »Draufsicht« auf die geschilderte 
Situation oder Konstellation. Diese »Feldherrenperspektive« 
ermöglicht dem Klienten, Distanz zur Situation selbst einzuneh-
men. Neben der »Analyse« der Situation kann unter Nutzung 
von Modellen eine Musterzustandsänderung eingeleitet oder die 
Lösungsfindung forciert werden. Unter dem Grundsatz, dass sie 
dabei zugleich nicht mehr sein wollen als Modelle, und folglich 
immer hinter der Realität zurückbleiben (müssen), ist die Arbeit 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


141

3  Coaching in der Seelsorge

mit Modellen im Coaching mittlerweile weit verbreitet. Die »Säu-
len der Identität« nach Petzold (vgl. Petzold, 2012) bieten sich 
dazu ebenso an wie die »Grundausrichtungen« nach Riemann, 
ergänzt von Thomann (vgl. Riemann, 2013; Thomann, 2004). 

Die »Säulen der Identität« lassen sich gut am Board visualisieren und 
erklären, worauf der Klient gebeten werden kann, sein persönliches 
Identitätsgebäude zu erstellen. Hierbei können, je nach Typ, die Breite 
der »Säulen« oder auch die Farbe des »Anstriches« eine Bedeutung – 
entsprechend der Leitfrage – bekommen: »Welche Säulen tragen Ihr 
Haus im Moment am stärksten, welche am wenigsten?« Der Coach 
stellt klar, dass nach Petzold alle fünf Säulen die Tragfähigkeit bestim-
men, und dass eine mangelnde Stabilität einer Säule durch die anderen 
ausgeglichen werden muss. Die »leeren« Säulen bieten sich für eine 
»Beschriftung« gut an, weshalb der Klient gefragt werden kann, 
welche Aspekte die einzelnen Säulen jeweils bestimmen. Bei der Säule 
»Leiblichkeit« fallen in der Regel Begriffe wie körperliche und psychi-
sche Unversehrtheit, beim »sozialen Netzwerk« zumeist Familie und 
Freunde, während die Säulen »Arbeit / Leistung«, »Sicherheit« und 
»Werte« in der Regel persönlicher konnotiert sind. Erfahrungsgemäß 
benötigt der Klient hierfür mehr Zeit. Zur Unterstützung können vom 
Coach Leitfragen gestellt werden, wie z. B.: »Wo geben (alternativ: 
bekommen) Sie momentan viel Energie?«, oder auch, falls passend: 
»Was vernachlässigen Sie aktuell?« Der Bereich der beruflichen Be-
stätigung z. B. gestaltet sich bei jedem Klienten anders und ist auch 
jedem unterschiedlich wichtig. Die »Säule« der materiellen Sicherheit 
kann sich an den Grund- oder weitergehenden Bedürfnissen ausrichten. 
Und der Bereich der persönlichen Werte zeigt ureigene Glaubenssätze 
auf. Ausgehend vom skizzierten Ist-Stand kann in die J Visionsarbeit 
gewechselt werden, z. B. mit Fragen wie: »Wie soll Ihr Haus in fünf 
Jahren aussehen?« Der Klient kann eine zweite Visualisierung an-
fertigen und, ausgehend von den Zielen dieser Darstellung, Feinziele 
und Maßnahmen ableiten. Hierzu kann eine J Timeline sinnvoll sein. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


142

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Petzold-Modell

Die vier Grundformen der Motivation nach Riemann werden durch die 
Bereiche »Nähe« – »Distanz« – »Risiko« – »Sicherheit« auf dem Bo-
den fixiert. Entsprechend der geschilderten Situation des Klienten wird 
dieser gebeten, zuerst einen Platz zu suchen, den er üblicherweise (z. B. 
im Konfliktfall) einnimmt – oder womöglich gerade (in der Realität) 
innehat. Analog zum J Bodenanker kann der Klient durch die anderen 
Bereiche geführt werden, wobei er jedes Mal zum Wahrnehmen und 
Aussprechen seiner Empfindungen und Gedanken eingeladen wird. Am 
Ende des (ersten) Durchgangs kann z. B. gefragt werden: »Was würde 
sich ändern, wenn Sie stattdessen beim nächsten Mal unerwarteter 
Weise von diesem Bereich aus reagieren würden? Für Sie? Für andere?« 
Hierbei können die einzelnen Bereiche mit Kriterien »gefüllt« werden, 
z. B. strukturierte und analytische Vorgehensweise (statt emotionale 
Reaktion) beim Quadranten »Sicherheit«, z. B. Spontanität, Experi-
mentieren, Gestalten im Bereich »Risiko«, z. B. eigene Ziele, Erfolg 
haben beim Quadranten »Distanz«, oder z. B. Kontakte pflegen, in 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


143

3  Coaching in der Seelsorge

Konflikten vermitteln, Empathie zeigen im Bereich »Nähe«. Ausge-
hend davon kann zu anderen Tools, z. B. der Arbeit mit J realen oder 
fiktiven Perspektiven oder zum J inneren Team, gewechselt werden, 
um Maßnahmen und Ziele zu erarbeiten. Ebenso lassen sich mit dieser 
Methode gut Musterzustandsänderungen einleiten. 

Für die Anwendung des Riemann-Modells im kirchlichen Milieu 
ist die grundlegende – oft andere Bereiche überlagernde und 
bestimmende – Bedeutung der »Beziehungsecke« (N) zentral. 
Ebenso wird die Beanspruchung des Bereiches der eigenen per-
sönlichen Freiheit nicht selten als Angriff auf das »Wir-Gefühl« 
gewertet. Der Quadrant der Sicherheit zeigt sich oft in Werten 
wie Gewissenhaftigkeit und Zuverlässigkeit. 

Riemann-Modell

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


144

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Timeline

Als Zeitstrahl, der nicht historische Gegebenheiten zeitlich rück-
wärts aneinanderreiht, sondern der in die Zukunft reicht, kann 
diese Technik mit der Visionsarbeit verbunden werden. Bei der 
Anwendung des J Petzold-Modells z. B. können die veränderten 
»Säulen« an eine Timeline angebracht werden. In einer aktuellen 
Veränderungssituation bieten sich ggf. zwei oder drei J Visua-
lisierungen an:

Mit Fragen wie diesen kann der Klient zielgerichtet geführt werden: 
»Wie soll Ihr ›Haus‹ aussehen, nachdem Sie die aktuelle Herausfor-
derung X erfolgreich gemeistert haben werden?« oder: »Wo werden 
Sie es an einzelnen ›Säulen‹ erkennen, dass Sie diese Veränderung 
geschafft haben?« Abhängig von den Antworten und dem Zugang des 
Klienten zu Visualisierungen kann er eingeladen werden, das Bild, das 
er gerade innerlich »vor Augen« hat, an der entsprechenden Stelle 
der Timeline zu fixieren. Hilfreich kann es dazu sein, ihn dieses »Bild« 
zuerst beschreiben zu lassen. Die spiegelnden Rückfragen des Coachs 
sollten hierbei möglichst konkret sein. In der Visionsarbeit kann der 
Klient zusätzlich noch einen Zeitschritt weitergeführt werden, z. B. 
so: »Wie sieht dann Ihr persönliches ›Lebenshaus‹ im Jahr X aus?« 
Ausgehend von dieser Visualisierung können dann Ziele, Unterziele 
und Maßnahmen abgeleitet werden, indem der Coach den Klienten 
dazu mit Fragen wie dieser anleitet: »Was müssen Sie dazu konkret 
tun, um zu diesem Ergebnis zu kommen?«

Die Timeline ist eher eine Methode als eine Interventionstechnik. 
Sie kann immer dann zur Anwendung kommen, wenn es zielfüh-
rend erscheint, die erarbeiteten Ziele oder Maßnahmen zeitlich 
zu konkretisieren. Erfahrungsgemäß bietet es sich an, diese 
Methode – als eine Art »Sekundärtechnik« (ThH) – zum bereits 
verwendeten Tool dazu zu verwenden. Dazu kann der Zeitstrahl 
gestalterisch kreativ angepasst werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


145

3  Coaching in der Seelsorge

Ressourcenrad und Ressourcenbaum

Eindrückliche Symbolisierungen und – über diese – neue Zugän-
ge zu Erlebnissen, eigenen Werten und Ressourcen können – wie 
oben39 bereits skizziert – mit Hilfe der Techniken »Ressourcen-
rad« und »Ressourcenbaum« gut erreicht werden. Je nach per-
sönlicher Neigung und ggf. beruflichem Hintergrund wird sich der 
Klient entweder für das technischere oder für das natürlichere 
Symbol entscheiden. Der Vorschlag einer der beiden Tools durch 
den Coach kann aber auch aufgrund des jeweils gegebenen An-
liegens erfolgen; je nachdem, welche Bilder und Metaphern der 
Situation angemessener erscheinen. Menschen, die im Kontext 
Kirche und Ehrenamt biblisches Arbeiten gewohnt sind, können 
mit dem Bild des Baumes gut angesprochen werden. Beim 
»Ressourcenrad« wird eine kreisrunde Karte (Inventar Mode-
rationskoffer oder festes A3-Papier) vom Coach vorbereitet, auf 
der vom Zentrum her mehrere (12, 16, 20) Felder vorstrukturiert 
wurden. Die Moderationskarte gleicht so einem Rad mit Speichen, 
von daher die Anlehnung an ein »Rad«. Beim »Ressourcenbaum« 
bekommt der Klient ebenfalls ein vorstrukturiertes Blatt, auf 
dem ein großer Baum mit seinen sichtbaren – so der Stamm, die 
Krone, die Blätter – wie in der Natur unsichtbaren Teilen – dem 
ganzen Wurzelbereich – abgebildet ist. Bei beiden Tools dienen 
die Vorlagen der Übertragung auf das eigene Leben und der 
Visualisierung der mit den Methoden erkannten Aspekte. Das 
Sichtbarmachen dient damit nicht nur dem jeweiligen Schritt im 
Coachinggespräch bzw. -prozess. Vielmehr ist damit nicht selten 
ein Aha-Effekt beim Klienten verbunden, der über die Fülle seiner 
Ressourcen selbst staunen muss, und für den das beschriftete 
Blatt zur wiederholbaren Bewusstmachung dient. Beide Techni-
ken dienen der Anknüpfung an gelungene Situationen im Leben 
des Klienten. Die Erinnerung daran sowie das Aussprechen und 

39	 Kap. 2.3.3.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


146

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Fixieren der damals spürbaren und wirksamen Ressourcen lösen 
eine somatische Änderung des Musterzustandes aus. Hieran 
können dann die Schritte Visionsarbeit und Entwicklung von 
Zielen angelegt werden. 

Ressourcenrad

Die Fixierung auf das jeweilige »Problem« und der dabei typische, 
neuronal bedingt eingeengte »Tunnelblick« lassen die eigene Betrach-
tung und Würdigung bisheriger Ressourcen in der Regel nur bedingt 
oder gar nicht zu. Diese sind für den Weg vom Problem- zum Lösungs-
zustand und für eine authentische Ziel- und Maßnahmenformulierung 
durch den Klienten aber grundlegend. Daher bietet sich diese Technik 
für das »Bergen« der Ressourcen gut an. Wenn der Zugang dazu noch 
zu sehr blockiert ist, kann der Coach mit niederschwelligen Fragen an-
setzen, z. B.: »Was ist Ihre größte Stärke?« oder – verbunden mit dem 
Ansatz an J Perspektiven – z. B.: »Was würde Ihre … (nahestehende 
Person) als Ihre größte Stärke beschreiben?« Wenn der Zugang zu 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


147

3  Coaching in der Seelsorge

den eigenen Ressourcen mit Gefühlen von Ablehnung und Verletzung 
verbunden ist, kann der Coach zudem Fragen auf der Beziehungsebene 
verwenden, wie diese: »Was würde Ihre Frau / Ihr Mann sagen, wenn 
ich frage, warum sie / er Sie am meisten liebt?« Der Klient wird gebeten, 
die Ressourcen, die so ins Bewusstsein treten, in das Rad einzutragen. 
Ausgehend davon kann das »Ressourcenrad« zur Musterzustands-
änderung eingesetzt werden. Ebenso bietet es sich zur Suche nach 
Lösungen an oder kann eine gute buchstäbliche Grundlage zur For-
mulierung von Maßnahmen sein. Denn die Beweglichkeit, die im Bild 
eines Rades liegt, kann das Vorwärtskommen befördern. Dabei liegt 
es in der Hand des Klienten, mit welcher Ressource er wann und wozu 
starten will, und mit welcher er zu welchem Zeitpunkt »an den Start« 
geht. In der Praxis wurde diese Technik bei Change-Prozessen gele-
gentlich mit der J Veränderungskurve verbunden. In Phasen, in denen 
ein Mensch oder ein Team neuen »Schwung« braucht, um aus dem 
»Tal der Tränen« (vgl. Hanstein, 2014[b]) herauszukommen, kann 
die entsprechende Ressource – z. B. Begeisterungsfähigkeit – an die 
visualisierte Szene »angelegt« werden. Wo es noch gilt, dieses »Tal« 
als Arbeitsgruppe auszuhalten, kann ebenso nach einer angemessenen 
Ressource – z. B. der Stärkung des Teamgeistes durch die Feier von 
Zwischenzielen – gefragt werden. Aus den erkannten Ressourcen kann 
der Klient / das Team vor der Folie der aktuellen Situation – in der 
Regel – leicht Ziele und nächste Schritte ableiten. Für die bleibende 
Bewusstmachung der im Coaching (wieder)entdeckten Ressourcen 
bietet sich das ausgefüllte Ressourcenrad zum weiteren Selbstcoaching 
an. In der Regel wissen Klienten auf die Frage, wo das Rad seinen Platz 
finden könnte, sofort eine Antwort. Reale Reaktionen waren z. B. diese: 
»Das kommt an den Spiegel, dass ich es am Morgen gleich sehe.« 
Oder, als Feedback in der Folgesitzung: »Ich habe das Rad jeden Tag 
mit ins Büro genommen. Da stand es neben den Bildern der Familie. 
Und wenn ich in ein Meeting musste, hatte ich es in meiner Mappe 
sichtbar für mich.« Für den weiteren Coachingprozess kann es sich 
anbieten, an diesen Erfahrungen und Rückmeldungen anzusetzen. Der 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


148

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Klient kann dann spiegeln, in welcher Situation er welche Ressource 
abrufen kann, aber auch, wann welche »automatisch da« (O-Töne) ist. 

Auch beim »Ressourcenbaum« wird der Klient adressatengerecht 
mit Leitfragen geführt. Zum unteren Bereich können es Fragen wie 
diese sein: »Was hat Sie bis hierher wachsen lassen? … Woher ziehen 
die Wurzeln Ihres Lebensbaumes ihre Kraft? … Wie weit verästelt ist 
Ihr Wurzelsystem?« Die Metapher der Wurzel kann biographische 
Prägungen und gemeisterte Herausforderungen beim Klienten wach-
rufen, ebenso kann sie an dessen individuelle Werte und Glaubenssätze 
andocken, oder sie kann für die Frage nach dem sprichwörtlichen 
»Standpunkt« und der »Bodenhaftung« sensibilisieren. Im Bereich 
des Stammes kann der Coach mit Fragen führen, wie z. B.: »Was hat 
Ihren ›Lebensstamm‹ so stabil werden lassen? … Welche Eigenschaften 
schreiben Sie diesem Stamm zu? … Wodurch hat der Stamm so viel 
Festigkeit und zugleich Biegsamkeit erreicht? … Inwiefern haben ihn 
Winde und Stürme und all die Wechsel der Jahreszeiten geprägt?« Je 
nachdem, ob der Klient länger im Bild bleiben will oder ob er für den 
Transfer schneller bereit ist, führt der Coach mit Fragen nach den 
speziellen Kompetenzen des Klienten – möglich sowohl im persönlichen 
wie im beruflichen Bereich. Wenn es sich aufgrund spürbarer Mus-
terzustandsänderung anbietet, kann der Klient auch gefragt werden, 
wie sich dies anfühlt – und ob und wo er die benannten Ressourcen 
auch körperlich spüren kann. Als Zwischenschritt können beide dazu 
auch aufstehen, und die aktuell angewandte Methode kann mit J 
Bodenankern oder einer, auf die Bereiche »Erdung« und »Stand« sich 
beschränkenden J Körperreise ausgebaut werden. Danach wäre es 
wichtig, die Position wieder zu verändern und diesen Exkurs bewusst 
zu beenden und auch zu benennen. 

Die Baumkrone ist der Bereich, in dem Wachstum am deutlichsten 
wahrzunehmen ist. Er bietet sich daher für die Visionsarbeit gut an. 
Blätter oder auch Früchte, die »wachsen« sollen, können benannt 
werden. So weit der Bereich der Krone ist, so unbegrenzt kann der 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


149

3  Coaching in der Seelsorge

Klient hier auch seine Wünsche und erhofften Möglichkeiten einbrin-
gen. Wie an den anderen Ebenen auch, ist es besonders hier wichtig, 
Raum für das Anschreiben oder auch Einmalen zu lassen – im Idealfall 
durch den Klienten selbst. Der Klient wird daraufhin gebeten, sich 
dieses – nun volle und bunte – Blatt nochmals näher anzuschauen. 
Dazu kann es auch vom Tisch an die Wand übertragen werden. Klient 
und Coach können hier wieder aufstehen und – jetzt mit einer größe-
ren räumlichen Distanz – den gefüllten Baum betrachten. Nach einer 
stillen Zeit kann der Coach wieder Leitfragen stellen, z. B.: »Wie wirkt 
Ihr Baum auf Sie? … Wie zufrieden sind Sie mit der Darstellung?« – 
wobei sich hier die J Skalierungsfrage anbieten kann: »Fehlen Ihnen 
noch Aspekte, wollen Sie noch etwas hinzufügen?« Dann führt der 
Coach den Klienten, mit Fragen wie diesen, in den Bereich der Äste: 
»Der Baum ist frisch und kräftig, er treibt neue Blätter. Seine Blüten 
duften und bald schon trägt er Früchte. Was brauchen die Äste, die zu 
den Blättern und Blüten hinführen, um langfristig die nötige Energie 
fließen lassen zu können? … Was steht, übertragen auf Ihre Situation, 
hier an?« Die abgeleiteten Ziele werden an die Äste geschrieben – 
möglichst in einer angemessenen Signalfarbe. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


150

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Ressourcenbaum 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


151

3  Coaching in der Seelsorge

Persönlicher Entwicklungsplan

Ein persönlicher Entwicklungs- und Maßnahmeplan bietet sich 
für  – ggf. längere  – Übergänge zwischen Coachingsitzungen 
an, besonders aber zur Transfersicherung nach Abschluss des 
Coachingprozesses. Es handelt sich dabei weniger um eine Inter-
vention als um eine Methode, damit der Klient am besprochenen 
Thema selbständig weiterarbeiten kann. Ausgehend von der be-
sprochenen Zukunftsvision, den mit Unterstützung des Coachs 
abgeleiteten Zielen und – ggf. bereits erfolgten – Maßnahmen 
kann der Klient, in Abgleich mit hinzugekommenen Erfahrungen 
und Reaktionen seiner Umwelt auf aktuell festgesetzte Schritte, 
weitere Maßnahmen für sich formulieren. Eine ähnliche Unter-
stützung bietet diese Methode im persönlichen Entwicklungsbe-
reich, der für die Seelsorge in der Regel naheliegender ist.

Dem Entwicklungs- und Maßnahmeplan kann ein beabsichtigter 
Zeitraum vorangestellt werden, z. B.: »von heute bis …«. Inhaltlich gilt 
dabei der Grundsatz »weniger ist mehr«. Es bietet sich an, den Bogen 
auf drei, maximal vier Bereiche zu beschränken und eine begrenzte 
Anzahl an Unterpunkten aufzuführen, z. B.:	

Welches sind meine Stärken, die ich beibehalten / hier einbringen 
möchte?

– 
– 
–

In welchen Bereichen sehe ich Entwicklungspotenzial? 
–
–
–

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


152

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Was kann ich zur Erhaltung meiner Ressourcen tun?

–
–
–

Die Lösungsvorschläge sollten möglichst konkret und auf die betref-
fende Situation hin vom Klienten formuliert werden. Bei den Entwick-
lungsbereichen kann der Coach vorab wieder an Zukunftsvisionen 
anknüpfen, um ein Zurück in die Problemtrance beim Klienten zu 
vermeiden. Eine mögliche Leitfrage dabei ist: »Welche persönlichen 
Felder sind im Coachingprozess entdeckt worden, die für eine tiefere 
Beschäftigung einladen?« 

Die Fragestellungen des Entwicklungs- und Maßnahmeplans sollten 
adressatengerecht umformuliert werden, um auch den aktuellen Coa-
chingsprozess und sein Anliegen und Thema angemessen aufzugreifen. 
Wenn der Bogen die gesamte Begleitung abschließt, kann es nützlich 
sein, im Rückblick an die Tools und Inhalte anzuknüpfen, mit deren 
Unterstützung an diesen Fragestellungen gearbeitet worden ist (z. B.: 
Ressourcenrad, Timeline, Riemann-Modell, Bodenanker …). 

Die dargelegten Tools sind Beispiele, und damit Vorschläge für 
Coaching in der Seelsorge. So wie es bereits einen wesentlichen 
Unterschied bedeuten kann, ob man einen Ehrenamtlichen, einen 
Hauptberuflichen oder ein – sonst nicht weiter »aktives«40 – Ge-

40	 Diese übliche Formulierung weist – nebenbei bemerkt – auf leitende Werte 
in den dominierenden Milieufeldern im klassischen kirchlichen Milieu hin. 
Praktisch entzünden sich hieran sowohl Spannungen, wie sich daran auch 
Distinktionstendenzen zeigen. Denn für »Konservativ-Etablierte« (Milieu 
1), die »Bürgerliche Mitte« (Milieu 2) und »Traditionelle« (Milieu 3) ist 
die in der Regel ausschließliche Bereitschaft zu befristetem Engagement 
der »Liberal-Intellektuellen« (Milieu 10) und »Performer« (Milieu 9) kaum 
nachvollziehbar. (Milieubezeichnungen vgl. Sinus, 2013) Sie orientieren sich 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


153

3  Coaching in der Seelsorge

meindemitglied coacht, so kann es auch sehr wichtig sein zu wissen, 
welche eigene »Milieufärbung« der Klient mitbringt. Entsprechend 
dieser Vorerfahrungen sollten auch die Methoden bzw. Techniken 
klientengerecht variiert werden, nachdem der Coach durch dessen 
Schilderungen einen ersten Eindruck von seiner Lebenswelt erhalten 
hat. So kann die – im kirchlichen Milieu gebräuchliche – Einladung zu 
schildern, »wie man gerade da ist« einen leitenden Ingenieur im Ma-
nagement ggf. irritieren – und die Weichen für den Coachingprozess 
zu Beginn bereits ungünstig stellen. Was Sprache ausdrückt, zeigt 
sich aber auch auf allen anderen Kommunikationsebenen. Diese 
emotionale, intellektuelle und nicht zuletzt methodische Varianz zu 
leisten, zeichnet im Letzten aber den guten Coach aus. 

Durch aktives Zuhören, wirkliche Askese und Empathie ist es 
möglich, auch die Tools so anzupassen, dass sie individuell »zu-
geschnitten« greifen können. Bei demselben Klienten – aus dem 
Management – wäre es z. B. undenkbar, das Coachinggespräch in 
einem Raum mit – kirchlich üblich – »gestalteter Mitte« zu begin-
nen, oder überhaupt auf zwei Stühlen, ohne einen Tisch dazwi-
schen. Bei verinnerlichten Grundhaltungen wird es für den Coach 
selbstverständlich, bereits beim ersten Kontakt  – in diesem Fall 
telefonisch – so aufmerksam hinzuhören, dass die Eckdaten, »was 
geht« und was »No-go-Area« ist, relativ deutlich sind. Er kann dem 
Klienten so weit entgegenkommen, weil es dessen eigener Prozess 
und sein Weg ist. Diese Grundhaltung bedeutet für die Methoden im 
Coaching, aufbauend auf einem guten »Methodenkoffer«, alsbald 
auch mit dem Experimentieren zu beginnen, zu modellieren, auf 

an dem: »Früher ging es doch auch …«, oder: »Wenn sie es nur so machen 
würden …«, oder: »Es war schon immer so …«. Noch spannungsgelade-
ner gestaltet es sich bezüglich der »Prekären« (Milieu 4), die sich oft im 
»Teufelskreis« zwischen gewünschter Anerkennung und nicht gegebener 
Integration / Inklusion erfahren, weil sie sich nicht so einbringen können 
wie andere. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


154

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

gute Weise zu »improvisieren«. Was in der Handreichung dann 
Visualisierung heißt, kann sich am Beispiel des leitenden Ingenieurs 
dann z. B. alternativ in Diagrammen oder anderen Darstellungen aus 
dem technisch-analytischen Bereich niederschlagen. Statt mit ihm 
»in sich hinein zu spüren«, kann es angemessener und authentischer 
sein, sein Gefühl z. B. mit Hilfe einer Skalierung auszudrücken. Auch 
würde ihn die klassische Form der Wunderfrage mit Anknüpfung 
an die »gute Fee« gedanklich ggf. zur Gutenachtgeschichte seiner 
Tochter führen, anstatt zu einer ernsthaften Lösung für seine aktu-
elle berufliche Herausforderung. Auch hier gilt es daher, sich – ohne 
eigene »Verstellung«, d. h. dennoch authentisch – der Sprache des 
Klienten zu bedienen, z. B. hier wieder technische Analogien zu fa-
vorisieren. Mit der Frage, »welches Schwungrad dazu in Bewegung 
gesetzt werden« oder welche »Parameter dafür zu verändern« sind, 
kann der Coach z. B. entsprechend sprachlich variieren, und so mit 
derselben methodischen Intention auch den analytisch-rationalen 
Ingenieur41 zum Ziel führen. 

3.2.5  Ausblick: Seelsorge als hypnosystemische 
Ressourcen- und Visionsarbeit 
Lässt man die – hier skizzierten – Bemühungen in Theologie und 
Seelsorge unbeachtet und konzentriert sich auf den biblischen 
Befund, so fällt auf, dass biblische Erzählungen – sowohl alt- wie 
neutestamentliche – oft um die Themen der inneren Kraft (oder 
Kraftlosigkeit) und Zukunftshoffnung (oder Zukunftsangst) ranken. 
Insofern ist biblisch fundierte Seelsorge dann auch Ressourcen- wie 
Visionsarbeit. In seelsorglichen Gesprächen geht es oft um – zumeist 
auch persönliche, private – Veränderungen (bzw. um die Angst davor, 
mit den üblichen Abwehrmechanismen; vgl. die »Veränderungskur-

41	 Dieser Stereotyp soll hier lediglich der besseren Veranschaulichung dienen. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


155

3  Coaching in der Seelsorge

ve« bei Dollinger, 2014; interpretiert bei Hanstein, 2014[b]). Bewährte 
Coachingtools, verbunden mit körperlicher Erfahrung, z. B. in Form 
von Bodenankern (vgl. Kap. 2.3.3 und 3.2.4), können hierbei ebenso 
die Seelsorge bereichern, wie Coaching zugrunde liegende Grund-
lagen – wie dem Bedürfnis des Klienten nach Selbstaktualisierung, 
Selbstbeachtung und seiner organischen Bewertungstendenz, einher-
gehend mit einem wieder kongruenten Erleben des Selbstkonzeptes 
(nach Rogers, 1973), – erfahrungspraktisch anwenden. Blockaden, die 
der Klient mit- und in den Gesprächsprozess einbringt, und die die 
Ziel- und Lösungssuche ggf. erschweren, können vor dem Korrektiv 
eines humanistischen Menschenbildes als Systeminformationen 
verstanden werden, haben aber keinesfalls »den Stellenwert von 
Schuld, Versagen und Unfähigkeit« (Berninger-Schäfer, 2014). Sie 
werden im Gesprächsprozess als – autohypnotische oder wie und 
wodurch auch immer entstandene – momentane Einschränkungen 
der Wahrnehmungsmöglichkeiten des Klienten angesehen, und damit 
als nicht statische Beeinträchtigungen, die durch die – hier darge-
legten – Grundhaltungen und Tools umfokussiert werden können. 
Diese Blickrichtung eröffnet auch für Seelsorge und Seelsorger eine 
veränderte Perspektive: anstatt zurück, nach vorn. Diese entspricht 
im Übrigen auch dem Paradigmenwechsel in der Sozialen Arbeit in 
den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts: weg von den Defiziten, 
hin zur Ermöglichung. Hierfür steht auch das Konzept Empowerment, 
an dem Praktische Theologie und Seelsorge ggf. noch konkreter 
ansetzen könnten (vgl. Herriger, 1997).

3.3  Fazit: Perspektivenerweiterung durch Coaching
Vor der Fragestellung, worin sich beide dargestellten Möglichkeiten 
der Begleitung grundsätzlich unterscheiden und an welchen Stellen 
sie sich gegenseitig bereichern können – wobei der Fokus vorlie-
gender Arbeit auf dem Arbeitstitel liegt – werden abschließend die 
wichtigsten Erkenntnisse wieder als Thesen gebündelt: 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


156

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

•	 Wenn sich auch das biblisch-christliche und das humanistische 
Menschenbild im Grunde unterscheiden, so können diese diffe-
renzierten Vorstellungen vom Menschen auch als gegenseitige 
Korrektive dienen. Das humanistische Menschenbild kann das 
christliche vor einer zu »negativen« Sicht vom Menschen schüt-
zen, wie der biblisch-christliche Ansatz vom Menschen diesen 
vor einer »positivistischen« Überbetonung bewahren kann.  – 
Denn es besteht ein Unterschied darin, um die (theoretischen) 
Möglichkeiten der menschlichen Psyche / Seele zu wissen, in der 
praktischen Fokussierung jedoch die lebensdienlichen Ressour-
cen zu stärken. 

•	 Die explizite – und konzeptionell untermauerte – Integration des 
Coachingansatzes in den Seelsorgebereich und die seelsorgliche 
Gesprächsführung ist an der Zeit, und auch vor den jeweiligen 
anthropologischen Ansätzen nicht ausgeschlossen. – Für den 
Seelsorger würde dies eine Weitung seiner fachlichen Kompetenz 
bedeuten; vorausgesetzt, Seelsorge gleitet nicht in den (relativ 
indifferenten) Bereich des »Life-Coaching« ab. 

•	 Seelsorge und Coaching sind »Geschwister«, da sie Bereiche 
miteinander teilen. Das Menschenbild im Coaching ist ein 
perspektiverweiterndes Korrektiv für die Seelsorge und seine 
möglichen theologischen »Fallstricke«. – Da Coaching nicht den 
theologischen Anspruch hat, Menschen das Heil zu vermitteln 
und dazu »Gott mit ins Spiel zu bringen« (Müller, 2000, S. 11), 
braucht Seelsorge – und Kirche – Coaching dabei nicht als Kon-
kurrenz zu betrachten.

•	 Vor den rasanten Entwicklungen in soziologischer und kommuni-
kationstheoretischer Hinsicht ist diese Perspektivenerweiterung 
von Seiten kirchlichen Institutionen wünschenswert – konzepti-
onell im Blick auf integrierbare Ansätze, lebenspraktisch hinsicht-
lich der Lebensentwürfe heutiger Menschen.

•	 Beide Begleitungsformen verfolgen als gemeinsames Ziel das 
Wohl des Menschen. – Ein Wohl, das dieser auch im Coaching 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


157

3  Coaching in der Seelsorge

nicht »macht«; jedoch, dem er sich durch die – geführte – Hin-
wendung zu den inneren Ressourcen und Möglichkeiten aber 
womöglich deutlicher stellen kann als in einer Seelsorge, die 
dem einen oder anderen »Fallstrick« erlegen ist, indem sie das 
Gegebene vorschnell hinnimmt und womöglich den Begleitung 
Suchenden darin noch bestärkt, oder diesen gar noch zum 
»Aushalten« und »Ertragen« animiert und ihn damit ggf. in die 
Problemtrance zurückführt.

•	 In der Seelsorge hat das Prinzip Hoffnung einen hohen Stellen-
wert. Menschen, die einen Seelsorger aufsuchen, hoffen (noch), 
dass sich ihr Zustand ändern könnte, oder sie erwarten, dass der 
Seelsorger ihnen Hoffnung »gibt«. – Diese Erwartung, die sich 
oft nicht erfüllt, da der Seelsorger auch keine »Wunder« voll-
bringen kann, an den Klienten zurückzugeben, mit diesem seine 
Ressourcen zu ergründen, und so die »Hoffnung auf Hoffnung« 
an seine eigenen Kraftquellen »rückzubinden«, kann Coaching 
lehren. 

•	 In der theologischen Lehre von der ontologischen Offenheit des 
Menschen für Transzendenz liegt ein (noch immer) aktuelles 
Potenzial für die Seelsorge, wenn diese anthropologische Ver-
fasstheit auf das Innere des Menschen und nicht auf äußere for-
male Faktoren setzt. – So können die im Menschen befindlichen 
Ressourcen als »Gott gegebene Gaben« – theologisch in einem 
mystagogischen Sinne – verstanden und befördert werden, ohne 
dem Klienten explizit eine Gottesbeziehung zu »insinuieren«, 
und zugleich, ohne in die – derzeit gern angeführte – »Falle« 
der »Anthropozentrik« zu gehen. 

•	 Der spirituelle Erfahrungsschatz von Seelsorgern bietet einen na-
heliegenden Zugang zum Coachingansatz, da im Coaching auch 
Bereiche zur Sprache kommen, die das »Seelische« betreffen. 
Hier kann wiederum mit Methoden und Techniken gearbeitet 
werden, die der Seelsorge genuin eigen sind. Vielfältige Rituale 
bieten sich hier an. – Damit diese stimmig für den Klienten ein-

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


158

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

gesetzt werden, sollten sie ausschließlich als offene Angebote 
vorgebracht werden, keinesfalls nach dem Motto: »Ich habe da 
mal was mitgebracht, das ich gern mal ausprobieren würde …« 
(O-Ton).

•	 Der Gesprächsrahmen im Coaching strukturiert das seelsorg-
liche Gespräch bereits durch seine Orientierung am Anliegen 
und die Perspektive der Ziele und Maßnahmen.  – Dadurch 
kann auch im seelsorglichen Gespräch verhindert werden, dass 
der »rote Faden« verlorengeht, der Gesprächsprozess amorph 
»ausfleddert« oder sich eine  – vermeintliche  – Tiefe durch  – 
gutgemeint – »Frömmelndes« einstellt, die weder Befriedigung 
noch Ergebnisse zeitigt. Dadurch könnte auch der gelegentlichen 
Uneindeutigkeit »kirchlicher Sprache« konstruktiv begegnet 
werden. 

•	 Im Coaching geht es nicht um fachliche Beratung, schon gar nicht 
um Rat. Der Seelsorge ist diese Kategorie nach wie vor inhärent, 
was offenbarungstheologisch mit dem kirchlichen Grundauftrag 
sowie dem Hirtenamt des Seelsorgers in konsequentem Zusam-
menhang steht. – Insofern kann Seelsorge vom Coaching einige 
Haltungen lernen, allen voran die Askese. Denn diese setzt voraus, 
dass die »innere Wahrheit« des Gegenübers der entscheidende 
Schlüssel ist, nicht das, was man – als kirchlicher Vertreter – wo-
möglich an Wissensvorsprung mitzubringen meint.

•	 Der Diskrepanz im Anspruch auf »Rat« in Richtung Seelsorge(r) 
und der zurückhaltenden Einstellung gegenüber (externer) Bera-
tung durch die (katholische) Kirche kann mit dem Coachingansatz 
gut begegnet werden. – Die evangelische, hier württembergische, 
Landeskirche hat hier bereits Erfahrungen im Bereich des Ober-
kirchenrates gesammelt, von denen profitiert werden könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


159

3  Coaching in der Seelsorge

•	 Während Seelsorge nach Hilfe sucht und Hilfe leisten will,42 
orientiert sich Coaching an den Ressourcen und den Zielen des 
Klienten. Das (neuartige) Erleben der eigenen Selbstwirksamkeit 
vermittelt dem »Hilfe Suchenden« / Klienten einen (neuen) inne-
ren Kontakt zu seinen Ressourcen, und gibt ihm neues Zutrauen 
zu sich selbst. – Anstatt auf eine »höhere Macht« zu setzen, 
stärkt sich sein Selbst-Vertrauen. Zugleich gibt der Coach die 
inhaltliche Verantwortung damit ab, aber nicht an eine »höhere 
Instanz«, sondern an den Klienten. 

•	 Systemische Ansätze und systemisches Coaching neigen von 
ihren Ansätzen her nicht zu Dualismen. – Daher sind es, neben 
praktischen Aspekten, die Haltung und das Bewusstsein, welche 
inspirierend und irritierend auf die Seelsorge wirken und ihr 
Impulse für eine ganzheitliche(re) Sicht auf das Leib-Geist-Seele-
Wesen Mensch geben können.43 

•	 Aus theologischer Perspektive ließe sich durch eine konstruktive 
Unterstützung des Coachingansatzes zudem eine interreligiöse 
und interkulturelle Seelsorge entwickeln, welche heutigen ge-
sellschaftlichen Gegebenheiten Rechnung tragen kann. – Ebenso 
liegt im Coachingansatz ein großes Potenzial für die Selbstrefle-
xion der seelsorglichen Praxis und der seelsorglichen Gesprächs-
haltung und -führung. 

•	 Der weitere – hier in Grundzügen angerissene – Abgleich zwi-
schen der Struktur im Coaching und dem Seelsorgekonzept 
»Kurzgespräch« verspricht dafür methodologisch wie praktisch 

42	 Auch wenn die Orientierung am »Defizitmodell des Helfens« von Henning 
Luther bereits vor über zwei Jahrzehnten kritisch angefragt worden ist, ist 
dieses Motiv in der Seelsorge (beider Konfessionen) bis heute leitend (vgl. 
Luther, 1992).

43	 Auf die Tradition des kartesianischen Dualismus, der den Körper zur res 
extensa und den Geist zur – davon abgetrennten – res cogitans stilisiert 
hat, weist Björn Migge mit seinem Appell für eine ganzheitliche Sicht am 
Beispiel der Medizin hin (vgl. Migge, 2009, S. 194 – 208).

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


160

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

eine innovative und nachhaltige Perspektive. – Für den seelsorg-
lichen Bereich bietet sich der systemisch-lösungsorientierte 
Zugang nach der Karlsruher Schule an, weil dieser Ansatz syste-
misches Denken und personenzentrierte Ausrichtung verbindet, 
und beide Aspekte seelsorglich relevant sind. 

•	 Sowohl method(olog)ische wie inhaltlich konstruktiv-kritische 
Beiträge entstammen bislang nahezu ausschließlich der evange-
lischen Theologie. Ein deutlicher Nachholbedarf im katholischen 
Bereich ist nicht zu leugnen, und wäre im 500. Jahr der Reforma-
tion ein eindrückliches ökumenisches Zeichen. – Dieses sollte, 
wenn auch (und vielmehr weil) mittlerweile im »Postfaktischen« 
angekommen, sich dabei nicht in Oberflächlichkeit (rein Zeichen-
haftem) verlieren, sondern faktisch und sachlich weit – bis in 
den kollektiven »Zwiebelkern« (Hofstede)  – eintauchen, um 
tief reichende und im Außenbereich kirchlichen Handelns und 
Sprechens gelebte kulturelle Codes auf ihr Menschenbild hin zu 
hinterfragen. 

•	 Gleiches gilt für Musterzustände in der liturgischen und seel-
sorglichen Praxis der (katholischen) Kirche. – Für die Reflexion 
dieser somatisch-seelischen Zusammenhänge und Wirkungen 
kann Coaching ebenfalls sensibilisieren. 

Insofern gilt für beide Begleitungsformen  – Seelsorge wie Coa-
ching  – gleichermaßen, was auch für »die« Systemtheorie gilt: 
sich theoriegeleitet und auf Erfahrung basierend »in permanenter 
Weiterentwicklung« (Migge, 2007, S.  343) zu befinden. So bleibt 
zu wünschen, dass die reduzierten Linien dieser – in ihrem Umfang 
naturgemäß begrenzten – Arbeit zielführende Impulse für weitere 
Untersuchungen wie für das praktische Coaching im kirchlichen 
(katholischen) Kontext bieten können. Wie sich dieser Beitrag – trotz 
auch bedenklicher Erfahrungen seines Autors in diesem speziellen 
Milieu – der Herausforderung gestellt hat, sich auf ein nicht ein-
faches Thema einzulassen, so will die vorliegende Erarbeitung zu 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


161

3  Coaching in der Seelsorge

einer ausgeprägten Milieukompetenz animieren. Diese zur Basis und 
ein humanistisches Coachingverständnis wie hier aufgeführt zur 
Grundlage, kann Coaching auch im kirchlichen Bereich glücken. Die 
Menschen, die heute noch Erwartungen in die (katholische) Kirche 
und ihre Vertreter setzen, haben ein Recht auf bestmögliche Seelsor-
ge – die, wie aufgezeigt, »maßgeschneiderte« Unterstützung heißt 
und »passgenaue« Ziele erarbeitet. Nicht der »Abgesang« oder die 
»Verwaltung des Mangels« sind in Krisenzeiten wichtig, sondern der 
Mut zum Wagnis, das Ausprobieren bislang nicht Gedachten, wenn es 
sein muss: gar der Wechsel der Elemente, um neue – erfrischende – 
Perspektiven zu realisieren.44 

44	 Vgl. als Symbol dafür das Umschlagbild.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


163

Schlusswort Hoffnungsversuch

Personenzentrierte Seelsorge  
als »humanistischer Kern« von Religion 
Visionärer und – leider auch – aktueller denn je kann abschließend die 
Mahnung von Erich Fromm erscheinen, die er vor fast vier Jahrzehn-
ten aussprach. Seine Grundthese von zwei basalen, nicht miteinander 
vereinbaren Grundhaltungen menschlicher Existenz – dem Modus 
des Habens und dem des Seins – lässt auch Religion und Kirche nicht 
unberührt, wenn er schlussfolgert: »Die neue Gesellschaft und der 
neue Mensch werden nur Wirklichkeit werden, wenn (…) an die Stelle 
der kybernetischen Religion ein neuer radikal-humanistischer Geist 
tritt«. Zwar sei dies »kein Angriff auf die bestehenden Religionen (…), 
jedoch ein Appell an die römisch-katholische Kirche (…), sich selbst 
zum Geist des Evangeliums zu bekehren« (Fromm, 1979; zitiert 2016, 
S. 246). Der (Psycho-)Analytiker kann nur deshalb so scharf urteilen, 
weil er die Institution Kirche zu großen Teilen in jenem Modus des 
Habens befindlich sieht. Und er denkt diese These so weit, dass er als 
Wegbereiter einer »humanistischen ›Religiosität‹ ohne Religion, ohne 
Dogmen und Institutionen« explizit die »nontheistischen Bewegun-
gen« (ebd.) begreift. Die – theoretisch denkbare und in praxi bis zum 
heutigen Tag gelegentlich postulierte – »Alternative ›selbstsüchtiger 
Materialismus oder christlicher Gottesbegriff‹« (ebd.) ist auf der 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


164

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

gesellschaftlichen Ebene für den scharfsinnigen Denker Fromm 
keine glaubwürdige Option. Wer leidenschaftlich davon überzeugt 
ist, »seinen« Gott(esglauben) zu »haben«, der ist grundsätzlich 
auch bereit, diesen zu »verteidigen« – von diesem Motiv ist die 
christlich-abendländische Geschichte45 ebenso durchtränkt wie fun-
damentalistische Tendenzen der Gegenwart. Daher helfe als »einzige 
Alternative zum Chaos« – in Form der »Vision (…) des Fortschritts 
(…), (der) die Züge des Turmes von Babel angenommen (hat), der 
jetzt einzustürzen droht und schließlich alle unter seinen Trümmern 
begraben wird« – nur »die Synthese zwischen dem ›religiösen‹ Kern 
der spätmittelalterlichen Welt und (…) des Individualismus seit der 
Renaissance« (ebd.).

Die grundlegende Frage war und ist dabei – epochenübergrei-
fend – dieselbe: Was hält das – jeweilige – Individuum (wörtlich: 
den, hinsichtlich Geist, Körper und Seele »Unteilbaren«) im Letzten, 
Konkreten, »bindet ihn zurück« (lat. »religare«) an seine Kraftquel-
len? – Diese basale Frage nach dem je individuellen Kern ist zugleich 
religiös wie sie – in einem doppelten Sinne – human ist, indem sie den 
Coach bzw. Seelsorger auf die Ressourcen des Klienten – als allerers-
te Ebene – verweist. Jegliche normativ-moralische oder bewertend-
urteilende Ebene ist diesen Ressourcen nachgeordnet, verbietet sich 
im systemisch-lösungsorientierten Coaching ganz. Erst, wenn der 
Einzelne so vollumfänglich, ohne die – explizite oder unausgespro-
chene – Frage nach dem »Haben« oder »Nichthaben« (von auch 
Nichtmateriellem, wie z. B. der moralischen Disposition) akzeptiert 
ist, kann authentische, personenzentrierte Begleitung ansetzen – und 
zwar ganz auf der Ebene seines subjektiven Seins. Folglich ist auch 
nicht entscheidend, was eine Glaubensgemeinschaft kollektiv zum 

45	 Ein eindrückliches Zeichen liegt auch in der alten (katholischen) Tradition 
des dem Papst zu leistenden Eides als frisch ernannter Kardinal: bereit zu 
sein, sein Blut für die Kirche zu vergießen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


165

Schlusswort Hoffnungsversuch

Glaubensinhalt46 (erklärt) hat. Fromms Synthese mündete in der 
Forderung nach einer »nichttheistischen, nichtinstitutionalisierten 
›Religiosität‹«, es sei denn, die (Anhänger der) herkömmlichen Reli-
gionen würden ihren »humanistischen Kern (…) authentisch erleben« 
(ebd.), woraus folgt: ihn auch zu leben. 

Im Gegensatz zu theoretischem »Theologisieren« oder »sper-
rigeren« Feldern der Pastoral – wie sprachlichen Setzungen oder der 
Liturgie – kämen einer personenzentrierten und ressourcenorientier-
ten, hypnosystemisch ansetzenden Seelsorge sowie einer ziel- und 
lösungsorientierten seelsorglichen Gesprächsführung vielfältige 
praktische Möglichkeiten zu, den »humanistischen Kern« der (christ-
lichen) Religion – wiederum in doppelter Hinsicht – authentisch, echt 
und wahrhaftig freizulegen. Neuartiges Selbsterleben und das (sich 
wieder) Zutrauen von Selbstorganisation beim Klienten wären dann 
die Folge, dessen erfahrbare Fähigkeit zur Selbststeuerung würde 
dann jegliche Tendenz zu religiöser »Kybernetik« ersetzen. 

Dieser methodischen Weitung aber bleibt die Reflexion des 
Menschenbildes – wie des eigenen Religionsverständnisses – der 
(katholischen) Kirche vorgeordnet, das in vielem »immer noch (…) 
kein humanistisches ist« (Johach, 2002, S. 106). Dies scheint in einer 
gesellschaftlich-politischen Krisenzeit, in der – das Leben fördernde – 
Religionen wieder wichtiger werden, umso bedeutender. Jegliches 
Arbeiten »nur« an Ritualen und – wenn auch aktuell überaus wichtig – 
der »kirchlichen Sprache« wäre ein »Kratzen an der Oberfläche«, 
bestenfalls ein kurz- oder mittelfristig mitreißender »Methoden-
zauber«, würde aber nicht in die Tiefe der Werte, Haltungen und 
eben – ganz basal und grundlegend – der Vorstellung vom und der 
Haltung gegenüber dem Menschen vordringen. Diese tiefe und viel-
leicht auch schmerzhafte Reflexion im Letzten – neben bzw. vor allen 

46	 Die Dogmatik unterscheidet hier zwischen »fides quae« und »fides qua«: 
dem Glaubensinhalt und dem Glauben, durch den geglaubt – hier übertra-
gen: die wörtlich zu nehmende Glaubwürdigkeit, mit der begleitet wird. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


166

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

strategischen Aktionen und pragmatischen Versuchen – zu leisten 
bzw. leisten zu wollen, erweist aber erst Authentizität, Echtheit und 
Wahrhaftigkeit. Was für die heutige Wahrnehmung von Kirche und für 
die seelsorgliche Praxis und speziell das seelsorgliche Gespräch gilt, 
muss im Letzten, will es Erfolg zeitigen, systemisch greifen – denn ist 
es, bibeltheologisch betrachtet, erst »die Wahrheit, die frei macht« 
(Joh 8,32). 

Dieser Hoffnungsversuch beschließt den vorliegenden Beitrag 
im 500. Jubiläumsjahr der Reformation: als Anstoß zugunsten aller 
Menschen, für welche die Kirche (noch) »Werkzeug« (LG 1) sein 
kann, nicht zuletzt für ihr eigenes »Bodenpersonal« und eine, in 
jeder einzelnen Situation, offene und wertschätzende Grundhaltung. 
In einer pluralen Gesellschaft, deren Bewegungen – ausgenommen 
ideologische und fundamentalistische Strömungen – mehr und mehr 
in Richtung der vorleistungsfreien Garantie von Grund- und Men-
schenrechten denkt und demokratisch streitet,47 könnte sich auch die 
(katholische) Kirche – den Mut zur selbstkritischen Reflexion ihres 
Menschenbildes vorausgesetzt – dann vielleicht auch wieder mehr 
als eine relevante gesellschaftliche Größe erweisen. 

47	 Vgl. am Beispiel der langjährigen Debatten um ein »Grundeinkommen« in 
mehreren europäischen Ländern. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


167

Literaturnachweis 

Alt, P.-A. (2016), Sigmund Freud. Der Arzt der Moderne. Eine Biographie, 
München: Beck. 

Antonovsky, A. (1997), Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit, 
Tübingen: dgvt. 

Arnold, R. (2012), Ich lerne, also bin ich. Eine systemisch-konstruktivistische 
Didaktik (2. Aufl.), Heidelberg: Carl-Auer.

Alfons Auer (1971), Autonome Moral und christlicher Glaube (Mit einem 
Nachtrag zur Rezeption der Autonomievorstellung in der katholisch-
theologischen Ethik; Neuauflage 2016), Darmstadt: WBG. 

Badura, B. (Hrsg.) (1981), Soziale Unterstützung und chronische Krankheit 
(Neuauflage 1999), Frankfurt: Suhrkamp.

Baumgartner, K. / Müller, W. (Hrsg.) (2008), Handbuch für das seelsorgliche 
Gespräch (4. Aufl.), Freiburg: Herder.

Baumgartner, K. (1990), Heute Seelsorger / Seelsorgerin sein, in: Müller, 
W. / Baumgartner, K. (Hrsg.), Handbuch für das seelsorgerliche 
Gespräch, Freiburg u. a.: Herder, S. 12 – 19.

Bengel, J. / Strittmatter, R. / Willmann, H. (1998), Was erhält Menschen 
gesund? Antonovskys Modell der Salutogenese. Diskussionsstand und 
Stellenwert, Köln: BZgA. 

Berg, Th. / Berninger-Schäfer, E. (2010), Die Kollegiale Coaching Konferenz 
(Schriftenreihe der Führungsakademie Baden-Württemberg), Stuttgart 
u. a.: Richard Boorberg.

Berne, E. (2002), Spiele der Erwachsenen. Psychologie der menschlichen 
Beziehungen (Originalausgabe 1964), Reinbek: Rowohlt.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


168

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Berninger-Schäfer, E. (2011), Orientierung im Coaching (Schriftenreihe 
der Führungsakademie Baden-Württemberg), Stuttgart u. a.: Richard 
Boorberg.

Berninger-Schäfer, E. (2014), Interventionsmethoden im Coaching. 
Seminarunterlagen, Karlsruhe: Führungsakademie.

Betz, H. D. / Browning, D. / Janowski, B. / Jüngel, E. (Hrsg.) (2004), 
Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft (4. Aufl.), 
Tübingen: Mohr Siebeck.

Biesinger, A. / Schmitt, C. (Hrsg.) (1998), Gottesbeziehung. 
Hoffnungsversuche für Schule und Gemeinde, Freiburg u. a.: Herder.

Bischöfliches Jugendamt der Diözese Rottenburg-Stuttgart (Hrsg.) (1988), 
Funkenflug. Eine Arbeitshilfe zur Schulseelsorge (2. Aufl. 1989), Wernau: 
Hausdruckerei.

Böning, U. (2016), Coaching passgenau – Milieukompetenz für Coachs, Vortrag 
beim Winterfest der Führungsakademie Baden-Württemberg am 
2.12.2016, in: https://www.diefuehrungsakademie.de (Zugriff am 
15.12.2016).

Bruners, W. (1994), Gottesbilder und Persönlichkeitsstruktur, in: Lebendige 
Seelsorge, 16, Würzburg: Echter, S. 83 – 88.

Bucci, W. (2002), The referential process, consciousness and the sense of self, in: 
Psychoanalytical Inquiry 22 (5), S. 776 – 793.

Bullock, A. (1985), The Humanist Tradition in the West, New York: Norton.
Coelho, P. (2015), Mut, Zürich: Diogenes.
Damasio, A. (1994), Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche 

Gehirn, München: List. 
Damasio, A. (2011), Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des 

Bewusstseins (9. Aufl.), München: List. 
Davidson, D. (1992), Dialektik und Dialog, Berlin: Suhrkamp.
De Shazer, S. (1989), … Worte waren ursprünglich Zauber. Lösungsorientierte 

Therapie in Theorie und Praxis, Dortmund: Modernes Lernen. 
Deutsche Bischofskonferenz (Hrsg.) (1995), Das Messbuch für die Bistümer 

des Deutschen Sprachgebietes, (Handausgabe), Freiburg: Herder. 
Deutsche Bischofskonferenz (Hrsg.) (2007), Rituale Romanum. Die Feier der 

Kindertaufe, (2. Aufl.), Freiburg u. a.: Herder. 
Deutsche Bischofskonferenz (Hrsg.) (2013), Gotteslob. Katholisches Gebet- 

und Gesangbuch, (Ausgabe für die Diözese Rottenburg-Stuttgart), 
Ostfildern: Schwabenverlag.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


169

Literaturnachweis 

Deutsche Bischofskonferenz (2017), »Die Freude der Liebe, die in den 
Familien gelebt wird, ist auch die Freude der Kirche« – Einladung zu einer 
erneuerten Ehe- und Familienpastoral im Licht von Amoris laetitia, 
Pressemitteilung zum »Wort der deutschen Bischöfe« vom 1.2.2017.

Diözese Rottenburg-Stuttgart (2011), Berufsprofile. Die pastoralen Ämter 
und Dienste, Rottenburg: Hausdruckerei. 

Diözese Rottenburg-Stuttgart (Hrsg.) (2005), Erdentöne – Himmelsklang. 
Neue geistliche Lieder, (5. Aufl.), Ostfildern: Schwabenverlag.

Diözese Rottenburg-Stuttgart (2002), Kirchengemeindeordnung. Rottenburg: 
Hausdruckerei.

Dollinger, A. (2014), Change-Trainings erfolgreich leiten. Der Seminarfahrplan, 
Bonn: managerSeminare.

Döring-Meijer, H. (1999), Ressourcenorientiert – Lösungsorientiert, Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Erickson, M. (1995), Vom Wesen der Hypnose, in: Rossi, E. (Hrsg.) (1995), 
Gesammelte Schriften von Milton H. Erickson, Heidelberg: Carl-Auer.

Erikson, E. (1978), Kinderspiel und politische Phantasie. Stufen der 
Ritualisierung der Realität, Berlin: Suhrkamp.

Erikson, E. (2003), Identität und Lebenszyklus. Jubiläumsausgabe 
(Originalausgabe 1959) Berlin: Suhrkamp.

Erpenbeck, J. / Heyse, V. (1999): Die Kompetenzbiographie. Strategien 
der Kompetenzentwicklung durch selbstorganisiertes Lernen und 
multimediale Kommunikation (22007, mit verändertem Untertitel), 
Münster u. a.: Waymann.

Fischer-Epe, M. (2004), Coaching. Miteinander Ziele erreichen 
(überarbeitete Neuausgabe 2011), Reinbek: Rowohlt. 

Flügge, E., (2016), Der Jargon der Betroffenheit. Wie die Kirche an ihrer 
Sprache verreckt, München: Kösel.

Fromm, E. (1979), Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen 
Gesellschaft (43. Auflage 2016), München: dtv.

Fowler, J. (1991), Stufen des Glaubens. Die Psychologie der menschlichen 
Entwicklung und die Suche nach Sinn, (Originalausgabe 1981) 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Funk, R. / Ferst, M. / Bierhoff, B. (Hrsg) (2002), Erich Fromm als Vordenker. 
»Haben oder Sein« im Zeitalter der ökologischen Krise, Berlin: Edition 
Zeitsprung. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


170

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Gilligan, S. / Dilts, R. (2013), Die Heldenreise. Auf dem Weg zur 
Selbstentdeckung, Paderborn: Junfermann. 

Grün, A, (2009), Menschen führen – Leben wecken, München: dtv.
Guardini, R. (1993), Der Arzt und das Heilen, in: Ders., Ethik. Vorlesungen an 

der Universität München, Mainz: Grünewald, S. 957 – 975.
Guardini, R. (1993), Ethik. Vorlesungen an der Universität München, Mainz: 

Grünewald.
Hanstein, Th. / Steinmann, M. (2009), Schulseelsorge – noch mehr Kirche in der 

Schule?, in: BLV-Magazin 5 / 2009, S. 25 – 27.
Hanstein Th. / Steinmann, M. (2010), Schulseelsorge als Beitrag zur Schulkultur 

im Lebensraum Schule, in: Die berufsbildende Schule, S. 62, Berlin: BLBS, 
S. 287 – 291.

Hanstein, Th. (2011), Jesu »unfrommer« Umgang mit Konflikten. Ein kritischer 
Beitrag zu gängigen Jesusbildern mit Unterrichtsmaterial für die 
berufliche Oberstufe, in: rabs 4 / 2011, S. 11 – 28 u. +rabs, S. 29 – 37.

Hanstein, Th. (2012), Rezension zu: Limbeck, M. (2012), Abschied vom 
Opfertod. Das Christentum neu denken, Ostfildern: Grünewald, in: CIG 
42, S. 466; in: Christophorus, 4 / 2013, S. 150.

Hanstein, Th. (2014), Sprolls Marienweihe im Jahr von Stalingrad. Religiöser 
Akt oder politisches Fanal?, Marburg: Tectum. 

Hanstein, Th. (2014), Das einzig Beständige ist der Wandel – Sicherheit in 
Veränderungsprozessen gewinnen, in: http://www.nachhaltigpredigen.
de/index.php/predigtanregungen/2014-15/33-predigtanregungen-14-
15/284-2-adventsonntag-7-12-14.

Hanstein, Th. (2015), Ganzheitlichkeit und systemische Offenheit als 
Qualitätskriterien des Konzepts kirchlicher Schulen, in: Engagement. 
Zeitschrift für Erziehung und Schule 3 / 2015, S. 168 – 174. 

Hanstein, Th. (2016), Das Heilige in allem hören. 40 Impulse zur Achtsamkeit, 
Leipzig: Benno.

Hanstein, Th. (2017), Strukturelle Sünde, in: http://www.nachhaltig-predigen.
de/index.php/predigtanregungen/2016-17/48-predigtanregungen-
2016-17/503-letzter-sonntag-nach-epiphanias-5-sonntag-im-
jahreskreis-05-02-17.

Hanstein, Th. (2017), Den Geist Gottes atmen. 14+2 Glaubensthesen – 
unterwegs zur Konfirmation und Firmung, Norderstedt: BoD.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


171

Literaturnachweis 

Hanstein, Th. (2017), Online-Coaching im Kontext Schule? Ein Plädoyer für die 
Nutzung neuer Räume im schulischen Unterstützungssystem, in: Die 
berufsbildende Schule, 4/2017, S. 143-147.

Heimbach-Steins, M. (Hrsg.) (2005), Christliche Sozialethik, Ein Lehrbuch 
(Band 1 und 2), Regensburg: Pustet. 

Herr, Th. (1987), Katholische Soziallehre. Eine Einführung, Paderborn: 
Bonifatius. 

Herriger, N. (1997), Empowerment in der Sozialen Arbeit, Stuttgart: 
Kohlhammer.

Hofstede, G. / Hofstede, G. J. (52011), Lokales Denken, globales Handeln. 
Interkulturelle Zusammenarbeit und globales Management, München: 
dtv.

Hohm, H. J. (2006), Soziale Systeme, Kommunikation, Mensch. Eine Einführung 
in die soziologische Systemtheorie, Landsberg: Juventa. 

Holterbernd Th. / Kochanek, B. (1999), Coaching. Die 10 Schritte der 
erfolgreichen Managementbegleitung (Neuauflage 2001), Bachem: 
Wirtschaftsverlag.

http://www.sanktpetrus.de (Zugriff: 1.8.2013).
http://www.seelsorge-pastorale-dienste.de/angebote.html (Zugriff: 

17.2.2016).
http://www.kirche-erbach-donau.de (Zugriff: 14.3.2016).
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/

papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html (Zugriff: 
10.4.2016).

http://www.zulehner.org (Zugriff: 20.5.2016).
http://www.katholisch.de (Zugriff: 25.5.2016).
http://www.dbvc.de/der-verband/ueber-uns/definition-coaching.html 

(Zugriff: 3.6.2016).
http://www.dbvc.de/der-verband/ueber-uns/unser-selbstverstaendnis.html 

(Zugriff: 3.6.2016).
http://www.zrm.ch (Zugriff: 15.6.2016).
https://www.diefuehrungsakademie.de (Zugriff: 15.12.2016).
https://www.giordano-bruno-stiftung.de (Zugriff: 1.3.2017).
Hilbrecht, H. (2010), Meditation und Gehirn, Stuttgart: Schattauer.
Hüther, G. (2000), Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn, den 

Menschen und die Welt verändern, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


172

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Hüther, G. (2006), Bedienungsanleitung für ein menschliches Gehirn (2. Aufl.), 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hüther, G. (2011), Wie Embodiment neurobiologisch erklärt werden kann, 
in: Stoch, M. / Cantieni, B. / Hüther, G. / Tschacher, W. (Hrsg.) (2011), 
Embodiment. Die Wechselwirkung von Körper und Psyche verstehen 
und nutzen (2. Aufl.), Bern: Hans Huber, S. 75 – 97.

Institut für Fort- und Weiterbildung der Kirchlichen Dienste in der Diözese 
Rottenburg-Stuttgart (2010), aus: Zusatzqualifikation Seelsorgliche 
Gesprächsführung und Geistliche Begleitung, Handout: Ein Begriff von 
Seelsorge bzw. Beratender Seelsorge, Rottenburg: unv.

Institut für Fort- und Weiterbildung der Kirchlichen Dienste in der Diözese 
Rottenburg-Stuttgart (2010), aus: Zusatzqualifikation Seelsorgliche 
Gesprächsführung und Geistliche Begleitung, Handout: Gottesbild und 
Kirchenbild in Korrelation zu klassischen Charakteren, Rottenburg: unv.

Jacobs, C. (2000), Salutogenese. Eine pastoralpsychologische Studie zu 
seelischer Gesundheit, Ressourcen und Umgang mit Belastung bei 
Seelsorgern. Würzburg: Echter.

Jetter, W. (1978), Symbol und Ritual. Anthropologische Elemente im 
Gottesdienst (2. Aufl. 1986), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Johach, H. (2002), Fromms Religionsverständnis – Herausforderung für 
den christlichen Glauben, in: Funk, R. / Ferst, M. / Bierhoff, B. (Hrsg) 
(2002): Erich Fromm als Vordenker. »Haben oder Sein« im Zeitalter der 
ökologischen Krise, Berlin: Edition Zeitsprung, S. 100 – 119.

Kasper, W. (Hrsg.) (1994), Lexikon für Theologie und Kirche (3. Aufl.), Band 2, 
Freiburg: Herder. 

Kießling, K. (2002), »Nützlich und notwendig« – Psychologisches 
Grundwissen in Theologie und Praxis (Praktische Theologie im Dialog 
24), Freiburg: Universitätsverlag Freiburg Schweiz.

Kindl-Beilfuß, K. (2015), Fragen können süß wie Küsse schmecken: Systemische 
Fragetechniken für Anfänger und Fortgeschrittene (6. Aufl.), 
Heidelberg: Carl-Auer. 

Kliemann, P. (2001), Glauben ist menschlich. Argumente für die Torheit vom 
gekreuzigten Gott (10. Aufl.), Stuttgart: Calwer. 

Kohlberg, L. / Turiel, E. (1978), Moralische Entwicklung und Moralerziehung, in: 
Portele, G. (Hrsg.) (1978), Sozialisation und Moral. Neue Ansätze zur 
moralischen Entwicklung und Erziehung, Weinheim u. a.: Beltz. 

Körner, R. (2007), Kirchisch für normale Menschen, Leipzig: Benno.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


173

Literaturnachweis 

Kübler-Ross, E. (1982), Verstehen was Sterbende sagen wollen, Stuttgart: 
Kreuz.

Langemeyer, G. (1994), Art.: Begierde, Begierlichkeit, in: Kasper, W. (Hrsg.) 
(1994), Lexikon für Theologie und Kirche (3. Aufl.), Band 2, Freiburg: 
Herder, S. 141 – 142.

Latham, G. (2007), Work motivation. History, heory, research and practice, 
Thousand Oaks: Sage.

Limbeck, M. (2012), Abschied vom Opfertod. Das Christentum neu denken, 
Ostfildern: Grünewald. 

Lohse, T. (2013), Das Kurzgespräch in Seelsorge und Beratung. Eine 
methodische Anleitung (4. Aufl.), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Luhmann, N. (1987), Soziale Systeme – Grundriss einer Allgemeinen Theorie, 
Frankfurt: Suhrkamp.

Luther, H. (1992), Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen 
Theologie des Subjekts, Stuttgart: Radius.

Mahlmann, R. (2009), Ein Blick auf die Coaching-Landschaft, in: Sachsenmeier, 
I. (Hrsg.) (2009), Die Coaching-Praxis. Mit Methoden zu neuen 
Perspektiven, Weinheim u. a.: Beltz, S. 9 – 20.

Maio, G. (2012), Mittelpunkt Mensch. Ethik in der Medizin, Stuttgart: 
Schattauer.

Sinus Markt- und Sozialforschung (2013), MDG-Milieuhandbuch 2013. 
Religiöse und kirchliche Orientierungen in den Sinus-Milieus, 
Heidelberg: Sinus. 

Meinberg, E. (1988), Das Menschenbild der modernen Erziehungswissenschaft, 
Darmstadt: WBG.

Migge, B. (2007), Handbuch Coaching und Beratung, Weinheim: Beltz.
Migge, B. (2009), Definitionen und Kommunikation, in: Sachsenmeier, 

I. (Hrsg.) (2009), Die Coaching-Praxis. Mit Methoden zu neuen 
Perspektiven, Weinheim u. a.: Beltz, S. 73 – 105.

Migge, B. (2009), Gesundheit, Karriere und Team, in: Stoch, M. / Cantieni, 
B. / Hüther, G. / Tschacher, W. (Hrsg) (2011), Embodiment. Die 
Wechselwirkung von Körper und Psyche verstehen und nutzen (2. Aufl.), 
Bern: Hans Huber, S. 183 – 220.

Mindell, A. (1987), Der Leib und die Träume. Prozessorientierte Psychologie 
in der Praxis (Innovative Psychotherapie und Humanwissenschaften 36), 
Paderborn: Junfermann.

Moser, T. (1980), Gottesvergiftung, Frankfurt: Suhrkamp.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


174

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Mücke, K. (2009), Probleme sind Lösungen. Systemische Beratung und 
Psychotherapie – ein pragmatischer Ansatz (4. Aufl.), Potsdam: 
ÖkoSyteme 

Müller, G. (2009), Überblick über das systemische Coaching, in: Sachsenmeier, 
I. (Hrsg.) (2009), Die Coaching-Praxis. Mit Methoden zu neuen 
Perspektiven, Weinheim u. a.: Beltz, S. 21 – 38. 

Müller, D. (2015), Gesprächsführung im Coaching. Seminarunterlagen, 
Karlsruhe: Führungsakademie.

Müller, W. (2000), Heilende Seelsorge, Mainz, Grünewald.
Müller, W. / Baumgartner, K. (Hrsg.) (1990), Handbuch für das seelsorgerliche 

Gespräch, Freiburg u. a.: Herder.
Müller-Meiningen, J. (2016), Die Bilanz von Papst Franziskus. Alles nur 

schöner Schein?, in: Augsburger Allgemeine, 17.12.2016, S. 3
Mynarek, H. (2014), Herren und Knechte der Kirche (2. Aufl.), Freiburg: 

Ahriman.
Odendahl, B. (2016), Verreckt die Kirche an ihrer Sprache? Ein Interview mit 

Erik Flügge, in: www.katholisch.de, 23.5.2016.
Päpstlicher Rat für Gerechtigkeit und Frieden (2004), Kompendium der 

Soziallehre der Kirche, Freiburg u. a.: Herder. 
Petzold, H. G. (Hrsg.) (2012), Identität: Ein Kernthema moderner 

Psychotherapie – interdisziplinäre Perspektiven, Wiesbaden: VS Verlag.
Petzold, H. G. (2012), Transversale Identität und Identitätsarbeit – 

Die Integrative Identitätstheorie als Grundlage für eine 
entwicklungspsychologisch und sozialisationstheoretisch begründete 
Persönlichkeitstheorie und Psychotherapie – Perspektiven klinischer 
Sozialpsychologie, in: ebd. (Hrsg.) (2012), Identität: Ein Kernthema 
moderner Psychotherapie – interdisziplinäre Perspektiven, S. 407 – 603.

Piaget, J. / Inhelder, B. (1979), Die Entwicklung des inneren Bildes beim Kinde, 
Frankfurt: Suhrkamp. 

Pohlmann, L. / Krug, H. J. / Niedersen, U. (Hrsg.) (1997), Selbstorganisation. 
Jahrbuch für Komplexität in den Natur-, Sozial- und 
Geisteswissenschaften, Band 8, Berlin: Duncker & Humblot.

Portele, G. (Hrsg.) (1978), Sozialisation und Moral. Neue Ansätze zur 
moralischen Entwicklung und Erziehung, Weinheim u. a.: Beltz. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


175

Literaturnachweis 

Pöltner, G. (1997), Was ist das – ein guter Arzt? Von der Unverzichtbarkeit 
der Philosophie für die Medizin, in: Pohlmann, L. / Krug, H. J. / Niedersen, 
U. (Hrsg.) (1997), Selbstorganisation. Jahrbuch für Komplexität in 
den Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften, 8, Berlin: Duncker & 
Humblot, S. 119 – 130.

Rahner, K. (1965), Schriften zur Theologie, Band VI, Einsiedeln: Benziger.
Rahner, K. / Fries, H. (Hrsg.) (1981), Theologie in Freiheit und Verantwortung, 

München: Kösel.
Richter, K. (Hrsg.) (1986), Liturgie – ein vergessenes Thema der Theologie? 

(Quaestiones Disputatae 107), Freiburg u. a.: Herder. 
Riedl, R. / Delpos, M. (Hrsg.) (1996), Die Evolutionäre Erkenntnistheorie im 

Spiegel der Wissenschaften, Wien: WUV.
Riemann, F. (2013), Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische 

Studie (41. Aufl.; Erstauflage 1961), München: Reinhardt.
Rogers, C. (1973), Entwicklung der Persönlichkeit (Original 1961), Stuttgart: 

Klett. 
Rogers, C. (2004), Die nicht-direktive Beratung, Frankfurt: Fischer.
Roth, G. (2003), Aus Sicht des Gehirns, Frankfurt: Suhrkamp. 
Roth, G. (2003), Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten 

steuert, Frankfurt: Suhrkamp.
Roth, G. (2012), Die Hirnblockade – oder warum sich Menschen nur schwer 

ändern, in: Wirtschaftspsychologie aktuell, 2 / 2012, S. 12 – 15.
Rückle, H. (2000), Coaching, Landsberg: Moderne Industrie. 
Sachsenmeier, I. (Hrsg.) (2009), Die Coaching-Praxis. Mit Methoden zu 

neuen Perspektiven, Weinheim u. a.: Beltz.
Schmid, P. (1990), Personenzentrierte seelsorgliche Beratung und Begleitung im 

Einzelgespräch, in: Baumgartner, K. / Müller, W. (Hrsg.), Handbuch für 
das seelsorgliche Gespräch, Freiburg: Herder, S. 74 – 82. 

Schmidt, G. (2004), Liebesaffären zwischen Problem und Lösung. 
Hypnosystemisches Arbeiten in schwierigen Kontexten (6. Aufl. 2015), 
Heidelberg: Carl-Auer. 

Schneidereit-Mauth, H. (2015), Ressourcenorientierte Seelsorge. Salutogenese 
als Modell für seelsorgerliches Handeln, Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus.

Schreyögg, A. (1995), Coaching. Eine Einführung für Praxis und Ausbildung 
(6. Aufl. 2003), Frankfurt u. a.: Campus. 

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


176

Thomas Hanstein: Coaching in der Seelsorge

Segler, D. (2015), Strukturelle Sünde. Das Schweigen der Männer, in: 
Frankfurter Rundschau, 16.3.2015; http://www.fr-online.de (Zugriff: 
7.7.2016).

Sembdner H. (1993), Heinrich von Kleist: Sämtliche Werke und Briefe (9. Aufl.), 
München: Carl Hanser.

Sobrino, J. (1998), Christologie der Befreiung, Mainz: Grünewald.
Stoch, M. (2011), Wie Embodiment in der Psychologie erforscht wurde, in: 

Stoch, M. / Cantieni, B. / Hüther, G. / Tschacher, W. (Hrsg) (2011), 
Embodiment. Die Wechselwirkung von Körper und Psyche verstehen und 
nutzen (2. Aufl.), Bern: Hans Huber, S. 35 – 72.

Stoch, M. / Cantieni, B. / Hüther, G. / Tschacher, W. (Hrsg) (2011), Embodiment. 
Die Wechselwirkung von Körper und Psyche verstehen und nutzen 
(2. Aufl.), Bern: Hans Huber. 

Storch, M. (2008), Rauchpause. Wie das Unbewusste dabei hilft, das 
Rauchen zu vergessen, Bern: Huber.

Storch, M. / Krause, F. (2007), Selbstmanagement – ressourcenorientiert. 
Grundlagen und Trainingsmaterial für die Arbeit mit dem Züricher 
Ressourcen Modell ZRM (4. Aufl.), Bern: Huber. 

Theobold, R. (2013), Zwischen Smalltalk und Therapie. Kurzzeitseelsorge in 
der Gemeinde, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsgesellschaft.

Thomann, C.  (2004), Klärungshilfe 2: Konflikte im Beruf. Methoden und 
Modelle klärender Gespräche (vollständig überarbeitete und erweiterte 
Neuausgabe) Reinbek: Rowohlt. 

Tschacher, W. (2011), Wie Embodiment zum Thema wurde, in: Stoch, 
M. / Cantieni, B. / Hüther, G. / Tschacher, W. (Hrsg.) (2011), Embodiment. 
Die Wechselwirkung von Körper und Psyche verstehen und nutzen 
(2. Aufl.), Bern: Hans Huber, S. 11 – 34.

Varga von Kibed, M. / Sparrer, I. (2003) Ganz im Gegenteil – Tetralemmaarbeit 
und andere Grundformen Systemischer Strukturaufstellung für 
Querdenker und solche, die es werden wollen, Heidelberg: Carl-Auer.

Vatikan (Hrsg.) (1997), Katechismus der Katholischen Kirche, Freiburg: Herder. 
Vogelauer, W. (Hrsg.) (1999), Coaching-Praxis, München u. a: Luchterhand.
Varga von Kibed, M. / Sparrer, I. (2016), Ganz im Gegenteil. Tetralemmaarbeit 

und andere Grundformen systemischer Strukturaufstellungen – für 
Querdenker und solche, die es werden wollen (9. Aufl.), Heidelberg: 
Carl-Auer.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


177

Literaturnachweis 

Welte, B. (1981), Wahrheit, Sprache und Geschichte – Untersucht im Blick 
auf die Sprache in der Kirche, in: Rahner, K. / Fries, H. (Hrsg.) (1981), 
Theologie in Freiheit und Verantwortung, München: Kösel, S. 70 – 95.

Wertz, F. (1998), the Role of the Humanistic Movement in the History of 
Psychology, in: Journal of Humanistic psychology 38 / 1, S. 42 – 70.

Wilhelms, G. (2010), Christliche Sozialethik, Paderborn: Schöningh.
Ziemer, J. (2004), Art. Seelsorge, in: Betz, H. D. / Browning, D. / Janowski, 

B. / Jüngel, E. (Hrsg.), Handwörterbuch für Theologie und 
Religionswissenschaft, Bd. 7, S. 1111 – 1114.

Ziemer, J. (2015), Seelsorgelehre (4. Aufl.), Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Zulehner, P. (2008), Leibhaftig glauben. Lebenskultur nach dem Evangelium, 
Kevelaer: topos.

Glossar
can	 Abkürzung für Canon (nach denen das kath. Kirchenrecht, ähnlich 

Paragraphen, eingeteilt wird)
CIC	 codes iuris canonici (kath. Kirchenrecht nach 1917, überarbeitet 

1983)
Gen	 erstes Buch der biblischen Bücher (evangelische Schreibweise: 

1. Mose)
Joh	 Evangelium in der Überlieferung nach Johannes
KS	 Katholisches Sonntagsblatt. Magazin für die Diözese Rottenburg-

Stuttgart
LG	 Lumen gentium (Dogmatische Konstitution über die Kirche, 1964)
Lk 	 Evangelium in der Überlieferung nach Lukas
Mt	 Evangelium in der Überlieferung nach Matthäus
NA 	 Nostra aetate (Erklärung über das Verhältnis zu nichtchristlichen 

Religionen, 1965)
O-Ton	 Originalzitat (anonymisiert)
Rituale	 Kirchliche Mustervorlage für die Abhaltung sakramentaler Feiern 
Röm	 Römerbrief (einer der auf den Apostel Paulus bzw. seine Schüler 

zurückgehenden Briefe der Bibel)
ThH	 Autor vorliegender Arbeit

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369


1 Sam	 Erstes Buch Samuel (biblisches Buch des Alten Testamentes)
2 Kor	 Zweiter Korintherbrief (des Apostels Paulus an die Gemeinde in 

Korinth)

Sonstige Abkürzungen entsprechend Duden.

https://doi.org/10.5771/9783828867369 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867369

	Inhalt
	Einleitung
	Kontext und Rahmenbedingungen
	Persönlicher Bezug und Motivation
	1 Seelsorge
	1.1 Herleitung und Menschenbild
	1.1.1 Begriff und Subjekt der Seelsorge
	1.1.2 Das »Abbild Gottes« vor dem »Drama der Sünde«
	1.1.3 Machbarkeitsanthropologie versus Vulnerabilität
	1.2 Prinzipien der seelsorglichen Gesprächsführung
	1.2.1 Der personenzentrierte Ansatzin der seelsorglichen Gesprächsführung
	1.2.2 Das Konzept Kurzgespräch in der Seelsorge
	1.2.3 Persönlichkeitsmuster und Entwicklungsstufenin der Seelsorge
	1.2.4 Die »Sprache der Kirche«
	1.2.5 Sprache als »Spitze des Eisberges«und Spiegelung von Werten – eine Antwortauf Erik Flügges »Jargon der Betroffenheit«
	1.2.6 Rituale: Zeichen für das Leben
	1.3 Zwischenreflexion
	1.3.1 Praktisch-theologische Problemfelderin Thesenform
	1.3.2 Begründung der Thesen und Konsequenzenfür die seelsorgliche Praxis
	1.4 Fazit

	2 Coaching
	2.1 Herkunft und Zielsetzung
	2.1.1 Coaching als eigene Fachdisziplin
	2.1.2 Abgrenzung gegenüber anderen Formenprofessioneller Begleitung
	2.1.3 Anlässe für Coaching
	2.2 Systemisches Coaching
	2.2.1 Ursprung, Entwicklungslinienund grundlegende Ansätze
	2.2.2 Embodiment: Der Mensch als »perfektes« System
	2.2.3 Systemisch-lösungsorientiertes Coachingverständnis
	2.3 Zwischenreflexion
	2.3.1 Menschenbild, Grundhaltungenund ethische Standards
	2.3.2 Gesprächsstruktur im systemischlösungsorientiertenCoaching
	2.3.3 Handwerkskoffer: Tools und Interventionsmethodenbzw. -techniken
	2.3.4 Ausblick: Die Kraft der inneren Bilderim Züricher Ressourcenmodell

	3 Coaching in der Seelsorge
	3.1 Berührungspunkte und Abgrenzungbeider Begleitungs- und Gesprächsformen
	3.2 Komplementärer Ansatz
	3.2.1 Vom Gegenüber her denken
	3.2.2 Praxisbeispiele: Exemplarisches Reframing durchlösungsorientiertes Coaching
	3.2.3 Musterzustände in der Seelsorge
	3.2.4 Interventionsmethoden für die Seelsorge –bewährte Tools in der Praxis
	3.2.5 Ausblick: Seelsorge als hypnosystemischeRessourcen- und Visionsarbeit
	3.3 Fazit: Perspektivenerweiterung durch Coaching

	Schlusswort Hoffnungsversuch
	Personenzentrierte Seelsorgeals »humanistischer Kern« von Religion
	Literaturnachweis
	Glossar

