258

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die an die gezwungene perspektivische Umwandlung der Umwelt ankniipft, braucht
dieses ethische Mandat der Kunst, d.h. des Denkens/Entwerfens/Forschens, um das fiir
das Leben Essenzielle aus den Dingen (dem Kontext) sherauszutreiben« (GD: 135) und in
den Vordergrund, in den Lebensraum zu bringen. Dieses Streben nach Perfektion, d.h.
nach dem fiir das unstabile Leben optimierten Raum (bzw. Klima oder Umwelt), in dem
der Mensch eben wie in sich (als Bestandteil des werdenden Lebens) spazieren kann,
»dies Verwandeln-miissen ins Vollkommne ist — Kunst« (GD: 136).

Nietzsches Unwahrheit ist also niemals gegen Wissenschaft gerichtet, sondern ge-
gen die toxischen teleologischen Uberreste der alten Metaphysik in den neueren Natur-
und Geisteskunden,*® die wiederum auf Kontrolle und Ziel des offenzulassenden »abso-
luten Stromes« des Lebens hinauslaufen (vgl. Stiegler: 373ft.).

23. Skizze eines Denkmodells

O SANCTA simplicitas! In welcher seltsamen Vereinfachung und Filschung lebt der
Mensch! Man kann sich nicht zu Ende wundern, wenn man sich erst einmal die Au-
gen fiir dies Wunder eingesetzt hat! Wie haben wir alles um uns hell und frei und
leicht und einfach gemacht! Wie wuften wir unseren Sinnen einen Freipaf fir alles
Oberflachliche, unserm Denken eine gottliche Begierde nach mutwilligen Spriingen
und Fehlschliissen zu geben! — wie haben wir von Anfang an verstanden, uns unse-
re Unwissenheit zu erhalten, um eine kaum begreifliche Freiheit, Unbedenklichkeit,
Herzhaftigkeit, Heiterkeit des Lebens, um das Leben zu geniefien! Und erst auf die-
sem nunmehr festen und granitnen Grunde von Unwissenheit durfte sich bisher die
Wissenschaft erheben, der Wille zum Wissen auf dem Grunde eines viel gewaltigeren
Willens, des Willens zum Nicht-wissen, zum Ungewissen, zum Unwahren! Nicht als
sein Gegensatz, sondern — als seine Verfeinerung! Mag namlich auch die Sprache, hier
wie anderwarts, nicht tber ihre Plumpheit hinauskénnen und fortfahren, von Gegen-
sitzen zu reden, wo es nur Grade und mancherlei Feinheit der Stufen gibt. (JGB: 33)

Aus Furcht und Faulheit entsteht Gesetz und Macht. Man kann nicht genug daran er-
innern, dass der Weg das Ziel ist, dass er also niemals zu einem Ziel fithrt, dass es nur
das ewige Denken-Entwerfen gibt. Es gibt keinen Sinn (zwischen oder iiber den Atomen)
zu entdecken, sondern nur zu schaffen-denken-konzeptualisieren. Dies nicht zu erken-
nen (nicht erkennen zu wollen) fithrt zu Gesetz, Macht und Unmiindigkeit des Menschen
(zum letzten blinzelnden Menschen). Diese Art der (passiven, furchtsamen und aufok-
troyierten) Unkenntnis ist das Gegenteil der von Nietzsche erwihnten (aktiven, heroi-
schen, gepflegten) Unwissenheit.

58 »Unsiécle avant les débats brulants qui opposeront les théoriciens de I'évolution autour de la no-
tion d’adaptation, il [Nietzsche] a su voir que I>adaptationnisme« de certains darwiniens impli-
quait la croyance en une optimisation continue du vivant, ombre de la téléologie et de la théodicée
leibnizienne — croyance métaphysique qui fournit, aujourd’hui encore, la base d’'une appréhension
algorithmique de I'évolution, niant de part en part la force d'initiative et de rupture des vivants,
en méme temps que 'histoire imprédictible de leurs conflits.« (Stiegler: 382f.)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Wenn denken entwerfen ist, stellt sich der Begriff der Kreativitit (Innovation) etwas
anders da, vergleichbar mit der absoluten Temperaturskala (Kelvin). Denn es gibt nur
Warme (d.h. Energie), aber keine Kilte (d.h. keine negative Energie). Es gibt nur mehr
oder weniger kreatives oder kiinstlerisches Denken, es gibt aber keine negative Skala,
keine andere Seite, die hypothetisch dem >wahren« Denken entspriche, sondern ledig-
lich den absoluten Nullpunkt (absolute Wiiste und Nihilismus). Man entkommt also dem
kiinstlerischen Denken nicht, man kann es eben nur hemmen (beispielsweise »die Affek-
te samt und sonders aushingen« (GM: 362), sich die sogenannte teilnahmslose Objekti-
vitdt einbilden, im Glauben an ein Jenseits des absoluten Nullpunktes), man kann also
schlicht und ergreifend mit dem »Pathos der Wahrheit«*® zumindest tendenziell »den
Intellekt kastrieren« (GM: 362).

In diesem Sinne bleibt auch Kants Unterscheidung einer dsthetischen und einer te-
leologischen Urteilskraft durchaus fragwiirdig bzw. wire wiederum als zusammengehé-
riges Phinomen desselben Prozesses zu verstehen (Kant 1: 55). Denn Fantasie und Ver-
nunft sind die zwei untrennbaren Seiten eines vitalen Prozesses, die Seiten zweier Re-
flexbewegungen, die im Entwurfsprozess eine dynamische Iteration zwischen sprung-
hafter Einbildung und konkreter Sinnesempfindung garantieren (Paldgyi: 104).

Ferner gibt es keine Sprache des Werdens, sie wire wahrscheinlich auch unsinnig, da
sichuns das Werden ja stindig entzieht; zumindest ist sie ohnedies nicht nétig, wenn wir
eben das Sein in Bezug auf das Werden neu auslegen, im Sinne eines fiir den Menschen
sich gegenseitiges Bedingen von Sein (das Apollinische) und Werden (das Dionysische),
denn »es giebt keine schone Fliche ohne eine schreckliche Tiefe« (KSA7, § 7[91]). Das Sein
entspricht unserem Bilderdenken und somit ist unsere Sprache selbstverstindlich die-
sem Denken angepasst bzw. dhnelt sie einem mehr oder weniger entzerrenden Spiegel
unseres wilden Denkens. Da sie uns so selbstverstindlich wie die Atmung erscheint, sind
wir uns natiirlich des unglaublich komplexen kognitiven Verwandlungsprozesses nicht
bewusst. Dennoch darf man sich durchaus selbst eine nur durchschnittliche menschli-
che Eloquenz als eine gliickliche Form kiinstlerischen Wahnsinns vorstellen, um wenigs-
tens bildhaft diesem erstaunlichen Entzerrungsprozess aus der Wildnis des Werdens ge-
recht zu werden.

Endlich: gesetzt alles ist Werden, so ist Erkenntnifd nur moglich auf Grund des Glaubens an
Sein. (KSA12, § 2[91])

Im Kampf solcher durch die Kraft lebenden »Wahrheiten« zeigt sich das Bediirfnis, ei-
nen anderen Weg zu ihnen zu finden. (KSA7, § 19[102])

Es gibt also nur eine Sprache des Seins, sie kann nicht anders; und so wenig, wie es eine
Sprache des Werdens geben kann, kann es auch keine Architektur des Werdens geben
(als Teil des Werdens wiirde das eben nichts bedeuten, nichts deuten; selbst ein Gedanke

59  »Sein universaler Trieb zwingt ihn zum schlechten Denken, das ungeheure Pathos der Wahrheit,
am Weitblick seines Standpunktes erzeugt, zwingt ihn zur Mittheilung und diese wieder zur Logik«
(KSA7,§19[103]). Und selbst noch Parmenides schreibt: »Drum ist alles leerer Schall, was die Sterb-
licheninihrer Sprache festgelegt haben, (iberzeugt, es sei wahr: Werden sowohl als Vergehen, Sein
sowohl als Nicht-sein, Veranderung des Ortes und Wechsel der leuchtenden Farbe« (Diels: 124).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

259


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Nietzsches Architektur der Erkennenden

des Werdens wire nur ein intellektueller Zirkelschluss). Architektur ist wie die (Symbo-
lik der) Sprache immer »apollinische Objektivation des Dionysischen« (KSA7, § 9[13]).
Vielleicht gibt es aber einen anderen Weg zu dieser Seinssprache (selbstverstindlich kei-
nen sachlichen Weg der Erkenntnis oder géttlichen Weg an sich). Der Weg zur Kunst,
zur Sprache (Dichtkunst) und den mindestens acht weiteren Kinsten fithrt gezwunge-
nermaflen iber das gegenseitige Sich-zur-Existenz-Reizen des Apollinischen und des
Dionysischen (KSA7, § 7[154]). Dies ist die grofe Aufgabe und Verantwortung der Ver-
nunft, die Wildnis zu pflegen und zu férdern. Wie schon erwihnt, entstanden alle Theo-
rie, alle Konzepte und im Besonderen die abendlindischen Gotter aus dem Schauen des
Himmels. (Fresken wie Sala dei Giganti [1526-35] von Giulio Romano oder Gemilde wie
El Olimpo. Batalla de los gigantes [1767—68] von Francisco Bayeu y Subias reprisentieren
noch diesen, fiir das Abendland entscheidenden >vor-géttlichen< Widerhall der kogniti-
ven Revolution am griechischen Berg Olymp.) Schon im Anfang verbarg sich die listige
Fantasie allen Denkens, denn »der einzelne Mensch betrachtet sogar das Sternensystem
als ihm dienend oder mit ihm im Zusammenhang« (KSA7, § 19[115]). Dieser noch grobs-
te urspriingliche Anthropomorphismus wird in aller Religion, Philosophie und Wissen-
schaftlediglich verfeinert (KSA7, § 19[115]). Und sowie alle Religion nur das »Vorspiel der
Wissenschaft« (FW, § 300) war, wird uns vielleicht in ferner Zukunft noch die gesamte
Wissenschaft als ein Vorspiel der Erkennenden erscheinen.

Man muf Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern gebaren zu kénnen. (Z: 13)

Die Vernunft hat diese aktive Kraft des Schaffens zu mobilisieren und die Architektur
hat sie ganz selbstverstindlich als Stimulans zum Leben darzustellen. Mit einem wilde-
ren Denk- bzw. Entwurfsmodell darf sich dann auch die Analyse des Kontextes als eine
vollig normale Dekontextualisierung, Rekontextualisierung bzw. Instrumentalisierung
verstehen (»die Apperzeption ist zuerst nur Thatigkeit pwillkiirliche« Bewegungen!]« [KSA10,
$§ 7[6311). Die Landschaft wird prinzipiell wie das Firmament interpretiert (damals mit
Giganten, Gottern der Religionen, Astrologie oder >Weltgeschichte<), um »durch anthropo-
morphische Illusionen mit der Natur [zu] verkehren« (KSA7, § 19[134]); allzumenschliche per-
spektivische Stern-Bilder (Apollo) werden auf den Hintergrund des Chaosmos (Diony-
sos) geworfen (Deleuze 2: 84), Beziehungen zum Menschen geschaffen; herrschen (itber
das Chaos, iitber unser Chaos Herr werden), wo an sich keine Beziehung herrscht. Ein
Vermenschlichen des Himmels (des Territoriums), aber aktiv, nicht bequem fatalistisch,
nicht pseudowissenschaftlich, sondern kiinstlerisch! Keine kleinen Regeln anwenden,
sondern kosmisch denken (KSA9, § 11[7])!

Mit Lévi-Strauss ist der Architekt somit zuallererst Bastler (kreativ) und dann noch
Ingenieur (prizis). Gerade bei der Stadterneuerung (iiber der Stadt) braucht er ei-
nen Sinn (eine gesteigerte Sensibilitit) fiir den Rilckspiegel, um zu zeigen, »sie haben
gedient [..] und sie konnen noch dienen« (Lévi-Strauss: 49), eben wenn man es wieder
versteht, einen Sinn in die Dinge hineinzulegen. Hier braucht es keine Uberzeugun-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

gen/Gefingnisse®, sondern man muss verstehen, noch Chaos in sich zu erhalten, die
Fruchtbarkeit der eigenen Gegensitze (GD: 103), die Kreativitit zu steigern (zur Aufgabe
schlechthin der Vernunft zu erkliren), um einen neuen Stern, einen Mikro-Kosmos,
eine neue Atmos-Sphire schaffen zu kénnen.

23.1 Ordnungen aus Ordnungen

Mikrokosmus und Makrokosmus der Kultur. [...] Ein solches Gebdude der Kultur im einzel-
nen Individuum wird aber die gréfite Ahnlichkeit mit dem Kulturbau in ganzen Zeitpe-
rioden haben und eine fortgesetzte analogische Belehrung iiber denselben abgeben.
Denn iiberall, wo sich die grofie Architektur der Kultur entfaltet hat, war ihre Aufga-
be, die einander widerstrebenden Machte zur Eintracht vermdge einer iibermichtigen
Ansammlung der weniger unvertrdglichen ibrigen Machte zu zwingen, ohne sie des-
halb zu unterdriicken und in Fesseln zu schlagen. (MA, |, § 276)

Wenn wir an das delikate Thema der Architektur als Zeichensprache rithren, dirfen
wir sie selbstverstindlich nicht als Zeichen der Wirklichkeit (Abel) verstehen (als deren
verschliisselte Reprisentation oder symbolische Darstellung); dies hitte so wenig mit
Architektur als mit Wahrnehmungslehre (oder auch Asthetik) zu tun. Es kann in der
(diesseitigen) Architektur immer nur um den Menschen gehen, um seine zweite Natur
und ihre wandelbare Beziehung zur ersten bzw. >Differenz< (Entwicklung, Plastizitit,
Verinderung) binnen der zweiten (im Gegensatz zum Typenmenschen). Kurz gesagt:
Sie ist niemals von einem perspektivischen Anthropomorphismus zu trennen. Wenn
denken entwerfen ist, darf man also (als Kind der Moderne, als fataler, kurioser Logiker)
vom Entwerfen auf das Denken schliefien. Eine >konkrete« Architektur (der Erkennen-
den) gibt also Aufschluss tiber die kognitive Architektur der Erkennenden selbst, iiber
den Zustand des Menschen. Dies war unsere, aus dem bekannten Artikel Alexanders ge-
zogene Schlussfolgerung einer fatalen Analogie der topologischen Stadtstrukturen mit
unseren baumartigen Denkstrukturen.® Und wiederum ist es die sakrale Architektur,
die dieses Schaffen der Distanz und Differenz als das Wesentliche unserer raumlichen
Vorstellungsmaschinen explorierte, allerdings einer rein vertikalen Differenz, die zu

60 »Die Stirke, die Freiheit aus der Kraft und Uberkraft des Geistes beweist sich durch Skepsis. Men-
schen der Uberzeugung kommen fiir alles Grundsatzliche von Wert und Unwert gar nicht in Be-
tracht. Uberzeugungen sind Gefingnisse.« (AC: 264)

61 »Wie kommt es nun, dafd so viele Planer Stidte als Baume erdacht haben, wenn die natiirliche
Strukturinjedem Fall ein Halbverband ist? Haben sie es vorsatzlich in dem Glauben getan, daf ei-
ne Baumstruktur den Bewohnern einer Stadt besser dient? Oder haben sie es getan, weil sie nicht
anders konnen, weil sie an eine geistige Gewohnheit gebunden sind, vielleicht sogar gebunden
sind durch die Art, wie der Verstand arbeitet; weil sie die Komplexitat nicht auf bequemere Weise
erfassen konnen; weil der Verstand eine ausgeprigte Voreingenommenheit dafiir hat, Biume zu
sehen, wohin er auch sieht, und der Baumvorstellung nicht entkommen kann? Ich werde versu-
chen, Sie zu iiberzeugen, daf aus diesem zweiten Grunde Baume vorgeschlagen und als Stadte
gebaut werden. Dies ist so, weil Planer — beschrankt, wie sie es nach der Kapazitat des Verstan-
des sein miissen, um intuitiv erfafdbare Strukturen zu entwerfen — die Komplexitit des Halbver-
bandes in einem Denkvorgang nicht erreichen kénnen.« (Ch. Alexander, Die Stadt ist kein Baum, in:
Bauen+Wohnen, Nr. 7,1967: 289 [https://www.library.ethz.ch; https://www.e-periodica.ch])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

261


https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch

262

Nietzsches Architektur der Erkennenden

keiner wirklich dynamischen Reflexbewegung der menschlichen Fantasie fithren konnte
und damit eine wahrhafte Entwicklung (Entfaltung bzw. Fulguration) der Psyche natiir-
lich eher unterband. Es war eben auch beabsichtigt, hier aus der (horizontalen) Stadt
auszutreten, um in das Haus Gottes einzutreten und nicht in dem irdisch siindhaften
Dasein des Menschens spazieren zu gehen, wie dies hingegen durchaus in der laster-
haften Stadt geschieht. Das Haus Gottes war geschlossen zur Stadt (zum Diesseits), um
offener zum Jenseits zu sein (aber auch hier besteht kein Widerspruch zwischen Stadt
und Kirche, sondern Letztere ist gerade bedingt durch das lasterhafte Leben; sie braucht
selbstverstandlich den Siinder, um iiberhaupt erst eine Differenz aufbauen zu kénnen).

Sollte man also nicht in der Stadt lesen kénnen wie in Victor Hugos grofem >Buch
der Menschheit<? Und selbst wenn Massenpsychologie auch fir Freud eher eine wissen-
schaftliche Unmoglichkeit war, konnte er dennoch einer schon erwihnten Frage schwer
ausweichen: »Wenn die Kulturentwicklung so weitgehend Ahnlichkeit mit der des ein-
zelnen hat und mit denselben Mitteln arbeitet, soll man nicht zur Diagnose berechtigt
sein, dafy manche Kulturen — oder Kulturepochen -, méglicherweise die ganze Mensch-
heit — unter dem Einfluss der Kulturstrebungen >neurotisch« geworden sind? [...] Trotz al-
ler dieser Erschwerungen darf man erwarten, dafd jemand eines Tages das Wagnis einer
solchen Pathologie der kulturellen Gemeinschaften unternehmen wird« (Freud 2: 127f.).
Und trotz all dieser Schwierigkeiten einer feineren und tieferen Analyse steht zumin-
dest fest, dass die Ubertragung individueller Konzepte auf die Kollektivitit ohne eine
wahrhafte Kultur der Fantasie nur zu kollektiver Pathologie fithren kann. Das (topolo-
gische) Problem des Schemas (des Baumes) ist einerseits im Stidtebau zu itberwinden,
andererseits als das Menschliche (an sich) auch ins Zentrum der Kultur (ihrer Produktio-
nen) zu stellen. Denn in einer Welt des Willens zur Macht kénnen wir nur wie Nietzsches
(und Burckhardts) sbauender«Italiener die Landschaft iiberwiltigen und alles, »mit einer
wundervollen Verschmitztheit der Fantasie« (FW, § 291) wenigstens im Geiste nochmals
neu um uns herum schaffen bzw. unserem Plane einfiigen. Wir meinen nur, Ordnungen
zu sehen, zu entdecken und zu entnehmen, um sie logisch von der Natur auf die Kultur
zu {ibertragen. Aber es gibt hier keinen Plan Gottes (der siebte Tag ist eben der Anfang
eines offenen Endes), der Welt oder der Natur, sondern nur einen des Menschen. Nach
fast 300 000 Jahren planloser Evolution und nach ca. 20 000 Jahren wundervoller Fanta-
sie, stellte sich nun seine Verschmitztheit, unter dem vor 10 0oo Jahren langsam zuneh-
menden Druck der landwirtschaftlichen Revolution, dem ungeheuerlichen Wagnis der
Planung.®*

Das Ordnungsgefiige [jeder lebenden Zelle] wird durch Entnahme von »Ordnung«aus
der Umwelt aufrechterhalten. (Schrédinger: 128)

Dieses Prinzip des Lebens — und es kann ganz im Sinne der Entropie eben nicht an-
ders sein — kennen wir bestens aus der Architektur. Jeder Eingriff in die Stadt baut eine

62  DieserUrsprungaller Raumplanung und die damit verbundene Erfindung der Geometrie (als Basis
der Rechtslehre, der Vertrage und aller Gesetze) wurde ausfiihrlich im Naturvertag von M. Serres
beschrieben (Serres: 87ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.



https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

neue Ordnung auf, entzieht der Stadt diese (nicht>nur<vorgestellte) Ordnung und verin-
dert somit die alte Ordnung durch den Aufbau neuer Potenziale und Differenzen (neuer
Spannungsverhiltnisse im ewigen Fluss des Werdens). Wir entwerfen ein kleines Gebau-
de (oder Stadtviertel) und >schauenc<den grofimafistiblichen Kontext. Und wie schon ge-
sagt, ist dieses Schauen der Umwelt selbstverstindlich schon ein erster Schritt des Ent-
werfens (diese sogenannte >Analyse« oder Bestandsaufnahme des Kontextes, wenn sie
fruchtbar sein soll, ist also eine der Hauptaufgaben des Entwerfers; hier gibt es keine
teilnahmslose Objektivitit, keine Logik oder Teleologie, keine Ursache und Wirkung an
sich; hier gibt es nur kreatives Denken, zwischen dem Nullpunkt und dem Wahnsinn).
Das Entwerfen umfasstin seinem iterativen Prozess auch dasvorliufige (simulierte) Tes-
ten der Verinderung und der gegenseitigen Wirkung von Kontext und bauendem Ein-
griff.

Die Analyse ist schon die erste (entnommene bzw. geschaffene) Ordnung, die der
geiibte Entwerfer auf das Gebiude bezieht (aber nicht unbedingt iibertrigt). Hier liegt
sozusagen das erste Kriterium jeder sMessung« eines Entwurfs (z.B. in einer Jury): die
Kohirenz, aber weit jenseits jener Kohirenztheorien der Wahrheit. Die Metaphysik der
Kunst ist eben kein blindes Fantasieren, sondern eine Art Hyperrealismus, denn die
Kunst hat vor allem die Aufgabe, Beziehungen herzustellen, und »gelingt< uns diese Auf-
gabe (gemif’ menschlichen Kriterien), wird dadurch die Realitit verindert (wir wollen
hier nicht auf die grundsitzliche Verdnderung selbst aller Junkyards eingehen). Durch
einen gelungenen Informationsfluss verindern sich ganz selbstverstindlich das Objekt
und sein Kontext (Lorenz: 17). Es ist gerade dieser Hyperrealismus, den uns die Wahr-
heit der Metaphysik verbietet. Denn die Entzerrungen unseres Erkenntnisapparates
(durch sein Filter- und Abstraktionsvermdogen) erfiillen bloR die augenblickliche Hand-
lungsfihigkeit, und entsprechen einer >hyperprizisen< Karikatur des Daseins, einer
momentanen Konstruktion des Seins (im ewigen Fluss des Werdens). Wir besitzen die
Fihigkeit eines iibertriebenen Sehens von Ordnung; diese Ordnung existiert real, aber
sie entspricht der gezielten Auslese der fiir unser Leben entscheidenden Elemente aus
einem fir >unsere« Sinne unzuginglichen hoheren Ganzen. Die Fihigkeit des Sehens,
des lang entwickelten Fokussierens unserer feinsten Sinne auf das fiir uns qualitativ
Essenzielle, hat den Preis der totalen Unschirfe fiir das rein quantitativ Wesentliche.
Wir sehen also in der Welt mit dufderster Schirfe Ordnung, Struktur, Form »und wie alle
unsere isthetischen Menschlichkeiten heiflen« (FW, § 109), aber der »Gesamtcharakter
der Welt« und ihrer -wunderbar< entropischen Notwendigkeit, bleibt fiir uns »dagegen
in alle Ewigkeit Chaos« (FW, § 109).

War nicht schon das alte Rom der Oligarchen eine Art Manifest der Diskontinuitit
(Foucault 4: 21) und damit die idsthetische Stadt schlechthin? Fithrte der Wille zur Macht
jeder einzelnen Oligarchie nicht zu einer kontinuierlichen Diskontinuitit, einer ordent-
lichen Unordnung auflergewohnlicher Fragmente dieser »prachtvollen, unersittlichen
Selbstsucht der Besitz- und Beutelust« (FW, § 291) dieser alten Herrscher, die auch heute
noch diese schonste Weltstadt prigt? Jeder stellte gemif3 seinem »Durste nach Neuem
eine neue Welt neben die alte« und sowie sie »in der Ferne keine Grenze anerkanntenc
(FW, § 291), stellten sie auch in ihrer Heimat eine »personliche Unendlichkeit« (FW, § 291)
zwischen sich und den Nachbarn. Es entstand eine wahrhaftige kulturelle Mannigfaltig-
keit (des individuellen Innen und des kollektiven Auf3en). Man lief3 die zwei heterogenen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

263


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Krifte der Vernunft und der Fantasie in sich walten, um simtliche widerspriichlichen
Michte des Willens zur Macht in sich wohnen zu lassen und zu bebauen, um schlieflich
»ein so grofies Gebaude der Kultur aus sich zu gestalten, daf? jene beiden Michte, wenn
auch an verschiedenen Enden desselben, in ihm wohnen kénnen, wihrend zwischen ih-
nen versbhnende Mittelmichte, mit iiberwiegender Kraft, um nétigenfalls den ausbre-
chenden Streit zu schlichten, ihre Herberge haben« (MA, I, § 276). Man darf durchaus in
der Stadt in sich spazieren, als Bauinspektion des ewigen Werdens.

Das Ergebnis dieses Willens zur Macht als Kunst des prachtvollen kaiserlich-romi-
schen Plans ohne Plan, wurde dann in Collage City eingeleitet und ausfithrlich theore-
tisiert, mit der methodischen Absicht, im Anschluss diese >Unendlichkeiten< zwischen
den Fragmenten der Stadt nach rein dsthetischen Gesetzen gestalten zu kénnen (Rowe/
Koetter: 155fF. bzw. 217), und wiederum (neue) Ordnungen aus (alten) Ordnungen zu ent-
ziehen.

23.2 Ordnung aus Unordnung

Jedes Gebiude, jeder Entwurf schafft eine mehr oder weniger durchdringende Bezie-
hung zum Kontext, verdndert also selbst den Kontext und ist auch kiinftigen Veridnde-
rungen des Kontextes ausgesetzt, die das Gebaude noch im Nachhinein weitgehend de-
kontextualisieren konnen. (Wie dies beispielsweise mit der Unité d’habitation in Marseille
geschah. Ist es nicht sogar das eigentliche Thema der Stadterneuerung?). Somit hitte
zwar die sicherste, schon erwihnte Definition der Raumplanung von Nietzsche kom-
men kénnen, aber sie stammt immer noch von Rudolf Schwarz (S. 225): das >Unplanba-
re planenc. Das entscheidend kritische Element dieses unplanbaren Prozesses ist also
schon die Analyse des Kontextes, der serste Entwurf, die erste entworfene Bedingung.
Aber schon diese Aussage ist sofort zu berichtigen, denn das >Ergebnis«< der Analyse ent-
steht in der Regel iterativ, d.h., umgekehrt hingt auch das Schauen des Kontextes von
dem zu entwerfenden Gebidude ab und der fortschreitende Entwurf verandert wieder-
um stetig das Schauen (beeinflusst also ganz entschieden das Wahrnehmen, Interpre-
tieren, Analogisieren, Instrumentalisieren..., also das >wilde Denken< unserer Umwelt
[Lévi-Strauss: 40]). Der Kontext ist keine gegebene Bedingung, sondern eine kontinu-
ierlich entworfene Ordnung.

Jedoch betriftt dieses Prinzip, wie wir weiter oben gesehen haben, nicht nur den ver-
einzelten Entwerfer, sondern jeden Menschen. Es ist die bedeutsame Eigenschaft des
Homo sapiens, fast ein >Gesetz« der Wahrnehmung, der Vorstellung, wire es nicht schon
das Gesetz unseres Lebens, (menschliche) Ordnung aus (natiirlicher) Un-Ordnung zu
schaffen. Was heif’t dieses Gesetz aber fiir die Stadt (und Landschafts- bzw. Raumpla-
nung)? Es heiflt, wie nicht anders zu erwarten, dass es eben keine >Ordnung an sichs
gibt und geben kann! Es heif3t, dass wir uns kontinuierlich aus unseren stidtebaulichen
Uberzeugungen (d.h. Gefingnissen [AC: 264]) zu befreien haben, um »das Menschlichex,
d.h. die Unwahrheit als Lebensbedingung, im fulgurativen Prozess der »Ausformung der
Materie nach dsthetischen Gesetzen« (Rossi: 20) in den Vordergrund zu stellen.

Nur wohin der Strahl des Mythus fallt, da leuchtet das Leben der Griechen. (KSAS, §
6[71)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Nun schaut nicht nur jeder Architekt die Stadt anders, sondern ganz besonders auch je-
der (noch normale) Mensch. Uberspitzt gesagt, jeder Mensch erlebt durch seine Brille
eine andere Welt (eine andere Entzerrung der sogenannten Realitit). Kann man des-
halb die Stadt nur auf den kleinsten gemeinsamen Nenner griinden? Und wire dann
dieser kleinste gemeinsame Nenner ein recht kleines Ding an sich? Nietzsches Antwort:
»Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hiipft der letzte Mensch, der alles klein
macht. Sein Geschlecht ist unaustilgbar wie der Erdfloh; der letzte Mensch lebt am lings-
ten« (Z: 14). Also besser Vielfalt, eher eine »Stadt, welche genannt wird: Die bunte Kuh«
(Z:27/43/79/202)? »Vollgeschrieben mit den Zeichen der Vergangenheit, und auch diese
Zeichen tiberpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch gut versteckt vor allen Zei-
chendeutern« (Z:129). Liegt nun die Wahrheit nicht, wie fast immer, irgendwo dazwi-
schen, zwischen zwei recht erbarmlichen Vorstellungen? Genau dies ist der Fall, weshalb
wir ja auch keine Wahrheit mehr brauchen!

Das Spezialgebiet der Architekten ist das Entwerfen, das Entwerfen von Ideen, nicht
von Wahrheiten oder Erkenntnissen an sich.®* Ideen sind keine Synthesen, keine logi-
schen Kompromisse; Ideen sind das Ergebnis des oben erwihnten iterativen und fulgu-
rativen Prozesses, mit dem die Architektur sich nichtirgendwo zwischen Kunst und Wis-
senschaft befindet (im klassischen Verstindnis beider Disziplinen), sondern eher, wie es
auch Nietzsche noch bei den Vorsokratikern sah, die gemeinsame Ebene von Kunst und
Mythos abdeckt. Sie gehért zur »Uberwindung des Wissens durch mythenbildende Kriifte«
(KSA7, § 19[62]).

Der schopferische Akt, der den Mythos erzeugt, ist in der Tat umgekehrt symmetrisch
zu dem, den man am Ursprung des Kunstwerkes feststellt. Im letzteren Fall geht man
von einer Gesamtheit aus, die aus einem oder mehreren Objekten und einem oder
mehreren Ereignissen besteht und die der dsthetischen Schépfung durch das Sichtbar-
machen einer gemeinsamen Struktur den Charakter einer Totalitat verleiht. Der My-
thos geht denselben Weg in umgekehrter Richtung: er verwendet eine Struktur, um
ein absolutes Objekt hervorzubringen, das den Aspekt einer Gesamtheit von Ereignis-
sen bietet (denn jeder Mythos erzdhlt eine Geschichte). Die Kunst geht also von einem
Ganzen aus (Objekt + Ereignis) und hin zu der Entdeckung seiner Struktur; der Mythos
gehtvon einer Struktur aus, mittels derer er die Konstruktion eines Ganzen unternimmt
(Objekt + Ereignis). (Lévi-Strauss: 40)

23.3 Ordnung, Unordnung bzw. Umordnung

Was uns ebenso von Kant, wie von Plato und Leibniz trennt: wir glauben an das Wer-
den allein auch im Geistigen, wir sind historisch durch und durch. Dies ist der grofie
Umschwung. [...] Die Denkweise Heraklit’s und Empedokles’ ist wieder erstanden. Auch
Kant hat die contradiction in adjecto »reiner Geist« nicht {iberwunden: wir aber — — —
(KSAT1, §34[73])

63  DasEntwerfenistalso das mafRstabsiibergreifende Spezialgebiet der Architekten, und solange an-
dere Ingenieure nicht selber auf diesem Spezialgebiet ernsthafte Kompetenzen entwickeln, also
indirekt selber zu Architekten werden, bleibt die anfangs beschriebene Tendenz der Kompetenz-
umverteilung sehr beunruhigend.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

265


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Man muss in der Tat die Geschichte ehren, denn schon sie allein versteht es, uns (auf-
merksameren unreinen Geister und Geschichtenerzihler) vor allem Historizismus zu
bewahren (Foucault 3:1099). In ihr kann es immer nur Konstruktion eines Ganzen ge-
ben, und niemals Entdeckung einer Struktur (Lévi-Strauss: 40). Es gibt fiir den Men-
schen nur die stetige Entwicklung der Ordnung. Der Begriff der Entwicklung ist weder
als eine Zunahme noch als eine immanente Entfaltung zu verstehen, sondern rein im
Sinne der Unstetigkeit oder Verinderung. (Wire das Schiitzen, Bewahren, Pflegen ei-
ner so verstandenen Entwicklung nicht die eigentliche Rolle der Denkmalpflege — weit
entfernt von der noch immer dominierenden Teleologie?)

Das Gehirn (als lebende Zellen im Sinne Schrodingers) schafft Ordnung aus Ord-
nung, um Energie fiir die zukiinftige Unordnung (als Zerstérung der aktuellen Form)
bzw. Umordnung (als neue Morphologie) des Gehirns zu kumulieren (Malabou 2. 111).
Man kann hier wiederum von einer Art Unfreiheit oder Zwang der Freiheit sprechen,
die uns Kinstler zur Verantwortlichkeit zwingt, im Gegensatz zur scheinbaren Freiheit
durch Wahrheit, die in einer werdenden Welt nur zu Unverantwortlichkeit fithren kann
(»die >absoluten Wahrheiten« sind Werkzeug der Nivellierung, sie fressen die charakter-
vollen Formen hinweg« [KSA9, § 6[163]]). Wollen wir wieder ganz Mensch werden, sind
wir also zur Freiheit des Werdens, zu der stetig zu entwerfenden (unstabilen, unsteti-
gen) Freiheit verurteilt. Es gibt nur ein ewiges Flief}en des Auflen und Innen, eine zu
regulierende Kongruenz von Makro- und Mikrokosmos. Wir entwerfen die Welt, d.h.
den Menschen. Unsere entworfene Umwelt ist der >Zwischenbericht< unseres Werdens.
Auch in der Plastizitit des Gehirns gibt es keine Logik, auch hier gibt es nur den schépfe-
rischen Sprung. Plastizitit ist das Gegenteil von Flexibilitit, von (menschenunwiirdiger)
Anpassung an eine bestimmte Situation. Flexibilitit, beispielsweise die Anpassung des
Menschen/der Schafe an >den< Markt, an >die« Welt etc. fithrt nur zu Unbehagen in der
Kultur. Sie ist das Gegenteil des menschlichen Prinzips der »Polymorphie« (Plastizitit
und Polymorphie versus Flexibilitit [Malabou 2: 109ff.]).

Es kann keinen normativen oder reproduktiven Weg zum Gliick geben; es gibt keine
Massenpsychologie, gedacht als Rezept der allgemeinen Arbeit am Gliick aller. Das kul-
turelle Unbehagen findet seinen Ursprung in dieser Illusion der Allgemeingiiltigkeiten,
der Dinge an sich. Dass es keine Allgemeingiiltigkeiten gibt, kénnte selbstverstindlich
schon fiir viele eine Binsenweisheit darstellen, und doch vermégen wir es nicht, die letz-
te und konkrete Konsequenz daraus zu ziehen, die letztlich immer noch durch unsere
von der Wahrheit und vom Glauben (Glaube ist immer ein »Fiir-wahr-halten« [KSA12,
$ 9[41]]) gepragte Kultur verhindert wird. Wir bleiben kulturell geprigte »Pseudoplato-
niker«, wir sind eigentlich (einschlieflich Platon selbst) Antiplatoniker, d.h. im Wider-
spruch mit unserer geistigen Natur. Wir bleiben also noch kulturell sabotierte Kiinstler-
naturen!

Wenn wir sagen, jeder lebt in einer anderen Welt (Stadt), bezweifeln wir natiirlich
nicht die konkrete Existenz der Realitit, ihre Wirklichkeit (»in dieser Skepsis kann nie-
mand leben« [KSA7, § 19[125]]), sondern bestehen nur auf ihre sehr unterschiedliche Er-
fahrung, bedingt durch unsere Affekte oder Emotionen, bedingt durch das Spiel* des

64  »Die Gedanken sind Zeichen von einem Spiel und Kampf der Affekte: sie hangen immer mit ihren
verborgenen Wurzeln zusammen.« (KSA12, § 1[75])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Willens zur Macht®, bedingt durch das ewige Werden des sich bedingenden Zusam-
menhangs von Geist und Korper. Die Wahrnehmung bzw. Erfahrung der Realitit ist das
umgekehrte Moment zur Schaffung einer Realitit, nicht ihr Gegenteil, sondern prinzi-
piell derselbe Prozess, nur in umgekehrter Richtung. Beide Momente bestehen aus dem
gleichen Material! Und beide Mal findet ein isthetischer Sprung statt (das Denken der
Realitit fithrt sprunghaft zu einem Entwurf, und umgekehrt fihrt auch die Wahrneh-
mung zur sprunghaften Schaffung eines Bildes bzw. eines Biindels von Empfindungen).
Die»Empfindung des Bildes«ist komplementir zum Schaffen des Bildes (KSA7, § 19[84]).
Nicht nur die grundlegenden Wahrnehmungsexperimente der Gestalttheorie bestitigen
schon potenziell diese Aussage, sondern vermehrt der tiefere Einblick in die untrennba-
ren Zusammenhinge physiologischer und geistiger Vorginge.*®

Das eigentliche Material alles Erkennens sind die allerzartesten Lust- und Unlustemp-
findungen: auf jeder Flache, in die die Nerventhatigkeit in Lust und Schmerz Formen
hinzeichnet, ist das eigentliche Geheimnif: das, was Empfindung ist, projicirt zugleich
Formen, die dann wieder neue Empfindungen erzeugen. (KSA7, § 19[84])

Jeder serkennt< andere Gesetze, und jeder gehorcht anderen Gesetzen (der Wahrneh-
mung); wir sehen zwar den gleichen Baum (denn er ist nicht nur Einbildung), doch wir
erfahren ihn verschieden. Und auch die hochste Abstraktion®” wird daran nichts dndern
konnen; sie ist ja im Gegenteil gerade die grofdtmégliche Entzerrung und damit Ent-
fernung der Wahrnehmung von der dufleren Realitit; unsere Wahrnehmung steht im
unmittelbaren Zusammenhang mit einer permanenten Introspektion. Das Kinstleri-
sche, das konzeptuelle Denken, ist eben kein freies Erfinden, nichts Willkiirliches wie
beispielsweise das sogenannte objektive Denken (einmal angenommen, Letzteres wi-
re iiberhaupt denkbar), sondern dieser »kiinstlerische Prozef? ist physiologisch absolut
bestimmt und nothwendig« (KSA7, § 19[79]). Ausgehend von unserem psychologischen
Zustand, von unseren Empfindungen, ordnet der menschliche Geist die Welt um;*® wir

65  »Der Mensch als eine Vielheit von >Willen zur Macht« (KSA12, § 1[58]).

66 »Das Bewufstsein findet sich in engster Beziehung und Abhangigkeit vom physikalischen Zustand
eines begrenzten Teiles des Stofflichen, des Kérpers« (Schrédinger: 151).

67 »Esistjedenfalls etwas Kiinstlerisches, dieses Erzeugen von Formen, bei denen dann der Erinnerung
etwas einfallt: diese Formen hebt sie heraus und verstarkt sie dadurch. Denken ist ein Herausheben.
[..] Das bewufste Denken ist nur ein Herauswahlen von Vorstellungen. Es ist ein langer Weg bis zur
Abstraktion.« (KSA7, § 19[78])

68 »Unsinn aller Metaphysik als einer Ableitung des Bedingten aus dem Unbedingten. Zur Natur des
Denkens gehortes, dafd eszu dem Bedingten das Unbedingte hinzudenkt, hinzuerfindet: wie es das
slche zur Vielheit seiner Vorgange hinzudenkt, hinzuerfindet: es mifdt die Welt an lauter von ihm
selbst gesetzten Grofien: an seinen Grund-Fiktionen wie sUnbedingtes, s>Zweck und Mittels, Din-
ge, >Substanzens, an logischen Cesetzen, an Zahlen und Gestalten. Es gibe nichts, was Erkennt-
nifd zu nennen ware, wenn nicht erst das Denken sich die Welt dergestalt umschiife zu >Dingeng,
Sich-selbst-Gleichem. Erst vermdge des Denkens giebt es Unwahrheit. Das Denken ist unableitbar,
ebenso die Empfindungen: aber damit ist es noch lange nicht als urspriinglich oder»an sich seiend«
bewiesen! sondern nur festgestellt, dafd wir nicht dahinter konnen, weil wir nichts als Denken und
Empfinden haben.« (KSA10, § 8[25])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

267


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Nietzsches Architektur der Erkennenden

sehen zwar nur den Baum, meinen aber damit die Welt, um schlieflich »auf den un-
geheuersten Umwegen immer zum Menschen zuriickzukommen« (KSA7, § 19[91]). Un-
sere Wahrnehmung, Vorstellung und Konzeption der Welt ist ein stetes gegenseitiges
Abstimmen und Verindern von Mikro- und Makrokosmos. Hier gibt es kein Entdecken
oder Erkennen, sondern nur ein Schaffen®. Hier gibt es nur den den Menschen allein
rettenden Anthropomorphismus. Und dieser vollig normale Wahnsinn tendiert selbst-
verstindlich immer zum Gréfenwahn, denn selbst das kleinste geordnete Fragment re-
présentiert noch die ganze Welt. Ob Kiinstler, Philosoph oder Wissenschaftler: Wir be-
spielen immer nur diese eine Skala der Grade und Quantititen. Der Wille zur Macht ten-
diert nicht zum Gesetz oder kleinsten gemeinsamen Nenner, sondern immer zum Gro-
Ren, das »freilich auch das Unnormale« (KSA7, § 19[80]) ist; aber es ist nur die Grenze, das
Extrem des Normalen, und kein qualitativer Wechsel.

Den »Ceist«, das Gehirnerzeugnif als iibernatirlich zu betrachten! gar zu vergottern,
welche Tollheit!« (KSA7, § 19[127])

Man kann nicht genug darauf hinweisen, dass »Kunst und Religion im griechischen Sin-
ne identisch« (KSA7, § 9[102]) sind; d.h. Religion wurde im alten Griechenland als das
Schaffen neuer Lebensméglichkeiten verstanden, als eine kiinstlerische Philosophie des
Lebens, nicht des Jenseits, gegeniiber unserer Religion der Moderne (im Sinne Haber-
mas’ [Habermas 2:33] markierte das Christentum des 5. Jh. eben die erste grofRe Mo-
derne der westlichen Kultur), die aber unter dem Einfluss des Kunstfeindes Platon auch
schon die erste kompromittierte und in erster Linie die Philosophie kompromittieren-
de Kunst ist,’® schon lebensfremde, spiter gar noch lebensverneinende bzw. -feindliche
Dogmatik (Zweig 1). Der »gottbildende Instinkt« (KSA13, § 17[4]) degradiert zum reinen
Wunschdenken, das dann nur mehr, wie letztlich jeder Glaube, einem »Fiir-wahr-hal-
ten« (KSA12, § 9[41]) entspricht, und nicht mit unbeirrt konzeptuellem Denken zu ver-
wechseln ist.

Der Glaube an das himmlische Leben ist eben der Glaube an die Nichtigkeit und Wert-
losigkeit dieses Lebens. (Feuerbach: 253)

Aber der Ursprung dieser systematischen Degradierung des Lebens fithrt uns weit zu-
riick zu den antiken Philosophen und Kosmologen. »Die kosmologische Geringschit-
zung der Erde ist kein Eigentum der christlichen Lehre, geschweige denn deren typi-
sche Erfindung, sondern eine unausweichliche Folge aus der Idealisierung der Ather-
Peripherie in der aristotelischen Kosmographie« (Sloterdijk 6: 420). Es geht also nicht
darum, abermals das Christentum als Problem an sich darzustellen, sondern die >mo-
derne« Religion lediglich als Konsequenz unseres erstaunlichen Denkapparates zu ver-
stehen, als seine Illustration schlechthin. Deshalb ist es auch viel wichtiger, wieder an

69  »Nichtim Erkennen, im Schaffen liegt unser Heil'« (KSA7, § 19[125])

70  »Das Christenthum hat es auf dem Gewissen, viele volle Menschen verdorben zu haben z.B. Pascal
und frither den Meister Eckart. Es verdirbt zuletzt gar noch den Begriff des Kiinstlers.« (KSA11, §
26[3])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

den Zusammenhang zu erinnern, den Nietzsche zwischen Religion und Wissenschaft,
zwischen Religion und dem Denken >herstellt«. Das neoreligiose Wunschdenken ent-
spricht keiner aktiven Beziehung zum Werden (Apollo ohne Bezug auf Dionysos), kei-
nem Schaffen, sondern nur einer hingenommenen Wahrhaftigkeit des Seins. Wo >hohe-
re Menschen«von Antinomien sprechen, sieht Nietzsche nur relativ differenzierte Grade
und eine »Feinheit der Stufen« (JGB: 33). Aber auf der absoluten Skala (Kelvin) des Den-
kens befindet sich die religiose Idealisierung eben nahe dem absoluten Nullpunkt, als
passives nihilistisches Denken, als erstarrte Kunst.

Unsere erstaunliche Vorstellungskraft, unsere sorgfiltig entwickelte Fantasie, geht
in einem letzten platonischen Kunstgriff so weit, ihren eigenen Ursprung zu verneinen,
um im Fiir-wahr-Halten eines ultimativen Gottes unser Schaffen als die bewunderns-
werte Macht der Einbildungskraft endgiiltig zu >iiberwinden« (Feuerbach: 362). Der
»gotthildende Instinkt« (KSA13, § 17[4]) fillt schlieflich mit der, (nicht nur) diesen In-
stinkt verneinenden Gottvorstellung zusammen. Der Mensch schafft es nun, voreilig
aus den Leiden des Lebens zu scheiden und sich schon geistig ins Jenseits zu retten,
in das Sternensystem, aus dem vielleicht sogar alle Fantasie entstand.” Es war Feu-
erbachs Berufung, ausfithrlich die Entstehung der modernen Idee Gottes aus dem
allzumenschlichen Wunschdenken zu erkliren und das Geheimnis der Theologie in der
Anthropologie zu erblicken (Feuerbach: 400). Sowie wir das >Wesen< oder Potenzial der
Architektur am anschaulichsten anhand der sakralen Baukunst illustrieren kénnen,
ist auch das Erkennen bestens anhand der Entstehung der Religion illustriert: »Gott
als metaphysisches Wesen ist die in sich selbst befriedigte Intelligenz, oder vielmehr umge-
kehrt: die in sich selbst befriedigte, die sich als absolutes Wesen denkende Intelligenz ist Gott
als metaphysisches Wesen. Alle metaphysischen Bestimmungen Gottes sind daher nur
wirkliche Bestimmungen, wenn sie als Denkbestimmungen, als Bestimmung der Intelligenz,
des Verstandes erkannt werden.« (Feuerbach: 85)

Wir erstellen hier selbstverstindlich keine erneute Herleitung des Wesens der Reli-
gion, sondern hoffen nur geradezu, mit Nietzsche und Feuerbach zumindest in diesem
Punkte offene alte Tiiren einzurennen. Denn erst wenn die Tiir zur Hinterwelt wirklich

t,> kann man im griechischen Sinne des Antichrists Nietzsche der Religion

eingeranntis
wieder ihren rechten Platz >im« Leben zuweisen, als eine mogliche Lebenskunst, als eine
mogliche Form des Seins (KSA7, § 9[102]) und vielleicht als die sublimste »feste Glocke
von Unwissenheit« (WZM: 416). Denn wir brauchen das Sein als Kunst, intellektuell und
physiologisch. Wir brauchen es aufgeklirter als die Aufklirung, die (mit ihren besten Ex-
emplaren wie Voltaire oder Kant) nur zum misslungenen Attentat auf Gott beitrug, aber
keine Kraft mitbrachte, einen neuen Gott und noch weniger einen neuen Menschen zu

schaffen.

71 »Der einzelne Mensch betrachtet sogar das Sternensystem als ihm dienend oder mit ihm im Zu-
sammenhang.« (KSA7, § 19[115])

72 »Neue Kdmpfe. —Nachdem Buddha tot war, zeigte man noch jahrhundertelang seinen Schatten in
einer Hohle —einen ungeheueren schauerlichen Schatten. Gott ist tot: aber so wie die Art der Men-
schen ist, wird es vielleicht noch jahrtausendelang Hohlen geben, in denen man seinen Schatten
zeigt. —Und wir — wir miissen auch noch seinen Schatten besiegen!« (FW, § 108)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

269


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Das Kuriose der Geschichte: Der moderne Gott (Habermas), eine spite, lang gereif-
te Frucht der westlichen Kultur, smorphologisch« schon eine Art Endzustand des Seins
(Spengler), wird als Anfang, als Ursprung aller Dinge gedacht. Dies ist aber wiederum
nur die quasi >selbstverstindliche« tyrannische Tendenz jeder Revolution, sich als An-
fang eines ewigen Endes zu verstehen, als Beginn eines tausendjihrigen Reiches. Man
schafft eine neue Welt, und diese eigentlich vollig banale allzumenschliche Eigenschaft
wird dann nicht nur beim Architekten zur Eitelkeit, d.h., er schmiickt sich mit kiinst-
lerischer Trivialitit. Das kann er auch in unserer Kultur, weil Letztere eben die Bana-
litdt des »gottbildenden Instinktes«, des vollig natiirlichen Willens zum Schaffen (des
Willens zur Macht als Kunst und zum Grofen), zum Schein, verkennt. Erfindung, Vor-
Stellung: dieser fiir das Driften des Lebens verantwortliche natiirliche Prozess der Fan-
tasie bzw. des konzeptuellen Denkens wird dann als Wahrheit oder Kunst dargestellt.
Mit der Erfindung der Wahrheit, des Seins als Wahrheit, fithrt das natiirliche Driften
oder Springen des Lebens zum Bruch. »Der Begriff des Seins, der Existenz ist der erste, ur-
spriingliche Begriff der Wahrheit. Oder: urspriinglich macht der Mensch die Wahrheit von
der Existenz, spiter erst die Existenz von der Wahrheit abhingig« (Feuerbach: 62). Der
Kunsttrieb negierte im ultimativen Kunstgriff der Wahrheit sein eigentliches Wesen der
Schaffung lebenstauglicher Anthropomorphismen. Es ist nun die Rolle einer fréhlichen
Wissenschaft, diese letzte Fantasie wirklich ernst zu nehmen und die Wahrheit in letzter
Konsequenz noch gegen sich selbst zu richten.

Esistzu beweisen, dafd alle Weltconstruktionen Anthropomorphismensind:ja alle Wis-
senschaften, wenn Kant Recht hat. (KSA7, § 19[125])

Kommen wir nochmals auf den offensichtlichen Ursprung aller Weltkonstruktionen und
allen konzeptuellen Denkens zu sprechen. »Schon ein Blick in die Milchstrasse 1i3t Zwei-
fel auftauchen« (FW, § 109), der Dynamik dieser fantastischen Konstellationen ein Ziel,
eine Form und Idee, eine absolute Ordnung zuzurechnen. »Die astrale Ordnung, in der
wir leben, ist eine Ausnahme [fiir] die Bildung des Organischen« (FW, § 109). Nun ist da-
mit bereits das Wesentliche des Lebens gesagt. Es ist die Ausnahme, von der wir nicht
auf das Ganze schliefRen diirfen. Und die Ausnahme besteht darin, dass die lebende Zel-
le stetig ihr »Ordnungsgefiige [...| durch Entnahme von >Ordnung« aus der Umwelt« (Schro-
dinger: 128) aufrechterhilt. Zum einen resultiert aus diesem lebensspezifischen Prozess
die ewige Umordnung des Ganzen, in gewisser Weise tragt also dieser stetige Umord-
nungprozess noch zur Entropie bei (God’s Own Junkyard), und zum anderen betrifft dieser
Prozess jede lebende Zelle, d.h. ganz besonders auch unsere grauen Zellen. Letztere sind
geradezu das Organon schlechthin dieses Prozesses. Es ist also die Aufgabe des Geistes,
praziser gesagt, der Fantasie, mit dem Blick in die Milchstrafie (um hier beim metapho-
rischen Ursprung der kognitiven Revolution zu bleiben) einen Blick auf den Menschen
zu werfen, oder einfacher gesagt, Anthropomorphismus zu betreiben (WL: 880). »Gott
nun ist das Wesen des Menschen, angeschaut als hochste Wahrheit. [...] Der Mensch ist
der Anfang der Religion, der Mensch der Mittelpunkt der Religion, der Mensch das En-
de der Religion« (Feuerbach: 62 u. 283). Im Abendland fand dieses aufblithende Vorstel-
lungsvermdgen einen relativen Hohepunkt im griechischen Polytheismus (der olympi-
schen Mythologie), und seinen relativen Nullpunkt in der kurzen Geschichte des jungen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Monotheismus (nach dem Sturz der Giganten). Denn die Religion weif3 selbstverstindlich
nichts mehr von diesen allem menschlichen Leben notwendigen Anthropomorphismen,
»die Anthropomorphismen sind ihr keine Anthropomorphismen« (Feuerbach: 70).

Die Welt — mundus — heifst der ganze Inbegriff — conceptio — aller natiirlichen Dinge
sammt dem gestirnten Himmel. Letzterer drehet sich bestindig um Erde und Meer
aufden Endpunkten —cardines extremi—der Weltachse. Es hat nehmlich die schaffende
Natur es also geordnet — architectari — daf daselbst solche Endpunkte als Bewegungs-
punkte — centra — angebracht sind, Einer (iber Erde und Meer oben im Himmel noch
hinter den beyden Biren, und der Andere auf der entgegen gesetzten Seite unter der
Erde in den mittaglichen Gegenden. (Vitruv, B2: 193f.)

Der Ursprung und die Entwicklung des Denkens, der Ideen und Konzepte sind aufs
Engste mit dem Lesen des Himmels verbunden. Unser iltestes iiberliefertes Zeugnis der
Architekturtheorie illustriert recht anschaulich die konsequente Ableitung der Ordnung
(oder Architektur) der Welt aus der Sternkunde, vor allem aus den zwdlf Sternzeichen
als einer geradezu deterministischen Ordnung des Lebensrhythmus der westlichen
Welt. Auch illustriert dieser frithe Zeuge bestens den noch recht jungen Ubergang vom
Mythos zum Logos. Denn lange waren Mathematiker von der Zahl sechs fasziniert, wih-
rend Philosophen (Platon) dagegen vorwiegend die auf das noch menschliche Ebenmaf}
(»symmetria«) zuriickgefithrte Zahl zehn favorisierten. Voriibergehend sah man alle
isthetische Vollkommenheit in der Summe aus sechs und zehn, in sechszehn (Vitruv,
B1:114ff.), bevor sie schlieRlich alle von der alles Leben endgiiltig determinierenden
himmlischen Zahl zwolf verdringt wurden. Astronomie und Mathematik reichen sich
als Ursprung der Philosophie (als »philosophische Sternkunde<) und der Wissenschaften
die Hand.” (Die Astrologie stellt die auf das Leben »angewandte Wissenschaft« dar.”*)
Der Ursprung der Architektur, der tiber die Funktion hinausgehenden Idee, ist, wie
uns Vitruv zeigt, nicht von der Architektur des Himmels zu trennen. Der Himmel ist
der erste als Baukunst erfasste Gegenstand des Denkens, jene erste von der >schaffen-
den Natur« so »geordnete« (»architectari«) und in die Baukunst iibertragene Ordnung
(Architektur). Das Firmament ist also das erste Dach der Welt, der Erde, die absolute
Sphire des Menschen. »Darum beginnt die Theorie mit dem Blicke nach dem Himmel«
(Feuerbach: 42). Die Theorie des Himmels ist die Geburt der Architekturtheorie als
Astraltheorie.

73 »Das Tier wird nur ergriffen von dem zum Leben notwendigen Lichtstrahl, der Mensch dagegen
auch noch von dem gleichgiiltigen Strahl des entferntesten Sternes. Nur der Mensch hat reine, in-
tellektuelle, interessenlose Freuden und Affekte — nur der Mensch feiert theoretische Augenfeste.
Das Auge, das in den Sternenhimmel schaut, jenes nutz- und schadenlose Licht erblickt, welches
nichts mit der Erde und ihren Bediirfnissen gemein hat, erblickt in diesem Lichte sein eignes We-
sen, seinen Ursprung. Das Auge ist himmlischer Natur [...] Die ersten Philosophen waren Astrono-
men.« (Feuerbach: 42f))

74 »Das Ubrige der Sternkunde — astrologia, — nehmlich welchen Einflu die zwdIf himmlischen Zei-
chen und die finf Planeten sammt Sonne und Mond in die Schicksale der Menschen haben; sei
den Lehrbiichern der Chaldder iiberlassen!« (Vitruy, B2: 212)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Aehnlich wie der Astrolog die Sterne im Dienste der Menschen und im Zusammen-
hang mitihrem Gliick und Leide betrachtet, so betrachtet ein solcher Forscher die gan-
ze Welt als geknlpft an den Menschen, als den unendlich gebrochenen Wiederklang
eines Urklanges, des Menschen, als das vervielfaltigte Abbild des einen Urbildes, des
Menschen. (GT: 235)

Hier, im Zusammenhang mit der >Architektur des Himmels<, wird theoretisiert auf Le-
ben und Tod, hier bezieht man sich auf Leben oder Tod (auf Sein oder Nichtsein). Hier
entstehen die unterschiedlichen Formen des Astralmythos, der Bejahung oder Vernei-
nung des Lebens, die dann in Architektur iibersetzt werden. »Der Himmel erinnert den
Menschen an seine Bestimmung, daran, daf er nicht blof zum Handeln, sondern auch
zur Beschauung bestimmt ist« (Feuerbach: 43) bzw. dass erst die spezifische Beschau-
ung das Handeln orientiert. Aber diese Bestimmung zur Beschauung und zur daraus
folgenden Entwicklung von Theorien iiber das Leben veranlasste nicht wenige Denker
zur Vision einer holistischen Wahrheitsfindung. Aus der Theorie itber das Leben wurde
eine tiber das Leben gestellte Wahrheit.

Der Zusammenhang von Denken und Himmel verdeutlicht recht nachvollziehbar
Nietzsches Beschworung, der Erde treu zu bleiben als Umkehrung des Platonismus. Der
Ursprung, die Entstehung des Denkens im Zusammenhang mit dem Firmament, der
prinzipielle Nutzen dieses Illusionierens fiir den bediirftigen Menschen, bleibt selbstver-
stindlich vollends bestehen, aber die Umkehrung bedeutet, alle Illusionen schonungslos
am Leben zu messen. Unsere Fihigkeit der Abstraktion ist die Voraussetzung zur Schaf-
fung von Konzepten; sie dient also der Méglichkeit, die Vielheit der Erscheinungen des
Lebens zu entzerren und sie zu einem der konkreten Handlung dienendem, kohiren-
ten Ganzen neu zusammenzufiigen. Wie im obigen harmlosen Zahlenbeispiel illustriert,
war dieses Vermdgen natiirlich bestens geeignet, eine Art konzeptuellen Darwinismus
einzufithren, eine absolute Abstraktion der Abstraktionen zuzulassen, mit der dann das
Leben am Konzept gemessen wird. Dies war das Ergebnis des Ubergangs vom Mythos
zum Logos, vom Polytheismus zum Monotheismus. Jedem auftretenden konkreten Pro-
blem wurde nicht mehr mit der Schaffung eines neuen Konzeptes (Giganten, Gotter, My-
thos etc.) zu antworten versucht, sondern alles Inkommensurable des Lebens wurde von
der abstrakten, nun alles dominierenden Einheit weggeschnitten (Adorno/Horkheimer).
Nicht das Konzept, sondern umgekehrt das Leben wurde nun einheitlich mafigeschnei-
dert.

Es ist eine Kraft in uns, die die grofSen Ziige des Spiegelbildes intensiver wahrnehmen
|af3t, und wieder eine Kraft, die den gleichen Rhythmus auch (iber die wirkliche Unge-
nauigkeit hinweg betont. Dies mufs eine Kunstkraft sein. Denn sie schafft. lhr Haupt-
mittel ist weglassen und iibersehen und iiberhiren. Also antiwissenschaftlich: denn sie
hat nicht fir alles Wahrgenommene ein gleiches Interesse. (KSA7, § 19[67])

Der Himmel steht fiir die Ganzheitlichkeit, fiir das holistische Denken (oder den Willen
zur Macht als Willen zum GrofRen), aus dem der Mensch Herkunft und Sinn, Ursprung
und Ziel des Lebens bestimmen mochte bzw. zu schaffen hat. Er bedarf der Ordnung
der Dinge und verordnet Gesetze. Aus dem Multiversum schafft der Mensch schlief3-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

lich das Universum (Ortega 2: 81), aus dem Chaosmos den Kosmos. Es ist Aufgabe der
Kunst, Beziehungen herzustellen, Beziehungen zum Leben. Und es ist Aufgabe der Kri-
tik, diese Beziehungen zu priifen und das Denken, den Entwurf, die Kunst am Leben zu
messen. Das Erstellen einer Ordnung ist das Herstellen von Beziehungen. Wir Architek-
ten/Landesplaner bedienen uns hierzu vor allem der Topologie (selbst noch im Grundriss
eines bescheidenen Hauses). Im grofimafistiblichen Raum kann das organische Wach-
sen und Entwickeln neuer Lebensformen durchaus, wie ganz bewusst bei R. Schwarz,
an Sternbilder angrenzen. Denn diese sind ja keine Gegebenheiten, sondern von uns ge-
schaffene Konstellationen. Man darf also nicht zuriickschrecken, analog der Entstehung
des westlichen Denkens (Feuerbach: 42f.) und der Schaffung Gottes™ auch das Entwer-
fen und die »grofRen logischen Krifte [...] z.B. im Ordnen der Kultsphiren der einzel-
nen Stidte« (KSA7, § 19[110]) an die Entstehung und fortwihrenden Interpretationen des
Himmels anzukniipfen. Denn noch im 20. Jh. dienen die Sternengebilde der Milchstra-
Re dazu, in der Landesplanung eine »hohe Weltgestalt« jenseits von Funktionalismus,
von »Zweck und Nutzen« zu konzeptualisieren, dessen grof3artige Gestalt »aller Berech-
nung« spottet, eine »mathematische Figur« des »weltbauenden Geistes, ein Spiel der
Form mit dem Chaos, der Ordnung mit der Entropie.”® Wenn man den bauenden Geist
nicht mehr im modernen Sinne als interessenlose Kunst betrachtet, sondern psycholo-
gisch und physiologisch als Bedingung des Lebens versteht (als Nietzsches allen Dua-
lismus iberwindende Metaphysik der Kunst), lost sich prinzipiell auch die archaische
»Antithese Kultur gegen Natur« (Sloterdijk 1: 65) auf, die letztlich nicht anders als in einer
totalen Widernatur”” enden kann (weshalb sie gegenwirtig auch zur mehr und mehr in-
terdiszipliniren »Gigantenschlacht« [Sloterdijk 1: 65] wird). Die noch immer nicht iber-
wundenen Uberreste des klassischen Evolutionismus, des modernen Fortschrittsideals
bzw. -glaubens (vgl. Kapitel 6) und dialektisch angehauchten Naturalismus driften dann

75  »Gott ist die meinen Winschen und Gefithlen entsprechende Existenz. [...] Aber der Himmel ist
eben das meinen Wiinschen, meiner Sehnsucht entsprechende Sein — also kein Unterschied zwi-
schen Gott und Himmel.« (Feuerbach: 269)

76  Exemplarisch wie kein zweiter hatte dies schon Rudolf Schwarz in den 40er-Jahren dargelegt. Hin-
ausgehend tber seine grundsatzliche Definition des Stadtebaus als »Planung des Unplanbaren,
entsprechen simtliche Skizzen seiner faszinierenden »Landesplanung« einer subtilen Entwick-
lung von einervorerst noch primitiven und topologisch unzureichenden Baumstruktur hin zu einer
»Milchstrasse« lebendig verwachsener »Sterngestalten«, welche schliefSlich als abstrakter Verband
einer kiinstlerisch gebindigten organischen Grof3form, topologisch dem Halbverband entsprechen;
Baum und Stern werden zum Feld entwickelt. (Schwarz: 110ff.)

77 »Die christliche Moral — die bdsartigste Form des Willens zur Liige, die eigentliche Circe der
Menschheit: Das, was sie verdorben hat. Es ist nicht der Irrthum als Irrthum, was mich bei diesem
Anblick entsetzt, nicht der jahrtausendelange Mangel an sgutem Willens, an Zucht, an Anstand,
an Tapferkeit im Geistigen, der sich in seinem Sieg verrith: — es ist der Mangel an Natur, es ist
der vollkommen schauerliche Thatbestand, dass die Widernatur selbst als Moral die hochsten Eh-
ren empfieng und als Gesetz, als kategorischer Imperativ, iber der Menschheit hangen blieb!... In
diesem Maasse sich vergreifen, nicht als Einzelner, nicht als Volk, sondern als Menschheit!... Dass
man die allerersten Instinkte des Lebens verachten lehrte; dass man eine >Seele, einen >Geistcer-
log, um den Leib zu Schanden zu machen; dass man in der Voraussetzung des Lebens, in der Ge-
schlechtlichkeit, etwas Unreines empfinden lehrt; [...] Hat man mich verstanden?— Dionysos gegen
den Gekreuzigten...« (EH, »Warum ich ein Schicksal bin«, §§ 7 u. 8)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

273


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Nietzsches Architektur der Erkennenden

potenziell zum ewig wiederkehrenden Spiel einer Lebenskonzeption Jenseits von Natur
und Kultur (Descola 2), jenseits von Wahrheit und Moral, jenseits der sterilen Unterschei-
dung von Anthropo-, Bio- und Technosphire (Serres 1). Fortschritt im modernen Sinne
ist eher als Missverstindnis der Erkenntnis zu verstehen’ und (ethnologischer) Evolu-
tionismus tendenziell als Missdeutung der Geschichte (Graeber 1). Unsere logischen An-
schauungen von Ursache und Wirkung finden sich noch immer in der Idee von Ursprung
und Ziel auf die Zeit iibertragen. Die ganze alte Uberlegenheitsideologie des Westens
griindet auf diesen dualistischen Fundamenten des Evolutionismus und Naturalismus
(Descola 1: 44ft.). Analog zu Primitivitit versus Fortschritt, zu wildem Denken versus zi-
vilisiertes Denken oder zu anderen fatalen Dualismen des Abendlandes trigt auch der
Begriff der Entfaltung zumindest noch den Keim dieses abwegigen Denkens in sich.
Immer wieder erliegen wir in den gedachten Strukturen (der Stadt, der Kultur, der Ge-
schichte) der Struktur unseres Denkens; immer wieder halten wir das Ergebnis unseres
Denkens (den hineingelegten Dualismus, die Essenz und all unsere gebieterischen »3s-
thetischen Menschlichkeiten« [FW, § 109]) fiir das generative Prinzip.

Das Criechische uns sehr fremd. — [..] Wollten und wagten wir eine Architektur nach un-
serer Seelen-Art (wie sind zu feige dazu!) — so mifite das Labyrinth unser Vorbild sein!
(M:145)

Der intellektuelle Bruch ist einfacher (eine neue Ideologie erspart uns das stindige
selbstkritische Hinterfragen und nervige Denken des >bdsen Sokrates<), der stidte-
bauliche Bruch ist aber vor allem rentabler als die Verinderung (weshalb das reiche
Thema Die Stadt iiber der Stadt bauen auch wenig Riickhalt beim Kapital findet). Es geht
nicht mehr um die Frage nach Fortschritt, sondern um Entwicklung in einem sich ewig
verindernden Kontext, um Fulguration in einem sich stetig differenzierenden Milieu
— horizontale Differenz versus vertikale (hierarchische) Wertung. Das Differenzieren
zielt auf eine Verbesserung der Beziehung, der Ver-Bindung zum Milieu, zur Welt,
wihrend die (namentlich moralische) Wertung ein Distanzieren bewirkt (Kreation
einer Hinterwelt). Unsere >Seele« ist weder tiefer noch hoher geworden, aber im bes-
ten Fall weiter, im schlimmsten enger. Jenseits der Gefingnisse ihrer unberiithrbaren
Uberzeugungen gleicht unsere kurze Kulturgeschichte einem noch unbestellten Feld
und illustriert das immense Potenzial des Bauens (Denken-Entwerfens) und Ausschop-
fens »unzihliger Moglichkeiten« (Graeber 1 u. 2). Seit der griechischen Einfachheit
der »>Seele« (M:145) schuf die fortlaufende Zeit trotz ihrer bedenklichen Abkiirzungen
(intellektuelles Waldsterben) dennoch wenigsten ein Labyrinth. Es ist sicherlich keine
einladende Architektur, aber es ist nunmehr die unsrige. Der kontinuierliche Bruch mit
der Zeit lisst den >héheren Menschen« nun an Widerspriichlichkeit glauben bzw. erst
durch die Einfithrung von Ideologie wird Differenz zu Widerspruch (oder Dualitit). Der
héhere Mensch ist in Wirklichkeit nur der engere Mensch, der alles verkleinernde, der
wiistenbergende, hinterweltlerische Nihilist (Z:184; G:533). Er kann aufgrund seines
von ihm selbst genihrten Willens zur Einheit und den abgeleiteten, mittlerweile unzu-
reichenden konzeptuellen Instrumenten den resistenten Reichtum der Zeit nicht mehr

78  »Inder Welt der Kunstwerke giebt es keinen Fortschritt, iiber Jahrtausende weg« (KSAS, § 42[52]).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

verdauen. Sein Labyrinth, was ihm noch an Seele bleibt, widerstrebt seinem Holismus
(als transzendentalem Prozess des Weltganzen, beschleunigt durch Platons rationa-
listischer Kugelschopfung [Sloterdijk 6:520ff.] bzw. Wissenschaft der Kérper [Platon
3:289ft.]). Sein holistischer Geist, nur ein bescheidenes und abgestumpftes Organon des
Labyrinthes, schafft es nicht mehr, in letzter Konsequenz jeglichen >wahren«< Holismus
zu iiberwinden.

Der Mensch, indem dieser Hemmungsapparat beschiadigt wird und aussetzt, isteinem
Dyspeptikerzuvergleichen (und nicht nur zu vergleichen) —er wird mit nichts »fertig...
(GM: 286)

Der beschidigte Hemmungsapparat ist analog dem defekten Filter mancher Autisten
zu verstehen. Auswihlen, selektieren, hemmen, bereichern, vergessen, filtern, kliren,
vereinfachen, abstrahieren..., dies alles ist mit dem angeziichteten Willen zur Wahrheit
nicht mehr méglich.” Nun ist aber das Labyrinth auch ein Potenzial als noch fruchtba-
res, nicht festgestelltes Chaos in uns. Die Milchstraf3e ist nur die (topologische) Metapher
dieses Chaos, der offenen (unbegrenzten) Méglichkeiten unseres bauenden Geistes zur
Uberwindung beispielsweise der a priori stadttopologisch unzureichenden Baumstruk-
tur. Jenseits von Gut und Bose, Jenseits von Natur und Kultur, d.h. jenseits von jeglichem
Dualismus hat R. Schwarz unsere Kultur schon 1949 als Fortsetzung der offenen Bau-
stelle der Natur verstanden und mit der Bebauung der Erde (geschrieben wihrend seiner
bretonischen Kriegsgefangenschaft) einen Weg fir die zeitgemifRe Architektur gezeigt.

Inwiefern der Kiinstler nur eine Vorstufe ist. [...] Die Welt als ein sich selbst gebdrendes
Kunstwerk. (KSA12, § 2[114])

Was ist also Wahrheit? Sie ist der Anker, der uns Kiinstler griindlich daran hindert, iiber-
haupt in Fahrt zu kommen. Wir bleiben im sicheren Hafen, wir ahnen bestenfalls die
Weite des Lebens, bleiben Zuschauer, trauen uns nicht aufs Meer hinaus, dort, wo das
wilde Leben/Denken/Entwerfen stattfindet. Das Platonische, das schon verrufen >Hoch-
geistiges, ist in Wirklichkeit das noch nicht begonnene Geistige, das vorgebliche Leben
der Schafe, die unter sengender Sonne miide am Ufer grasen, wihrend auf hoher See das
Leben wartet. Die Wahrheit, Idee, Essenz ist der Kerker unseres Lebens, das unser Po-
tenzial herunterdrosselnde Fangnetz, das erstickende geschlossene Sein. Wir marschie-

79  Warum Wahrheit? Wozu? Wahrheit verleitet zum umfassenden Wissen, alles wissen, um der ab-
soluten Wahrheit ndherzukommen, dem personlichen Fortschritt auf dem Weg zur Weisheit; der
Weg zur Wahrheit entspricht dem Weg zum Gliick (KSA9, § 3[161])! Dies war das groRe Verspre-
chen der westlichen Kultur, dies war die grofRe postsokratische Themaverfehlung, dem Leben ge-
genlber, ein fataler Geniestreich gegen das Leben, gegen den dem Leben eingebundenen Geist;
ein absolut falsches Versprechen, fast schon ein Verrat an der Menschlichkeit (Menschenwiirde,
Menschheit).

80  Nach der geistigen Offnung darf man sich dann fiir die konkrete Landes-Planung und Messung der
Konzepte am Leben (z.B. der Ubergang von Baum zu Feld bei Schwarz [Schwarz: 110ff.]) ruhig wie-
der der unter anderem klimatisch, topographisch und vor allem 6konomisch bedingten Genesis
der bestandig zu differenzierenden Landes-Topologien widmen.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

275


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ren seit 2000 Jahren im Gleichschritt Richtung Meer und Abgrund, ohne das Springen
erlernt zu haben. Nietzsche geht zuriick, den Anker zu l6sen, den grofRen Sprung zu er-
méglichen, in See stechen zukénnen, mit Kurs auf den Ubermenschen. Wir héhere Men-
schen nehmen (vorerst noch) die Kunst, unser Schiff (unsere Stadt), unseren »Raum der
Begriffe« mit aufs Meer, mit in den »Raum der Griinde« (McDowell: 27ff.), um Ersteren
an Letzterem, am konkreten Leben zu messen, um ihn in die Entwicklung zu schicken.
Solange wir aber faul am Strand blinzeln, im Glauben an »eine< ewig wihrende Morgen-
rote, bendtigen wir in der Tat kein Messen, kein Entwickeln, fernab vom Leben, vom noch
nicht begonnenen Werden des Menschen.

Und mag doch alles zerbrechen, was an unseren Wahrheiten zerbrechen —kann! Man-
ches Haus gibt es noch zu bauen! (Z: 126)

23.4 Platon der Antiplatoniker

Erlauben wir uns abschlieflend nochmals eine grobe Instrumentalisierung des Plato-
nismus (der »Feindseligkeit gegen die Kunst« [KSA7, § 3[47]]), eine relativ unfundierte
perspektivische Arbeitshypothese, indem wir sagen, Platons noble Idee war es, aus dem
noch nicht festgestellten Tier die Entfaltung eines hochgeistigen Wesens zu ermogli-
chen.

Platonismus wire dann »die< erstarrte Kunst (ein Diamant, ein Kristall), das maxi-
mal heruntergedrosselte Leben, nahe am absoluten Nullpunkt gehalten, an der maxi-
malen Ereignislosigkeit, nahe an der maximalen Sicherheit des Staates (als des eigent-
lichen Ziels Platons). Platonismus ist maximaler Konservatismus (des Staates). Nicht
Ver-, sondern Entgeistigung, der Geist in Ketten gelegt, das Verhindern der Entfesse-
lung des Geistes, eine geniale, grof3e, itbergrofe Kunst, das absolute Monument (des
Westens), das schlieflich die Kunst erdriickte. Platon >verbietet«den Kiinstlern und Gét-
tern jegliche Verzauberung der Welt (Platon 3: 84), aber Gott, die Wahrheit, ist selbst die
grofite Verzauberung der Menschheitsgeschichte. (Nietzsche beschrieb die nahezu glei-
che Geschichte fiir das Christentum: aus einer frohen Botschaft, einer neuen Morgen-
réte, einer urspriinglich leuchtenden Hymne auf das Leben, wurde [mit der Kirche] eine
monumentale Hiirde und Biirde fiir [gegen] das Leben.®)

Die Gedanken sind Zeichen von einem Spiel und Kampf der Affekte: sie hingen immer
mit ihren verborgenen Wurzeln zusammen. (KSA12, § 1[75])

Seit Platon konspiriert die Philosophie aus dem Exil nicht nur gegen Griechenland
(GT:161), sondern aus der Hinterwelt gegen das Leben im Diesseits, gegen das entschie-
den Menschliche, unsere Sinne, gegen die notwendige Existenzbasis unseres Geistes.

81  »DieKirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt hat —wogegen er seine Jiinger kimpfen lehrte«
(KSA13, § 11[257]). Gott als Befreiung von der Macht, nicht als neue tiberweltliche absolute Macht,
oder Gott als absolute Macht der Befreiung von allen >festen<Ordnungen bzw. Herrschaftsformen
(siehe dazu auch . Ellul, Anarchie et christianisme).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Die (allzu) kurze Geschichte unseres Denkens hat ihren Ursprung in der ersten offi-
ziellen Schule Athens, der Akademie. Hier wurde der Geist seines Korpers entledigt
und damit die fulgurative Entfaltung des Geistes, die potenziell unendliche Geschichte
des Denkens gehemmt. Aber »unser Leib ist etwas viel Hoheres Feineres Complicirte-
res Vollkommneres Moralischeres als alle uns bekannten menschlichen Verbindungen
und Gemeinwesen« (KSA10, § 7[133]). Faktisch unwiderruflich wurde diese potenzielle
Entwicklung des Menschen dann mit der Feindseligkeit der Kirche gegen die Sinne
zerschlagen. Der mentale Mensch wurde des neuronalen Menschen (Changeux 1) be-
raubt (zum neuronalen ganzen Menschen gehéren eben alle peripheren, d.h. auflerhalb
des Gehirns und Riickenmarks liegenden Nervensysteme, also auch alle sensorischen
Neuronen). Dieser strukturelle Bruch entsprach einer definitiven Geisteslihmung. Ein
unglaublich kompliziertes Organ wurde aus seiner fruchtbaren Basis entwurzelt und
war nun zum Absterben verurteilt. In dem Wildchen der Akademie wurde mit dem
autoritiren Baum der Erkenntnis auch schon das Baumsterben und Ende des enormen
Entwicklungspotenzials eines hochgeistigen Menschens gepflanzt. Eine potenzielle
Hochkultur des Geistes, eine potenziell platonische Kultur, wurde zur Konspiration ge-
gen den Geist, wurde Antiplatonisch. Die Weisheit Platons wendete sich gegen Platon.
Erst der ganze Mensch kann wieder Platoniker werden, d.h. »Philosophie als eine Kunst
des Lebens« (KSA12, § 9[57]) verstehen und an die vorsokratische Antike des Geistes
anschlieRen (KSA11, § 26[43]).

Das Nervensystem hat ein viel ausgedehnteres Reich: die Bewufitseinswelt ist hinzu-
gefligt. Im Gesamtprozefd der Adaptation und Systematisation spielt es keine Rolle.
(KSA13, §14[144])

Da wir »kein Organ der Erkenntnis« im Sinne der Metaphysik haben (WZM: 396), erfand
Platon ein fiktives Organon, ein »Werkzeug der Nivellirung« (KSA9, § 6[163]). Der Geist
wurde denaturalisiert, ein vom Leben losgeldster Geist, ein recht >geistloser«< Geist (wie
Schopenhauer den Weltgeist Hegels bezeichnete). Um die konzeptuellen Mingel dieses
Provisoriums zu beheben, machte Nietzsche den ersten Schritt, den Geist wieder zu na-
turalisieren.

Platon wollte dem Physischen entweichen, und das Hochgeistige des Menschen, das
eigentlich Menschliche, an das (noble) Metaphysische anlehnen. Er wollte den Geist ent-
menschlichen, aus dem Leben der Sinne und vergehenden Erscheinungen extrahieren
und mit dem absoluten Sein verbinden. Nun kann man aber den Geist (die Vernunft)
nicht isolieren (ein Kappen des Nervenlebens ist unmdglich). Die grofite Kritik der Idee
einer reinen Vernunft ist die Dreieinigkeit von Gefiihl, Fantasie und Vernunft; d.h., erst
durch Gefithl und Fantasie kann @iberhaupt Vernunft (Denken) entstehen. Nur Empfin-
dungen regen das Denken (Einbilden) an, lassen Gefiihle entstehen und das Denken wie-
derum auf die Empfindung und die Gefiihle riickwirken (ein iterativer Prozess der Ver-
anderung und Verwandlung). Eine Konzeption des Denkens bzw. Erkennens wird ohne
Einbezug dieser »vitalen Unterlage aller Wahrnehmungstatigkeit zur Unmoglichkeit«
(Paldgyi: 95). Eine Entfaltung des Geistes im Sein, das konzeptuelle Denken in seiner
reinsten Form, ist in diesem Sinne »als die hochste Entfaltung des Vitalen zu betrach-
ten« (Palagyi: 95).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

271


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Man hat hier schon fast einen >Gradmesser des Talents und der Genialitit< (Pala-
gyi: 101) eines Denker-Entwerfers. Aber die entwerferische Fantasie ist das genaue Ge-
genteil des Traumes, d.h., sie ist nicht als eine Form des Tagtraumes oder unkontrollier-
ten Rausches zu missdeuten. Idealisiert dargestellt, gibt es im wachen, bewusst rausch-
haften Zustand des Denken-Entwerfens also keinen Gegensatz von Traum und Bewusst-
sein (Vernunft) oder ihre Fusion, sondern nur den Zwiespalt rein inverser Fantasie und
direkter Fantasie.

Je starker sich die direkte Einbildung an das Gegenwartige zu ketten und in ihm auf-
zugehen vermag und mit je gréfRerer Wucht die Befreiung aus ihren Banden und das
Versinkenindieinverse Einbildung stattfindet, je gewaltigeralso der Wellenschlag des
Lebens zwischen den zwei Ufern des Gegenwartigen und Nichtgegenwadrtigen ist, des-
to mehristeinsolcher Lebensprozef berufen, der Trager eines groRen Talentes zu sein.
Nur darf dabei nicht vergessen werden, dafd dieser »Wellenschlag«ein ganz unwillkir-
licherist und dafs es auch noch eine bewufite Herrschaft des Geistes iiber den Wechsel
zwischen direkter und inverser Einbildung gibt. Erst die lenkende Macht des Bewuf3t-
seins iiber die direkte und inverse Einbildung ist es, die die Genialitat ausmacht. (Pala-
gyi: 101)

Man hat damit eine prizisere Vorstellung itber den von Nietzsche beschriebenen
>Traumzustands, aus dem der Mensch nicht erwachen darf. Es sind verschiedene Zu-
stinde der menschlichen Fantasie, und es ist gerade Aufgabe der Vernunft, diesen
Wellenschlag zu erregen (den iterativen Prozess zu garantieren) und gleichzeitig zu
dosieren (zu einem brauchbaren Ergebnis zu fithren). Das Ziel dieses wellenartigen Pro-
zesses ist nicht Dualitit, sondern Differenz, als Gegenteil der >absoluten Wahrheitens,
die als Werkzeug der Nivellierung lediglich die scharaktervollen Formen< hinwegfressen
(KSA9, $§ 6[163]). Das Hochgeistige ist das Tieforganische, jene vom Organismus/Korper
erregten Gefithle (Damasio: 134), die tiberhaupt erst das Bewusstsein erzeugen und
die geistige/konzeptuelle Arbeit ermoglichen. Der Geist gehort dem Korper als seine
zwar letzte Instanz, aber dafiir auch als sein fantasievollstes Organ und verantwortlich
fiir den lebenserhaltenden neuen Input der ganzen >Maschine«. Intellekt und Trieb,
das Geistige und das Sinnliche gehéren zusammen (Changeux, Damasio, Malabou),
konnen nur zusammen zu einer wellenschlagenden Entwicklung fithren, aber nicht
zu einer teleologischen Entfaltung im Sinne einer >Ursache und Wirkungs; der Kopf
ist das Werkzeug der Sinne (KSA9, § 6[130]). Die Vernatiirlichung des Geistes ist die
Bedingung des Hochgeistigen, wie uns erst Nietzsche, dann Freud zeigten (auch der
»sublimirte Geschlechtstrieb« [KSA9, § 11[124]] stammt nicht von Freud, sondern war die
Idee Nietzsches). Gerade im entscheidenden Punkt des Denkens, seinen Bedingungen,
wendet sich Platon gegen den Geist und wird zum Antiplatoniker und zum gegentiber
der Kunst feindseligen Kiinstler. Die kognitiven Wissenschaften bestitigen wiederum
nur, was Nietzsche schon vor iiber einem Jahrhundert ziemlich prizise erklart hatte.

Es erzeugtsich auch in der geistigen Entwicklung immer etwas Neues. Die Empfindung
und die Vorstellung sind absolut nicht aus einander ableitbar. Gedanke und Gefiihl! [..] Es
ist eine Thatsache, daf$ sich immerfort etwas absolut Neues erzeugt. (KSA10, §§ 7[631[64])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Wie skandalds die Idee einer absoluten Wahrheit zu Zeiten Platons war (Platon 3: 80),
sieht man noch an seiner hiufigen Verwendung des Plurals fiir Gott. Immerzu die Todes-
strafe fiir Sokrates im Kopf wagt er in seiner Republik (Platon 3: 80) den Monotheismus
noch nicht bis zur letzten Konsequenz. Erst das Christentum als Platonismus fiirs Volk
(JGB: 4) vollzieht diesen letzten fatalen Schritt der westlichen Zivilisation, des westlichen
Barbarentums, das den snatiirlicheren< Weg in die wintelligente« Sinnlichkeit« (KSA13,
§ 14[117]) scheinbar unwiderruflich versperrte. Den natiirlichen Prozess der sinnlichen
Kontemplation des Himmels, den Prozess und langen Weg zur Abstraktion, zur wis-
senschaftlichen Konzeption der Welt, zu ithrem Verstindnis, versperrt Platon mit sei-
ner Konzeption der Seele und ultimativen Abstraktion der Sinne (Platon 3: 290ff.). Er
liefert uns die ilteste Demonstration des Homo sapiens als Kiinstler, als Platoniker im
Sinne des srein< konzeptuellen Denkens und konzeptualisiert gleichzeitig die Negation
seiner eigenen Demonstration.®* Noch anschaulicher wird dies mit der Vulgarisierung
seiner Demonstration. Die Schépfungsgeschichte der Bibel konzeptualisiert das Ende
aller Schépfungen. Der ultimative Blick in den Himmel schopft das Ende aller sinnli-
chen Abstraktion, das vertikale Schauen wird zur intellektuellen Kastration (GM: 362).
Das grofite westliche wahrhaftige Zeugnis menschlicher Fantasie konzeptualisiert das
Absterben dieser wichtigsten menschlichen Eigenschaft. Platons unmoralische Amputa-
tion des Geistes, sein Wille zur Wahrheit als »Symptom der Entartung« (KSA13, § 16[40]),
wird durch die Kirche konfirmiert.

Wille zur Macht als Erkenntniss [...] nicht»erkennen«, sondern schematisiren, dem Cha-
os so viel Regularitat und Formen auferlegen, als es unserem praktischen Bedurfnifd
genug thut. (KSA13, § 14[152])

Das Ubersinnliche, das geistliche Wesen der Welt (als ein »an sichJ), ist gerade seine Ver-
neinung, das Verhindern einer geistigen-sinnlichen Dimension, die auch iiber eine rein
mechanistische Weltauffassung hinausgeht, die den zu Determinismus fithrenden Ma-
terialismus, Atomismus und allen Dualismus itberwindet. Die Umkehrung des Plato-
nismus ist eine Projektion des Himmels auf die Erde. Wie wir weiter oben gesehen ha-
ben, steht der Himmel fir das Denken unserer Existenz, unserer Eingebundenheit in ein
Ganzes. Hier, am Himmel, denken wir Konstellationen, Beziehungen, Méglichkeiten bis
in alle Unendlichkeit. Er ist die Ebene der Konzepte, die ungeheure Leinwand der Pro-
jektion des Lebens (ein gigantischer Bild-Schirm, eine universale Tele-Vision der Natur).

AnschlieRend werden die Konzepte wieder auf die Erde projiziert (geworfen), das
(abstrakte) Sein wird dem (konkreten) Werden ausgesetzt. Alles Absolute wird relativiert.
Hier gibt es kein Ziel, kein Gliick an sich, kein Sichsonnen im Anschein der Welt, sondern
nur ewiges Schaffen, die stetige Entwicklung von Konzepten. Entwicklung, das bedeutet

82  Geometrie und Mathematik werden mit Platon zur wahrhaftigen Wissenschaft des Gliicks (Platon
3:289ff.); diese Idee des menschlichen Bedurfnisses einer spiegelhaften Anschaulichkeit der Welt
offnet prinzipiell den fantasievollen Weg zu einer »Architektur nach unserer Seelen-Art« (M: 145),
selbst wenn seine geometrische Konzeption selbstverstiandlich zur Stadt als Abbild der reinen, ge-
ordneten, einheitlichen, d.h.>wahrhaftigen<Seele fiihrt. Sollte man nicht eilig zum Ubermenschen
schreiten und diese eitlen architektonischen Menschlichkeiten endlich beenden?!

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

279


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Nietzsches Architektur der Erkennenden

einmal der Entwurf von Konzepten und zudem der sich entwickelnde Prozess, die Ite-
ration von Konzepten potenzieller Differenzierung, der Verinderung, der Moglichkeiten
einer Weiterentwicklung des Lebens. Entwicklung ist also bedingt durch Differenz. Dort
liegt die konkrete Kunst der Abstraktion, das Unvorhersehbare zu erméglichen. Kein Ge-
setz entdecken und anwenden, sondern ein Potenzial der Entfaltung des Lebens >wahr-
nehmenx. Kein fester Rahmen, sondern ein offenes System, eine atmende Sphire (At-
mosphire), eine »ebenso stabile wie plastische Membran« (Maturana/Varela: 58). Keine
ewige Wiederkehr des Gleichen im Sinne einer Wiederholung (konservativ) oder logi-
schen Ableitung (progressiv), sondern eine offene Spirale der Méglichkeiten, eine Spira-
le der kiinstlerischen Selektion (die iterative Dimension des Entwerfens). Das Sein ent-
steht zwar immer aus dem Werden, ist also in gewissem Sinne immer eine natiirliche
Erscheinung, es kann sich aber gegen die Natur, gegen das Werden richten. Die Kunst
besteht also im richtigen Abschitzen, Messen, Priifen der Differenz, die das Weiterkom-
men, die Entwicklung des Lebens, garantiert. (Hierzu abermals Pessac als anschauliches
Beispiel der Priifung aus der Architektur: Le Corbusier verstand sofort, dass er in Pessac
zu weit ging, zu frith kam. Im Gegensatz zu manchen seiner Zeitgenossen akzeptierte er
durchaus die eigentiimlichen Verinderungen der Bewohner an seinen Bauten, den vor-
tibergehenden >Riickbauc an seiner Zeit [also vor allem das zeitweilige Dosieren der zu
forcierten Offenheit seiner Architektur], der heute in der Regel nicht mehr nétig ist.)

Das Wissen kennt als Ziel nur seine Verwendung als Werkzeugkasten. Es gibt mit
Nietzsche gesprochen nur den Hammer des Philosophierens. Das Gliick des kalten Ham-
mers ist das Gliick des Handwerkers. Das Wissen ist nur die kalte Materie (nicht schon
das Gliick). Der Handwerker lernt die Kunst, das Wissen zu instrumentalisieren, das
Wissen zum Leben zu erwecken, das Wissen in das Leben einzubinden. Es gibt nicht das
Gliick eines Reiches der Ideen (der Gétter), sondern nur das Gliick gegliickter Konzepte,
jener, die sich konkret im Leben entwickeln konnen. Man darf sich als Pidagoge durch-
aus noch fragen, wozu Bildung dient, wenn wir mit dem Wissen im gleichen Zuge nicht
auch dessen Verwendung lehren.® Man tite vielleicht gut daran, Chemie beispielswei-
se mit Anaxagoras zu unterrichten oder mit Thales und Pythagoras den untrennbaren
Zusammenhang von Mathematik und Philosophie zu illustrieren, denn die Vorsokrati-
ker wussten noch, wie Nietzsche betont, aus Wissen sogleich das Leben zu gestalten,
hingegen bei uns Spitgeborenen bleibt alles lediglich Erkenntnis (KSA7, § 19[42]). Der
Intellektuelle hat ein konkreter Handwerker des Geistes zu werden, ansonsten bleibt er
sinnlos (Bildung »an sich« ist nur von geringem Interesse)!

Gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! (Kant, in: GT: 218)

Diese Materie sind unsere Bilder, welche die Verbindungen von innen und aufen her-
stellen. Wir bauen eine Spirale aus Bildern, Schemata; sie sind Filter fiir eine osmotische
Symbiose von Mikro- und Makrokosmos, von Ordnung und Chaos (jedes Bild ist mit ei-
nem Gefiihl aufgeladen). Das Ich, das Bewusstsein, ist diese Grenze bzw. Verbindung.

83 »Ubrigens ist mir alles verhaft, was mich bloR belehrt, ohne meine Tatigkeit zu vermehren oder
unmittelbar zu beleben« (Goethe, in: UB: 97).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Das Sich-die-Welt-Einverleiben, das Sichverdufern, das Erkennen, ist dieser spiralfor-
mige Bilderbau unseres ewig bauenden Geistes.

23.5 Die Spirale des Denkens

Theorie und Praxis. Verhangnifdvolle Unterscheidung, wie als ob es einen eigenen Er-
kenntnifStrieb gabe, der, ohne Riicksicht auf Fragen des Nutzens und Schadens, blind-
lings auf die Wahrheit los gienge: und dann, davon abgetrennt, die ganze Welt der
praktischen Interessen... (KSA13, § 14[142])

Die Baukunst ging von der Notwendigkeit aus (Alberti: 49), der Niitzlichkeit, vom pri-
miren Nutzen der Architektur (Schutz, Funktion etc.). Aber in den Nutzen einer Archi-
tektur oder jeglichen Systems fir das Leben (Philosophie) schliefen wir schon die in-
tellektuellen Anspriiche mit ein (der »intellektualistische Charakter des grof3stidtischen
Seelenlebens« [Simmel: 10]). Wir predigen also keinen kalten Utilitarismus, auch keine
Abgrenzung von Theorie und Praxis, sondern definieren lediglich die Grenze zwischen
Sein und Wahnsinn, zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Wir testen den existenzi-
ellen Nutzen eines Systems (eines Denkmodells), also das, »was bleibt« (KSA7, § 19[45]),
wenn seine Wissenschaftlichkeit vernichtet ist, »also das Kiinstlerische daran« (KSA7, §
19[45]), das Lebendige eines Systems.

Man muf das kiinstlerische Grundphdnomen verstehen, welches Leben heifdt — den
bauenden Geist, der unter den ungiinstigsten Umstdnden baut. (KSA11, § 25[438])

Die ungiinstigsten Umstinde sind das ewige Werden, das Bauen im Fluss der Dinge (wir
entwickeln dazu noch das Bild des Biberbaus). Der Nutzen, die primire Funktion des
(kiinstlerischen) Bauens ist das Eingrenzen. Das ewige Werden und verinderte Wieder-
kehren der Erscheinungen notigt den bauenden Geist zu einer endlosen Anpassung des
Provisoriums. Das Haus des Seins ist niemals fertig. Diese Eingrenzung, diese indivi-
duelle Kultur-Haus-Schwelle zwischen Mikro- und Makrokosmos ist der ewige Bau des
menschlichen Bewusstseins, die ewig zu schaffende Oberfliche und Illusion des eigenen
»sogenannte[n] Ich[s]« (M, § 115). Hier gibt es kein kollektives Bewusstsein, kein kosmi-
sches Haus, keine universale, fertige Eingrenzung der Menschheit. Mikro- und Makro-
kosmos sind im ewigen Fluss des Werdens; hier herrscht ausschlief3lich der Wille zur
Macht als Wille zur Kunst. Die Dynamik, der Richtungspfeil des ewigen Werdens und
Wiederkehrens ist nicht rechtwinklig oder quer zur Mauer des Seins (zur Kultur-Haus-
Schwelle) gerichtet. In diesem unendlichen Spiel geht es nicht um Ausdehnung oder Ver-
schiebung der (fertigen) Schwelle, der Grenze, der Mauer, der Kultur; Ausdehnung oder
Verschiebung gibt es nur fiir Wahrheiten, nur fiir absolute Uberzeugungen als totalitirer
Ausdehnung der Gefingnisse schaffensunfihiger Menschen. Der bauende Geist hinge-
gen baut — und nichts auferdem! Bauen — denken — entwerfen als iterativer, >anpas-
sungsorientierter< Prozess (im biologischen Sinne) umfasst entwickeln und verindern,
und damit abbauen, neubauen, weiterbauen... Diese bauende Dynamik entwickelt sich
eher lings zu Schwelle, lings zum Provisorium der Kultur. Dies ist der zyklische Prozess

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

281


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Nietzsches Architektur der Erkennenden

der ewigen Wiederkehr, die endlose offene Spirale des bauenden entwerferischen Den-
kens.

Die vorhandene Welt, an der alles Irdisch-Lebendige gebaut hat, daf$ sie so scheint
(dauerhaft und langsam bewegt) wollen wir weiter bauen — nicht aber als falsch weg-
kritisiren! (KSA11, § 25[438])

Hier gibt es keinen Anfang und noch weniger ein Ziel, keine Logik, keine Teleologie.
Es gibt nur den Weg, inmitten der das Provisorium >leitenden< Achse des Werdens. Ein
Schritt seitwirts und man fillt. Der Ver-Riickte fillt in das Innen, das In-sich (Mikrokos-
mos) oder aber in das Aufien, in das Aufler-sich (Makrokosmos). Hier >im« Provisorium,
in der sicheren Unwissenheit, auf der filternden Ebene, der Oberfliche des Seins, jen-
seits jeglicher Teleologie gibt es kein tiberstiirztes Brechen, keine Hektik der Moderne.
Nur streifender Ausblick und Einblick, nur Perspektive, nur Perspektivismus bestimmen
dasbauende Denken. »Dauerhaft und langsam« (KSA11, § 25[438]), nachhaltig wiirde man
heute fast sagen, modifiziert das Denken seinen Weg, driftet das Leben durch alle Kultur
als ewig spiralférmige Gratwanderung zwischen dem ungeheuren Innen und Aufen, an
der Oberfliche zwischen diesen immensen Tiefen als gemeinsames eingespanntes Boll-
werk dieser beiden Kontinente (Kosmen bzw. Chaosmen). Hier, an der Oberfliche der
Chaosmen, gibt es keine frontale Ausdehnung, sondern nur Impulse zirkulirer Bewe-
gung, lateral, aufwirts und abwirts, lings der Achse, beschleunigt oder verzogert. Aber
es gibt nur diese Ebene (der Immanenz), das Bewusstsein kann ihr nicht entfliehen, oh-
ne den Preis des Wahnsinns. Bewusstseinserweiterung ist nichts anderes als das erhéh-
te Potenzial der Abstraktion (des konzeptuellen Denkens), verbunden mit der Erh6hung
der Verbindungen zwischen innen und auflen, d.h. das Offnen oder Perforieren dieser
Ebene. Das Wachsen des Bewusstseins, iiber die engeren Grenzen des Individuums hin-
aus, das Mehr an Bewegungsfreiheit (Simmel: 27), benétigt Einlass und Offenheit, ein
Abstrahieren, langsames Assimilieren und Vereinheitlichen, nicht wahr machen, son-
dern wahrhaftig werden lassen oder aber aussieben (Nietzsches Spirale der Selektion).
Die Grenze der Perforation ist wiederum der Wahnsinn oder der Ubermensch.

Der Aufstieg, d.h. der Impuls der Spirale nach oben, bedeutet ein Lichten der Ebe-
ne, ein Offnen des Filters, der Wand oder Mauer des Seins, mehr Abstraktion, ein Mehr
an kiinstlerischer Unwahrheit, ein Erkennen, Anerkennen und Férdern kiinstlerischer
Konzeptionen. Der Abstieg hingegen (die nach unten gerichtete Kraft), bedeutet ein Ver-
dichten, ein Schlief}en der Mauer des Seins, also weniger Abstraktion, Einlass bzw. Aus-
tausch, ein Mehr an Fiir-wahr-Halten alias Wahrheit, ein verkiimmerndes Sieb, eine ver-
dorrende Kunst. Das eine Extrem ist der Wahnsinn bzw. der Ubermensch, das andere
ganz einfach der verdummende Mensch (bei Nietzsche auch der blinzelnde Mensch ge-
nannt), der erlahmte Schaffensdrang im Fertighaus des Seins, das gehorsame, von Uber-
zeugungen umstellte Herdentier des abendldndischen Nihilismus.

Leben ist In-Beziehung-Treten — zur eigenen Innerlichkeit und zur duferlichen
Welt, das stindig sich verindernde, Ein-labiles-Gleichgewicht-Schaffen (das biologi-
sche >Anpassend). Die Gratwanderung (der Lebenslauf) bleibt ein ewiges Werden, fithrt
niemals zum absoluten Sein, das den Fall (Niedergang oder Tod der Kunst, des Lebens)
bedeuten wiirde. Die klassische Philosophie neigt immer zur Gleichsetzung des Lebens

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

mit den Dingen (sie schliefdt von der geschaffenen Erkenntnis oder der Moral auf das
Leben, sie sieht die Logik selbst im Leben), schlimmer noch, sie neigt zur Ausmerzung
des Lebens, alles Menschlichen aus den Dingen (>an sich<) der Welt und selbst noch aus
der Kunst. Nietzsche stellt wieder die Ausnahmesituation des Lebens, des Willens zur
Macht jenseits von Gut und Bose im unschuldigen Werden in den Vordergrund.

24, Architektur der Erkennenden

Die Schopfungeiner Religion wiirde darin liegen, dafd einer fiir sein in das Vacuum hin-
eingestelltes mythisches Gebaude Glauben erweckt, d.h. dafs er einem auRergewdhnli-
chen Bediirfnisse entspricht. Es ist unwahrscheinlich, daf das je wieder geschieht, seit
der Kritik der reinen Vernunft. Dagegen kann ich mir eine ganz neue Art des Philo-
sophen-Kiinstlers imaginiren, der ein Kunstwerk hinein in die Llcke stellt, mit dstheti-
schem Werthe. (KSA7, § 19[39])

24.1 Vita religiosa

Die langsam iiberhandnehmenden >landwirtschaftlichen Revolutionen«15sten neben ei-
ner beschleunigten technischen auch eine bedeutende Evolution der Architektur aus.
Die Domestikation (Domus) des fragilen Korns (gerade die von Weizen und Roggen, spi-
ter dann von Mais und Kartoffel) ist nicht nur im iibertragenden Sinne der Zdhmung
die kulturell revolutionire Verhiuslichung von Pflanze, Tier und >Mensch«. Neben neu-
en Morphologien bzw. Gebiudetypen fand vor allen Dingen der planerische Maf3stabs-
sprung zum Stidtebau statt. Dieser gemeinsame und kritische Massensprung ist auch
der Anfang der Versklavung, zumal der der Geistigen. Neben ihrer Funktion der indi-
viduellen Entwicklung dient die geboostete Fantasie von nun ab auch dem Entwurf ei-
ner kollektiven Fiktion: um die erhohten Strapazen zu ertragen, die Ernte und Siedlung
zu verteidigen (bzw. um Krieg zu fithren), und schliefllich dazu, die Welt (als endgiil-
tig oberstes Glied der Nahrungskette) zu erobern. Das »Bilderdenken« (KSA7, § 19[78])
entwarf die ersten Bilder einer Massenkultur und zu diesen Vor-Stellungen gehort der
Entwurf der Vor-Bilder. Hier braucht es mehr als den charismatischen und Respekt ein-
floflenden Leithammel einer Sippe. Um die Strapazen des Alltags zu ertragen und ewige
Kriege zu rechtfertigen, braucht es etwas iiber aller Alltidglichkeit Stehendes, die sub-
limste aller Vor-Stellungen. Und das Abstrakteste, Reinste, Perfekte, kann ausschlief3-
lich iiber die (dsthetischen) Emotionen zum (kollektiven) Gedichtnis werden. »Gott ist
tiberall« — dieser Satz bedarf in der Tat jener wichtigsten biblischen Prizision (1. Korin-
ther 6, 19), denn Gott ist nirgendwo, wenn er nicht »in uns«ist. Und er kann zu uns nur
iiber die Emotionen gelangen; sie sind der Ubergang von der vielleicht méglichen (noch
nicht vorhandenen) Vor-Stellung, vom sublim Abstrakten zum konkreten Erlebnis. Nur
tiber die Gefiithle konnen wir den gemeinsamen Weg zum kollektiven Ich schaffen, in eine
gemeinsame zweite Natur. Und dieses Einfléf3en (eines Uber-Ichs), dieses Domestizie-
ren, geschieht nicht iiberall, sondern im Domus Deus, im ersten wahrhaftigen Haus der
Kunst und in der Werkstitte der ersten Massenkulturen. Die religiose Architektur war
das experimentelle Labor des Raumes als einer kollektiven Emotions- bzw. Fiktionsma-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46.

283


https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

