
258 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die an die gezwungene perspektivische Umwandlung der Umwelt anknüpft, braucht

dieses ethische Mandat der Kunst, d.h. des Denkens/Entwerfens/Forschens, um das für

das Leben Essenzielle aus den Dingen (dem Kontext) ›herauszutreiben‹ (GD: 135) und in

den Vordergrund, in den Lebensraum zu bringen. Dieses Streben nach Perfektion, d.h.

nach dem für das unstabile Leben optimierten Raum (bzw. Klima oder Umwelt), in dem

der Mensch eben wie in sich (als Bestandteil des werdenden Lebens) spazieren kann,

»dies Verwandeln-müssen ins Vollkommne ist – Kunst« (GD: 136).

Nietzsches Unwahrheit ist also niemals gegen Wissenschaft gerichtet, sondern ge-

gen die toxischen teleologischen Überreste der alten Metaphysik in den neueren Natur-

und Geisteskunden,58 die wiederum auf Kontrolle und Ziel des offenzulassenden ›abso-

luten Stromes‹ des Lebens hinauslaufen (vgl. Stiegler: 373ff.).

23. Skizze eines Denkmodells

O SANCTA simplicitas! In welcher seltsamen Vereinfachung und Fälschung lebt der

Mensch! Man kann sich nicht zu Ende wundern, wenn man sich erst einmal die Au-

gen für dies Wunder eingesetzt hat! Wie haben wir alles um uns hell und frei und

leicht und einfach gemacht! Wie wußten wir unseren Sinnen einen Freipaß für alles

Oberflächliche, unserm Denken eine göttliche Begierde nach mutwilligen Sprüngen

und Fehlschlüssen zu geben! – wie haben wir von Anfang an verstanden, uns unse-

re Unwissenheit zu erhalten, um eine kaum begreifliche Freiheit, Unbedenklichkeit,

Herzhaftigkeit, Heiterkeit des Lebens, um das Leben zu genießen! Und erst auf die-

sem nunmehr festen und granitnen Grunde von Unwissenheit durfte sich bisher die

Wissenschaft erheben, derWille zumWissen auf dem Grunde eines viel gewaltigeren

Willens, des Willens zum Nicht-wissen, zum Ungewissen, zum Unwahren! Nicht als

sein Gegensatz, sondern – als seine Verfeinerung! Mag nämlich auch die Sprache, hier

wie anderwärts, nicht über ihre Plumpheit hinauskönnen und fortfahren, von Gegen-

sätzen zu reden, wo es nur Grade und mancherlei Feinheit der Stufen gibt. (JGB: 33)

Aus Furcht und Faulheit entsteht Gesetz und Macht. Man kann nicht genug daran er-

innern, dass der Weg das Ziel ist, dass er also niemals zu einem Ziel führt, dass es nur

das ewigeDenken-Entwerfen gibt.Es gibt keinenSinn (zwischenoder über denAtomen)

zu entdecken, sondern nur zu schaffen-denken-konzeptualisieren.Dies nicht zu erken-

nen (nicht erkennen zuwollen) führt zuGesetz,Macht undUnmündigkeit desMenschen

(zum letzten blinzelnden Menschen). Diese Art der (passiven, furchtsamen und aufok-

troyierten) Unkenntnis ist das Gegenteil der von Nietzsche erwähnten (aktiven, heroi-

schen, gepflegten) Unwissenheit.

58 »Un siècle avant les débats brulants qui opposeront les théoriciens de l’évolution autour de la no-

tion d’adaptation, il [Nietzsche] a su voir que l’›adaptationnisme‹ de certains darwiniens impli-

quait la croyance en une optimisation continue du vivant, ombre de la téléologie et de la théodicée

leibnizienne – croyancemétaphysique qui fournit, aujourd’hui encore, la base d’une appréhension

algorithmique de l’évolution, niant de part en part la force d’initiative et de rupture des vivants,

en même temps que l’histoire imprédictible de leurs conflits.« (Stiegler: 382f.)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 259

Wenn denken entwerfen ist, stellt sich der Begriff der Kreativität (Innovation) etwas

anders da, vergleichbar mit der absoluten Temperaturskala (Kelvin). Denn es gibt nur

Wärme (d.h. Energie), aber keine Kälte (d.h. keine negative Energie). Es gibt nur mehr

oder weniger kreatives oder künstlerisches Denken, es gibt aber keine negative Skala,

keine andere Seite, die hypothetisch dem ›wahren‹ Denken entspräche, sondern ledig-

lich den absolutenNullpunkt (absoluteWüste undNihilismus).Man entkommtalso dem

künstlerischenDenkennicht,man kann es eben nur hemmen (beispielsweise »die Affek-

te samt und sonders aushängen« (GM: 362), sich die sogenannte teilnahmslose Objekti-

vität einbilden, im Glauben an ein Jenseits des absoluten Nullpunktes), man kann also

schlicht und ergreifend mit dem »Pathos der Wahrheit«59 zumindest tendenziell »den

Intellekt kastrieren« (GM: 362).

In diesem Sinne bleibt auch Kants Unterscheidung einer ästhetischen und einer te-

leologischenUrteilskraft durchaus fragwürdig bzw.wärewiederumals zusammengehö-

riges Phänomen desselben Prozesses zu verstehen (Kant 1: 55). Denn Fantasie und Ver-

nunft sind die zwei untrennbaren Seiten eines vitalen Prozesses, die Seiten zweier Re-

flexbewegungen, die im Entwurfsprozess eine dynamische Iteration zwischen sprung-

hafter Einbildung und konkreter Sinnesempfindung garantieren (Palágyi: 104).

Ferner gibt es keine SprachedesWerdens, siewärewahrscheinlich auchunsinnig,da

sichunsdasWerden ja ständig entzieht; zumindest ist sie ohnediesnichtnötig,wennwir

eben das Sein in Bezug auf dasWerden neu auslegen, im Sinne eines für denMenschen

sich gegenseitiges Bedingen von Sein (das Apollinische) undWerden (das Dionysische),

denn »es giebt keine schöne Fläche ohne eine schreckliche Tiefe« (KSA7,§ 7[91]).Das Sein

entspricht unserem Bilderdenken und somit ist unsere Sprache selbstverständlich die-

sem Denken angepasst bzw. ähnelt sie einem mehr oder weniger entzerrenden Spiegel

unsereswildenDenkens.Da sie uns so selbstverständlichwiedieAtmungerscheint, sind

wir uns natürlich des unglaublich komplexen kognitiven Verwandlungsprozesses nicht

bewusst. Dennoch darf man sich durchaus selbst eine nur durchschnittliche menschli-

cheEloquenz als eine glückliche FormkünstlerischenWahnsinns vorstellen,umwenigs-

tensbildhaft diesemerstaunlichenEntzerrungsprozess ausderWildnis desWerdensge-

recht zu werden.

Endlich: gesetzt alles istWerden, so ist Erkenntniß nurmöglich auf Grund des Glaubens an

Sein. (KSA12, § 2[91])

Im Kampf solcher durch die Kraft lebenden »Wahrheiten« zeigt sich das Bedürfnis, ei-

nen anderen Weg zu ihnen zu finden. (KSA7, § 19[102])

Es gibt also nur eine Sprache des Seins, sie kann nicht anders; und so wenig, wie es eine

Sprache des Werdens geben kann, kann es auch keine Architektur des Werdens geben

(als Teil desWerdenswürde das eben nichts bedeuten, nichts deuten; selbst ein Gedanke

59 »Sein universaler Trieb zwingt ihn zum schlechten Denken, das ungeheure Pathos der Wahrheit,

amWeitblick seines Standpunktes erzeugt, zwingt ihn zurMittheilung und diese wieder zur Logik«

(KSA7, § 19[103]). Und selbst noch Parmenides schreibt: »Drum ist alles leerer Schall, was die Sterb-

lichen in ihrer Sprache festgelegt haben, überzeugt, es seiwahr:Werden sowohl als Vergehen, Sein

sowohl als Nicht-sein, Veränderung des Ortes und Wechsel der leuchtenden Farbe« (Diels: 124).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Nietzsches Architektur der Erkennenden

desWerdens wäre nur ein intellektueller Zirkelschluss). Architektur ist wie die (Symbo-

lik der) Sprache immer »apollinische Objektivation des Dionysischen« (KSA7, § 9[13]).

Vielleicht gibt es aber einen anderenWeg zu dieser Seinssprache (selbstverständlich kei-

nen sachlichen Weg der Erkenntnis oder göttlichen Weg an sich). Der Weg zur Kunst,

zur Sprache (Dichtkunst) und den mindestens acht weiteren Künsten führt gezwunge-

nermaßen über das gegenseitige Sich-zur-Existenz-Reizen des Apollinischen und des

Dionysischen (KSA7, § 7[154]). Dies ist die große Aufgabe und Verantwortung der Ver-

nunft, dieWildnis zu pflegen und zu fördern.Wie schon erwähnt, entstanden alleTheo-

rie, alle Konzepte und im Besonderen die abendländischen Götter aus dem Schauen des

Himmels. (Fresken wie Sala dei Giganti [1526–35] von Giulio Romano oder Gemälde wie

El Olimpo. Batalla de los gigantes [1767–68] von Francisco Bayeu y Subías repräsentieren

noch diesen, für das Abendland entscheidenden ›vor-göttlichen‹ Widerhall der kogniti-

ven Revolution am griechischen Berg Olymp.) Schon im Anfang verbarg sich die listige

Fantasie allen Denkens, denn »der einzelneMensch betrachtet sogar das Sternensystem

als ihm dienend oder mit ihm im Zusammenhang« (KSA7, § 19[115]). Dieser noch gröbs-

te ursprüngliche Anthropomorphismus wird in aller Religion, Philosophie undWissen-

schaft lediglich verfeinert (KSA7, § 19[115]). Und sowie alle Religion nur das »Vorspiel der

Wissenschaft« (FW, § 300) war, wird uns vielleicht in ferner Zukunft noch die gesamte

Wissenschaft als ein Vorspiel der Erkennenden erscheinen.

Man muß Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern gebären zu können. (Z: 13)

Die Vernunft hat diese aktive Kraft des Schaffens zu mobilisieren und die Architektur

hat sie ganz selbstverständlich als Stimulans zum Leben darzustellen.Mit einemwilde-

ren Denk- bzw. Entwurfsmodell darf sich dann auch die Analyse des Kontextes als eine

völlig normale Dekontextualisierung, Rekontextualisierung bzw. Instrumentalisierung

verstehen (»dieApperzeption ist zuerst nurThätigkeit [›willkürliche‹ Bewegungen!]« [KSA10,

§ 7[63]]). Die Landschaft wird prinzipiell wie das Firmament interpretiert (damals mit

Giganten,GötternderReligionen,Astrologie oder ›Weltgeschichte‹), um»durchanthropo-

morphische Illusionen mit der Natur [zu] verkehren« (KSA7, § 19[134]); allzumenschliche per-

spektivische Stern-Bilder (Apollo) werden auf den Hintergrund des Chaosmos (Diony-

sos) geworfen (Deleuze 2: 84), Beziehungen zumMenschen geschaffen; herrschen (über

das Chaos, über unser Chaos Herr werden), wo an sich keine Beziehung herrscht. Ein

Vermenschlichen desHimmels (des Territoriums), aber aktiv, nicht bequem fatalistisch,

nicht pseudowissenschaftlich, sondern künstlerisch! Keine kleinen Regeln anwenden,

sondern kosmisch denken (KSA9, § 11[7])!

Mit Lévi-Strauss ist der Architekt somit zuallererst Bastler (kreativ) und dann noch

Ingenieur (präzis). Gerade bei der Stadterneuerung (über der Stadt) braucht er ei-

nen Sinn (eine gesteigerte Sensibilität) für den Rückspiegel, um zu zeigen, »sie haben

gedient […] und sie können noch dienen« (Lévi-Strauss: 49), eben wenn man es wieder

versteht, einen Sinn in die Dinge hineinzulegen. Hier braucht es keine Überzeugun-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 261

gen/Gefängnisse60, sondern man muss verstehen, noch Chaos in sich zu erhalten, die

Fruchtbarkeit der eigenenGegensätze (GD: 103), die Kreativität zu steigern (zur Aufgabe

schlechthin der Vernunft zu erklären), um einen neuen Stern, einen Mikro-Kosmos,

eine neue Atmos-Sphäre schaffen zu können.

23.1 Ordnungen aus Ordnungen

Mikrokosmus undMakrokosmus der Kultur. […] Ein solches Gebäude der Kultur im einzel-

nen Individuumwird aber die größte Ähnlichkeitmit demKulturbau in ganzen Zeitpe-

rioden haben und eine fortgesetzte analogische Belehrung über denselben abgeben.

Denn überall, wo sich die große Architektur der Kultur entfaltet hat, war ihre Aufga-

be, die einander widerstrebendenMächte zur Eintracht vermöge einer übermächtigen

Ansammlung der weniger unverträglichen übrigen Mächte zu zwingen, ohne sie des-

halb zu unterdrücken und in Fesseln zu schlagen. (MA, I, § 276)

Wenn wir an das delikate Thema der Architektur als Zeichensprache rühren, dürfen

wir sie selbstverständlich nicht als Zeichen der Wirklichkeit (Abel) verstehen (als deren

verschlüsselte Repräsentation oder symbolische Darstellung); dies hätte so wenig mit

Architektur als mit Wahrnehmungslehre (oder auch Ästhetik) zu tun. Es kann in der

(diesseitigen) Architektur immer nur um den Menschen gehen, um seine zweite Natur

und ihre wandelbare Beziehung zur ersten bzw. ›Differenz‹ (Entwicklung, Plastizität,

Veränderung) binnen der zweiten (im Gegensatz zum Typenmenschen). Kurz gesagt:

Sie ist niemals von einem perspektivischen Anthropomorphismus zu trennen. Wenn

denken entwerfen ist, darf man also (als Kind derModerne, als fataler, kurioser Logiker)

vom Entwerfen auf das Denken schließen. Eine ›konkrete‹ Architektur (der Erkennen-

den) gibt also Aufschluss über die kognitive Architektur der Erkennenden selbst, über

den Zustand desMenschen.Dies war unsere, aus dem bekannten Artikel Alexanders ge-

zogene Schlussfolgerung einer fatalen Analogie der topologischen Stadtstrukturen mit

unseren baumartigen Denkstrukturen.61 Und wiederum ist es die sakrale Architektur,

die dieses Schaffen der Distanz und Differenz als das Wesentliche unserer räumlichen

Vorstellungsmaschinen explorierte, allerdings einer rein vertikalen Differenz, die zu

60 »Die Stärke, die Freiheit aus der Kraft und Überkraft des Geistes beweist sich durch Skepsis. Men-

schen der Überzeugung kommen für alles Grundsätzliche von Wert und Unwert gar nicht in Be-

tracht. Überzeugungen sind Gefängnisse.« (AC: 264)

61 »Wie kommt es nun, daß so viele Planer Städte als Bäume erdacht haben, wenn die natürliche

Struktur in jedem Fall ein Halbverband ist? Haben sie es vorsätzlich in demGlauben getan, daß ei-

ne Baumstruktur den Bewohnern einer Stadt besser dient? Oder haben sie es getan, weil sie nicht

anders können, weil sie an eine geistige Gewohnheit gebunden sind, vielleicht sogar gebunden

sind durch die Art, wie der Verstand arbeitet; weil sie die Komplexität nicht auf bequemereWeise

erfassen können; weil der Verstand eine ausgeprägte Voreingenommenheit dafür hat, Bäume zu

sehen, wohin er auch sieht, und der Baumvorstellung nicht entkommen kann? Ich werde versu-

chen, Sie zu überzeugen, daß aus diesem zweiten Grunde Bäume vorgeschlagen und als Städte

gebaut werden. Dies ist so, weil Planer – beschränkt, wie sie es nach der Kapazität des Verstan-

des sein müssen, um intuitiv erfaßbare Strukturen zu entwerfen – die Komplexität des Halbver-

bandes in einemDenkvorgang nicht erreichen können.« (Ch. Alexander,Die Stadt ist kein Baum, in:

Bauen+Wohnen, Nr. 7, 1967: 289 [https://www.library.ethz.ch; https://www.e-periodica.ch])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.library.ethz.ch;
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch
https://www.e-periodica.ch


262 Nietzsches Architektur der Erkennenden

keinerwirklich dynamischenReflexbewegung dermenschlichen Fantasie führen konnte

und damit eine wahrhafte Entwicklung (Entfaltung bzw. Fulguration) der Psyche natür-

lich eher unterband. Es war eben auch beabsichtigt, hier aus der (horizontalen) Stadt

auszutreten, um in das Haus Gottes einzutreten und nicht in dem irdisch sündhaften

Dasein des Menschens spazieren zu gehen, wie dies hingegen durchaus in der laster-

haften Stadt geschieht. Das Haus Gottes war geschlossen zur Stadt (zumDiesseits), um

offener zum Jenseits zu sein (aber auch hier besteht kein Widerspruch zwischen Stadt

undKirche, sondern Letztere ist gerade bedingt durch das lasterhafte Leben; sie braucht

selbstverständlich den Sünder, um überhaupt erst eine Differenz aufbauen zu können).

Sollte man also nicht in der Stadt lesen können wie in Victor Hugos großem ›Buch

der Menschheit‹? Und selbst wennMassenpsychologie auch für Freud eher eine wissen-

schaftliche Unmöglichkeit war, konnte er dennoch einer schon erwähnten Frage schwer

ausweichen: »Wenn die Kulturentwicklung so weitgehend Ähnlichkeit mit der des ein-

zelnen hat und mit denselben Mitteln arbeitet, soll man nicht zur Diagnose berechtigt

sein, daßmanche Kulturen –oder Kulturepochen –,möglicherweise die ganzeMensch-

heit–unterdemEinflussderKulturstrebungen ›neurotisch‹ gewordensind? […]Trotzal-

ler dieser Erschwerungen darf man erwarten, daß jemand eines Tages dasWagnis einer

solchen Pathologie der kulturellen Gemeinschaften unternehmen wird« (Freud 2: 127f.).

Und trotz all dieser Schwierigkeiten einer feineren und tieferen Analyse steht zumin-

dest fest, dass die Übertragung individueller Konzepte auf die Kollektivität ohne eine

wahrhafte Kultur der Fantasie nur zu kollektiver Pathologie führen kann. Das (topolo-

gische) Problem des Schemas (des Baumes) ist einerseits im Städtebau zu überwinden,

andererseits als dasMenschliche (an sich) auch ins ZentrumderKultur (ihrer Produktio-

nen) zu stellen.Denn in einerWelt desWillens zurMacht könnenwir nurwieNietzsches

(undBurckhardts) ›bauender‹ Italienerdie Landschaft überwältigenundalles, »mit einer

wundervollen Verschmitztheit der Fantasie« (FW, § 291) wenigstens im Geiste nochmals

neu umuns herum schaffen bzw. unseremPlane einfügen.Wirmeinen nur,Ordnungen

zu sehen, zu entdecken und zu entnehmen, um sie logisch von der Natur auf die Kultur

zu übertragen. Aber es gibt hier keinen Plan Gottes (der siebte Tag ist eben der Anfang

eines offenen Endes), der Welt oder der Natur, sondern nur einen des Menschen. Nach

fast 300 000 Jahren planloser Evolution und nach ca. 20 000 Jahrenwundervoller Fanta-

sie, stellte sich nun seine Verschmitztheit, unter dem vor 10 000 Jahren langsam zuneh-

menden Druck der landwirtschaftlichen Revolution, dem ungeheuerlichen Wagnis der

Planung.62

Das Ordnungsgefüge [jeder lebenden Zelle] wird durch Entnahme von »Ordnung« aus

der Umwelt aufrechterhalten. (Schrödinger: 128)

Dieses Prinzip des Lebens – und es kann ganz im Sinne der Entropie eben nicht an-

ders sein – kennen wir bestens aus der Architektur. Jeder Eingriff in die Stadt baut eine

62 Dieser Ursprung aller Raumplanung unddie damit verbundene Erfindungder Geometrie (als Basis

der Rechtslehre, der Verträge und aller Gesetze) wurde ausführlich im Naturvertag von M. Serres

beschrieben (Serres: 87ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 263

neueOrdnungauf,entzieht derStadtdiese (nicht ›nur‹ vorgestellte)Ordnungundverän-

dert somit die alte Ordnung durch den Aufbau neuer Potenziale und Differenzen (neuer

Spannungsverhältnisse imewigenFlussdesWerdens).Wir entwerfeneinkleinesGebäu-

de (oder Stadtviertel) und ›schauen‹ den großmaßstäblichenKontext.Undwie schon ge-

sagt, ist dieses Schauen der Umwelt selbstverständlich schon ein erster Schritt des Ent-

werfens (diese sogenannte ›Analyse‹ oder Bestandsaufnahme des Kontextes, wenn sie

fruchtbar sein soll, ist also eine der Hauptaufgaben des Entwerfers; hier gibt es keine

teilnahmslose Objektivität, keine Logik oder Teleologie, keine Ursache undWirkung an

sich; hier gibt es nur kreatives Denken, zwischen dem Nullpunkt und demWahnsinn).

DasEntwerfenumfasst in seinem iterativenProzess auchdas vorläufige (simulierte) Tes-

ten der Veränderung und der gegenseitigen Wirkung von Kontext und bauendem Ein-

griff.

Die Analyse ist schon die erste (entnommene bzw. geschaffene) Ordnung, die der

geübte Entwerfer auf das Gebäude bezieht (aber nicht unbedingt überträgt). Hier liegt

sozusagen das erste Kriterium jeder ›Messung‹ eines Entwurfs (z.B. in einer Jury): die

Kohärenz, aber weit jenseits jener Kohärenztheorien der Wahrheit. Die Metaphysik der

Kunst ist eben kein blindes Fantasieren, sondern eine Art Hyperrealismus, denn die

Kunst hat vor allem die Aufgabe, Beziehungen herzustellen, und ›gelingt‹ uns diese Auf-

gabe (gemäß menschlichen Kriterien), wird dadurch die Realität verändert (wir wollen

hier nicht auf die grundsätzliche Veränderung selbst aller Junkyards eingehen). Durch

einen gelungenen Informationsfluss verändern sich ganz selbstverständlich das Objekt

und sein Kontext (Lorenz: 17). Es ist gerade dieser Hyperrealismus, den uns die Wahr-

heit der Metaphysik verbietet. Denn die Entzerrungen unseres Erkenntnisapparates

(durch sein Filter- und Abstraktionsvermögen) erfüllen bloß die augenblickliche Hand-

lungsfähigkeit, und entsprechen einer ›hyperpräzisen‹ Karikatur des Daseins, einer

momentanen Konstruktion des Seins (im ewigen Fluss des Werdens). Wir besitzen die

Fähigkeit eines übertriebenen Sehens von Ordnung; diese Ordnung existiert real, aber

sie entspricht der gezielten Auslese der für unser Leben entscheidenden Elemente aus

einem für ›unsere‹ Sinne unzugänglichen höheren Ganzen. Die Fähigkeit des Sehens,

des lang entwickelten Fokussierens unserer feinsten Sinne auf das für uns qualitativ

Essenzielle, hat den Preis der totalen Unschärfe für das rein quantitativ Wesentliche.

Wir sehen also in derWeltmit äußerster Schärfe Ordnung, Struktur, Form »undwie alle

unsere ästhetischen Menschlichkeiten heißen« (FW, § 109), aber der »Gesamtcharakter

der Welt« und ihrer ›wunderbar‹ entropischen Notwendigkeit, bleibt für uns »dagegen

in alle Ewigkeit Chaos« (FW, § 109).

War nicht schon das alte Rom der Oligarchen eine Art Manifest der Diskontinuität

(Foucault 4: 21) und damit die ästhetische Stadt schlechthin? Führte derWille zurMacht

jeder einzelnenOligarchie nicht zu einer kontinuierlichenDiskontinuität, einer ordent-

lichen Unordnung außergewöhnlicher Fragmente dieser »prachtvollen, unersättlichen

Selbstsucht der Besitz- und Beutelust« (FW, § 291) dieser altenHerrscher, die auch heute

noch diese schönste Weltstadt prägt? Jeder stellte gemäß seinem »Durste nach Neuem

eine neue Welt neben die alte« und sowie sie »in der Ferne keine Grenze anerkannten«

(FW,§ 291), stellten sie auch in ihrerHeimat eine »persönlicheUnendlichkeit« (FW,§ 291)

zwischen sich und denNachbarn.Es entstand einewahrhaftige kulturelleMannigfaltig-

keit (des individuellen Innen und des kollektiven Außen).Man ließ die zwei heterogenen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Kräfte der Vernunft und der Fantasie in sich walten, um sämtliche widersprüchlichen

Mächte desWillens zurMacht in sich wohnen zu lassen und zu bebauen, um schließlich

»ein so großes Gebäude der Kultur aus sich zu gestalten, daß jene beidenMächte, wenn

auch an verschiedenen Enden desselben, in ihmwohnen können,während zwischen ih-

nen versöhnende Mittelmächte, mit überwiegender Kraft, um nötigenfalls den ausbre-

chenden Streit zu schlichten, ihre Herberge haben« (MA, I, § 276).Man darf durchaus in

der Stadt in sich spazieren, als Bauinspektion des ewigenWerdens.

Das Ergebnis dieses Willens zur Macht als Kunst des prachtvollen kaiserlich-römi-

schen Plans ohne Plan, wurde dann in Collage City eingeleitet und ausführlich theore-

tisiert, mit der methodischen Absicht, im Anschluss diese ›Unendlichkeiten‹ zwischen

den Fragmenten der Stadt nach rein ästhetischen Gesetzen gestalten zu können (Rowe/

Koetter: 155ff. bzw.217), undwiederum (neue)Ordnungen aus (alten)Ordnungen zu ent-

ziehen.

23.2 Ordnung aus Unordnung

Jedes Gebäude, jeder Entwurf schafft eine mehr oder weniger durchdringende Bezie-

hung zum Kontext, verändert also selbst den Kontext und ist auch künftigen Verände-

rungen des Kontextes ausgesetzt, die das Gebäude noch imNachhinein weitgehend de-

kontextualisieren können. (Wie dies beispielsweisemit derUnité d’habitation inMarseille

geschah. Ist es nicht sogar das eigentliche Thema der Stadterneuerung?). Somit hätte

zwar die sicherste, schon erwähnte Definition der Raumplanung von Nietzsche kom-

men können, aber sie stammt immer noch von Rudolf Schwarz (S. 225): das ›Unplanba-

re planen‹. Das entscheidend kritische Element dieses unplanbaren Prozesses ist also

schon die Analyse des Kontextes, der ›erste Entwurf‹, die erste entworfene Bedingung.

Aber schon diese Aussage ist sofort zu berichtigen, denn das ›Ergebnis‹ der Analyse ent-

steht in der Regel iterativ, d.h., umgekehrt hängt auch das Schauen des Kontextes von

dem zu entwerfenden Gebäude ab und der fortschreitende Entwurf verändert wieder-

um stetig das Schauen (beeinflusst also ganz entschieden das Wahrnehmen, Interpre-

tieren, Analogisieren, Instrumentalisieren..., also das ›wilde Denken‹ unserer Umwelt

[Lévi-Strauss: 40]). Der Kontext ist keine gegebene Bedingung, sondern eine kontinu-

ierlich entworfene Ordnung.

Jedoch betrifft dieses Prinzip,wie wir weiter oben gesehen haben, nicht nur den ver-

einzelten Entwerfer, sondern jeden Menschen. Es ist die bedeutsame Eigenschaft des

Homo sapiens, fast ein ›Gesetz‹ derWahrnehmung, der Vorstellung,wäre es nicht schon

das Gesetz unseres Lebens, (menschliche) Ordnung aus (natürlicher) Un-Ordnung zu

schaffen. Was heißt dieses Gesetz aber für die Stadt (und Landschafts- bzw. Raumpla-

nung)? Es heißt, wie nicht anders zu erwarten, dass es eben keine ›Ordnung an sich‹

gibt und geben kann! Es heißt, dass wir uns kontinuierlich aus unseren städtebaulichen

Überzeugungen (d.h.Gefängnissen [AC: 264]) zubefreienhaben,um»dasMenschliche«,

d.h.dieUnwahrheit als Lebensbedingung, im fulgurativenProzess der »Ausformungder

Materie nach ästhetischen Gesetzen« (Rossi: 20) in den Vordergrund zu stellen.

Nur wohin der Strahl des Mythus fällt, da leuchtet das Leben der Griechen. (KSA8, §

6[7])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 265

Nun schaut nicht nur jeder Architekt die Stadt anders, sondern ganz besonders auch je-

der (noch normale) Mensch. Überspitzt gesagt, jeder Mensch erlebt durch seine Brille

eine andere Welt (eine andere Entzerrung der sogenannten Realität). Kann man des-

halb die Stadt nur auf den kleinsten gemeinsamen Nenner gründen? Und wäre dann

dieser kleinste gemeinsame Nenner ein recht kleines Ding an sich? Nietzsches Antwort:

»Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hüpft der letzte Mensch, der alles klein

macht.SeinGeschlecht ist unaustilgbarwiederErdfloh; der letzteMensch lebt am längs-

ten« (Z: 14). Also besser Vielfalt, eher eine »Stadt, welche genannt wird: Die bunte Kuh«

(Z: 27/43/79/202)? »Vollgeschrieben mit den Zeichen der Vergangenheit, und auch diese

Zeichen überpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch gut versteckt vor allen Zei-

chendeutern« (Z: 129). Liegt nun die Wahrheit nicht, wie fast immer, irgendwo dazwi-

schen, zwischen zwei recht erbärmlichenVorstellungen?Genau dies ist der Fall,weshalb

wir ja auch keineWahrheit mehr brauchen!

Das Spezialgebiet der Architekten ist das Entwerfen, das Entwerfen von Ideen, nicht

von Wahrheiten oder Erkenntnissen an sich.63 Ideen sind keine Synthesen, keine logi-

schen Kompromisse; Ideen sind das Ergebnis des oben erwähnten iterativen und fulgu-

rativenProzesses,mitdemdieArchitektur sichnicht irgendwozwischenKunstundWis-

senschaft befindet (im klassischen Verständnis beider Disziplinen), sondern eher,wie es

auch Nietzsche noch bei den Vorsokratikern sah, die gemeinsame Ebene von Kunst und

Mythos abdeckt. Sie gehört zur »Überwindung desWissens durchmythenbildendeKräfte«

(KSA7, § 19[62]).

Der schöpferische Akt, der den Mythos erzeugt, ist in der Tat umgekehrt symmetrisch

zu dem, den man am Ursprung des Kunstwerkes feststellt. Im letzteren Fall geht man

von einer Gesamtheit aus, die aus einem oder mehreren Objekten und einem oder

mehreren Ereignissen besteht und die der ästhetischen Schöpfung durch das Sichtbar-

machen einer gemeinsamen Struktur den Charakter einer Totalität verleiht. Der My-

thos geht denselben Weg in umgekehrter Richtung: er verwendet eine Struktur, um

ein absolutes Objekt hervorzubringen, das den Aspekt einer Gesamtheit von Ereignis-

sen bietet (denn jeder Mythos erzählt eine Geschichte). Die Kunst geht also von einem

Ganzen aus (Objekt + Ereignis) und hin zu der Entdeckung seiner Struktur; der Mythos

geht von einer Struktur aus,mittels derer er die Konstruktion eines Ganzen unternimmt

(Objekt + Ereignis). (Lévi-Strauss: 40)

23.3 Ordnung, Unordnung bzw. Umordnung

Was uns ebenso von Kant, wie von Plato und Leibniz trennt: wir glauben an das Wer-

den allein auch im Geistigen, wir sind historisch durch und durch. Dies ist der große

Umschwung. […] Die Denkweise Heraklit’s und Empedokles’ ist wieder erstanden. Auch

Kant hat die contradiction in adjecto »reiner Geist« nicht überwunden: wir aber – – –

(KSA11, § 34[73])

63 Das Entwerfen ist also dasmaßstabsübergreifende Spezialgebiet der Architekten, und solange an-

dere Ingenieure nicht selber auf diesem Spezialgebiet ernsthafte Kompetenzen entwickeln, also

indirekt selber zu Architekten werden, bleibt die anfangs beschriebene Tendenz der Kompetenz-

umverteilung sehr beunruhigend.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Man muss in der Tat die Geschichte ehren, denn schon sie allein versteht es, uns (auf-

merksameren unreinen Geister und Geschichtenerzähler) vor allem Historizismus zu

bewahren (Foucault 3: 1099). In ihr kann es immer nur Konstruktion eines Ganzen ge-

ben, und niemals Entdeckung einer Struktur (Lévi-Strauss: 40). Es gibt für den Men-

schen nur die stetige Entwicklung der Ordnung. Der Begriff der Entwicklung ist weder

als eine Zunahme noch als eine immanente Entfaltung zu verstehen, sondern rein im

Sinne der Unstetigkeit oder Veränderung. (Wäre das Schützen, Bewahren, Pflegen ei-

ner so verstandenen Entwicklung nicht die eigentliche Rolle der Denkmalpflege – weit

entfernt von der noch immer dominierenden Teleologie?)

Das Gehirn (als lebende Zellen im Sinne Schrödingers) schafft Ordnung aus Ord-

nung, um Energie für die zukünftige Unordnung (als Zerstörung der aktuellen Form)

bzw. Umordnung (als neue Morphologie) des Gehirns zu kumulieren (Malabou 2: 111).

Man kann hier wiederum von einer Art Unfreiheit oder Zwang der Freiheit sprechen,

die uns Künstler zur Verantwortlichkeit zwingt, im Gegensatz zur scheinbaren Freiheit

durchWahrheit, die in einer werdendenWelt nur zu Unverantwortlichkeit führen kann

(»die ›absolutenWahrheiten‹ sindWerkzeug der Nivellierung, sie fressen die charakter-

vollen Formen hinweg« [KSA9, § 6[163]]). Wollen wir wieder ganz Mensch werden, sind

wir also zur Freiheit des Werdens, zu der stetig zu entwerfenden (unstabilen, unsteti-

gen) Freiheit verurteilt. Es gibt nur ein ewiges Fließen des Außen und Innen, eine zu

regulierende Kongruenz von Makro- und Mikrokosmos. Wir entwerfen die Welt, d.h.

den Menschen. Unsere entworfene Umwelt ist der ›Zwischenbericht‹ unseres Werdens.

Auch in der Plastizität desGehirns gibt es keine Logik, auch hier gibt es nur den schöpfe-

rischen Sprung.Plastizität ist dasGegenteil von Flexibilität, von (menschenunwürdiger)

Anpassung an eine bestimmte Situation. Flexibilität, beispielsweise die Anpassung des

Menschen/der Schafe an ›den‹ Markt, an ›die‹ Welt etc. führt nur zu Unbehagen in der

Kultur. Sie ist das Gegenteil des menschlichen Prinzips der »Polymorphie« (Plastizität

und Polymorphie versus Flexibilität [Malabou 2: 109ff.]).

Es kann keinen normativen oder reproduktivenWeg zumGlück geben; es gibt keine

Massenpsychologie, gedacht als Rezept der allgemeinen Arbeit am Glück aller. Das kul-

turelle Unbehagen findet seinen Ursprung in dieser Illusion der Allgemeingültigkeiten,

der Dinge an sich. Dass es keine Allgemeingültigkeiten gibt, könnte selbstverständlich

schon für viele eine Binsenweisheit darstellen, und doch vermögenwir es nicht, die letz-

te und konkrete Konsequenz daraus zu ziehen, die letztlich immer noch durch unsere

von der Wahrheit und vom Glauben (Glaube ist immer ein »Für-wahr-halten« [KSA12,

§ 9[41]]) geprägte Kultur verhindert wird. Wir bleiben kulturell geprägte ›Pseudoplato-

niker‹, wir sind eigentlich (einschließlich Platon selbst) Antiplatoniker, d.h. im Wider-

spruchmit unserer geistigen Natur.Wir bleiben also noch kulturell sabotierte Künstler-

naturen!

Wenn wir sagen, jeder lebt in einer anderen Welt (Stadt), bezweifeln wir natürlich

nicht die konkrete Existenz der Realität, ihre Wirklichkeit (»in dieser Skepsis kann nie-

mand leben« [KSA7, § 19[125]]), sondern bestehen nur auf ihre sehr unterschiedliche Er-

fahrung, bedingt durch unsere Affekte oder Emotionen, bedingt durch das Spiel64 des

64 »Die Gedanken sind Zeichen von einem Spiel und Kampf der Affekte: sie hängen immer mit ihren

verborgenen Wurzeln zusammen.« (KSA12, § 1[75])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 267

Willens zur Macht65, bedingt durch das ewige Werden des sich bedingenden Zusam-

menhangs von Geist und Körper. DieWahrnehmung bzw. Erfahrung der Realität ist das

umgekehrte Moment zur Schaffung einer Realität, nicht ihr Gegenteil, sondern prinzi-

piell derselbe Prozess, nur in umgekehrter Richtung. BeideMomente bestehen aus dem

gleichen Material! Und beide Mal findet ein ästhetischer Sprung statt (das Denken der

Realität führt sprunghaft zu einem Entwurf, und umgekehrt führt auch die Wahrneh-

mung zur sprunghaften Schaffung eines Bildes bzw. eines Bündels von Empfindungen).

Die »EmpfindungdesBildes« ist komplementär zumSchaffendesBildes (KSA7,§ 19[84]).

Nicht nur die grundlegendenWahrnehmungsexperimentederGestalttheorie bestätigen

schon potenziell diese Aussage, sondern vermehrt der tiefere Einblick in die untrennba-

ren Zusammenhänge physiologischer und geistiger Vorgänge.66

Das eigentliche Material alles Erkennens sind die allerzartesten Lust- und Unlustemp-

findungen: auf jeder Fläche, in die die Nerventhätigkeit in Lust und Schmerz Formen

hinzeichnet, ist das eigentliche Geheimniß: das, was Empfindung ist, projicirt zugleich

Formen, die dann wieder neue Empfindungen erzeugen. (KSA7, § 19[84])

Jeder ›erkennt‹ andere Gesetze, und jeder gehorcht anderen Gesetzen (der Wahrneh-

mung); wir sehen zwar den gleichen Baum (denn er ist nicht nur Einbildung), doch wir

erfahren ihn verschieden. Und auch die höchste Abstraktion67 wird daran nichts ändern

können; sie ist ja im Gegenteil gerade die größtmögliche Entzerrung und damit Ent-

fernung der Wahrnehmung von der äußeren Realität; unsere Wahrnehmung steht im

unmittelbaren Zusammenhang mit einer permanenten Introspektion. Das Künstleri-

sche, das konzeptuelle Denken, ist eben kein freies Erfinden, nichts Willkürliches wie

beispielsweise das sogenannte objektive Denken (einmal angenommen, Letzteres wä-

re überhaupt denkbar), sondern dieser »künstlerische Prozeß ist physiologisch absolut

bestimmt und nothwendig« (KSA7, § 19[79]). Ausgehend von unserem psychologischen

Zustand, von unseren Empfindungen, ordnet der menschliche Geist die Welt um;68 wir

65 »Der Mensch als eine Vielheit von ›Willen zur Macht‹« (KSA12, § 1[58]).

66 »Das Bewußtsein findet sich in engster Beziehung und Abhängigkeit vom physikalischen Zustand

eines begrenzten Teiles des Stofflichen, des Körpers« (Schrödinger: 151).

67 »Es ist jedenfalls etwas Künstlerisches, dieses Erzeugen von Formen, bei denen dann der Erinnerung

etwas einfällt: diese Formen hebt sie heraus und verstärkt sie dadurch. Denken ist ein Herausheben.

[…] Das bewußte Denken ist nur ein Herauswählen von Vorstellungen. Es ist ein langerWeg bis zur

Abstraktion.« (KSA7, § 19[78])

68 »Unsinn aller Metaphysik als einer Ableitung des Bedingten aus dem Unbedingten. Zur Natur des

Denkens gehört es, daß es zu demBedingtendasUnbedingte hinzudenkt, hinzuerfindet:wie es das

›Ich‹ zur Vielheit seiner Vorgänge hinzudenkt, hinzuerfindet: es mißt die Welt an lauter von ihm

selbst gesetzten Größen: an seinen Grund-Fiktionen wie ›Unbedingtes‹, ›Zweck und Mittel‹, Din-

ge, ›Substanzen‹, an logischen Gesetzen, an Zahlen und Gestalten. Es gäbe nichts, was Erkennt-

niß zu nennen wäre, wenn nicht erst das Denken sich die Welt dergestalt umschüfe zu ›Dingen‹,

Sich-selbst-Gleichem. Erst vermöge des Denkens giebt es Unwahrheit. Das Denken ist unableitbar,

ebenso die Empfindungen: aber damit ist es noch lange nicht als ursprünglich oder ›an sich seiend‹

bewiesen! sondern nur festgestellt, daß wir nicht dahinter können, weil wir nichts als Denken und

Empfinden haben.« (KSA10, § 8[25])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Nietzsches Architektur der Erkennenden

sehen zwar nur den Baum, meinen aber damit die Welt, um schließlich »auf den un-

geheuersten Umwegen immer zumMenschen zurückzukommen« (KSA7, § 19[91]). Un-

sere Wahrnehmung, Vorstellung und Konzeption der Welt ist ein stetes gegenseitiges

Abstimmen und Verändern von Mikro- und Makrokosmos. Hier gibt es kein Entdecken

oder Erkennen, sondern nur ein Schaffen69. Hier gibt es nur den den Menschen allein

rettenden Anthropomorphismus. Und dieser völlig normale Wahnsinn tendiert selbst-

verständlich immer zumGrößenwahn, denn selbst das kleinste geordnete Fragment re-

präsentiert noch die ganze Welt. Ob Künstler, Philosoph oder Wissenschaftler: Wir be-

spielen immer nur diese eine Skala derGrade undQuantitäten.DerWille zurMacht ten-

diert nicht zum Gesetz oder kleinsten gemeinsamen Nenner, sondern immer zum Gro-

ßen, das »freilich auch dasUnnormale« (KSA7, § 19[80]) ist; aber es ist nur die Grenze, das

Extrem des Normalen, und kein qualitativerWechsel.

Den »Geist«, das Gehirnerzeugniß als übernatürlich zu betrachten! gar zu vergöttern,

welche Tollheit!« (KSA7, § 19[127])

Man kann nicht genug darauf hinweisen, dass »Kunst und Religion im griechischen Sin-

ne identisch« (KSA7, § 9[102]) sind; d.h. Religion wurde im alten Griechenland als das

Schaffen neuer Lebensmöglichkeiten verstanden, als eine künstlerische Philosophie des

Lebens, nicht des Jenseits, gegenüber unserer Religion der Moderne (im Sinne Haber-

mas’ [Habermas 2: 33] markierte das Christentum des 5. Jh. eben die erste große Mo-

derne der westlichen Kultur), die aber unter dem Einfluss des Kunstfeindes Platon auch

schon die erste kompromittierte und in erster Linie die Philosophie kompromittieren-

de Kunst ist,70 schon lebensfremde, später gar noch lebensverneinende bzw. -feindliche

Dogmatik (Zweig 1). Der »gottbildende Instinkt« (KSA13, § 17[4]) degradiert zum reinen

Wunschdenken, das dann nur mehr, wie letztlich jeder Glaube, einem »Für-wahr-hal-

ten« (KSA12, § 9[41]) entspricht, und nicht mit unbeirrt konzeptuellem Denken zu ver-

wechseln ist.

Der Glaube an das himmlische Leben ist eben der Glaube an die Nichtigkeit undWert-

losigkeit dieses Lebens. (Feuerbach: 253)

Aber der Ursprung dieser systematischen Degradierung des Lebens führt uns weit zu-

rück zu den antiken Philosophen und Kosmologen. »Die kosmologische Geringschät-

zung der Erde ist kein Eigentum der christlichen Lehre, geschweige denn deren typi-

sche Erfindung, sondern eine unausweichliche Folge aus der Idealisierung der Äther-

Peripherie in der aristotelischen Kosmographie« (Sloterdijk 6: 420). Es geht also nicht

darum, abermals das Christentum als Problem an sich darzustellen, sondern die ›mo-

derne‹ Religion lediglich als Konsequenz unseres erstaunlichen Denkapparates zu ver-

stehen, als seine Illustration schlechthin. Deshalb ist es auch viel wichtiger, wieder an

69 »Nicht im Erkennen, im Schaffen liegt unser Heil!« (KSA7, § 19[125])

70 »Das Christenthum hat es auf dem Gewissen, viele volle Menschen verdorben zu haben z.B. Pascal

und früher den Meister Eckart. Es verdirbt zuletzt gar noch den Begriff des Künstlers.« (KSA11, §

26[3])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 269

den Zusammenhang zu erinnern, den Nietzsche zwischen Religion und Wissenschaft,

zwischen Religion und dem Denken ›herstellt‹. Das neoreligiöse Wunschdenken ent-

spricht keiner aktiven Beziehung zum Werden (Apollo ohne Bezug auf Dionysos), kei-

nem Schaffen, sondern nur einer hingenommenenWahrhaftigkeit des Seins.Wo ›höhe-

reMenschen‹ von Antinomien sprechen, sieht Nietzsche nur relativ differenzierte Grade

und eine »Feinheit der Stufen« (JGB: 33). Aber auf der absoluten Skala (Kelvin) des Den-

kens befindet sich die religiöse Idealisierung eben nahe dem absoluten Nullpunkt, als

passives nihilistisches Denken, als erstarrte Kunst.

Unsere erstaunliche Vorstellungskraft, unsere sorgfältig entwickelte Fantasie, geht

in einem letzten platonischen Kunstgriff so weit, ihren eigenen Ursprung zu verneinen,

um im Für-wahr-Halten eines ultimativen Gottes unser Schaffen als die bewunderns-

werte Macht der Einbildungskraft endgültig zu ›überwinden‹ (Feuerbach: 362). Der

»gottbildende Instinkt« (KSA13, § 17[4]) fällt schließlich mit der, (nicht nur) diesen In-

stinkt verneinenden Gottvorstellung zusammen. Der Mensch schafft es nun, voreilig

aus den Leiden des Lebens zu scheiden und sich schon geistig ins Jenseits zu retten,

in das Sternensystem, aus dem vielleicht sogar alle Fantasie entstand.71 Es war Feu-

erbachs Berufung, ausführlich die Entstehung der modernen Idee Gottes aus dem

allzumenschlichenWunschdenken zu erklären und das Geheimnis der Theologie in der

Anthropologie zu erblicken (Feuerbach: 400). Sowie wir das ›Wesen‹ oder Potenzial der

Architektur am anschaulichsten anhand der sakralen Baukunst illustrieren können,

ist auch das Erkennen bestens anhand der Entstehung der Religion illustriert: »Gott

als metaphysisches Wesen ist die in sich selbst befriedigte Intelligenz, oder vielmehr umge-

kehrt: die in sich selbst befriedigte, die sich als absolutes Wesen denkende Intelligenz ist Gott

als metaphysisches Wesen. Alle metaphysischen Bestimmungen Gottes sind daher nur

wirkliche Bestimmungen, wenn sie als Denkbestimmungen, als Bestimmung der Intelligenz,

des Verstandes erkannt werden.« (Feuerbach: 85)

Wir erstellen hier selbstverständlich keine erneute Herleitung des Wesens der Reli-

gion, sondern hoffen nur geradezu, mit Nietzsche und Feuerbach zumindest in diesem

Punkte offene alte Türen einzurennen. Denn erst wenn die Tür zur Hinterwelt wirklich

eingerannt ist,72 kannman imgriechischen Sinne des AntichristsNietzsche der Religion

wieder ihren rechten Platz ›im‹ Leben zuweisen, als einemögliche Lebenskunst, als eine

mögliche Form des Seins (KSA7, § 9[102]) und vielleicht als die sublimste »feste Glocke

von Unwissenheit« (WZM: 416). Denn wir brauchen das Sein als Kunst, intellektuell und

physiologisch.Wir brauchen es aufgeklärter als die Aufklärung,die (mit ihrenbestenEx-

emplaren wie Voltaire oder Kant) nur zummisslungenen Attentat auf Gott beitrug, aber

keine Kraft mitbrachte, einen neuen Gott und noch weniger einen neuen Menschen zu

schaffen.

71 »Der einzelne Mensch betrachtet sogar das Sternensystem als ihm dienend oder mit ihm im Zu-

sammenhang.« (KSA7, § 19[115])

72 »Neue Kämpfe. – NachdemBuddha tot war, zeigteman noch jahrhundertelang seinen Schatten in

einer Höhle – einen ungeheueren schauerlichen Schatten. Gott ist tot: aber sowie die Art derMen-

schen ist, wird es vielleicht noch jahrtausendelang Höhlen geben, in denen man seinen Schatten

zeigt. – Und wir – wir müssen auch noch seinen Schatten besiegen!« (FW, § 108)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Das Kuriose der Geschichte: Der moderne Gott (Habermas), eine späte, lang gereif-

te Frucht der westlichen Kultur, ›morphologisch‹ schon eine Art Endzustand des Seins

(Spengler), wird als Anfang, als Ursprung aller Dinge gedacht. Dies ist aber wiederum

nur die quasi ›selbstverständliche‹ tyrannische Tendenz jeder Revolution, sich als An-

fang eines ewigen Endes zu verstehen, als Beginn eines tausendjährigen Reiches. Man

schafft eine neue Welt, und diese eigentlich völlig banale allzumenschliche Eigenschaft

wird dann nicht nur beim Architekten zur Eitelkeit, d.h., er schmückt sich mit künst-

lerischer Trivialität. Das kann er auch in unserer Kultur, weil Letztere eben die Bana-

lität des »gottbildenden Instinktes«, des völlig natürlichen Willens zum Schaffen (des

Willens zur Macht als Kunst und zum Großen), zum Schein, verkennt. Erfindung, Vor-

Stellung: dieser für das Driften des Lebens verantwortliche natürliche Prozess der Fan-

tasie bzw. des konzeptuellen Denkens wird dann als Wahrheit oder Kunst dargestellt.

Mit der Erfindung der Wahrheit, des Seins als Wahrheit, führt das natürliche Driften

oder Springen des Lebens zumBruch. »Der Begriff des Seins, der Existenz ist der erste, ur-

sprüngliche Begriff der Wahrheit. Oder: ursprünglich macht der Mensch die Wahrheit von

der Existenz, später erst die Existenz von der Wahrheit abhängig« (Feuerbach: 62). Der

Kunsttrieb negierte im ultimativen Kunstgriff derWahrheit sein eigentlichesWesen der

Schaffung lebenstauglicher Anthropomorphismen. Es ist nun die Rolle einer fröhlichen

Wissenschaft, diese letzte Fantasiewirklich ernst zu nehmenunddieWahrheit in letzter

Konsequenz noch gegen sich selbst zu richten.

Es ist zu beweisen, daß alleWeltconstruktionenAnthropomorphismen sind: ja alleWis-

senschaften, wenn Kant Recht hat. (KSA7, § 19[125])

Kommenwir nochmals auf den offensichtlichenUrsprung allerWeltkonstruktionenund

allenkonzeptuellenDenkens zu sprechen.»SchoneinBlick indieMilchstrasse läßtZwei-

fel auftauchen« (FW, § 109), der Dynamik dieser fantastischen Konstellationen ein Ziel,

eine Form und Idee, eine absolute Ordnung zuzurechnen. »Die astrale Ordnung, in der

wir leben, ist eine Ausnahme [für] die Bildung des Organischen« (FW, § 109).Nun ist da-

mit bereits das Wesentliche des Lebens gesagt. Es ist die Ausnahme, von der wir nicht

auf das Ganze schließen dürfen. Und die Ausnahme besteht darin, dass die lebende Zel-

le stetig ihr »Ordnungsgefüge […] durch Entnahme von ›Ordnung‹ aus der Umwelt« (Schrö-

dinger: 128) aufrechterhält. Zum einen resultiert aus diesem lebensspezifischen Prozess

die ewige Umordnung des Ganzen, in gewisser Weise trägt also dieser stetige Umord-

nungprozess noch zurEntropie bei (God’sOwnJunkyard), undzumanderenbetrifft dieser

Prozess jede lebende Zelle, d.h. ganz besonders auch unsere grauen Zellen. Letztere sind

geradezu das Organon schlechthin dieses Prozesses. Es ist also die Aufgabe des Geistes,

präziser gesagt, der Fantasie,mit dem Blick in dieMilchstraße (um hier beimmetapho-

rischen Ursprung der kognitiven Revolution zu bleiben) einen Blick auf den Menschen

zu werfen, oder einfacher gesagt, Anthropomorphismus zu betreiben (WL: 880). »Gott

nun ist das Wesen des Menschen, angeschaut als höchste Wahrheit. […] Der Mensch ist

der Anfang der Religion, der Mensch der Mittelpunkt der Religion, der Mensch das En-

de der Religion« (Feuerbach: 62 u. 283). Im Abendland fand dieses aufblühende Vorstel-

lungsvermögen einen relativen Höhepunkt im griechischen Polytheismus (der olympi-

schenMythologie), und seinen relativen Nullpunkt in der kurzen Geschichte des jungen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 271

Monotheismus (nach dem Sturz der Giganten). Denn die Religion weiß selbstverständlich

nichtsmehr von diesen allemmenschlichen Leben notwendigen Anthropomorphismen,

»die Anthropomorphismen sind ihr keine Anthropomorphismen« (Feuerbach: 70).

Die Welt – mundus – heißt der ganze Inbegriff – conceptio – aller natürlichen Dinge

sammt dem gestirnten Himmel. Letzterer drehet sich beständig um Erde und Meer

auf den Endpunkten – cardines extremi – derWeltachse. Es hat nehmlich die schaffende

Natur es also geordnet – architectari – daß daselbst solche Endpunkte als Bewegungs-

punkte – centra – angebracht sind, Einer über Erde und Meer oben im Himmel noch

hinter den beyden Bären, und der Andere auf der entgegen gesetzten Seite unter der

Erde in den mittäglichen Gegenden. (Vitruv, B2: 193f.)

Der Ursprung und die Entwicklung des Denkens, der Ideen und Konzepte sind aufs

Engstemit demLesen desHimmels verbunden.Unser ältestes überliefertes Zeugnis der

Architekturtheorie illustriert recht anschaulich die konsequente Ableitung der Ordnung

(oder Architektur) der Welt aus der Sternkunde, vor allem aus den zwölf Sternzeichen

als einer geradezu deterministischen Ordnung des Lebensrhythmus der westlichen

Welt. Auch illustriert dieser frühe Zeuge bestens den noch recht jungen Übergang vom

Mythos zumLogos.Denn langewarenMathematiker von der Zahl sechs fasziniert,wäh-

rend Philosophen (Platon) dagegen vorwiegend die auf das nochmenschliche Ebenmaß

(»symmetria«) zurückgeführte Zahl zehn favorisierten. Vorübergehend sah man alle

ästhetische Vollkommenheit in der Summe aus sechs und zehn, in sechszehn (Vitruv,

B1: 114ff.), bevor sie schließlich alle von der alles Leben endgültig determinierenden

himmlischen Zahl zwölf verdrängt wurden. Astronomie und Mathematik reichen sich

als Ursprung der Philosophie (als ›philosophische Sternkunde‹) und derWissenschaften

die Hand.73 (Die Astrologie stellt die auf das Leben ›angewandte Wissenschaft‹ dar.74)

Der Ursprung der Architektur, der über die Funktion hinausgehenden Idee, ist, wie

uns Vitruv zeigt, nicht von der Architektur des Himmels zu trennen. Der Himmel ist

der erste als Baukunst erfasste Gegenstand des Denkens, jene erste von der ›schaffen-

den Natur‹ so »geordnete« (»architectari«) und in die Baukunst übertragene Ordnung

(Architektur). Das Firmament ist also das erste Dach der Welt, der Erde, die absolute

Sphäre des Menschen. »Darum beginnt dieTheoriemit dem Blicke nach dem Himmel«

(Feuerbach: 42). Die Theorie des Himmels ist die Geburt der Architekturtheorie als

Astraltheorie.

73 »Das Tier wird nur ergriffen von dem zum Leben notwendigen Lichtstrahl, der Mensch dagegen

auch noch von dem gleichgültigen Strahl des entferntesten Sternes. Nur der Mensch hat reine, in-

tellektuelle, interessenlose Freuden und Affekte – nur der Mensch feiert theoretische Augenfeste.

Das Auge, das in den Sternenhimmel schaut, jenes nutz- und schadenlose Licht erblickt, welches

nichts mit der Erde und ihren Bedürfnissen gemein hat, erblickt in diesem Lichte sein eignes We-

sen, seinen Ursprung. Das Auge ist himmlischer Natur […] Die ersten Philosophen waren Astrono-

men.« (Feuerbach: 42f.)

74 »Das Übrige der Sternkunde – astrologia, – nehmlich welchen Einfluß die zwölf himmlischen Zei-

chen und die fünf Planeten sammt Sonne und Mond in die Schicksale der Menschen haben; sei

den Lehrbüchern der Chaldäer überlassen!« (Vitruv, B2: 212)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Aehnlich wie der Astrolog die Sterne im Dienste der Menschen und im Zusammen-

hangmit ihremGlück und Leide betrachtet, so betrachtet ein solcher Forscher die gan-

ze Welt als geknüpft an den Menschen, als den unendlich gebrochenen Wiederklang

eines Urklanges, des Menschen, als das vervielfältigte Abbild des einen Urbildes, des

Menschen. (GT: 235)

Hier, im Zusammenhang mit der ›Architektur des Himmels‹, wird theoretisiert auf Le-

ben und Tod, hier bezieht man sich auf Leben oder Tod (auf Sein oder Nichtsein). Hier

entstehen die unterschiedlichen Formen des Astralmythos, der Bejahung oder Vernei-

nung des Lebens, die dann in Architektur übersetzt werden. »Der Himmel erinnert den

Menschen an seine Bestimmung, daran, daß er nicht bloß zumHandeln, sondern auch

zur Beschauung bestimmt ist« (Feuerbach: 43) bzw. dass erst die spezifische Beschau-

ung das Handeln orientiert. Aber diese Bestimmung zur Beschauung und zur daraus

folgenden Entwicklung von Theorien über das Leben veranlasste nicht wenige Denker

zur Vision einer holistischen Wahrheitsfindung. Aus der Theorie über das Leben wurde

eine über das Leben gestellte Wahrheit.

Der Zusammenhang von Denken und Himmel verdeutlicht recht nachvollziehbar

Nietzsches Beschwörung, der Erde treu zu bleiben als Umkehrung des Platonismus.Der

Ursprung, die Entstehung des Denkens im Zusammenhang mit dem Firmament, der

prinzipielleNutzendieses Illusionierens fürdenbedürftigenMenschen,bleibt selbstver-

ständlich vollends bestehen, aber dieUmkehrung bedeutet, alle Illusionen schonungslos

am Leben zumessen.Unsere Fähigkeit der Abstraktion ist die Voraussetzung zur Schaf-

fung von Konzepten; sie dient also der Möglichkeit, die Vielheit der Erscheinungen des

Lebens zu entzerren und sie zu einem der konkreten Handlung dienendem, kohären-

tenGanzenneuzusammenzufügen.Wie imobigenharmlosenZahlenbeispiel illustriert,

war dieses Vermögen natürlich bestens geeignet, eine Art konzeptuellen Darwinismus

einzuführen, eine absolute Abstraktion der Abstraktionen zuzulassen,mit der dann das

Leben am Konzept gemessen wird. Dies war das Ergebnis des Übergangs vom Mythos

zum Logos, vom Polytheismus zumMonotheismus. Jedem auftretenden konkreten Pro-

blemwurdenichtmehrmit der Schaffung eines neuenKonzeptes (Giganten,Götter,My-

thos etc.) zu antworten versucht, sondern alles Inkommensurable des Lebenswurde von

der abstrakten,nunalles dominierendenEinheitweggeschnitten (Adorno/Horkheimer).

Nicht das Konzept, sondern umgekehrt das Leben wurde nun einheitlichmaßgeschnei-

dert.

Es ist eine Kraft in uns, die die großen Züge des Spiegelbildes intensiver wahrnehmen

läßt, und wieder eine Kraft, die den gleichen Rhythmus auch über die wirkliche Unge-

nauigkeit hinweg betont. Dies muß eine Kunstkraft sein. Denn sie schafft. Ihr Haupt-

mittel ist weglassen und übersehen und überhören. Also antiwissenschaftlich: denn sie

hat nicht für alles Wahrgenommene ein gleiches Interesse. (KSA7, § 19[67])

Der Himmel steht für die Ganzheitlichkeit, für das holistische Denken (oder denWillen

zur Macht als Willen zum Großen), aus dem der Mensch Herkunft und Sinn, Ursprung

und Ziel des Lebens bestimmen möchte bzw. zu schaffen hat. Er bedarf der Ordnung

der Dinge und verordnet Gesetze. Aus dem Multiversum schafft der Mensch schließ-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 273

lich das Universum (Ortega 2: 81), aus dem Chaosmos den Kosmos. Es ist Aufgabe der

Kunst, Beziehungen herzustellen, Beziehungen zum Leben. Und es ist Aufgabe der Kri-

tik, diese Beziehungen zu prüfen und das Denken, den Entwurf, die Kunst am Leben zu

messen.Das Erstellen einer Ordnung ist dasHerstellen von Beziehungen.Wir Architek-

ten/Landesplaner bedienenunshierzu vor allemderTopologie (selbst noch imGrundriss

eines bescheidenen Hauses). Im großmaßstäblichen Raum kann das organische Wach-

sen und Entwickeln neuer Lebensformen durchaus, wie ganz bewusst bei R. Schwarz,

an Sternbilder angrenzen.Denn diese sind ja keine Gegebenheiten, sondern von uns ge-

schaffene Konstellationen.Man darf also nicht zurückschrecken, analog der Entstehung

des westlichen Denkens (Feuerbach: 42f.) und der Schaffung Gottes75 auch das Entwer-

fen und die »großen logischen Kräfte […] z.B. im Ordnen der Kultsphären der einzel-

nenStädte« (KSA7,§ 19[110]) an die Entstehungund fortwährenden Interpretationendes

Himmels anzuknüpfen. Denn noch im 20. Jh. dienen die Sternengebilde der Milchstra-

ße dazu, in der Landesplanung eine »hohe Weltgestalt« jenseits von Funktionalismus,

von »Zweck undNutzen« zu konzeptualisieren, dessen großartige Gestalt »aller Berech-

nung« spottet, eine »mathematische Figur« des »weltbauenden Geistes«, ein Spiel der

Formmit dem Chaos, der Ordnung mit der Entropie.76 Wenn man den bauenden Geist

nicht mehr im modernen Sinne als interessenlose Kunst betrachtet, sondern psycholo-

gisch und physiologisch als Bedingung des Lebens versteht (als Nietzsches allen Dua-

lismus überwindende Metaphysik der Kunst), löst sich prinzipiell auch die archaische

»AntitheseKultur gegenNatur« (Sloterdijk 1: 65) auf,die letztlichnicht anders als in einer

totalenWidernatur77 enden kann (weshalb sie gegenwärtig auch zurmehr undmehr in-

terdisziplinären »Gigantenschlacht« [Sloterdijk 1: 65] wird). Die noch immer nicht über-

wundenen Überreste des klassischen Evolutionismus, des modernen Fortschrittsideals

bzw. -glaubens (vgl. Kapitel 6) und dialektisch angehauchtenNaturalismus driften dann

75 »Gott ist die meinen Wünschen und Gefühlen entsprechende Existenz. […] Aber der Himmel ist

eben das meinen Wünschen, meiner Sehnsucht entsprechende Sein – also kein Unterschied zwi-

schen Gott und Himmel.« (Feuerbach: 269)

76 Exemplarisch wie kein zweiter hatte dies schon Rudolf Schwarz in den 40er-Jahren dargelegt. Hin-

ausgehend über seine grundsätzliche Definition des Städtebaus als »Planung des Unplanbaren«,

entsprechen sämtliche Skizzen seiner faszinierenden »Landesplanung« einer subtilen Entwick-

lung von einer vorerst noch primitiven und topologisch unzureichendenBaumstruktur hin zu einer

»Milchstrasse« lebendig verwachsener »Sterngestalten«, welche schließlich als abstrakter Verband

einer künstlerisch gebändigten organischen Großform, topologisch demHalbverband entsprechen;

Baum und Stern werden zum Feld entwickelt. (Schwarz: 110ff.)

77 »Die christliche Moral – die bösartigste Form des Willens zur Lüge, die eigentliche Circe der

Menschheit: Das, was sie verdorben hat. Es ist nicht der Irrthum als Irrthum, was mich bei diesem

Anblick entsetzt, nicht der jahrtausendelange Mangel an ›gutem Willen‹, an Zucht, an Anstand,

an Tapferkeit im Geistigen, der sich in seinem Sieg verräth: – es ist der Mangel an Natur, es ist

der vollkommen schauerliche Thatbestand, dass dieWidernatur selbst als Moral die höchsten Eh-

ren empfieng und als Gesetz, als kategorischer Imperativ, über der Menschheit hängen blieb!… In

diesem Maasse sich vergreifen, nicht als Einzelner, nicht als Volk, sondern als Menschheit!… Dass

man die allerersten Instinkte des Lebens verachten lehrte; dass man eine ›Seele‹, einen ›Geist‹ er-

log, um den Leib zu Schanden zu machen; dass man in der Voraussetzung des Lebens, in der Ge-

schlechtlichkeit, etwas Unreines empfinden lehrt; […] Hat man mich verstanden? – Dionysos gegen

den Gekreuzigten…« (EH, »Warum ich ein Schicksal bin«, §§ 7 u. 8)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Nietzsches Architektur der Erkennenden

potenziell zum ewig wiederkehrenden Spiel einer Lebenskonzeption Jenseits von Natur

undKultur (Descola 2), jenseits vonWahrheit undMoral, jenseits der sterilenUnterschei-

dung von Anthropo-, Bio- und Technosphäre (Serres 1). Fortschritt im modernen Sinne

ist eher als Missverständnis der Erkenntnis zu verstehen78 und (ethnologischer) Evolu-

tionismus tendenziell alsMissdeutung der Geschichte (Graeber 1). Unsere logischen An-

schauungen vonUrsacheundWirkungfinden sichnoch immer inder Idee vonUrsprung

und Ziel auf die Zeit übertragen. Die ganze alte Überlegenheitsideologie des Westens

gründet auf diesen dualistischen Fundamenten des Evolutionismus und Naturalismus

(Descola 1: 44ff.). Analog zu Primitivität versus Fortschritt, zu wildemDenken versus zi-

vilisiertes Denken oder zu anderen fatalen Dualismen des Abendlandes trägt auch der

Begriff der Entfaltung zumindest noch den Keim dieses abwegigen Denkens in sich.

Immer wieder erliegen wir in den gedachten Strukturen (der Stadt, der Kultur, der Ge-

schichte) der Struktur unseres Denkens; immer wieder halten wir das Ergebnis unseres

Denkens (den hineingelegten Dualismus, die Essenz und all unsere gebieterischen »äs-

thetischenMenschlichkeiten« [FW, § 109]) für das generative Prinzip.

Das Griechische uns sehr fremd. – […] Wollten und wagten wir eine Architektur nach un-

serer Seelen-Art (wie sind zu feige dazu!) – so müßte das Labyrinth unser Vorbild sein!

(M: 145)

Der intellektuelle Bruch ist einfacher (eine neue Ideologie erspart uns das ständige

selbstkritische Hinterfragen und nervige Denken des ›bösen Sokrates‹), der städte-

bauliche Bruch ist aber vor allem rentabler als die Veränderung (weshalb das reiche

Thema Die Stadt über der Stadt bauen auch wenig Rückhalt beim Kapital findet). Es geht

nicht mehr um die Frage nach Fortschritt, sondern um Entwicklung in einem sich ewig

verändernden Kontext, um Fulguration in einem sich stetig differenzierenden Milieu

– horizontale Differenz versus vertikale (hierarchische) Wertung. Das Differenzieren

zielt auf eine Verbesserung der Beziehung, der Ver-Bindung zum Milieu, zur Welt,

während die (namentlich moralische) Wertung ein Distanzieren bewirkt (Kreation

einer Hinterwelt). Unsere ›Seele‹ ist weder tiefer noch höher geworden, aber im bes-

ten Fall weiter, im schlimmsten enger. Jenseits der Gefängnisse ihrer unberührbaren

Überzeugungen gleicht unsere kurze Kulturgeschichte einem noch unbestellten Feld

und illustriert das immense Potenzial des Bauens (Denken-Entwerfens) und Ausschöp-

fens »unzähliger Möglichkeiten« (Graeber 1 u. 2). Seit der griechischen Einfachheit

der ›Seele‹ (M: 145) schuf die fortlaufende Zeit trotz ihrer bedenklichen Abkürzungen

(intellektuelles Waldsterben) dennoch wenigsten ein Labyrinth. Es ist sicherlich keine

einladende Architektur, aber es ist nunmehr die unsrige. Der kontinuierliche Bruchmit

der Zeit lässt den ›höheren Menschen‹ nun an Widersprüchlichkeit glauben bzw. erst

durch die Einführung von Ideologie wird Differenz zuWiderspruch (oder Dualität). Der

höhere Mensch ist in Wirklichkeit nur der engere Mensch, der alles verkleinernde, der

wüstenbergende, hinterweltlerische Nihilist (Z: 184; G: 533). Er kann aufgrund seines

von ihm selbst genährten Willens zur Einheit und den abgeleiteten, mittlerweile unzu-

reichenden konzeptuellen Instrumenten den resistenten Reichtum der Zeit nicht mehr

78 »In der Welt der Kunstwerke giebt es keinen Fortschritt, über Jahrtausende weg« (KSA8, § 42[52]).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 275

verdauen. Sein Labyrinth, was ihm noch an Seele bleibt, widerstrebt seinem Holismus

(als transzendentalem Prozess des Weltganzen, beschleunigt durch Platons rationa-

listischer Kugelschöpfung [Sloterdijk 6: 520ff.] bzw. Wissenschaft der Körper [Platon

3: 289ff.]). Sein holistischerGeist, nur ein bescheidenes und abgestumpftesOrganondes

Labyrinthes, schafft es nicht mehr, in letzter Konsequenz jeglichen ›wahren‹ Holismus

zu überwinden.

DerMensch, in demdieserHemmungsapparat beschädigtwird undaussetzt, ist einem

Dyspeptiker zu vergleichen (undnicht nur zu vergleichen) – erwirdmit nichts »fertig«…

(GM: 286)

Der beschädigte Hemmungsapparat ist analog dem defekten Filter mancher Autisten

zu verstehen. Auswählen, selektieren, hemmen, bereichern, vergessen, filtern, klären,

vereinfachen, abstrahieren..., dies alles ist mit dem angezüchtetenWillen zurWahrheit

nicht mehr möglich.79 Nun ist aber das Labyrinth auch ein Potenzial als noch fruchtba-

res,nicht festgestelltesChaos inuns.DieMilchstraße istnurdie (topologische)Metapher

dieses Chaos, der offenen (unbegrenzten) Möglichkeiten unseres bauenden Geistes zur

Überwindung beispielsweise der a priori stadttopologisch unzureichenden Baumstruk-

tur.80 Jenseits von Gut und Böse, Jenseits von Natur und Kultur, d.h. jenseits von jeglichem

Dualismus hat R. Schwarz unsere Kultur schon 1949 als Fortsetzung der offenen Bau-

stelle der Natur verstanden und mit der Bebauung der Erde (geschrieben während seiner

bretonischen Kriegsgefangenschaft) einenWeg für die zeitgemäße Architektur gezeigt.

Inwiefern der Künstler nur eine Vorstufe ist. […] DieWelt als ein sich selbst gebärendes

Kunstwerk. (KSA12, § 2[114])

Was ist alsoWahrheit? Sie ist der Anker, der uns Künstler gründlich daran hindert, über-

haupt in Fahrt zu kommen. Wir bleiben im sicheren Hafen, wir ahnen bestenfalls die

Weite des Lebens, bleiben Zuschauer, trauen uns nicht aufs Meer hinaus, dort, wo das

wilde Leben/Denken/Entwerfen stattfindet.Das Platonische, das schon verrufen ›Hoch-

geistige‹, ist in Wirklichkeit das noch nicht begonnene Geistige, das vorgebliche Leben

der Schafe,die unter sengender Sonnemüde amUfer grasen,während auf hoher See das

Leben wartet. Die Wahrheit, Idee, Essenz ist der Kerker unseres Lebens, das unser Po-

tenzial herunterdrosselnde Fangnetz, das erstickende geschlossene Sein.Wirmarschie-

79 WarumWahrheit? Wozu? Wahrheit verleitet zum umfassenden Wissen, alles wissen, um der ab-

soluten Wahrheit näherzukommen, dem persönlichen Fortschritt auf demWeg zur Weisheit; der

Weg zur Wahrheit entspricht dem Weg zum Glück (KSA9, § 3[161])! Dies war das große Verspre-

chen der westlichen Kultur, dies war die große postsokratische Themaverfehlung, dem Leben ge-

genüber, ein fataler Geniestreich gegen das Leben, gegen den dem Leben eingebundenen Geist;

ein absolut falsches Versprechen, fast schon ein Verrat an der Menschlichkeit (Menschenwürde,

Menschheit).

80 Nach der geistigenÖffnung darfman sich dann für die konkrete Landes-Planung undMessung der

Konzepte am Leben (z.B. der Übergang von Baum zu Feld bei Schwarz [Schwarz: 110ff.]) ruhig wie-

der der unter anderem klimatisch, topographisch und vor allem ökonomisch bedingten Genesis

der beständig zu differenzierenden Landes-Topologien widmen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ren seit 2000 Jahren im Gleichschritt Richtung Meer und Abgrund, ohne das Springen

erlernt zu haben. Nietzsche geht zurück, den Anker zu lösen, den großen Sprung zu er-

möglichen, inSee stechenzukönnen,mitKurs aufdenÜbermenschen.WirhöhereMen-

schen nehmen (vorerst noch) die Kunst, unser Schiff (unsere Stadt), unseren »Raum der

Begriffe« mit aufs Meer, mit in den »Raum der Gründe« (McDowell: 27ff.), um Ersteren

an Letzterem, am konkreten Leben zu messen, um ihn in die Entwicklung zu schicken.

Solange wir aber faul am Strand blinzeln, im Glauben an ›eine‹ ewig währendeMorgen-

röte,benötigenwir inderTat keinMessen,keinEntwickeln, fernabvomLeben,vomnoch

nicht begonnenenWerden des Menschen.

Undmag doch alles zerbrechen, was an unserenWahrheiten zerbrechen – kann! Man-

ches Haus gibt es noch zu bauen! (Z: 126)

23.4 Platon der Antiplatoniker

Erlauben wir uns abschließend nochmals eine grobe Instrumentalisierung des Plato-

nismus (der »Feindseligkeit gegen die Kunst« [KSA7, § 3[47]]), eine relativ unfundierte

perspektivische Arbeitshypothese, indemwir sagen, Platons noble Idee war es, aus dem

noch nicht festgestellten Tier die Entfaltung eines hochgeistigen Wesens zu ermögli-

chen.

Platonismus wäre dann ›die‹ erstarrte Kunst (ein Diamant, ein Kristall), das maxi-

mal heruntergedrosselte Leben, nahe am absoluten Nullpunkt gehalten, an der maxi-

malen Ereignislosigkeit, nahe an der maximalen Sicherheit des Staates (als des eigent-

lichen Ziels Platons). Platonismus ist maximaler Konservatismus (des Staates). Nicht

Ver-, sondern Entgeistigung, der Geist in Ketten gelegt, das Verhindern der Entfesse-

lung des Geistes, eine geniale, große, übergroße Kunst, das absolute Monument (des

Westens), das schließlich die Kunst erdrückte. Platon ›verbietet‹ den Künstlern undGöt-

tern jegliche Verzauberung derWelt (Platon 3: 84), aber Gott, dieWahrheit, ist selbst die

größte Verzauberung derMenschheitsgeschichte. (Nietzsche beschrieb die nahezu glei-

che Geschichte für das Christentum: aus einer frohen Botschaft, einer neuen Morgen-

röte, einer ursprünglich leuchtendenHymne auf das Leben,wurde [mit der Kirche] eine

monumentale Hürde und Bürde für [gegen] das Leben.81)

Die Gedanken sind Zeichen von einem Spiel und Kampf der Affekte: sie hängen immer

mit ihren verborgenen Wurzeln zusammen. (KSA12, § 1[75])

Seit Platon konspiriert die Philosophie aus dem Exil nicht nur gegen Griechenland

(GT: 161), sondern aus der Hinterwelt gegen das Leben imDiesseits, gegen das entschie-

den Menschliche, unsere Sinne, gegen die notwendige Existenzbasis unseres Geistes.

81 »Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt hat – wogegen er seine Jünger kämpfen lehrte«

(KSA13, § 11[257]). Gott als Befreiung von der Macht, nicht als neue überweltliche absolute Macht,

oder Gott als absolute Macht der Befreiung von allen ›festen‹ Ordnungen bzw. Herrschaftsformen

(siehe dazu auch J. Ellul, Anarchie et christianisme).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 277

Die (allzu) kurze Geschichte unseres Denkens hat ihren Ursprung in der ersten offi-

ziellen Schule Athens, der Akademie. Hier wurde der Geist seines Körpers entledigt

und damit die fulgurative Entfaltung des Geistes, die potenziell unendliche Geschichte

des Denkens gehemmt. Aber »unser Leib ist etwas viel Höheres Feineres Complicirte-

res Vollkommneres Moralischeres als alle uns bekannten menschlichen Verbindungen

und Gemeinwesen« (KSA10, § 7[133]). Faktisch unwiderruflich wurde diese potenzielle

Entwicklung des Menschen dann mit der Feindseligkeit der Kirche gegen die Sinne

zerschlagen. Der mentale Mensch wurde des neuronalen Menschen (Changeux 1) be-

raubt (zum neuronalen ganzenMenschen gehören eben alle peripheren, d.h. außerhalb

des Gehirns und Rückenmarks liegenden Nervensysteme, also auch alle sensorischen

Neuronen). Dieser strukturelle Bruch entsprach einer definitiven Geisteslähmung. Ein

unglaublich kompliziertes Organ wurde aus seiner fruchtbaren Basis entwurzelt und

war nun zum Absterben verurteilt. In dem Wäldchen der Akademie wurde mit dem

autoritären Baum der Erkenntnis auch schon das Baumsterben und Ende des enormen

Entwicklungspotenzials eines hochgeistigen Menschens gepflanzt. Eine potenzielle

Hochkultur des Geistes, eine potenziell platonische Kultur, wurde zur Konspiration ge-

gen den Geist, wurde Antiplatonisch. Die Weisheit Platons wendete sich gegen Platon.

Erst der ganzeMensch kann wieder Platoniker werden, d.h. »Philosophie als eine Kunst

des Lebens« (KSA12, § 9[57]) verstehen und an die vorsokratische Antike des Geistes

anschließen (KSA11, § 26[43]).

Das Nervensystem hat ein viel ausgedehnteres Reich: die Bewußtseinswelt ist hinzu-

gefügt. Im Gesamtprozeß der Adaptation und Systematisation spielt es keine Rolle.

(KSA13, § 14[144])

Dawir »kein Organ der Erkenntnis« im Sinne derMetaphysik haben (WZM: 396), erfand

Platon ein fiktives Organon, ein »Werkzeug der Nivellirung« (KSA9, § 6[163]). Der Geist

wurde denaturalisiert, ein vom Leben losgelöster Geist, ein recht ›geistloser‹ Geist (wie

Schopenhauer denWeltgeist Hegels bezeichnete). Um die konzeptuellen Mängel dieses

Provisoriums zu beheben,machte Nietzsche den ersten Schritt, den Geist wieder zu na-

turalisieren.

Platon wollte dem Physischen entweichen, und dasHochgeistige desMenschen, das

eigentlichMenschliche, an das (noble)Metaphysische anlehnen. Er wollte den Geist ent-

menschlichen, aus dem Leben der Sinne und vergehenden Erscheinungen extrahieren

und mit dem absoluten Sein verbinden. Nun kann man aber den Geist (die Vernunft)

nicht isolieren (ein Kappen des Nervenlebens ist unmöglich). Die größte Kritik der Idee

einer reinen Vernunft ist die Dreieinigkeit von Gefühl, Fantasie und Vernunft; d.h., erst

durch Gefühl und Fantasie kann überhaupt Vernunft (Denken) entstehen. Nur Empfin-

dungen regendasDenken (Einbilden) an, lassenGefühle entstehenunddasDenkenwie-

derum auf die Empfindung und die Gefühle rückwirken (ein iterativer Prozess der Ver-

änderung und Verwandlung). Eine Konzeption des Denkens bzw. Erkennens wird ohne

Einbezug dieser »vitalen Unterlage aller Wahrnehmungstätigkeit zur Unmöglichkeit«

(Palágyi: 95). Eine Entfaltung des Geistes im Sein, das konzeptuelle Denken in seiner

reinsten Form, ist in diesem Sinne »als die höchste Entfaltung des Vitalen zu betrach-

ten« (Palágyi: 95).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Man hat hier schon fast einen ›Gradmesser des Talents und der Genialität‹ (Palá-

gyi: 101) eines Denker-Entwerfers. Aber die entwerferische Fantasie ist das genaue Ge-

genteil des Traumes, d.h., sie ist nicht als eine Form des Tagtraumes oder unkontrollier-

ten Rausches zumissdeuten. Idealisiert dargestellt, gibt es imwachen, bewusst rausch-

haften ZustanddesDenken-Entwerfens also keinenGegensatz vonTraumundBewusst-

sein (Vernunft) oder ihre Fusion, sondern nur den Zwiespalt rein inverser Fantasie und

direkter Fantasie.

Je stärker sich die direkte Einbildung an das Gegenwärtige zu ketten und in ihm auf-

zugehen vermag und mit je größerer Wucht die Befreiung aus ihren Banden und das

Versinken indie inverse Einbildung stattfindet, je gewaltiger also derWellenschlagdes

Lebens zwischen den zwei Ufern des Gegenwärtigen und Nichtgegenwärtigen ist, des-

tomehr ist ein solcher Lebensprozeßberufen, der Träger eines großen Talentes zu sein.

Nur darf dabei nicht vergessenwerden, daß dieser »Wellenschlag« ein ganz unwillkür-

licher ist und daß es auch noch eine bewußte Herrschaft des Geistes über denWechsel

zwischen direkter und inverser Einbildung gibt. Erst die lenkende Macht des Bewußt-

seins über die direkte und inverse Einbildung ist es, die die Genialität ausmacht. (Palá-

gyi: 101)

Man hat damit eine präzisere Vorstellung über den von Nietzsche beschriebenen

›Traumzustand‹, aus dem der Mensch nicht erwachen darf. Es sind verschiedene Zu-

stände der menschlichen Fantasie, und es ist gerade Aufgabe der Vernunft, diesen

Wellenschlag zu erregen (den iterativen Prozess zu garantieren) und gleichzeitig zu

dosieren (zu einem brauchbaren Ergebnis zu führen).Das Ziel dieses wellenartigen Pro-

zesses ist nicht Dualität, sondern Differenz, als Gegenteil der ›absoluten Wahrheiten‹,

die als Werkzeug der Nivellierung lediglich die ›charaktervollen Formen‹ hinwegfressen

(KSA9, § 6[163]). Das Hochgeistige ist das Tieforganische, jene vomOrganismus/Körper

erregten Gefühle (Damasio: 134), die überhaupt erst das Bewusstsein erzeugen und

die geistige/konzeptuelle Arbeit ermöglichen. Der Geist gehört dem Körper als seine

zwar letzte Instanz, aber dafür auch als sein fantasievollstes Organ und verantwortlich

für den lebenserhaltenden neuen Input der ganzen ›Maschine‹. Intellekt und Trieb,

das Geistige und das Sinnliche gehören zusammen (Changeux, Damasio, Malabou),

können nur zusammen zu einer wellenschlagenden Entwicklung führen, aber nicht

zu einer teleologischen Entfaltung im Sinne einer ›Ursache und Wirkung‹; der Kopf

ist das Werkzeug der Sinne (KSA9, § 6[130]). Die Vernatürlichung des Geistes ist die

Bedingung des Hochgeistigen, wie uns erst Nietzsche, dann Freud zeigten (auch der

»sublimirteGeschlechtstrieb« [KSA9, § 11[124]] stammtnicht von Freud, sondernwar die

Idee Nietzsches). Gerade im entscheidenden Punkt des Denkens, seinen Bedingungen,

wendet sich Platon gegen den Geist und wird zum Antiplatoniker und zum gegenüber

der Kunst feindseligen Künstler. Die kognitiven Wissenschaften bestätigen wiederum

nur, was Nietzsche schon vor über einem Jahrhundert ziemlich präzise erklärt hatte.

Es erzeugt sich auch in der geistigen Entwicklung immer etwasNeues. Die Empfindung

unddie Vorstellung sind absolut nicht aus einander ableitbar. Gedanke undGefühl! […] Es

ist eine Thatsache, daß sich immerfort etwas absolut Neues erzeugt. (KSA10, §§ 7[63][64])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 279

Wie skandalös die Idee einer absoluten Wahrheit zu Zeiten Platons war (Platon 3: 80),

siehtmannochan seinerhäufigenVerwendungdesPlurals fürGott. ImmerzudieTodes-

strafe für Sokrates im Kopf wagt er in seiner Republik (Platon 3: 80) den Monotheismus

noch nicht bis zur letzten Konsequenz. Erst das Christentum als Platonismus fürs Volk

(JGB: 4) vollzieht diesen letzten fatalenSchritt derwestlichenZivilisation,deswestlichen

Barbarentums, das den ›natürlicheren‹ Weg in die »›intelligente‹ Sinnlichkeit« (KSA13,

§ 14[117]) scheinbar unwiderruflich versperrte. Den natürlichen Prozess der sinnlichen

Kontemplation des Himmels, den Prozess und langen Weg zur Abstraktion, zur wis-

senschaftlichen Konzeption der Welt, zu ihrem Verständnis, versperrt Platon mit sei-

ner Konzeption der Seele und ultimativen Abstraktion der Sinne (Platon 3: 290ff.). Er

liefert uns die älteste Demonstration des Homo sapiens als Künstler, als Platoniker im

Sinne des ›rein‹ konzeptuellen Denkens und konzeptualisiert gleichzeitig die Negation

seiner eigenen Demonstration.82 Noch anschaulicher wird dies mit der Vulgarisierung

seiner Demonstration. Die Schöpfungsgeschichte der Bibel konzeptualisiert das Ende

aller Schöpfungen. Der ultimative Blick in den Himmel schöpft das Ende aller sinnli-

chen Abstraktion, das vertikale Schauen wird zur intellektuellen Kastration (GM: 362).

Das größte westliche wahrhaftige Zeugnis menschlicher Fantasie konzeptualisiert das

AbsterbendieserwichtigstenmenschlichenEigenschaft.PlatonsunmoralischeAmputa-

tion desGeistes, seinWille zurWahrheit als »Symptomder Entartung« (KSA13, § 16[40]),

wird durch die Kirche konfirmiert.

Wille zurMacht als Erkenntniss […] nicht »erkennen«, sondern schematisiren, demCha-

os so viel Regularität und Formen auferlegen, als es unserem praktischen Bedürfniß

genug thut. (KSA13, § 14[152])

Das Übersinnliche, das geistlicheWesen derWelt (als ein ›an sich‹), ist gerade seine Ver-

neinung, das Verhindern einer geistigen-sinnlichen Dimension, die auch über eine rein

mechanistischeWeltauffassung hinausgeht, die den zu Determinismus führendenMa-

terialismus, Atomismus und allen Dualismus überwindet. Die Umkehrung des Plato-

nismus ist eine Projektion des Himmels auf die Erde. Wie wir weiter oben gesehen ha-

ben, steht derHimmel für dasDenkenunsererExistenz,unsererEingebundenheit in ein

Ganzes.Hier, amHimmel, denkenwir Konstellationen,Beziehungen,Möglichkeiten bis

in alle Unendlichkeit. Er ist die Ebene der Konzepte, die ungeheure Leinwand der Pro-

jektion des Lebens (ein gigantischer Bild-Schirm,eine universale Tele-Vision derNatur).

Anschließend werden die Konzepte wieder auf die Erde projiziert (geworfen), das

(abstrakte) Seinwirddem(konkreten)Werdenausgesetzt.AllesAbsolutewird relativiert.

Hier gibt es keinZiel, keinGlück an sich,kein Sichsonnen imAnscheinderWelt, sondern

nur ewiges Schaffen,die stetige Entwicklung vonKonzepten.Entwicklung,das bedeutet

82 Geometrie undMathematik werdenmit Platon zur wahrhaftigenWissenschaft des Glücks (Platon

3: 289ff.); diese Idee desmenschlichen Bedürfnisses einer spiegelhaften Anschaulichkeit derWelt

öffnet prinzipiell den fantasievollen Weg zu einer »Architektur nach unserer Seelen-Art« (M: 145),

selbst wenn seine geometrische Konzeption selbstverständlich zur Stadt als Abbild der reinen, ge-

ordneten, einheitlichen, d.h. ›wahrhaftigen‹ Seele führt. Solltemannicht eilig zumÜbermenschen

schreiten und diese eitlen architektonischen Menschlichkeiten endlich beenden?!

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Nietzsches Architektur der Erkennenden

einmal der Entwurf von Konzepten und zudem der sich entwickelnde Prozess, die Ite-

ration vonKonzeptenpotenziellerDifferenzierung,derVeränderung,derMöglichkeiten

einerWeiterentwicklungdes Lebens.Entwicklung ist also bedingt durchDifferenz.Dort

liegt die konkreteKunst der Abstraktion,dasUnvorhersehbare zu ermöglichen.KeinGe-

setz entdecken und anwenden, sondern ein Potenzial der Entfaltung des Lebens ›wahr-

nehmen‹. Kein fester Rahmen, sondern ein offenes System, eine atmende Sphäre (At-

mosphäre), eine »ebenso stabile wie plastische Membran« (Maturana/Varela: 58). Keine

ewige Wiederkehr des Gleichen im Sinne einer Wiederholung (konservativ) oder logi-

schen Ableitung (progressiv), sondern eine offene Spirale derMöglichkeiten, eine Spira-

le der künstlerischen Selektion (die iterative Dimension des Entwerfens). Das Sein ent-

steht zwar immer aus dem Werden, ist also in gewissem Sinne immer eine natürliche

Erscheinung, es kann sich aber gegen die Natur, gegen das Werden richten. Die Kunst

besteht also im richtigen Abschätzen,Messen,Prüfen derDifferenz, die dasWeiterkom-

men,die Entwicklung des Lebens, garantiert. (Hierzu abermals Pessac als anschauliches

Beispiel der Prüfung aus der Architektur: Le Corbusier verstand sofort, dass er in Pessac

zuweit ging, zu früh kam. ImGegensatz zumanchen seiner Zeitgenossen akzeptierte er

durchaus die eigentümlichen Veränderungen der Bewohner an seinen Bauten, den vor-

übergehenden ›Rückbau‹ an seiner Zeit [also vor allem das zeitweilige Dosieren der zu

forcierten Offenheit seiner Architektur], der heute in der Regel nicht mehr nötig ist.)

Das Wissen kennt als Ziel nur seine Verwendung als Werkzeugkasten. Es gibt mit

NietzschegesprochennurdenHammerdesPhilosophierens.DasGlückdeskaltenHam-

mers ist das Glück des Handwerkers. Das Wissen ist nur die kalte Materie (nicht schon

das Glück). Der Handwerker lernt die Kunst, das Wissen zu instrumentalisieren, das

Wissen zumLeben zu erwecken, dasWissen in das Leben einzubinden.Es gibt nicht das

Glück eines Reiches der Ideen (der Götter), sondern nur das Glück geglückter Konzepte,

jener, die sich konkret im Leben entwickeln können.Man darf sich als Pädagoge durch-

aus noch fragen, wozu Bildung dient, wenn wir mit demWissen im gleichen Zuge nicht

auch dessen Verwendung lehren.83 Man täte vielleicht gut daran, Chemie beispielswei-

se mit Anaxagoras zu unterrichten oder mit Thales und Pythagoras den untrennbaren

Zusammenhang von Mathematik und Philosophie zu illustrieren, denn die Vorsokrati-

ker wussten noch, wie Nietzsche betont, aus Wissen sogleich das Leben zu gestalten,

hingegen bei uns Spätgeborenen bleibt alles lediglich Erkenntnis (KSA7, § 19[42]). Der

Intellektuelle hat ein konkreter Handwerker des Geistes zu werden, ansonsten bleibt er

sinnlos (Bildung ›an sich‹ ist nur von geringem Interesse)!

Gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! (Kant, in: GT: 218)

Diese Materie sind unsere Bilder, welche die Verbindungen von innen und außen her-

stellen.Wir bauen eine Spirale aus Bildern, Schemata; sie sind Filter für eine osmotische

Symbiose vonMikro- undMakrokosmos, von Ordnung und Chaos (jedes Bild ist mit ei-

nem Gefühl aufgeladen). Das Ich, das Bewusstsein, ist diese Grenze bzw. Verbindung.

83 »Übrigens ist mir alles verhaßt, was mich bloß belehrt, ohne meine Tätigkeit zu vermehren oder

unmittelbar zu beleben« (Goethe, in: UB: 97).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 281

Das Sich-die-Welt-Einverleiben, das Sichveräußern, das Erkennen, ist dieser spiralför-

mige Bilderbau unseres ewig bauenden Geistes.

23.5 Die Spirale des Denkens

Theorie und Praxis. Verhängnißvolle Unterscheidung, wie als ob es einen eigenen Er-

kenntnißtrieb gäbe, der, ohne Rücksicht auf Fragen des Nutzens und Schadens, blind-

lings auf die Wahrheit los gienge: und dann, davon abgetrennt, die ganze Welt der

praktischen Interessen… (KSA13, § 14[142])

Die Baukunst ging von der Notwendigkeit aus (Alberti: 49), der Nützlichkeit, vom pri-

mären Nutzen der Architektur (Schutz, Funktion etc.). Aber in den Nutzen einer Archi-

tektur oder jeglichen Systems für das Leben (Philosophie) schließen wir schon die in-

tellektuellen Ansprüchemit ein (der »intellektualistische Charakter des großstädtischen

Seelenlebens« [Simmel: 10]). Wir predigen also keinen kalten Utilitarismus, auch keine

Abgrenzung von Theorie und Praxis, sondern definieren lediglich die Grenze zwischen

Sein undWahnsinn, zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Wir testen den existenzi-

ellen Nutzen eines Systems (eines Denkmodells), also das, »was bleibt« (KSA7, § 19[45]),

wenn seine Wissenschaftlichkeit vernichtet ist, »also das Künstlerische daran« (KSA7, §

19[45]), das Lebendige eines Systems.

Man muß das künstlerische Grundphänomen verstehen, welches Leben heißt – den

bauenden Geist, der unter den ungünstigsten Umständen baut. (KSA11, § 25[438])

Die ungünstigstenUmstände sind das ewigeWerden,das Bauen imFluss derDinge (wir

entwickeln dazu noch das Bild des Biberbaus). Der Nutzen, die primäre Funktion des

(künstlerischen) Bauens ist das Eingrenzen. Das ewigeWerden und veränderteWieder-

kehren der Erscheinungen nötigt den bauenden Geist zu einer endlosen Anpassung des

Provisoriums. Das Haus des Seins ist niemals fertig. Diese Eingrenzung, diese indivi-

duelle Kultur-Haus-Schwelle zwischen Mikro- und Makrokosmos ist der ewige Bau des

menschlichenBewusstseins, die ewig zu schaffendeOberfläche und Illusion des eigenen

»sogenannte[n] Ich[s]« (M, § 115). Hier gibt es kein kollektives Bewusstsein, kein kosmi-

sches Haus, keine universale, fertige Eingrenzung der Menschheit. Mikro- und Makro-

kosmos sind im ewigen Fluss des Werdens; hier herrscht ausschließlich der Wille zur

Macht als Wille zur Kunst. Die Dynamik, der Richtungspfeil des ewigen Werdens und

Wiederkehrens ist nicht rechtwinklig oder quer zur Mauer des Seins (zur Kultur-Haus-

Schwelle) gerichtet. In diesemunendlichenSpiel geht es nicht umAusdehnungoderVer-

schiebung der (fertigen) Schwelle, der Grenze, der Mauer, der Kultur; Ausdehnung oder

Verschiebunggibt es nur fürWahrheiten,nur für absoluteÜberzeugungenals totalitärer

Ausdehnung der Gefängnisse schaffensunfähiger Menschen. Der bauende Geist hinge-

gen baut – und nichts außerdem! Bauen – denken – entwerfen als iterativer, ›anpas-

sungsorientierter‹ Prozess (im biologischen Sinne) umfasst entwickeln und verändern,

und damit abbauen, neubauen, weiterbauen... Diese bauende Dynamik entwickelt sich

eher längs zu Schwelle, längs zumProvisorium der Kultur.Dies ist der zyklische Prozess

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der ewigenWiederkehr, die endlose offene Spirale des bauenden entwerferischen Den-

kens.

Die vorhandene Welt, an der alles Irdisch-Lebendige gebaut hat, daß sie so scheint

(dauerhaft und langsam bewegt) wollen wir weiter bauen – nicht aber als falsch weg-

kritisiren! (KSA11, § 25[438])

Hier gibt es keinen Anfang und noch weniger ein Ziel, keine Logik, keine Teleologie.

Es gibt nur den Weg, inmitten der das Provisorium ›leitenden‹ Achse des Werdens. Ein

Schritt seitwärts undman fällt.Der Ver-Rückte fällt in das Innen,das In-sich (Mikrokos-

mos) oder aber in das Außen, in das Außer-sich (Makrokosmos). Hier ›im‹ Provisorium,

in der sicheren Unwissenheit, auf der filternden Ebene, der Oberfläche des Seins, jen-

seits jeglicher Teleologie gibt es kein überstürztes Brechen, keine Hektik der Moderne.

Nur streifenderAusblickundEinblick,nurPerspektive,nurPerspektivismusbestimmen

dasbauendeDenken.»Dauerhaft und langsam« (KSA11,§ 25[438]),nachhaltigwürdeman

heute fast sagen,modifiziert dasDenken seinenWeg,driftet das Leben durch alle Kultur

als ewig spiralförmige Gratwanderung zwischen demungeheuren Innen und Außen, an

der Oberfläche zwischen diesen immensen Tiefen als gemeinsames eingespanntes Boll-

werk dieser beiden Kontinente (Kosmen bzw. Chaosmen). Hier, an der Oberfläche der

Chaosmen, gibt es keine frontale Ausdehnung, sondern nur Impulse zirkulärer Bewe-

gung, lateral, aufwärts und abwärts, längs der Achse, beschleunigt oder verzögert. Aber

es gibt nur diese Ebene (der Immanenz), das Bewusstsein kann ihr nicht entfliehen, oh-

ne den Preis desWahnsinns. Bewusstseinserweiterung ist nichts anderes als das erhöh-

te Potenzial der Abstraktion (des konzeptuellen Denkens), verbundenmit der Erhöhung

der Verbindungen zwischen innen und außen, d.h. das Öffnen oder Perforieren dieser

Ebene.DasWachsen des Bewusstseins, über die engerenGrenzen des Individuums hin-

aus, das Mehr an Bewegungsfreiheit (Simmel: 27), benötigt Einlass und Offenheit, ein

Abstrahieren, langsames Assimilieren und Vereinheitlichen, nicht wahr machen, son-

dern wahrhaftig werden lassen oder aber aussieben (Nietzsches Spirale der Selektion).

Die Grenze der Perforation ist wiederum derWahnsinn oder der Übermensch.

Der Aufstieg, d.h. der Impuls der Spirale nach oben, bedeutet ein Lichten der Ebe-

ne, ein Öffnen des Filters, der Wand oder Mauer des Seins, mehr Abstraktion, ein Mehr

an künstlerischer Unwahrheit, ein Erkennen, Anerkennen und Fördern künstlerischer

Konzeptionen.Der Abstieg hingegen (die nach unten gerichtete Kraft), bedeutet einVer-

dichten, ein Schließen derMauer des Seins, also weniger Abstraktion, Einlass bzw. Aus-

tausch, einMehr anFür-wahr-Halten aliasWahrheit, ein verkümmerndes Sieb, eine ver-

dorrende Kunst. Das eine Extrem ist der Wahnsinn bzw. der Übermensch, das andere

ganz einfach der verdummende Mensch (bei Nietzsche auch der blinzelnde Mensch ge-

nannt), der erlahmte Schaffensdrang imFertighaus des Seins, das gehorsame, vonÜber-

zeugungen umstellte Herdentier des abendländischen Nihilismus.

Leben ist In-Beziehung-Treten – zur eigenen Innerlichkeit und zur äußerlichen

Welt, das ständig sich verändernde, Ein-labiles-Gleichgewicht-Schaffen (das biologi-

sche ›Anpassen‹). Die Gratwanderung (der Lebenslauf) bleibt ein ewiges Werden, führt

niemals zum absoluten Sein, das den Fall (Niedergang oder Tod der Kunst, des Lebens)

bedeuten würde. Die klassische Philosophie neigt immer zur Gleichsetzung des Lebens

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 283

mit den Dingen (sie schließt von der geschaffenen Erkenntnis oder der Moral auf das

Leben, sie sieht die Logik selbst im Leben), schlimmer noch, sie neigt zur Ausmerzung

des Lebens, alles Menschlichen aus den Dingen (›an sich‹) der Welt und selbst noch aus

der Kunst. Nietzsche stellt wieder die Ausnahmesituation des Lebens, des Willens zur

Macht jenseits von Gut und Böse im unschuldigenWerden in den Vordergrund.

24. Architektur der Erkennenden

Die Schöpfung einer Religionwürde darin liegen, daß einer für sein in das Vacuumhin-

eingestelltes mythisches Gebäude Glauben erweckt, d.h. daß er einem außergewöhnli-

chen Bedürfnisse entspricht. Es ist unwahrscheinlich, daß das je wieder geschieht, seit

der Kritik der reinen Vernunft. Dagegen kann ich mir eine ganz neue Art des Philo-

sophen-Künstlers imaginiren, der ein Kunstwerk hinein in die Lücke stellt, mit ästheti-

schemWerthe. (KSA7, § 19[39])

24.1 Vita religiosa

Die langsamüberhandnehmenden ›landwirtschaftlichen Revolutionen‹ lösten neben ei-

ner beschleunigten technischen auch eine bedeutende Evolution der Architektur aus.

Die Domestikation (Domus) des fragilen Korns (gerade die vonWeizen und Roggen, spä-

ter dann von Mais und Kartoffel) ist nicht nur im übertragenden Sinne der Zähmung

die kulturell revolutionäre Verhäuslichung von Pflanze, Tier und ›Mensch‹. Neben neu-

en Morphologien bzw. Gebäudetypen fand vor allen Dingen der planerische Maßstabs-

sprung zum Städtebau statt. Dieser gemeinsame und kritische Massensprung ist auch

der Anfang der Versklavung, zumal der der Geistigen. Neben ihrer Funktion der indi-

viduellen Entwicklung dient die geboostete Fantasie von nun ab auch dem Entwurf ei-

ner kollektiven Fiktion: um die erhöhten Strapazen zu ertragen, die Ernte und Siedlung

zu verteidigen (bzw. um Krieg zu führen), und schließlich dazu, die Welt (als endgül-

tig oberstes Glied der Nahrungskette) zu erobern. Das »Bilderdenken« (KSA7, § 19[78])

entwarf die ersten Bilder einer Massenkultur und zu diesen Vor-Stellungen gehört der

Entwurf der Vor-Bilder.Hier braucht esmehr als den charismatischen und Respekt ein-

flößenden Leithammel einer Sippe.Umdie Strapazen des Alltags zu ertragen und ewige

Kriege zu rechtfertigen, braucht es etwas über aller Alltäglichkeit Stehendes, die sub-

limste aller Vor-Stellungen. Und das Abstrakteste, Reinste, Perfekte, kann ausschließ-

lich über die (ästhetischen) Emotionen zum (kollektiven) Gedächtnis werden. »Gott ist

überall« – dieser Satz bedarf in der Tat jener wichtigsten biblischen Präzision (1. Korin-

ther 6, 19), denn Gott ist nirgendwo, wenn er nicht ›in uns‹ ist. Und er kann zu uns nur

über die Emotionen gelangen; sie sind der Übergang von der vielleicht möglichen (noch

nicht vorhandenen) Vor-Stellung, vom sublim Abstrakten zum konkreten Erlebnis. Nur

überdieGefühlekönnenwirdengemeinsamenWegzumkollektiven Ichschaffen, in eine

gemeinsame zweite Natur. Und dieses Einflößen (eines Über-Ichs), dieses Domestizie-

ren, geschieht nicht überall, sondern imDomusDeus, im ersten wahrhaftigenHaus der

Kunst und in der Werkstätte der ersten Massenkulturen. Die religiöse Architektur war

das experimentelle Labor des Raumes als einer kollektiven Emotions- bzw. Fiktionsma-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

