
Heute dominieren in der �ffentlichen Bildungs-
diskussion wie selbstverst�ndlich betriebswirt-
schaftliche Kategorien und Methoden (Qualit�ts-
kontrolle, Effizienz- und Nutzenmaximierung,
Evaluation, Outputorientierung, Standardi-
sierung). Vor diesem Hintergrund stellt sich die
Frage, ob die Selbstverst�ndigung �ber Bildung
einer korrektiven Erinnerung an die weiteren
Horizonte der »klassischen« Bildungsdebatte
bedarf, um die mit dem Bildungskonzept ein-
hergehenden Sachfragen unverk�rzt und ohne
allzu rasche Vorentscheidungen in den Blick zu
bekommen.

Eric Voegelin, Alfred 
Schütz, Leo Strauss und 
Aron Gurwitsch

Briefwechsel 
über »Die Neue 
Wissenschaft
der Politik«

PR
A
KT

PH
IL

H
ut

te
r

/
Ka

rt
he

in
in

ge
r

·
B
ild

un
g

al
s

M
it

te
l

un
d

Se
lb

st
zw

ec
k

A

BAND 46
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE B

83

ISBN 978-3-495-48393-0

9 783495 483930

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Gegenstand dieses Buches ist selbst ein Buch: die 
„New Science of Politics“, die 1952 in den USA erschien 
und in vierzig Jahren zum Klassiker der Politischen Philo­
sophie wurde. Sie ist in zahlreiche Sprachen übersetzt 
worden. Eine Neuauflage der deutschen Ausgabe erschien 
1991 bei Alber: „Die Neue Wissenschaft der Politik“. Sie 
bietet eine eigenwillige, gerade heute wieder hochaktuelle 
Deutung der Moderne; zugleich ist sie eine Kampfansage 
an das in den Sozialwissenschaften dominierende positivi­
stische Wissenschaftsverständnis und der Versuch einer 
Erneuerung der rationalen Grundlagen der Politischen 
Philosophie.
Schon vor ihrem Erscheinen war die „New Science“ Ge­
genstand einer umfangreichen Korrespondenz zwischen 
Voegelin und einigen mit ihm befreundeten Wissenschaft­
lern. Partner waren vor allem Alfred Schütz, Leo Strauss 
und Aron Gurwitsch. Die wichtigsten der zum Teil bis 
heute unveröffentlichten Briefe jener Korrespondenz sind 
in diesem Band zusammengestellt.
Der Briefwechsel ist in doppelter Hinsicht von Bedeu­
tung: Voegelin entfaltet in ihm zentrale Aspekte seines 
theoretischen Ansatzes erheblich differenzierter als in der 
„New Science“; die Nachfragen und Einwände seiner 
Briefpartner identifizieren neuralgische Punkte der „New 
Science“ und werfen Licht auf ihre eigenen Positionen. 
Last not least ist die Korrespondenz das Dokument eines 
auch im Exil anhaltenden Dialogs einiger der bedeutend­
sten Sozialwissenschaftler des 20. Jahrhunderts.

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eric Voegelin, Alfred Schütz, 
Leo Strauss und Aron Gurwitsch

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Aez’Ae
Praktische Philosophie

unter Mitarbeit von
Norbert Hoerster, Reinhart Maurer, 
Manfred Riedel, Robert Spaemann 
und Meinolf Wewel 
herausgegeben von
Günther Bien, Karl-Heinz Nusser 
und Annemarie Pieper

Band 46

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eric Voegelin, Alfred Schütz, 
Leo Strauss und Aron Gurwitsch

Briefwechsel über
»Die Neue Wissenschaft 
der Politik«

In Zusammenarbeit mit dem Eric-Voegelin-Archiv 
der Ludwig-Maximilians-Universität München 
herausgegeben von Peter J. Opitz

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Briefwechsel über „Die Neue Wissenschaft der Politik“ /
Eric Voegelin ... In Zusammenarbeit mit dem Eric-Voegelin-
Archiv der Ludwig-Maximilians-Universität München hrsg. von
Peter J. Opitz. - Freiburg (Breisgau); München: Alber, 1993

(Alber-Reihe Praktische Philosophie; Bd. 46)
ISBN 3-495-47757-8

NE: Voegelin, Eric; Opitz, Peter J. [Hrsg.]; GT

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 1993
Druck: Offsetdruckerei Johannes Krause, Freiburg i. Br.
ISBN 3-495-47757-8

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1. Einleitung
Von Peter J. Opitz 9

II. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und Leo 
Strauss 27

25. Feb. 1951
Strauss an Voegelin 29

22. Apr. 1951
Voegelin an Strauss 33

4. Jun. 1951
Strauss an Voegelin 46

111. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin 
und Alfred Schütz 53

22. Apr. 1951
Schütz an Voegelin 55

30. Apr. 1951
Voegelin an Schütz 64

10. Okt. 1952
Schütz an Voegelin 71

7

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nov. 1952
Schütz an Voegelin 76

1. Jan. 1953
Voegelin an Schütz 105

10. Jan. 1953
Voegelin an Schütz 121

IV. Korrespondenz zwischen Aron Gurwitsch 
und Alfred Schütz 131

2. Nov. 1952
Gurwitsch an Schütz 133

2. Nov. 1952
Gurwitsch an Voegelin - Auszug 136

10. Nov. 1952
Schütz an Gurwitsch 140

24. Jan. 1953
Gurwitsch an Schütz 142

V. Anhang 145

Biographische Stichworte 147

Personenregister 155

8

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung
Von Peter J. Opitz

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Am 23. Januar 1951 um 2:00 p.m. schreibt Eric 
Voegelin aus dem Shoreland-Hotel in Chicago an seine 
Frau: "Hier geht alles gut, ich glaube, die Vorlesungen 
sind ein Erfolg, sofern die Leute überhaupt verstehen 
können, was vorgeht."1 Die Vorlesungen, auf die Voe­
gelin sich in seinem Brief bezog, waren die Walgreen 
Lectures an der University of Chicago, zu denen er in 
diesem Jahr eingeladen worden war. Sie behandelten das 
Thema "Representation and Truth". Der Eindruck, den 
Voegelin seiner Frau aus Chicago vermittelte, war 
durchaus zutreffend - im positiven, wie im negativen 
Sinne. Er galt, wie sich zeigen sollte, auch für die 
schriftliche Fassung der Vorlesungen, die im Herbst 
1952 unter dem Titel The New Science of Politics. An 
Introduction erschien.

Das Entree, das die New Science of Politics erhielt, 
hätte nicht besser sein können. Im März 1953 wurde sie 
von der einflußreichen amerikanischen Wochenschrift 
Time in den Mittelpunkt eines längeren Artikels gestellt, 
in dem das Magazin seinen 30-jährigen Gründungstag 
zum Anlaß einer umfassenden Analyse der geistigen und 
politischen Situation der Zeit, der Rolle der USA und der 
Aufgabe des Journalismus nahm. "Der Journalismus und 
Joachims Kinder" lautete die Überschrift.1 2 Gemeint war 
der kalabrische Mönch Joachim von Fiore, den Voegelin 

1 Ich danke Frau Lissy Voegelin an dieser Stelle, daß sie mir Einblick in die 

gesamte, bislang noch nicht zugängliche Privatkorrespondenz gewährt hat.
2 Time, March 9, 1953.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

in seiner Studie als einen der großen - der breiten Öf­
fentlichkeit allerdings kaum bekannten - Wegbereiter der 
Moderne und der sie dominierenden gnostischen 
Massenbewegungen vorgestellt hatte. Nicht minder 
wohlwollend war, ein halbes Jahr später, eine Bespre­
chung aus der Feder von Michael Oakeshott im reno- 
mierten Times Literary Supplement.3 Sie und eine Viel­
zahl weiterer Besprechungen machten den zu jener Zeit 
an der Louisiana State University in Baton Rouge lehren­
den Emigranten aus Europa, der bis dahin in den USA 
zwar mit einigen Artikeln, aber noch mit keiner 
Buchpublikation in Erscheinung getreten war, landesweit 
bekannt und begründeten seinen Ruf als einen der eigen­
willigsten und geistreichsten politischen Philosophen.

Das positive Echo blieb nicht auf die USA be­
schränkt, sondern fand auch einen Widerhall in Westeu­
ropa. So verdankte Voegelin nicht zuletzt der New 
Science of Politics - der allerdings schon bald die ersten 
drei Bände seines Hauptwerkes Order and History ge­
folgt waren -, den Ruf, den er im Herbst 1956 an die 
Ludwig-Maximilians-Universität in München erhielt, um 
hier das neugegründete Institut für politische Wis­
senschaft aufzubauen. 1959, bald nach seinem Antritt in 
München, erschien unter dem Titel Die Neue Wissen­
schaft der Politik. Eine Einführung die deutsche Überset­
zung. Es sollte auch in Deutschland das Buch werden, 
das am engsten mit dem Namen Voegelins verbunden 
war und bis heute blieb. Auch in anderen Ländern West­
europas nahm man das Buch zur Kenntnis: Knapp zehn 
Jahre nach der Übersetzung ins Deutsche - 1968 - er­

3 Times Uterary Supplement, August 7, 1953, S. 504,

12

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

schien eine italienische Fassung, 1982 eine in Brasilien 
angefertigte portugiesische Übersetzung.4

Aber auch in den USA hatte die New Science inzwi­
schen nicht an Attraktivität und Ansehen eingebüßt. Das 
bezeugten nicht nur immer neue Auflagen, sondern im 
August 1978 auch die Verleihung des Lippincott Award 
für die New Science als "ein Werk von exzeptioneller 
Qualität" im Bereich der Politischen Theorie, das auch 
15 Jahre nach seinem Erscheinen nichts von seiner ur­
sprünglichen Bedeutung verloren hat. - Das Erscheinen 
der inzwischen 4. Neuauflage der deutschen Ausgabe im 
Jahre 1991 sowie eine polnische Übersetzung im Jahre 
1992 deuten darauf hin, daß die New Science inzwischen 
zu einem Klassiker der Politischen Wissenschaft ge­
worden ist.

Doch berühren wir auch die dunklere Seite der Ge­
schichte: Das Buch war nicht nur ein Erfolg; so litt seine 
Rezeption darunter, daß bei vielen seiner Rezensenten - 
und damit wohl auch seiner Leser - die eigentliche Bot­
schaft des Autors nicht ankam. Die allgemeine Richtung, 
in die sich die Mißverständnisse bewegten, hatte sich 
schon im Time-Nrtikel abgezeichnet: Das Buch wurde 
primär als eine Kritik der Moderne gedeutet - als Kritik 
der modernen Welt, als Kulturkritik. Das war durchaus 
verständlich, denn die ganze zweite Hälfte der Neuen 
Wissenschaft befaßte sich mit dem Wesen der Moderne, 
das Voegelin als "Gnostizismus" deutete. In breiten Stri­
chen legte er hier die Wurzeln des modernen gnostischen 
Denkens in einem immanentistisch uminterpretierten 
Christentum frei und skizziert die wichtigsten Phasen 
seiner Ausbreitung als westlicher Gegenkultur: den all­

4 Zu den Schriften Voegelins vgl. die neueste Gesamtbibliographie in Eric Voegelin, 

Autobiographische Reflexionen, München: Fink Verlag, 1993.

13

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

mählichen Aufstieg eines neuen Geistes und Weltgefühls 
im Umfeld eines breiten Spektrums millenarischer Sek­
tenbewegungen, die seit dem 16. Jahrhundert aus dem 
sozialen Untergrund an die Oberfläche drängten; die 
Verbindung dieses neuen Geistes mit dem nun bald ent­
stehenden Glauben an die Wissenschaft als Mittel zur 
Erlösung der Welt und des Menschen; die Auszehrung 
der christlichen Substanz durch die Aufklärung. Den 
Schlußpunkt der Analyse bildet schließlich die Ver­
schmelzung mit den großen Massenbewegungen und 
totalitären Parteien des 20. Jahrhunderts, deren faschisti­
sche Ausläufer gerade im Zweiten Weltkrieg in einem 
blutigen Inferno untergegangen waren, während sich ihre 
kommunistischen confreres, unter dem Banner der Welt­
revolution, zum entscheidenden Angriff auf die westliche 
Welt sammelten.

Vor dem Hintergrund des an Schärfe zunehmenden 
Kalten Krieges war es wohl unvermeidlich, daß die ak­
tuellen Passagen des Buches sein tieferes wissen­
schaftliches und theoretisches Anliegen überschatteten, 
ja verdeckten. Zum Leidwesen des Autors, dem es zwar 
auch um eine Darstellung der westlichen Moderne und 
ihrer Diagnose als Krise ging, der darüber hinaus aber an 
dem Verlauf der Moderne vor allem den Verfall der 
Rationalität darstellen wollte und mit ihm den Verfall der 
Sozialwissenschaften, die als Teil der geistigen Krise zu 
einer adäquaten Analyse der Situation, in der die westli­
che Welt und sie selbst sich befanden, nicht mehr im­
stande waren.

Auch diese zweite Ebene - die Kritik am positivisti­
schen Wissenschaftsverständnis -, die die New Science 
durchzieht und von Voegelin in einer nachträglich für das 
Buch verfaßten Einleitung besonders herausgearbeitet 
worden war, trug dazu bei, die Aufmerksamkeit vom ei­

14

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

gentlichen Anliegen abzulenken - zumal sie zwar applau­
diert und attackiert, aber nur selten selbst zum Gegen­
stand einer gründlichen Analyse gemacht wurde. In ei­
nem solchen Falle wären die Analytiker ganz von selbst 
auf die dritte - wichtigste und theoretisch zugleich 
interessanteste - Ebene gestoßen: nämlich auf den Ver­
such einer geistigen Erneuerung der politischen Wissen­
schaften aus dem Geiste der klassischen episteme politike 
und auf der Basis einer differenzierten Ontologie. Letz­
teres wurde zwar bemerkt - übersehen wurde dabei je­
doch, daß die episteme politike lediglich der Ausgangs­
punkt eines neuen Ansatzes war, der von seiner Anlage 
und seinem theoretischen Anspruch her weit über sie 
hinausreichte. Die Folge war absehbar: die Verehrer der 
klassischen Philosophie, sofern sie sich nicht in der Kri­
tik an technisch-philosophischen Details verhakten, 
klatschten Beifall; während ihre Verächter, die sie im 
Zuge der Aufklärung als endgültig überwunden zu haben 
glaubten, ihre Rehabilitierung wütend attackierten. Der 
neue Ansatz selbst aber blieb bei beiden Gruppen weitge­
hend unbeachtet.

Rückblickend betrachtet, erweisen sich große Teile 
der Debatte über die New Science ofPolitics somit als ein 
beredtes Zeugnis jenes geistigen Bankrotts, der im Buch 
so überzeugend beschrieben wird. Dabei gibt es in der 
Rezeption keine großen Unterschiede zwischen den USA 
oder Europa. Es gibt allerdings einige Ausnahmen. Zu 
ihnen gehört insbesondere eine Korrespondenz, die Voe- 
gelin schon bald nach den Vorlesungen in Chicago mit 
einigen Freunden und Kollegen in den USA führte: mit 
Alfred Schütz, Aron Gurwitsch und Leo Strauss. Alle 
vier hatten in den dreißiger Jahren wegen der national­
sozialistischen Bedrohung Europa verlassen und waren in 
die USA geflüchtet. Während die persönlichen 

15

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Beziehungen zwischen ihnen sehr unterschiedlicher Natur 
waren, verband sie doch neben dem gemeinsamen 
Schicksal von Emigration und Exil das Interesse an der 
Philosophie. Und wenn auch die Positionen, die sie 
vertraten, sich in vieler Hinsicht erheblich unterschieden, 
so teilten sie doch viele der Probleme.

Der im folgenden in wichtigen Ausschnitten vorge­
legte Briefwechsel zwischen ihnen und Voegelin ist in 
vielfacher Hinsicht von Interesse: Zum einen, indem die 
Nachfragen seiner Briefpartner aus einer eigenständigen 
theoretischen Position neuralgische Punkte der New 
Science aufdecken; zum anderen, indem sie Voegelin 
dazu veranlassen, zentrale Aspekte seines theoretischen 
Ansatzes erheblich differenzierter und konzentrierter dar­
zustellen als dies in der New Science selbst geschehen 
war. Und schließlich indem sie Einblicke vermitteln in 
einen auch im Exil anhaltenden Dialog einiger der 
bedeutendsten Sozialwissenschaftler des 20. Jahrhun­
derts. Da über das Verhältnis zwischen Voegelin, 
Schütz, Gurwitsch und Strauss bislang nur wenig bekannt 
ist, soll hier der Versuch unternommen werden, dieses 
wenige kurz zusammenzutragen.

Wichtigster und zugleich auch philosophisch ge­
wichtigster Gesprächspartner Voegelins war Alfred 
Schütz. Die Freundschaft der beiden Männer geht auf die 
gemeinsame Studienzeit in Wien zurück. Voegelin war 
Schütz in den Seminaren von Hans Kelsen begegnet. 
Wann ihre Freundschaft begann und wie sie sich im ein­
zelnen entwickelte, bleibt im Dunkeln. Jedenfalls verwies 
Voegelin 1956 in seiner den ersten Teil von Anamnesis 
einleitenden Hommage an Alfred Schütz auf "nahezu vier 
Jahrzehnte gemeinsamen Denkens und wechselseitiger 
Kritik", die nicht nur Spuren im Werk hinterlassen hat­
ten, sondern, wie er bekannte, "auch die Gewohnheit, 

16

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

bei der Arbeit sich zu fragen, was der andere dazu sagen 
würde". Schütz blieb, wie Voegelin damals schrieb, über 
seinen Tod hinaus der "stille Partner" seines Denkens. 
Wer Voegelin kannte, weiß, daß dies der höchste Aus­
druck seiner Wertschätzung war.5

Das frühest erhaltene Dokument dieser wechselseiti­
gen Kritik ist eine längere Besprechung des Buches von 
Alfred Schütz Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, 
durch Voegelin 1934 in der "Zeitschrift für Öffentliches 
Recht".6 7 Schon hier kreist der Dialog um drei Denker, 
die für die geistige Entwicklung beider Männer von 
großer Bedeutung waren: um Max Weber, mit dessen 
verstehender Soziologie sich Schütz in seinem Werk aus­
einandergesetzt hatte, und um Henri Bergson und Ed­
mund Husserl, an denen Schütz sich bei der Durchfüh­
rung seiner Analysen maßgeblich orientiert hatte. Die 
Diskussion um die Einschätzung von Max Weber und 
Husserl bleibt auch in den kommenden Jahrzehnten ein 
wichtiges Thema ihrer Korrespondenzen und Gespräche. 
Das phänomenologische Philosophieren Husserls rückt 
im Herbst 1943 ins Zentrum des Dialogs, als Voegelin 
die ihm gerade zugänglich gemachte Die Krisis der eu­
ropäischen Wissenschaften und die transzendentale Phä­
nomenologie1 zum Anlaß einer grundlegenden Auseinan­

5 Siehe dazu Eric Voegelin, Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik, 

München: R. Piper und Co. Verlag, 1966, In Memoriam Alfred Schütz, S. 17 - 20; 

zum Einfluß von Schütz insbesondere auf Voegelins Theorie des Bewußtseins siehe 

Kapitel 18 in: Eric Voegelin, Autobiographische Reflexionen, München: Fink Verlag, 
1993.
6 Zeitschrift für öffentliches Recht 14, 1934, S. 668 - 672.

7 Die Antwort von Schütz auf Voegelins Brief über Husserls Krisis der europäischen 

Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie (Teile I und II), hg. von 

Arthur Liebert in Philosophia, Belgrad 1936, findet sich in: Alfred Schütz. Neue 

Beiträge zur Rezeption seines Werkes, hrsg. von Elisabeth List/Elias Sruber, Studien 
zur österreichischen Philosophie, Bd. XII, Amsterdam 1988.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

dersetzung mit Husserl nimmt, die in einem langen Brief 
an Schütz vom 17. September 1943 ihren Niederschlag 
findet. In engem Zusammenhang mit diesem Brief stehen 
zwei weitere Arbeiten Voegelins, die zwar vom Umfang 
klein, von ihrer Bedeutung aber groß waren, insofern sie 
wesentlich zur Klärung seines eigenen theoretischen An­
satzes beitrugen.8 Voegelin selbst steckte in jener Zeit 
tief in der Arbeit an seiner History of Political Ideas, die 
gerade eine kritische Phase erreicht hatten.9

Der Wirkungskreis beider Männer hatte sich damals 
schon in die USA verlagert. Während Voegelin schon im 
Herbst 1938 aus Österreich über die Schweiz und 
Frankreich in die USA geflohen war, war Schütz, der 
sich beim Einmarsch der deutschen Truppen in Öster­
reich gerade in Paris aufgehalten hatte, zunächst auf An­
raten seines Freundes Aron Gurwitsch dort geblieben. 
Mitte Juli 1939 hatte jedoch auch er sich vor den weiter 
vorrückenden deutschen Armeen in die USA in Sicher­
heit gebracht. Der Korrespondenz aus jener Zeit ist zu 
entnehmen, daß Schütz sich auch an Voegelin mit der 
Bitte gewandt hatte, ihm Briefe von Mitgliedern ame­
rikanischer Universitäten zu vermitteln mit Einladungen 
zu Vorlesungen und Vorträgen in die USA. Bei Eintreten 
eines Notfalles sollten diese Briefe die Gewährung eines 
amerikanischen Einreisevisas beschleunigen.

In den USA hatten sich ihre Wege getrennt, jeden­
falls soweit es ihre Wohnsitze betraf. Während Alfred 
Schütz nach seiner Ankunft in den USA in New York 
geblieben war, hatte Voegelin zunächst im September 

8 Die drei Stücke, die Voegelin als "meditative Einheit" betrachtete, wurden von ihm 

erstmals 1966 veröffentlicht und bilden den Teil I von Anamnesis.
9 Siehe dazu Peter J. Opitz, "Zur Genesis und Gestalt von Eric Voegelins History of 

Political Ideas-. Erste Spurensicherungen", im Anhang zu Eric Voegelin, Das Volk 

Gottes, München: Fink Verlag, 1993.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

1939 eine Stelle an der University of Alabama in Tusca- 
lusa angenommen und war 1942 an die Louisiana State 
University nach Baton Rouge gewechselt. Ihr Dialog 
konzentrierte sich deshalb im wesentlichen auf ihre Kor­
respondenz und einige wenige Besuche Voegelins an der 
Ostküste. Im September 1943 hatte Voegelin Schütz in 
New York einen seiner seltenen Besuche abgestattet, bei 
dem sich die beiden Männer offenbar ausführlich über 
Edmund Husserl unterhalten hatten. Husserl bleibt auch 
das Thema der sich anschließenden Korrespondenz; sie 
bildete einen ersten großen Höhepunkt.

Einen zweiten Höhepunkt erfährt ihr Briefwechsel 
1952/1953. Diese Periode beginnt mit einem bislang ver­
schollenen Brief Voegelins vom 15. April 1951 an 
Schütz, dem er ein Kapitel seiner Walgreen Lectures bei­
gelegt hatte. Offenbar handelte es sich dabei um die 
nachträglich von ihm verfaßte "Einführung". Denn 
Schütz, der von von Hayek über die Walgreen Lectures 
und den großen Eindruck, den sie hinterlassen hatten, in­
formiert worden war, bezieht sich in seiner Antwort auf 
den positivistischen Wissenschaftsbegriff, mit dem sich 
Voegelin in dieser Einführung kritisch auseinandergesetzt 
hatte sowie auf Max Weber; beides sind Themen dieser 
"Einführung". Diese Korrespondenz über die New 
Science of Politics erstreckt sich über zwei Jahre. Sie ist 
von Interesse insofern Schütz durch sein sehr einfühlsa­
mes Eingehen auf Voegelin wie aber auch durch eine 
Vielzahl skeptischer Nachfragen, Einwände, Zweifel und 
Vorbehalte, die sich insbesondere auf die theoretischen 
Grundlagen und die methodische Durchführung der New 
Science bezogen, Voegelin die Möglichkeit eröffnete, 
seinen eigenen Ansatz noch einmal ausführlich darzu­
stellen und zu verteidigen.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Bezeichnenderweise war es Voegelin selbst, der 
viele Jahre später bei der Vorbereitung der Festschrift zu 
seinem achtzigsten Geburtstag, einige Briefe aus dieser 
bis dahin unbekannten Korrespondenz zur Veröffentli­
chung anbot. In einer Notiz an Gregor Sebba, der die 
Übersetzung der Briefe ins Englische übernommen hatte, 
bemerkte Voegelin rückblickend: "I have read the letters 
again on this occasion. And I must say they are of inter- 
est as historical documents, because they show how diffi- 
cult it was, and still is, to arrive at any clarity about the 
Problems raised."10 *

Der in der Korrespondenz vollzogene Dialog dieser 
beiden in vieler Hinsicht so verschiedenen und doch in 
ihrer philosophischen Grundhaltung auch wieder so ähn­
lichen Denker, braucht hier nicht referiert zu werden - 
die Briefe sprechen für sich. Dasselbe gilt für den größe­
ren Diskurs, in dem diese Korrespondenz eingebettet ist; 
er wurde von Helmut R. Wagner, der seine Absicht, die 
gesamte Korrespondenz zu veröffentlichen, infolge einer 
schweren Krankheit und eines vorzeitigen Todes nicht 
durchführen konnte, umsichtig dargestellt. Und Wagner 
war es auch, der Voegelin attestierte, daß seine Briefe 
"exceded and excelled anything he had indicated in the 
New Science of Politics"

Im Vergleich zu dem langen philosophischen Dis­
kurs über die Neue Wissenschaft zwischen Alfred Schütz 
und Eric Voegelin, ist die Korrespondenz mit Aron Gur- 
witsch zu diesem Thema nur kurz. Es ist nicht genau 

10 Siehe dazu die einfühlsame "Introduction" von Gregor Sebba in: The Philosophy 

of Order. Essays on History, Consciousness and Politics, S. 433.
1 Helmut R. Wagner, "Agreement in Discord: Alfred Schutz and Eric Voegelin" in: 

The Philosophy of Order. Essays on History, Consciousness ans Politics, ed. by Peter 

J. Opitz and Gregor Sebba, Stuttgart: Klett-Cotta, 1981, S. 431; ders., Alfred Schütz, 

University of Chicago Press, 1983.

20

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

feststellbar, seit wann sich Voegelin und Gurwitsch 
kannten. Vermutlich waren sie über Alfred Schütz mit­
einander bekannt gemacht geworden. Schütz erwähnt 
Gurwitsch Voegelin gegenüber erstmals in einem Brief 
aus Paris im Frühjahr 1939, wobei er bemerkt, daß Gur­
witsch zu den "ganz wenigen gehört, mit denen ich ab 
und zu zusammen bin"12. Persönlich begegnen sich Voe­
gelin und Gurwitsch aber wohl noch nicht in Paris, son­
dern erst gegen 1945 in New York. Eine solche An­
nahme legt auch die in der Hoover Institution vorhandene 
Korrespondenz zwischen Gurwitsch und Voegelin nahe. 
Sie setzt am 1. Dezember 1947 mit einem Bericht Voe- 
gelins über seine Bemühungen ein, für Gurwitsch in 
Baton Rouge eine geeignete Stelle zu finden und sie en­
det mit einem Brief am 18. November 1971, in dem 
Voegelin Gurwitsch und dessen Frau für die erwiesene 
Gastfreundschaft während eines Besuches in New York 
dankt. Dazwischen liegen Berichte über philosophische 
Neuerscheinungen, über Voegelins Arbeit an der History 
of Political Ideas, über Gurwitschs Arbeit an einer Theo­
rie der Motivation, über Aspekte der Phänomenologie 
und die Prämissen des Philosophierens. Die Beziehung 
ist freundlich, gelegentlich freundschaftlich - nicht nur 
weil Voegelin, wenn er in den Sommerferien in den Bi­
bliotheken in Cambridge arbeitete, gelegentlich mit sei­
ner Frau das kleine, dunkle Appartement der Gurwitschs 
bewohnte, sondern auch auf Grund einer geistigen Ver­
bundenheit. "Nicht eine einzige Äußerung liegt vor 
(abgesehen von Freunden, wie Ihnen oder Schütz), aus 
der hervorginge, dass der Empfänger überhaupt kapiert 
hat, worum es sich handelt," schreibt Voegelin im Früh­
jahr 1949 an Gurwitsch im Hinblick auf die Äußerungen 

12 Brief vom 3. März 1939 von Schütz an Voegelin.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

auf seinen Aufsatz "The Origins of Scientism", der 1948 
in Social Research erschienen war.13

Am 12. Oktober 1952 teilte Alfred Schütz Gur- 
witsch mit, daß er am Vortage ein Exemplar der New 
Science of Politics erhalten habe und das Buch "sobald 
als möglich lesen" wolle.14 Offenbar hatte zur gleichen 
Zeit auch Gurwitsch ein Exemplar von Voegelin erhal­
ten. Dies geht aus einem Antwortbrief vom 2. November 
1952 hervor, dem er auch die Kopie eines Briefes an 
Voegelin beilegt - mit seinen ersten Eindruck über die 
New Science. Wie im Falle von Schütz, so erhob auch 
Gurwitsch verschiedene Einwände aus phänomeno­
logischer Sicht, insbesondere im Hinblick auf die Tran­
szendenzproblematik. Doch ebenso wie Schütz, so ist 
auch er von der New Science tief beeindruckt. Dies zeigt 
nicht nur sein Brief an Voegelin vom 2. November 1952, 
sondern auch sein gleichzeitiger Gedankenaustausch mit 
Schütz über das Buch Voegelins.

Im Gegensatz zu Schütz und Gurwitsch ist Leo 
Strauss der einzige der drei Briefpartner Voegelins, der 
an dessen Vorlesungen in Chicago teilgenommen hatte. 
Strauss war zu jener Zeit Professor für Politische Philo­
sophie an der University of Chicago und hatte selbst zwei 
Jahre zuvor die Walgreen Lectures gehalten. Anders als 
im Falle von Gurwitsch läßt sich das Datum, an dem sich 
Strauss und Voegelin vermutlich erstmals trafen, relativ 
genau bestimmen. So ist ein Brief von Voegelin an 
Strauss vom 2. Oktober 1934 erhalten, in dem Voegelin 
anläßlich eines kurzen London-Aufenthaltes ein Treffen 
anregt; ausgegangen war dies von Tracy Killeredge, dem 

13 Brief vom 22. März 1949 von Voegelin an Gurwitsch.

14 Alfred Schlitz / Aron Gurwitsch. Briefwechsel 1939 bis 1959, Hrsg, von Richard 

Grathoff, München: Wilhelm Fink Verlag, 1985, S. 288.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

stellvertretenden Direktor für Sozialwissenschaften der 
Rockefeller-Foundation, die beide Männer mit Stipendien 
unterstützt hatte. Ob es wirklich zu diesem Treffen in 
London kam, ist allerdings unbekannt. Denn die vorhan­
dene Korrespondenz bricht nach diesem ersten Brief ab 
und setzt erst acht Jahre später am 24. November 1942 
wieder ein.15 Hinweise lassen allerdings darauf schlie­
ßen, daß sie schon vor 1942 wieder aufgenommen wor­
den war. Sie konzentrierte sich im wesentlichen auf phi­
losophische und politologische Sachprobleme, auf 
Kommentare zu Publikationen - Strauss war zu jener Zeit 
Mitglied des Herausgebergremiums von Social Research 
und an einem Beitrag Voegelins interessiert, der im Mai 
1948 in Social Research eine Arbeit über die "Origins of 
Scientism” publizierte.16 17 Im Herbst 1949 revanchierte 
sich Voegelin in der Review of Politics mit einer Rezen­
sion des ein Jahr zuvor erschienenen Buches von Leo 
Strauss On Tyranny: An Interpretation of Xenophon's 
Hiero.'1

Anfang Dezember 1950 findet sich in einem Brief 
Voegelins an Strauss ein erster Hinweis auf die Walgreen 
Lectures. Voegelin entschuldigt in ihm sein längeres 
Schweigen mit der Arbeit an den Vorlesungen und kün­
digt an, daß das Problem der modernen Gnosis "einen 
breiten Raum darin einnehmen" werde.18 Strauss ant­
wortet, daß er sich "von Herzen auf unser Wiedersehen 
im Januar" freue. Das Treffen kam zwar zustande, war 

15 Eine ins Englische übersetzte Edition dieser Korrespondenz ist gerade erschienen: 

Barry Cooper, Faith and Political Philosophy. The Correspondence between Leo 

Strauss and Eric Voegelin 1934-1964, Penn State Press, 1993.
16 Social Research, New York, Vol. 15, No. 4, S. 462 - 494; deutsch in: Wort und 

Wahrheit, 1951.
17 in: Review of Politics 11, 1949, S. 241 - 244.
18 Brief vom 4. Dezember 1950 von Voegelin an Strauss.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

offenbar jedoch nur kurz. Jedenfalls entschuldigt sich 
Strauss am 25. Februar 1951, daß er wegen einer Grip­
peerkrankung nicht an allen Vorlesungen Voegelins habe 
teilnehmen können. Dafür intensiviert sich nun für einige 
Zeit ihre Korrespondenz, und obwohl sie sich nicht di­
rekt auf die Walgreen Lectures selbst bezieht, berührt sie 
doch eine Vielzahl zentraler philosophischer und philoso­
phiegeschichtlicher Grundlagenprobleme, die auch im 
Zentrum der Walgreen Lectures standen. Angesprochen 
werden insbesondere Fragen des Verhältnisses von Wis­
sen und Offenbarung, zu dem sich Voegelin in einem 
langen Brief äußert, sowie die Beziehungen zwischen 
griechischer Tragödie und platonischem Mythos. Die 
wichtigsten dieser Briefe zwischen Strauss und Voegelin 
leiten den hier vorgelegten Band ein.

Die Geschichte der Edition dieser Korrespondenz ist 
lang, und die Zahl der Probleme, die zu lösen waren, 
war groß. Daß sie schließlich gelöst werden konnten, ist 
vielen zu verdanken. Besonders danke ich Frau Lissy 
Voegelin für die Erlaubnis zur Veröffentlichung der 
Briefe ihres Mannes. Zu danken ist ferner Frau Lang, 
der Tochter von Alfred Schütz, die ebenso bereitwillig 
der Veröffentlichung der Briefe ihres Vaters zustimmte, 
Herrn Professor Joseph Cropsey, der freundlicherweise 
die Druckerlaubnis für die Briefe von Leo Strauss erteilte 
und Herrn Kortendiek und dem Fink Verlag für die Er­
laubnis zum Nachdruck der Briefe von Aron Gurwitsch. 
Zu danken ist schließlich Heike Kaltschmidt, Nicole 
Koydl und Ute Schwabe für Dechiffrier-, Schreib- und 
Redaktionsarbeiten sowie last but not least Herrn Dr. 
Wewel vom Alber Verlag und den anderen Herausgebern 
der Reihe Praktische Philosophie, daß sie nach der Neuen

24

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Peter J. Opitz

Wissenschaft der Politik auch die Veröffentlichung der 
nun hier vorliegenden Korrespondenz ermöglichten.

Wolfratshausen im April 1993 Peter J. Opitz

25

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Korrespondenz zwischen
Eric Voegelin und Leo Strauss

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin1

25. Februar 1951

Lieber Herr Voegelin!

Ich habe jetzt etwas Zeit, aber kein richtiges Papier. 
Ich fürchte, wenn ich richtiges Papier haben werde, 
keine freie Zeit zu haben. Also wage ich es, Ihnen auf 
dem unrichtigen Papier zu schreiben.

Herzlichen Dank für Ihren Brief. Ihr Dank ist ganz 
unbegründet. Es hat uns sehr leid getan, Sie nicht öfter 
sehen zu können - aber diese leidigen Grippen, von der 
Inanspruchnahme durch die Lehrtätigkeit zu schweigen. 
Ich konnte ja nicht einmal alle Ihre Vorlesungen hören. 
Daher zögere ich auch mehr zu sagen, als daß sie höchst 
interessant waren. Es gibt, wie Sie sich denken können, 
einen Punkt, wo sich unsere Wege scheiden. Ich möchte 
nicht einmal versuchen, ihn genauer zu beschreiben, 
bevor ich Ihre Vorlesungen genau gelesen habe. Ich habe 
die Absicht, mich mit denselben genau auseinanderzuset­
zen, unter Umständen in print.

Was Philosophie und Gesetz angeht, so glaube ich 
im Grunde noch auf demselben Boden zu stehen. Ich 
hoffe freilich, in den letzten 15 Jahren etwas dazu gelernt 
zu haben, und würde daher vieles anders ausdrücken.

1 Orthographie und Interpunktion wurden in allen Briefen angeglichen (d.Hrsg.).

29

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

Wenn ich damals auf dem Primat des Gesetzes 
bestand, so war das - von den sachlichen Gründen 
abgesehen - dadurch bedingt, daß ich vom Mittelalter 
sprach. Aber auch Sie werden doch nicht in Abrede 
stellen, daß ein wesentlicher Unterschied zwischen dem 
auf der Offenbarung beruhendem Denken des Mittelalters 
und dem nicht auf Offenbarung beruhenden Denken des 
klassischen Altertums besteht. Diesen wesentlichen 
Unterschied durch nichts zu verhüllen, gebührt ein 
doppeltes Interesse. Einmal das Interesse der Offen­
barung, die eben doch schlechterdings nicht natürliches 
Wissen ist. Zweitens das menschliche Wissen, die 
episteme. Sie selbst sagten von sich hier, daß Ihnen die 
Wissenschaft am Herzen liege. Mir dann kommt es doch 
sehr darauf an, sie als solche zu verstehen. Ihre Klassiker 
sind die Griechen und nicht die Bibel. Die Klassiker 
belegten, daß das wahrhaft menschliche Leben, das der 
Wissenschaft, dem Wissen und der Suche nach ihm ge­
widmete Leben ist. Von der Bibel aus ist das hen 
anagkeion etwas durchaus Anderes. Keinem vertretbaren 
Zweck ist durch die Verhüllung dieses Gegensatzes 
gedient, durch die Verleugnung des tertium non datur. 
Jede Synthese ist tatsächlich eine Option entweder für 
Jerusalem oder für Athen.

Nun sprechen Sie von den religiösen Grundlagen der 
klassischen Philosophie. Ich würde das schon aus dem 
Grunde nicht tun, weil es kein griechisches Wort für 
"Religion" gibt. Man müßte von den Göttern oder von 
dem Gott oder von dem Göttlichen sprechen, und man 
müßte aufklären, was die Philosophen alles unter Gott 
verstanden haben. Doch wohl nicht dasselbe, was das 
Volk darunter verstanden hat.

Man müßte ferner aufklären, welche Erfahrungen 
vom Göttlichen die Philosophen als genuine anerkannt 

30

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25. Februar 1951

haben. Plato und Aristoteles haben ja Beweise für das 
Dasein von Göttern nicht von Erfahrungen und Sitten, 
sondern aus der Analyse der Bewegung her gewonnen.

Ich glaube auch heute noch, daß die nomos die 
gemeinsame Grundlage der Bibel und der Philosophie ist 
- humanly speaking. Aber ich würde bis dahin präzisie­
ren, daß es das Problem der Vielheit der nomos ist, das 
zu den diametral entgegengesetzten Lösungen der Bibel 
einerseits, der Philosophie andererseits führt.

Sie scheinen ganz sicher zu sein, daß die 
Platonischen Mythen nur aufgrund der Postulierung einer 
ihnen zugrunde liegenden "religiösen" Erfahrung ver­
ständlich sind. Ich bin dessen nicht so sicher. Ich 
bekenne meine Unwissenheit. Es scheint mir unmöglich, 
das Problem des Platonischen Mythos wirklich zu lösen, 
bevor man das Problem des Platonischen Dialogs, d. h. 
des Kosmos der Dialoge, gelöst hat; denn dieses ganze 
Werk ist ein Mythos. Abgesehen davon sind die Stücke, 
die gewöhnlich als "die Mythen Platos" bezeichnet 
werden, jeweils Element eines Dialogs. Aber soviel ich 
weiß, hat noch niemand klar sagen können, was der Sinn 
des Dialogs ist. Mich nimmt das nicht wunder. Denn 
ohne das volle Verständnis des gesamten Platonischen 
Werkes bleibt unvermeidlich ein letzter Zweifel. Ich 
weiß von niemanden, der ein solches Verständnis 
beanspruchen könnte. Soviel, glaube ich, ergibt sich 
doch überall aus Plato, daß ihm weniger daran lag, die 
besseren Leser zum Glauben, als sie zum Denken zu 
veranlassen. Und dazu gibt es in der Tat kein besseres 
Mittel als die Rätselhaftigkeit seines Werkes im Ganzen 
und der Mythen im besonderen.

Ich glaube nicht, daß das Problem des Dialogs 
unauflösbar ist. Nur scheint mir, daß wir noch sehr weit 
davon entfernt sind. Seit wann wird das Problem 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

eigentlich gesehen! Kaum vor Schleiermacher, dessen 
Lösung beweisbar falsch ist. Dann fing P. Friedlaender 
wieder an - im Grunde nur ästhetisch. Ich finde da und 
dort gute Beobachtungen, aber nirgends eine klare, auf 
den Grund gehende Exposition. Fast die ganze 
Forschung beruht auf der hypothetischen "Entwick- 
lungs"-theorie, die alle zentralen Interpretationsprobleme 
abschneidet, indem sie auf die verschiedenen Entsteh­
ungs-Perioden verweist.

Ich weiß nicht, ob Sie meine Position jetzt besser 
verstehen. Bitte zögern Sie nicht, mich zur Rede zu stel­
len.

Herzlich grüßt Sie
Ihr Leo Strauss

32

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

22. April 1951

Lieber Herr Strauss,

ich habe Ihnen für eine ganze Reihe von Sendungen 
zu danken - für Ihren Brief vom 25. Februar, für die 
Separata über Hobbes und Max Weber und für den 
mimeographierten Artikel über Musik. Haben Sie 
herzlichen Dank für alles - und im besonderen für den 
Max Weber. Der kam gerade, als ich an der 
"Introduction" zu den Walgreen Lectures arbeitete; da 
gibt es auch ein paar Seiten über Webers wertfreie 
Wissenschaft, und ich sehe, daß wir in der Analyse sehr 
weitgehend übereinstimmen.

Damit habe ich Ihnen auch den Grund angegeben, 
warum ich Ihren Brief zwei Monate liegen ließ. Die 
Beschäftigung mit der "Introduction" ließ mir keine 
Ruhe, so nebenbei die Probleme der Offenbarung und 
des platonischen Dialoges zu "lösen", die Sie in Ihrem 
Brief ganz richtig als Kardinalpunkte bezeichnen, an 
denen unsere Meinungen vermutlich auseinandergehen. 
Sie laden mich sehr liebenswürdig ein, Sie in diesen 
Punkten "zur Rede zu stellen". Aber das ist wohl nicht 
ernst gemeint. Man kann in solchen Fragen wohl nicht 
mehr tun, als die Grenzen des eigenen Wissens und 
Verstehens zu bekennen. Lassen Sie mich also in diesem 
Sinne bekennen, wo ich in der Frage des Verhältnisses 
von Wissen und Offenbarung nicht weiterkomme.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

Das Problem der Offenbarung, um überhaupt 
diskutabel zu werden, muß zunächst eingeschränkt 
werden. Als "Offenbarung’’, als "Wort Gottes", kann 
man fürs erste den Inhalt gewisser literarischer 
Dokumente bezeichnen, die als "Schrift" kanonisiert 
sind. Damit ist offenbar ein historisches Problem der 
Offenbarung aufgeworfen insofern, als der Kanon von 
Menschen (nicht von Gott) in längeren und manchmal 
sehr hitzigen Debatten festgestellt worden ist. An diesem 
Punkt könnte man abbrechen und die "Offenbarung" als 
Meinung gewisser historischer Personen über die Natur 
der kanonisierten Literaturwerke beiseiteschieben. - 
Wenn man an diesem Punkt stehenbleibt, dann müßte 
man (wenigstens sehe ich keinen anderen Weg) das 
Phänomen des Offenbarungsglaubens psychologisch 
(vielleicht sogar psychopathologisch) deuten. Eine solche 
Psychologisierung aber scheint mir nur möglich unter der 
Bedingung, daß nicht nur die Inhalte der Offenbarung 
psychologisiert, sondern auch ihre präsumptive Quelle, 
d. h. Gott, geleugnet werden. Und das führt zu 
metaphysischen Komplikationen, auf die ich ja wohl 
nicht weiter eingehen muß. - Läßt man sich jedoch über 
diesen Punkt hinaus auf die Diskussion ein, dann ergeben 
sich eine Reihe von Konsequenzen. Die Personen, die 
über Inklusion oder Exklusion von Literaturwerken in 
den Kanon streiten, sind offenbar im Besitz von Kriterien 
dafür, was Offenbarung ist und was nicht. Das Problem 
der Offenbarung scheint mir daher unabtrennbar zu sein 
vom Problem des Erkennens der Offenbarung als solcher 
und in weiterer Konsequenz vom Problem der 
Interpretation. Offenbarte Wahrheit gibt es nur, insoferne 
sie menschlich rezipiert und kommunikabel ist. - Der 
Gegensatz von menschlichem Wissen und Of­
fenbarungswissen kann daher nicht ohne Qualifikationen 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

aufgestellt werden. Alles Wissen, auch das Offenba­
rungswissen ist menschlich, insofeme es Wissen 
konkreter Menschen ist. Aber manches Wissen wird von 
den Menschen, die es "befallt" als aus göttlicher Quelle 
stammend verstanden. Diese Formulierung ist nicht 
psychologisierend gemeint, denn sie bestreitet nicht, daß 
die Quelle richtig diagnostiziert ist.

Diese Formulierungen scheinen mir nötig zu sein, 
um gewisse historische Tatbestände angemessen zu 
verstehen; wie z. B. die Problematik von Klarheitsgraden 
der Offenbarung, die in der Paulinischen Reihe von 
Natur, Gesetz, Geist angeregt ist. Wissen kann 
Offenbarungswissen sein, auch wenn es nicht als solches 
verstanden wird, wie z. B. das "Natur"recht. Dahin 
gehört auch die Konzeption des Clemens von Alexandria, 
daß die griechische Philosophie das "Alte Testament" der 
Heiden sei; oder die patristische Theorie von der anima 
naturaliter Christiana. Und vor allem gehört hierher der 
Tatbestand der doctrina Christiana als einer zweitau­
sendjährigen Entwicklung der Offenbarung. Das "Wort" 
Gottes ist nicht ein Vokabel, das iteriert wird, sondern 
ein Sinngehalt, der artikuliert werden kann, in einer sehr 
"freien" Interpretation, die sich legitimiert aus der Prä­
senz des Geistes in der geschichtlichen Gemeinschaft.

Offenbarung also ist menschlich diskutabel, weil sie, 
wie alles Wissen, menschliches Wissen ist. Offen­
barungswissen ist ferner nicht einfach alles, wovon 
irgend jemand behauptet, es sei ihm "offenbart" worden, 
sondern sein Inhalt kann sozial-historisch von Menschen 
nach Kriterien festgestellt, interpretiert und rational 
geklärt werden (Clementinische Kriterien der Interpre­
tation, Vincentinischer Kanon, Augustinische sapientia). 
Es unterscheidet sich von "nur" menschlichem Wissen 
dadurch, daß sein Inhalt erlebt wird in einem 

35

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

"Angesprochenwerden" von Gott. Und durch dieses 
Erlebnis des "Angesprochenwerdens" ist der wesentliche 
Inhalt des Offenbarungswissens gegeben: ein Mensch, 
der sich in seiner "Nur"-Menschlichkeit gegenüber einem 
transzendenten Sein versteht; ein welt-transzendentes 
Sein, das als realissimum gegenüber allem Welt-Seienden 
erfahren wird; ein Sein, das "anspricht", also Person ist, 
Gott; ein Mensch, der von diesem Sein "angesprochen" 
werden kann, also zu ihm in einer Beziehung der 
Offenheit steht. In diesem Sinne würde ich die Formulie­
rung wagen: Das Faktum der Offenbarung ist ihr Inhalt.

Wenn Offenbarung in diesem Sinne verstanden wird, 
ergeben sich recht interessante geistesgeschichtliche Pro­
bleme. Offenbarung im jüdischen und christlichen Sinne 
scheint nur möglich zu sein, wenn der Mensch historisch 
ein Bewußtsein seiner Menschlichkeit entwickelt hat, die 
ihn klar gegen Transzendenz absetzt. Ein solches 
Bewußtsein ist z. B. im Polytheismus der Homerischen 
oder Hesiodischen Stufe noch nicht gegeben. Göttliches 
und Menschliches geht noch ineinander. Dieser 
Tatbestand wird durch die meiner Meinung nach 
unglückselige Theorie des "Anthropomorphismus" in 
polytheistischen Kulturen verschleiert. Bei den 
griechischen Göttern handelt es sich nicht um 
anthropomorphe Darstellungen des Göttlichen, sondern 
um theomorphe Symbolisierungen menschlicher 
Seeleninhalte. Die Entwicklung der Seele (wie sie Jaeger 
und Snell recht gut, gegen Rohde durchgearbeitet haben) 
scheint mir der Prozeß zu sein, in dem der Mensch sich 
selbst entgöttert hat und zum Bewußtsein der 
Menschlichkeit seines Seelenlebens gekommen ist. Erst 
mit dieser seelischen Konzentration wird es möglich, sich 
als von einem welt-transzendenten Gott angesprochen zu 

36

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

erleben. Offenbarung scheint mir also historisch eine 
sehr merkwürdige "Kurve” zu haben. In einer 
polytheistischen Kultur "offenbaren” sich die Götter alle 
Augenblicke durch Erscheinungen, Zeichen, Ansprachen. 
Mit der Differenzierung und Konzentration der Seele 
verschwindet diese diffuse Offenbarung. In Plato, und 
deutlicher noch in Aristoteles, scheint mir das Maximum 
der Seelenschließung erreicht, in der die maximal 
konzentrierte Seele zum Verständnis des transzendenten 
Seins kommt und sich zu ihm hin "erotisch" orientiert, 
ohne jedoch Antwort zu finden. Im Christentum scheint 
mir das erreichte griechische Seelenverständnis absorbiert 
zu sein, bereichert durch die Wiederherstellung der nun 
Offenbarung genannten wechselseitigen Beziehung zum 
göttlichen Sein. (Entscheidend der Gegensatz von 
Aristotelischer philia, die zwischen Gott und Mensch 
ausgeschlossen ist, und Thomistischer amicitia zwischen 
Gott und Mensch; interessant dann wieder die 
Ausschließung der amicitia durch Luther und das Ver­
lassen auf die fides als einseitigen Akt des Vertrauens auf 
eine historisch vergangene, aber geistig nicht präsente, 
Offenbarung.)

Was nun das Verhältnis von Wissenschaft (und 
speziell Metaphysik) und Offenbarung betrifft, so scheint 
mir ein Prinzip Augustins den Weg gezeigt zu haben. 
Das Offenbarungswissen ist im Bau menschlichen 
Wissens das Wissen um die Vorgegebenheiten der 
Erkenntnis (sapientia, nahe verwandt dem Aristotelischen 
nous als unterschieden von der episteme). Zu diesen 
Vorgegebenheiten gehört das Erlebnis des Menschen von 
sich selbst als esse, nosse, eile; das untrennbare 
Grunderlebnis: ich bin als wissender und wollender; ich 
weiß mich als seiender und wollender; ich will mich als 
seiender und wissender Mensch. (Für Augustin in der 

37

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

weltlichen Sphäre das Symbol der Trinität: der Vater - 
das Sein; der Sohn - die erkennbare Ordnung; der Geist - 
der Prozeß des Seins in der Geschichte.) Zur diesen 
Vorgegebenheiten gehört ferner das außerzeitliche Sein 
Gottes (in den eben charakterisierten Dimensionen von 
Kreation, Ordnung und Dynamik); und das Wissen des 
Menschen um dieses Sein durch "Offenbarung”. 
Innerhalb dieses durch sapientia vorgegebenen Wissens 
bewegt sich die philosophische episteme.

Ich muß gestehen, daß mir diese Vorgegebenheiten 
durchaus akzeptabel erscheinen. Die Unterscheidung von 
scientia und sapientia scheidet aus dem Philosophieren 
eine Reihe von Problemen aus, die meiner Meinung nach 
nicht echte Erkenntnisprobleme sind. Nehmen Sie z. B. 
einen modernen Philosophierversuch wie den Husserls, 
der die Welt vom Bewußtseinsstrom her aufbauen will 
und von den Noesen des Stroms. Und denken Sie an die 
qualvollen Konstruktionen, zu denen dieses Unternehmen 
in der Konstruktion des "Du" in den Meditations 
Cartesiennes geführt hat. Husserl hätte sich viel Zeit und 
unnütze Arbeit ersparen können, wenn er anerkannt 
hätte, daß der Mensch nicht ein Bewußtsein ist, daß 
weder das "Ich" noch das "Du" aus dem Bewußtsein 
konstituiert wird, daß man das Selbstbewußtsein nicht als 
Erkenntnisakt nach dem Modell einer sinnlichen 
Wahrnehmung konstruieren kann etc., sondern daß es 
sich hier um die Vorgegebenheiten der Erkenntnis 
handelt. - Oder, um ein klassisches Beispiel zu nehmen, 
denken Sie an die Komplikationen, zu denen es führt, 
wenn man die erkennbare Ordnung "metaphysisch" als 
Imposition von Form auf Stoff konstruiert und dann nach 
einem Handwerksmodell zur mythischen Demiurgie des 
Timaeus geführt wird; während Materialismus und 
Idealismus als philosophische Probleme verschwinden, 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

wenn die Ordnung des Seins und ihre Erkennbarkeit zu 
den Vorgegebenheiten gehören, und man sich nun mit 
der Ordnung selbst, den Methoden und Grenzen ihrer 
Erkennbarkeit befassen kann. - Probleme der 
angedeuteten Art scheinen mir philosophische Fehl­
konstruktionen zu sein, weil die echten Probleme 
menschlichen Erkennens nicht vom Bereich der sapientia 
geschieden sind. Augustin klassifiziert sie als fantastica 
fomicatio, begangen durch die Injektion menschlicher 
Phantasien in Wissensbereiche, die durch "Offenbarung" 
geklärt sind. (Zur Unterscheidung klassischer und 
christlicher Metaphysik wäre ich bereit, sehr weitgehend 
die Position von Gilson in seinem "Esprit de la Phi­
losophie Medidvale" zu akzeptieren.) - Der philoso­
phische Wert der Offenbarung scheint mir also in der 
Ausscheidung von Scheinproblemen zu liegen.

Und nun das zweite kleine Problem - die 
Platonischen Dialoge. Sie haben ganz recht, wenn Sie 
sagen, daß es nichts Ordentliches über die Frage gibt, 
und daß der Wissensstand recht unbefriedigend ist. Das 
ist mir auch in meiner Arbeit an Plato aufgefallen - und 
ich habe mich darüber gewundert, da mir die 
Schwierigkeit des Verständnisses eher in einem embarras 
de richesse an Motiven zu liegen scheint, denn in der 
Unmmöglichkeit, solche zu finden. Lassen Sie mich 
einige aufzählen:

(1) Plato steht sehr stark im Banne von Aeschylus, 
besonders betreffend das Problem der Peitho, der 
überredenden Imposition der rechten Ordnung auf die 
Dämonie der Triebe. Den Prometheus z. B. würde ich 
nicht prometheisch im romantischen Sinne (als 
menschliche Auflehnung gegen ein tyrannisches 
Schicksal) verstehen, sondern als Seelendrama, in dem 
alle Personen Seelenkräfte sind, die um die Ordnung der 

39

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

Dike in der Seele ringen - mit der gegen Schluß 
angedeuteten "Lösung" einer Erlösung durch das 
stellvertretende Leiden des Herakles. Dieses Seelendrama 
ist nun auch die Substanz des historischen Prozesses 
(Orestie) und des konstitutionellen Verfahrens 
(Heketiden). Die Tragödie, im aeschyleischen Sinn, als 
politischer Kult, scheint mir (individuell und sozial un­
trennbar) die Liturgie der politischen Dike zu sein. 
Dieser Kult verliert seine paränetische Bedeutung, wenn 
das Publikum verrottet und, das entscheidende Symptom 
der Verrottung, den Repräsentanten der Dike, Sokrates, 
umbringt. Die bewältigte Spannung der aeschyleischen 
Tragödie ist zur unbewältigten Spannung von Sokrates 
und Athen geworden. Es gibt jetzt nur noch einen 
Tragödienstoff, die Tragödie des Sokrates. Insoferne der 
Platonische Dialog von der Spannung Sokrates - Athen 
getragen ist, scheint er mir die Fortsetzung der 
aeschyleischen Tragödie unter der neuen historisch­
politischen Bedingung zu sein.

(2) Aber warum überhaupt Tragödie, und im 
Gefolge Platonischer Dialog? Die Antwort scheint mir im 
Aeschyleischen und Platonischen Verstehen der Gesell­
schaft als Seelenordnung und Seele als Reflex der 
Gesellschaft zu liegen. Abgesehen vom ausgesprochenen 
Grundprinzip der Polis als des groß-geschriebenen 
Menschen, scheint mir wichtig Politeia VIII-IX, mit der 
sehr feinen Analyse der Seelenzersetzung z. B. des 
Oligarchen durch die Stimmen der Gesellschaft, die als 
Seelenkräfte aufgenommen werden; und sehr schön, am 
Ende, die Tyrannis als Sozialform der radikal unsozialen 
Traumphantasien des tyrannischen Individuums. (Hier 
vielleicht auch Heraklitische Erinnerungen an die 
Privatwelten der Schlafwandler.) Insoferne als die 
Seelenordnung ein richtig funktionierendes Sozi­

40

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

algespräch ist, scheint mir daher der Platonische Dialog 
die geforderte Ausdrucksform der Seelenproblematik zu 
sein.

(3) Aber für welche Öffentlichkeit sind diese 
Dialoge bestimmt, wenn die entscheidende Öffent­
lichkeit, Athen, nicht hören will? Eine Antwort auf diese 
Frage gibt Plato in der Digression des Thaeaitetos. Auch 
der verhärtete Pragmatiker, der öffentlich auf den 
Philosophen nicht hören will, wird doch unruhig im 
Privatgespräch, in camera caritatis. Man kann nie 
wissen; das Gespräch darf nicht aufhören. Und der 
Dialog ist ja nicht mehr politischer Kult wie die 
aeschyleische Tragödie, sondern als exoterisches 
Literaturwerk für jeden privat bestimmt, der vielleicht 
doch hören will.

(4) Aber das Gespräch kann nur geführt werden, 
wenn es wirklich Gespräch ist. Entscheidend für diesen 
Punkt sind die Szenen in Protagoras und Gorgias, in 
denen Sokrates mit dem Abbruch des Gesprächs droht, 
wenn der Partner auf das Argument nicht eingeht und 
statt dessen "Reden” hält. Unter diesem Gesichtspunkt ist 
der Dialog das Kampfmittel zur Wiederherstellung der 
öffentlichen Ordnung, die durch das scheinöffentliche 
Instrument der Rhetorik privatisierend zersetzt wird.

(5) Dieses Kampfmittel kann jedoch im individuellen 
Fall versagen. Der Gegner ist verhärtet und läßt sich von 
der dialogischen Peitho nicht erweichen. Ist der Dialog 
also am Ende doch ein sinnloses Unternehmen? Platos 
Antwort ist der Mythos vom Totengericht in Gorgias und 
Politeia. Der Dialog geht weiter; und der jenseitige 
Führer des Dialogs ist ein Richter, dem heilende und 
strafende Sanktionen zur Verfügung stehen. Man kann 
dem Gespräch nicht entgehen. (Dies ist nicht eine Deu­
tung des Platonischen Mythus, sondern nur der Mythen 

41

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

des Gorgias und der Politeia.)
(6) Die Relation von Mythus und Dialog ist ferner 

umkehrbar. Nicht nur der Mythos ist Fortsetzung des 
Dialogs, sondern der Dialog selbst ist mythisches 
Gericht. Das ist die Idee der Apologie. In der Apologie 
spielt die Handlung auf zwei Ebenen. Auf der politischen 
Ebene wird Sokrates von Athen gerichtet; auf der 
mythischen spielt das Gericht der Götter (repräsentiert 
durch Sokrates) über Athen. Und der Sokrates der 
Apologie läßt seine Richter nicht im Zweifel darüber, 
daß die Fragen, auf die sie nicht eingehen wollten, als er 
sie stellte, weiterhin an das Volk von Athen gestellt 
werden. In diesem Sinne ist der Dialog die Fortsetzung 
des Sokratischen Prozesses. Der Dialog ist ein Ge­
richtsverfahren.

(7) Wenn das Gespräch mit Erfolg geführt wird - im 
Sokratisch-Platonischen Kreis -, dann tritt ein weiteres 
Motiv hervor: die Gemeinschaftsbildung durch Eros. Das 
ist der Punkt, den die Georgeaner gut gesehen haben. 
Das Bild des schön-guten Menschen im andern zu sehen, 
es zu erwecken und herauszuholen (kompliziert durch das 
Mysterium, daß das Bild im andern das eigene Bild ist), 
das ist nur möglich durch die Erotik des Gesprächs. 
Dafür hauptsächlich Symposion und Phaidros, wieder mit 
ihren spezifischen mythischen Extrapolationen. In diesen 
Zusammenhang scheint mir das berühmte Problem des 
lebendigen und des geschriebenen Wortes zu gehören. 
Klarer konnte Plato wohl nicht sagen (besonders, wenn 
Sie noch die Dionysiusepisode dazunehmen), daß es sich 
in seinem Philosophieren nicht um eine "Doktrin" 
handelt, sondern um dialogische Erweckung durch das 
lebendige Wort. (Zur Esoterik dieser Erweckung im 
Detail wäre wohl auch der wenig beachtete Theages 
heranzuziehen.) Wenn dieser Prozeß über die 

42

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

Gemeinschaft des gesprochenen Wortes hinausgedehnt 
wird, dann scheint mir wieder die literarische Form des 
Dialogs (besonders des sachlich "resultatlosen" Dialogs) 
die angemessene zu sein.

(8) Ein weiteres Problem scheint sich mir durch die 
Dialog-Verkettungen zu ergeben, besonders die große 
Trilogie Politeia-Timaios-Kritias. In der Politeia selbst 
fungiert der Dialog (a) als Gericht über das sophistische 
Athen und (vermittelt durch das bezeichnende 
Verstummen des Trasymachus) (b) als erotisches 
Gespräch mit dem klaren Ziel, die periagoge zum 
Agathon herbeizuführen. Dieser ganze Dialog mit den 
"Jungen" wird aber von Sokrates (wie sich aus Timaios 
ergibt) den "Alten" erzählt. Er ist also Bestandteil des 
Gesprächs der "Alten", das von Timaios und Kritias 
weitergeführt wird, - und offenbar als solcher von Plato 
schon zur Zeit der Abfassung der Politeia beabsichtigt. 
Damit tritt ein neuer Aspekt des Mythos hervor. Zur 
Relation Mythos und Gericht (Politeia, Gorgias), Mythos 
und erotische Gemeinschaft (Symposion, Phaidros und 
Politeia) kommt jetzt die Relation Mythos und Alter- 
Geschichte. Durch den Mythos von Atlantis und seine 
Derivation wird das Sokratische Ordnungswissen, das in 
der Politeia authoritativ im Gespräch mit den "Jungen" 
zur Geltung kommt, als der letzte Ausläufer des 
mythischen Dialogs gedeutet, der durch die beseelte Ge­
schichte des Kosmos bis zu den Göttern hinaufreicht.

(9) Die intime Beziehung von Dialog und Mythos 
erreicht ihren Höhepunkt, meiner Meinung nach, in den 
Nomoi. Hier ist der Dialog selbst zum Mythos gewor­
den. Aber das ist eine komplizierte Geschichte, die man 
nur durch die Detailanalyse zeigen kann. (Wenn es Sie 
interessiert, steht Ihnen meine sehr umfangreiche Studie 
über die Nomoi zur Verfügung.) Nur um das Prinzip 

43

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

anzudeuten: Die Gliederung des Dialogs in seine 
Episoden sowie der Inhalt der Episoden folgt einer 
kosmischen Analogie, die in den Ausführungen über die 
Institutionen der Polis zum Inhalt des Dialogs wird.

(10) Zum Abschluß würde ich sagen, daß diese 
Problematik des Platonischen Mythos und Dialogs nahe 
Beziehungen zu den Fragen der Offenbarung hat. Plato 
verkündet keine Wahrheit, die ihm offenbart würde; das 
Erlebnis eines prophetischen Angesprochenwerdens von 
Gott scheint er nicht gehabt zu haben. Darum keine 
direkte Verkündigung. Der Mythos Platos scheint mir 
eine Zwischenform zu sein - nicht mehr der 
polytheistische Mythos, der für seine Seelenkonzentration 
unmöglich geworden war; aber noch nicht die freie 
Diagnose der göttlichen Quelle des Ordnungswissens. 
Gott spricht nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt 
durch Sokrates-Plato. Insofeme als die Stelle Gottes als 
des Ansprechenden durch Sokrates-Plato als den 
Sprecher im Dialog eingenommen wird, scheint mir der 
letzte Grund der Dialogform das Ausleben des 
"theomorphen" Polytheismus zu sein: Göttliches und 
Menschliches ist noch nicht völlig geschieden. (Aus 
diesem Grund scheinen mir übrigens alle literarischen 
Renaissanceversuche, die Platonische Dialogform als 
Form nachzuahmen, zum Scheitern verurteilt zu sein.) 
Dieses Problem Platos, das Problem seiner Göttlichkeit 
im polytheistischen Sinne, scheint ihm selbst bewußt 
gewesen zu sein. Als Beweise würde ich die 
unheimlichen Gottesfiguren der Nomoi (Mario­
nettenspieler und Brettspieler) anzuführen; und ganz be­
sonders den Mythos des Politikos, in dem das nach- 
Satumische Zeitalter, der Zyklus des Zeus, als Zyklus 
des Platonischen basileus verstanden wird.

Das ist ein langer Brief geworden. Aber mit der 

44

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

Beschwerde, daß die Frage, warum Plato Dialoge 
geschrieben habe, ungeklärt sei, haben Sie mich 
"gereizt", im handwerklichen Sinne. Das wäre noch 
schöner, daß eine solche Frage nicht aufgeklärt werden 
kann, wenn man wirklich daran geht. Ich bin neugierig, 
was Sie zu dem Versuch sagen.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

4. Juni 1951

Lieber Herr Voegelin,

wieder einmal bin ich vor die Alternative gestellt, 
auf schlechtem Papier oder gar nicht zu schreiben. Ich 
wählte wie üblich. Verzeihen Sie!

Herzlichen Dank für Ihren ausführlichen und 
belehrenden Brief vom 22. April, den ich erst jetzt, am 
Ende des Semesters, beantworten kann. Ich beglückwün­
sche Sie zum Abschluß der Walgreen Lectures, deren 
Studium ich mit Spannung entgegensehe. Erst auf Grund 
dieser Lectures wird es mir möglich sein, mich mit Ihnen 
wirklich auseinanderzusetzen.

Sie verkennen mich, wenn Sie glauben, daß ich die 
Aufforderung, mich zu Rede zu stellen, nicht ernst 
gemeint habe. Ohne logon dounai te kai dexasthai kann 
ich wenigstens nicht leben.

Sie haben völlig recht, wenn Sie davon ausgehen, 
daß eine "psychologisierende", das heißt atheistische 
Interpretation der Offenbarung zu Verwirrung führt. Es 
genügt, an das Beispiel Heideggers zu erinnern, dessen 
Gewis-sens-Interpretation darauf hinausläuft, daß das 
Rufen als ein sich-selbst-Rufen des Daseins zu fassen ist 
- Schuld, Gewissen, Handeln verlieren hier ihren Sinn. 
Man muß aber davon ausgehen, daß den Menschen etwas 
von Gott her geschieht. Aber dieses Geschehen ist nicht 

46

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Juni 1951

notwendig als Ruf oder Anrede zu verstehen; dies ist eine 
mögliche Interpretation; die Annahme dieser 
Interpretation beruht daher auf Glauben und nicht auf 
Wissen. Ich gehe weiter: Es besteht ein fundamentaler 
Unterschied zwischen Gottes Ruf selber und der 
menschlichen Formulierung dieses Rufs; was uns 
historisch entgegentritt ist das letztere (falls man nicht 
Verbal-Inspiration annimmt, was man kann, aber nicht 
muß). Entweder die menschliche Formulierung ist radikal 
problematisch, dann endet man in der Wüste von 
Kierkegaards' Subjektivismus, zu dem der Gedanke, daß 
man nur Gott selber, und keinem vermittelnden Men­
schen glauben darf, führt, - eines Subjektivismus', aus 
dem sich Kierkegaard doch nur so retten kann, indem er 
den Glaubens-Zn/iö/r (das Mysterium der Incarnation) in 
einer Weise verständlich macht, wie dies wohl niemand 
zuvor versucht hat.

Oder die menschliche Formulierung ist nicht radikal 
problematisch - d. h. es gibt Kriterien, die erlauben, 
zwischen illegitimen (häretischen) und legitimen Formu­
lierungen zu unterscheiden. Wenn ich Sie recht verstehe, 
ist das letztere Ihre Ansicht. Aufgrund derselben akzep­
tieren Sie das christliche Dogma. Ich weiß aber nicht, ob 
Sie dies im katholischen Sinne tun. Falls Sie dies täten, 
würden wir uns leicht verständigen. Denn die von Ihnen 
bei mir beanstandeten Unterschiede zwischen Offenba­
rung und menschlichem Wissen ist im Einklang mit der 
Katholischen Lehre. Aber ich glaube nicht, daß Sie die 
Katholische Lehre akzeptieren. Hier dürfte sich eine 
erhebliche Schwierigkeit daraus ergeben, daß Sie das 
Traditions-Prinzip (zum Unterschied vom Schrift- 
Prinzip) purgieren, und der Katholizismus doch am 
Konsequentesten in dieser Hinsicht ist.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

Es ist mit einigen Widerstreben, daß ich als Nicht- 
Christ auf dieses inner-christliche Problem eingehe. Aber 
ich kann es darum tun, weil ich mir da klarmachen kann, 
daß das Problem und der gesamte Problem-Bereich, eben 
ein christlicher und, in sinngemäßer Erweiterung, auch 
ein jüdischer, aber eben darum kein "allgemein­
menschlicher’’ ist. Das heißt, daß er einen spezifischen 
Glauben voraussetzt, was die Philosophie als Philosophie 
nicht tut und nicht tun kann. Hier und hier allein liegt, 
wie mir scheint, unsere Divergenz - auch im bloß 
Historischen.

Ich habe keinerlei Einwendungen gegen Ihre 
Behauptung, daß das, was Sie als Vorgegebenheiten 
bezeichnen, wie Sie sagen, "akzeptabel" ist. Die Frage 
ist nur, ob es notwendig ist.

Um diese Notwendigkeit zu erweisen, genügt es 
keineswegs, die Insuffizienz z. B. Husserls zu zeigen - 
alle Ihre Einwände gegen Husserl treffen Plato und 
Aristoteles in keiner Weise: Weil sie keine "Ideologen" 
waren, gibt es für sie kein "Problem der ******** "i. 
Was aber die Alten selbst angeht, so waren sie doch 
philosophoi und wußten daher, daß es mit aller 
menschlichen foyca etwas Mißliches ist: Ihr Unter­
nehmen fällt in keiner Weise, wenn diese oder jene ihrer 
versuchten Antworten fällt. Die Probleme, mit denen sie 
sich befaßten, werden nicht dadurch zu Scheinpro- 
blemen, daß sie auf Grund des Glaubens, zum 
Unterschied von Wissen, ihren Ernst verlieren; für das 
Wissen behalten sie ihren Ernst. Ich erinnere nur daran, 
welche Rolle innerhalb des Christentums das Problem 
der Unsterblichkeit der Seele gespielt hat und de jure

1 Die Textstelle ist im Original unleserlich. 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Juni 1951

noch spielt. Nun ist die demotion2 der Platonischen- 
Aristotelischen Problematik durch Augustinus nicht zum 
Beispiel um den Preis seiner doch historisch gemeinten 
Kosmos-Lehre erkauft, die, humanly speaking, nicht 
weniger phantastisch als die von Ihnen erwähnte Lehre 
des Timaeus ist. Nun liegt keine Schwierigkeit darin, daß 
Sie diese Kosmos-Lehre stillschweigend durch eine 
moderne Geschichts-Auffassung (Aufstieg von 
Polytheismus zu Monotheismus und dergleichen) 
ersetzen?

Ich habe Ihre Darlegungen nochmals durchgelesen. 
Sie geben selbstverständlich den Unterschied zwischen 
auf Offenbarung beruhendem menschlichen Wissen und 
"nur-menschlichem” Wissen zu. Mir scheint es nicht zu 
größerer Klarheit beizutragen, wenn man bei dieser 
Unterscheidung nicht auf die durch Tradition geheiligte 
Unterscheidung von Glauben und Wissen rekurriert.

Ihre Ausführungen betreffs den Platonischen Dialog 
fand ich in höchstem Grade interessant und relevant. Ich 
kann meine Reservationen nur andeuten.

Sie sagen, die Seelenordnung ist ein richtiges, 
funktionierendes Sozial-Gespräch. Ich muß annehmen, 
Sie meinen, die richtige Seelenordnung ist ein richtig 
funktionierendes Sozialgespräch. Aber die richtige 
Seelenordnung entspricht der richtigen Ordnung der 
polis. Kann man die richtige Ordnung der polis (in Platos 
Stück) ein Gespräch nennen? Hier besteht Herrschaft mit 
Befehl und Sage, aber gerade kein Gespräch, das als 
solches auf der Fiktion oder Realität der Gleichheit be­
ruht. Im Platonischen Sinne gibt es keinen Sokratischen 
Dialog. Sie selbst sagen, daß der Dialog ein Kampfmittel 
zur Wiederherstellung der öffentlichen Ordnung ist: Mit 

2 Herabwürdigung (Anm. d. Hrsg.)

49

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

deren Wiederherstellung verliert das Kampfmittel seinen 
Sinn. Also: gehört der Dialog zur unrichtigen "Ordnung" 
oder zur "kranken" Seele oder Gesellschaft.

Anders ausgedrückt - Sie sprechen von der Tragödie 
und Sie schweigen von der Komödie, während doch der 
Dialog, soeben gesprochen, eine "Synthese" von 
Tragödie und Komödie ist. Im Sinne bekannter Äuße­
rungen Platos wird man sagen dürfen, daß Tragödien und 
polis zusammengehören - entsprechend gehören Komödie 
und Zweifel an der polis zusammen. Vom Standpunkt 
der Philosophen ist der Verfall der polis ja nicht 
schlechthin das Schlimmste. Die gesamte polis, die an 
ihre Ewigkeit glaubt, hat doch die Neigung, das Wahr­
haft-Ewige, das ontos on, zu verstecken.

Der Platonische Dialog kann nicht ohne weiteres von 
der polis, sondern nur von der Philosophie aus 
verstanden werden. Von hier aus würde sich auch 
ergeben, daß man nicht von "dem Gespräch" reden kann: 
Es kommt ganz darauf an, mit wem Sokrates spricht. Der 
Philosoph ist in der Tat wesentlich redend und nicht 
"tuend" - in diesem Sinn darf das Gespräch nie aufhören. 
Aber ein nicht auf die Philosophie zuletzt hingeordnetes 
Gespräch ist kein Gespräch.

Sie haben ganz recht: Gorgias hat mehr von Plato 
begriffen als die Wilamovitz, Jaeger und die ganze 
Zunft. Aber war das nicht eine Folge davon, daß er nicht 
in biblischen (oder säkularisch-biblischen) Begriffen 
dachte? Auch darin hat er recht, daß er zweifelte, daß es 
eine Platonische Lehre gibt, so wie es etwa eine 
Leibnizsche Lehre gibt. Aber man darf doch nicht so 
weit gehen, in einem Erwecken zu philosophischer 
"Existenz", zu einem gleichsam gegenstandslosen 
Philosophen die Substanz der Dialoge zu sehen. Sokrates 
wußte, daß er nichts weiß - dies, wenn Sie wollen, ist die

50

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Juni 1951

Platon-Lehre. Denn man kann nicht wissen, daß man 
nicht weiß, wenn man nicht weiß, was man nicht weiß - 
das heißt, wenn man nicht weiß, was die eigentliche 
Frage und deren Rangordnung ist. Und Sokrates wußte, 
daß das hen anangkaion das delein oder skopein ist. Das 
ist sicherlich sehr viel weniger als ein System, aber doch 
auch erheblich mehr als "Existenzerhaltung" und 
"göttlicher Glaube".

In einem Satz gesagt - ich glaube, daß Philosophie 
im Platonischem Sinne möglich und notwendig ist. - Sie 
glauben, daß die so verstandene Philosophie durch 
Offenbarung obsolet geworden ist. Gott weiß, wer recht 
hat. Aber: Wenn es sich um die Interpretation Platos 
handelt, muß man, wie es scheint, vor aller Piato-Kritik, 
zunächst einmal Plato im Sinne dessen, was er wollte, 
verstehen. Und dieses war zuerst und zuletzt die Philoso­
phie. Hier allein kann der Schlüssel zum Dialog gefun­
den werden.

Ich sage natürlich nicht, daß jemand, der in 
biblischen Begriffen denkt, Plato nicht verstehen kann. 
Ich sage nur, daß man Plato nicht verstehen kann, wenn 
man, im Vollzug des Studiums Platos, in biblischen 
Begriffen denkt. In diesem Sinne ist die biblische Frage 
von der philosophischen zu trennen.

Es freut mich zu sehen, daß Sie vom Thrasymachus 
besser denken als hoi polloi. Ich sehe keinen Grund, 
dieses Meisterwerk für unecht zu halten.

Das Verstummen des Thrasymachus ist, glaube ich, 
komischer gemeint als Sie es nehmen. Vergessen Sie 
nicht, daß er später noch zweimal vorkommt.

Gern würde ich Ihre Interpretation der Nomoi lesen. 
Aber leider muß ich mich durch meine Walgreen Lectu- 

51

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

res durchwaten. Sie sind schon mehr als überfällig, und 
no end in sight.

Lassen Sie bald wieder von sich hören.
Herzlich grüßt Sie,

Ihr Leo Strauss

52

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Korrespondenz zwischen
Eric Voegelin und Alfred Schütz

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

22. April 1951

Lieber Freund,

Vielen Dank für Ihren lieben Brief vom 15., der 
mich in jeder Hinsicht sehr gefreut hat. Ich habe aus 
einigen Ihrer früheren Briefe zu ersehen geglaubt, daß 
Sie der Ansicht sind, unsere Wege seien ausein­
andergegangen, und daß Ihnen meine Teilnahme an Ihrer 
Arbeit unerwünscht ist. Ich gestehe Ihnen gerne, daß 
mich dieser Eindruck, den ich - vermutlich gegen Ihre 
Absicht - aus mehreren Ihrer letzten Briefe empfangen 
habe, sehr schmerzlich berührt hat. Ich habe sechs- oder 
siebenmal versucht, Ihnen zu schreiben, aber es immer 
wieder vorgezogen, das bereits Geschriebene nicht abzu­
senden, da jede Korrespondenz derlei Dinge nur schlim­
mer machen kann. Ich wollte in Ihrem Leben nicht die 
Rolle spielen, die Felix Kaufmann für Sie hatte, der 
Ihnen in seiner Art, Welt und Wissenschaft zu sehen, 
durch lange Jahre reichlich auf die Nerven gegangen ist, 
und ich wollte mich auch nicht der Gefahr aussetzten, Sie 
zu größerer Deutlichkeit zu nötigen. Ich erwähne dies 
alles nur, um Ihnen mein Stillschweigen zu erklären, es 
ist ganz und gar nicht nötig, daß Sie auf diesen Punkt 
antworten, denn ich sehe jetzt mit großer Erleichterung, 
daß ich offenbar Gespenster gesehen habe, wie dies 
Wintemitz immer behauptet hat.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Hayek, den ich hier gesehen habe, hat mir von dem 
großen Eindruck Ihrer Chicago-Vorlesungen erzählt. Sie 
müssen auch ganz außerordentlich gewesen sein, und das 
Erläuterungskapitel, das Sie mir freundlichst gesendet 
haben, zeigt die ganze Bedeutung des Unternehmens, 
dem ich natürlich mit hochgespannter Erwartung entge­
gensehe.

Sie wünschen meine Meinung über dieses erste 
Kapitel zu hören, und ich hätte dazu sehr viel zu sagen. 
Ich hoffe, Sie sind nach allem, was ich zu Ihrem Raum­
kapitel - dem Social Research Aufsatz - zu sagen hatte, 
davon überzeugt, wie sehr ich Ihre Grundauffassung über 
den positivistischen Wissenschaftsbegriff und den durch 
ihn verursachten Ruin der Theorie teile. Ich muß daher 
auf diese wesentlichste Frage nicht weiter eingehen, und 
alle meine folgenden Bemerkungen sind als Kommentare 
zu Problemen anzusehen, die aufgrund dieser uns 
gemeinsamen Fundamentaleinstellung erwachsen.

Bevor ich auf Details eingehe, möchte ich auf meine 
Hauptschwierigkeit im Durchdenken Ihrer Argumen­
tation verweisen. Diese besteht in dem mir unklaren 
Verhältnis zwischen dem theoretisch Relevanten und dem 
Wertbegriff, den Sie Ihrer Weberkritik zugrunde legen. 
Im Februar hielt Leo Strauss einen Vortrag im General- 
Seminar der New School unter dem Titel “Max Weber 
Reconsidered". Ich glaube, sein Standpunkt deckt sich 
völlig mit Ihrem. Er führte aus, daß Objektivität der 
Sozialwissenschaften unmöglich ist, denn schon in der 
Problemauswahl und der Auswahl des heranzuziehenden 
Materials und der Methoden sind Werte impliziert. Ich 
bemerkte damals in der Diskussion, daß wir zwischen 
Relevanz und Werten im Sinne Webers zu unterscheiden 
hätten, wenn sich nicht die ganze Erörterung des Pro­
blems in ungeklärten Äquivokationen verlieren soll. In 

56

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

der Tat habe ich mich seit vielen Jahren besonders mit 
dem Relevanzproblem befaßt und hoffe, eines Tages 
einiges darüber vorlegen zu können.

Beginnen wir mit dem Verhältnis von theoretischer 
Relevanz zur Methode. Sie haben zweifellos Recht, wenn 
Sie die Subordination der ersteren unter die letztere als 
eine der unheilvollsten Folgen der positivistischen 
Einstellung ansehen, dies insbesondere dann, wenn eine 
Methode als "model-method" angesehen wird (auf diesen 
Begriff werden ich noch zurückkommen). Ich glaube 
aber, daß der Sachverhalt nicht so einfach ist. Was ist 
unter theoretischer Relevanz zu verstehen? Zunächst 
wohl, daß sich im Zuge einer theoretischen Überlegung 
ein Problem als relevant, das ist als aufklärungsbedürftig, 
als Objekt einer notwendigen Untersuchung erweist. Das 
zu Untersuchende, das In-Frage-zu-Stellende, mit einem 
Wort das Problem-Objekt kann sich aber nur auf dem 
Boden einer als fraglos selbstverständlich angesetzten 
Ordnung als frag-würdig erweisen. (Das gleiche gilt üb­
rigens auch für praktische Relevanz.) Der erste 
Relevanzbegriff ist also dieser, den ich "topical 
relevance" nennen möchte. Was wird mir zum Thema 
weiterer Untersuchung aufgegeben? Oder: Was in­
teressiert mich als Forschungsobjekt? Was diesen 
"topical relevance" Begriff anbelangt, so haben Sie zwei­
fellos recht: Keine Methode, am wenigsten eine solche 
psychologischer Motivation, vermag zu bestimmen, was 
sich als das Fragliche, zu Beantwortende gegenüber dem 
als Fraglos angesetzten abheben kann. Keine "Gesetze" 
können uns hierüber belehren. Nur weil wir in der hi­
storischen Tradition des Vorgegebenen stehen, wissen 
wir was, von der als fraglos angesetzten Sedimentierung 
der historischen Situation aus, als problematisch, als 
theoretisch relevant angesehen werden kann. (Natürlich 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

meine ich unter historischer Situation nicht den Zeitgeist 
oder ähnlichen Unfug, ebensowenig "Werturteile” 
gegenüber "Tatsachenurteile" [die es gar nicht gibt].) 
Soweit glaube ich mich mit Ihnen einig und habe nur 
versucht, das, was Sie sagen, in eine mir geläufigere 
Sprache zu übersetzen.

Fortgesetzt am 27. April 1951

All dies ist aber, wie ich glaube, nur eine erste 
Stufe. Ist einmal das theoretisch Relevante (topical rele- 
vance) erfaßt, dann ergibt sich im Denken des täglichen 
Lebens wie in der Wissenschaft eine zweifache Aufgabe: 
(1) Welche Elemente unseres Wissens sind für die 
Interpretation des einmal aufgestellten Problems 
relevant? (2) Wieweit hat die Fragestellung verfolgt zu 
werden? Ich glaube, daß es sich auch bei diesen beiden 
Fragen um Relevanzprobleme handelt, aber diese 
Relevanzbegriffe sind von der "topical relevance" zu 
unterscheiden, wiewohl sich alle drei in eigenartiger 
Weise wechselseitig fundieren. Ich möchte den zweiten 
Relevanzbegriff den interpretativen, den dritten den 
motivationsmäßigen nennen.

Es will mir nun scheinen, daß Ihr Begriff des 
theoretisch Relevanten sich mit meiner "topical 
relevance" im großen und ganzen deckt. Zu ihm hat die 
Methode nichts beizutragen, im Gegenteil, wie Sie ganz 
richtig sagen, die Methode verdeckt den Zugang zum 
Relevanten in diesem Sinn. Das gleiche würde ich aber 
nicht von der interpretativen Relevanz behaupten wollen. 
Ist einmal das Problem (Thema) erstellt - und zwar 
unabhängig von allem methodischen Erwägungen erstellt 

58

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

- dann kann uns eine ideale (d. h. niemals voll 
entwickelte) Methode darüber belehren, welche inter­
pretativen Schritte zu unternehmen sind, und welches 
Material zur Interpretation heranzuziehen ist. Ich glaube, 
daß Sie gegen diese Auffassung der Funktion der 
Methode keine Einwendungen haben werden, denn alles, 
was ich von Ihrer Technik der Ausdeutung des Mythos 
weiß, zeigt mir, daß Sie selbst eine Methode zur 
Erfassung des theoretisch relevanten Metaphysikums 
bewußt entwickelt haben.

Den dritten Relevanzbegriff habe ich vorhin den 
motivationsmäßigen genannt, weil er das Motiv des die 
Frage Stellenden konstituiert, auf welcher Ebene und in 
welchen Sinnzusammenhängen die Untersuchung aufge­
nommen und bis zu welcher Tiefenschichte sie vorgetrie­
ben werden soll. Schließlich kommt es in der Philosophie 
ja darauf an, wann wir abbrechen, weil wir unsere philo­
sophische Wißbegierde als befriedigt erklären: Alles 
darüber hinaus ist eben "irrelevant” für unser Problem. 
In Husserls Redeweise würde ich sagen, daß es die moti­
vationsmäßigen Relevanzstrukturen sind, die festlegen, 
wie weit ein Thema nach seinem Innen- und Außenhori­
zonten expliziert zu werden hat. Ich entdecke mit Befrie­
digung, daß Ihnen auch dieser Relevanzbegrif wohl 
vertraut ist. Alles was Sie über die Auswirkung der histo­
rischen Tradition, die der Boden unseres Theoretisierens 
ist, sagen, bestimmt die motivationsmäßige Relevanz­
struktur. Wenn es ein Problem der Wissenssoziologie, 
das legitim ist, überhaupt gibt - und ich glaube dies ist 
der Fall -, dann ist es die Erforschung dieser Relevanz­
struktur: der lebendigen, der verdeckten, der verlorenge­
gangenen Traditionen des Wissens in ihrer merkwürdigen 
sozialen Verteilung. Eigenartigerweise schließt sich aber 
hier der Ring: Sind Traditionen abgerissen, hat das 

59

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Motiv, gewisse Tiefenschichten aufzunehmen, seine 
Kraft verloren, dann können auch gewisse Fragstellungen 
gar nicht mehr "topically relevant" werden. Sie sind 
verschüttet oder vergessen oder kehren in den Bereich 
des als fraglos gegeben einfach Hingenommenen ein.

Alles das ist hier natürlich sehr skizzenhaft 
dargestellt - Teilstücke habe ich schon ausgearbeitet - 
und soll Ihnen nur zeigen, wie sehr und wie weit ich mit 
Ihnen einig zu sein glaube. Sie werden es daher 
verstehen, wie sehr ich allem zustimme, was Sie zur 
Kritik des Positivismus sagen. Leider bin ich nicht so 
sicher, ob wir einig sind, wenn Sie sich dem Wertbegriff 
zu wenden.

(Wenn sich meine Sekretärin nicht freundlicherweise 
bereit erklärt hätte, sich die Fortsetzung dieses Briefes in 
die Maschine diktieren zu lassen, bekämen Sie wahr­
scheinlich niemals eine Antwort!)

Ich vermeide es bereits seit mehreren Jahren, mich 
des Ausdrucks "Wert" beim Durchdenken ähnlicher 
Probleme zu bedienen. Ich glaube, daß der landläufige 
Wert-Begriff so viele Equivokationen enthält, daß sein 
Gebrauch nur Schaden stiften kann. Gerade aus diesem 
Grund habe ich versucht, mir über die unterliegenden 
Relevanz-Systeme Klarheit zu schaffen.

Was soll Wertfreiheit im Sinne Max Webers 
eigentlich heißen? Diese Wertfreiheit kann sich doch 
nicht auf die "topical relevance" beziehen. Sie bezieht 
sich meiner Ansicht nach vor allem auf die Relevanz, die 
ich vorhin die interpretative genannt habe, außerdem 
darauf, daß die motivationsmäßige Relevanz von dem, 
was Sie "Zeitgeist" nennen, unabhängig bleiben soll. Ich 
kann daher nicht sehen, daß die Wertfreiheit für Weber 

60

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

das Problem, das Sie beschäftigt, verdeckt. Seine 
Einführung von idealtypischen Konstruktionen, seine 
Suche nach kausaltypischen Erkärungen und auch sein 
Begriff der Rationalität sind methodische Postulate, die 
sich alle miteinander nur auf die richtige Handhabung der 
interpretationsmäßigen Relevanz beziehen. Ich glaube 
noch immer, daß diese Postulate völlig legitim sind, 
wenn sie in dieser Weise verstanden werden. Sehr 
bedenklich scheint es mir, daß Sie, ebenso wie die mei­
sten Ausleger Max Webers, diese methodischen Postulate 
mit Webers Theorie der Gesinnungs-Ethik und der 
Verantwortungs-Ethik in Verbindung bringen. Ich sehe 
natürlich auch ein, daß der Mann Weber dämonisch 
zwischen beiden Postulaten hin- und hergerissen war. Ich 
habe aber nie zu verstehen vermocht, welchen Einwand 
diese Umstand gegen seine Methodenlehre mit sich 
bringen könnte, wenngleich gewiß auch diese Metho­
denlehre in anderer Hinsicht vielfach Anlaß zur Kritik 
gibt. Ist nicht vielleicht gerade der Versuch, Webers 
Beitrag zur Methode der Sozialwissenschaften auf den 
Konflikt innerhalb seiner Persönlichkeit zurückzuführen, 
ein Beispiel für die wissenssoziologische Perversion, die 
Sie mit Recht so sehr tadeln?

Sie haben bestimmt recht, wenn Sie sagen, daß 
Weber religiös unmusikalisch war, und daß er die 
Kategorien der Entzauberung vielfach mit seinem 
Postulat der rationalen Methode verwechselt. Seine Pro­
bleme waren gewiß thematisch von denen, die Sie mit 
Recht als die wesentlichen ansehen, verschieden. Aber 
das hat, wie mir scheinen will, nichts mit dem Postulat 
der objektiven Methoden-Reinheit zu tun, das sich nur 
auf die interpretative Relevanz bezieht.

Dieser Gegensatz unserer Max Weber-Interpretation 
ist ja nichts neues, denn ich erinnere mich, Ihnen 

61

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

ungefähr die gleichen Einwände gemacht zu haben, als 
Sie mir vor fast 30 Jahren Ihren schönen Max Weber- 
Nachruf geschickt haben. Wenn ich diese ganze Frage 
hier noch einmal vorbringe, so tue ich es deshalb, weil es 
vielleicht angezeigt wäre, wenn Sie mit wenigen Worten 
sagen würden, in welchem Verhältnis Ihrer Auffassung 
nach das theoretisch Relevante zum Wert steht. Ohne 
eine solche Aufklärung könnten viele Leser Ihrer 
Einleitung die wichtigen darin enthaltenen Gedanken­
gänge mißverstehen.

Zum Schluß noch einige kleine Bemerkungen.
S. 3: Ist es sehr glücklich zu sagen, daß die 

Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz in der 
Entfaltung des Typischen durch sinnvolle Konkretheit 
besteht? Ist der Sachverhalt nicht eher umgekehrt, das 
Konkrete zuerst gegeben und das Typische davon abge­
leitet?

S. 5: Ich habe Bedenken gegen den Ausdruck model 
method, und zwar aus zweierlei Gründen. Erstens glaube 
ich, aus den Schriften eines Philipp Frank und ähnlicher 
Leute entnehmen zu sollen, daß die moderne Physik die 
Modell-Methode der mathematischen Methode entgegen­
setzt. Viele Leser könnten den Ausdruck model method 
in diesem Sinne verstehen, der sicher von Ihnen nicht 
beabsichtigt ist. Zweitens weiß ich selbst nicht genau, 
was Sie unter diesem Ausdruck verstehen wollen. 
Meinen Sie idealtypische Konstruktionen im Sinne 
Webers oder Vorbilder und Nachbilder im Sinne Scheiers 
oder etwas Drittes?

Ich hoffe, Sie sind sich darüber im klaren, wie sehr 
alle diese Bemerkungen auf dem Boden einer 
grundsätzlichen Übereinstimmung zwischen uns er­
wachsen sind.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

Ich weiß nicht, ob Sie das Manuskript zurück­
erhalten wollten, und schließe es daher auf alle Fälle bei. 
Empfehlen Sie mich Ihrer lieben Frau und seien Sie 
herzlichst gegrüßt von

Ihrem Alfred Schütz

63

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

30. April 1951

Lieber Freund:

Die Gründe Ihres Stillschweigens haben mich sehr 
bestürzt. Ich kann mich heute nicht mehr an den 
Wortlaut meiner Briefe erinnern (es muß sich um die 
vom letzten Sommer aus Paris handeln), aber ganz gewiß 
hatte ich nicht die Absicht, irgend etwas der Art 
anzudeuten, das Sie in Ihnen gefunden haben. Verzeihen 
Sie mir also, was immer ich unbeabsichtigterweise 
schlecht ausgedrückt habe - Sie sehen ja wohl selbst, daß 
Ihre Vermutungen grundlos sind.

Im übrigen war Ihr Brief eine reine Freude. Ich 
weiß natürlich, daß Sie sich seit Jahren mit der 
Relevanzfrage befassen (wir haben ja oft genug darüber 
gesprochen); und ich rechnete damit, daß Sie einiges zu 
meinem Versuch zu sagen haben würden. Ich bin sehr er­
leichtert zu sehen, daß Sie im großen und ganzen keine 
wesentlichen Versehen anzukreiden haben. (Hoffentlich 
haben Sie keine aus Höflichkeit unterdrückt.) Und die 
Punkte, an denen sich Bedenken ergeben, lassen sich alle 
auf einen zurückführen (über den Sie mit Recht Auf­
klärung fordern), wie es um das Verhältnis der theoreti­
schen Relevanz zu den Werten steht.

Gehen wir also von Ihrer Klassifikation der 
Relevanzprobleme aus: topisch, interpretativ, motiva-

64

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30. April 1951

tionsmäßig. Betreffend die topische Relevanz scheint 
alles zwischen uns klar zu sein. Das konkrete Problem, 
das mich in der "Introduction” interessierte, war: daß ich 
mir von keinem Methodologen vorschreiben lasse, was 
mir in der Wissenschaft zum Problem werden darf, und 
was nicht. Diese kriegerische Haltung führt sofort zum 
zweiten Punkt, zur interpretativen Relevanz. Ich müßte 
mir (ob ich will oder nicht) die Problemtypen vor­
schreiben lassen, wenn es nur die Methoden der 
Wissenschaft gäbe, die der betreffende Methodologe als 
solche anerkennt. Denn gäbe es keine kritische Methode 
zur Behandlung des Problems, das mich interessiert, 
dann würde mir mein Interesse nichts nützen; es würde 
sich eben kritischer Untersuchung entziehen. Im zweiten 
Punkt sind wir also auch einig. Die interpretative 
Relevanz ist Methodenrelevanz. Es gibt für mich einen 
Gegensatz zwischen Methodologie und Theorie nur 
"historisch”, insofern als die methodologische Bewegung 
historisch-faktisch eine positivistische Bewegung ist, und 
die Existenz kritischer Methoden zur Behandlung der 
theoretisch interessanten Probleme bestreitet. Und damit 
wären wir bei der dritten, der motivationsmäßigen Rele­
vanz. Wieder konkret gesprochen, ist das für mich die 
Frage, durch welche Erlebnisse werden Menschen 
motiviert "theoretisch" zu fragen; und: Durch welche 
anderen Erlebnisse werden sie motiviert, "theoretischen" 
Fragestellungen auszuweichen.

Offenbar ist in den vorangehenden Sätzen das Wort 
"Theorie" in einem spezifischen Sinn gebraucht, den ich 
in der "Introduction" nicht entwickelt habe. Diese 
Entwicklung kommt erst in der zweiten Vorlesung (nach 
entsprechender Vorbereitung der Fragestellung in der 
ersten Vorlesung). Es handelt sich kurz um Folgendes. 
"Theorie" ist meiner Meinung nach historisch entstanden 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

(ca. 600-300 B.C.) als Explikation von Erlebnissen der 
Transzendenz in Sprachsymbolen. Die Erlebnisse können 
illustriert werden durch die Heraklitische Triade von 
Liebe, Hoffnung, Glaube (die bei Paulus wiederkehrt) 
oder die Platonische von Eros, Thanatos und Dike; im 
Zentrum steht die Liebe zum sophon, bei Augustin der 
amor sapientiae. In diesen Erlebnissen kommt das 
Wissen um das Wesen des Menschen (im Platonisch- 
Aristotelischen und christlichen Sinn) zum Bewußtsein; 
und Theorie ist der Versuch, dieses Wissen sprachlich zu 
formulieren; unter ständigem Rekurs (zur Verifikation) 
auf diese Erlebnisse. Insofern als diese Theorie ent­
wickelt worden ist, gibt es eine Wissenschaft von 
Menschen und der Gesellschaft, eine episteme politike im 
Aristotelischen Sinn. Unter "theoretisch relevant" ver­
stehe ich also, was sich auf eine Wesenslehre vom 
Menschen im eben angedeuteten Sinne beziehen läßt. Als 
"theoretisch progressiv" würde ich alle Versuche ver­
stehen, die eine Wesensforschung durch weitere Dif­
ferenzierungen der Transzendenzproblematik und ihrer 
theoretischen Explikation weitertreiben; als "theoretisch- 
retrogressiv" würde ich alle Versuche verstehen, die 
Wissenschaft vom Menschen und der Gesellschaft auf 
einer weniger differenzierten Stufe der Trans­
zendenzproblematik oder von der Position mehr oder 
weniger radikaler Immanenz treiben wollen. (Das Prinzip 
des Versuches dürfte klar sein; es hat wohl keinen 
Zweck, in Form eines Briefes mehr darüber zu sagen; 
der Wert muß sich an der Durchführung am historischen 
Material zeigen. Und das habe ich eben in den 
Vorlesungen getan.)

Damit dürfte auch die Frage nach dem Verhältnis 
von Theorie und Werten im Weber’sehen Sinne 
aufgeklärt sein. Von Werten habe ich in der 

66

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30. April 1951

"Introduction" überhaupt nur im Zusammenhang der hi­
storischen Darstellung gesprochen. Ich selbst kann mit 
den Werten nichts anfangen. In der klassischen und 
christlichen Ethik gibt es nur Güter und Tugenden; und 
die Güter- und Tugendlehre beruht auf der Ontologie im 
allgemeinen, und im besonderen auf der philosophischen 
Anthropologie als der Ontologie des Menschen (wie sie 
z. B. Aristoteles im 1. Buch der Nikomachischen Ethik 
entwickelt). Und die philosophische Anthropologie 
kulminiert eben im Verstehen des Wesens des Menschen 
als eines Dings, das der Transzendenzerlebnisse fähig ist, 
und dessen Existenz (individuell und in Gemeinschaft) 
als der Versuch zu verstehen ist, das verstandene Wesen 
maximal zu aktualisieren. (Bei Aristoteles: durch die 
Entwicklung der dianoetischen Tugenden; im Chris­
tentum: durch die Heiligung des Lebens.) - Damit ergibt 
sich weiterhin auch die Antwort auf die Frage nach dem 
Wert der Weber'sehen Methode. Wir sind ganz einig in 
der Anerkennung der Weber'sehen Absicht, methodische 
Objektivität im Sinne der interpretationsmäßigen 
Relevanz zu erreichen. Und diese Absicht, so hoffe ich 
wenigstens, habe ich in der "Introduction" auch klar an­
erkannt. Aber. Diese Absicht ist nur unzureichend 
verwirklicht worden, weil Klarheit über die Probleme der 
theoretischen Relevanz im oben entwickelten Sinne 
fehlte. Typen wie "zweckrationales" und "wertrationales" 
Handeln, oder die korrespondierenden der "Ver- 
antwortungs-" und "Gesinnungsethik" sind nicht hinrei­
chend theoretisch durchgearbeitet. Gewaltige Massen von 
wissenschaftlich "interessanten" Stoffen gehen in diese 
Typologie nicht ein. Dieses Problem wird sich in seiner 
ganzen Tragweite auch wieder in der Durchführung der 
Vorlesungen zeigen; in der "Introduction" habe ich es 
angedeutet durch den Hinweis, daß Weber gewissen 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Problemmassen (mittelalterliche, griechische) aus dem 
Wege gegangen ist, weil sich bei dieser Gelegenheit die 
theoretische Unzulänglichkeit seiner Typen enthüllt hätte. 
Ein anderer Punkt, auf den ich aus Respekt nicht 
ausdrücklich hingewiesen habe: die berühmten 
religionssoziologischen Studien, z. B. über Prote­
stantismus, sind theologisch-technisch bedauernswert 
dilletantisch. Die Prädestinationsproblematik des Cal- 
vinismus z. B. ist theoretisch viel komplizierter als We­
ber je vermutet hat; und in meinen Vorlesungen (in der 
fünften, über Puritanismus) muß ich z. B. die Pro­
blematik des Puritanismus' unter dem Gesichtspunkt 
einer anti-christlichen, gnostischen Bewegung behandeln. 
- Wenn ich daher die Unzulänglichkeit der Typenbildung 
mit der Weber’schen Kategorie des "Dämonischen" etc. 
in Zusammenhang bringe, so liegt es mir ferne, die Me­
thode Webers auf Konflikte in seiner Persönlichkeit 
zurückzuführen.

Die Schöpfung von Kategorien wie dämonisch, 
Gesinnungsethik und Verantwortungsethik zeigt nur an, 
daß die "theoretischen" Probleme nicht bewältigt sind; 
der Beweis liegt in der Tatsache, daß diese Kategorien 
die Stelle einnehmen, an der die theoretischen Un­
tersuchungen zu finden sein sollten.

Was für eine Bewandtnis es mit der "Persönlichkeit" 
Max Webers hatte, würde ich heute weniger als je zu 
sagen wagen. Ich halte mich an die Struktur seiner 
Begriffe und gelegentliche Bekenntnisse wie das "religiös 
unmusikalisch" - obwohl ich auch da nicht genau weiß, 
was das eigentlich ist.

Hier scheint sich also der einzige Punkt zu ergeben, 
an dem ich den Verdacht habe, daß unsere Relevanz- 
Theorien nicht zusammenstimmen. Unter "Theorie" 
würde ich eine Methode verstehen, die geeignet ist, 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30. April 1951

gewisse Sachgebiete (die Erlebnisse der Transzendenz) 
kommunikabel zu beschreiben. In weiterer Ausdehnung 
der Bedeutung würde ich dann unter Theorie eine Wis­
senschaft von Mensch und Gesellschaft verstehen, die 
sich auf eine Ontologie stützt, in der die Tran­
szendenzerlebnisse als Wesensbestand des Menschen 
anerkannt sind. Alle Typenbegriffe der Sozial­
wissenschaft müssen daher, um theoretisch haltbar zu 
sein, in der Ontologie fundiert sein. Und mein Haupt­
argument gegen die Weber'schen Typen ist der Mangel 
an solcher Fundierung. Begriffe wie rationale und tradi- 
tionale Herrschaft z. B. sind, so viel ich sehen kann, in 
nichts fundiert als einer historischen Situation, die durch 
die Französische Revolution geschaffen worden ist: die 
Absonderung der raison von der Tradition, die 
Revolution und das ancien regime. In der Bearbeitung 
des historischen Stoffes kann man mit solchen Begriffen 
nicht viel anfangen (ich möchte z. B. sehen, wie man mit 
solchen Begriffen die Herrschaft des Pisistratus behan­
delt). Das hat auch Weber gesehen, und darum hat er als 
dritte Kategorie die "charismatische Herrschaft" 
eingeführt - aber auch mit dem Charisma kommt man 
nicht an solche Fragen heran wie die Gründe, warum 
Pisistratus die dionysischen Mysterien propagiert hat. Ich 
hoffe, Sie sehen aus diesen Beispielen, daß meine 
Bedenken gegen Webers Methode sehr "sachliche" 
Gründe haben.

Die Formulierung model-method werde ich mir 
noch überlegen. "Model” ist gemeint als Vorbild, das 
nachgeahmt wird. Ich habe gezögert, einen präziseren 
Ausdruck zu wählen, weil die Relation positivistischer 
Methoden zu den vorbildlichen naturwissenschaftlichen 
ja von den Methodologen dieser Richtung auch im un­
klaren gelassen wird. Das cliche Wort, das ich am 

69

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

häufigsten finde, ist die Forderung von "rigorous 
methods"; aber was "rigorous” nun heißen soll, weiß ich 
nicht. Manchmal heißt es Exaktheit im mathematischen 
Sinn, manchmal ist darunter so etwas wie Quan­
tifizierung gemeint, manchmal überhaupt nichts. Die 
Sache ist also sprachlich nicht leicht auf kurze Weise zu 
lösen. Ich hatte gehofft, daß meine Ausführungen über 
die Variantionsbreite des Positivismus’ als historische Er­
scheinung diesen Punkt hinreichend klar machen würden. 
Es ist, wie gesagt, nicht leicht, das Phänomen des Positi­
vismus kurz und präzise zu beschreiben, weil die Posi­
tivisten selbst so skandalös unpräzise sind.

Und nun lassen Sie mich Ihnen sehr herzlich für die 
Zeit und Mühe danken, die Sie auf Lesung und 
Beantwortung der "Introduction” verwendet haben. Sie 
sehen, wie wertvoll für mich eine solche Kontrolle und 
Auseinandersetzung ist. Und Sie sehen auch, wie ich 
hoffe, daß Ihre schwarzen Verdächte betreffend eines 
Auseinandergehens der Wege grundlos sind. Nach 
sorgfältigster Überlegung dieser gegenwärtigen Dis­
kussion kann ich nur finden, daß ich Ihren drei Re­
levanzbegriffen noch den Begriff der "Theorie" 
hinzufügen würde, um durch diese Bindung an die 
Ontologie zu objektiven Kriterien der Relevanz zu ge­
langen. Und vielleicht würden Sie das sogar nach näherer 
Prüfung auch tun.

Wie steht es sonst bei Ihnen? Familie, Europareisen, 
etc? Wir bleiben diesen Sommer hier und sind recht froh 
darüber.

Mit allen lieben Grüßen
Sehr herzlich

Ihr Erich Voegelin

70

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

10. Oktober 1952

Lieber Freund,

vielen Dank für Ihren lieben Brief. Sie wissen, wie 
sehr es mich gefreut hat, Sie und Ihre liebe Frau nach so 
langer Zeit wiederzusehen. Ich hoffe, daß Ihre lästigen 
Beschwerden nicht wiedergekehrt sind, und daß das heu­
rige Jahr für Sie in dieser Hinsicht besser sein wird als 
das letzte. Marianne hat sich mit viel Anteilnahme nach 
Ihnen erkundigt und bedauert, Sie vermißt zu haben.

Nun zu Ihren Bemerkungen zu meinen ver­
schiedenen Arbeiten. Zunächst bin ich wirklich erfreut, 
daß Sie sich inmitten Ihrer vielen Beschäftigungen die 
Zeit genommen haben, sie nicht nur genau zu lesen, 
sondern auch sie zu kommentieren. Daß Ihnen der 
Santayanaartikel gefallen hat, hat mich erfreut und ver­
wundert. Er war gar nicht für Publikation gedacht 
gewesen, sondern nur zu einem Vortrag in unserem 
General Seminar bestimmt. Alvin Johnson hat darauf 
bestanden, ihn abzudrucken. Mein Zweck war vor­
nehmlich eine vernünftige Wiedergabe von Santayanas 
Theorie, und ich habe von dem Artikel nicht viel gehal­
ten - bis, im Mai glaube ich, die Sondernummer des 
Journal of Philosophy mit vier sehr mäßigen Beiträgen 
erschien.

71

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Wenn Sie gelegentlich des Sartre-Papers sagen, daß 
Husserl das Problem der Du-Konstitution auch nicht 
gelöst hat, so stimme ich Ihnen völlig bei. Wie immer 
man seine verschiedenen Versuche dreht und wendet, das 
Du-Problem erweist sich als die wahre Crux der Hus­
serl’sehen Phänomenologie, an der das ganze Unter­
nehmen scheitert. Ich bin gerade mit der Fertigstellung 
meiner Besprechung der "Ideen II" für Färber beschäf­
tigt, in denen ein höchst naiver Versuch gemacht wird, 
mit leerem Gerede über die als selbstverständlich und ge­
geben angesetzte "Einfühlung" und "Kommunikation" 
über das Problem hinwegzugehen. Andererseits gelingt 
dessen volle Aufklärung auch nicht von dem von Ihnen 
vorgezeichneten Ansatz des Weltverständnisses von der 
Verbundenheit des Seins gleicher Art her. Die primordi­
ale Partizipation der Existenzen ergibt gewiß die 
Konstitution des Anderen oder der Anderen überhaupt, 
und Gemeinschaft durch Eros oder noetische Freund­
schaft zwischen differenziertem Ich und differenziertem 
Du ist andererseits zweifellos das Fundament aller kon­
kreten und empirischen Wechsel Verständigungen. Wie es 
aber kommt, daß Wechselverhältnis und Einverständnis 
in einer konkreten zwischenmenschlichen Sozialbezie­
hung erzielt werden kann, wie man vom Wissen vom 
Dasein des Anderen zu dem von seinem So-Sein, wie 
von hier zum Verständnis der konkreten Motive seines 
Handelns kommen kann, das erfahren wir auch nicht von 
Plato und Aristoteles, die, abgesehen vielleicht von der 
Typenlehre in der Rhetorik des letzteren, hierin gar kein 
Problem gesehen haben.

Meinen Bemühungen um systematische Analysen der 
Wahl, der Handlung etc. werfen Sie vor, daß ich die 
"Güter- und Tugendlehre", das wichtigste an der Hand­
lung, wie Sie sagen, ausschließe. Ja, tue ich denn das? 

72

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Oktober 1952

Ich glaube mich gerade im "Chosing" -Aufsatz der Güter­
und Tugendlehre des Leibniz bedient zu haben, um zu 
zeigen, daß die von ihm entdeckten Kategorien der Wahl 
ganz allgemeine Strukturen des Handelns betreffen und 
daher auch für das zweckhafte (ich mag nicht 
"zweckrarionflZ" sagen) Handeln bei einiger Erweiterung 
der Problematik unverändert anwendbar sind. Wenn Sie 
die Tugendlehre für das wichtigste Stück einer Theorie 
des Handelns halten, so ist dieser Auffassung vom 
Rahmen der von Ihnen verfolgten Probleme sowie von 
dem einer allgemeinen Ethik oder Glückstheorie zwei­
fellos zuzustimmen. Aber mein Absehen geht in eine 
ganz andere, viel weniger oder vielleicht mehr ambitio­
nierte Richtung. Ich will vor allem die vorwissenschaftli­
che Interessenlage aufklären, aus der, weil sie einfach als 
"fraglos gegeben" angesetzt wird, unsere scheinbar von 
allen obersten Werten ganz losgelösten Handlungen in 
der sozialen Alltagswelt entspringen. Wenn es Ihnen 
scheint, daß das Argument, jeder habe seine Interessen­
lage, einen "Rückzug" darstellt, so kann ich mit gutem 
Gewissen versichern, daß ich mir darüber voll im klaren 
bin, daß es gerade die "Interessenlage", nämlich die sich 
durchkreuzenden Systeme der spontanen und der mir 
aufgezwungenen Relevanzordnungen, ist, deren Aufklä­
rung allein eine Theorie des Handelns - im Bereich des 
als fraglos gegeben Angesetzten sowohl als des theore­
tisch Durchformulierten - möglich macht. Um diese 
Analyse der Relevanzsysteme bemühe ich mich seit 
vielen Jahren, aber die Aufgabe ist äußerst schwierig. Ich 
habe es mir bewußt abgewöhnt, von Werten und Wert- 
haltigkeit zu sprechen oder in diesen (durch die babyloni­
sche Sprachverwirrung nahezu unbrauchbar gewordenen) 
Begriffen zu denken. Dies nicht, weil ich die mit diesen 
Termini in echter Philosophie intendierten Ideen nicht 

73

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

sehe oder als "Positivist" aus dem Bereich wissenschaftli­
cher Untersuchungen auszuschließen wünsche, sondern 
gerade deshalb, weil ich glaube, daß die Kategorie der 
Relevanz die weitere ist, in der die z. B. durch Tugend­
lehren oder Glücksvorstellungen bestimmten Wertsy­
steme ihren Platz finden können und müssen. Wozu noch 
zu bemerken ist, daß in meiner Auffassung Relevanz 
keineswegs auf zweckrationales Handeln eingeschränkt 
ist.

Ich habe diese länglichen Ausführungen deshalb 
gemacht, weil sie, wie mir scheinen will, wirklich den 
Hauptkem unseres New Yorker Gesprächs betreffen. Sie 
erklären es, warum ich für Ihre Probleme volles Ver­
ständnis habe und jede wissenschaftliche oder philosophi­
sche Position zurückweisen müßte, die ihnen nicht in 
gebührender Weise Rechnung tragen würde. Sie hinge­
gen nehmen, wie Gurwitschs Buch gegenüber, die Hal­
tung ein: "Von allen diesen Dingen kann ich für meine 
Probleme nichts verwenden und habe damit nichts zu 
schaffen." Das ist Ihr gutes Recht und gegen den Ein­
wand: "Das interessiert mich nicht" oder, wie man 
hierzulande so delikat sagt, "So what?" gibt es kein 
Argument. Dazu kann man eine theoretische und eine 
methodologische Bemerkung machen: Theoretisch ist 
doch gerade die Attitüde: "Dieser Typus von Problemen 
interessiert mich nicht", ein Beweis dafür, daß es Rele­
vanzstrukturen und Interessenlagen gibt, die von 
Tugendlehren und vorwissenschaftlichen Glücksvorstel­
lungen unabhängig oder nur sehr mittelbar abhängig 
sind. Methodologisch will es mir scheinen, daß eine 
Theorie, die mehr erklärt (oder zu erklären versucht) ei­
ner eingeschränkteren vorzuziehen ist. Sie wissen, wie 
sehr ich Ihr Werk bewundere. Es steht viel zu hoch, um 
gerechtfertigt werden zu müssen. Aber warum, warum, 

74

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Oktober 1952

warum nehmen Sie eine so monopolistisch-imperiali­
stische Haltung ein? Im Leben wie in der Wissenschaft 
arbeitet jeder innerhalb der Grenzen, die er sich, oder die 
ihm sein Dämon steckt. Man überschreitet sie nicht ohne 
Gefahr. Aber es ist auch nicht ohne Gefahr zu vergessen, 
daß es im Hause unseres Vaters viele Wohnungen gibt.

Wie dem immer sei, ich bin glücklich, daß meine 
"Interessenlage” die Ihrige einschließt, und ich weiß, daß 
Sie dies wissen. Lassen Sie mich, lieber Freund, daher 
an Ihrem Werk weiter teilnehmen, und seien Sie herz­
lichst gegrüßt von

Ihrem Alfred Schütz

75

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

November 1952

Lieber Freund!

Ich habe Ihnen heute für mancherlei zu danken. 
Vor allem für den Brief vom 19. Oktober1 und für Ihr 
wunderbares Buch, das mir durch die Chicago Press 
zugegangen ist. Ich möchte zuerst etwas ausführlicher 
auf Ihren Brief eingehen.

Was meine Bemühungen um eine allgemeine 
Relevanztheorie anbelangt, so glaube ich, daß Sie mich 
im Prinzip völlig richtig verstanden haben. Eine ideal 
ausgeführte Theorie würde die verschiedenen Ethiken mit 
ihren Lehren mitumfassen und außerdem die verschie­
denen relativ-natürlichen Weltanschauungen* 2, die in 
vorwissenschaftlicher Alterserfahrung anzutreffen sind. 
Sie würde aber auch noch andere Gebiete einschließen. 
Sie würde zum Beispiel das Problem des sogenannten 
Vorzugshandeln erläutern und schließlich eine allgemeine 
Theorie der Motivation menschlichen Handelns zu geben 
haben, und man könnte vielleicht sagen, daß die 
vollausgeführte Theorie der Relevanz nichts anderes ist 
als eine Phänomenologie der Motivation.

Mit etwas Ironie berufen Sie sich auf den Mangel 

Der Brief Voegelins vom 19. Oktober 1952 konnte bislang nicht ausfindig gemacht 
werden.
2 Schütz’ Begriff für Max Scheiers "relativ natürliche Weltanschauungen" im Ge­
gensatz zu "relativ künstliche Bildungen." Siehe: Max Scheier, Gesammelte Werke 
VIII, 21960, S. 63 ff. und VI, 21963, S. 15 ff.

76

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

Ihrer Imagination und-sagen, daß solange das Programm 
nicht durchgeführt ist, man versuchen muß, aus dem 
vorhandenen Wissensvorrat die Leerstellen mit Beispielen 
auszufüllen. Als solche Beispiele wählen Sie gewisse Ty­
penlehren des Aristoteles und Jaspers Psychologie der 
Grund typen. Ich bin der Meinung, daß wir viel weiter 
sind, und daß ganz große Stücke der von mir ins Auge 
gefaßten allgemeinen Phänomenologie der Motivation be­
reits konkret ausgeführt sind. Wir finden solche Leer­
stücke nicht nur in der Gestaltpsychologie, in der Natio­
nalökonomie, in modernen Bestrebungen der theoreti­
schen Soziologie, sondern auch auf rein philosophischem 
Gebiet, in gewissen Schriften von Husserl, von White- 
head, von George H. Mead, Gabriel Marcel und anderer 
jüngerer französischer Philosophen, wie zum Beispiel in 
der Philosophie de la volontö von Paul Ricoeur. Ich gehe 
sogar einen Schritt weiter: Obwohl Sie dagegen vielleicht 
protestieren werden, sehe ich die von Ihnen in Ihrer New 
Science of Politics entwickelte Theorie als einen Bestand­
teil dieser allgemeinen Phänomenologie der Motivation 
an. Ich stimme hier unserem Freund Aron Gurwitsch3 
durchaus bei, der mir unter dem ersten Eindruck der 
Lektüre dieses Buches unter anderem folgendes geschrie­
ben hat: "Ein großes Werk, und doch uns, d. h. der 
Phänomenologie näher, als er es wahr haben will. Was 
ist das weitgehend, wenn nicht Phänomenologie histori­
scher aktiver Gesellschaften! Die ganze Methode ist phä­
nomenologisch, mit der Benutzung des Motivati­
onsbegriffes, den er nur nicht so nennt."

Wie dem immer sein mag, so glaube ich nicht, daß 
sich eine allgemeine Theorie der Relevanz in der Auf­

3 Die Auszüge aus dem Brief von Aron Gurwitsch an Alfred Schütz finden sich in 
Teil III dieses Buches.

77

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Stellung eines Typensystems oder eines Typenkataloges, 
beziehe sich dieser letzten Endes auf eine allgemeine Tu­
gend oder Güterlehre oder nicht, erschöpfen kann. Ge­
wiß, eine solche Typologie gehört mit zur allgemeinen 
Relevanztheorie, und ich pflichte Ihnen völlig bei, wenn 
Sie sagen, daß eine solche Typologie auf einer 
philosophischen Anthropologie fundiert sein müßte. Aber 
all diese Probleme umfassen nur einen Teil des Gebietes 
einer allgemeinen Relevanztheorie. Es sind die sachhalti­
gen Probleme im statischen Aspekt. Selbstverständlich 
müßte auch eine dynamische, d. h. eine historische Auf­
klärung der Motivationsformen als theoretisches Problem 
möglich sein, etwa, um in Ihren Worten zu reden, eine 
Theorie der Entwicklung der Motivation vom Ritus über 
den Mythos zum Symbol. Das im Vorstehenden ge­
brauchte Wort "historisch" möchte ich ganz in Ihrem 
Sinne verstanden wissen.

Aber daneben gibt es noch eine ganz andere 
Problemgruppe, die gerade mich besonders interessiert, 
und die Ihnen, der sich um eine allgemeine Ordnungs­
lehre bemüht, doch sehr naheliegen sollte. Es handelt 
sich hier um die formalen Probleme der Relevanz, um 
das, was Gurwitsch in seinem Brief an Sie, von dem er 
mir eine Kopie gesendet hat, die Analyse der Formen des 
Selbstverständnisses genannt hat. Welchen Typus der 
Motivationstheorien, die dem vorwissenschaftlichen 
Alltagshandeln zugrunde liegen, wir auch immer als gül­
tig annehmen, unter welchen Hierarchien diese Typen 
angeordnet sind, wir werden immer gewisse formale 
Strukturen finden, die allen gemeinsam sind. Wie kommt 
es, daß etwas mein Interesse erweckt? Daß ich mich mit 
etwas beschäftige, daß ich mich einer Sache zuwende, 
daß ich mir eine Aufgabe stelle? Was ist im praktischen 
sowohl als im theoretischen Leben der Sinn der Aussage 

78

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

"das interessiert mich”? Alle Fragestellungen ruhen auf 
einem Boden dessen, das als fraglos gegeben angesehen 
wird, und alle Antworten setzen voraus, daß es eine 
Reihe von analysierbaren Bedingungen gibt, unter denen 
in einem gegebenen Fall die erteilte Antwort als befriedi­
gend, und das gestellte Problem somit als gelöst be­
trachtet werden kann. Sind diese Bedingungen durch die 
Antwort erfüllt worden, dann ist das Problem nicht mehr 
fraglich, es ist fraglos geworden und geht in die fraglos 
gegebene Weltanschauung ein.

Eine andere sehr wichtige Problemgruppe, die von 
einer vollausgeführten Theorie der Relevanz behandelt 
werden müßte, ist die folgende: "Dies und das interes­
siert mich. Im Zusammenhang damit interessiert mich 
aber auch das Folgende ..." Was heißt das? Was ist da­
mit gemeint, daß mich etwas im Zusammenhang mit 
einem anderen interessieren kann? Ferner: Mein Interesse 
wechselt. Es wechselt nicht nur im Verlauf meiner bio­
graphischen Existenz von Jugend zum Alter, es wechselt 
auch innerhalb eines Arbeitstages, ja innerhalb einer 
einzigen Stunde. Hier sitze ich und befasse mich mit ei­
nem philosophischem Thema; nachher werde ich etwas 
Musik machen; dann werde ich mich mit meinem Jungen 
beschäftigen; dann werde ich eine Novelle lesen; und 
dann werde ich schlafen gehen. Jede dieser Beschäfti­
gungen involviert ein eigenes, von dem bezüglichen 
praktischen oder theoretischen Problem abhängiges 
Relevanzsystem. Was geschieht, wenn ich mich von dem 
einen Problem ab- und dem anderen zuwende? Was ge­
schieht daher, wenn ich das eine Relevanzsystem tem­
porär fallen lasse und mich in ein anderes begebe? Wie 
kommt es, daß ich eine Arbeit unterbrechen und ande­
rentags wieder aufnehmen kann? Zwei weitere höchst 
wichtige Problemgruppen komplizieren den Fall. Wenn 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Sie noch meinen Aufsatz über "Multiple Realities"4 in 
Erinnerung haben, so kennen Sie meine Theorie, daß wir 
auf verschiedenen Realitätsebenen zur gleichen Zeit leben 
oder zumindest von einer in die andere hinüberwechseln 
können. Wie verhalten sich die Relevanzsysteme der 
verschiedenen Realitätsebenen zueinander? Hat nicht 
vielleicht jede dieser Realitätsebenen eine besondere ihr 
eigentümliche Struktur der ihr zugehörigen Relevanz­
formen? Weiter: Alle sozialen Beziehungen einfachster 
und kompliziertester Art beruhen auf einer Überschnei­
dung oder Gleichheit der Relevanzsysteme der Be­
teiligten. Die ganze, in der modernen Theorie der Sozi­
alwissenschaften so bedeutende Funktion der "Sozialen 
Rolle" ist auf dieser Voraussetzung, die freilich noch 
völlig ungeklärt ist, begründet. Was Sie "philia" oder 
"amicitia" nennen, kann, vom Gesichtspunkt einer Theo­
rie der Motivation, aus einer Überschneidung oder Dec­
kung solcher Relevanzsysteme erklärt werden.

Alles das sind Fragen, die meiner Meinung nach 
einer theoretischen und philosophischen Behandlung 
zugänglich sind, ohne daß man auf eine Güterlehre, 
Tugendlehre oder konkrete empirische Ordnungs­
probleme zurückgreifen müßte. Sie selbst verfahren ja in 
Ihrem Buch in ähnlicher Weise. Ihre Analyse der 
Repräsentation als solche, ihres elementaren und existen­
tiellen Sinnes, ihres Verhältnisses zur sozialen Arti­
kulation gelten selbstverständlich in gleicher Weise für 
alle soteriologischen und für alle gnostischen Typen des 
Selbstverständnisses. Selbstverständlich ist es mir ganz 
klar, daß alle diese formalen Analysen auch nur auf dem 
Boden einer philosophischen Anthropologie im weitest * S. 

4 "Multiple Realities" (1945) in: Alfred Schütz, Collected Papers I, Den Haag 1962,
S. 207-259.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

verstandenen Sinne ausgeführt werden können und selbst 
zu einer solchen philosophischen Anthropologie gehören. 
In diesem Punkt hoffe ich auf Ihr Einverständnis. Was 
uns trennen dürfte, ist, daß ich nicht einsehe, warum eine 
philosophische Anthropologie nur möglich sein sollte, 
wenn sie - um einen Ausdruck Dempfs zu gebrauchen 
gleichzeitig eine "Anthropodizee" ist.5 Das aber führt uns 
zu einer prinzipiellen Bemerkung, die ich im zweiten 
Teil dieses Briefes zu Ihrem Buch zu machen haben 
werde, und ich will aus diesem Grunde an dieser Stelle 
nicht darauf eingehen.

Nur mit wenigen Worten will ich auf das im letzten 
Absatz Ihres Briefes behandelte Du-Problem eingehen. 
Wie Sie wissen, bin ich ganz mit Ihnen einig, wenn Sie 
sagen, daß es für das Husserl'sehe Problem keine Lösung 
gibt. Es ist ein Problem, das durch die Forderung der 
Gegenstandskonstitution im Bewußtseinsstrom entstanden 
ist, und diese Forderung erscheint Ihnen mit Recht uner­
füllbar. Ich stimme Ihnen auch bei, wenn Sie sagen, daß 
das Problem erst durch die Cartesianische monadisie- 
rende Isolierung des Bewußtseins entstanden ist, und daß 
dies der Grund ist, warum es weder bei Plato noch bei 
Aristoteles noch in der ganzen Philosophiegeschichte 
einen Lösungsversuch gibt. Ich kann Ihnen nicht bei­
stimmen, wenn Sie dies zu dem Schluß führt, daß es ein 
Wissen vom Sosein des Anderen nicht gibt, außer durch 
die wohlbekannten Methoden der Beobachtung seiner 
Handlungen und Äußerungen, aus denen wir uns Bilder 
von seinem Sosein machen, und daß dies häufig, 
vielleicht notwendig, zu Enttäuschungen führt. Wir 
haben hier auch die von Ihnen in Ihrem Buch so richtig 
eingeführte Überschneidung zwischen der Selbstinter- 5 

5 A. Dempf, Theoretische Anthropologie, Bem und München 1950, S. 32, 51 f.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

pretation innerhalb der gesellschaftlichen Realität und der 
theoretischen bzw. philosophischen Behandlung des 
Problems zu unterscheiden. Auf der Ebene der Selbstin­
terpretation der sozialen Realität kann man doch gewiß 
nicht behaupten, daß es ein Wissen vom Sosein des 
Anderen nicht gibt. Es mag sein, daß dieses Wissen dem 
Bereich der Doxa und nicht dem der Episteme angehört, 
aber unser Glaube an unser Wissen vom Sosein des 
Anderen ist nicht ein blinder, sondern ein wohlbe­
gründeter Glaube. Er führt zu vielen praktischen 
Resultaten, wie das Bestehen jeder sozialen Einbeziehung 
deutlich zeigt. Der prinzipielle Glaube, daß wir den 
Anderen verstehen oder zumindest soweit verstehen 
können, als es das praktische Interesse erfordert, ist ein 
Axiom, der relativ-natürlichen Weltanschauung. Die 
offene Möglichkeit den Anderen zu verstehen, ist als 
fraglos gegeben angesetzt, dies unbeschadet der ebenfalls 
offenen Möglichkeit eines Mißverständnisses, die 
ihrerseits selbst zur relativ natürlichen Weltanschauung 
und dem Bereich des fraglos gegebenen gehört. Die 
Analyse der innerhalb dieses Rahmens offener 
Möglichkeiten auffindbaren Formen des Verstehens und 
Mißverstehens ist theoretisch prinzipiell durchführbar 
und selbst ein Stück einer philosophischen Anthro­
pologie.

Auf der anderen Seite haben wir das Problem des 
Theoretikers, der sich mit diesen Sinnstrukturen des Ver­
stehens und Mißverstehens in der sozialen Späre befaßt. 
Ich glaube gleich Ihnen, daß alle Lösungsversuche, die 
seit Descartes in dieser Hinsicht gemacht worden sind, 
deshalb fehlgeschlagen haben, weil der Theoretiker von 
einer monadisierenden Isolierung des Bewußtseins ausge­
gangen ist. Welche anderen Wege er zu gehen hätte, ist 
das ernste und große Problem der Philosophie und, wie 

82

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

ich glaube, eines der dringendsten. Man kann dieses Pro­
blem in verschiedenster Weise zu lösen versuchen. Bei­
seite liegen lassen oder als gegeben annehmen, kann man 
es nicht. Und daß dies eigentlich bis auf die jüngste Zeit 
geschehen ist, ist - im Sinne Kants - ein Skandal der 
Philosophie.

Soviel zu Ihrem lieben Brief, und es mag Ihnen 
wunderlich erscheinen, daß ich auf die von Ihnen be­
rührten Fragen so ausführlich eingehe, anstatt mich di­
rekt mit dem wichtigeren Gegenstand dieser Epistel an 
Sie zu befassen, nämlich mit einem Bericht der Ein­
drücke, die ich von Ihrem Buch empfangen habe. Ich 
habe aber Ihren Brief deshalb so ausführlich beantwortet, 
weil ich das größte Gewicht darauf lege, Ihnen meinen 
Gedankengang klarzumachen, dies in der Hoffnung, daß 
Sie gleich mir empfinden werden, daß uns keine prinzi­
piellen Gegensätze in diesem Belang trennen. Ich habe 
aber auch mit dieser Diskussion deshalb angefangen, weil 
sie meiner Meinung nach in einem ganz engen Zusam­
menhang mit dem steht, was ich zu Ihrem Buch zu sagen 
haben werde. Wir würden uns kaum richtig verstehen, 
wenn ich nicht, so klar als es mir unter den gegenwärti­
gen Umständen möglich ist, zu Ihrem Brief Stellung ge­
nommen hätte. Und nun endlich zu Ihrem Buch.

Es ist ein wunderbares Buch, überreich und schwie­
rig zu lesen, weil es im doppelten Kontrapunkt geschrie­
ben ist. Obwohl ich, seit ich es erhalten habe, das Buch 
ständig studiert habe, bin ich mir keineswegs sicher, daß 
ich es auch wirklich, seinem vollen Inhalt nach verstan­
den habe. Deshalb sind alle diese Bemerkungen vorläu­
figer Natur. Dabei habe ich noch den Vorteil, einige 
ausgeführte Kapitel Ihres Hauptmanuskripts zu kennen, 
und weiß daher, daß alles, was Sie sagen, in jedem De­
tail durch die Literatur belegt ist.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Über das Einleitungskapitel haben wir seinerzeit 
korrespondiert, als Sie die Freundlichkeit hatten, es mir 
einzusenden.6 Bei neuerlicher Lektüre finde ich, daß ich 
an meinen damaligen Bemerkungen kaum etwas zu än­
dern habe. Ich hoffe, daß das Kapitel tatsächlich von den 
Lesern als Introduktion zu den folgenden Hauptkapiteln 
angesehen wird. Mir selbst war es, da ich nur die Ein­
leitung kannte, einigermaßen überraschend, welche viel­
fältigen Wendungen Ihre Analyse in dem folgenden 
nimmt.

Das Kapitel "Representation und Existenz" ist von 
grundwichtiger Bedeutung. Ihre Unterscheidung zwi­
schen der Selbstinterpretation der Gesellschaft durch 
Symbole und der Auslegung der gesellschaftlichen Exi­
stenz durch den Theoretiker, das, was Sie die Aristo­
telische Methode nennen, ist zweifellos das Hauptpro­
blem der Methodologie aller Sozialwissenschaften. Sie 
haben ebenso völlig recht, wenn Sie sagen, daß die klas­
sische Unterscheidung zwischen Doxa und Epistemen 
verschwunden ist, und daß die heutige Sozialwissenschaft 
Doxa durch den Begriff der Ideologie ersetzt. Nachdem, 
was ich im ersten Teil dieses Briefes über die Möglich­
keiten einer Analyse der relativ natürlichen Weltanschau­
ung gesagt habe, werden Sie es verstehen, daß ich der 
Meinung bin, daß man auch die Struktur der Doxa, ohne 
den Begriff der Ideologie zu Hilfe zu nehmen, weiter 
analysieren kann und muß. Dies hat selbstverständlich 
mit den theoretischen Mitteln der Episteme zu 
geschehen, so daß sich das nur scheinbar paradoxe 
Problem ergibt, wie man Strukturen der Doxa mit 
Mitteln der Episteme theoretisch aufhellen kann. Etwas 
kompliziert wird die Angelegenheit dadurch, daß ja 

6 Offenbar ein Bezug auf den Brief vom 22. April 1951.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

schließlich auch die theoretischen Elemente nach einer 
gewissen Zeit und wohl nur zu einem gewissen Grade 
Elemente der Doxa, d. h. der vorwiegend relativ-natürli­
chen Weltanschauung werden können. Hierbei findet, 
wie ich glaube, ein sehr charakteristischer Wandel statt. 
Was in Klarheit der Episteme theoretisch verständlich 
und verstanden war, sinkt nun unverstanden in den 
Bereich der Doxa hinab. Dies kann, und Ihr Buch bringt 
verschiedene Beweise hierfür, schließlich dazu führen, 
daß eine theoretische Einsicht ihrerseits Symbol der 
Selbstinterpretation der Gesellschaft werden kann, wobei 
natürlich der theoretische Gehalt unverstanden und 
unverständlich geworden ist und nunmehr erneut als ein 
Symbol der Selbstinterpretation der Gesellschaft als 
fraglos gegeben angesetzt wird. Mir will scheinen, daß in 
der neueren sowjetrussischen philosophischen Literatur 
die materialistische Dialektik diesem Schicksal entge­
gengeht, wie auf einem anderen Gebiet die Lehren 
Freuds offenbar in der westlichen Gesellschaft einem 
ähnlichen Form- und Strukturwandel unter unseren 
Augen unterworfen sind.

Sehr viel hat mir der zweite Abschnitt dieses Kapi­
tels zu denken gegeben. In diesem Abschnitt ist viel 
mehr enthalten als eine bloße Beschreibung der ele­
mentaren Funktionen der Representation. Eine Er­
weiterung dieses Gedankengangs würde den gesamten 
Begriff der Institution aufklären, er würde Licht auf das 
werfen, was Scheier in seiner Theorie der Real- und 
Idealfaktoren im Auge hatte.

Wie Sie sehen, bin ich vor allem an den theoreti­
schen und methodologischen Phasen interessiert, der sich 
in Ihren Untersuchungen mit allen konkreten Analysen 
des Problems der Representation und seiner Theorie ver­
webt. Ich nehme also alles, was Sie über Representation 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

sagen, nur als ein Beispiel für die ganz allgemeinen 
Strukturen jeder Gesellschaft. In diesem Bestreben stoße 
ich nunmehr auf einige Schwierigkeiten. Wenn auch die 
grundwichtige Unterscheidung zwischen elementarer und 
existenzieller Notwendigkeit einer Gesellschaft soweit 
vorgetrieben ist, als es hier Ihr Hauptproblem, nämlich 
das der Representation, erfordert und in dieser Hinsicht 
auch völlig precise und ordnungsgemäß durchgeführt ist, 
frage ich mich doch, ob den Begriff der Artikulation, wie 
er von Ihnen auf Seite 37 und 45 entwickelt wird,7 ein 
ausschließlich theoretischer Begriff ist, der vom Theore­
tiker eingeführt werden muß, weil er die Theorie der exi­
stentiellen Notwendigkeit fundiert, oder ob es bereits auf 
der elementaren Stufe der Selbstinterpretation so etwas 
wie Artikulation für die in der Gesellschaft Lebenden 
gibt.

Aber vielleicht mißverstehe ich Ihren Begriff der 
Artikulation. Vielleicht ist Artikulation überhaupt nur 
Artikulation der politischen Struktur einer Gesellschaft. 
Meine Frage ist also die: Ist auch das, was man gemein­
hin "social stratification" nennt, eine Form der Artikula­
tion in Ihrem Sinn? Wenn dies der Fall ist, gehört 
Artikulation als Selbstinterpretation der elementaren 
Sphäre der Gesellschaft an? Und wenn auch dies zutrifft, 
was unterscheidet die Strukturierung der Gesellschaft im 
faktischen von dem theoretischen Begriff der Artikula­
tion? Wie gesagt, alle diese Fragen haben nichts mit dem 
Gebrauch des Begriffes der Artikulation in Ihrer Schrift 
zu tun, der durchaus in jeder Hinsicht gerechtfertigt und 
genügend klargestellt ist, sondern im mit dem von Ihnen 
nicht behandelten Problem einer allgemeinen Theorie der

7 Eric Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung, Alber-Reihe 

Praktische Philosophie, Verlag Karl Alber: Freiburg/München 1991, S. 65 und 75.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

Gesellschaft.
Die Frage ist vor allem dadurch veranlaßt, daß Sie 

auf Seite 49 Ihre Definition dahin zusammenfassen, daß 
eine politische Gesellschaft zur Existenz kommt, wenn 
sie sich selbst artikuliert und einen Representanten produ­
ziert.8 Der Representant muß aber, wie Sie auf derselben 
Seite sagen, Representant im existentiellen Sinn sein und 
die Idee der Institution realisieren. Tut er dies nicht, ist 
er nur Representant im konstitutionellen - oder lassen Sie 
mich sagen institutionellen - Sinn, dann wird, wie Sie 
sehr richtig sagen, ein representativer Herrscher im 
essentiellen9 Sinn früher oder später ein Ende mit ihm 
machen. Aus diesem Grund empfehlen Sie der kritischen 
Wissenschaft den Begriff der Representation nur im 
existentiellen Sinne zu verwenden. Nur dann, so sagen 
Sie, wird die soziale Artikulation als das existentiell 
vorwiegende Problem in klare Sicht kommen. Wenn 
diese Empfehlung nichts anderes darstellt als ein 
methodologisches Prinzip, dann will ich sie gerne 
akzeptieren, und Ihre Schrift zeigt die außerordentliche 
Fruchtbarkeit der Anwendung eines solchen Prinzips. 
Wenn aber, wie das folgende Kapitel, "Representation 
und Wahrheit" darauf schließen ließe, daß nur die Idee 
der Representation in existentiellem Sinn theoretische 
Wahrheit ermöglicht, dann fällt mir ein, daß Sie während 
des letzten Gespräches, das wir in New York hatten, die 
Ansicht ausgesprochen haben, daß alle sozialen Formen 
ausschließlich darauf zurückzuführen sind, daß Gesell­
schaft sich im existentiellem Sinn unter dem Symbol des 
Representanten artikuliert. Vielleicht habe ich Sie aber 
damals mißverstanden, und ich wäre sehr begierig zu er­

8 Ebd. S. 81.
Vermutlich ein Schreibfehler für "existentiellen Sinn".

87

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

fahren, was Ihre Ansicht in diesem Punkt ist.
Dieses zweite Kapitel "Representation und Wahr­

heit" hat meine volle Bewunderung. Den im Anfang 
zusammengestellten Katalog fraglos unterstellter Annah­
men über das Verhältnis des Theoretikers zu der sozialen 
Welt, über die Wahrheit des Theoretikers gegenüber der 
Wahrheit der Selbstinterpretation, über den Konflikt die­
ser Wahrheit u.s.w. behandelt das Grundstück aller 
Wissenssoziologie. Ich hätte hier nur die Bemerkung 
einzufügen, daß es meiner Meinung nach nicht genügt, 
wie Sie es auf Seite 54 tun,10 * zwischen der Representa­
tion der Gesellschaft durch ihre artikulierten Represen- 
tanten einerseits und zwischen den Representanten der 
tranzendentalen Realität durch die Gesellschaft zu un­
terscheiden. Es wäre hier wohl noch eine dritte 
Unterscheidung heranzuziehen, nämlich die der nicht 
theoretischen Sphäre angehörigen Unterscheidung zwi­
schen dem, was eine Gesellschaft A als die Wahrheit ih­
rer Representation ansieht, gegenüber dem, wie dieses 
Representations- und Wahrheitsverhältnis von der kon­
kret existierenden Gesellschaft B, die mit A gleichzeitig 
sein kann oder den Folgezeiten angehören mag, interpre­
tiert wird. Das wäre also das Verhältnis zwischen In- 
group und Out-Group, oder, wenn Sie dies vorziehen, 
zwischen der subjektiven und objektiven Interpretation 
im Sinne Max Webers. Das von Ihnen wiederholt heran­
gezogene Beispiel (z. B. Seite 34 f.)11 über die 
Interpretation der Representation in Sowjetrußland durch 
die sowjetrussische Konstitution und durch die westliche 
Welt zeigt, was ich meine. Ich glaube, daß nur von einer 
solchen Unterscheidung her die auf Seite 5912 aufgewor­

10 Ebd. S. 87.
H Ebd. S. 61 f.
12 Ebd. S. 94.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

fene Frage, ob alle politischen Gesellschaften monadi- 
sche Wesenheiten sind, die die Universalität der Wahr­
heit durch ihren universalen Anspruch auf Herrschaft 
ausdrücken, beantwortet werden kann.

Hiermit hängt zusammen die Zweideutigkeit des 
anthropologischen Prinzips von Plato, das Sie selber auf 
Seite 6113 darstellen. Einerseits ist dieses Prinzip ein 
allgemeines Prinzip für die Interpretation der Gesell­
schaft, andererseits ist es ein Instrument sozialer Kritik.

Ich weiß sehr wohl, daß diese Erwägungen von 
dem ganz klar herausgearbeiteten und großartigen 
Hauptthema der zweiten Vorlesung relativ unabhängig 
sind. Ihnen kommt es darauf an nachzuweisen, daß die 
Theorie nicht die Aufgabe hat, etwas über menschliche 
Existenzen der Gesellschaften zu sagen, aber ein Versuch 
bleiben muß, den Sinn der Existenz durch die Aufwei­
sung eines Inhaltes einer bestimmten Klasse von Erleb­
nissen oder Erfahrungen einsichtig zu machen. Ich weiß 
auch, daß es viel wichtiger ist, darauf hinzuweisen, daß 
gesellschaftliche und politische Existenz etwas mit der 
Ordnung der Seele zu tun hat, und daß es neben dem an­
thropologischen ein theologisches Prinzip gibt. Dennoch 
frage ich mich, ob nicht zur Philosophie der Geschichte 
und auch zu einer theoretischen Sozialwissenschaft es 
unvermeidlich ist, auf die Selbstinterpretation dieser 
Ordnung durch die konkrete Gesellschaft selbst und 
durch die außenstehenden Gesellschaften und deren Re­
presentationen einzugehen. Wäre dies nicht auch Theo­
rie, wenn auch nicht "Theorie” in dem von Ihnen ange­
strebten Sinn? Es mag sein, daß diese Theorie nicht 
Theorie im Sinne von Aristoteles ist. Jedenfalls glaube 
ich, daß, wie immer man diese wissenschaftliche Bestre­

ik Ebd. S. 96.

89

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

bung nennen mag, sie durchgeführt werden kann, ohne 
auf Begriffe wie sophon, kalon, agathon etc. rekurrieren 
zu müssen. Vielleicht tragen diese Bemerkungem etwas 
zur Aufklärung des Gegensatzes bei, den ich im ersten 
Teil dieses Briefes behandelt habe.

Ganz ausgezeichnet ist die Unterscheidung der bei­
den Wahrheiten und die Rückführung der philosophi­
schen Wahrheit (lassen Sie mich die von Ihnen theoreti­
sche Wahrheit genannte die philosophische nennen) ge­
genüber der Wahrheit der Selbstausdeutung. Ich finde Ih­
ren Hinweis auf die Beziehung zwischen politischer 
Theorie in Griechenland und dem griechischen Drama 
ganz wunderbar und möchte es wünschen, falls dies nicht 
in Ihrem Hauptwerk schon geschehen ist, daß diese 
Beziehung in einem größeren Stück ausgeführt werden 
würde. Das Transzendenzerlebnis kann eben nicht nur 
mit Mitteln der philosophischen Spekulation oder mit 
soteriologischer religiöser Erfahrung oder mit Represen­
tation in existentiellem Sinn erfaßt werden, auch die 
Kunst ist ein Mittel zur Darstellung dieses Transzen­
denzerlebnisses, wie es der Mythos ist. Und hier ergibt 
sich auf einer höheren Ebene neuerlich die Frage, ob es 
möglich ist, eine allgemeine Typik dieser Verfah­
rensweisen, die alle zum Ziel haben, sich mit dem 
Transzendenten auseinanderzusetzen, zu entwerfen, und 
ob es möglich ist, über die Grenzen dieser Verfahrens­
weisen etwas aussagen zu können, ebenso über deren 
Verträglichkeiten und Unverträglichkeiten, deren Ver­
deckungen und Überschneidungen, und die Möglichkeit, 
von einer Attitüde zur anderen überzugehen. Mit anderen 
Worten: Ist eine Aporetik des Transzendenzerlebnisses 
möglich?

Zu dem dritten Kapitel habe ich nichts zu bemerken 
und habe nur für ganz tiefe Einsichten, die es mir ver­

90

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

mittelt hat, zu danken. Die Beweisführung ist ausge­
zeichnet und für einen Laien wie mich sehr überzeugend, 
und vom theoretischen Standpunkt aus hat dieses Kapitel 
seine besondere Wichtigkeit, weil es zeigt, wie man mit 
den von Ihnen theoretisch entwickelten Kategorien 
Geschichtsphilosophie betreiben soll und kann, ja wie 
auch ganz konkrete historische Situationen eine Beleuch­
tung und eine neue Interpretation erfahren.

Der Übergang zwischen diesem Kapitel und dem 
nächsten bereitet mir aber einige Schwierigkeit. Das 
dritte Kapitel schließt mit der Feststellung, daß das Ende 
der politischen Theologie im orthodoxen Christentum 
herbeigeführt wurde. Die Machtspäre ist entgöttlicht und 
weltlich geworden. Entgöttlichung bedeutet nach der auf 
Seite 10714 gebrachten Definition den historischen Pro­
zeß, in welchem die Kultur des Polytheismus an Atrophy 
zugrunde geht und die menschliche Existenz in der 
Gesellschaft durch die Erfahrung der Bestimmung des 
Menschen durch die Gnade eines welttranszendenten 
Gottes im Hinblick auf das ewige Leben neu geordnet 
wird. All das ist mir verständlich und ich habe gegen 
diesen Begriff der Entgöttlichung nichts einzuwenden. 
Meine Schwierigkeit liegt in der Behauptung, daß das 
spezifische moderne Problem der Representation mit der 
Wiedervergöttlichung der Gesellschaft verbunden ist. 
Unter Wiedervergöttlichung ist aber nicht ein Wieder­
aufleben der polytheistischen Kultur im griechisch-römi­
schen Sinn zu verstehen. Diese Behauptung hat freilich 
ihren guten Sinn, wenn ihr Zweck der ist, festzustellen, 
daß die modernen politischen Massenbewegungen nicht 
heidnischen Charakter haben, sondern in klarer Fortset­
zung des innerhalb des Christentums selbst entwickelten 

>4 Ebd. S. 158

91

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

heretischen Zweiges, also von Komponenten, die inner­
halb der universalen Kirche schon aufweisbar sind, zu 
interpretieren ist. An der Wurzel dieses Zwiespalts liegt 
die Antithese von der Eschatologie in der Geschichte ge­
genüber einer Eschatologie der transhistorischen und 
übernatürlichen Perfektion. Es wird sehr gut nachgewie­
sen, wie die einheitliche und christliche Gesellschaft in 
eine geistliche und weltliche Ordnung artikuliert wird. 
Hierbei ist die weltliche Ordnung historisch durch das 
römische Reich verwirklicht. Das mittelalterliche Impe­
rium hat als die Fortsetzung des römischen Reiches ver­
standen zu werden, und der Streit zwischen Papst und 
Kirche ist ein Streit zwischen der weltlichen und der 
geistlichen Ordnung in existentiellem und transzendenta­
lem Sinn. Es heißt nun auf Seite 11015, daß aus dieser 
Gesellschaft mit ihrem etablierten Symbolsystem die spe­
zifisch modernen Probleme der modernen Representation 
erwachsen. Dies geschieht durch die Wiederauferstehung 
der Eschatologie des Reiches. Anschließend daran wird 
auf Seite 110 dieser Prozeß mit dem der Wiedervergöttli­
chung (Redivination) einfach gleichgesetzt. Es bereitet 
mir große Schwierigkeiten einzusehen, warum das so ist. 
Mir will scheinen, daß der Prozeß der Dedivination und 
der Redivination auf grundsätzlich anderen Ebenen ver­
läuft. Dieser Punkt scheint mir kein Detail, sondern von 
entscheidender Bedeutung zu sein, denn an ihm schließt 
sich Ihre ganze Theorie der Gnostik und der möglichen 
gnostischen Philosophie an.

Als Illustration wird die sehr interessante Anwen­
dung des Trinite-Symbols auf den Verlauf der Geschichte 
durch Joachim angeboten. Vier typische Symbole erge­
ben sich aus dieser Geschichtstheorie des Joachim: Er­

is Ebd. S. 162 f.

92

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

stens das dritte Reich, zweitens der Führer, drittens der 
Prophet oder Vorläufer, viertens die Brüderlichkeit der 
autonomen Personen. Im weiteren Verlaufe werden die 
vier Symbole in ihrer geschichtlichen Entwicklung mit 
besonderer Berücksichtigung des Nationalen Sozialismus 
und der russischen politischen Philosophie untersucht. Zu 
Beginn des dritten Abschnitts auf Seite 11716 lernen wir, 
daß die neue Eschatologie entscheidenden Einfluß auf die 
Struktur der modernen Politik hat. Das ist überzeugend 
nachgewiesen worden. Es folgt jetzt der sehr interessante 
Gedanke, daß bis zu diesem Punkt der Symbolismus nur 
auf der Ebene der Selbstinterpretation akzeptiert und als 
philosophisches Phänomen beschrieben wurde, und Sie 
gehen nun daran, eine kritische Analyse der prinzipiellen 
Aspekte dieses Symbolsystems vorzunehmen, und stellen 
sehr richtigerweise fest, daß die Eschatologie des 
Joachim eine Spekulation über den Sinn der Geschichte 
darstellt, der sich im Gegensatz zur Augustinischen Spe­
kulation befindet. Die neue Idee des Joachim, so heißt es 
auf Seite 11917, ist ein Versuch, dem immanenten Ge­
schichtsverlauf Sinn zu geben. Dies geschieht durch die 
Berufung auf den Sinn des transzendentalen Geschichts­
verlaufes. Noch immer aber bleibt die Spekulation des 
Joachim mit der Idee des Christentums verbunden. Die 
volle Ausgestaltung der Sinngebung in der Geschichte als 
eines innerweltlichen Phänomens ohne transzendentale 
Einbrüche, der Gedanke einer immanenten Erfüllung, 
welche Sie Säkularisierung nennen, vollzieht sich erst in 
der anschließenden Bewegung, die Sie sehr richtig vom 
Humanismus zur Aufklärung nennen.

Ich habe diese Gedankengänge hier seitenweise 

16 Ebd. S. 173
17 Ebd. S. 175.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

zusammengefaßt, um sie mir selbst zur vollen Klarheit zu 
bringen. Unterwegs habe ich nämlich den Begriff der 
Wiedervergöttlichung verloren. Ist Säkularisierung ein 
Prozeß der Wiedervergöttlichung in Ihrem Sinn? Ich 
werde verwirrt, weil nunmehr unvermittelt die Frage an­
geschnitten wird, ob es ein eidos der Geschichte gibt. Ich 
lerne, daß dies nicht der Fall ist, daß die Polis zwar ein 
eidos für Plato und Aristoteles hatte, aber in einem ganz 
anderen Sinn, nämlich in dem Sinn von Wachstum und 
Verfall. Die soteriologische Wahrheit des Christentums 
bricht mit dem Rhythmus der Existenz, dem diese Kate­
gorien angehören. Christentum kennt keinen eidos der 
Geschichte, weil die eschatologische Übematur nicht eine 
Natur im philosophisch immanenten Sinn ist. Und nun 
heißt es: "Seite 120: The problem of an eidos in history, 
hence, arises only when Christian transcendental fulfill- 
ment becomes immanentisized. Such an immanentist hy- 
postasis of the Eschaton, however, is a theoretical 
fallacy."18

Ich muß gestehen, lieber Freund, daß dieses Sta­
tement für mich einfach ein "non sequitur” ist. Ich kann 
nicht sehen, warum eine immanente Hypostase des 
Eschaton eine theoretische fallacy sein soll, und warum 
daraus die Konsequenz gezogen wird, daß Geschichte 
kein Eidos haben kann, weil der Verlauf der Geschichte 
sich in unbekannte Zukunft erstreckt. Ich kann nicht ein­
sehen, warum aus diesem Grunde der Sinn der Ge­
schichte sich als eine Illusion herausstellen sollte. Es ist 
offenbar Ihre Meinung, daß dieses illusionäre Eidos da­
durch entsteht, daß ein Symbol des Glaubens behandelt 
wird, als ob es ein Satz betreffend ein Objekt der imma­
nenten Erfahrung wäre. Dieser Satz ist der einzige, den 

*8 Ebd. S. 174.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

ich im ganzen Buch finden kann, der als Nachweis einer 
solchen "fallacy" angesehen werden könnte. Im anschlie­
ßenden Abschnitt auf Seite 120 und am Beginn des vier­
ten Abschnitts auf Seite 121 wird es einfach als erwiesen 
angenommen, daß jeder Versuch, ein Eidos der Ge­
schichte, zu konstruieren als eine “fallacy" angesehen 
werden muß und unheilvolle Folgen hat. Mit einem 
Wort, alle Immanentisierung ist böse, je nach der Em­
phase wird sie zur unheilvollen Konsequenz des 
Fortschrittgedankens oder der utopischen Haltung in 
Form einer Traumwelt oder aber zum Mystizismus in­
nerhalb des Christentums selbst führen.

Als ich soweit gelesen hatte, dachte ich, daß Sie 
nur die immanente Entwicklung des Umbruchs zur Im­
manenz innerhalb der christlichen Philosophie und vom 
christlichen Standpunkt aus darstellen wollen. Die wei­
tere Lektüre belehrte mich aber, vielleicht irrigerweise, 
daß Sie sich ganz und gar auf den Standpunkt der christ­
lichen Doktrin stellen. Jeder Abfall vom christlichen 
Glauben involviert Gnosis entweder von der intellektuel­
len oder der gefühlsmäßigen oder der Willensform, die 
überaus lehrreich und geschickt im folgenden dargestellt 
wird. Es wird gesagt, daß die gnostischen Erfahrungen 
der Kern aller Wiedervergöttlichung der Gesellschaft 
sind, weil der Mensch, welcher die Erfahrungen macht, 
sich selbst vergöttlicht, indem er andere Formen der 
Teilhabe am Göttlichen an Stelle des Glaubens im christ­
lichen Sinne setzt. Dieser Lesart steht aber entgegen, daß 
Sie auf Seite 12619 richtig nachweisen, daß es außer der 
christlichen auch eine jüdische, eine heidnische und eine 
islamitische Gnosis gibt. Dort sagen Sie, daß die Gnosis 
als solche nicht notwendigerweise zu einer fehlerhaften 

19 Ebd. S. 183 f.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Geschichtskonstruktion leiten muß, wie sie der Moder­
nismus seit Joachim charakterisiert. Ich wäre Ihnen für 
eine Aufklärung sehr verbunden, unter welchen Umstän­
den Gnosis zu einer fehlerhaften Geschichtskonstruktion 
führen muß und unter welchen Umständen nicht.

Es wäre übrigens zu fragen, was in theoretischer, 
metaphysischer Spekulation der Sinn des Terminus 
"fallacy" und was der Sinn des Terminus "hypostasis” 
ist. Fallacy kann ja nur dann bestehen, wenn Annahmen 
in der Spekulation gemacht werden, die miteinander im 
Widerspruch stehen. Ist nicht das Eschaton der christli­
chen Theologie auch eine Hypostase? Entsteht die von 
Ihnen gerügte fallacy nicht nur dann, wenn man diese 
christliche Hypostasierung des Eschaton als Axiom an­
nimmt? Kann es nicht auch nicht-christliche Erlebnisse 
der Transzendenz geben, ebenso wie es nicht-euklidische 
Geometrien gibt? Macht das Auftreten der soteriologi- 
schen Eschatologie die metaphysischen Theorien des 
Plato und des Aristoteles ungültig und erweist sie sich als 
fallacy? Ist der Satz, den ich auf Seite 120 lese: “Things 
are not things, nor do they have essences, by arbitrary 
declaration"20 dahin zu verstehen, daß es die eschato- 
logische Übernatur eben gibt, während alle immanente 
Auslegung des gleichen transzendentalen Erlebnisses eine 
bloße Hypostasierung per rescriptum philosophi ist? Ich 
sehe Ihren Einwand voraus. Sie werden mir entgegnen, 
daß dieser Einwand, den ich erhebe, ein Beweis dafür 
ist, wie tief ich selbst in gnostischem Denken verstrickt 
bin. Sie werden gerade in meiner Fragestellung einen Be­
weis dafür erblicken, daß ich positivistisch und pragma­
tisch in terms von Methodologien und Verfahrenslehren 
denke. Ich würde gleich einem anderen bekannten Gno­

20 Ebd. S. 175.

96

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

stiker dem Vorwurf, einer zu sein, eiskalt ins Gesicht 
schauen. Dies nämlich unter der Bedingung, daß Gnostik 
wirklich in einem so weiten Sinn verstanden werden 
kann, wie Sie es tun. Genaugenommen kenne ich näm­
lich keinen großen Metaphysiker, der nicht nach Ihrem 
Begriffsschema auch ein Gnostiker gewesen wäre. So 
verschiedene Typen wie Pascal, Leibniz, Hegel, Kierke­
gaard machen sich, soweit sie von dem Dogma ab­
weichen, der gnostischen Sünde schuldig, und ich weiß 
nicht einmal, ob Thomas von Aquin ganz frei von dieser 
Sünde ist. Vielleicht ist das, was Sie Gnostik nennen, die 
Grundkategorie aller Anthropologie und aller Anthro- 
podizee. Vielleicht habe ich hier Ihren Gedanken ganz 
mißverstanden, aber wenn dies der Fall ist, dann tat ich 
das nicht aus bösem Willen. Mir scheint, daß Ihr Begriff 
der Gnostik gleichzeitig zu weit und zu eng ist. Dies muß 
ich etwas näher ausführen.

Wenn Ihre Analyse im fünften Kapitel betreffend 
den Fall der Puritaner ein Musterbeispiel für das Verfah­
ren der politischen Gnostik ist - und alles, was Sie sa­
gen, ist mit einer Ausnahme, die ich gleich anführen 
werde, sehr überzeugend -, dann kann ich nicht gleich­
zeitig die Ausführungen Ihres 6. Kapitels als ein Beispiel 
für gnostische Philosophie und gnostische Entwicklung 
ansehen, wenn Gnostik in beiden Fällen dasselbe bedeu­
ten soll. Noch weniger kann ich, auf die Introduktion zu­
rückblickend, Max Weber als einen gnostischen Fall in 
dem gleichen Sinne ansehen, in welchem die Politik der 
Puritaner als eine gnostische nachgewiesen wurde. Sie 
führen auf Seite 138 und 14021 zwei technische Einrich­
tungen an, die nach Ihrer Meinung zu Hauptwerkzeugen 
der gnostischen Revolution geworden sind. Das ist er­

21 Ebd. S. 199 und 201 f.

97

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

stens der Korancharakter der heiligen Schriften und zwei­
tens das Tabu, das allen kritischen Versuchen auferlegt 
wird. Ich behaupte, daß diese beiden technischen Ein­
richtungen allgemeiner Natur sind, die allen Gesell­
schaftssphären und allen Gesellschaftsformen angehören 
und nichts mit Gnostik zu tun haben. Beide sind Aus­
drücke der gesellschaftlichen Macht, ob diese nun in den 
Diensten der christlichen Doktrin steht oder nicht. Ob 
Sokrates den Martertod stirbt, weil er der Asebeia ange­
klagt wird, oder Christus, weil er den Korancharakter 
der Thora nicht respektierte, ob seit den frühesten Zeiten 
der Kirche die Heretiker umgebracht wurden, weil sie 
das Dogma der Konzile nicht respektierten, ob die 
Verräter der Doktrin des dialektischen Materialismus ihre 
verdienten Strafen erleiden, in allen diesen Fällen spielt 
sich das Gleiche ab. Macht jeder Art schafft ihren Koran 
und schafft ihre Tabus. Die Heretiker gehen immer an 
diesem Konflikt zugrunde. In einer Ihrer früheren 
Schriften haben Sie mit viel Glück den Begriff der Ge­
genidee ausgearbeitet.22 Jede Idee, einmal zur Macht 
gelangt oder, in Ihrer Sprache zu reden, jede Idee, 
sobald sie einmal zur existentiellen Representation unter 
einem Symbol gekommen ist, braucht ihre Gegen­
symbole. Ich frage mich überhaupt, ob nicht jedes 
Symbolsystem in Ihrem Sinn gleichzeitig ein negatives 
Symbolsystem, ob nicht jede Theologie gleichzeitig eine 
negative Theologie voraussetzt. Ob nicht daher eine 
dialektische Spannung zwischen diesen beiden positiven 
und negativen Polen der Symbolsysteme und der Theolo­
gien besteht und bestehen muß, und ob nicht vielleicht 
das Eidos der Geschichte hier zu suchen wäre, wie ja in 

22 "Die Juden als Gegenidee", in: E. Voegelin, Rasse und Staat, Freiburg 1933, S. 
181-183.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

einem gewissen Sinne Hegel dies zu tun versucht hat.
Ich will mich im folgenden an den Begriff der 

gnostischen Revolution halten, wie sie in den ersten fünf 
Abschnitten des fünften Kapitels von Ihnen beispielge­
bend entwickelt wurde. An dieser Darstellung ist nicht 
nur nichts auszusetzen, sondern sie ist absolut überzeu­
gend und hat mir vor allem ganz neue Einsichten 
verschafft, obwohl ich aus Ihrem deutschen Aufsatz 
schon einiges über diese Entwicklung gelernt hatte.23 Auf 
Seite 153 begibt sich aber etwas Merkwürdiges. Um die 
Haltung Hobbes zu erklären, der das Christentum unter 
dem Aspekt seiner Identität mit dem Diktat der Vernunft 
interpretiert und seine Autorität von der Sanktion durch 
die Regierung ableitet, finden Sie es mit Recht für nötig, 
den Grundbegriff der Aufschließung der Seele einer 
neuen theoretischen Diskussion zu unterziehen. Die Auf­
schließung der Seele ist, wie Sie ja in Ihrem Horner­
kapitel24 schon analysiert haben, ein historisches Ereignis 
von allergrößter Bedeutung. Sie ist das Sensorium der 
Transzendenz. Erst nachdem sie aufgeschlossen ist, 
kommen die kritischen und theoretischen Standards für 
die Interpretation der menschlichen Existenz in der Ge­
sellschaft überhaupt in Sicht. Durch sie allein kann die 
transzendentale Realität wahrgenommen, und ein Ver­
gleich zwischen der so erschlossenen Wahrheit und der in 
Selbstinterpretation der Gesellschaft erzeugten Wahrheit 
vorgenommen werden. Soweit folge ich Ihnen durchaus. 
Es ist auch meine tiefe Überzeugung, wenn Sie wollen, 
mein Glaube, daß das Erlebnis der Transzendenz die 

23 Gnostische Politik, in: Merkur, Jg. 4, S. 301-317.
24 Schütz bezieht sich hier vermutlich auf das Kapitel "Homer and Mycenae" in: The 

World of the Polis (= Order and History, Vol. 2), S. 103 f., das in bereits be­
arbeiteter Form unter dem Titel "The World of Homer" in der Review of Politics 
(Notre Dame, Indiana), Vol. 15, No. 4, 1953, S. 491-523 erschien.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Grundvoraussetzung aller Wahrheit, sei sie philosophi­
scher, metaphysischer oder gesellschaftlicher Natur, ist. 
Ich will Ihnen auch weiter darin folgen, daß die Idee ei­
nes universalen Gottes das Maß für die offene Seele ist, 
wenn sie nämlich, wie Sie dies an dieser Stelle tun, unter 
dem universalen Gott den aristotelischen Nous oder den 
stoischen oder christlichen Logos verstehen wollen. Un­
ter der Hand aber verwandelt sich dieser Begriff. Seite 
160 wird Hobbes vorgeworfen,25 daß er es versucht 
habe, Geschichte in ein ewig bestehendes endliches Reich 
von dieser Erde einzufrieren. Es wird weiter gesagt, daß 
dies nur möglich sein konnte, wenn die Erlebnisse der 
Transzendenz, die zur Natur des Menschen gehören ein­
fach beiseite gelassen werden. Hobbes hätte den Men­
schen, ein Geschöpf Gottes, verbessert, indem er einen 
Menschen ohne solche transzendentalen Erfahrungen er­
schaffen hätte.

Mir ist hier selbstverständlich nicht an der Ausle­
gung Hobbes gelegen, für die Ihre Ausführungen sicher­
lich zutreffen, sondern an dem Prinzip der Gnostik als 
solchem, was ja Ihr Hauptabsehen ist, wie die anschlie­
ßenden Eingangsausführungen der sechsten Vorlesung 
deutlich zeigen. In diesen wird ausgesprochen, daß die 
Entstehung der Gnostik aus dem Vakuum zu erklären ist, 
das das Christentum durch Beseitigung der zivilen Theo­
logie im Entgöttlichungsprozeß geschaffen hat. Die Pro­
bleme der Gesellschaft, so sagen Sie richtig, werden in 
historischer Existenz nicht erschöpft, indem man auf das 
Ende der Welt wartet. Die Immanentisierung des christli­
chen Eschaton allein macht es möglich, die Gesellschaft 
in ihrer natürlichen Existenz mit einem Sinn auszustatten, 
welchen ihr das Christentum versagt hat. Nun heißt es

25 Ebd. S. 228 f.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

weiter, daß das gnostische Experiment in ziviler Theolo­
gie mit verschiedenen Gefahren belastet ist. Die erste 
derselben ist die Tendenz des Gnostizismus, die Wahrheit 
der Seele nicht zu ergänzen, sondern zu ersetzen. Da­
durch, daß der Gnostizismus offen antichristlich wurde, 
wurde die Wahrheit der offenen Seele überall, wo gno­
stische Bewegungen sich verbreiteten, zerstört. Dieses 
Thema wird durchgehalten, und auf Seite 16526 heißt es 
z. B., daß die Schließung der Seele mit dem modernen 
Gnostizismus geradezu identisch ist. Hier kann ich Ihnen 
keineswegs folgen. Warum sollte nicht auch eine gnosti­
sche Philosophie eine offene Seele und eine Erschließung 
der existentiellen Wahrheit ermöglichen? Wenn Öffnung 
der Seele nichts anderes meint als das Erlebnis der Tran­
szendenz und die Suche nach der solcher Art er­
schlossenen und erschließbaren Wahrheiten, dann ist 
nicht einzusehen, warum die Ablehnung der christlichen 
Eschatologie nichtsdestoweniger die offene Seele be­
wahrt. Besonders interessieren würde mich, wie Sie in 
diesem Zusammenhang Spinoza ausdeuten. Seine von 
Hobbes so sehr beeinflußte politische Philosophie ist 
doch zweifellos verträglich mit der Aufschließung der 
Seele gegenüber dem göttlichen Nous, Logos oder wie 
immer Sie es hier nennen wollen. Oder fällt Spinoza 
nach Ihrer Definition nicht unter die Kategorie der gno­
stischen Politiker? Ist seine Souveränitätsidee oder seine 
Naturrechtslehre nicht eine Immanenzphilosophie?

Wie immer Sie meine Frage nach Spinoza beant­
worten mögen, ich bestreite, wie ich es schon oben tat, 
den auf Seite 166 wieder vorgebrachten Hauptsatz, daß 
die Immanentisierung des christlichen Eschaton zu einer 
fehlerhaften Darstellung der Struktur der immanenten 

26 Ebd. S. 233 f.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

Realität führt. Gewiß, es gibt politische Philosophien, die 
Gegenprinzipien zu den Prinzipien der Existenz schaffen; 
es gibt Metaphysiken, die aus Furcht, der wahren Exi­
stenz ins Auge zu sehen, sich in eine Traumwelt flüch­
ten. Es ist zweifellos richtig, daß derartige Selbst­
interpretationen der Gesellschaft selbst Bestandteile der 
politischen Realität werden. Warum dies so ist, ist von 
Ihnen auf Seite 16827 und den folgenden ausgezeichnet 
analysiert worden. Was ich nicht einzusehen vermag, ist, 
daß diese Flucht in die Traumwelt, diese Ersetzung der 
Realität durch eine Gegenrealität ihre Wurzel darin hat, 
daß das christliche Eschaton immanentisiert wird. Was 
ich nicht einzusehen vermag, das ist, daß das Öffnen der 
Seele gegenüber der transzendentalen Wahrheit nicht 
auch einen Irrtum ermöglichen sollte. Ich sehe hier drei 
Komponenten, wenn nicht mehr, in Ihrem Begriff der 
Gnostik, die zu vereinigen mir sehr schwer fällt.

Im übrigen ist alles, was Sie im Abschnitt 2 und 3 
sagen, ganz ausgezeichnet und kann von jedem, auch 
wenn er Ihre Grundthese über den Ursprung der Gnostik 
nicht akzeptiert, dennoch voll geteilt werden. Hier habe 
ich nur eine Frage zu stellen: Wenn in der klassischen 
und christlichen Ethik die ersten Tugenden Sophia und 
Prudentia sind, warum sollte nicht auch eine Ethik mög­
lich sein, die auf der Grundtugend des lumen naturale 
oder des amor intellectualis Dei aufgebaut ist? Warum ist 
ratio, der reason, nicht eine Grundtugend, sondern ein 
Sündenfall? Aller Pantheismus fußt schließlich darauf, 
daß Mensch und Welt nicht als Kreatur Gottes, sondern 
Welt als identisch mit Gott angesehen wird. Weil er dies 
verteidigt hat, ist Giordano Bruno auf dem Scheiterhau­
fen gestorben. Pantheismus, den Hegel den ascosmisti- 

27 Ebd. S. 237 f.

102

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


November 1952

sehen genannt hat, ist doch zweifellos eine Immanentisie- 
rung des christlichen Eschaton. Ist er deshalb gnostisch? 
Nichtsdestoweniger ist er mit höchster Disziplin des In­
tellekts vereinbar. Übrigens kann ich diese Art der 
Immanentisierung weder unter den Typus der theologi­
schen noch der axiologischen oder der aktivistischen 
Immanentisierungen, wie sie auf Seite 17528 erwähnt 
sind, unterbringen.

Wenn ich im Vorstehenden absichtlich Spinoza und 
seine politische Theorie wiederholt herangezogen habe, 
so bin ich mir dessen voll bewußt, wie wichtige Unter­
schiede zwischen ihm und Hobbes bestehen. Ich glaube, 
daß Ihre Antwort dahin gehen wird, daß Spinoza eben 
kein Gnostiker ist. Aber wenn das der Fall ist, dann be­
darf wohl der Begriff der Immanentisierung entweder ei­
ner Korrektur, um als Grundlage für die Theorie des 
Gnostizismus verwendet zu werden, oder, und dies 
scheint mir viel wahrscheinlicher, man kann bei Auf­
rechterhaltung Ihrer Hauptthese über den Gnostizismus 
auf die Heranziehung des christlichen Eschaton als einzig 
möglicher transzendentaler Erschließung der Wahrheiten 
der Seele verzichten. Dieser Einwand betrifft natürlich 
nicht das historische Faktum, das von Ihnen aufgewiesen 
wurde, nämlich daß in der geschichtlichen Entwicklung 
der letzten 1000 Jahre die Wendung zur Gnostik von der 
Immanentisierung des christlichen Eschaton ihren histori­
schen Ausgangspunkt genommen hat.

Aber selbst, wenn dies so ist, und wenn man Ihre 
grandiose Cyclentheorie der Geschichtsentwicklung 
akzeptiert,29 bleibt doch die Frage übrig, ob diese 
Rückbeziehung auf das christliche Eschaton theoretisch 

28 Ebd. S. 247 f.
29 Schütz bezieht sich hier auf die Ausführungen in der Neuen Wissenschaft der Po­
litik, S. 232 ff.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Voegelin

haltbar ist. Theoretisch nämlich in dem auch von Ihnen 
immer wieder geforderten Sinn einer philosophischen 
Anthropologie. Ich glaube nicht, daß eine philosophische 
Anthropologie aufgrund einer allein selig machenden 
Metaphysik entwickelt werden kann, die das Öffnen der 
Seele eigentlich zu einem sehr engen macht. Da stehe ich 
viel näher der Auffassung Dempfs in seiner Selbstkritik 
der Philosophie, der ja gerade das Nebeneinanderbeste­
hen der verschiedenen Selbstinterpretationen in ihrer ge­
schichtlichen Entwicklung und der von ihm aufgezeigten, 
aber freilich noch sehr zu vervollkomnenden Typen der 
Metaphysik, zum Grundaxiom seiner philosophischen 
Anthropologie macht.30

Nun genug. Verzeihen Sie, lieber Freund, die et­
was ungeordnete Weise dieser vorstehenden Betrachtun­
gen, die darauf zurückzuführen sind, daß ich diesen Brief 
in meinen Taperecorder diktiere, weil es leider meine 
Zeit nicht gestattet, meinen Gedankengang zu Papier zu 
bringen uir sorgfältig auszufeilen. Es mag sein, daß ich 
in vielem, vielleicht in Hauptsächlichem, Sie mißverstan­
den habe. Ich glaube aber, daß Sie aus meinen Zeilen er­
sehen haben werden, wie sehr ich trotz aller Gegensätze 
Grund habe, Ihr Buch zu bewundern, und in welchen 
freundschaftlichen Geist meine Bemerkungen gemeint 
sind. Nehmen Sie sie ebenso auf, lassen Sie mich wissen, 
wo ich Sie mißverstanden habe.

Mit allen lieben Grüßen
Ihr Alfred Schütz

30 A. Dempf, Selbstkritik der Philosophie: Vergleichende Philosophiegeschichte im 
Umriß, Wien 1947.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

1. Januar 1953

Lieber Freund:

Wie könnte ich das Neue Jahr besser anfangen als 
mit einer Antwort auf Ihren lieben, so sorgfältigen, kriti­
schen Brief - oder sagen wir, ich werde mit der Antwort 
anfangen, denn Sie haben so viele und wesentliche 
Punkte berührt, daß wohl nicht alles auf einmal erledigt 
werden kann.

Vor allem lassen Sie mich sagen, daß nach diesen 
weiteren Aufklärungen über Ihre Absichten betreffend 
eine Relevanztheorie es mir in der Tat auch scheint, daß 
keine sehr tiefgehenden Differenzen bestehen. Was wie 
eine Differenz aussieht, rührt eher daher, daß Sie eine 
allgemeine Theorie ausarbeiten wollen, während ich 
mich speziell auf eine Theorie der Politik konzentriere. 
Und es gibt wohl auch keine wesentlichen Mißver­
ständnisse in Ihrem Brief, sondern die Punkte, die Sie 
anregen, sind sehr berechtigte Fragen, die weitere 
Ausführungen erfordern, als ich sie gegeben habe. Meine 
einzige Entschuldigung ist, daß die Form der Vor­
lesungen mich zwang, vieles in der Luft hängen zu 
lassen.

Nun zum Verfahren der Antwort: Ich werde die 
Fragen von Ende Ihres Briefes, d. h. von den sehr ener­
gischen Einwendungen betreffend Christentum und Phi­
losophie her, aufrollen und mich zu der Einleitung 

105

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

durcharbeiten. Die Position betreffend Christentum er­
scheint auch mir viel zu wenig ausgearbeitet, und die 
Formulierungen könnten Anlaß zu Mißverständnissen 
geben wie z. B., daß ich eine Apologetik des Christen­
tums versuche und alles, was nicht-christlich ist, verur­
teile.

Meine Beschäftigung mit dem Christentum hat nicht 
ursprünglich irgendwelche religiöse Gründe. Es handelt 
sich einfach darum, daß die traditionelle Behandlung der 
Philosophiegeschichte, und besonders der politischen 
Ideen, das klassische Altertum und die Neuzeit aner­
kennt, und daß die 1500 Jahre christlichen Denkens und 
christlicher Politik als eine Art Loch in der Entwicklung 
der Menschheit behandelt werden. In der Arbeit an der 
"History"1 stellte sich dieses Verfahren als unmöglich 
heraus: Was immer man vom Christentum denkt, man 
kann es nicht als eine quantite nögligeable behandeln. 
Eine allgemeine Ideengeschichte muß imstande sein, das 
Phänomen des Christentums mit derselben theoretischen 
Sorgfalt zu behandeln wie Plato oder Hegel.

Nun zu Ihrer entscheidenden Frage: Ist Theorie nur 
im Rahmen des Christentums möglich? Ganz offenbar 
nicht: Die griechische Philosophie ist vorchristlich; man 
kann ganz ausgezeichnet als Platoniker oder Aristoteliker 
philosophieren. Das Wesen des Philosophierens scheint 
mir in der Auslegung von Transzendenzerlebnissen zu 
liegen; und diese Erlebnissse hat es historisch-faktisch 
unabhängig vom Christentum gegeben; und man kann 

1 Es handelt sich hierbei um das von Voegelin inzwischen aufgegebene Projekt einer 

"History of Political Ideas", siehe dazu im einzelnen Peter J. Opitz, Erste Spuren­

sicherung: Zur Genesis und Gestalt von Eric Voegelins History of Political Ideas, in: 
Eric Voegelin, Das Volk Gottes. Sektenbewegungen und der Geist der Moderne, 

hrsg. von P. J. Opitz, W. Fink Verlag: München, 1993.

106

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

selbstverständlich auch heute ohne Christentum philoso­
phieren.

Diese grundsätzliche und eindeutige Antwort muß 
nun allerdings in einem wesentlichen Punkt qualifiziert 
werden. Es gibt Grade der Differenzierung von Erlebnis­
sen; und ich würde es als Prinzip des Philosophierens an­
sehen, daß der Philosoph die maximal differenzierten 
Erlebnisse in seine Auslegung einzubeziehen hat; und 
daß er nicht das Recht hat, solange er rational arbeitet, 
kompaktere Erlebnistypen seiner Auslegung zugrunde zu 
legen und die Differenzierungen aus welch immer Grün­
den zu ignorieren. (Das ist mein oben beregtes Problem 
des Historikers der Ideen.) Im Christentum ist nun eine 
entscheidende Differenzierung eingetreten, die man viel­
leicht am besten am Fall des Platonischen Höhlen­
gleichnisses deutlich machen kann. Plato läßt seine 
Menschen angekettet in der Höhle sein, der Wand 
zugewendet, auf der sie nur die Schatten der Dinge se­
hen, die hinter ihnen vorbeigetragen werden. Diese 
Situation wird dadurch in Bewegung gebracht, daß einer 
dieser Menschen "gezwungen” wird, sich umzuwenden, 
und weiter mit Gewalt zum Höhleneingang hinaufge­
schleppt wird, wo er die Sonne sehen kann. Frage: Von 
wem wird dieser Mensch zur Umwendung, zur peri- 
agoge, "gezwungen"? Hier haben Sie das Gnadenpro­
blem auf der Platonischen Stufe der Einkleidung in 
Gleichnisse und Mythen. Dieser "Zwang", das ist im we­
sentlichen, was im Christlichen als "Offenbarung" oder 
"Gnade" differenziert wird als der erlebte Eingriff der 
Transzendenz in das menschliche Leben, der so überwäl­
tigend von außen kommen kann, daß es wie bei Paulus 
oder Augustin zur Infragestellung der menschlichen Frei­
heit führen kann. Das ist neu. Und es hat eine wichtige 
philosophisch-technische Folge, insofern als es heute 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

niemanden einfallen würde, einer Theorie mystischer 
Erlebnisse die Form eines platonischen Mythus zu geben. 
Dafür gibt es das differenzierte jüdisch-christliche Voka­
bular, wie z. B. in der sehr eingehenden Theorie der 
Prophetie bei Maimonides, die stark auf Bodin einge­
wirkt hat. Plato konnte nicht als Prophet auftreten, son­
dern mußte die Autorität des von Offenbarung inspi­
rierten Menschen unter den Symbolen des Philosophen­
königs (Politeia) oder des königlichen Herrschers 
(Politikos) verbergen. Und das wieder hatte die Konse­
quenz, daß die Gemeinschaft der Anhänger des Inspi­
rierten nur als Polis vorgestellt werden konnte, nicht als 
Gemeinde einer Kirche, jenseits der temporalen Politik. 
Die Differenzierung des Kirchenproblems und das Ver­
stehen, daß die Orientierung zu transzendenter Perfektion 
nicht ein politisches Problem ist, ist eine weitere Lei­
stung des Christentums. Die Platonische Schule, wie 
schon vorher die pythagoräische, ist ja, wie Sie wissen, 
durch ihre politische Tätigkeit in allerlei Schwierigkeiten 
geraten. Wenn man sich als Philosoph auf Fragen dieser 
Art nicht einläßt, wenn man sich z. B. auf Probleme der 
Logik oder der Konstitution der Außenwelt im Bewußt­
seinsstrom beschränkt, dann brauchen diese Fragen 
begreiflicherweise nie akut zu werden, und man kann 
sehr gut ohne sie auskommen. Für mich als Theoretiker 
der Politik gibt es da keine Wahl; die Fragen dieser Art 
treten im geschichtlichen Material auf, und ich muß mich 
damit auseinandersetzen - in der angedeuteten Richtung.

Nun zu einer Unterfrage dieses Problems, die Sie 
anregen. Sie werfen die Frage auf, warum eine Ethik ge­
rade auf Prudentia gegründet sein sollte, warum nicht auf 
das lumen naturale, oder den amor Dei intellectualis? Da 
hätte ich vielleicht auch deutlicher sein sollen. Prudentia 
ist die erste der christlichen ethischen Tugenden; darüber 

108

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

stehen die christlichen theologischen oder die aristoteli­
schen dianoetischen oder die Platonischen Transzenden­
zerlebnisse (philosophia, eros etc.) Die klassische, wie 
die christliche Ethik, ist primär auf die Transzen­
denzerlebnisse gegründet, sekundär auf die ethischen 
Tugenden. Daraus ergibt sich nun ein heikles Problem 
für Prudentia, denn zur Tugend der Prudentia gehört es, 
daß sie das Wissen, das aus den Transzendenzerlebnissen 
stammt, in ihr ethisches Wissen aufgenommen hat. 
Ethisches Handeln, das z. B. utilitarisch fundiert ist, 
wäre im klassischen wie im christlichen Sinne lasterhaft, 
weil die eigene menschliche Natur sowie die der anderen 
Personen nicht das Handeln bestimmt - typischer Fall: 
Bentham, der ziemlich nahe an eine totalitäre Ethik mit 
sozialer Repression aller Menschenwerte, die durch 
Transzendenzerlebnisse erschlossen werden, heran­
kommt. Diese Frage gehört zu den weiteren des sacri- 
ficium intellectus, auf das ich für einen Augenblick 
eingehen muß. In der liberalen Leitartikelatmosphäre des 
19. Jh. ist das sacrificium intellectus als eine Abdikation 
der Vernunft durch Annahme eines Dogmas verstanden 
worden. Das jedoch ist nicht seine historische Bedeutung 
von Athanasius bis Kant. Für Athanasius bedeutet sacri­
ficium intellectus die Pflicht, nicht mit menschlichem 
Intellekt in Regionen zu operieren, die dem Intellekt 
nicht zugänglich sind, das ist in der Region des Glau­
bens. Die Diskussion ist gegen die Gnostiker der Zeit ge­
richtet, die, nach einem Wort des Irenaeus, in Gott lesen 
wollen, wie in einem Buch. Diese Bedeutung ist noch in 
Kant lebendig, wenn er das Philosophieren auf eine Me­
taphysik innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft ein­
schränkt. Konkret gesprochen: Wenn man wie Marx z. 
B. die Annahme macht, daß der Mensch durch ir­
gendwelche Methoden in einen Übermenschen verwan­

109

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

delt werden kann, der frei ist von Leidenschaften und 
daher der institutionellen Druckmittel, die ihn auf der 
rechten Bahn halten, nicht mehr bedarf, dann hat man die 
klassische wie jüdische und christliche Einsicht in das 
Wesen der menschlichen Natur als unterschieden von der 
göttlichen hinausgeworfen, mit der verhängnisvollen 
Konsequenz, daß im Namen der Etablierung des voll­
kommenen Reiches hier und jetzt die grauenhaftesten 
Verbrechen gerechtfertigt erscheinen. Marx hat das 
sacrificium intellectus nicht gebracht, sondern intellektu­
ell-spekulativ Thesen aufgestellt, die man nur aufstellen 
kann, wenn der Abgrund, der Göttliches vom Menschli­
chen trennt, nicht erlebt ist. Das Fehlen des Glaubens 
führt zu lasterhaftem und verbrecherischem Handeln in 
der konkreten sozialen Situation; in diesem Sinne müßte 
man sagen, daß Marx die Tugend der Prudentia nicht ge­
habt hat, weil ihm wesentliche Wissensstücke, die aus 
der Sphäre des Glaubens stammen, gefehlt haben. In die­
sem Sinne kann man auch von lasterhafter Ignoranz spre­
chen. Was nun Ihre Frage nach dem lumen naturale als 
Grundtugend betrifft, so würde ich sagen, daß dieses lu­
men entweder im Aufklärungssinne, wie z. B. bei Locke, 
nur bedeutet, daß richtig ist, was Locke sich gerade so 
denkt; oder daß es die ratio im christlichen Sinne, z. B. 
im Thomistischen, bedeutet, in dem ratio als menschliche 
Teilnahme an der ratio divina verstanden wird. Aber das 
führt in die Probleme, die Bergson in den Deux Sources2 
ja ausführlich behandelt hat. Der amor Dei intellectualis 
soll mir recht sein für Philosophen; aber was machen die 
armen Teufel, die keine philosophische Bildung haben? 
Mir scheint da doch die christliche fides caritate formata 

2 Henri Bergson, Les Deux Sources de la morale et de la religion, 1932.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

vorzuziehen zu sein, mit ihrem sehr viel reicheren 
emotionalen und voluntativen Inhalt.

Zum Punkte der "intellektuellen Disziplin" wäre 
noch zu ergänzen: Sie besteht nicht darin, daß ein Philo­
soph mit größter intellektueller Disziplin von falschen 
Voraussetzungen her ein System durchkonstruiert; sie be­
steht darin, das er das sacrificium intellectus bringt und 
die falschen Voraussetzungen nicht macht.

Diese Korollarien werden verständlicher machen, 
was ich jetzt weiter zum Hauptpunkt zu sagen habe: 
warum ich als Philosoph nicht geneigt bin, das Chri­
stentum über Bord zu werfen. Diese Frage ist belastet 
mit der Rolle der Gnostik innerhalb des Christentums. Es 
steht außer Zweifel, daß historisch das Christentum zwei 
Hauptkomponenten enthält, die ich als die Gnosis der 
historischen Eschatologie und als essentielles Christentum 
unterschieden habe. Mit dieser Unterscheidung wird 
mancher nicht zufrieden sein. Die Sektenbewegungen 
und gewisse Richtungen innerhalb des Protestantismus' 
insistieren, daß das eschatologische Christentum das es­
sentielle sei; während das, was ich das essentielle 
Christentum nenne, die Korruption des Christentums 
durch die Tradition der katholischen Kirche sei. Daraus 
ergeben sich leicht Mißverständnisse in der Debatte, wie 
sie z. B. in dem Brief Jakob Taubes'3 auftreten, den Sie 
so freundlich waren, an mich weiterzuleiten. Taubes (und 
in diesem Punkt würde er auch die Unterstützung z. B. 
von Karl Löwith finden) formt seine Haltung zum Chri­
stentum an Overbeck und Nietzsche. Overbeck im be­
sonderen, als guter, nach-Hegelianischer, protestan­
tischer Theologe, hat eine sehr geringe Meinung vom 

3 Siehe hierzu die Erläuterungen von Gregor Sebba in The Philosophy of Order, S.

452 f.

111

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Kulturwert (inkl. philosophischen Wert) des Christen­
tums, weil er es mit den gnostisch-eschatologischen 
Komponenten des Neuen Testaments (Ev. Joh., gewisse 
Paulus-Stellen, die Offenbarung) identifiziert. Mit dieser 
Einschätzung4 hat er völlig recht, denn für den Bestand 
einer historischen Gesellschaft ist in der Tat nicht viel 
von einer religiösen Haltung zu erwarten, die annimmt, 
daß nächste Woche die Welt untergeht und alle 
Sozialordnung darum irrelevant ist. Wenn am Christen­
tum nichts wäre als diese radikale, eschatologische 
Erwartung, dann wäre es nie eine Geschichtsmacht 
geworden; die Gemeinden wären obskure Sektierer 
geblieben, die man höchstens totschlagen konnte, wenn 
sie mit ihrer Narretei ernstlich die Staatsordnung störten. 
Aber eben weil diese Einschätzung richtig ist, halte ich 
es für phantastisch, in dieser destruktiven Komponente 
das Wesen des Christentums zu sehen und die 
tatsächliche Entwicklung zur Geschichtsmacht der Kirche 
als unwesentlich zu bagatellisieren. Die nach-he- 
gelianische, protestantische Theologie, die besonders in 
Deutschland so tief die Haltung der Philosophen zum 
Christentum bestimmt hat (auch dort, wo sie sich dessen 
kaum bewußt sind), ist meiner Meinung nach eine un­
haltbare Geschichtsklitterung, inspiriert vom anti-katholi­
schen Ressentiment. Das Christentum ist historisch wirk­
sam geworden durch die Paulinischen Kompromisse mit 
der Ordnung der Welt (nicht nur des Staates, sondern vor 
allem mit dem Bestand der Welt selbst, einer Welt, die 
nicht nächste Woche untergeht), und die Transformation 
der Gläubigen, die in eschatologischer Erwartung leben, 
in das geschichtliche corpus mysticum Christi. Diese 
Kompromisse waren nicht ein willkürlicher Zusatz, son- 

4 In Christentum und Kultur, hrsg. von C. A. Bemoulli, Basel 1919.

112

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

dem durchaus als mögliche Entwicklung im Auftreten 
und den Lehren Christi angelegt.

Dies zur Rechtfertigung meiner Unterscheidung ei­
nes "wesentlichen" Christentums von den eschatologi- 
schen und gnostischen Komponenten. Dieses "wesent­
liche" Christentum scheint mir nun in seiner Theologie 
und Philosophie sehr bedeutsame kritische Leistungen 
vollbracht zu haben, die man nicht vernachlässigen darf.

Die erste dieser Leistungen wurde durch die Chri­
stologie erbracht. Dieser Dogmenkomplex wird heute 
von Philosophen der säkularistischen Observanz mit tie­
fem Mißtrauen betrachtet, weil er die Göttlichkeit Christi 
statuiert; und von den katholischen Philosophen wird er 
fraglos akzeptiert, ohne daß sein Sinngehalt einer ge­
naueren Untersuchung unterzogen würde. Beide Haltun­
gen scheinen mir unzulässig: die säkularistische, weil sie 
das Problem anachronistisch behandelt; die katholische, 
weil sie unkritisch ist. Das erste Postulat für die Be­
handlung dieser Frage ist, daß sie aus der Zeit Jesu ge­
stellt werden muß, nicht aus unserer Zeit, in der die hi­
storischen Konsequenzen der Christologie "fraglos ge­
geben" sind. Für die Zeit Jesu wäre festzustellen, daß 
Gottmenschen keine Rarität waren; nicht nur eine ganze 
Reihe hellenistischer Könige waren Götter; sondern - von 
unmittelbarem Einfluß auf die christliche Symbolik 
(Norden) - war die Tatsache, daß jeder Pharaoh als 
göttliches Kind geboren wurde und die Inkarnation des 
Horus war. Neu, und für die Welt aufregend, war nicht 
das Gottmenschentum Christi, sondern (1) der soziale 
Status des inkarnierten Gottes und (2) die menschheitlich 
universale Funktion seines Mittlertums. Neu war, daß 
nicht ein sozialer Repräsentant, ein König, der Gott war, 
sondern ein armer Teufel proletarischen Status', der ein 
höchst miserables, ungöttliches Ende fand; neu war fer­

113

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

ner, daß der Mittler nicht seine Funktion für eine histo­
risch existierende Gesellschaft ausübte, sondern für alle 
Menschen (darüber kam es zur Spannung zwischen den 
Juden-Christen von Jerusalem und den Paulinem); und 
neu war schließlich, daß der Mittler nicht einen Gott in­
karnierte, sondern Gott im monotheistischen Sinne, der 
alle andern Götter ausschließt. Die Gottesidee ist radikal 
universal; die Mittlerfunktion ist radikal universal für 
alle Menschen; und ihre Gültigkeit ist universal für alle 
Zeiten. Das Erlebnis göttlicher Hilfe, das in allen vor­
christlichen Kulturen polytheistisch und national-plurali­
stisch symbolisiert wird, ist durch die Christologie auf 
sein Wesen reduziert und menschheitlich universal ge­
macht. Christus ist der Gott, der mit den Göttern in der 
Geschichte Schluß macht (Hölderlin: "der letzte Gott"). 
Dies scheint mir für die Interpretation menschlicher Exi­
stenz in Gesellschaft eine kritische Säuberung ersten 
Ranges zu sein, deren Folgen (ohne daß man an die Ur­
sache denkt) gerne auch von denen heute angenommen 
werden, die an der Christologie keinen Geschmack fin­
den. Und was für fürchterliche Dinge passieren können, 
wenn im Gefolge anti-christlicher Massenbewegungen 
diese Säuberung vergessen wird, dürfte die Idee des 
Übermenschen seit dem 18. Jh. und das Auftreten der 
totalitären Führer hinreichend klar gemacht haben.

Die zweite Leistung, eng mit der Christologie ver­
knüpft, ist das Dogma von der Trinität. Christentum ist 
nicht Monotheismus, wie manchmal in unexakter Spra­
che gesagt wird, sondern Trinitarismus. Monotheismus 
ist als Ketzerei verurteilt (unter dem Titel "Unitarismus"; 
das war übrigens die Häresie, die zur Verurteilung Gior- 
dano Brunos geführt hat, nicht sein Pantheismus, der 
eine inzidentelle Entgleisung ist, die einem Unitarier pas­
sieren kann, und schon gar nicht sein Eintreten für Ko- 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

pemikus). Die Leistung des Trinitätsdogmas ist die 
Kombination in einem theologischen Symbol von religiö­
sen Erlebnissen, die differenziert bleiben müssen, um 
spekulative Fehlkonstruktionen zu vermeiden. Das erste 
Erlebnis ist das der radikalen Transzendenz Gottes (in 
der Thomistischen Steigerung: der Gott der philoso­
phischen Spekulation, das "Sein”; der Gott der theologi­
schen Spekulation, der persönliche Gott, der einen 
"Namen” hat; der personlose, namenlose, radikal tran­
szendente Gott des "tetragrammaton" - übrigens eine 
meisterhafte "Phänomenologie" des Transzendenzerleb­
nisses). Das zweite Erlebnis ist das des göttlichen trans­
formierenden Eingriffes in die "Natur", die Überlage­
rung einer forma supranaturalis im menschlichen Wesen 
über die forma naturalis im Aristotelischen Sinn (das ist 
der Punkt, an dem die Spekulation Bergsons in den Deux 
Sources ihren Knacks hat; er muß sich mit dem 
Erlebnisproblem auseinandersetzen, aber wagt es nicht, 
auf das Gnadenproblem einzugehen). Das dritte Erlebnis 
ist die Präsenz des Geistes in der Gemeinschaft der Gläu­
bigen, der Kirche. Ein radikaler Monotheismus (der Er­
lebnisse (2) und (3) nicht anerkennt) ist immer in Gefahr 
(da die Problematik dieser Erlebnisse nicht abgeschafft 
werden kann) entweder in einen sterilen Deismus aus­
zuarten (das war das Problem Voltaires, der tief erschüt­
tert war, daß Holbach und Lamettrie aus seinem Deismus 
die Konsequenz zogen, daß man ebenso gut gleich 
Atheist sein könnte), oder in eine pantheistische 
Konstruktion auszurutschen, um auf diese Weise Gott 
wieder in die Welt hineinzubringen. Noch bedenklicher 
kann die spekulative Situation werden, wenn Erlebnisse 
(2) und (3) stark entwickelt sind, aber Erlebnis (1) ausge­
schaltet ist, weil dann immanente Mächte zum Träger der 
Gnade und der Präsenz des Geistes gemacht werden.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Die dritte Leistung ist mit dem Komplex der mario- 
logischen Dogmen verbunden. Um sie zu verstehen, muß 
der ganze Komplex in Betracht gezogen werden: nicht 
nur die formell dogmatisierte unbefleckte Empfängnis 
und Himmelfahrt, sondern die zwei weiteren pro­
jektierten Dogmen der Maria co-redemptrix und der Ma­
ria mediatrix omnium gratiarum. Über diesen Komplex 
hatte ich das sehr interessante Gespräch mit Karl Barth, 
von dem ich Ihnen, wenn ich mich recht erinnere, we­
nigstens andeutungsweise berichtet habe. Barth ist der 
Meinung, daß mit der mariologischen Dogmatik die 
katholische Kirche einen entscheidenden Defekt ihres 
doktrinellen Gebäudes repariert: die bisher vernachläs­
sigte Teilnahme der Kreatur am Erlösungswerk. Ich 
stimme ihm darin zu, würde aber etwas weiter gehen in 
der Interpretation, in ähnlicher Richtung wie in der Be­
handlung der Christologie. Daß Fortschritt (progressus 
im Augustinischen Sinn) in der Heiligung des Lebens 
und der Vervollkommnung der Person nicht nur ein 
Werk von außen wirkender Gnade ist, sondern daß die 
Menschen aus eigenen Kräften auch allerlei dazu bei­
tragen können und beizutragen verpflichtet sind, ist 
wieder eines der menschlichen Grunderlebnisse, das 
Symbolisierung fordert. Aber, und das ist wieder der 
entscheidende Punkt kritischer Säuberung, diese 
Teilnahme am Erlösungswerk ist in das mariologische 
Mysterium gehoben. Daß die Kreatur fähig zur 
Teilnahme ist, heißt nicht, daß die menschliche 
Alltagskreatur sich in die Hände spucken kann, um als 
co-redemptor Christi ein wenig mitzuerlösen und dabei 
allerlei Unheil anrichten darf, wie z. B. im Fall des 
linken Flügels der Puritaner. Die Teilnahme bleibt für 
die Menschen innerhalb der Schranken, die ihnen von 
ihrer Natur gesetzt ist. So wie es durch Christus Schluß 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

mit den Göttern ist, so ist es durch Maria Schluß mit 
übermenschlichen Gefäßen des Göttlichen. In beiden Fäl­
len stellt die Symbolik die Balance her zwischen Glanz 
und Möglichkeiten des Menschen, und seinen Schranken.

Die vierte Leistung, im Zusammenhang mit den 
zwei vorhergehenden, ist das kritischen Verständnis der 
theologischen Spekulation und ihres Sinngehaltes, vor 
allem erreicht durch Dionysius Areopagita und Thomas. 
Das Zentralstück der Thomistischen Theologie ist die 
analogia entis, d. h. die Einsicht, daß theologische Ur­
teile nicht Urteile im Sinne von Aussagen über Weltin­
halte sind. Der Satz "Gott ist allmächtig’’ verbindet ein 
transzendentes Subjekt (von dem wir keine innerweltliche 
Erfahrung, sondern nur die Glaubenserfahrung haben) 
mit einem "idealisierten”, infinitisierten innerweltlichen 
Prädikat. Der Satz ist daher sinnlos, wenn Subjekt und 
Prädikat buchstäblich verstanden werden; er gibt Sinn 
nur, wenn das Prädikat dem extrapolierten Subjekt der 
Glaubenserfahrung analogisch hinzugefügt wird. Das, 
was die Aufklärer des 18. Jh. der christlichen Dogmatik 
zum Vorwurf machen (der Vorwurf, der bis heute von 
aufgeklärten Denkern wiederholt wird), daß die Sätze der 
Theologie nicht verifizierbar im Sinne einer Aussage 
über Sinneswahmehmungen und daher sinnlos seien, das 
ist der Ausgangspunkt der christlichen Theologie. In die­
sem Punkt würde Thomas jedem Aufklärer zustimmen. 
Die Dogmatik ist ein Symbolgewebe, das die außeror­
dentlich komplizierten religiösen Erfahrungen expliziert 
und differenziert; und die Ordnung dieser Symbole ist 
eine deskriptive Ordnung, nicht ein rationales System, 
das von Axiomen abgeleitet werden könnte. (Zu beachten 
ist die Insistenz des Thomas, daß Inkarnation, Trinität 
und andere Lehrstücke rational undurchdringlich, d. h. 
rational sinnlos seien.) Hier scheint mir der Hauptwert 

117

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

der christlichen Theologie zu liegen: als ein mehr als tau­
sendjähriger Schatz von religiösen Erfahrungen, die in 
einem unerhörten kooperativen Unternehmen der Patri­
stik und Scholastik durchanalysiert und differenziert wor­
den sind. Und gegen diesen Schatz, ohne ihn genauestens 
zu kennen, irgendwelche philosophischen Spekulationen 
einzusetzen (seien sie monotheistischer, pantheistischer, 
dualistischer oder welcher Art immer), die unvermeidlich 
auf sehr limitierten Erfahrungen einzelner Denker beru­
hen müssen, scheint mir - ich kann mir nicht helfen - ein 
frecher Unfug, auch wenn dieser Unfug von Denkern 
wie Bruno, Hegel, oder William James begangen wird.

Zu alldem muß nun jedoch eine wichtige Qualifika­
tion hinzugefügt werden. Diese kritische Säuberungsar­
beit geht historisch in der Bewegung vor sich, die ich 
"wesentliches Christentum" genannt habe, und kann 
quellenmäßig belegt werden. Aber dieses wesentliche 
Christentum ist nur mit Vorbehalten mit Katholizismus 
zu identifizieren. Auch in der katholischen Hauptlinie des 
Christentums ist diese Richtung auf eine klare Sym­
bolinterpretation nie ganz durchgeführt worden. Immer 
mischt sich in die kritische Arbeit so etwas wie ein 
"buchstäbliches", fundamentalistisches Verstehen der 
Dogmatik. Die Eschatologie z. B. wird von allen be­
deutenden christlichen Denkern als eine Symbolik ver­
standen, als eine ewige Präsenz der Gerichtes. Aber da­
bei laufen auch immer wieder Bemerkungen ein, die 
Weltuntergang und Transfiguration der Schöpfung als 
sinnlich-reales Phänomen verstehen lassen. Z. B. die von 
mir zitierte Augustinstelle über den Frieden, der im Rö­
mischen Reich nicht im Sinne der Prophetien realisiert 
ist, klingt aus in die "Hoffnung", daß vielleicht einmal 
dieser Gottesfrieden wirklich werden könnte, wobei es 
durchaus unklar bleibt, was "Wirklichkeit" in diesem Zu­

118

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Januar 1953

sammenhang bedeuten konnte. Die piöce de rösistance 
dieses Fundamentalismus’ ist natürlich die katholische 
Kirche selbst, die als konkret-historische als das Vehikel 
der Erlösung verstanden ist, wenn auch mit vorsichtigen 
Vorbehalten, daß Erlösung vielleicht auch außerhalb der 
Kirche möglich sei. Die vollständige Symbolkritik, bis in 
die Kirchendoktrin, hat sich nie durchgesetzt, obwohl es 
merkwürdige Dinge auch in dieser Richtung gibt. So ist 
es sonderbar, daß Thomas in der Summa Theologica kein 
Lehrstück über die Kirche hat; und trotz aller neothomi- 
stischen Bemühungen ist an dieser peinlichen Tatsache 
nichts zu ändern. Ich kann diese Merkwürdigkeit nur 
damit erklären, daß Thomas sich - in seinem Symbolbe­
wußtsein - einige Dinge über die Kirche gedacht hat, die 
er vorzog, nicht zu Papier zu bringen. - Und diese 
Hemmung in radikaler Symbolisierung scheint mir auch 
historisch die Ursache des Krachs in der katholischen 
Kirche zu sein, der zur Reformation geführt hat. Denn in 
der Generation nach Thomas, mit Eckhardt, beginnt die 
radikale Symbolisierung durch die großen Mystiker bis 
zu Cusanus. Und diese Richtung ist, im Gegensatz zum 
Thomismus, niemals von der Kirche als Institution ab­
sorbiert worden. (Vielleicht, weil es schon schwer war, 
Thomas zu absorbieren; und zwei solche Genien in 
einem Orden in aufeinanderfolgenden Generationen, das 
war zuviel.) - Alles, was ich zum Problem des 
"wesentlichen Christentums" ausführte, ist daher vom 
katholischen Standpunkt unhaltbar und wäre als eine 
Variante des als Häresie verurteilten Modernismus zu 
klassifizieren.

Bei diesen Ausführungen zur Frage des 
Christentums will ich es heute bewenden lassen. Es 
handelt sich, wie Sie sehen, nicht um Aufklärung 
irgendwelcher Mißverständnisse, sondern um Ausführun­

119

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

gen, die im Hintergrund des Buches stehen, aber dort 
nicht gebracht werden konnten, und die Sie daher sehr 
berechtigterweise in Frage ziehen. Sobald ich Zeit finde, 
werde ich einiges zu Ihren Fragen betreffend Gnosis 
schreiben. Und sobald meine Sekretärin Durchschläge 
angefertigt hat, werde ich Ihnen eine kurze Abhandlung 
über prinzipielle Fragen zum Du-Problem und zum 
Mythus schicken, die sehr erheblich über das 
hinausgehen, was ich bisher nur kurz in Briefform 
andeuten konnte.

Ich konnte diesen Brief erst heute, am 3. Januar, ab­
schließen, weil ich gestern wieder in New Orleans in der 
Klinik war, um einige Manipulationen an mir vornehmen 
zu lassen. Die Operation ist damit abgeschlossen (die 
Colostomy), und nun sollte auf etwa zwei Monate Ruhe 
sein, bis die Hauptsache, die Entfernung des bis dahin 
angeblich nicht mehr entzündeten Darmstücks erfolgt. 
Alles scheint gut gegangen zu sein. Nur: Was kostet das 
alles!

Mit allen lieben Wünschen zum Neuen Jahr an Sie 
und Ihre Familie, und herzlichen Dank für Ihre Anteil­
nahme,

Stets der Ihre,
Eric Voegelin

120

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

10. Januar 1953

Lieber Freund:

Lassen Sie mich heute einiges zu Ihren Fragen be­
treffend Gnosis sagen; und vor allem lassen Sie mich 
versichern, daß ich Ihre Fragestellungen nicht als Sym­
ptom gnostischer Haltung betrachte, sondern als sehr be­
rechtigte Forderungen, über ein komplexes Problem 
mehr zu hören, als ich in den Vorlesungen sagen konnte.

Vielleicht ist es am besten, mit Ihren Fragen nach 
dem eidos der Geschichte, dem fallacious character der 
Immanentisierung und ihrer Abhängigkeit von der vor­
gängigen Schaffung eines christlichen Eschaton zu begin­
nen.

Die Frage nach dem eidos der Geschichte scheint 
mir relativ einfach zu beantworten zu sein. Angenom­
men, daß wir unsere Bedeutungen philosophischer Ter­
mini an ihrer Schöpfung bei den Griechen orientieren, 
gibt es eidos, Form oder Wesen, nur von "gesehenen", 
erfahrenen Dingen. Ein Wesen von Dingen, die nicht 
Gegenstand der Erfahrung sind, kann ex definitione selbst 
nicht "gesehen" werden. Der Geschichtsprozeß ist Ge­
genstand der Erfahrung nur soweit er abgelaufen ist; da­
her gibt es eidos, Sinn, in der Geschichte; der Ge­
schichtsprozeß in toto ist nicht Gegenstand der Erfah­
rung, da er sich in freier, menschlicher Schöpfung in die 

121

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Zukunft erstreckt; daher gibt es kein eidos, keinen Sinn 
der Geschichte im Ganzen als Gegenstand irgend einer 
Erkenntnis (siehe Löwiths gute Unterscheidung von 
"meaning in history” und "meaning of history”1). Von 
der griechischen Position her, bei Plato und Aristoteles, 
gibt es daher Form in der Geschichte, als Form der poli­
tischen Gesellschaften, die entstehen und nach einem 
Verfallsgesetz wieder vergehen; diese Form mag sich ins 
Unendliche wiederholen, und es ergibt sich daher, be­
sonders bei Aristoteles, eine Theorie von der unendlichen 
Wiederkehr des Gleichen in der Geschichte. Die Frage 
eines Sinnes der "Geschichte" als eines einmaligen, ei­
nem Ziel zulaufenden Prozesses wird, soviel ich weiß, in 
keiner Zivilisation akut außer in der jüdisch-christlichen, 
unter dem Druck der Idee einer Perfektion, die über die 
erfahrene Geschichte hinausgeht. Diese Perfektion kann 
nun entweder historisch-immanent oder transzendent 
verstanden werden. Historisch-immanent erscheint sie z. 
B. in der rabbinischen Tradition, im Talmud, als eine 
Periodisierung der Geschichte in drei Phasen: 2000 Jahre 
vor der Thora, 2000 Jahre nach der Thora, 2000 Jahre 
unter dem Messias; im ganzen eine endliche Geschichte 
von 6000 Jahren. (Diese Drei-Phasen-Theorie der Ge­
schichte ist übrigens über den talmudischen Einfluß auf 
Bodin, und weiter auf Turgot und Comte, der Ursprung 
des Drei-Phasen-Gesetzes der Geschichte.) Die christli­
che Spekulation hat die jüdische Zielvorstellung bewahrt, 
aber, durch Augustin, das Ziel, das Eschaton, in das Jen­
seits verlegt. Infolgedessen ergibt sich die Unter­
scheidung von historia sacra und historia profana. In der 
Profangeschichte bleibt alles beim alten; beim Aufstieg 
und Verfall der Machtgebilde, wie in der griechischen 

1 K. Löwith, Meaning in History, Chicago 1949, S. 3 f.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Januar 1953

Spekulation; und in der Heilsgeschichte, die mit Christus 
irdisch ihren Höhepunkt hat, ist das Perfektionserlebnis 
kritisch auf seinen Gehalt reduziert, und die Hypostase 
einer übermenschlichen Perfektion vermieden.

Ich würde daher sagen, daß das christliche Eschaton 
nicht eine Hypostase ist (wovon sollte es eine Hypostase 
sein, im Sinne der Realsetzung eines spekulativen Termi­
nus), sondern im Gegenteil das Verstehen des Terminus’ 
eines Glaubens- und Vollendungserlebnisses als nicht- 
wirklich im immanenten Sinne und die Zuordnung seines 
Realitätsstatus zu einer überweltlichen Vollendung, die 
als solche geglaubt werden kann (und wenn überhaupt: 
geglaubt werden muß), eben weil sie kein Gegenstand 
innerweltlicher Erfahrung ist.

Die Immanentisierung dieses eschaton habe ich als 
Hypostase bezeichnet, weil der Terminus eines sich auf 
Transzendenz beziehenden Glaubenserlebnisses als in­
nerweltliche Realität gesetzt wird (im Sinne, in dem 
Whitehead von einer fallacy of misplaced concreteness 
spricht); und ich habe sie als eine spekulative "fallacy” 
bezeichnet, weil ein Ausdruck, der nur Sinn im Zusam­
menhang der Auslegung eines Transzendenzerlebnisses 
hat, in einer innerweltlichen Spekulation verwendet wird.

Diese Fehlkonstruktionen gibt es innerhalb des 
christlichen Spekulierens natürlich nicht nur in bezug auf 
ein illusionäres eidos der Geschichte, sondern ganz allge­
mein, wo die Transzendenzsymbole in den Bereich inner­
weltlicher Erfahrung versetzt werden. Der interessanteste 
Fall ist vielleicht die Fehlkonstruktion der Prädestination 
bei Calvin. Die Prädestination, von Augustin bis Tho­
mas, bezeichnet göttliches Wissen um das Heilsschicksal 
des Menschen, weil vor Gott die Zeit steht und alles in 
seinem Ende gewußt wird. Bei Calvin wird die Lehre 
von der Prädestination aus dem Abschnitt über die seien- 

123

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

tia Dei in das Glaubenserlebnis der Berufung versetzt, so 
daß durch das Erlebnis der Berufung (des call) dem Men­
schen psychologisch die Gewissheit über seine Auser- 
wähltheit verschafft wird (und inzidentell das Wissen um 
die Nichtauserwähltheit seiner Nachbarn), mit einer gan­
zen Reihe böser theoretischer und praktischer Folgen, auf 
die ich hier nicht eingehen will.2

Die historisierende Gnosis vom Typus der Joachiti- 
schen und ihrer Folgeerscheinungen scheint mir daher 
historisch und theoretisch an die christliche Eschatologie 
gebunden zu sein - soweit es sich nicht um direktes 
Aufleben eines jüdischen Messianismus’ handelt oder um 
so rare Dinge wie den talmudischen Einfluß auf Bodin. 
Aber im ganzen scheint mir ein direkter Rekurs auf das 
Judentum historisch kaum haltbar. Man hat zwar 
versucht, in Marx einen jüdischen, messianischen Denker 
zu sehen - aber das riecht mir zu sehr nach Nazismus, 
soweit es nicht geistvoller Journalismus ist; quellenmäßig 
jedenfalls handelt es sich bei Marx um eine Weiterent­
wicklung der verfallenden protestantischen Theologie, im 
besonderen Hegels.

Sie fragen nun weiter, ob Gnosis immer diese Form 
(die Joachitische etc.) annehmen muß und finden einen 
Widerspruch darin, daß ich auch von jüdischer, islami­
scher und heidnischer Gnosis spreche. Dieser Punkt ist in 
der Tat in den Vorlesungen zu kurz gekommen, und ich 
habe nur anmerkungsweise auf die Gnosis des Altertums 
verwiesen. Die alte Gnosis ist ein Religionstypus des sy­
rischen Zivilisationsgebietes (im Sinne von Toynbee) und 
existiert schon vorchristlich; und ich würde auch die per­

2 Siehe dazu den Teil "Luther and Calvin" in der History of Political Ideas\ eine 

deutsche Übersetzung dieses Kapitels ist in der Reihe Periagoge des Fink Verlags 

vorgesehen.

124

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Januar 1953

sischen Formen diesem Typus zurechnen. Diese antik-sy­
rische Gnosis ist nicht eine Gnosis der Geschichte 
("Geschichte” in dem hier berührten Sinn gibt es erst mit 
der jüdisch-christlichen zielstrebigen menschlichen Ge­
schichte unter providentieller Führung eines transzen­
denten Gottes), sondern kosmologische Gnosis.3 Das 
Problem ist die Erlösung des Kosmos' (und inzidentell 
der Menschen, die Teil des Kosmos' sind) durch Parti­
zipation des göttlichen Elementes im Menschen am Er­
lösungswerk des guten Gottes, der im Kampf mit einem 
zweiten, bösen Weltgott liegt. Das innerweltliche Erleb­
nis des Kampfes zwischen Gut und Böse ist hier kosmo­
logisch als Kampf zwischen zwei göttlichen Substanzen 
innerhalb des Kosmos' interpretiert - die Stufe der an­
thropologischen und pantheistischen Differenzierung ei­
nes radikal transzendenten Gottes ist noch nicht erreicht. 
(Da gibt es die merkwürdigsten Dinge, wie z. B. in der 
christlichen Gnosis die Interpretation des weltschöpfen­
den Gottes des Alten Testaments als des bösen Demiur- 
gen, der die göttliche Substanz des guten Gottes, die die­
ser durch seinen Boten Christus retten will, gefangenhält; 
einer der Ursprünge des antiken Antisemitismus.) Mit 
der anthropologisch-theologischen Differenzierung und 
der Verlagerung des Seinsgrundes in ein Jenseits der 
Welt (das, was Gilson die Philosophie des Exodus nennt) 
werden dualistische Konstruktionen dieser Art unmög­
lich. Aber da es das Erlebnis des immanenten Konflikts 
Gut - Böse immer gibt, können dualistische Konstruktio­
nen wieder aufspringen, wenn das Transzendenzbe­
wußtsein abstirbt - wie es in der historisierenden Gnosis 
der Moderne der Fall ist.

3 Eine nähere Untersuchung erfährt das Thema des "cosmological gnosticism" 1974 

in The Ecumenic Age, S. 20 f.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Die Frage der Re-Divinisierung, die Sie aufwerfen, 
würde auch erheblich weitere Ausführungen erfordern, 
als ich sie in den Vorlesungen geben konnte. Säkularisie­
rung (das ist der spezielle Punkt, den Sie anregen) ist al­
lerdings Re-Divinisierung (siehe die Bemerkungen über 
Marx und Feuerbach im Buch).4 Aber es gibt eine erheb­
liche Komplikation, auf die ich nicht eingegangen bin. 
Die neue Gnosis ist nicht eine antike, kompakt-kosmolo­
gische Gnosis vor der Differenzierung der Transzendenz­
problematik; sie ist nicht eine Rückkehr zur Antike. Die 
moderne Gnosis ist belastet mit dem schlechten Gewis­
sen, daß sie die Standards einer zweitausendjährigen in­
tellektuellen Entwicklung geschichtlich real hinter sich 
hat; und diese Entwicklung kann nicht einfach ausradiert 
werden, wenn auch durch die Tabus und institutionellen 
Hindernisse das Gewahrwerden herabgemindert werden 
kann. Die Re-Divinisierung kann daher nicht offen als 
ein Erscheinen neuer Götter auftreten; das Wissen 
darum, daß die Menschen ja doch nicht Götter sind, sitzt 
zu tief; irgendwo ist immer im Halbbewußtsein das Wis­
sen präsent, daß der Gnostiker in Revolte gegen Gott ist 
(besonders stark z. B. bei Nietzsche, den ich als einen 
verhinderten Mystiker vom Typus Pascals bezeichnen 
würde). Der Gottesleugner weiß sehr genau, wer Gott 
ist, und daß nicht er es ist. Darum spreche ich in diesem 
Fall von Pathologie, einem grauenhaften seelischen Ver­
fall; das Urteil "pathologisch" würde nicht für die Gnosis 
der Antike zutreffen, soweit sie noch naiv, kompakt­
kosmologisch ist.

Dies führt zu der weiteren Frage, die Sie aufwerfen, 
daß Tabus und koranische Dogmatik jede Haltung, die 
zur gesellschaftlichen Macht kommt, charakterisieren, 

4 Die Neue Wissenschaft der Politik, S. 180 f.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Januar 1953

und daß sie daher zu Unrecht gerade der modernen Gno­
sis zugeschoben werden. Sie gehen weiter und regen an, 
ob nicht der Begriff der ”Gegenidee” hier nützlich wäre, 
und ob hier nicht etwas wie ein eidos der Geschichte zu 
finden wäre.

Dazu wäre folgendes zu sagen. Ihre Beobachtung, 
daß jede Position geschichtlich Gegenpositionen hat und 
diese von der eigenen her als feindlich und unwahr 
charakterisiert, ist richtig. Ich bin auf diese Frage bei 
Gelegenheit der Behistun-Inscription und des So­
kratesproblems eingegangen;5 jede Wahrheit setzt sich 
historisch ab gegen einen Glauben, der schon besteht, 
und der durch die neue Wahrheit in die Position der Un­
wahrheit gerückt wird. Soweit sind wir einig; und ich bin 
auch bereit, hier ein Stück Wesen der Geschichte zu se­
hen, sofern es als Wesen in der Geschichte, als Wesen 
der erfahrenen Geschichte verstanden wird, nicht etwa 
als Sinn der Geschichte. Darüber hinaus aber scheint mir 
hier ein Differenzpunkt zu liegen, der bestimmt me­
thodisch, vielleicht aber auch sachlich ist. Eben weil 
diese Situation von Position - Gegenposition immer zu 
beobachten ist, so scheint es mir, kann man es bei dieser 
allgemeinen Beobachtung nicht bewenden lassen. Es 
kommt historisch sowohl wie für die Wahrheit der men­
schlichen Seelenordnung ja gerade darauf an, was der In­
halt der jeweiligen Position konkret ist. Methodisch wäre 
daher zu sagen, daß die Generalisierung zu weit getrie­
ben wird, wenn die Probleme der historisch-konkreten 
Position verschwinden. Formal ist Sokrates im Konflikt 
mit Athen; sie können die eine oder andere Seite zur Po­
sition machen und dann die jeweilig andere als Gegen­
position ansehen. Aber das scheint mir zu historischem 

5 Ebd. S. 88 f. und 101 f.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Relativismus zu führen. Hier muß man die Entscheidung 
treffen: Sokrates hat recht, Athen hat unrecht. (Oder die 
von modernen Liberalen getroffene: Demokratie hat 
recht, Sokrates war ein Faschist.) An diesem Punkt 
scheiden sich die Geister. Das gleiche Argument gilt für 
den weiteren Zusammenhang: Es ist nicht gleichgültig, 
ob die Entwicklung von Kompaktheit zur Differenzierung 
der Transzendenzerlebnisse geht, oder ob sie von diffe­
renzierter Transzendenz zu immanentisierender Gnosis 
geht. Im ersten Fall wehrt sich z. B. eine malayische 
Eingeborenengesellschaft, die in einer vollständigen, 
harmonischen, wenn auch kompakten Kultur lebt, z. B. 
gegen Importe westlicher Ideen, die unmittelbar, sozial 
nur destruktiv wirken können. Im zweiten Fall versuchen 
pathologisch verkrüppelte Menschen eine bestehende 
Hochkultur zu zerstören. Es ist nicht dasselbe, ob Platon 
über ein verfallendes Athen hinausdenkt, oder ob Natio­
nalsozialisten und Kommunisten die klassisch-christliche 
Tradition vernichten wollen. Eine allgemeine Relevanz­
theorie (immer vorausgesetzt, daß ich Sie richtig verstan­
den habe) wäre der Gefahr ausgesetzt, daß sie diese kon­
kretere Problematik als irrelevant erklärt; und dadurch 
käme sie in Konflikt mit der Philosophie, die entstanden 
ist als das Gewahrwerden, daß gerade diese Probleme 
zentral relevant sind. (Ich habe den schwarzen Verdacht, 
da wären wir wieder beim "monopolistischen Imperia­
lismus".)

Aus denselben Gründen hätte ich auch Bedenken ge­
gen Ihre Anregung die Interpretation der Gesellschaft A 
durch eine gleichzeitige oder spätere Gesellschaft B ohne 
Vorbehalte als "Theorie" zu klassifizieren. Ein Beispiel: 
Die Klassifikation der chinesischen imperialen Gesell­
schaft als einer kosmologischen Zivilisation scheint mir 
Theorie zu sein; die umgekehrte Klassifikation der west- 

128

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Januar 1953

liehen Welt als "äußere Barbaren" am Rande der zivili­
sierten Welt, deren Mitte vom chung hua (der Blüte der 
Mitte) eingenommen wird, scheint mir politische Theo­
logie des chinesischen Reiches, nicht etwa Theorie zu 
sein. (Darüber mehr in meiner Studie über die Oxford 
Political Philosophers, die im April erscheinen wird.)6

In ein paar Tagen hoffe ich, Ihnen das kurze Kapitel 
über Sein und Existenz schicken zu können, das einige 
Aspekte des Du-Problems behandelt.

Bei mir geht es alles gut und normal; die Colostomy 
ist kein Vergnügen, aber in zwei, drei Monaten wird ja 
vielleicht das auch vorüber sein.

Mit den herzlichsten Grüßen

Ihr Eric Voegelin

P.S.: Zur Frage Tabu und Koran möchte ich noch hinzu­
fügen:

Die gnostischen Varianten sind konkret charakteri­
siert durch die Notwendigkeit, die Differenzierung von 
Erlebnissen und Begriffen zu verhindern und im besonde­
ren die transzendenten Fragestellungen sozial unmöglich 
zu machen, ohne aber zur Kompaktheit der Erlebnisse 
zurückzukehren. Das Resultat ist ein singulärer Fall der 
Verhinderung des Denkens. Heidegger, der in seinen Ar­
beiten der letzten Jahre sich sehr weit von seinen Anfän­
gen in Existenz und Romantik entfernt hat, formuliert 
dieses Problem in erstaunlich intransigenter Form: "Wer 
nicht glaubt, kann nicht denken." Das ist eine schlagende 
Formel für das Problem, das ich in meinem vorigen 

6 Veröffentlicht in Philosophical Quarterly 3, 1953, S. 97 - 114; deutsch in 

Philosophische Rundschau 1, 1953/1954, S. 23 - 48.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Schütz

Brief unter dem Titel des sacrificium intellectus 
behandelt habe. Die immanente Seinsspekulation ist für 
Heidegger zur Verhinderung des Wissens vom Sein 
geworden; der "Rationalismus", wie er es nennt, ist das 
Hindernis des Denkens.

130

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Korrespondenz zwischen
Aron Gurwitsch und Alfred Schütz

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gurwitsch an Schütz

2. November 1952

Lieber Freund,

wir waren sehr entäuscht. Und nur der Gedanke, daß 
aufgeschoben nicht aufgehoben ist oder notwendiger­
weise sein muß, tröstet uns. Wir hoffen wirklich, daß Ihr 
den Weg hierher findet, mit oder ohne Dame, die Euch 
mitnimmt.

Mein erster Eindruck von Voegelins Buch steht in 
dem Brief an ihn, von dem ich Dir eine Kopie der ersten 
zwei Seiten schicke, die sich mit dem Buch befassen. Ein 
großes Werk, und doch uns, d. h. der Phänomenologie 
näher, als er es haben will. Was ist das weitgehend, 
wenn nicht Phänomenologie historisch aktiver Gesell­
schaften! Die ganze Methode ist phänomenologisch, mit 
der Benutzung des Motivationsbegriffs, den er nur nicht 
so nennt. Aber, wie Du sehen wirst, habe ich ihm das 
nicht geschrieben, oder jedenfalls nicht betont. Die Spra­
che, die ich mit ihm spreche, ist die des Historikers und 
Erzketzers.

Durch einige Partien geht eine Zweideutigkeit: 
Spricht er als Historiker oder als Metaphysiker? Im er­
sten habe ich mit ihm keinen Streit. Aber ich glaube, daß 
er den ganzen Weg gehen muß: Wenn, was er Gnostik 
nennt, am Unheil schuld ist, und er hat Recht, dann muß 

133

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gurwitsch an Schütz

er aber sehen, daß das Unheil schon da beginnt, wo dem 
Menschen von oben her das Heil versprochen und der 
Heiland zugesagt wird. Wo immer ein Messias in Aus­
sicht steht, besteht die Versuchung, sein Kommen oder 
Wiederkommen zu beschleunigen und nachzuhelfen. 
Also, wie Du siehst, habe ich die phänomenologische 
Terminologie und Uniform ein Mal abgelegt und mich 
ihm gegenüber als bloßer Ketzer - der ich bin - de­
couvriert. Von dem aber abgesehen, ist seine Weise, po- 
litics als Science zu betreiben, wohl die einzig mögliche. 
Und das Buch macht mit seiner Realitätssaturiertheit 
einen befreienden Eindruck.

Die Harvard Press verlangt nun, daß alle Fußnoten 
in einer bestimmten Form geschrieben werden. Das wer­
den wir auch bald hinter uns haben. Dann geht das Ma­
nuskript zu ihren Lesern, und erst dann wird der Vertrag 
geschlossen werden. Ich vermute, daß Färber einer der 
Leser sein wird, ein anderer Köhler, und dann habe ich 
vor, Deinen Namen in die Debatte zu bringen, wenn 
auch auf eine subtile Weise. Denn die Press muß die 
Fiktion haben, daß sie sich die Leser aussucht, und nicht 
der Autor sie nennt, wenngleich, wie der Direktor mir 
sagte, das bei der kleinen Zahl von Menschen, die von 
diesen Dingen etwas wissen, beides auf dasselbe hinaus­
kommt. Bis das Buch im Druck vorliegt, wird also noch 
Zeit vergehen.

Aus Paris habe ich auch noch nichts gehört, ob 
Desclöe de Brouwer die Übersetzung drucken will. 
Biemel bemüht sich sehr. A propos: Jerusalem will einen 
Aufsatz von mir. Da es sinnlos wäre, Monate hindurch 
eine Arbeit zu machen, die nachher Hebräisch gedruckt 
wird und damit begraben ist, schlug ich vor, daß sie "On 
the Intentionality of Consciousness" übersetzen. Was 
hältst Du davon? Färber ist einverstanden; bloß die

134

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. November 1952

Harvard Press muß noch ihr agrement geben.

Mit herzlichen Grüßen an Euch alle auch im Namen 
meiner Frau

Dein Aron

135

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gurwitsch an Voegelin - Auszug1

2. November 1952

(...) Sie haben den ganzen kategorialen Apparat der 
politischen Wissenschaft erneuert oder, vielleicht, neu 
geschaffen, z. B. mit der Unterscheidung der Repräsenta­
tion im Elemental- und im Existential-Sinn und dann 
wieder mit der Idee, daß eine politische Gesellschaft sich 
als Repräsentant einer "truth" versteht. Überhaupt das 
Bestehen auf dem Selbstverständnis und der Selbstaus­
legung einer Gesellschaft ist ein Gesichtspunkt von ganz 
großer Bedeutung.

Es muß endlich das Axiom begriffen werden, daß 
es, wo immer es sich um den Menschen und Menschli­
ches welcher Art immer handelt, keine "facta bruta" 
gibt, sondern nur verstandene, ausgelegte, interpretierte 
Fakten, die das sind, als was die in Rede stehenden Men­
schen und Gruppen sie begreifen. Die Analyse der For­
men, die dieses Selbst-verständnis annimmt und anneh­
men kann, ist eine große Aufgabe der Philosophie und 
ganz speziell der Phänomenologie. Sie haben so recht 
damit, daß was zu diesem Selbstverständnis gehört, 
unterschieden werden muß von den Kategorien und Be­
griffen des Theoretikers, was dann sehr kompliziert 
wird, wenn Elemente des Theoretisierens in das 

1 Der Brief ist nicht im Original vorhanden, der hier verwendete Abdruck des 

Auszugs findet sich aber in: Alfred Schütz / Aron Gurwitsch. Briefwechsel 1939 bis 

1959, Hrsg, von Richard Grathoff, München: Wilhelm Fink Verlag, 1985.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. November 1952

Selbstverständnis mit eingehen. In jedem Falle aber muß 
man, um eine Gesellschaft zu begreifen, davon ausgehen, 
als was diese Gesellschaft sich selbst nimmt - vielleicht, 
und wohl in der Regel, in einem Modus unartikulierter 
Implizitheit. Es ist eins der großen Verdienste dieses Bu­
ches, daß Sie den Gesichtspunkt so konsequent durch­
geführt haben.

Sehr schön ist, was Sie über den Konflikt zwischen 
der "imperial truth" und der des Tragikers und später des 
mystischen Philosophen sagen. Ich bin geneigt, in diesen 
Partien ganz mit Ihnen zu gehen. Von Ihrer These fällt 
Licht auf die durch die ganze frühere griechische Philo­
sophie gehende Entgegensetzung der doxa der Menge 
und der episteme des Weisen und damit auf die Funda­
mentalunterscheidung des Augenscheins und der Wahr­
heit im allgemeinsten Sinne.

Ich folge Ihnen auch noch in dem, was Sie über die 
essentielle Definitheit des Menschen durch sein Zuge­
wendetsein zur Transzendenz sagen, d. h. über die Ver­
vollständigung des anthropologischen Prinzips durch das 
theologische im Sinne Platos. Aber sobald die 
"soteriological truth" erscheint, finde ich mich vor 
unüberwindlichen Schwierigkeiten. Daß die "Tran­
szendenz” eine Gegenbewegung zum Menschen macht, 
daß es Reziprozität von "Gott" und Mensch gibt und 
sogar amicitia: Wo kommt das her?

Auf der Linie des griechischen Denkens gibt es nur 
die Ausgerichtetheit des Menschen auf den logos, die 
Offenheit der psyche auf die Sphäre der Transzendenz 
und die einseitige Adäquation von Mensch und logos. 
Eine Kontinuität zwischen der Platonisch-Aristotelischen 
Linie und der mit dem Christentum erscheinenden 
soteriologischen Wahrheit zu sehen, ist mir nicht mög­
lich. Es scheint mir hier eine Lücke zu sein, die nur aus­

137

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gurwitsch an Voegelin

gefüllt werden kann, wenn man die ganze Masse jüdisch­
prophetischer Motive und Ideen berücksichtigt.

Sie haben Ihre Gründe, das nicht zu tun. Ihre 
Problematik ist definiert durch welthistorische Relevanz. 
In dem Kampf um die Repräsentation im Imperium Ro- 
manum hat das Judentum keine Rolle mehr gespielt und 
auch im Mittelalter nicht. Insofern ist Ihr Vorgehen be­
rechtigt und legitim, was die Logik Ihrer Problem­
stellung anlangt. Ist es aber auch von der Logik der 
Ideengeschichte? Der Gott, der sich offenbart (wenn auch 
in Ihrem und Niebuhrs Sinne), der dem Menschen die 
Form des Lebens und die Bedingung des Heils vor­
schreibt, dem am Heil des Menschen liegt - besonders 
das letztere -, das ist ein Einbruch von außen in die 
ganze griechische Ideenwelt. Und das gleiche gilt noch 
im höheren Sinne von dem Messias in sowohl christlicher 
wie jüdischer Auffassung. Wo kommt es her, daß die 
Transzendenz unter uns erscheinen wird, um definitiv die 
menschlichen Dinge zu ordnen und uns das Heil zu brin­
gen?

Verstehen Sie mich bitte nicht falsch. Ich schreibe 
nicht als Apologet, sondern als adversarius revelationis. 
Ich bin mit Ihnen einverstanden, was sie über Gnosis, 
alte und neue, sagen und über die Gefahr, die aus ihr 
fließt. Als Laie in diesen Dingen und mit der Qualifika­
tion, die daraus folgt, möchte ich diese These wagen, 
daß in der Messias-Idee die gnostischen Elemente ange­
legt und motiviert sind. St. Augustin konnte die zeitliche 
und ewige Sphäre trennen und Thomas konnte es auch, 
vielleicht weil das griechische Erbe noch nicht ganz 
gebrochen war. Wenn es später zu gnostischen 
Realisatationsversuchen kommt, dann nicht trotz, son­
dern wegen der Soteriologie. Die Puritaner haben sich si­
cher als Realisatoren der göttlichen Heilsverheißungen 

138

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. November 1952

auf Erden interpretiert, und alle säkularisierten messiani­
schen oder pseudo-messianischen Bewegungen versu­
chen, das Himmelreich auf Erden zu schaffen. Wenn das 
zum Unheil ausschlug, ist es wegen der Säkularisierung 
oder wegen des Messianismus'? Bringt nicht vielleicht 
die Säkularisierung Motive und Möglichkeiten heraus, 
die schon im vorsäkularisierten Stadium existieren und 
nur aus gewissen Gründen zurückgehalten waren?

Ich schreibe als Laie und Sie werden mich korrigie­
ren. Und nehmen Sie bitte alle diese Bemerkungen als 
das, was sie sind: die ersten Einfälle, die auf ein erstes 
Lesen folgen. Ich werde an Ihrem Buch noch viel studie­
ren und viel daraus lernen. Das heutige ist nur so ein er­
stes Wort. Wenn immer ich in Ihrem Buch lese, beginne 
ich nachzudenken - möglicherweise in falscher Richtung. 
Ich hoffe, wenn ich mehr gelesen und studiert haben 
werde, Ihnen wieder weitere Gedanken zur evtl. Kor­
rektur zu schreiben. Ihr Buch regt mich sehr auf. Es 
wirft Licht auf vieles: a Science of Order ist so ein wich­
tiges Desiderat. Nimmt man Ihr Buch als eine historische 
Studie, dann ist es das, auf was wir lange, sehr lange 
gewartet haben. Ich würde gerne hören, was Sie zu den 
letzten Bemerkungen sagen.

Die Science of order ist auch - und gerade - ein Pro­
blem für den, der die Autonomie der Vernunft (Vernunft 
definiert im Sinne von Plato - Leibniz) vertritt, und dem 
so der Bezug auf eine Ontologie versagt ist. Die Lösung 
ist dann, den Menschen durch den Bezug auf den logos 
zu definieren und den Kosmos als Korrelat des logos zu 
begreifen. Aber logos does not care for man (...)

139

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schütz an Gurwitsch

10. November 1952

Liebster Freund,

Vielen Dank für Deinen lieben Brief und die 
hochinteressante Reaktion zu Voegelins Buch, von dem 
auch ich sehr tief beeindruckt bin. In größerer Zeitnot als 
jemals (ich habe seit 10 Tagen Geschäftsbesuche aus Me­
xico und Holland, denen ich mich auch gesellschaftlich 
widmen muß, all das bleibt Dir erspart) habe ich meine 
Bemerkungen zu Voegelins Buch und zu einem sehr 
interessanten Brief, in dem er zu einigen meiner Be­
mühungen Stellung nimmt, in meinem tape recorder dik­
tiert. Da der Brief circa 25 Seiten lang sein dürfte, wird 
die gleichfalls sehr geplagte Ilse ihn nicht sobald tippen 
können, aber Du bekommst eine Kopie. Du wirst sehen, 
wie nahe wir uns auch hier stehen.

Mein Haupteinwand läuft, auf einer anderen Ebene, 
auf Deinen "ketzerischen” hinaus. Der Angelpunkt der 
ganzen Gnostik-Kritik ist das beweislos aufgestellte 
Dogma ("The New Science of Politics” p. 120), daß je­
der Versuch, ein eidos der Geschichte zu suchen, die 
Immanentisierung des christlichen transzendentalen 
eschaton involviert und deshalb eine "fallacy" ist. Das ist 
ein gigantischer non sequitur. Warum sollte nicht auch in 
der Gnostik (in Voegelins Sinn) es möglich sein, daß sich 
die Seele dem Transzendentalerlebnis öffnet? Lieber, al­

140

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. November 1952

ter Co-Gnostiker und Co-Paraklet: Verstehen wir beide 
so gar nichts "de anima"?

Alles Liebe Dir und Deiner Frau,

Dein Alfred

141

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gurwitsch an Schütz

24. Januar 1953

Liebster Freund,

Und nun zu Deinem Brief an Voegelin. Wir sind da 
sehr einig - was auch kaum anders zu erwarten war. 
Besonders in dem, was die methodische Orientierung sei­
nes Buches angeht. Ganz abgesehen von dem, was zu 
Details zu sagen wäre, ist die Ausrichtung des Buches 
eine der besten Vindikationen phänomenologischen Den­
kens. Historische Interpretation muß Rechnung tragen 
dem, als was sich historische Gebilde und Gesellschaften 
verstanden haben. Das hat Voegelin in einer bisher - so 
viel ich weiß - auf historischem Gebiet kaum erreichten 
Weise getan.

In Fragen der Gnosis bin ich nicht ganz sicher, ob 
ich mit Dir einig bin. Was Du über Spinoza sagst, ist 
ganz richtig, und vielleicht hast Du auch damit Recht, 
daß er Gnosis zu eng und zu weit faßt. Fallen aber wirk­
lich alle Philosophen unter Gnosis? Leibniz? Kant? Hus­
serl sicher, soweit er in der letzten Phase in dem Sinne 
Prophet geworden ist, als er das Heil der Welt von der 
Phänomenologie erhofft. Nicht einig mit Dir bin ich was 
Voegelins These über die "fallacy ofmeaning ofhistory" 
angeht. Wo der ganze historische Prozeß zielgerichtet 
wird, liegt in der Tat jene fallacy vor. Diese Behauptung 
ist historisch-empirisch gnostisch, vielleicht ist sie es so­
gar kraft innerer Logik. Wenn die Geschichte als ganzes 

142

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24. Januar 1953

einen Sinn hat, d. h. einer Erfüllung zustrebt, da offen­
bart sich die Transzendenz im Zeitlichen, da ist das Zeit­
liche das Zu-sich-selber-kommen des Absoluten. Ich 
habe aber die andere Frage, ob das nicht in der Messias- 
Idee von vornherein angelegt ist, in der jüdischen wie in 
der christlichen. Immerhin "gesta Dei per Francos" ist 
vor-Joachitisch und reichlich gnostisch. Das Christentum 
hat ursprünglich - nach Voegelin - die beiden Sphären 
getrennt. War diese Trennung aufrechtzuerhalten? Hat 
die Gnosis das orthodoxe Christentum nur "begleitet" 
oder lagen die Keime im Christentum und schossen im­
mer neu auf? Hat Irenaeus die Ketzer von außen be­
kämpft oder eigentlich die immanente Ketzerei, zu der 
die Anlage nie auszurotten war, weil die tief im Wesen 
des Messianismus' lag? Wann werden wir über dieses 
alles einmal sprechen können?

Hast Du übrigens etwas über Voegelin's Ergehen 
nach der Operation gehört? Ich schrieb ihm kurz vorher, 
habe aber keine Antwort von seiner Frau erhalten. Laß 
mich bitte wissen, wenn Du etwas erfährst.

Verzeih mein Schweigen und sei wie immer herz­
lichst gegrüßt von

Deinem Aron

143

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Anhang

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biographische Stichworte

Aron Gurwitsch wurde am 19. Januar 1901 in Wilna als 
Sohn eines Holzhändlers geboren, der nach den Po­
gromen von 1905/1906 mit der Familie nach Danzig 
zog. Von 1919-1921 studierte Gurwitsch in Berlin 
zunächst Mathematik und Physik, wechselte aber bald an 
die Universität Frankfurt, wo er bei Adhemar Gelb 
(1921-1928) Psychologie und Gestalttherapie hörte. Da 
eine bei Max Scheier beabsichtigte Promotion wegen 
dessen plötzlichem Tode nicht möglich war, ging 
Gurwitsch nach Göttingen zu Moritz Geiger. 1929 
wechselte er wieder nach Berlin, um sich hier zu habili­
tieren, was jedoch an den politischen Umständen 
scheiterte. Anfang April 1933 emigrierte Gurwitsch mit 
seiner Frau nach Frankreich und lehrte am Institut 
d'Histoire des Sciences der Sorbonne, auf einer der 
Dozentenstellen, die mit amerikanischen Spendengeldem 
für Emigranten aus Deutschland finanziert wurden, 
Gestalttheorie und Phänomenologie. Hier begegnete er 
1935 Alfred Schütz, der auf Empfehlung Husserls den 
Kontakt mit ihm gesucht hatte. Kurz vor dem Einmarsch 
deutscher Truppen in Paris am 18. Mai 1940 floh 
Gurwitsch in die USA, wo er zunächst an der Johns- 
Hopkins University (1940-1942), dann in Harvard (1943- 
1948) und schließlich an der Brandeis University, 
Waltham, Mass, zunächst Mathematik und dann Philoso­
phie (1948-1959) lehrte. Nach dem Tode von Alfred 
Schütz, mit dem ihn eine enge Freundschaft verbunden 
hatte, erhielt Gurwitsch einen Ruf an die New School for 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biographische Stichworte

Social Research in New York und übernahm den 
Lehrstuhl von Schütz. Gurwitsch starb am 25. Juni 1973 
in Zürich.

Publikationen: Zahlreiche Aufsätze zur Philosophie 
der Logik und Mathematik sowie zur phä­
nomenologischen Theorie. Zu den wichtigsten 
Buchveröffentlichungen gehören Theorie du champs de la 
conscience (Paris 1967) (deutsch: Das Bewußtseinsfeld, 
1975); Studies in Phenomenology and Psychology 
(Evanton, 111. 1964). Eine Gesamtbibliographie enthält 
Alfred Schütz - Aron Gurwitsch, Briefwechsel 1939- 
1959, hrsg. von R. Grathoff, München 1985.

Alfred Schütz wurde am 13. April 1899 in Wien geboren, 
wo er nach einem Studium der Rechtswissenschaften 
(1918-1921) die Laufbahn eines Bankkaufmanns 
einschlug. Neben seiner beruflichen Tätigkeit als Fi­
nanzjurist - zunächst eines wiener, ab 1931 eines franzö­
sischen Bankhauses - widmete sich Schütz intensiv phä­
nomenologischen Studien, in deren Mittelpunkt die 
Sinnwelten des Alltags und der Wissenschaft stehen. Sie 
finden ihren Niederschlag in seinem ersten großen - und 
zugleich dem einzigen zu Lebzeiten veröffentlichten - 
Werk Der sinnhqfte Aufbau der sozialen Welt: Eine Ein­
leitung in die verstehende Soziologie (Wien 1932); in 
dieser Auseinandersetzung mit der Theorie Max Webers 
finden die Einflüsse von H. Bergson und E. Husserl ih­
ren Niederschlag. Letzteren hatte Schütz zwischen 1932 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

und 1938 wiederholt in Freiburg besucht, ein Angebot 
Husserls auf die Übernahme einer Assistentur jedoch ab­
gelehnt.

Beim Einmarsch deutscher Truppen in Österreich am 
13. März 1938 hielt sich Schütz in Paris auf, wo er auf 
Drängen von Aron Gurwitsch blieb und bald die Familie 
nachholte. Der Aufenthalt in Paris war jedoch von kurzer 
Dauer. Am 14. Juli 1939 verließ Schütz Frankreich und 
fuhr nach New York, wo er nun für ein amerikanisches 
Bankhaus arbeitete, und wo er sich erfolgreich darum be­
mühte, auch den in Paris zurückgebliebenen Freunden 
die Einreise in die USA zu ermöglichen. Das Bemühen 
um die dazu erforderlichen Anstellungsverträge mit ame­
rikanischen Hochschulen brachte ihn in Kontakt mit der 
New School for Social Research in New York, in der im 
Herbst 1933 auf Initiative von Alvin Johnson eine 
"Graduate Faculty for Political and Social Sciences" als 
Auffangbecken für exilierte Wissenschaftler gegründet 
worden war.

Anfang der vierziger Jahre wurde Schütz Vor­
standsmitglied der "International Society of Phenomeno- 
logy” und Mitherausgeber der Zeitschrift "Philosophy 
and Phenomenological Research". Nach einer kurzen 
Gastprofessur 1943/1944 an der New School wurde er 
1952 Professor für Soziologie und Sozialpsychologie am 
Department für Soziologie und widmete sich gleichzeitig 
dem Aufbau des Philosophie-Departments. Am 20. Mai 
1959 starb Schütz - vor Vollendung einer größeren Stu­
die über die Strukturen der Lebenswelt.

Aufbauend auf einer Kritik der Weberschen soziolo­
gischen Theorie, entwickelte Schütz in Anlehnung an 
Husserl eine beschreibende Phänomenologie, der es vor 
allem um ein besseres Verständnis der sozialen Realität 
und Alltagswelt ging. Er bemühte sich um eine Emanzi­

149

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biographische Stichworte

pation der Sozialwissenschaften von quantitativen Me­
thoden und die Entwicklung eines neuen normativen An­
satzes.

Publikationen: Der sinnhqfte Aufbau der sozialen 
Welt: Eine Einleitung in die verstehende Soziologie 
(Wien 1932); seine zahlreichen Aufsätze sind gesammelt 
in Collected Papers, 3 Vols., ed. by Maurice Natanson 
(The Hague: Nijhoff 1962-1966). Vol. 1: The Problem 
of Social Reality (1962), Vol. 2: Studies in Social Theory 
(1964), Vol. 3: Studies in phenomenological Philosophy 
(1966), (deutsch: Gesammelte Aufsätze, 3 Bde. 1971); 
(mit Thomas Luckmann) Strukturen der Lebenswelt, Bd. 
1 (Frankfurt 1975), Bd. 2 (Frankfurt 1984). Eine Ge­
samtbibliographie enthält Alfred Schütz - Aron Gur- 
witsch, Briefwechsel 1939-1959, hrsg. von R. Grathoff, 
München 1985.

Leo Strauss wurde am 20. September 1899 in Kirch- 
hain/Hessen geboren. Zwischen 1917 und 1923 studierte 
er an den Universitäten in Freiburg und Hamburg Philo­
sophie und promovierte 1921 in Hamburg bei Emst Cas- 
sirer mit einer Arbeit über das Erkenntnisproblem bei 
Friedrich Jacobi. In dieser Zeit machte Strauss die Be­
kanntschaft mit Edmund Husserl und Martin Heidegger. 
Zwischen 1925 und 1932 hatte er ein Stelle an der Aka­
demie für die Wissenschaft des Judentums in Berlin. 
Nachdem er die Zeit zwischen 1932 und 1934 als Stipen­
diat der Rockefeller Stiftung in Frankreich und England

150

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

verbracht hatte, emigrierte Strauss 1934 zunächst nach 
England und von dort 1938 in die USA, wo er bis 1948 
an der New School for Social Research, New York, Poli­
tische Wissenschaft lehrte. Von 1941-1948 war er Mit­
herausgeber der Zeitschrift "Social Research"; von 1949 
bis zu seiner Emeritierung im Jahre 1968 Professor für 
Politische Philosophie an der University of Chicago. Die 
letzten Jahre seines Lebens verbrachte Strauss als 
"scholar-in-residence" am St. John's College in Annapo- 
lis/Maryland, wo er am 18. Oktober 1973 starb.

Zu seinen wichtigsten Arbeitsgebieten gehörte die 
Entwicklung des politischen Denkens im Westen, der 
Einfluß der griechischen Philosophie auf das islamischen 
Denken im Mittelalter. Strauss betonte die Bedeutung der 
klassischen Philosophie und bemühte sich um eine Über­
windung des Positivismus durch die Entwicklung einer 
normativen politischen Theorie auf der Grundlage des 
klassischen Naturrechts.

Publikationen: Leo Strauss veröffentlichte zahlreiche 
Bücher und Artikel; zu seinen wichtigsten Werken 
gehören: The Political Philosophy of Hobbes (Oxford 
1936) (deutsch: Die politische Philosophie von 
Hobbes(l))\ Natural Right and History (Chicago 1950) 
(deutsch: Naturrecht und Geschichte^)))', What is Poli­
tical Philosophy? (Glencoe 1959); The City and Man 
(Chicago 1964). Eine Gesamtbibliographie findet sich in 
J. Cropsey, Leo Strauss: A Bibliographie and Memorial, 
1899-1973, in: Interpretation. A Journal of Political 
Philosophy (Vol. 5/2, Winter 1975).

151

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biographische Stichworte

Eric Voegelin wurde am 3. Januar 1901 in Köln geboren. 
Er verbrachte seine Jugend in Wien, wohin seine Familie 
1910 gezogen war und begann hier auch 1919 an der 
juristischen Fakultät sein Studium, das er 1922 mit einer 
Promotion zum Thema "Wechselwirkung und Ge­
zweiung" abschloß. Zu den prominentesten Gelehrten der 
juristischen Fakultät gehörten seine beiden Doktorväter 
Othmar Spann sowie Hans Kelsen, dessen Mitarbeiter er 
später wurde. Nach Abschluß seines Doktorats ging Voe­
gelin zunächst zwecks postgraduierter Studien (1923) an 
die Universitäten Oxford, Berlin und Heidelberg, ver­
brachte dann zwei Jahre als Laura Spellman Rockefeller- 
Stipendiat in den USA (1924-1926) und darauf ein Jahr 
an der Sorbonne (1926/1927). Seine Studien in den USA 
fanden ihren Niederschlag in einer Studie Über die Form 
des amerikanischen Geistes (1928). Nach seiner Habilita­
tion (1929) lehrte Voegelin bis 1938 zunächst als Privat­
dozent, später als außerordentlicher Professor in Wien.

Im Sommer 1938 entzog sich Voegelin einer dro­
henden Verhaftung durch die Gestapo durch Flucht in die 
USA, wo er später die amerikanische Staatsbürgerschaft 
erwarb. Nach Lehr- und Forschungstätigkeiten an mehre­
ren amerikanischen Universitäten (Harvard, Bennington 
College, University of Alabama) lehrte er zwischen 1942 
und 1959 als Professor für Politische Wissenschaft an der 
Louisiana State University in Baton Rouge. - 1958 nahm 
Voegelin einen Ruf an die Ludwig-Maximilians-Universi­
tät in München an und wurde hier erster Direktor des 
neugegründeten Instituts für Politische Wissenschaft. 
Nach seiner Emeritierung in München kehrte Voegelin 
1969 in die USA zurück und arbeitete zunächst als Henry 
Salvatori Distinguished Scholar und ab 1974 als Senior 
Research Fellow an der Hoover Institution in Stanford, 
Calif., wo er am 19. Januar 1985 verstarb.

152

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

Zu den wichtigsten Arbeitsgebieten Voegelins ge­
hörte die Geschichte des politischen Denkens, unter be­
sonderer Berücksichtigung des Westens; Philosophie der 
Geschichte. Sein zentrales Ziel war die Überwindung des 
Positivismus und die Wiederherstellung der politischen 
Wissenschaft auf der Grundlage einer Theorie des Be­
wußtseins.

Publikationen: Eric Voegelin veröffentlichte eine 
Vielzahl von Büchern und Artikeln; zu seinen 
wichtigsten Veröffentlichungen gehören The New Science 
of Politics (Chicago 1952); das fünfbändige Monu­
mentalwerk Order and History (Baton Rouge 1956- 
1988); Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und 
Politik (München 1966). Eine vollständige Bibliographie 
findet sich in: Eric Voegelin, Autobiographische 
Reflexionen (München 1993).

153

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Aeschylus 39

Aristoteles 31, 37, 48, 49, 67, 72, 

77,81,84, 94, 96, 122

Athanasius 109

Augustinus 37, 38, 39, 49, 93, 107, 

116, 122, 123, 138

Barth, Karl 116

Bentham, Jeremy 109

Bergson, Henri 17, 110, 115, 148

Biemel, Walter 134

Bodin, Jean 108, 122, 124

Bruno, Giordano 103, 114, 118

Calvin, Jean 123, 124

Cassirer, Emst 150

Comte, Auguste 122

Cooper, Barry 23

Cropsey, Joseph 25, 151

Cusanus, Nikolaus 119

Dempf, Alois 81, 104

Descartes, Rene 82

Dionysius Areopagita 25, 117

Eckhardt 119

Färber, Marvin 72, 134, 135

Feuerbach, Ludwig 126

Frank, Philipp 62

Freud, Sigmund 85

Friedlaender, Paul 32

Gelb, Aldhemar 147

Geiger, Moritz 147

Gilson, Etienne de 125

Grathoff, Richard 148, 150

Gurwitsch, Aron 16, 18, 21-23, 25, 

74, 77, 78, 135, 136, 143, 

147-148, 149, 150

Hayek, Friedrich von 19, 56

Hegel, G.F.W. 97, 99, 111, 118, 

124

Heidegger, Martin 46, 129, 150

Herakles 40

Heraklit 66

Hesiod 36

Hobbes, Thomas 33, 99-101, 103, 

151

Hölderlin, Johann Ch.F. 114

Holbach, Paul H.D. Baron von 115

Homer 36, 99

Husserl, Edmund 17, 18, 19, 38, 48, 

59, 72, 77, 81, 142, 147, 148, 

150

Irenaeus 109, 143

Jacobi, Friedrich 150

Jaeger, Werner 36, 50

James, William 118

Jaspers, Karl 77

Joachim von Fiore 11, 93

Johnson, Alvin 71, 149

155

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Kant, Immanuel 83, 109, 142

Kaufmann, Felix 55

Kelsen, Hans 17, 152

Kierkegaard, Soeren 47, 97

Killeredge, Tracy 23

Köhler, Wolfgang 134

Lamettrie, Julien Offroy de 115

Leibniz, Gottfried Wilhelm 73, 97, 

139, 142

Locke, John 110, 112

Löwith, Karl 111, 122

Luckmann, Thomas 150

Luther, Martin 37, 124

Marcel, Gabriel 77

Marx, Karl 109, 110, 124, 126

Mead, George Herbert 77

Natanson, Maurice 150

Niebuhr, Reinhold 138

Nietzsche, Friedrich 111, 126

Oakeshott, Michael 12

Opitz, Peter J. 21, 106

Overbeck, Franz 111

Pascal, Blaise 97, 126

Paulus 66, 107, 111

Pisistratus 69

Platon 31, 37, 39, 40-45, 48, 49-51, 

72, 81, 89, 94, 96, 107, 108- 

110, 122, 128, 137, 139

Rhodes, Cecil 36

Ricoeur, Paul 78

Santayana, George 71

Sartre, Jean-Paul 72

Scheier, Max 76, 85, 147

Schleiermacher, Friedrich 32

Schütz, Alfred 16, 17-21, 22, 23, 25, 

55, 63, 64, 75, 76, 77, 80, 99, 

104, 136, 141, 147, 148-150

Sebba, Gregor 20

Snell, Bruno 36

Sokrates 40-44, 49-51, 98, 127, 128

Spann, Othmar 152

Spinoza, Baruch de 101, 103, 142

Strauss, Leo 16, 17, 18, 23, 24, 32, 

33, 46, 52, 56, 150-151

Taubes, Jacob 111

Thomas von Aquin 37,97, 111, 117, 

119, 123,138

Toynbee, Arnold 124

Turgot 122

Voegelin, Eric 11,12, 13, 15, 16-24, 

29, 33, 46, 55, 64, 70, 76, 86, 

98, 106, 120, 129, 133, 140, 

142, 143, 152- 153

Voltaire 115

Wagner, Helmut R. 20, 21, 23

Weber, Max 17, 19, 33, 56, 60-62, 

67-69, 88, 97, 148

Whitehead, Alfred North 77

Wilamovitz-Moellendorff, Ulrich von 

50

156

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eric Voegelin
Die Neue Wissenschaft der Politik
Eine Einführung

In Zusammenarbeit mit dem Eric-Voegelin-Archiv 
der Universität München hg. von Peter J. Opitz 
4., unveränderte Auflage 1991 mit einem Nachwort 
des Herausgebers und einer Bibliographie 
294 Seiten (Band 39 der Reihe Praktische Philosophie)

Das Buch ist ein Klassiker der Politischen Wissenschaft, zugleich 
eine Programm- und eine Streitschrift. Voegelin unternimmt es, 
„die Politische Wissenschaft im klassischen Sinne wiederherzu­
stellen, im Gegensatz zu den vorherrschenden Methoden des 
Positivismus“. Sein Rückgriff auf die Tradition gilt der theoreti­
schen Grundlegung einer Wissenschaft von menschlicher und 
gesellschaftlicher Ordnung und damit dem klassischen Ver­
nunftbegriff: ausdrücklich stellt er die Frage nach dem Wesen der 
Rationalität ins Zentrum seiner Untersuchungen. Das Schicksal 
der Rationalität - Entstehung, Entfaltung, Verfall in der Moder­
ne - wird in einer weltgeschichtlichen tour d’horizon vom Alten 
Orient bis in die unmittelbare Gegenwart dargestellt; zugleich 
werden die Grundlagen von Voegelins Geschichtsphilosophie 
entwickelt. Mit der Frontstellung gegen den Positivismus steht 
Voegelin in der Nachfolge Vicos, der seine Neue Wissenschaft 
von der Politik und der Geschichte in Opposition zu Galileis 
Nuova Scienza konzipierte.
Die „New Science of Politics“ geht auf die Walgreen Lectures 
zurück, die Voegelin 1951 unter dem Titel „Truth and Repre­
sentation“ an der Universität Chicago hielt. Das Buch ist in 
mehrere Sprachen übersetzt worden und das bekannteste Werk 
Voegelins.

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eric Voegelin
Die politischen Religionen 
Herausgegeben und mit einem Nachwort versehen 
von Peter J. Opitz 
85 Seiten, Franz. Broschur 
3-7705-2838-7 
Reihe: Periagoge

Thema des Buches sind die politischen Bewegungen 
der 30er Jahre in Europa, insbesondere der deutsche 
Nationalsozialismus und der russische Bolschewis­
mus. Die politische Oberfläche durchstoßend, gelingt 
es Voegelin, den religiösen Wesenskern dieser Bewe­
gung freizulegen und im Rückblick auf die europäi­
sche Geistesgeschichte den Prozeß ihrer allmählichen 
Herausbildung nachzuzeichnen. Zu einer Zeit, da mit 
dem Bankrott der „Idees generales" auch die politi­
schen Religionen sich endgültig als ruinös erwiesen 
haben, gewinnt Voegelins Studie aus dem Jahre 1938 
eine neue und bezwingende Aktualität.

Eric Voegelin
Autobiographische Reflexionen
Aus dem Englischen von Caroline König 
198 Seiten, Franz. Broschur 
3-7705-2847-6 
Reihe: Periagoge

Eric Voegelin
Das Volk Gottes
Aus dem Englischen von Heike Kaltschmidt und 
Peter J. Opitz 
162 Seiten, Franz. Broschur 
3-7705-2846-8 
Reihe: Periagoge

Wilhelm Fink Verlag • München

https://doi.org/10.5771/9783495993927 - am 17.01.2026, 14:39:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	I. Einleitung Von Peter J. Opitz
	II. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und Leo Strauss
	25. Feb. 1951: Strauss an Voegelin
	22. Apr. 1951: Voegelin an Strauss
	4. Jun. 1951: Strauss an Voegelin

	III. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und Alfred Schütz
	22. Apr. 1951: Schütz an Voegelin
	30. Apr. 1951: Voegelin an Schütz
	10. Okt. 1952: Schütz an Voegelin
	Nov. 1952: Schütz an Voegelin
	1. Jan. 1953: Voegelin an Schütz
	10. Jan. 1953: Voegelin an Schütz

	IV. Korrespondenz zwischen Aron Gurwitsch und Alfred Schütz
	2. Nov. 1952: Gurwitsch an Schütz
	2. Nov. 1952: Gurwitsch an Voegelin - Auszug
	10. Nov. 1952: Schütz an Gurwitsch
	24. Jan. 1953: Gurwitsch an Schütz

	V. Anhang
	Biographische Stichworte
	Personenregister

