Eric Voegelin, Alfred
Schiitz, Leo Strauss und
Aron Gurwitsch

Briefwechsel
tiiber »Die Neue
Wissenschaft

der Politik«

BAND 46 l s
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

hittps://dol.org/10.5771/9783495883927 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495093027 - am 17.01.2026, 14:39:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gegenstand dieses Buches ist selbst ein Buch: die
»,New Science of Politics*, die 1952 in den USA erschien
und in vierzig Jahren zum Klassiker der Politischen Philo-
sophie wurde. Sie ist in zahlreiche Sprachen ubersetzt
worden. Eine Neuauflage der deutschen Ausgabe erschien
1991 bei Alber: ,Die Neue Wissenschaft der Politik“. Sie
bietet eine eigenwillige, gerade heute wieder hochaktuelle
Deutung der Moderne; zugleich ist sie eine Kampfansage
an das in den Sozialwissenschaften dominierende positivi-
stische Wissenschaftsverstindnis und der Versuch einer
Erneuerung der rationalen Grundlagen der Politischen
Philosophie.

Schon vor ihrem Erscheinen war die ,New Science“ Ge-
genstand einer umfangreichen Korrespondenz zwischen
Voegelin und einigen mit ihm befreundeten Wissenschaft-
lern. Partner waren vor allem Alfred Schiitz, Leo Strauss
und Aron Gurwitsch. Die wichtigsten der zum Teil bis
heute unveroffentlichten Briefe jener Korrespondenz sind
in diesem Band zusammengestellt.

Der Briefwechsel ist in doppelter Hinsicht von Bedeu-
tung: Voegelin entfaltet in ihm zentrale Aspekte seines
theoretischen Ansatzes erheblich differenzierter als in der
»,New Science“; die Nachfragen und Einwinde seiner
Briefpartner identifizieren neuralgische Punkte der ,New
Science“ und werfen Licht auf ihre eigenen Positionen.
Last not least ist die Korrespondenz das Dokument eines
auch im Exil anhaltenden Dialogs einiger der bedeutend-
sten Sozialwissenschaftler des 20. Jahrhunderts.

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eric Voegelin, Alfred Schiitz,
Leo Strauss und Aron Gurwitsch

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reihe
Praktische Philosophie

unter Mitarbeit von

Norbert Hoerster, Reinhart Maurer,
Manfred Riedel, Robert Spaemann
und Meinolf Wewel

herausgegeben von

Giinther Bien, Karl-Heinz Nusser
und Annemarie Pieper

Band 46

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eric Voegelin, Alfred Schiitz,
Leo Strauss und Aron Gurwitsch

Briefwechsel iber
»D1e Neue Wissenschaft
der Politik«

In Zusammenarbeit mit dem Eric-Voegelin-Archiv
der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen
herausgegeben von Peter J. Opitz

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Briefwechsel iiber ,Die Neue Wissenschaft der Politik“ /
Eric Voegelin ... In Zusammenarbeit mit dem Eric-Voegelin-
Archiv der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen hrsg. von
Peter J. Opitz. - Freiburg (Breisgau); Miinchen: Alber, 1993
(Alber-Reihe Praktische Philosophie; Bd. 46)
ISBN 3-495-47757-8
NE: Voegelin, Eric; Opitz, Peter ]. [Hrsg.); GT

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (saurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 1993
Druck: Offsetdruckerei Johannes Krause, Freiburg i. Br.
ISBN 3-495-47757-8

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

L. Einleitung
Von Peter J. Opitz 9

I1. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und Leo
Strauss 27

23. Feb, 1951
Strauss an Voegelin 29

22. Apr. 1951
Voegelin an Strauss 33

4. Jun. 1951
Strauss an Voegelin 46

111. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin
und Alfred Schiitz 53

22. Apr. 1951
Schiitz an Voegelin 55

30. Apr. 1951
Voegelin an Schiitz 64

10. Okt. 1952
Schiitz an Voegelin 71

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nov. 1952
Schiitz an Voegelin 76

1. Jan. 1953
Voegelin an Schiitz 105

10. Jan. 1953
Voegelin an Schiitz 121

IV. Korrespondenz zwischen Aron Gurwitsch
und Alfred Schiitz 131

2. Nov. 1952
Gurwitsch an Schiitz 133

2. Nov. 1952
Gurwitsch an Voegelin - Auszug 136

10. Nov. 1952
Schiitz an Gurwitsch 140

24. Jan. 1953
Gurwitsch an Schiitz 142

V. Anhang 145

Biographische Stichworte 147

Personenregister 155

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitung
Von Peter J. Opitz

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am 23. Januar 1951 um 2:00 p.m. schreibt Eric
Voegelin aus dem Shoreland-Hotel in Chicago an seine
Frau: "Hier geht alles gut, ich glaube, die Vorlesungen
sind ein Erfolg, sofern die Leute iiberhaupt verstehen
konnen, was vorgeht."! Die Vorlesungen, auf die Voe-
gelin sich in seinem Brief bezog, waren die Walgreen
Lectures an der University of Chicago, zu denen er in
diesem Jahr eingeladen worden war. Sie behandelten das
Thema "Representation and Truth". Der Eindruck, den
Voegelin seiner Frau aus Chicago vermittelte, war
durchaus zutreffend - im positiven, wie im negativen
Sinne. Er galt, wie sich zeigen sollte, auch fiir die
schriftliche Fassung der Vorlesungen, die im Herbst
1952 unter dem Titel The New Science of Politics. An
Introduction erschien.

Das Entrée, das die New Science of Politics erhielt,
hatte nicht besser sein konnen. Im Mairz 1953 wurde sie
von der einflufreichen amerikanischen Wochenschrift
Time in den Mittelpunkt eines ldngeren Artikels gestellt,
in dem das Magazin seinen 30-jahrigen Griindungstag
zum Anlaf einer umfassenden Analyse der geistigen und
politischen Situation der Zeit, der Rolle der USA und der
Aufgabe des Journalismus nahm. "Der Journalismus und
Joachims Kinder" lautete die Uberschrift.2 Gemeint war
der kalabrische Mdnch Joachim von Fiore, den Voegelin

1 Ich danke Frau Lissy Voegelin an dieser Stelle, daB sie mir Einblick in die
gesamte, bislang noch nicht zugingliche Privatkorrespondenz gewihrt hat.
2 Time, March 9, 1953.

11

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

in seiner Studie als einen der groBen - der breiten Of-
fentlichkeit allerdings kaum bekannten - Wegbereiter der
Moderne und der sie dominierenden gnostischen
Massenbewegungen vorgestellt hatte. Nicht minder
wohlwollend war, ein halbes Jahr spéter, eine Bespre-
chung aus der Feder von Michael Oakeshott im reno-
mierten Times Literary Supplement.? Sie und eine Viel-
zahl weiterer Besprechungen machten den zu jener Zeit
an der Louisiana State University in Baton Rouge lehren-
den Emigranten aus Europa, der bis dahin in den USA
zwar mit einigen Artikeln, aber noch mit keiner
Buchpublikation in Erscheinung getreten war, landesweit
bekannt und begriindeten seinen Ruf als einen der eigen-
willigsten und geistreichsten politischen Philosophen.

Das positive Echo blieb nicht auf die USA be-
schriankt, sondern fand auch einen Widerhall in Westeu-
ropa. So verdankte Voegelin nicht zuletzt der New
Science of Politics - der allerdings schon bald die ersten
drei Binde seines Hauptwerkes Order and History ge-
folgt waren -, den Ruf, den er im Herbst 1956 an die
Ludwig-Maximilians-Universitit in Miinchen erhielt, um
hier das neugegriindete Institut fiir politische Wis-
senschaft aufzubauen. 1959, bald nach seinem Antritt in
Miinchen, erschien unter dem Titel Die Neue Wissen-
schaft der Politik. Eine Einfiihrung die deutsche Uberset-
zung. Es sollte auch in Deutschland das Buch werden,
das am engsten mit dem Namen Voegelins verbunden
war und bis heute blieb. Auch in anderen Lindern West-
europas nahm man das Buch zur Kenntnis: Knapp zehn
Jahre nach der Ubersetzung ins Deutsche - 1968 - er-

3 Times Literary Supplement, August 7, 1953, S. 504.

12

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

schien eine italienische Fassung, 1982 eine in Brasilien
angefertigte portugiesische Ubersetzung.4

Aber auch in den USA hatte die New Science inzwi-
schen nicht an Attraktivitit und Ansehen eingebiiit. Das
bezeugten nicht nur immer neue Auflagen, sondern im
August 1978 auch die Verleihung des Lippincott Award
fiir die New Science als "ein Werk von exzeptioneller
Qualitit" im Bereich der Politischen Theorie, das auch
15 Jahre nach seinem Erscheinen nichts von seiner ur-
spriinglichen Bedeutung verloren hat. - Das Erscheinen
der inzwischen 4. Neuauflage der deutschen Ausgabe im
Jahre 1991 sowie eine polnische Ubersetzung im Jahre
1992 deuten darauf hin, daB die New Science inzwischen
zu einem Klassiker der Politischen Wissenschaft ge-
worden ist.

Doch beriihren wir auch die dunklere Seite der Ge-
schichte: Das Buch war nicht nur ein Erfolg; so litt seine
Rezeption darunter, daB bei vielen seiner Rezensenten -
und damit wohl auch seiner Leser - die eigentliche Bot-
schaft des Autors nicht ankam. Die allgemeine Richtung,
in die sich die Mifiverstindnisse bewegten, hatte sich
schon im Time-Artikel abgezeichnet: Das Buch wurde
primdr als eine Kritik der Moderne gedeutet - als Kritik
der modernen Welt, als Kulturkritik. Das war durchaus
verstindlich, denn die ganze zweite Hilfte der Neuen
Wissenschaft befaBte sich mit dem Wesen der Moderne,
das Voegelin als "Gnostizismus" deutete. In breiten Stri-
chen legte er hier die Wurzeln des modernen gnostischen
Denkens in einem immanentistisch uminterpretierten
Christentum frei und skizziert die wichtigsten Phasen
seiner Ausbreitung als westlicher Gegenkultur: den all-

4 Zu den Schriften Voegelins vgl. die neueste Gesamtbibliographie in Eric Voegelin,
Autobiographische Reflexionen, Miinchen: Fink Verlag, 1993.

13

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

mihlichen Aufstieg eines neuen Geistes und Weltgefiihls
im Umfeld eines breiten Spektrums millenarischer Sek-
tenbewegungen, die seit dem 16. Jahrhundert aus dem
sozialen Untergrund an die Oberfliche drdngten; die
Verbindung dieses neuen Geistes mit dem nun bald ent-
stehenden Glauben an die Wissenschaft als Mittel zur
Erlosung der Welt und des Menschen; die Auszehrung
der christlichen Substanz durch die Aufklarung. Den
Schlufpunkt der Analyse bildet schlieflich die Ver-
schmelzung mit den groBen Massenbewegungen und
totalitiren Parteien des 20. Jahrhunderts, deren faschisti-
sche Ausldufer gerade im Zweiten Weltkrieg in einem
blutigen Inferno untergegangen waren, wahrend sich ihre
kommunistischen confréres, unter dem Banner der Welt-
revolution, zum entscheidenden Angriff auf die westliche
Welt sammelten.

Vor dem Hintergrund des an Schérfe zunehmenden
Kalten Krieges war es wohl unvermeidlich, daf die ak-
tuellen Passagen des Buches sein tieferes wissen-
schaftliches und theoretisches Anliegen iiberschatteten,
ja verdeckten. Zum Leidwesen des Autors, dem es zwar
auch um eine Darstellung der westlichen Moderne und
ihrer Diagnose als Krise ging, der dariiber hinaus aber an
dem Verlauf der Moderne vor allem den Verfall der
Rationalitit darstellen wollte und mit ihm den Verfall der
Sozialwissenschaften, die als Teil der geistigen Krise zu
einer addquaten Analyse der Situation, in der die westli-
che Welt und sie selbst sich befanden, nicht mehr im-
stande waren.

Auch diese zweite Ebene - die Kritik am positivisti-
schen Wissenschaftsverstindnis -, die die New Science
durchzieht und von Voegelin in einer nachtraglich fiir das
Buch verfaSten Einleitung besonders herausgearbeitet
worden war, trug dazu bei, die Aufmerksamkeit vom ei-

14

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

gentlichen Anliegen abzulenken - zumal sie zwar applau-
diert und attackiert, aber nur selten selbst zum Gegen-
stand einer griindlichen Analyse gemacht wurde. In ei-
nem solchen Falle wéren die Analytiker ganz von selbst
auf die dritte - wichtigste und theoretisch zugleich
interessanteste - Ebene gestofen: ndmlich auf den Ver-
such einer geistigen Erneuerung der politischen Wissen-
schaften aus dem Geiste der klassischen episteme politike
und auf der Basis einer differenzierten Ontologie. Letz-
teres wurde zwar bemerkt - libersehen wurde dabei je-
doch, daB die episteme politike lediglich der Ausgangs-
punkt eines neuen Ansatzes war, der von seiner Anlage
und seinem theoretischen Anspruch her weit iiber sie
hinausreichte. Die Folge war absehbar: die Verehrer der
klassischen Philosophie, sofern sie sich nicht in der Kri-
tik an technisch-philosophischen Details verhakten,
klatschten Beifall; wahrend ihre Verachter, die sie im
Zuge der Aufkldrung als endgiiltig iberwunden zu haben
glaubten, ihre Rehabilitierung wiitend attackierten. Der
neue Ansatz selbst aber blieb bei beiden Gruppen weitge-
hend unbeachtet.

Riickblickend betrachtet, erweisen sich grofie Teile
der Debatte iiber die New Science of Politics somit als ein
beredtes Zeugnis jenes geistigen Bankrotts, der im Buch
so liberzeugend beschrieben wird. Dabei gibt es in der
Rezeption keine grofien Unterschiede zwischen den USA
oder Europa. Es gibt allerdings einige Ausnahmen. Zu
ihnen gehort insbesondere eine Korrespondenz, die Voe-
gelin schon bald nach den Vorlesungen in Chicago mit
einigen Freunden und Kollegen in den USA fiihrte: mit
Alfred Schiitz, Aron Gurwitsch und Leo Strauss. Alle
vier hatten in den dreifiger Jahren wegen der national-
sozialistischen Bedrohung Europa verlassen und waren in
die USA geflichtet. Wéhrend die personlichen

15

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Beziehungen zwischen ihnen sehr unterschiedlicher Natur
waren, verband sie doch neben dem gemeinsamen
Schicksal von Emigration und Exil das Interesse an der
Philosophie. Und wenn auch die Positionen, die sie
vertraten, sich in vieler Hinsicht erheblich unterschieden,
so teilten sie doch viele der Probleme.

Der im folgenden in wichtigen Ausschnitten vorge-
legte Briefwechsel zwischen ihnen und Voegelin ist in
vielfacher Hinsicht von Interesse: Zum einen, indem die
Nachfragen seiner Briefpartner aus einer eigenstindigen
theoretischen Position neuralgische Punkte der New
Science aufdecken; zum anderen, indem sie Voegelin
dazu veranlassen, zentrale Aspekte seines theoretischen
Ansatzes erheblich differenzierter und konzentrierter dar-
zustellen als dies in der New Science selbst geschehen
war. Und schlieBlich indem sie Einblicke vermitteln in
einen auch im Exil anhaltenden Dialog einiger der
bedeutendsten Sozialwissenschaftler des 20. Jahrhun-
derts. Da iber das Verhiltnis zwischen Voegelin,
Schiitz, Gurwitsch und Strauss bislang nur wenig bekannt
ist, soll hier der Versuch unternommen werden, dieses
wenige kurz zusammenzutragen.

Wichtigster und zugleich auch philosophisch ge-
wichtigster Gesprichspartner Voegelins war  Alfred
Schiitz. Die Freundschaft der beiden Ménner geht auf die
gemeinsame Studienzeit in Wien zuriick. Voegelin war
Schiitz in den Seminaren von Hans Kelsen begegnet.
Wann ihre Freundschaft begann und wie sie sich im ein-
zelnen entwickelte, bleibt im Dunkeln. Jedenfalls verwies
Voegelin 1956 in seiner den ersten Teil von Anamnesis
einleitenden Hommage an Alfred Schiitz auf "nahezu vier
Jahrzehnte gemeinsamen Denkens und wechselseitiger
Kritik", die nicht nur Spuren im Werk hinterlassen hat-
ten, sondern, wie er bekannte, "auch die Gewohnheit,

16

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

bei der Arbeit sich zu fragen, was der andere dazu sagen
wiirde". Schiitz blieb, wie Voegelin damals schrieb, iiber
seinen Tod hinaus der "stille Partner" seines Denkens.
Wer Voegelin kannte, weif}, daf dies der hochste Aus-
druck seiner Wertschitzung war.3

Das friihest erhaltene Dokument dieser wechselseiti-
gen Kritik ist eine lingere Besprechung des Buches von
Alfred Schiitz Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt,
durch Voegelin 1934 in der "Zeitschrift fiir Offentliches
Recht".6 Schon hier kreist der Dialog um drei Denker,
die fiir die geistige Entwicklung beider Mainner von
grofer Bedeutung waren: um Max Weber, mit dessen
verstehender Soziologie sich Schiitz in seinem Werk aus-
einandergesetzt hatte, und um Henri Bergson und Ed-
mund Husserl, an denen Schiitz sich bei der Durchfiih-
rung seiner Analysen mafgeblich orientiert hatte. Die
Diskussion um die Einschitzung von Max Weber und
Husserl bleibt auch in den kommenden Jahrzehnten ein
wichtiges Thema ihrer Korrespondenzen und Gespriche.
Das phianomenologische Philosophieren Husserls riickt
im Herbst 1943 ins Zentrum des Dialogs, als Voegelin
die ihm gerade zugénglich gemachte Die Krisis der eu-
ropdischen Wissenschaften und die transzendentale Phd-
nomenologie’ zum Anlaf} einer grundlegenden Auseinan-

5 Siehe dazu Eric Voegelin, Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik,
Miinchen: R. Piper und Co. Verlag, 1966, In Memoriam Alfred Schiitz, S. 17 - 20;
zum EinfluB von Schiitz insbesondere auf Voegelins Theorie des BewuBtseins siche
Kapitel 18 in: Eric Voegelin, Autobiographische Reflexionen, Miinchen: Fink Verlag,
1993.

6 Zeitschrift fir offentliches Rechi 14, 1934, S. 668 - 672.

7 Die Antwort von Schiitz auf Voegelins Brief iiber Husserls Krisis der europdischen
Wissenschafien und die transzendentale Phdi logie (Teile I und II), hg. von
Arthur Liebert in Philosophia, Belgrad 1936, findet sich in: Alfred Schiltz. Neue
Beitrdge zur Rezeption seines Werkes, hrsg. von Elisabeth List/Elias Sruber, Studien
zur Ssterreichischen Philosophie, Bd. XII, Amsterdam 1988.

17

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

dersetzung mit Husserl nimmt, die in einem langen Brief
an Schiitz vom 17. September 1943 ihren Niederschlag
findet. In engem Zusammenhang mit diesem Brief stehen
zwei weitere Arbeiten Voegelins, die zwar vom Umfang
klein, von ihrer Bedeutung aber groB waren, insofern sie
wesentlich zur Kliarung seines eigenen theoretischen An-
satzes beitrugen.® Voegelin selbst steckte in jener Zeit
tief in der Arbeit an seiner History of Political Ideas, die
gerade eine kritische Phase erreicht hatten.®

Der Wirkungskreis beider Manner hatte sich damals
schon in die USA verlagert. Wihrend Voegelin schon im
Herbst 1938 aus Osterreich iiber die Schweiz und
Frankreich in die USA geflohen war, war Schiitz, der
sich beim Einmarsch der deutschen Truppen in Oster-
reich gerade in Paris aufgehalten hatte, zundchst auf An-
raten seines Freundes Aron Gurwitsch dort geblieben.
Mitte Juli 1939 hatte jedoch auch er sich vor den weiter
vorriickenden deutschen Armeen in die USA in Sicher-
heit gebracht. Der Korrespondenz aus jener Zeit ist zu
entnehmen, daB Schiitz sich auch an Voegelin mit der
Bitte gewandt hatte, ihm Briefe von Mitgliedern ame-
rikanischer Universititen zu vermitteln mit Einladungen
zu Vorlesungen und Vortrigen in die USA. Bei Eintreten
eines Notfalles sollten diese Briefe die Gewédhrung eines
amerikanischen Einreisevisas beschleunigen.

In den USA hatten sich ihre Wege getrennt, jeden-
falls soweit es ihre Wohnsitze betraf. Wihrend Alfred
Schiitz nach seiner Ankunft in den USA in New York
geblieben war, hatte Voegelin zundchst im September

8 Die drei Stiicke, die Voegelin als "meditative Einheit" betrachtete, wurden von ihm
erstmals 1966 veréffentlicht und bilden den Teil I von Anamnesis.

9 Siche dazu Peter J. Opitz, "Zur Genesis und Gestalt von Eric Voegelins History of
Political Ideas: Erste Spurensicherungen”, im Anhang zu Eric Voegelin, Das Volk
Gottes, Miinchen: Fink Verlag, 1993.

18

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

1939 eine Stelle an der University of Alabama in Tusca-
lusa angenommen und war 1942 an die Louisiana State
University nach Baton Rouge gewechselt. Ihr Dialog
konzentrierte sich deshalb im wesentlichen auf ihre Kor-
respondenz und einige wenige Besuche Voegelins an der
Ostkiiste. Im September 1943 hatte Voegelin Schiitz in
New York einen seiner seltenen Besuche abgestattet, bei
dem sich die beiden Manner offenbar ausfiihrlich liber
Edmund Husserl unterhalten hatten. Husserl bleibt auch
das Thema der sich anschliefenden Korrespondenz; sie
bildete einen ersten grofen Hohepunkt.

Einen zweiten Hohepunkt erfahrt ihr Briefwechsel
1952/1953. Diese Periode beginnt mit einem bislang ver-
schollenen Brief Voegelins vom 15. April 1951 an
Schiitz, dem er ein Kapitel seiner Walgreen Lectures bei-
gelegt hatte. Offenbar handelte es sich dabei um die
nachtraglich von ihm verfate "Einfilhrung". Denn
Schiitz, der von von Hayek iiber die Walgreen Lectures
und den groBen Eindruck, den sie hinterlassen hatten, in-
formiert worden war, bezieht sich in seiner Antwort auf
den positivistischen Wissenschaftsbegriff, mit dem sich
Voegelin in dieser Einfiihrung kritisch auseinandergesetzt
hatte sowie auf Max Weber; beides sind Themen dieser
"Einfilhrung". Diese Korrespondenz iiber die New
Science of Politics erstreckt sich iiber zwei Jahre. Sie ist
von Interesse insofern Schiitz durch sein sehr einfiihlsa-
mes Eingehen auf Voegelin wie aber auch durch eine
Vielzahl skeptischer Nachfragen, Einwdnde, Zweifel und
Vorbehalte, die sich insbesondere auf die theoretischen
Grundlagen und die methodische Durchfiihrung der New
Science bezogen, Voegelin die Moglichkeit eroffnete,
seinen eigenen Ansatz noch einmal ausfiihrlich darzu-
stellen und zu verteidigen.

19

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Bezeichnenderweise war es Voegelin selbst, der
viele Jahre spiter bei der Vorbereitung der Festschrift zu
seinem achtzigsten Geburtstag, einige Briefe aus dieser
bis dahin unbekannten Korrespondenz zur Verdffentli-
chung anbot. In einer Notiz an Gregor Sebba, der die
Ubersetzung der Briefe ins Englische iibernommen hatte,
bemerkte Voegelin riickblickend: "I have read the letters
again on this occasion. And I must say they are of inter-
est as historical documents, because they show how diffi-
cult it was, and still is, to arrive at any clarity about the
problems raised. " 10

Der in der Korrespondenz vollzogene Dialog dieser
beiden in vieler Hinsicht so verschiedenen und doch in
ihrer philosophischen Grundhaltung auch wieder so dhn-
lichen Denker, braucht hier nicht referiert zu werden -
die Briefe sprechen fiir sich. Dasselbe gilt fiir den grofe-
ren Diskurs, in dem diese Korrespondenz eingebettet ist;
er wurde von Helmut R. Wagner, der seine Absicht, die
gesamte Korrespondenz zu verdffentlichen, infolge einer
schweren Krankheit und eines vorzeitigen Todes nicht
durchfithren konnte, umsichtig dargestellt. Und Wagner
war es auch, der Voegelin attestierte, da seine Briefe
"exceded and excelled anything he had indicated in the
New Science of Politics" .1}

Im Vergleich zu dem langen philosophischen Dis-
kurs iiber die Neue Wissenschaft zwischen Alfred Schiitz
und Eric Voegelin, ist die Korrespondenz mit Aron Gur-
witsch zu diesem Thema nur kurz. Es ist nicht genau

10 Siche dazu die einfiihlsame "Introduction” von Gregor Sebba in: The Philosophy
of Order. Essays on History, Consciousness and Politics, S. 433.

11 Helmut R. Wagner, "Agreement in Discord: Alfred Schutz and Eric Voegelin” in:
The Philosophy of Order. Essays on History, Consciousness ans Politics, ed. by Peter
J. Opitz and Gregor Sebba, Stuttgart: Klett-Cotta, 1981, S. 431; ders., Alfred Schiitz,
University of Chicago Press, 1983.

20

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

feststellbar, seit wann sich Voegelin und Gurwitsch
kannten. Vermutlich waren sie iiber Alfred Schiitz mit-
einander bekannt gemacht geworden. Schiitz erwihnt
Gurwitsch Voegelin gegeniiber erstmals in einem Brief
aus Paris im Frithjahr 1939, wobei er bemerkt, da Gur-
witsch zu den "ganz wenigen gehort, mit denen ich ab
und zu zusammen bin"!2. Personlich begegnen sich Voe-
gelin und Gurwitsch aber wohl noch nicht in Paris, son-
dern erst gegen 1945 in New York. Eine solche An-
nahme legt auch die in der Hoover Institution vorhandene
Korrespondenz zwischen Gurwitsch und Voegelin nahe.
Sie setzt am 1. Dezember 1947 mit einem Bericht Voe-
gelins lber seine Bemiithungen ein, fir Gurwitsch in
Baton Rouge eine geeignete Stelle zu finden und sie en-
det mit einem Brief am 18. November 1971, in dem
Voegelin Gurwitsch und dessen Frau fiir die erwiesene
Gastfreundschaft wihrend eines Besuches in New York
dankt. Dazwischen liegen Berichte iiber philosophische
Neuerscheinungen, iiber Voegelins Arbeit an der History
of Political 1deas, iiber Gurwitschs Arbeit an einer Theo-
rie der Motivation, iiber Aspekte der Phidnomenologie
und die Primissen des Philosophierens. Die Beziehung
ist freundlich, gelegentlich freundschaftlich - nicht nur
weil Voegelin, wenn er in den Sommerferien in den Bi-
bliotheken in Cambridge arbeitete, gelegentlich mit sei-
ner Frau das kleine, dunkle Appartement der Gurwitschs
bewohnte, sondern auch auf Grund einer geistigen Ver-
bundenheit. "Nicht eine einzige AuBerung liegt vor
(abgesehen von Freunden, wie Ihnen oder Schiitz), aus
der hervorginge, dass der Empfénger iiberhaupt kapiert
hat, worum es sich handelt," schreibt Voegelin im Friih-
jahr 1949 an Gurwitsch im Hinblick auf die AuBerungen

12 Brief vom 3. Mirz 1939 von Schiitz an Voegelin.

21

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

auf seinen Aufsatz "The Origins of Scientism", der 1948
in Social Research erschienen war.!3

Am 12. Oktober 1952 teilte Alfred Schiitz Gur-
witsch mit, daB er am Vortage ein Exemplar der New
Science of Politics erhalten habe und das Buch "sobald
als moglich lesen" wolle.!# Offenbar hatte zur gleichen
Zeit auch Gurwitsch ein Exemplar von Voegelin erhal-
ten. Dies geht aus einem Antwortbrief vom 2. November
1952 hervor, dem er auch die Kopie eines Briefes an
Voegelin beilegt - mit seinen ersten Eindruck iiber die
New Science. Wie im Falle von Schiitz, so erhob auch
Gurwitsch verschiedene Einwédnde aus phanomeno-
logischer Sicht, insbesondere im Hinblick auf die Tran-
szendenzproblematik. Doch ebenso wie Schiitz, so ist
auch er von der New Science tief beeindruckt. Dies zeigt
nicht nur sein Brief an Voegelin vom 2. November 1952,
sondern auch sein gleichzeitiger Gedankenaustausch mit
Schiitz iiber das Buch Voegelins.

Im Gegensatz zu Schiitz und Gurwitsch ist Leo
Strauss der einzige der drei Briefpartner Voegelins, der
an dessen Vorlesungen in Chicago teilgenommen hatte.
Strauss war zu jener Zeit Professor fiir Politische Philo-
sophie an der University of Chicago und hatte selbst zwei
Jahre zuvor die Walgreen Lectures gehalten. Anders als
im Falle von Gurwitsch 148t sich das Datum, an dem sich
Strauss und Voegelin vermutlich erstmals trafen, relativ
genau bestimmen. So ist ein Brief von Voegelin an
Strauss vom 2. Oktober 1934 erhalten, in dem Voegelin
anlaBlich eines kurzen London-Aufenthaltes ein Treffen
anregt; ausgegangen war dies von Tracy Killeredge, dem

13 Brief vom 22. Mirz 1949 von Voegelin an Gurwitsch.
14 Alfred Schiitz / Aron Gurwitsch. Briefwechsel 1939 bis 1959, Hrsg. von Richard
Grathoff, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1985, S. 288.

22

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

stellvertretenden Direktor fiir Sozialwissenschaften der
Rockefeller-Foundation, die beide Manner mit Stipendien
unterstiitzt hatte. Ob es wirklich zu diesem Treffen in
London kam, ist allerdings unbekannt. Denn die vorhan-
dene Korrespondenz bricht nach diesem ersten Brief ab
und setzt erst acht Jahre spiter am 24. November 1942
wieder ein.!S Hinweise lassen allerdings darauf schlie-
Ben, daB sie schon vor 1942 wieder aufgenommen wor-
den war. Sie konzentrierte sich im wesentlichen auf phi-
losophische und politologische Sachprobleme, auf
Kommentare zu Publikationen - Strauss war zu jener Zeit
Mitglied des Herausgebergremiums von Social Research
und an einem Beitrag Voegelins interessiert, der im Mai
1948 in Social Research eine Arbeit iiber die "Origins of
Scientism" publizierte.!¢ Im Herbst 1949 revanchierte
sich Voegelin in der Review of Politics mit einer Rezen-
sion des ein Jahr zuvor erschienenen Buches von Leo
Strauss On Tyranny: An Interpretation of Xenophon's
Hiero."7

Anfang Dezember 1950 findet sich in einem Brief
Voegelins an Strauss ein erster Hinweis auf die Walgreen
Lectures. Voegelin entschuldigt in ihm sein langeres
Schweigen mit der Arbeit an den Vorlesungen und kiin-
digt an, daB das Problem der modernen Gnosis "einen
breiten Raum darin einnehmen" werde.!® Strauss ant-
wortet, daB er sich "von Herzen auf unser Wiedersehen
im Januar" freue. Das Treffen kam zwar zustande, war

15 Eine ins Englische iibersetzte Edition dieser Korrespondenz ist gerade erschienen:
Barry Cooper, Faith and Political Philosophy. The Correspondence between Leo
Strauss and Eric Voegelin 1934-1964, Penn State Press, 1993.

16 Social Research, New York, Vol. 15, No. 4, S. 462 - 494; deutsch in: Wort und
Wahrheit, 1951.

17 In: Review of Politics 11, 1949, S. 241 - 244.

18 Brief vom 4. Dezember 1950 von Voegelin an Strauss.

23

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

offenbar jedoch nur kurz. Jedenfalls entschuldigt sich
Strauss am 25. Februar 1951, daf} er wegen einer Grip-
peerkrankung nicht an allen Vorlesungen Voegelins habe
teilnehmen konnen. Dafiir intensiviert sich nun fiir einige
Zeit ihre Korrespondenz, und obwohl sie sich nicht di-
rekt auf die Walgreen Lectures selbst bezieht, beriihrt sie
doch eine Vielzahl zentraler philosophischer und philoso-
phiegeschichtlicher Grundlagenprobleme, die auch im
Zentrum der Walgreen Lectures standen. Angesprochen
werden insbesondere Fragen des Verhiltnisses von Wis-
sen und Offenbarung, zu dem sich Voegelin in einem
langen Brief duflert, sowie die Beziehungen zwischen
griechischer Tragddie und platonischem Mythos. Die
wichtigsten dieser Briefe zwischen Strauss und Voegelin
leiten den hier vorgelegten Band ein.

Die Geschichte der Edition dieser Korrespondenz ist
lang, und die Zahl der Probleme, die zu losen waren,
war grof. DaB sie schlieBlich gelost werden konnten, ist
vielen zu verdanken. Besonders danke ich Frau Lissy
Voegelin fiir die Erlaubnis zur Verdffentlichung der
Briefe ihres Mannes. Zu danken ist ferner Frau Lang,
der Tochter von Alfred Schiitz, die ebenso bereitwillig
der Veroffentlichung der Briefe ihres Vaters zustimmte,
Herrn Professor Joseph Cropsey, der freundlicherweise
die Druckerlaubnis fiir die Briefe von Leo Strauss erteilte
und Hermn Kortendiek und dem Fink Verlag fiir die Er-
laubnis zum Nachdruck der Briefe von Aron Gurwitsch.
Zu danken ist schlieBlich Heike Kaltschmidt, Nicole
Koyd!l und Ute Schwabe fiir Dechiffrier-, Schreib- und
Redaktionsarbeiten sowie last but not least Herrn Dr.
Wewel vom Alber Verlag und den anderen Herausgebern
der Reihe Praktische Philosophie, daff sie nach der Neuen

24

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Peter J. Opitz

Wissenschaft der Politik auch die Verdffentlichung der
nun hier vorliegenden Korrespondenz erméoglichten.

Wolfratshausen im April 1993 Peter J. Opitz

25

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Korrespondenz zwischen
Eric Voegelin und Leo Strauss

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin!

25. Februar 1951

Lieber Herr Voegelin!

Ich habe jetzt etwas Zeit, aber kein richtiges Papier.
Ich fiirchte, wenn ich richtiges Papier haben werde,
keine freie Zeit zu haben. Also wage ich es, Ihnen auf
dem unrichtigen Papier zu schreiben.

Herzlichen Dank fiir Ihren Brief. Ihr Dank ist ganz
unbegriindet. Es hat uns sehr leid getan, Sie nicht ofter
sehen zu konnen - aber diese leidigen Grippen, von der
Inanspruchnahme durch die Lehrtitigkeit zu schweigen.
Ich konnte ja nicht einmal alle Ihre Vorlesungen horen.
Daher zogere ich auch mehr zu sagen, als da} sie hochst
interessant waren. Es gibt, wie Sie sich denken kdnnen,
einen Punkt, wo sich unsere Wege scheiden. Ich mdchte
nicht einmal versuchen, ihn genauer zu beschreiben,
bevor ich Thre Vorlesungen genau gelesen habe. Ich habe
die Absicht, mich mit denselben genau auseinanderzuset-
zen, unter Umstinden in print.

Was Philosophie und Gesetz angeht, so glaube ich
im Grunde noch auf demselben Boden zu stehen. Ich
hoffe freilich, in den letzten 15 Jahren etwas dazu gelernt
zu haben, und wiirde daher vieles anders ausdriicken.

1 Orthographie und Interpunktion wurden in allen Briefen angeglichen (d.Hrsg.).

29

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

Wenn ich damals auf dem Primat des Gesetzes
bestand, so war das - von den sachlichen Griinden
abgesehen - dadurch bedingt, daB ich vom Mittelalter
sprach. Aber auch Sie werden doch nicht in Abrede
stellen, dafl ein wesentlicher Unterschied zwischen dem
auf der Offenbarung beruhendem Denken des Mittelalters
und dem nicht auf Offenbarung beruhenden Denken des
klassischen Altertums besteht. Diesen wesentlichen
Unterschied durch nichts zu verhiillen, gebiihrt ein
doppeltes Interesse. Einmal das Interesse der Offen-
barung, die eben doch schlechterdings nicht natiirliches
Wissen ist. Zweitens das menschliche Wissen, die
episteme. Sie selbst sagten von sich hier, da Ihnen die
Wissenschaft am Herzen liege. Mir dann kommt es doch
sehr darauf an, sie als solche zu verstehen. Ihre Klassiker
sind die Griechen und nicht die Bibel. Die Klassiker
belegten, daf das wahrhaft menschliche Leben, das der
Wissenschaft, dem Wissen und der Suche nach ihm ge-
widmete Leben ist. Von der Bibel aus ist das hen
anagkeion etwas durchaus Anderes. Keinem vertretbaren
Zweck ist durch die Verhiillung dieses Gegensatzes
gedient, durch die Verleugnung des tertium non datur.
Jede Synthese ist tatsichlich eine Option entweder fiir
Jerusalem oder fiir Athen.

Nun sprechen Sie von den religiésen Grundlagen der
klassischen Philosophie. Ich wiirde das schon aus dem
Grunde nicht tun, weil es kein griechisches Wort fiir
"Religion" gibt. Man miite von den Gottern oder von
dem Gott oder von dem Goéttlichen sprechen, und man
miiite aufkliren, was die Philosophen alles unter Gott
verstanden haben. Doch wohl nicht dasselbe, was das
Volk darunter verstanden hat.

Man miite ferner aufklaren, welche Erfahrungen
vom Gottlichen die Philosophen als genuine anerkannt

30

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

25. Februar 1951

haben. Plato und Aristoteles haben ja Beweise fiir das
Dasein von Gottern nicht von Erfahrungen und Sitten,
sondern aus der Analyse der Bewegung her gewonnen.

Ich glaube auch heute noch, daB die nomos die
gemeinsame Grundlage der Bibel und der Philosophie ist
- humanly speaking. Aber ich wiirde bis dahin prazisie-
ren, daB es das Problem der Vielheit der nomos ist, das
zu den diametral entgegengesetzten Losungen der Bibel
einerseits, der Philosophie andererseits fiihrt.

Sie scheinen ganz sicher zu sein, daB die
Platonischen Mythen nur aufgrund der Postulierung einer
ihnen zugrunde liegenden "religiosen" Erfahrung ver-
stindlich sind. Ich bin dessen nicht so sicher. Ich
bekenne meine Unwissenheit. Es scheint mir unmdglich,
das Problem des Platonischen Mythos wirklich zu 16sen,
bevor man das Problem des Platonischen Dialogs, d. h.
des Kosmos der Dialoge, gelost hat; denn dieses ganze
Werk ist ein Mythos. Abgesehen davon sind die Stiicke,
die gewohnlich als "die Mythen Platos" bezeichnet
werden, jeweils Element eines Dialogs. Aber soviel ich
weiB, hat noch niemand klar sagen kénnen, was der Sinn
des Dialogs ist. Mich nimmt das nicht wunder. Denn
ohne das volle Verstindnis des gesamten Platonischen
Werkes bleibt unvermeidlich ein letzter Zweifel. Ich
weil von niemanden, der ein solches Verstindnis
beanspruchen koénnte. Soviel, glaube ich, ergibt sich
doch iiberall aus Plato, da ihm weniger daran lag, die
besseren Leser zum Glauben, als sie zum Denken zu
veranlassen. Und dazu gibt es in der Tat kein besseres
Mittel als die Ritselhaftigkeit seines Werkes im Ganzen
und der Mythen im besonderen.

Ich glaube nicht, daB das Problem des Dialogs
unauflosbar ist. Nur scheint mir, daB8 wir noch sehr weit
davon entfernt sind. Seit wann wird das Problem

31

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

eigentlich gesehen? Kaum vor Schleiermacher, dessen
Losung beweisbar falsch ist. Dann fing P. Friedlaender
wieder an - im Grunde nur dsthetisch. Ich finde da und
dort gute Beobachtungen, aber nirgends eine klare, auf
den Grund gehende Exposition. Fast die ganze
Forschung beruht auf der hypothetischen "Entwick-
lungs"-theorie, die alle zentralen Interpretationsprobleme
abschneidet, indem sie auf die verschiedenen Entsteh-
ungs-Perioden verweist.

Ich wei8 nicht, ob Sie meine Position jetzt besser
verstehen. Bitte zogern Sie nicht, mich zur Rede zu stel-
len.

Herzlich griifit Sie
Ihr Leo Strauss

32

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

22. April 1951

Lieber Herr Strauss,

ich habe Ihnen fiir eine ganze Reihe von Sendungen
zu danken - fiir Ihren Brief vom 25. Februar, fiir die
Separata iiber Hobbes und Max Weber und fiir den
mimeographierten Artikel iber Musik. Haben Sie
herzlichen Dank fiir alles - und im besonderen fiir den
Max Weber. Der kam gerade, als ich an der
"Introduction” zu den Walgreen Lectures arbeitete; da
gibt es auch ein paar Seiten iiber Webers wertfreie
Wissenschaft, und ich sehe, da wir in der Analyse sehr
weitgehend iibereinstimmen.

Damit habe ich Ihnen auch den Grund angegeben,
warum ich Ihren Brief zwei Monate liegen lieB. Die
Beschéftigung mit der "Introduction" lieB mir keine
Ruhe, so nebenbei die Probleme der Offenbarung und
des platonischen Dialoges zu "losen", die Sie in Ihrem
Brief ganz richtig als Kardinalpunkte bezeichnen, an
denen unsere Meinungen vermutlich auseinandergehen.
Sie laden mich sehr liebenswiirdig ein, Sie in diesen
Punkten "zur Rede zu stellen”. Aber das ist wohl nicht
ernst gemeint. Man kann in solchen Fragen wohl nicht
mehr tun, als die Grenzen des eigenen Wissens und
Verstehens zu bekennen. Lassen Sie mich also in diesem
Sinne bekennen, wo ich in der Frage des Verhiltnisses
von Wissen und Offenbarung nicht weiterkomme.

33

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

Das Problem der Offenbarung, um iberhaupt
diskutabel zu werden, mufB zundchst eingeschrankt
werden. Als "Offenbarung”, als "Wort Gottes"”, kann
man fiirs erste den Inhalt gewisser literarischer
Dokumente bezeichnen, die als "Schrift" kanonisiert
sind. Damit ist offenbar ein historisches Problem der
Offenbarung aufgeworfen insofern, als der Kanon von
Menschen (nicht von Gott) in ldngeren und manchmal
sehr hitzigen Debatten festgestellt worden ist. An diesem
Punkt konnte man abbrechen und die "Offenbarung” als
Meinung gewisser historischer Personen iiber die Natur
der kanonisierten Literaturwerke beiseiteschieben. -
Wenn man an diesem Punkt stehenbleibt, dann miifite
man (wenigstens sehe ich keinen anderen Weg) das
Phianomen des Offenbarungsglaubens psychologisch
(vielleicht sogar psychopathologisch) deuten. Eine solche
Psychologisierung aber scheint mir nur méglich unter der
Bedingung, daB nicht nur die Inhalte der Offenbarung
psychologisiert, sondern auch ihre prasumptive Quelle,
d. h. Gott, geleugnet werden. Und das fiihrt zu
metaphysischen Komplikationen, auf die ich ja wohl
nicht weiter eingehen muf. - LaBt man sich jedoch iiber
diesen Punkt hinaus auf die Diskussion ein, dann ergeben
sich eine Reihe von Konsequenzen. Die Personen, die
iiber Inklusion oder Exklusion von Literaturwerken in
den Kanon streiten, sind offenbar im Besitz von Kriterien
dafiir, was Offenbarung ist und was nicht. Das Problem
der Offenbarung scheint mir daher unabtrennbar zu sein
vom Problem des Erkennens der Offenbarung als solcher
und in weiterer Konsequenz vom Problem der
Interpretation. Offenbarte Wahrheit gibt es nur, insoferne
sie menschlich rezipiert und kommunikabel ist. - Der
Gegensatz von menschlichem Wissen und Of-
fenbarungswissen kann daher nicht ohne Qualifikationen

34

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

aufgestellt werden. Alles Wissen, auch das Offenba-
rungswissen ist menschlich, insoferne es Wissen
konkreter Menschen ist. Aber manches Wissen wird von
den Menschen, die es "befdllt" als aus goéttlicher Quelle
stammend verstanden. Diese Formulierung ist nicht
psychologisierend gemeint, denn sie bestreitet nicht, dal
die Quelle richtig diagnostiziert ist.

Diese Formulierungen scheinen mir nétig zu sein,
um gewisse historische Tatbestinde angemessen zu
verstehen; wie z. B. die Problematik von Klarheitsgraden
der Offenbarung, die in der Paulinischen Reihe von
Natur, Gesetz, Geist angeregt ist. Wissen kann
Offenbarungswissen sein, auch wenn es nicht als solches
verstanden wird, wie z. B. das "Natur"recht. Dahin
gehort auch die Konzeption des Clemens von Alexandria,
daf} die griechische Philosophie das "Alte Testament" der
Heiden sei; oder die patristische Theorie von der anima
naturaliter Christiana. Und vor allem gehort hierher der
Tatbestand der doctrina Christiana als einer zweitau-
sendjdhrigen Entwicklung der Offenbarung. Das "Wort"
Gottes ist nicht ein Vokabel, das iteriert wird, sondern
ein Sinngehalt, der artikuliert werden kann, in einer sehr
"freien" Interpretation, die sich legitimiert aus der Pra-
senz des Geistes in der geschichtlichen Gemeinschaft.

Offenbarung also ist menschlich diskutabel, weil sie,
wie alles Wissen, menschliches Wissen ist. Offen-
barungswissen ist ferner nicht einfach alles, wovon
irgend jemand behauptet, es sei ihm "offenbart" worden,
sondern sein Inhalt kann sozial-historisch von Menschen
nach Kriterien festgestellt, interpretiert und rational
geklart werden (Clementinische Kriterien der Interpre-
tation, Vincentinischer Kanon, Augustinische sapientia).
Es unterscheidet sich von "nur" menschlichem Wissen
dadurch, daB sein Inhalt erlebt wird in einem

35

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

"Angesprochenwerden" von Gott. Und durch dieses
Erlebnis des "Angesprochenwerdens" ist der wesentliche
Inhalt des Offenbarungswissens gegeben: ein Mensch,
der sich in seiner "Nur"-Menschlichkeit gegeniiber einem
transzendenten Sein versteht; ein welt-transzendentes
Sein, das als realissimum gegeniiber allem Welt-Seienden
erfahren wird; ein Sein, das "anspricht", also Person ist,
Gott; ein Mensch, der von diesem Sein "angesprochen"
werden kann, also zu ihm in einer Beziehung der
Offenheit steht. In diesem Sinne wiirde ich die Formulie-
rung wagen: Das Faktum der Offenbarung ist ihr Inhalt.

Wenn Offenbarung in diesem Sinne verstanden wird,
ergeben sich recht interessante geistesgeschichtliche Pro-
bleme. Offenbarung im jiidischen und christlichen Sinne
scheint nur moglich zu sein, wenn der Mensch historisch
ein BewuBtsein seiner Menschlichkeit entwickelt hat, die
ihn klar gegen Transzendenz absetzt. Ein solches
BewuBtsein ist z. B. im Polytheismus der Homerischen
oder Hesiodischen Stufe noch nicht gegeben. Géttliches
und Menschliches geht noch ineinander. Dieser
Tatbestand wird durch die meiner Meinung nach
ungliickselige Theorie des "Anthropomorphismus" in
polytheistischen ~ Kulturen  verschleiert. Bei den
griechischen Gottern handelt es sich nicht um
anthropomorphe Darstellungen des Gottlichen, sondern
um  theomorphe  Symbolisierungen  menschlicher
Seeleninhalte. Die Entwicklung der Seele (wie sie Jaeger
und Snell recht gut, gegen Rohde durchgearbeitet haben)
scheint mir der ProzeB zu sein, in dem der Mensch sich
selbst entgottert hat und zum BewuBtsein der
Menschlichkeit seines Seelenlebens gekommen ist. Erst
mit dieser seelischen Konzentration wird es moglich, sich
als von einem welt-transzendenten Gott angesprochen zu

36

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

erleben. Offenbarung scheint mir also historisch eine
sehr merkwiirdige "Kurve" zu haben. In einer
polytheistischen Kultur "offenbaren" sich die Gétter alle
Augenblicke durch Erscheinungen, Zeichen, Ansprachen.
Mit der Differenzierung und Konzentration der Seele
verschwindet diese diffuse Offenbarung. In Plato, und
deutlicher noch in Aristoteles, scheint mir das Maximum
der Seelenschliefung erreicht, in der die maximal
konzentrierte Seele zum Verstindnis des transzendenten
Seins kommt und sich zu ihm hin "erotisch" orientiert,
ohne jedoch Antwort zu finden. Im Christentum scheint
mir das erreichte griechische Seelenverstindnis absorbiert
zu sein, bereichert durch die Wiederherstellung der nun
Offenbarung genannten wechselseitigen Beziehung zum
gottlichen Sein. (Entscheidend der Gegensatz von
Aristotelischer philia, die zwischen Gott und Mensch
ausgeschlossen ist, und Thomistischer amicitia zwischen
Gott und Mensch; interessant dann wieder die
AusschlieBung der amicitia durch Luther und das Ver-
lassen auf die fides als einseitigen Akt des Vertrauens auf
eine historisch vergangene, aber geistig nicht prisente,
Offenbarung.)

Was nun das Verhiltnis von Wissenschaft (und
speziell Metaphysik) und Offenbarung betrifft, so scheint
mir ein Prinzip Augustins den Weg gezeigt zu haben.
Das Offenbarungswissen ist im Bau menschlichen
Wissens das Wissen um die Vorgegebenheiten der
Erkenntnis (sapientia, nahe verwandt dem Aristotelischen
nous als unterschieden von der episteme). Zu diesen
Vorgegebenheiten gehdrt das Erlebnis des Menschen von
sich selbst als esse, nosse, elle; das untrennbare
Grunderlebnis: ich bin als wissender und wollender; ich
weiB mich als seiender und wollender; ich will mich als
seiender und wissender Mensch. (Fiir Augustin in der

37

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

weltlichen Sphire das Symbol der Trinitit: der Vater -
das Sein; der Sohn - die erkennbare Ordnung; der Geist -
der Prozefi des Seins in der Geschichte.) Zur diesen
Vorgegebenheiten gehort ferner das auBerzeitliche Sein
Gottes (in den eben charakterisierten Dimensionen von
Kreation, Ordnung und Dynamik); und das Wissen des
Menschen um dieses Sein durch "Offenbarung".
Innerhalb dieses durch sapientia vorgegebenen Wissens
bewegt sich die philosophische episteme.

Ich muB gestehen, daB mir diese Vorgegebenheiten
durchaus akzeptabel erscheinen. Die Unterscheidung von
scientia und sapientia scheidet aus dem Philosophieren
eine Reihe von Problemen aus, die meiner Meinung nach
nicht echte Erkenntnisprobleme sind. Nehmen Sie z. B.
einen modernen Philosophierversuch wie den Husserls,
der die Welt vom BewuBtseinsstrom her aufbauen will
und von den Noesen des Stroms. Und denken Sie an die
qualvollen Konstruktionen, zu denen dieses Unternehmen
in der Konstruktion des "Du" in den Meditations
Cartesiennes gefiihrt hat. Husserl hétte sich viel Zeit und
unniitze Arbeit ersparen konnen, wenn er anerkannt
hitte, daB der Mensch nicht ein BewuBtsein ist, dafB
weder das "Ich" noch das "Du" aus dem BewuBtsein
konstituiert wird, da man das SelbstbewuBtsein nicht als
Erkenntnisakt nach dem Modell einer sinnlichen
Wahrmnehmung konstruieren kann etc., sondern daB es
sich hier um die Vorgegebenheiten der Erkenntnis
handelt. - Oder, um ein klassisches Beispiel zu nehmen,
denken Sie an die Komplikationen, zu denen es fiihrt,
wenn man die erkennbare Ordnung "metaphysisch” als
Imposition von Form auf Stoff konstruiert und dann nach
einem Handwerksmodell zur mythischen Demiurgie des
Timaeus gefilhrt wird; wahrend Materialismus und
Idealismus als philosophische Probleme verschwinden,

38

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

wenn die Ordnung des Seins und ihre Erkennbarkeit zu
den Vorgegebenheiten gehdren, und man sich nun mit
der Ordnung selbst, den Methoden und Grenzen ihrer
Erkennbarkeit befassen kann. - Probleme der
angedeuteten Art scheinen mir philosophische Fehl-
konstruktionen zu sein, weil die echten Probleme
menschlichen Erkennens nicht vom Bereich der sapientia
geschieden sind. Augustin klassifiziert sie als fantastica
fornicatio, begangen durch die Injektion menschlicher
Phantasien in Wissensbereiche, die durch "Offenbarung"
geklart sind. (Zur Unterscheidung klassischer und
christlicher Metaphysik wére ich bereit, sehr weitgehend
die Position von Gilson in seinem "Esprit de la Phi-
losophie Médiévale" zu akzeptieren.) - Der philoso-
phische Wert der Offenbarung scheint mir also in der
Ausscheidung von Scheinproblemen zu liegen.

Und nun das zweite kleine Problem - die
Platonischen Dialoge. Sie haben ganz recht, wenn Sie
sagen, daB es nichts Ordentliches iiber die Frage gibt,
und daB der Wissensstand recht unbefriedigend ist. Das
ist mir auch in meiner Arbeit an Plato aufgefallen - und
ich habe mich dariiber gewundert, da mir die
Schwierigkeit des Verstindnisses eher in einem embarras
de richesse an Motiven zu liegen scheint, denn in der
Unmmoglichkeit, solche zu finden. Lassen Sie mich
einige aufzahlen:

(1) Plato steht sehr stark im Banne von Aeschylus,
besonders betreffend das Problem der Peitho, der
iberredenden Imposition der rechten Ordnung auf die
Damonie der Triebe. Den Prometheus z. B. wiirde ich
nicht prometheisch im romantischen Sinne (als
menschliche  Auflehnung gegen ein tyrannisches
Schicksal) verstehen, sondern als Seelendrama, in dem
alle Personen Seelenkrifte sind, die um die Ordnung der

39

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

Dike in der Seele ringen - mit der gegen Schiuff
angedeuteten "Losung" einer Erlosung durch das
stellvertretende Leiden des Herakles. Dieses Seelendrama
ist nun auch die Substanz des historischen Prozesses
(Orestie) und des konstitutionellen  Verfahrens
(Heketiden). Die Tragddie, im aeschyleischen Sinn, als
politischer Kult, scheint mir (individuell und sozial un-
trennbar) die Liturgie der politischen Dike zu sein.
Dieser Kult verliert seine pardnetische Bedeutung, wenn
das Publikum verrottet und, das entscheidende Symptom
der Verrottung, den Reprisentanten der Dike, Sokrates,
umbringt. Die bewailtigte Spannung der aeschyleischen
Tragddie ist zur unbewdltigten Spannung von Sokrates
und Athen geworden. Es gibt jetzt nur noch einen
Tragodienstoff, die Tragodie des Sokrates. Insoferne der
Platonische Dialog von der Spannung Sokrates - Athen
getragen ist, scheint er mir die Fortsetzung der
aeschyleischen Tragddie unter der neuen historisch-
politischen Bedingung zu sein.

(2) Aber warum iberhaupt Tragddie, und im
Gefolge Platonischer Dialog? Die Antwort scheint mir im
Aeschyleischen und Platonischen Verstehen der Gesell-
schaft als Seelenordnung und Seele als Reflex der
Gesellschaft zu liegen. Abgesehen vom ausgesprochenen
Grundprinzip der Polis als des groB-geschriebenen
Menschen, scheint mir wichtig Politeia VIII-IX, mit der
sehr feinen Analyse der Seelenzersetzung z. B. des
Oligarchen durch die Stimmen der Gesellschaft, die als
Seelenkrafte aufgenommen werden; und sehr schon, am
Ende, die Tyrannis als Sozialform der radikal unsozialen
Traumphantasien des tyrannischen Individuums. (Hier
vielleicht auch Heraklitische Erinnerungen an die
Privatwelten der Schlafwandler.) Insoferne als die
Seelenordnung ein richtig funktionierendes Sozi-

40

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

algesprich ist, scheint mir daher der Platonische Dialog
die geforderte Ausdrucksform der Seelenproblematik zu
sein.

(3) Aber fiir welche Offentlichkeit sind diese
Dialoge bestimmt, wenn die entscheidende Offent-
lichkeit, Athen, nicht horen will? Eine Antwort auf diese
Frage gibt Plato in der Digression des Thaeaitetos. Auch
der verhirtete Pragmatiker, der Offentlich auf den
Philosophen nicht hdren will, wird doch unruhig im
Privatgesprach, in camera caritatis. Man kann nie
wissen; das Gesprach darf nicht aufhéren. Und der
Dialog ist ja nicht mehr politischer Kult wie die
aeschyleische Tragddie, sondern als exoterisches
Literaturwerk fiir jeden privat bestimmt, der vielleicht
doch horen will.

(4) Aber das Gesprach kann nur gefiihrt werden,
wenn es wirklich Gesprach ist. Entscheidend fiir diesen
Punkt sind die Szenen in Protagoras und Gorgias, in
denen Sokrates mit dem Abbruch des Gespriachs droht,
wenn der Partner auf das Argument nicht eingeht und
statt dessen "Reden" hdlt. Unter diesem Gesichtspunkt ist
der Dialog das Kampfmittel zur Wiederherstellung der
offentlichen Ordnung, die durch das scheindffentliche
Instrument der Rhetorik privatisierend zersetzt wird.

(5) Dieses Kampfmittel kann jedoch im individuellen
Fall versagen. Der Gegner ist verhartet und 148t sich von
der dialogischen Peitho nicht erweichen. Ist der Dialog
also am Ende doch ein sinnloses Unternehmen? Platos
Antwort ist der Mythos vom Totengericht in Gorgias und
Politeia. Der Dialog geht weiter; und der jenseitige
Fiihrer des Dialogs ist ein Richter, dem heilende und
strafende Sanktionen zur Verfiigung stehen. Man kann
dem Gesprach nicht entgehen. (Dies ist nicht eine Deu-
tung des Platonischen Mythus, sondern nur der Mythen

41

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

des Gorgias und der Politeia.)

(6) Die Relation von Mythus und Dialog ist ferner
umkehrbar. Nicht nur der Mythos ist Fortsetzung des
Dialogs, sondern der Dialog selbst ist mythisches
Gericht. Das ist die Idee der Apologie. In der Apologie
spielt die Handlung auf zwei Ebenen. Auf der politischen
Ebene wird Sokrates von Athen gerichtet; auf der
mythischen spielt das Gericht der Goétter (reprdsentiert
durch Sokrates) tliber Athen. Und der Sokrates der
Apologie 148t seine Richter nicht im Zweifel dariiber,
daB die Fragen, auf die sie nicht eingehen wollten, als er
sie stellte, weiterhin an das Volk von Athen gestellt
werden. In diesem Sinne ist der Dialog die Fortsetzung
des Sokratischen Prozesses. Der Dialog ist ein Ge-
richtsverfahren.

(7) Wenn das Gesprach mit Erfolg gefiihrt wird - im
Sokratisch-Platonischen Kreis -, dann tritt ein weiteres
Motiv hervor: die Gemeinschaftsbildung durch Eros. Das
ist der Punkt, den die Georgeaner gut gesehen haben.
Das Bild des schon-guten Menschen im andern zu sehen,
es zu erwecken und herauszuholen (kompliziert durch das
Mysterium, dafB das Bild im andern das eigene Bild ist),
das ist nur moglich durch die Erotik des Gespréchs.
Dafiir hauptsachlich Symposion und Phaidros, wieder mit
ihren spezifischen mythischen Extrapolationen. In diesen
Zusammenhang scheint mir das beriihmte Problem des
lebendigen und des geschriebenen Wortes zu gehoren.
Klarer konnte Plato wohl nicht sagen (besonders, wenn
Sie noch die Dionysiusepisode dazunehmen), daB es sich
in seinem Philosophieren nicht um eine "Doktrin"
handelt, sondern um dialogische Erweckung durch das
lebendige Wort. (Zur Esoterik dieser Erweckung im
Detail wdre wohl auch der wenig beachtete Theages
heranzuziehen.) Wenn dieser ProzeB {ber die

42

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

Gemeinschaft des gesprochenen Wortes hinausgedehnt
wird, dann scheint mir wieder die literarische Form des
Dialogs (besonders des sachlich "resultatlosen" Dialogs)
die angemessene zu sein.

(8) Ein weiteres Problem scheint sich mir durch die
Dialog-Verkettungen zu ergeben, besonders die grofie
Trilogie Politeia-Timaios-Kritias. In der Politeia selbst
fungiert der Dialog (a) als Gericht iiber das sophistische
Athen und (vermittelt durch das bezeichnende
Verstummen des Trasymachus) (b) als erotisches
Gesprach mit dem klaren Ziel, die periagoge zum
Agathon herbeizufithren. Dieser ganze Dialog mit den
"Jungen" wird aber von Sokrates (wie sich aus Timaios
ergibt) den "Alten" erzdhlt. Er ist also Bestandteil des
Gesprachs der "Alten", das von Timaios und Kritias
weitergefiihrt wird, - und offenbar als solcher von Plato
schon zur Zeit der Abfassung der Politeia beabsichtigt.
Damit tritt ein neuer Aspekt des Mythos hervor. Zur
Relation Mythos und Gericht (Politeia, Gorgias), Mythos
und erotische Gemeinschaft (Symposion, Phaidros und
Politeia) kommt jetzt die Relation Mythos und Alter-
Geschichte. Durch den Mythos von Atlantis und seine
Derivation wird das Sokratische Ordnungswissen, das in
der Politeia authoritativ im Gesprach mit den "Jungen"
zur Geltung kommt, als der letzte Ausldufer des
mythischen Dialogs gedeutet, der durch die beseelte Ge-
schichte des Kosmos bis zu den Goéttern hinaufreicht.

(9) Die intime Beziehung von Dialog und Mythos
erreicht ihren Hohepunkt, meiner Meinung nach, in den
Nomoi. Hier ist der Dialog selbst zum Mythos gewor-
den. Aber das ist eine komplizierte Geschichte, die man
nur durch die Detailanalyse zeigen kann. (Wenn es Sie
interessiert, steht Ihnen meine sehr umfangreiche Studie
iber die Nomoi zur Verfiigung.) Nur um das Prinzip

43

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

anzudeuten: Die Gliederung des Dialogs in seine
Episoden sowie der Inhalt der Episoden folgt einer
kosmischen Analogie, die in den Ausfithrungen iiber die
Institutionen der Polis zum Inhalt des Dialogs wird.

(10) Zum AbschluB wiirde ich sagen, daB diese
Problematik des Platonischen Mythos und Dialogs nahe
Beziehungen zu den Fragen der Offenbarung hat. Plato
verkiindet keine Wahrheit, die ihm offenbart wiirde; das
Erlebnis eines prophetischen Angesprochenwerdens von
Gott scheint er nicht gehabt zu haben. Darum keine
direkte Verkiindigung. Der Mythos Platos scheint mir
eine Zwischenform zu sein - nicht mehr der
polytheistische Mythos, der fiir seine Seelenkonzentration
unmoglich geworden war; aber noch nicht die freie
Diagnose der goéttlichen Quelle des Ordnungswissens.
Gott spricht nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt
durch Sokrates-Plato. Insoferne als die Stelle Gottes als
des Ansprechenden durch Sokrates-Plato als den
Sprecher im Dialog eingenommen wird, scheint mir der
letzte Grund der Dialogform das Ausleben des
"theomorphen” Polytheismus zu sein: Gottliches und
Menschliches ist noch nicht vollig geschieden. (Aus
diesem Grund scheinen mir iibrigens alle literarischen
Renaissanceversuche, die Platonische Dialogform als
Form nachzuahmen, zum Scheitern verurteilt zu sein.)
Dieses Problem Platos, das Problem seiner Gottlichkeit
im polytheistischen Sinne, scheint ihm selbst bewuft
gewesen zu sein. Als Beweise wirde ich die
unheimlichen  Gottesfiguren der Nomoi (Mario-
nettenspieler und Brettspieler) anzufiihren; und ganz be-
sonders den Mythos des Politikos, in dem das nach-
Saturnische Zeitalter, der Zyklus des Zeus, als Zyklus
des Platonischen basileus verstanden wird.

Das ist ein langer Brief geworden. Aber mit der

44

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

Beschwerde, daf8 die Frage, warum Plato Dialoge
geschrieben habe, ungekldrt sei, haben Sie mich
"gereizt", im handwerklichen Sinne. Das wire noch
schoner, dafl eine solche Frage nicht aufgeklirt werden
kann, wenn man wirklich daran geht. Ich bin neugierig,
was Sie zu dem Versuch sagen.

45

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

4. Juni 1951

Lieber Herr Voegelin,

wieder einmal bin ich vor die Alternative gestellt,
auf schlechtem Papier oder gar nicht zu schreiben. Ich
wihlte wie iiblich. Verzeihen Sie!

Herzlichen Dank fiir TIhren ausfiihrlichen und
belehrenden Brief vom 22. April, den ich erst jetzt, am
Ende des Semesters, beantworten kann. Ich begliickwiin-
sche Sie zum AbschluB der Walgreen Lectures, deren
Studium ich mit Spannung entgegensehe. Erst auf Grund
dieser Lectures wird es mir moglich sein, mich mit Ihnen
wirklich auseinanderzusetzen.

Sie verkennen mich, wenn Sie glauben, daf§ ich die
Aufforderung, mich zu Rede zu stellen, nicht ernst
gemeint habe. Ohne logon dounai te kai dexasthai kann
ich wenigstens nicht leben.

Sie haben vollig recht, wenn Sie davon ausgehen,
dafl eine "psychologisierende"”, das heifit atheistische
Interpretation der Offenbarung zu Verwirrung fiihrt. Es
geniigt, an das Beispiel Heideggers zu erinnern, dessen
Gewis-sens-Interpretation darauf hinauslauft, da das
Rufen als ein sich-selbst-Rufen des Daseins zu fassen ist
- Schuld, Gewissen, Handeln verlieren hier ihren Sinn.
Man muf} aber davon ausgehen, da den Menschen etwas
von Gott her geschieht. Aber dieses Geschehen ist nicht

46

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Juni 1951

notwendig als Ruf oder Anrede zu verstehen; dies ist eine
maogliche  Interpretation; die  Annahme  dieser
Interpretation beruht daher auf Glauben und nicht auf
Wissen. Ich gehe weiter: Es besteht ein fundamentaler
Unterschied zwischen Gottes Ruf selber und der
menschlichen Formulierung dieses Rufs; was uns
historisch entgegentritt ist das letztere (falls man nicht
Verbal-Inspiration annimmt, was man kann, aber nicht
muB). Entweder die menschliche Formulierung ist radikal
problematisch, dann endet man in der Wiiste von
Kierkegaards' Subjektivismus, zu dem der Gedanke, dafl
man nur Gott selber, und keinem vermittelnden Men-
schen glauben darf, fiihrt, - eines Subjektivismus', aus
dem sich Kierkegaard doch nur so retten kann, indem er
den Glaubens-Inhalt (das Mysterium der Incarnation) in
einer Weise verstdndlich macht, wie dies wohl niemand
zuvor versucht hat.

Oder die menschliche Formulierung ist nicht radikal
problematisch - d. h. es gibt Kriterien, die erlauben,
zwischen illegitimen (héretischen) und legitimen Formu-
lierungen zu unterscheiden. Wenn ich Sie recht verstehe,
ist das letztere Ihre Ansicht. Aufgrund derselben akzep-
tieren Sie das christliche Dogma. Ich weiB aber nicht, ob
Sie dies im katholischen Sinne tun. Falls Sie dies titen,
wiirden wir uns leicht verstindigen. Denn die von Ihnen
bei mir beanstandeten Unterschiede zwischen Offenba-
rung und menschlichem Wissen ist im Einklang mit der
Katholischen Lehre. Aber ich glaube nicht, daB Sie die
Katholische Lehre akzeptieren. Hier diirfte sich eine
erhebliche Schwierigkeit daraus ergeben, daf Sie das
Traditions-Prinzip (zum Unterschied vom  Schrift-
Prinzip) purgieren, und der Katholizismus doch am
Konsequentesten in dieser Hinsicht ist.

47

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

Es ist mit einigen Widerstreben, daB ich als Nicht-
Christ auf dieses inner-christliche Problem eingehe. Aber
ich kann es darum tun, weil ich mir da klarmachen kann,
daB das Problem und der gesamte Problem-Bereich, eben
ein christlicher und, in sinngemdfer Erweiterung, auch
ein jidischer, aber eben darum kein "allgemein-
menschlicher” ist. Das heifit, daB er einen spezifischen
Glauben voraussetzt, was die Philosophie als Philosophie
nicht tut und nicht tun kann. Hier und hier allein liegt,
wie mir scheint, unsere Divergenz - auch im blo8
Historischen.

Ich habe keinerlei Einwendungen gegen Ihre
Behauptung, da das, was Sie als Vorgegebenheiten
bezeichnen, wie Sie sagen, "akzeptabel" ist. Die Frage
ist nur, ob es notwendig ist.

Um diese Notwendigkeit zu erweisen, geniigt es
keineswegs, die Insuffizienz z. B. Husserls zu zeigen -
alle lThre Einwinde gegen Husserl treffen Plato und
Aristoteles in keiner Weise: Weil sie keine "Ideologen”
waren, gibt es fir sie kein "Problem der *#*¥ikxtl
Was aber die Alten selbst angeht, so waren sie doch
philosophoi und wuBten daher, daB es mit aller
menschlichen foyca etwas MiBliches ist: Ihr Unter-
nehmen féllt in keiner Weise, wenn diese oder jene ihrer
versuchten Antworten fdllt. Die Probleme, mit denen sie
sich befaften, werden nicht dadurch zu Scheinpro-
blemen, daB sie auf Grund des Glaubens, zum
Unterschied von Wissen, ihren Ernst verlieren; fir das
Wissen behalten sie ihren Ernst. Ich erinnere nur daran,
welche Rolle innerhalb des Christentums das Problem
der Unsterblichkeit der Seele gespielt hat und de jure

1 Die Textstelle ist im Original unleserlich.

48

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Juni 1951

noch spielt. Nun ist die demotion? der Platonischen-
Aristotelischen Problematik durch Augustinus nicht zum
Beispiel um den Preis seiner doch historisch gemeinten
Kosmos-Lehre erkauft, die, humanly speaking, nicht
weniger phantastisch als die von Ihnen erwéihnte Lehre
des Timaeus ist. Nun liegt keine Schwierigkeit darin, dafl
Sie diese Kosmos-Lehre stillschweigend durch eine
moderne  Geschichts-Auffassung  (Aufstieg  von
Polytheismus zu Monotheismus und dergleichen)
ersetzen?

Ich habe Ihre Darlegungen nochmals durchgelesen.
Sie geben selbstverstindlich den Unterschied zwischen
auf Offenbarung beruhendem menschlichen Wissen und
"nur-menschlichem” Wissen zu. Mir scheint es nicht zu
groBerer Klarheit beizutragen, wenn man bei dieser
Unterscheidung nicht auf die durch Tradition geheiligte
Unterscheidung von Glauben und Wissen rekurriert.

Ihre Ausfithrungen betreffs den Platonischen Dialog
fand ich in hochstem Grade interessant und relevant. Ich
kann meine Reservationen nur andeuten.

Sie sagen, die Seelenordnung ist ein richtiges,
funktionierendes Sozial-Gesprich. Ich muf annehmen,
Sie meinen, die richtige Seelenordnung ist ein richtig
funktionierendes Sozialgesprach. Aber die richtige
Seelenordnung entspricht der richtigen Ordnung der
polis. Kann man die richtige Ordnung der polis (in Platos
Stiick) ein Gesprach nennen? Hier besteht Herrschaft mit
Befehl und Sage, aber gerade kein Gesprdach, das als
solches auf der Fiktion oder Realitit der Gleichheir be-
ruht. Im Platonischen Sinne gibt es keinen Sokratischen
Dialog. Sie selbst sagen, daB der Dialog ein Kampfmittel
zur Wiederherstellung der offentlichen Ordnung ist: Mit

2 Herabwiirdigung (Anm. d. Hrsg.)

49

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

deren Wiederherstellung verliert das Kampfmittel seinen
Sinn. Also: gehort der Dialog zur unrichtigen "Ordnung”
oder zur "kranken" Seele oder Gesellschaft.

Anders ausgedriickt - Sie sprechen von der Tragodie
und Sie schweigen von der Komddie, wihrend doch der
Dialog, soeben gesprochen, eine "Synthese" von
Tragodie und Komdodie ist. Im Sinne bekannter AuBe-
rungen Platos wird man sagen diirfen, da§ Tragédien und
polis zusammengehoren - entsprechend gehdren Komddie
und Zweifel an der polis zusammen. Vom Standpunkt
der Philosophen ist der Verfall der polis ja nicht
schlechthin das Schlimmste. Die gesamte polis, die an
ihre Ewigkeit glaubt, hat doch die Neigung, das Wahr-
haft-Ewige, das ontos on, zu verstecken.

Der Platonische Dialog kann nicht ohne weiteres von
der polis, sondermn nur von der Philosophie aus
verstanden werden. Von hier aus wiirde sich auch
ergeben, daB man nicht von "dem Gesprach" reden kann:
Es kommt ganz darauf an, mit wem Sokrates spricht. Der
Philosoph ist in der Tat wesentlich redend und nicht
"tuend" - in diesem Sinn darf das Gesprach nie aufhéren.
Aber ein nicht auf die Philosophie zuletzt hingeordnetes
Gespréch ist kein Gespréach.

Sie haben ganz recht: Gorgias hat mehr von Plato
begriffen als die Wilamovitz, Jaeger und die ganze
Zunft. Aber war das nicht eine Folge davon, daB er nicht
in biblischen (oder sidkularisch-biblischen) Begriffen
dachte? Auch darin hat er recht, daB er zweifelte, daBl es
eine Platonische Lehre gibt, so wie es etwa eine
Leibnizsche Lehre gibt. Aber man darf doch nicht so
weit gehen, in einem Erwecken zu philosophischer
"Existenz", zu einem gleichsam gegenstandslosen
Philosophen die Substanz der Dialoge zu sehen. Sokrates
wuflte, daB er nichts weif} - dies, wenn Sie wollen, ist die

50

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Juni 1951

Platon-Lehre. Denn man kann nicht wissen, daf8 man
nicht weifl, wenn man nicht weifl, was man nicht weif} -
das heiBt, wenn man nicht weiB, was die eigentliche
Frage und deren Rangordnung ist. Und Sokrates wufite,
daB das hen anangkaion das delein oder skopein ist. Das
ist sicherlich sehr viel weniger als ein System, aber doch
auch erheblich mehr als "Existenzerhaltung” und
"gottlicher Glaube".

In einem Satz gesagt - ich glaube, daB Philosophie
im Platonischem Sinne moéglich und notwendig ist. - Sie
glauben, daB die so verstandene Philosophie durch
Offenbarung obsolet geworden ist. Gott weifl, wer recht
hat. Aber: Wenn es sich um die Interpretation Platos
handelt, muB man, wie es scheint, vor aller Plato-Kritik,
zunachst einmal Plato im Sinne dessen, was er wollte,
verstehen. Und dieses war zuerst und zuletzt die Philoso-
phie. Hier allein kann der Schliissel zum Dialog gefun-
den werden.

Ich sage natiirlich nicht, daB jemand, der in
biblischen Begriffen denkt, Plato nicht verstehen kann.
Ich sage nur, dal man Plato nicht verstehen kann, wenn
man, im Vollzug des Studiums Platos, in biblischen
Begriffen denkt. In diesem Sinne ist die biblische Frage
von der philosophischen zu trennen.

Es freut mich zu sehen, daf§ Sie vom Thrasymachus
besser denken als hoi polloi. Ich sehe keinen Grund,
dieses Meisterwerk fiir unecht zu halten.

Das Verstummen des Thrasymachus ist, glaube ich,
komischer gemeint als Sie es nehmen. Vergessen Sie
nicht, da} er spiter noch zweimal vorkommt.

Gern wiirde ich Ihre Interpretation der Nomoi lesen.
Aber leider muf} ich mich durch meine Walgreen Lectu-

51

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

res durchwaten. Sie sind schon mehr als iiberféllig, und
no end in sight.

Lassen Sie bald wieder von sich horen.
Herzlich griifit Sie,

Ihr Leo Strauss

52

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Korrespondenz zwischen
Eric Voegelin und Alfred Schiitz

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

22. April 1951

Lieber Freund,

Vielen Dank fiir Ihren lieben Brief vom 15., der
mich in jeder Hinsicht sehr gefreut hat. Ich habe aus
einigen Ihrer frilheren Briefe zu ersehen geglaubt, daf
Sie der Ansicht sind, unsere Wege seien ausein-
andergegangen, und daB8 Thnen meine Teilnahme an Ihrer
Arbeit unerwiinscht ist. Ich gestehe Ihnen gerne, daf§
mich dieser Eindruck, den ich - vermutlich gegen Ihre
Absicht - aus mehreren Ihrer letzten Briefe empfangen
habe, sehr schmerzlich beriihrt hat. Ich habe sechs- oder
siebenmal versucht, IThnen zu schreiben, aber es immer
wieder vorgezogen, das bereits Geschriebene nicht abzu-
senden, da jede Korrespondenz derlei Dinge nur schlim-
mer machen kann. Ich wollte in Threm Leben nicht die
Rolle spielen, die Felix Kaufmann fiir Sie hatte, der
Ihnen in seiner Art, Welt und Wissenschaft zu sehen,
durch lange Jahre reichlich auf die Nerven gegangen ist,
und ich wollte mich auch nicht der Gefahr aussetzten, Sie
zu groferer Deutlichkeit zu notigen. Ich erwidhne dies
alles nur, um Ihnen mein Stillschweigen zu erkldren, es
ist ganz und gar nicht nétig, daB Sie auf diesen Punkt
antworten, denn ich sehe jetzt mit grofer Erleichterung,
daB ich offenbar Gespenster gesehen habe, wie dies
Winternitz immer behauptet hat.

55

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Hayek, den ich hier gesehen habe, hat mir von dem
grofen Eindruck Ihrer Chicago-Vorlesungen erzahlt. Sie
miissen auch ganz auBlerordentlich gewesen sein, und das
Erlauterungskapitel, das Sie mir freundlichst gesendet
haben, zeigt die ganze Bedeutung des Unternehmens,
dem ich natiirlich mit hochgespannter Erwartung entge-
gensehe.

Sie wiinschen meine Meinung iber dieses erste
Kapitel zu horen, und ich hitte dazu sehr viel zu sagen.
Ich hoffe, Sie sind nach allem, was ich zu IThrem Raum-
kapitel - dem Social Research Aufsatz - zu sagen hatte,
davon iiberzeugt, wie sehr ich Ihre Grundauffassung iiber
den positivistischen Wissenschaftsbegriff und den durch
ihn verursachten Ruin der Theorie teile. Ich muB daher
auf diese wesentlichste Frage nicht weiter eingehen, und
alle meine folgenden Bemerkungen sind als Kommentare
zu Problemen anzusehen, die aufgrund dieser uns
gemeinsamen Fundamentaleinstellung erwachsen.

Bevor ich auf Details eingehe, mochte ich auf meine
Hauptschwierigkeit im Durchdenken Ihrer Argumen-
tation verweisen. Diese besteht in dem mir unklaren
Verhiltnis zwischen dem theoretisch Relevanten und dem
Wertbegriff, den Sie Ihrer Weberkritik zugrunde legen.
Im Februar hielt Leo Strauss einen Vortrag im General-
Seminar der New School unter dem Titel "Max Weber
Reconsidered". Ich glaube, sein Standpunkt deckt sich
vollig mit Ihrem. Er fiihrte aus, daB Objektivitit der
Sozialwissenschaften unmdglich ist, denn schon in der
Problemauswahl und der Auswahl des heranzuziehenden
Materials und der Methoden sind Werte impliziert. Ich
bemerkte damals in der Diskussion, daB wir zwischen
Relevanz und Werten im Sinne Webers zu unterscheiden
hdtten, wenn sich nicht die ganze Erérterung des Pro-
blems in ungeklirten Aquivokationen verlieren soll. In

56

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

der Tat habe ich mich seit vielen Jahren besonders mit
dem Relevanzproblem befat und hoffe, eines Tages
einiges dariiber vorlegen zu kdnnen.

Beginnen wir mit dem Verhiltnis von theoretischer
Relevanz zur Methode. Sie haben zweifellos Recht, wenn
Sie die Subordination der ersteren unter die letztere als
eine der unheilvollsten Folgen der positivistischen
Einstellung ansehen, dies insbesondere dann, wenn eine
Methode als "model-method" angesehen wird (auf diesen
Begriff werden ich noch zuriickkommen). Ich glaube
aber, daB der Sachverhalt nicht so einfach ist. Was ist
unter theoretischer Relevanz zu verstehen? Zunéchst
wohl, daB sich im Zuge einer theoretischen Uberlegung
ein Problem als relevant, das ist als aufklarungsbediirftig,
als Objekt einer notwendigen Untersuchung erweist. Das
zu Untersuchende, das In-Frage-zu-Stellende, mit einem
Wort das Problem-Objekt kann sich aber nur auf dem
Boden einer als fraglos selbstverstindlich angesetzten
Ordnung als frag-wiirdig erweisen. (Das gleiche gilt iib-
rigens auch fiir praktische Relevanz.) Der erste
Relevanzbegriff ist also dieser, den ich "topical
relevance” nennen mochte. Was wird mir zum Thema
weiterer Untersuchung aufgegeben? Oder: Was in-
teressiert mich als Forschungsobjekt? Was diesen
"topical relevance" Begriff anbelangt, so haben Sie zwei-
fellos recht: Keine Methode, am wenigsten eine solche
psychologischer Motivation, vermag zu bestimmen, was
sich als das Fragliche, zu Beantwortende gegeniiber dem
als Fraglos angesetzten abheben kann. Keine "Gesetze"
koénnen uns hieriiber belehren. Nur weil wir in der hi-
storischen Tradition des Vorgegebenen stehen, wissen
wir was, von der als fraglos angesetzten Sedimentierung
der historischen Situation aus, als problematisch, als
theoretisch relevant angesehen werden kann. (Natiirlich

57

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

meine ich unter historischer Situation nicht den Zeitgeist
oder ahnlichen Unfug, ebensowenig "Werturteile"
gegeniiber "Tatsachenurteile” [die es gar nicht gibt].)
Soweit glaube ich mich mit Thnen einig und habe nur
versucht, das, was Sie sagen, in eine mir geldufigere
Sprache zu iibersetzen.

Fortgesetzt am 27. April 1951

All dies ist aber, wie ich glaube, nur eine erste
Stufe. Ist einmal das theoretisch Relevante (topical rele-
vance) erfait, dann ergibt sich im Denken des tiglichen
Lebens wie in der Wissenschaft eine zweifache Aufgabe:
(1) Welche Elemente unseres Wissens sind fiir die
Interpretation des einmal aufgestellten Problems
relevant? (2) Wieweit hat die Fragestellung verfolgt zu
werden? Ich glaube, daBl es sich auch bei diesen beiden
Fragen um Relevanzprobleme handelt, aber diese
Relevanzbegriffe sind von der "topical relevance" zu
unterscheiden, wiewohl sich alle drei in eigenartiger
Weise wechselseitig fundieren. Ich moéchte den zweiten
Relevanzbegriff den interpretativen, den dritten den
motivationsmafigen nennen.

Es will mir nun scheinen, daB Ihr Begriff des
theoretisch Relevanten sich mit meiner "topical
relevance” im groBen und ganzen deckt. Zu ihm hat die
Methode nichts beizutragen, im Gegenteil, wie Sie ganz
richtig sagen, die Methode verdeckt den Zugang zum
Relevanten in diesem Sinn. Das gleiche wiirde ich aber
nicht von der interpretativen Relevanz behaupten wollen.
Ist einmal das Problem (Thema) erstellt - und zwar
unabhéngig von allem methodischen Erwigungen erstellt

58

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

- dann kann uns .eine ideale (d. h. niemals voll
entwickelte) Methode dariiber belehren, welche inter-
pretativen Schritte zu unternehmen sind, und welches
Material zur Interpretation heranzuziehen ist. Ich glaube,
dafl Sie gegen diese Auffassung der Funktion der
Methode keine Einwendungen haben werden, denn alles,
was ich von Ihrer Technik der Ausdeutung des Mythos
weill, zeigt mir, daB Sie selbst eine Methode zur
Erfassung des theoretisch relevanten Metaphysikums
bewuft entwickelt haben.

Den dritten Relevanzbegriff habe ich vorhin den
motivationsméBigen genannt, weil er das Motiv des die
Frage Stellenden konstituiert, auf welcher Ebene und in
welchen Sinnzusammenhéngen die Untersuchung aufge-
nommen und bis zu welcher Tiefenschichte sie vorgetrie-
ben werden soll. SchlieBlich kommt es in der Philosophie
ja darauf an, wann wir abbrechen, weil wir unsere philo-
sophische Wilbegierde als befriedigt erkldren: Alles
dariiber hinaus ist eben "irrelevant" fiir unser Problem.
In Husserls Redeweise wiirde ich sagen, daf es die moti-
vationsmaBigen Relevanzstrukturen sind, die festlegen,
wie weit ein Thema nach seinem Innen- und AuBenhori-
zonten expliziert zu werden hat. Ich entdecke mit Befrie-
digung, daB Ihnen auch dieser Relevanzbegrif wohl
vertraut ist. Alles was Sie iliber die Auswirkung der histo-
rischen Tradition, die der Boden unseres Theoretisierens
ist, sagen, bestimmt die motivationsméBige Relevanz-
struktur. Wenn es ein Problem der Wissenssoziologie,
das legitim ist, iiberhaupt gibt - und ich glaube dies ist
der Fall -, dann ist es die Erforschung dieser Relevanz-
struktur: der lebendigen, der verdeckten, der verlorenge-
gangenen Traditionen des Wissens in ihrer merkwiirdigen
sozialen Verteilung. Eigenartigerweise schlieBt sich aber
hier der Ring: Sind Traditionen abgerissen, hat das

59

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Motiv, gewisse Tiefenschichten aufzunehmen, seine
Kraft verloren, dann kénnen auch gewisse Fragstellungen
gar nicht mehr "topically relevant” werden. Sie sind
verschiittet oder vergessen oder kehren in den Bereich
des als fraglos gegeben einfach Hingenommenen ein.

Alles das ist hier natiirlich sehr skizzenhaft
dargestellt - Teilstiicke habe ich schon ausgearbeitet -
und soll Thnen nur zeigen, wie sehr und wie weit ich mit
Ihnen einig zu sein glaube. Sie werden es daher
verstehen, wie sehr ich allem zustimme, was Sie zur
Kritik des Positivismus sagen. Leider bin ich nicht so
sicher, ob wir einig sind, wenn Sie sich dem Wertbegriff
zuwenden.

(Wenn sich meine Sekretirin nicht freundlicherweise
bereit erkldrt hitte, sich die Fortsetzung dieses Briefes in
die Maschine diktieren zu lassen, bekdmen Sie wahr-
scheinlich niemals eine Antwort!)

Ich vermeide es bereits seit mehreren Jahren, mich
des Ausdrucks "Wert" beim Durchdenken dhnlicher
Probleme zu bedienen. Ich glaube, daB der landliufige
Wert-Begriff so viele Equivokationen enthilt, daf sein
Gebrauch nur Schaden stiften kann. Gerade aus diesem
Grund habe ich versucht, mir iiber die unterliegenden
Relevanz-Systeme Klarheit zu schaffen.

Was soll Wertfreiheit im Sinne Max Webers
eigentlich heiBen? Diese Wertfreiheit kann sich doch
nicht auf die "topical relevance" beziehen. Sie bezieht
sich meiner Ansicht nach vor allem auf die Relevanz, die
ich vorhin die interpretative genannt habe, auBerdem
darauf, daB die motivationsmafige Relevanz von dem,
was Sie "Zeitgeist" nennen, unabhingig bleiben soll. Ich
kann daher nicht sehen, daB die Wertfreiheit fir Weber

60

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

das Problem, das Sie beschiftigt, verdeckt. Seine
Einfiihrung von idealtypischen Konstruktionen, seine
Suche nach kausaltypischen Erkdrungen und auch sein
Begriff der Rationalitit sind methodische Postulate, die
sich alle miteinander nur auf die richtige Handhabung der
interpretationsmaBigen Relevanz beziehen. Ich glaube
noch immer, daB diese Postulate vollig legitim sind,
wenn sie in dieser Weise verstanden werden. Sehr
bedenklich scheint es mir, daB Sie, ebenso wie die mei-
sten Ausleger Max Webers, diese methodischen Postulate
mit Webers Theorie der Gesinnungs-Ethik und der
Verantwortungs-Ethik in Verbindung bringen. Ich sehe
natiirlich auch ein, daB der Mann Weber diamonisch
zwischen beiden Postulaten hin- und hergerissen war. Ich
habe aber nie zu verstehen vermocht, welchen Einwand
diese Umstand gegen seine Methodenlehre mit sich
bringen koénnte, wenngleich gewif auch diese Metho-
denlehre in anderer Hinsicht vielfach AnlaB zur Kritik
gibt. Ist nicht vielleicht gerade der Versuch, Webers
Beitrag zur Methode der Sozialwissenschaften auf den
Konflikt innerhalb seiner Personlichkeit zuriickzufiihren,
ein Beispiel fiir die wissenssoziologische Perversion, die
Sie mit Recht so sehr tadeln?

Sie haben bestimmt recht, wenn Sie sagen, daf
Weber religids unmusikalisch war, und daB er die
Kategorien der Entzauberung vielfach mit seinem
Postulat der rationalen Methode verwechselt. Seine Pro-
bleme waren gewil thematisch von denen, die Sie mit
Recht als die wesentlichen ansehen, verschieden. Aber
das hat, wie mir scheinen will, nichts mit dem Postulat
der objektiven Methoden-Reinheit zu tun, das sich nur
auf die interpretative Relevanz bezieht.

Dieser Gegensatz unserer Max Weber-Interpretation
ist ja nichts neues, denn ich erinnere mich, Ihnen

61

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

ungefdhr die gleichen Einwinde gemacht zu haben, als
Sie mir vor fast 30 Jahren Ihren schonen Max Weber-
Nachruf geschickt haben. Wenn ich diese ganze Frage
hier noch einmal vorbringe, so tue ich es deshalb, weil es
vielleicht angezeigt wére, wenn Sie mit wenigen Worten
sagen wiirden, in welchem Verhdltnis Ihrer Auffassung
nach das theoretisch Relevante zum Wert steht. Ohne
eine solche Aufklarung konnten viele Leser Ihrer
Einleitung die wichtigen darin enthaltenen Gedanken-
génge mifverstehen.

Zum Schluf} noch einige kleine Bemerkungen.

S. 3: Ist es sehr gliicklich zu sagen, daB die
Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz in der
Entfaltung des Typischen durch sinnvolle Konkretheit
besteht? Ist der Sachverhalt nicht eher umgekehrt, das
Konkrete zuerst gegeben und das Typische davon abge-
leitet?

S. 5: Ich habe Bedenken gegen den Ausdruck model
method, und zwar aus zweierlei Griinden. Erstens glaube
ich, aus den Schriften eines Philipp Frank und &hnlicher
Leute entnehmen zu sollen, daB die moderne Physik die
Modell-Methode der mathematischen Methode entgegen-
setzt. Viele Leser konnten den Ausdruck model method
in diesem Sinne verstehen, der sicher von Ihnen nicht
beabsichtigt ist. Zweitens weil} ich selbst nicht genau,
was Sie unter diesem Ausdruck verstehen wollen.
Meinen Sie idealtypische Konstruktionen im Sinne
Webers oder Vorbilder und Nachbilder im Sinne Schelers
oder etwas Drittes?

Ich hoffe, Sie sind sich dariiber im klaren, wie sehr
alle diese Bemerkungen auf dem Boden einer
grundsitzlichen Ubereinstimmung zwischen uns er-
wachsen sind.

62

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

Ich weil nicht, ob Sie das Manuskript zuriick-
erhalten wollten, und schlieBe es daher auf alle Fille bei.
Empfehlen Sie mich Ihrer lieben Frau und seien Sie
herzlichst gegriiit von

Ihrem Alfred Schiitz

63

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

30. April 1951

Lieber Freund:

Die Griinde Ihres Stillschweigens haben mich sehr
bestiirzt. Ich kann mich heute nicht mehr an den
Wortlaut meiner Briefe erinnern (es muf sich um die
vom letzten Sommer aus Paris handeln), aber ganz gewifl
hatte ich nicht die Absicht, irgend etwas der Art
anzudeuten, das Sie in Ihnen gefunden haben. Verzeihen
Sie mir also, was immer ich unbeabsichtigterweise
schlecht ausgedriickt habe - Sie sehen ja wohl selbst, da
Thre Vermutungen grundlos sind.

Im ibrigen war Ihr Brief eine reine Freude. Ich
weiB natiirlich, daB Sie sich seit Jahren mit der
Relevanzfrage befassen (wir haben ja oft genug dariiber
gesprochen); und ich rechnete damit, daB Sie einiges zu
meinem Versuch zu sagen haben wiirden. Ich bin sehr er-
leichtert zu sehen, daB Sie im groBen und ganzen keine
wesentlichen Versehen anzukreiden haben. (Hoffentlich
haben Sie keine aus Hoflichkeit unterdriickt.) Und die
Punkte, an denen sich Bedenken ergeben, lassen sich alle
auf einen zuriickfiilhren (iiber den Sie mit Recht Auf-
klarung fordern), wie es um das Verhiltnis der theoreti-
schen Relevanz zu den Werten steht.

Gehen wir also von Ihrer Klassifikation der
Relevanzprobleme aus: topisch, interpretativ, motiva-

64

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30. April 1951

tionsméBig. Betreffend die topische Relevanz scheint
alles zwischen uns klar zu sein. Das konkrete Problem,
das mich in der "Introduction" interessierte, war: daff ich
mir von keinem Methodologen vorschreiben lasse, was
mir in der Wissenschaft zum Problem werden darf, und
was nicht. Diese kriegerische Haltung fiihrt sofort zum
zweiten Punkt, zur interpretativen Relevanz. Ich miifite
mir (ob ich will oder nicht) die Problemtypen vor-
schreiben lassen, wenn es nur die Methoden der
Wissenschaft giabe, die der betreffende Methodologe als
solche anerkennt. Denn gébe es keine kritische Methode
zur Behandlung des Problems, das mich interessiert,
dann wiirde mir mein Interesse nichts niitzen; es wiirde
sich eben kritischer Untersuchung entziehen. Im zweiten
Punkt sind wir also auch einig. Die interpretative
Relevanz ist Methodenrelevanz. Es gibt fiir mich einen
Gegensatz zwischen Methodologie und Theorie nur
"historisch", insofern als die methodologische Bewegung
historisch-faktisch eine positivistische Bewegung ist, und
die Existenz kritischer Methoden zur Behandlung der
theoretisch interessanten Probleme bestreitet. Und damit
wiéren wir bei der dritten, der motivationsmafiigen Rele-
vanz. Wieder konkret gesprochen, ist das fir mich die
Frage, durch welche Erlebnisse werden Menschen
motiviert "theoretisch" zu fragen; und: Durch welche
anderen Erlebnisse werden sie motiviert, "theoretischen"
Fragestellungen auszuweichen.

Offenbar ist in den vorangehenden Sitzen das Wort
"Theorie" in einem spezifischen Sinn gebraucht, den ich
in der "Introduction” nicht entwickelt habe. Diese
Entwicklung kommt erst in der zweiten Vorlesung (nach
entsprechender Vorbereitung der Fragestellung in der
ersten Vorlesung). Es handelt sich kurz um Folgendes.
"Theorie" ist meiner Meinung nach historisch entstanden

65

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

(ca. 600-300 B.C.) als Explikation von Erlebnissen der
Transzendenz in Sprachsymbolen. Die Erlebnisse konnen
illustriert werden durch die Heraklitische Triade von
Liebe, Hoffnung, Glaube (die bei Paulus wiederkehrt)
oder die Platonische von Eros, Thanatos und Dike; im
Zentrum steht die Liebe zum sophon, bei Augustin der
amor sapientiae. In diesen Erlebnissen kommt das
Wissen um das Wesen des Menschen (im Platonisch-
Aristotelischen und christlichen Sinn) zum BewuBtsein;
und Theorie ist der Versuch, dieses Wissen sprachlich zu
formulieren; unter stindigem Rekurs (zur Verifikation)
auf diese Erlebnisse. Insofern als diese Theorie ent-
wickelt worden ist, gibt es eine Wissenschaft von
Menschen und der Gesellschaft, eine epistéme politiké im
Aristotelischen Sinn. Unter "theoretisch relevant” ver-
stehe ich also, was sich auf eine Wesenslehre vom
Menschen im eben angedeuteten Sinne beziehen 148t. Als
"theoretisch progressiv" wiirde ich alle Versuche ver-
stehen, die eine Wesensforschung durch weitere Dif-
ferenzierungen der Transzendenzproblematik und ihrer
theoretischen Explikation weitertreiben; als "theoretisch-
retrogressiv" wiirde ich alle Versuche verstehen, die
Wissenschaft vom Menschen und der Gesellschaft auf
einer weniger differenzierten Stufe der Trans-
zendenzproblematik oder von der Position mehr oder
weniger radikaler Immanenz treiben wollen. (Das Prinzip
des Versuches diirfte klar sein; es hat wohl keinen
Zweck, in Form eines Briefes mehr dariiber zu sagen;
der Wert muB} sich an der Durchfiihrung am historischen
Material zeigen. Und das habe ich eben in den
Vorlesungen getan.)

Damit diirfte auch die Frage nach dem Verhdltnis
von Theorie und Werten im Weber'schen Sinne
aufgeklart sein. Von Werten habe ich in der

66

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30. April 1951

"Introduction” iiberhaupt nur im Zusammenhang der hi-
storischen Darstellung gesprochen. Ich selbst kann mit
den Werten nichts anfangen. In der klassischen und
christlichen Ethik gibt es nur Giiter und Tugenden; und
die Giiter- und Tugendlehre beruht auf der Ontologie im
allgemeinen, und im besonderen auf der philosophischen
Anthropologie als der Ontologie des Menschen (wie sie
z. B. Aristoteles im 1. Buch der Nikomachischen Ethik
entwickelt). Und die philosophische Anthropologie
kulminiert eben im Verstehen des Wesens des Menschen
als eines Dings, das der Transzendenzerlebnisse fahig ist,
und dessen Existenz (individuell und in Gemeinschaft)
als der Versuch zu verstehen ist, das verstandene Wesen
maximal zu aktualisieren. (Bei Aristoteles: durch die
Entwicklung der dianoetischen Tugenden; im Chris-
tentum: durch die Heiligung des Lebens.) - Damit ergibt
sich weiterhin auch die Antwort auf die Frage nach dem
Wert der Weber'schen Methode. Wir sind ganz einig in
der Anerkennung der Weber'schen Absicht, methodische
Objektivitit im Sinne der interpretationsmaBigen
Relevanz zu erreichen. Und diese Absicht, so hoffe ich
wenigstens, habe ich in der "Introduction" auch klar an-
erkannt. Aber: Diese Absicht ist nur unzureichend
verwirklicht worden, weil Klarheit iiber die Probleme der
theoretischen Relevanz im oben entwickelten Sinne
fehlte. Typen wie "zweckrationales" und "wertrationales"
Handeln, oder die korrespondierenden der "Ver-
antwortungs-" und "Gesinnungsethik" sind nicht hinrei-
chend theoretisch durchgearbeitet. Gewaltige Massen von
wissenschaftlich "interessanten" Stoffen gehen in diese
Typologie nicht ein. Dieses Problem wird sich in seiner
ganzen Tragweite auch wieder in der Durchfithrung der
Vorlesungen zeigen; in der "Introduction" habe ich es
angedeutet durch den Hinweis, da Weber gewissen

67

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Problemmassen (mittelalterliche, griechische) aus dem
Wege gegangen ist, weil sich bei dieser Gelegenheit die
theoretische Unzuldnglichkeit seiner Typen enthiillt hétte.
Ein anderer Punkt, auf den ich aus Respekt nicht
ausdriicklich  hingewiesen habe: die beriihmten
religionssoziologischen Studien, z. B. iiber Prote-
stantismus, sind theologisch-technisch bedauernswert
dilletantisch. Die Pradestinationsproblematik des Cal-
vinismus z. B. ist theoretisch viel komplizierter als We-
ber je vermutet hat; und in meinen Vorlesungen (in der
finften, iiber Puritanismus) mufl ich z. B. die Pro-
blematik des Puritanismus' unter dem Gesichtspunkt
einer anti-christlichen, gnostischen Bewegung behandeln.
- Wenn ich daher die Unzulédnglichkeit der Typenbildung
mit der Weber'schen Kategorie des "Dadmonischen" etc.
in Zusammenhang bringe, so liegt es mir ferne, die Me-
thode Webers auf Konflikte in seiner Personlichkeit
zuriickzufiihren.

Die Schopfung von Kategorien wie dédmonisch,
Gesinnungsethik und Verantwortungsethik zeigt nur an,
daB die "theoretischen" Probleme nicht bewaltigt sind;
der Beweis liegt in der Tatsache, daf diese Kategorien
die Stelle einnehmen, an der die theoretischen Un-
tersuchungen zu finden sein sollten.

Was fiir eine Bewandtnis es mit der "Personlichkeit"
Max Webers hatte, wiirde ich heute weniger als je zu
sagen wagen. Ich halte mich an die Struktur seiner
Begriffe und gelegentliche Bekenntnisse wie das "religios
unmusikalisch" - obwohl ich auch da nicht genau weiB,
was das eigentlich ist.

Hier scheint sich also der einzige Punkt zu ergeben,
an dem ich den Verdacht habe, daB unsere Relevanz-
Theorien nicht zusammenstimmen. Unter "Theorie"
wiirde ich eine Methode verstehen, die geeignet ist,

68

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30. April 1951

gewisse Sachgebiete (die Erlebnisse der Transzendenz)
kommunikabel zu beschreiben. In weiterer Ausdehnung
der Bedeutung wiirde ich dann unter Theorie eine Wis-
senschaft von Mensch und Gesellschaft verstehen, die
sich auf eine Ontologie stiitzt, in der die Tran-
szendenzerlebnisse als Wesensbestand des Menschen
anerkannt sind. Alle Typenbegriffe der Sozial-
wissenschaft miissen daher, um theoretisch haltbar zu
sein, in der Ontologie fundiert sein. Und mein Haupt-
argument gegen die Weber'schen Typen ist der Mangel
an solcher Fundierung. Begriffe wie rationale und tradi-
tionale Herrschaft z. B. sind, so viel ich sehen kann, in
nichts fundiert als einer historischen Situation, die durch
die Franzosische Revolution geschaffen worden ist: die
Absonderung der raison von der Tradition, die
Revolution und das ancien régime. In der Bearbeitung
des historischen Stoffes kann man mit solchen Begriffen
nicht viel anfangen (ich mdchte z. B. sehen, wie man mit
solchen Begriffen die Herrschaft des Pisistratus behan-
delt). Das hat auch Weber gesehen, und darum hat er als
dritte  Kategorie die “"charismatische Herrschaft"
eingefithrt - aber auch mit dem Charisma kommt man
nicht an solche Fragen heran wie die Griinde, warum
Pisistratus die dionysischen Mysterien propagiert hat. Ich
hoffe, Sie sehen aus diesen Beispielen, daB meine
Bedenken gegen Webers Methode sehr "sachliche"
Griinde haben.

Die Formulierung model-method werde ich mir
noch iiberlegen. "Model" ist gemeint als Vorbild, das
nachgeahmt wird. Ich habe gezOgert, einen priziseren
Ausdruck zu wihlen, weil die Relation positivistischer
Methoden zu den vorbildlichen naturwissenschaftlichen
ja von den Methodologen dieser Richtung auch im un-
klaren gelassen wird. Das cliché Wort, das ich am

69

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

haufigsten finde, ist die Forderung von "rigorous
methods"; aber was "rigorous” nun heiBen soll, weifl ich
nicht. Manchmal heifit es Exaktheit im mathematischen
Sinn, manchmal ist darunter so etwas wie Quan-
tifizierung gemeint, manchmal iiberhaupt nichts. Die
Sache ist also sprachlich nicht leicht auf kurze Weise zu
l16sen. Ich hatte gehofft, daB meine Ausfiihrungen iiber
die Variantionsbreite des Positivismus' als historische Er-
scheinung diesen Punkt hinreichend klar machen wiirden.
Es ist, wie gesagt, nicht leicht, das Phidnomen des Positi-
vismus kurz und prizise zu beschreiben, weil die Posi-
tivisten selbst so skandalds unprézise sind.

Und nun lassen Sie mich Ihnen sehr herzlich fiir die
Zeit und Miihe danken, die Sie auf Lesung und
Beantwortung der "Introduction" verwendet haben. Sie
sehen, wie wertvoll fiir mich eine solche Kontrolle und
Auseinandersetzung ist. Und Sie sehen auch, wie ich
hoffe, daB Ihre schwarzen Verdichte betreffend eines
Auseinandergehens der Wege grundlos sind. Nach
sorgfaltigster Uberlegung dieser gegenwirtigen Dis-
kussion kann ich nur finden, daB ich Ihren drei Re-
levanzbegriffen noch den Begriff der "Theorie"
hinzufiigen wiirde, um durch diese Bindung an die
Ontologie zu objektiven Kriterien der Relevanz zu ge-
langen. Und vielleicht wiirden Sie das sogar nach naherer
Priifung auch tun.

Wie steht es sonst bei IThnen? Familie, Europareisen,
etc? Wir bleiben diesen Sommer hier und sind recht froh
dariiber.

Mit allen lieben Griifien
Sehr herzlich
Thr Erich Voegelin

70

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

10. Oktober 1952

Lieber Freund,

vielen Dank fiir Ihren lieben Brief. Sie wissen, wie
sehr es mich gefreut hat, Sie und Ihre liebe Frau nach so
langer Zeit wiederzusehen. Ich hoffe, daB Ihre lastigen
Beschwerden nicht wiedergekehrt sind, und daf§ das heu-
rige Jahr fiir Sie in dieser Hinsicht besser sein wird als
das letzte. Marianne hat sich mit viel Anteilnahme nach
Thnen erkundigt und bedauert, Sie vermifit zu haben.

Nun zu Thren Bemerkungen zu meinen ver-
schiedenen Arbeiten. Zunichst bin ich wirklich erfreut,
daB Sie sich inmitten Ihrer vielen Beschiftigungen die
Zeit genommen haben, sie nicht nur genau zu lesen,
sondern auch sie zu kommentieren. Daf Ihnen der
Santayanaartikel gefallen hat, hat mich erfreut und ver-
wundert. Er war gar nicht fiir Publikation gedacht
gewesen, sondern nur zu einem Vortrag in unserem
General Seminar bestimmt. Alvin Johnson hat darauf
bestanden, ihn abzudrucken. Mein Zweck war vor-
nehmlich eine verniinftige Wiedergabe von Santayanas
Theorie, und ich habe von dem Artikel nicht viel gehal-
ten - bis, im Mai glaube ich, die Sondernummer des
Journal of Philosophy mit vier sehr méfigen Beitragen
erschien.

71

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Wenn Sie gelegentlich des Sartre-Papers sagen, daf}
Husser]l das Problem der Du-Konstitution auch nicht
gelost hat, so stimme ich Ihnen vollig bei. Wie immer
man seine verschiedenen Versuche dreht und wendet, das
Du-Problem erweist sich als die wahre Crux der Hus-
serl'schen Phdnomenologie, an der das ganze Unter-
nehmen scheitert. Ich bin gerade mit der Fertigstellung
meiner Besprechung der "Ideen II" fiir Farber beschaf-
tigt, in denen ein hochst naiver Versuch gemacht wird,
mit leerem Gerede iiber die als selbstverstindlich und ge-
geben angesetzte "Einfithlung" und "Kommunikation"
iber das Problem hinwegzugehen. Andererseits gelingt
dessen volle Aufklarung auch nicht von dem von Ihnen
vorgezeichneten Ansatz des Weltverstindnisses von der
Verbundenheit des Seins gleicher Art her. Die primordi-
ale Partizipation der Existenzen ergibt gewil die
Konstitution des Anderen oder der Anderen iiberhaupt,
und Gemeinschaft durch Eros oder noetische Freund-
schaft zwischen differenziertem Ich und differenziertem
Du ist andererseits zweifellos das Fundament aller kon-
kreten und empirischen Wechselverstindigungen. Wie es
aber kommt, da Wechselverhiltnis und Einverstindnis
in einer konkreten zwischenmenschlichen Sozialbezie-
hung erzielt werden kann, wie man vom Wissen vom
Dasein des Anderen zu dem von seinem So-Sein, wie
von hier zum Verstindnis der konkreten Motive seines
Handelns kommen kann, das erfahren wir auch nicht von
Plato und Aristoteles, die, abgesehen vielleicht von der
Typenlehre in der Rhetorik des letzteren, hierin gar kein
Problem gesehen haben.

Meinen Bemiihungen um systematische Analysen der
Wahl, der Handlung etc. werfen Sie vor, daf ich die
"Giiter- und Tugendlehre", das wichtigste an der Hand-
lung, wie Sie sagen, ausschliefle. Ja, tue ich denn das?

72

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Oktober 1952

Ich glaube mich gerade im "Chosing"-Aufsatz der Giiter-
und Tugendlehre des Leibniz bedient zu haben, um zu
zeigen, daB die von ihm entdeckten Kategorien der Wahl
ganz allgemeine Strukturen des Handelns betreffen und
daher auch fir das zweckhafte (ich mag nicht
"zweckrational" sagen) Handeln bei einiger Erweiterung
der Problematik unverdndert anwendbar sind. Wenn Sie
die Tugendlehre fiir das wichtigste Stiick einer Theorie
des Handelns halten, so ist dieser Auffassung vom
Rahmen der von Ihnen verfolgten Probleme sowie von
dem einer allgemeinen Ethik oder Gliickstheorie zwei-
fellos zuzustimmen. Aber mein Absehen geht in eine
ganz andere, viel weniger oder vielleicht mehr ambitio-
nierte Richtung. Ich will vor allem die vorwissenschaftli-
che Interessenlage aufkldren, aus der, weil sie einfach als
"fraglos gegeben" angesetzt wird, unsere scheinbar von
allen obersten Werten ganz losgelosten Handlungen in
der sozialen Alltagswelt entspringen. Wenn es Ihnen
scheint, daB das Argument, jeder habe seine Interessen-
lage, einen "Riickzug" darstellt, so kann ich mit gutem
Gewissen versichern, daf ich mir dariiber voll im klaren
bin, daB es gerade die "Interessenlage", ndmlich die sich
durchkreuzenden Systeme der spontanen und der mir
aufgezwungenen Relevanzordnungen, ist, deren Aufkld-
rung allein eine Theorie des Handelns - im Bereich des
als fraglos gegeben Angesetzten sowohl als des theore-
tisch Durchformulierten - moglich macht. Um diese
Analyse der Relevanzsysteme bemiihe ich mich seit
vielen Jahren, aber die Aufgabe ist duBerst schwierig. Ich
habe es mir bewuf}t abgewohnt, von Werten und Wert-
haltigkeit zu sprechen oder in diesen (durch die babyloni-
sche Sprachverwirrung nahezu unbrauchbar gewordenen)
Begriffen zu denken. Dies nicht, weil ich die mit diesen
Termini in echter Philosophie intendierten Ideen nicht

73

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

sehe oder als "Positivist" aus dem Bereich wissenschaftli-
cher Untersuchungen auszuschlieBen wiinsche, sondern
gerade deshalb, weil ich glaube, da die Kategorie der
Relevanz die weitere ist, in der die z. B. durch Tugend-
lehren oder Gliicksvorstellungen bestimmten Wertsy-
steme ihren Platz finden kénnen und miissen. Wozu noch
zu bemerken ist, daf in meiner Auffassung Relevanz
keineswegs auf zweckrationales Handeln eingeschréinkt
ist.

Ich habe diese langlichen Ausfithrungen deshalb
gemacht, weil sie, wie mir scheinen will, wirklich den
Hauptkern unseres New Yorker Gesprichs betreffen. Sie
erklaren es, warum ich fiir Ihre Probleme volles Ver-
stindnis habe und jede wissenschaftliche oder philosophi-
sche Position zuriickweisen miifite, die ihnen nicht in
gebiihrender Weise Rechnung tragen wiirde. Sie hinge-
gen nehmen, wie Gurwitschs Buch gegeniiber, die Hal-
tung ein: "Von allen diesen Dingen kann ich fiir meine
Probleme nichts verwenden und habe damit nichts zu
schaffen." Das ist Thr gutes Recht und gegen den Ein-
wand: "Das interessiert mich nicht" oder, wie man
hierzulande so delikat sagt, "So what?" gibt es kein
Argument. Dazu kann man eine theoretische und eine
methodologische Bemerkung machen: Theoretisch ist
doch gerade die Attitiide: "Dieser Typus von Problemen
interessiert mich nicht", ein Beweis dafiir, daB es Rele-
vanzstrukturen und Interessenlagen gibt, die von
Tugendlehren und vorwissenschaftlichen Gliicksvorstel-
lungen unabhidngig oder nur sehr mittelbar abhingig
sind. Methodologisch will es mir scheinen, daf eine
Theorie, die mehr erklart (oder zu erkldren versucht) ei-
ner eingeschrankteren vorzuziehen ist. Sie wissen, wie
sehr ich Thr Werk bewundere. Es steht viel zu hoch, um
gerechtfertigt werden zu miissen. Aber warum, warum,

74

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Okitober 1952

warum nehmen Sie eine so monopolistisch-imperiali-
stische Haltung ein? Im Leben wie in der Wissenschaft
arbeitet jeder innerhalb der Grenzen, die er sich, oder die
ihm sein Ddmon steckt. Man iiberschreitet sie nicht ohne
Gefahr. Aber es ist auch nicht ohne Gefahr zu vergessen,
dafl es im Hause unseres Vaters viele Wohnungen gibt.

Wie dem immer sei, ich bin gliicklich, daB meine
"Interessenlage” die Ihrige einschliefit, und ich weif, daB
Sie dies wissen. Lassen Sie mich, lieber Freund, daher
an Threm Werk weiter teilnehmen, und seien Sie herz-
lichst gegriifit von

Ihrem Alfred Schiitz

75

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

November 1952

Lieber Freund!

Ich habe Ihnen heute fiir mancherlei zu danken.
Vor allem fiir den Brief vom 19. Oktober! und fiir Ihr
wunderbares Buch, das mir durch die Chicago Press
zugegangen ist. Ich mochte zuerst etwas ausfiihrlicher
auf Thren Brief eingehen.

Was meine Bemiihungen um eine allgemeine
Relevanztheorie anbelangt, so glaube ich, daB Sie mich
im Prinzip vollig richtig verstanden haben. Eine ideal
ausgefiihrte Theorie wiirde die verschiedenen Ethiken mit
ihren Lehren mitumfassen und auBerdem die verschie-
denen relativ-natiirlichen Weltanschauungen?, die in
vorwissenschaftlicher Alterserfahrung anzutreffen sind.
Sie wiirde aber auch noch andere Gebiete einschliefien.
Sie wiirde zum Beispiel das Problem des sogenannten
Vorzugshandeln erldutern und schlieflich eine allgemeine
Theorie der Motivation menschlichen Handelns zu geben
haben, und man konnte vielleicht sagen, daf die
vollausgefiihrte Theorie der Relevanz nichts anderes ist
als eine Phinomenologie der Motivation.

Mit etwas Ironie berufen Sie sich auf den Mangel

1 Der Brief Voegelins vom 19. Oktober 1952 konnte bislang nicht ausfindig gemacht
werden.

2 Schiitz' Begriff fiir Max Schelers "relativ natiirliche Weltanschauungen™ im Ge-
gensatz zu "relativ kiinstliche Bildungen.” Siehe: Max Scheler, Gesammelte Werke
VIII, 21960, S. 63 ff. und VI, 21963, S. 15 ff.

76

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

Threr Imagination und -sagen, daf} solange das Programm
nicht durchgefiihrt ist, man versuchen muf, aus dem
vorhandenen Wissensvorrat die Leerstellen mit Beispielen
auszufiillen. Als solche Beispiele wéhlen Sie gewisse Ty-
penlehren des Aristoteles und Jaspers Psychologie der
Grundtypen. Ich bin der Meinung, dafl wir viel weiter
sind, und daB ganz grofie Stiicke der von mir ins Auge
gefaBten allgemeinen Phinomenologie der Motivation be-
reits konkret ausgefiihrt sind. Wir finden solche Leer-
stiicke nicht nur in der Gestaltpsychologie, in der Natio-
nalokonomie, in modernen Bestrebungen der theoreti-
schen Soziologie, sondern auch auf rein philosophischem
Gebiet, in gewissen Schriften von Husserl, von White-
head, von George H. Mead, Gabriel Marcel und anderer
jungerer franzdsischer Philosophen, wie zum Beispiel in
der Philosophie de la volonté von Paul Ricoeur. Ich gehe
sogar einen Schritt weiter: Obwohl Sie dagegen vielleicht
protestieren werden, sehe ich die von Ihnen in Ihrer New
Science of Politics entwickelte Theorie als einen Bestand-
teil dieser allgemeinen Phdnomenologie der Motivation
an. Ich stimme hier unserem Freund Aron Gurwitsch?
durchaus bei, der mir unter dem ersten Eindruck der
Lektiire dieses Buches unter anderem folgendes geschrie-
ben hat: "Ein grofes Werk, und doch uns, d. h. der
Phénomenologie ndher, als er es wahr haben will. Was
ist das weitgehend, wenn nicht Phanomenologie histori-
scher aktiver Gesellschaften! Die ganze Methode ist pha-
nomenologisch, mit der Benutzung des Motivati-
onsbegriffes, den er nur nicht so nennt."

Wie dem immer sein mag, so glaube ich nicht, daf
sich eine allgemeine Theorie der Relevanz in der Auf-

3 Die Ausziige aus dem Brief von Aron Gurwitsch an Alfred Schiitz finden sich in
Teil III dieses Buches.

71

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

stellung eines Typensystems oder eines Typenkataloges,
beziehe sich dieser letzten Endes auf eine allgemeine Tu-
gend oder Giiterlehre oder nicht, erschopfen kann. Ge-
wiB, eine solche Typologie gehdrt mit zur allgemeinen
Relevanztheorie, und ich pflichte Ihnen vollig bei, wenn
Sie sagen, daB eine solche Typologie auf einer
philosophischen Anthropologie fundiert sein miifite. Aber
all diese Probleme umfassen nur einen Teil des Gebietes
einer allgemeinen Relevanztheorie. Es sind die sachhalti-
gen Probleme im statischen Aspekt. Selbstverstindlich
miifite auch eine dynamische, d. h. eine historische Auf-
kldrung der Motivationsformen als theoretisches Problem
moglich sein, etwa, um in Thren Worten zu reden, eine
Theorie der Entwicklung der Motivation vom Ritus iiber
den Mythos zum Symbol. Das im Vorstehenden ge-
brauchte Wort "historisch” mdchte ich ganz in Ihrem
Sinne verstanden wissen.

Aber daneben gibt es noch eine ganz andere
Problemgruppe, die gerade mich besonders interessiert,
und die Ihnen, der sich um eine allgemeine Ordnungs-
lehre bemiiht, doch sehr naheliegen sollte. Es handelt
sich hier um die formalen Probleme der Relevanz, um
das, was Gurwitsch in seinem Brief an Sie, von dem er
mir eine Kopie gesendet hat, die Analyse der Formen des
Selbstverstindnisses genannt hat. Welchen Typus der
Motivationstheorien, die dem vorwissenschaftlichen
Alltagshandeln zugrunde liegen, wir auch immer als giil-
tig annehmen, unter welchen Hierarchien diese Typen
angeordnet sind, wir werden immer gewisse formale
Strukturen finden, die allen gemeinsam sind. Wie kommt
es, daB etwas mein Interesse erweckt? DaB ich mich mit
etwas beschiftige, daB ich mich einer Sache zuwende,
daB ich mir eine Aufgabe stelle? Was ist im praktischen
sowohl als im theoretischen Leben der Sinn der Aussage

78

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

"das interessiert mich"? Alle Fragestellungen ruhen auf
einem Boden dessen, das als fraglos gegeben angesehen
wird, und alle Antworten setzen voraus, daB es eine
Reihe von analysierbaren Bedingungen gibt, unter denen
in einem gegebenen Fall die erteilte Antwort als befriedi-
gend, und das gestellte Problem somit als gelost be-
trachtet werden kann. Sind diese Bedingungen durch die
Antwort erfiillt worden, dann ist das Problem nicht mehr
fraglich, es ist fraglos geworden und geht in die fraglos
gegebene Weltanschauung ein.

Eine andere sehr wichtige Problemgruppe, die von
einer vollausgefiihrten Theorie der Relevanz behandelt
werden miifte, ist die folgende: "Dies und das interes-
siert mich. Im Zusammenhang damit interessiert mich
aber auch das Folgende ..." Was heifit das? Was ist da-
mit gemeint, daf mich etwas im Zusammenhang mit
einem anderen interessieren kann? Ferner: Mein Interesse
wechselt. Es wechselt nicht nur im Verlauf meiner bio-
graphischen Existenz von Jugend zum Alter, es wechselt
auch innerhalb eines Arbeitstages, ja innerhalb einer
einzigen Stunde. Hier sitze ich und befasse mich mit ei-
nem philosophischem Thema; nachher werde ich etwas
Musik machen; dann werde ich mich mit meinem Jungen
beschéftigen; dann werde ich eine Novelle lesen; und
dann werde ich schlafen gehen. Jede dieser Beschafti-
gungen involviert ein eigenes, von dem beziiglichen
praktischen oder theoretischen Problem abhingiges
Relevanzsystem. Was geschieht, wenn ich mich von dem
einen Problem ab- und dem anderen zuwende? Was ge-
schieht daher, wenn ich das eine Relevanzsystem tem-
pordr fallen lasse und mich in ein anderes begebe? Wie
kommt es, daB ich eine Arbeit unterbrechen und ande-
rentags wieder aufnehmen kann? Zwei weitere hochst
wichtige Problemgruppen komplizieren den Fall. Wenn

79

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Sie noch meinen Aufsatz iiber "Multiple Realities"4 in
Erinnerung haben, so kennen Sie meine Theorie, daB wir
auf verschiedenen Realititsebenen zur gleichen Zeit leben
oder zumindest von einer in die andere hiniiberwechseln
konnen. Wie verhalten sich die Relevanzsysteme der
verschiedenen Realititsebenen zueinander? Hat nicht
vielleicht jede dieser Realititsebenen eine besondere ihr
eigentimliche Struktur der ihr zugehdrigen Relevanz-
formen? Weiter: Alle sozialen Beziehungen einfachster
und kompliziertester Art beruhen auf einer Uberschnei-
dung oder Gleichheit der Relevanzsysteme der Be-
teiligten. Die ganze, in der modernen Theorie der Sozi-
alwissenschaften so bedeutende Funktion der "Sozialen
Rolle" ist auf dieser Voraussetzung, die freilich noch
vollig ungeklart ist, begriindet. Was Sie "philia" oder
"amicitia" nennen, kann, vom Gesichtspunkt einer Theo-
rie der Motivation, aus einer (Jberschneidung oder Dec-
kung solcher Relevanzsysteme erklart werden.

Alles das sind Fragen, die meiner Meinung nach
einer theoretischen und philosophischen Behandlung
zuganglich sind, ohne daf man auf eine Giiterlehre,
Tugendlehre oder konkrete empirische Ordnungs-
probleme zuriickgreifen miifite. Sie selbst verfahren ja in
Ihrem Buch in é&hnlicher Weise. Ihre Analyse der
Repridsentation als solche, ihres elementaren und existen-
tiellen Sinnes, ihres Verhdltnisses zur sozialen Arti-
kulation gelten selbstverstindlich in gleicher Weise fiir
alle soteriologischen und fiir alle gnostischen Typen des
Selbstverstandnisses. Selbstverstindlich ist es mir ganz
klar, daB alle diese formalen Analysen auch nur auf dem
Boden einer philosophischen Anthropologie im weitest

4 “Multiple Realities” (1945) in: Alfred Schiitz, Collected Papers I, Den Haag 1962,
S. 207-259.

80

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

verstandenen Sinne ausgefiihrt werden kdnnen und selbst
zu einer solchen philosophischen Anthropologie gehoren.
In diesem Punkt hoffe ich auf Ihr Einverstindnis. Was
uns trennen diirfte, ist, daB ich nicht einsehe, warum eine
philosophische Anthropologie nur moglich sein sollte,
wenn sie - um einen Ausdruck Dempfs zu gebrauchen
gleichzeitig eine "Anthropodizee" ist.> Das aber fiihrt uns
zu einer prinzipiellen Bemerkung, die ich im zweiten
Teil dieses Briefes zu lhrem Buch zu machen haben
werde, und ich will aus diesem Grunde an dieser Stelle
nicht darauf eingehen.

Nur mit wenigen Worten will ich auf das im letzten
Absatz Thres Briefes behandelte Du-Problem eingehen.
Wie Sie wissen, bin ich ganz mit Ihnen einig, wenn Sie
sagen, daB es fiir das Husserl'sche Problem keine Losung
gibt. Es ist ein Problem, das durch die Forderung der
Gegenstandskonstitution im Bewuftseinsstrom entstanden
ist, und diese Forderung erscheint Ihnen mit Recht uner-
fillbar. Ich stimme Ihnen auch bei, wenn Sie sagen, daf}
das Problem erst durch die Cartesianische monadisie-
rende Isolierung des BewuBitseins entstanden ist, und daB
dies der Grund ist, warum es weder bei Plato noch bei
Aristoteles noch in der ganzen Philosophiegeschichte
einen Losungsversuch gibt. Ich kann Ihnen nicht bei-
stimmen, wenn Sie dies zu dem Schluf} fiihrt, daB es ein
Wissen vom Sosein des Anderen nicht gibt, auBer durch
die wohlbekannten Methoden der Beobachtung seiner
Handlungen und AuBerungen, aus denen wir uns Bilder
von seinem Sosein machen, und daB dies haufig,
vielleicht notwendig, zu Enttduschungen fiihrt. Wir
haben hier auch die von Ihnen in Ihrem Buch so richtig
eingefiihrte Uberschneidung zwischen der Selbstinter-

5A. Dempf, Theoretische Anthropologie, Bern und Miinchen 1950, S. 32, 51 f.

81

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiltz an Voegelin

pretation innerhalb der gesellschaftlichen Realitdt und der
theoretischen bzw. philosophischen Behandlung des
Problems zu unterscheiden. Auf der Ebene der Selbstin-
terpretation der sozialen Realitit kann man doch gewifl
nicht behaupten, daf es ein Wissen vom Sosein des
Anderen nicht gibt. Es mag sein, da8 dieses Wissen dem
Bereich der Doxa und nicht dem der Episteme angehort,
aber unser Glaube an unser Wissen vom Sosein des
Anderen ist nicht ein blinder, sondern ein wohlbe-
grindeter Glaube. Er filhrt zu vielen praktischen
Resultaten, wie das Bestehen jeder sozialen Einbeziehung
deutlich zeigt. Der prinzipielle Glaube, daB wir den
Anderen verstehen oder zumindest soweit verstehen
konnen, als es das praktische Interesse erfordert, ist ein
Axiom, der relativ-natiirlichen Weltanschauung. Die
offene Moglichkeit den Anderen zu verstehen, ist als
fraglos gegeben angesetzt, dies unbeschadet der ebenfalls
offenen Moglichkeit eines Mifverstindnisses, die
ihrerseits selbst zur relativ natiirlichen Weltanschauung
und dem Bereich des fraglos gegebenen gehort. Die
Analyse der innerhalb dieses Rahmens offener
Moglichkeiten auffindbaren Formen des Verstehens und
MiBverstehens ist theoretisch prinzipiell durchfiihrbar
und selbst ein Stick einer philosophischen Anthro-
pologie.

Auf der anderen Seite haben wir das Problem des
Theoretikers, der sich mit diesen Sinnstrukturen des Ver-
stehens und MiBverstehens in der sozialen Spare befafit.
Ich glaube gleich Thnen, daB alle Losungsversuche, die
seit Descartes in dieser Hinsicht gemacht worden sind,
deshalb fehlgeschlagen haben, weil der Theoretiker von
einer monadisierenden Isolierung des BewuBtseins ausge-
gangen ist. Welche anderen Wege er zu gehen hitte, ist
das ernste und grofie Problem der Philosophie und, wie

82

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

ich glaube, eines der dringendsten. Man kann dieses Pro-
blem in verschiedenster Weise zu ldsen versuchen. Bei-
seite liegen lassen oder als gegeben annehmen, kann man
es nicht. Und daB dies eigentlich bis auf die jlingste Zeit
geschehen ist, ist - im Sinne Kants - ein Skandal der
Philosophie.

Soviel zu Ihrem lieben Brief, und es mag Ihnen
wunderlich erscheinen, daf ich auf die von Ihnen be-
rilhrten Fragen so ausfiihrlich eingehe, anstatt mich di-
rekt mit dem wichtigeren Gegenstand dieser Epistel an
Sie zu befassen, namlich mit einem Bericht der Ein-
driicke, die ich von Ihrem Buch empfangen habe. Ich
habe aber lhren Brief deshalb so ausfiihrlich beantwortet,
weil ich das grofite Gewicht darauf lege, Ihnen meinen
Gedankengang klarzumachen, dies in der Hoffnung, daf
Sie gleich mir empfinden werden, daB uns keine prinzi-
piellen Gegensitze in diesem Belang trennen. Ich habe
aber auch mit dieser Diskussion deshalb angefangen, weil
sie meiner Meinung nach in einem ganz engen Zusam-
menhang mit dem steht, was ich zu IThrem Buch zu sagen
haben werde. Wir wiirden uns kaum richtig verstehen,
wenn ich nicht, so klar als es mir unter den gegenwarti-
gen Umstanden moglich ist, zu IThrem Brief Stellung ge-
nommen hidtte. Und nun endlich zu Ihrem Buch.

Es ist ein wunderbares Buch, iiberreich und schwie-
rig zu lesen, weil es im doppelten Kontrapunkt geschrie-
ben ist. Obwohl ich, seit ich es erhalten habe, das Buch
standig studiert habe, bin ich mir keineswegs sicher, daf}
ich es auch wirklich, seinem vollen Inhalt nach verstan-
den habe. Deshalb sind alle diese Bemerkungen vorldu-
figer Natur. Dabei habe ich noch den Vorteil, einige
ausgefithrte Kapitel Thres Hauptmanuskripts zu kennen,
und wei} daher, daB alles, was Sie sagen, in jedem De-
tail durch die Literatur belegt ist.

83

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Uber das Einleitungskapitel haben wir seinerzeit
korrespondiert, als Sie die Freundlichkeit hatten, es mir
einzusenden.® Bei neuerlicher Lektiire finde ich, daf§ ich
an meinen damaligen Bemerkungen kaum etwas zu an-
dern habe. Ich hoffe, daB das Kapitel tatsichlich von den
Lesern als Introduktion zu den folgenden Hauptkapiteln
angesehen wird. Mir selbst war es, da ich nur die Ein-
leitung kannte, einigermafien iiberraschend, welche viel-
faltigen Wendungen Ihre Analyse in dem folgenden
nimmt.

Das Kapitel "Representation und Existenz" ist von
grundwichtiger Bedeutung. lhre Unterscheidung zwi-
schen der Selbstinterpretation der Gesellschaft durch
Symbole und der Auslegung der gesellschaftlichen Exi-
stenz durch den Theoretiker, das, was Sie die Aristo-
telische Methode nennen, ist zweifellos das Hauptpro-
blem der Methodologie aller Sozialwissenschaften. Sie
haben ebenso vollig recht, wenn Sie sagen, daB die klas-
sische Unterscheidung zwischen Doxa und Epistemen
verschwunden ist, und daB} die heutige Sozialwissenschaft
Doxa durch den Begriff der Ideologie ersetzt. Nachdem,
was ich im ersten Teil dieses Briefes iiber die Moglich-
keiten einer Analyse der relativ natiirlichen Weltanschau-
ung gesagt habe, werden Sie es verstehen, daB ich der
Meinung bin, daf man auch die Struktur der Doxa, ohne
den Begriff der Ideologie zu Hilfe zu nehmen, weiter
analysieren kann und muf. Dies hat selbstverstindlich
mit den theoretischen Mitteln der Episteme zu
geschehen, so daB sich das nur scheinbar paradoxe
Problem ergibt, wie man Strukturen der Doxa mit
Mitteln der Episteme theoretisch aufhellen kann. Etwas
kompliziert wird die Angelegenheit dadurch, daB ja

6 Offenbar ein Bezug auf den Brief vom 22. April 1951.

84

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

schlieflich auch die theoretischen Elemente nach einer
gewissen Zeit und wohl nur zu einem gewissen Grade
Elemente der Doxa, d. h. der vorwiegend relativ-natiirli-
chen Weltanschauung werden koénnen. Hierbei findet,
wie ich glaube, ein sehr charakteristischer Wandel statt.
Was in Klarheit der Episteme theoretisch verstindlich
und verstanden war, sinkt nun unverstanden in den
Bereich der Doxa hinab. Dies kann, und Ihr Buch bringt
verschiedene Beweise hierfiir, schlieflich dazu fiihren,
daB eine theoretische Einsicht ihrerseits Symbol der
Selbstinterpretation der Gesellschaft werden kann, wobei
natiirlich der theoretische Gehalt unverstanden und
unverstindlich geworden ist und nunmehr erneut als ein
Symbol der Selbstinterpretation der Gesellschaft als
fraglos gegeben angesetzt wird. Mir will scheinen, da8} in
der neueren sowjetrussischen philosophischen Literatur
die materialistische Dialektik diesem Schicksal entge-
gengeht, wie auf einem anderen Gebiet die Lehren
Freuds offenbar in der westlichen Gesellschaft einem
dhnlichen Form- und Strukturwandel unter unseren
Augen unterworfen sind.

Sehr viel hat mir der zweite Abschnitt dieses Kapi-
tels zu denken gegeben. In diesem Abschnitt ist viel
mehr enthalten als eine bloBe Beschreibung der ele-
mentaren Funktionen der Representation. Eine Er-
weiterung dieses Gedankengangs wiirde den gesamten
Begriff der Institution aufkldren, er wiirde Licht auf das
werfen, was Scheler in seiner Theorie der Real- und
Idealfaktoren im Auge hatte.

Wie Sie sehen, bin ich vor allem an den theoreti-
schen und methodologischen Phasen interessiert, der sich
in Thren Untersuchungen mit allen konkreten Analysen
des Problems der Representation und seiner Theorie ver-
webt. Ich nehme also alles, was Sie iiber Representation

85

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

sagen, nur als ein Beispiel fiir die ganz allgemeinen
Strukturen jeder Gesellschaft. In diesem Bestreben stofle
ich nunmehr auf einige Schwierigkeiten. Wenn auch die
grundwichtige Unterscheidung zwischen elementarer und
existenzieller Notwendigkeit einer Gesellschaft soweit
vorgetrieben ist, als es hier Ihr Hauptproblem, némlich
das der Representation, erfordert und in dieser Hinsicht
auch vollig precise und ordnungsgemad durchgefiihrt ist,
frage ich mich doch, ob den Begriff der Artikulation, wie
er von Ihnen auf Seite 37 und 45 entwickelt wird,” ein
ausschliefilich theoretischer Begriff ist, der vom Theore-
tiker eingefiihrt werden muf}, weil er die Theorie der exi-
stentiellen Notwendigkeit fundiert, oder ob es bereits auf
der elementaren Stufe der Selbstinterpretation so etwas
wie Artikulation fiir die in der Gesellschaft Lebenden
gibt.

Aber vielleicht mifiverstehe ich Thren Begriff der
Artikulation. Vielleicht ist Artikulation {berhaupt nur
Artikulation der politischen Struktur einer Gesellschaft.
Meine Frage ist also die: Ist auch das, was man gemein-
hin "social stratification" nennt, eine Form der Artikula-
tion in Ihrem Sinn? Wenn dies der Fall ist, gehort
Artikulation als Selbstinterpretation der elementaren
Sphire der Gesellschaft an? Und wenn auch dies zutrifft,
was unterscheidet die Strukturierung der Gesellschaft im
faktischen von dem theoretischen Begriff der Artikula-
tion? Wie gesagt, alle diese Fragen haben nichts mit dem
Gebrauch des Begriffes der Artikulation in Threr Schrift
zu tun, der durchaus in jeder Hinsicht gerechtfertigt und
geniigend klargestellt ist, sondern im mit dem von Ihnen
nicht behandelten Problem einer allgemeinen Theorie der

7 Eric Voegelin, Die Neue Wissenschafi der Politik. Eine Einfithrung, Alber-Reihe
Praktische Philosophie, Verlag Karl Alber: Freiburg/Miinchen 1991, S. 65 und 75.

86

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

Gesellschaft.

Die Frage ist vor allem dadurch veranlait, daB Sie
auf Seite 49 Ihre Definition dahin zusammenfassen, dafB
eine politische Gesellschaft zur Existenz kommt, wenn
sie sich selbst artikuliert und einen Representanten produ-
ziert.8 Der Representant muf} aber, wie Sie auf derselben
Seite sagen, Representant im existentiellen Sinn sein und
die Idee der Institution realisieren. Tut er dies nicht, ist
er nur Representant im konstitutionellen - oder lassen Sie
mich sagen institutionellen - Sinn, dann wird, wie Sie
sehr richtig sagen, ein representativer Herrscher im
essentiellen® Sinn frither oder spiter ein Ende mit ihm
machen. Aus diesem Grund empfehlen Sie der kritischen
Wissenschaft den Begriff der Representation nur im
existentiellen Sinne zu verwenden. Nur dann, so sagen
Sie, wird die soziale Artikulation als das existentiell
vorwiegende Problem in klare Sicht kommen. Wenn
diese Empfehlung nichts anderes darstellt als ein
methodologisches Prinzip, dann will ich sie gerne
akzeptieren, und lhre Schrift zeigt die auBerordentliche
Fruchtbarkeit der Anwendung eines solchen Prinzips.
Wenn aber, wie das folgende Kapitel, "Representation
und Wahrheit" darauf schliefen liefe, dal nur die Idee
der Representation in existentiellem Sinn theoretische
Wahrheit ermoglicht, dann féllt mir ein, daB Sie wahrend
des letzten Gespréaches, das wir in New York hatten, die
Ansicht ausgesprochen haben, daf alle sozialen Formen
ausschlieBlich darauf zuriickzufiihren sind, daB Gesell-
schaft sich im existentiellem Sinn unter dem Symbol des
Representanten artikuliert. Vielleicht habe ich Sie aber
damals mifiverstanden, und ich wire sehr begierig zu er-

8 Ebd. S. 81.
9 Vermutlich ein Schreibfehler fiir "existentiellen Sinn".

87

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

fahren, was Ihre Ansicht in diesem Punkt ist.

Dieses zweite Kapitel "Representation und Wahr-
heit" hat meine volle Bewunderung. Den im Anfang
zusammengestellten Katalog fraglos unterstellter Annah-
men iiber das Verhiltnis des Theoretikers zu der sozialen
Welt, iiber die Wahrheit des Theoretikers gegeniiber der
Wabhrheit der Selbstinterpretation, iiber den Konflikt die-
ser Wahrheit u.s.w. behandelt das Grundstiick aller
Wissenssoziologie. Ich hitte hier nur die Bemerkung
einzufiigen, daB es meiner Meinung nach nicht geniigt,
wie Sie es auf Seite 54 tun,!0 zwischen der Representa-
tion der Gesellschaft durch ihre artikulierten Represen-
tanten einerseits und zwischen den Representanten der
tranzendentalen Realitit durch die Gesellschaft zu un-
terscheiden. Es widre hier wohl noch eine dritte
Unterscheidung heranzuziehen, ndmlich die der nicht
theoretischen Sphédre angehdrigen Unterscheidung zwi-
schen dem, was eine Gesellschaft A als die Wahrheit ih-
rer Representation ansieht, gegeniiber dem, wie dieses
Representations- und Wahrheitsverhiltnis von der kon-
kret existierenden Gesellschaft B, die mit A gleichzeitig
sein kann oder den Folgezeiten angehdren mag, interpre-
tiert wird. Das wire also das Verhdltnis zwischen In-
group und Out-Group, oder, wenn Sie dies vorziehen,
zwischen der subjektiven und objektiven Interpretation
im Sinne Max Webers. Das von Thnen wiederholt heran-
gezogene Beispiel (z. B. Seite 34 f.)!! iiber die
Interpretation der Representation in SowjetruBland durch
die sowjetrussische Konstitution und durch die westliche
Welt zeigt, was ich meine. Ich glaube, daf nur von einer
solchen Unterscheidung her die auf Seite 5912 aufgewor-

10 Ebd. S. 87.
11 Ebd. §. 61 f.
12 Ebd. §. 94.

88

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

fene Frage, ob alle politischen Gesellschaften monadi-
sche Wesenheiten sirid, die die Universalitit der Wahr-
heit durch ihren universalen Anspruch auf Herrschaft
ausdriicken, beantwortet werden kann.

Hiermit hdngt zusammen die Zweideutigkeit des
anthropologischen Prinzips von Plato, das Sie selber auf
Seite 6113 darstellen. Einerseits ist dieses Prinzip ein
allgemeines Prinzip fiir die Interpretation der Gesell-
schaft, andererseits ist es ein Instrument sozialer Kritik.

Ich weil sehr wohl, daB diese Erwédgungen von
dem ganz klar herausgearbeiteten und grofBartigen
Hauptthema der zweiten Vorlesung relativ unabhingig
sind. Thnen kommt es darauf an nachzuweisen, dafl die
Theorie nicht die Aufgabe hat, etwas liber menschliche
Existenzen der Gesellschaften zu sagen, aber ein Versuch
bleiben muB, den Sinn der Existenz durch die Aufwei-
sung eines Inhaltes einer bestimmten Klasse von Erleb-
nissen oder Erfahrungen einsichtig zu machen. Ich weif
auch, daf} es viel wichtiger ist, darauf hinzuweisen, daf
gesellschaftliche und politische Existenz etwas mit der
Ordnung der Seele zu tun hat, und dafl es neben dem an-
thropologischen ein theologisches Prinzip gibt. Dennoch
frage ich mich, ob nicht zur Philosophie der Geschichte
und auch zu einer theoretischen Sozialwissenschaft es
unvermeidlich ist, auf die Selbstinterpretation dieser
Ordnung durch die konkrete Gesellschaft selbst und
durch die auBenstehenden Gesellschaften und deren Re-
presentationen einzugehen. Wére dies nicht auch Theo-
rie, wenn auch nicht "Theorie" in dem von Ihnen ange-
strebten Sinn? Es mag sein, daf diese Theorie nicht
Theorie im Sinne von Aristoteles ist. Jedenfalls glaube
ich, daB, wie immer man diese wissenschaftliche Bestre-

13 Ebd. S. 96.

89

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiltz an Voegelin

bung nennen mag, sie durchgefiilhrt werden kann, ohne
auf Begriffe wie sophon, kalon, agathon etc. rekurrieren
zu miissen. Vielleicht tragen diese Bemerkungem etwas
zur Aufkliarung des Gegensatzes bei, den ich im ersten
Teil dieses Briefes behandelt habe.

Ganz ausgezeichnet ist die Unterscheidung der bei-
den Wahrheiten und die Riickfiihrung der philosophi-
schen Wahrheit (lassen Sie mich die von Ihnen theoreti-
sche Wahrheit genannte die philosophische nennen) ge-
geniiber der Wahrheit der Selbstausdeutung. Ich finde Ih-
ren Hinweis auf die Beziehung zwischen politischer
Theorie in Griechenland und dem griechischen Drama
ganz wunderbar und mochte es wiinschen, falls dies nicht
in Threm Hauptwerk schon geschehen ist, daf diese
Beziehung in einem groferen Stiick ausgefiihrt werden
wiirde. Das Transzendenzerlebnis kann eben nicht nur
mit Mitteln der philosophischen Spekulation oder mit
soteriologischer religioser Erfahrung oder mit Represen-
tation in existentiellem Sinn erfat werden, auch die
Kunst ist ein Mittel zur Darstellung dieses Transzen-
denzerlebnisses, wie es der Mythos ist. Und hier ergibt
sich auf einer hoheren Ebene neuerlich die Frage, ob es
moglich ist, eine allgemeine Typik dieser Verfah-
rensweisen, die alle zum Ziel haben, sich mit dem
Transzendenten auseinanderzusetzen, zu entwerfen, und
ob es moglich ist, liber die Grenzen dieser Verfahrens-
weisen etwas aussagen zu koénnen, ebenso iiber deren
Vertraglichkeiten und Unvertraglichkeiten, deren Ver-
deckungen und Uberschneidungen, und die Méglichkeit,
von einer Attitude zur anderen iiberzugehen. Mit anderen
Worten: Ist eine Aporetik des Transzendenzerlebnisses
moglich?

Zu dem dritten Kapitel habe ich nichts zu bemerken
und habe nur fiir ganz tiefe Einsichten, die es mir ver-

90

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

mittelt hat, zu danken. Die Beweisfilhrung ist ausge-
zeichnet und fiir einen Laien wie mich sehr iiberzeugend,
und vom theoretischen Standpunkt aus hat dieses Kapitel
seine besondere Wichtigkeit, weil es zeigt, wie man mit
den von Ihnen theoretisch entwickelten Kategorien
Geschichtsphilosophie betreiben soll und kann, ja wie
auch ganz konkrete historische Situationen eine Beleuch-
tung und eine neue Interpretation erfahren.

Der Ubergang zwischen diesem Kapitel und dem
nichsten bereitet mir aber einige Schwierigkeit. Das
dritte Kapitel schlieft mit der Feststellung, daB das Ende
der politischen Theologie im orthodoxen Christentum
herbeigefiihrt wurde. Die Machtspdre ist entgottlicht und
weltlich geworden. Entgéttlichung bedeutet nach der auf
Seite 107'4 gebrachten Definition den historischen Pro-
zeB, in welchem die Kultur des Polytheismus an Atrophy
zugrunde geht und die menschliche Existenz in der
Gesellschaft durch die Erfahrung der Bestimmung des
Menschen durch die Gnade eines welttranszendenten
Gottes im Hinblick auf das ewige Leben neu geordnet
wird. All das ist mir verstindlich und ich habe gegen
diesen Begriff der Entgoéttlichung nichts einzuwenden.
Meine Schwierigkeit liegt in der Behauptung, daf das
spezifische moderne Problem der Representation mit der
Wiedervergéttlichung der Gesellschaft verbunden ist.
Unter Wiedervergottlichung ist aber nicht ein Wieder-
aufleben der polytheistischen Kultur im griechisch-rémi-
schen Sinn zu verstehen. Diese Behauptung hat freilich
ihren guten Sinn, wenn ihr Zweck der ist, festzustellen,
daB die modernen politischen Massenbewegungen nicht
heidnischen Charakter haben, sondern in klarer Fortset-
zung des innerhalb des Christentums selbst entwickelten

14 Ebd. s. 158

91

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

heretischen Zweiges, also von Komponenten, die inner-
halb der universalen Kirche schon aufweisbar sind, zu
interpretieren ist. An der Wurzel dieses Zwiespalts liegt
die Antithese von der Eschatologie in der Geschichte ge-
geniiber einer Eschatologie der transhistorischen und
libernatiirlichen Perfektion. Es wird sehr gut nachgewie-
sen, wie die einheitliche und christliche Gesellschaft in
eine geistliche und weltliche Ordnung artikuliert wird.
Hierbei ist die weltliche Ordnung historisch durch das
romische Reich verwirklicht. Das mittelalterliche Impe-
rium hat als die Fortsetzung des romischen Reiches ver-
standen zu werden, und der Streit zwischen Papst und
Kirche ist ein Streit zwischen der weltlichen und der
geistlichen Ordnung in existentiellem und transzendenta-
lem Sinn. Es heifit nun auf Seite 110!5, dafl aus dieser
Gesellschaft mit ihrem etablierten Symbolsystem die spe-
zifisch modernen Probleme der modernen Representation
erwachsen. Dies geschieht durch die Wiederauferstehung
der Eschatologie des Reiches. AnschlieBend daran wird
auf Seite 110 dieser Proze mit dem der Wiedervergottli-
chung (Redivination) einfach gleichgesetzt. Es bereitet
mir groBe Schwierigkeiten einzusehen, warum das so ist.
Mir will scheinen, daB der Proze8 der Dedivination und
der Redivination auf grundsitzlich anderen Ebenen ver-
lauft. Dieser Punkt scheint mir kein Detail, sondern von
entscheidender Bedeutung zu sein, denn an ihm schlieBt
sich Thre ganze Theorie der Gnostik und der mdglichen
gnostischen Philosophie an.

Als TIllustration wird die sehr interessante Anwen-
dung des Trinité-Symbols auf den Verlauf der Geschichte
durch Joachim angeboten. Vier typische Symbole erge-
ben sich aus dieser Geschichtstheorie des Joachim: Er-

15 Ebd. S. 162 f.

92

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

stens das dritte Reich, zweitens der Fiihrer, drittens der
Prophet oder Vorldufer, viertens die Briiderlichkeit der
autonomen Personen. Im weiteren Verlaufe werden die
vier Symbole in ihrer geschichtlichen Entwicklung mit
besonderer Beriicksichtigung des Nationalen Sozialismus
und der russischen politischen Philosophie untersucht. Zu
Beginn des dritten Abschnitts auf Seite 11716 lernen wir,
daB die neue Eschatologie entscheidenden EinfluB auf die
Struktur der modernen Politik hat. Das ist iiberzeugend
nachgewiesen worden. Es folgt jetzt der sehr interessante
Gedanke, daB bis zu diesem Punkt der Symbolismus nur
auf der Ebene der Selbstinterpretation akzeptiert und als
philosophisches Phinomen beschrieben wurde, und Sie
gehen nun daran, eine kritische Analyse der prinzipiellen
Aspekte dieses Symbolsystems vorzunehmen, und stellen
sehr richtigerweise fest, daB die Eschatologie des
Joachim eine Spekulation iiber den Sinn der Geschichte
darstellt, der sich im Gegensatz zur Augustinischen Spe-
kulation befindet. Die neue Idee des Joachim, so heif}t es
auf Seite 11917 ist ein Versuch, dem immanenten Ge-
schichtsverlauf Sinn zu geben. Dies geschieht durch die
Berufung auf den Sinn des transzendentalen Geschichts-
verlaufes. Noch immer aber bleibt die Spekulation des
Joachim mit der Idee des Christentums verbunden. Die
volle Ausgestaltung der Sinngebung in der Geschichte als
eines innerweltlichen Phdnomens ohne transzendentale
Einbriiche, der Gedanke einer immanenten Erfiillung,
welche Sie Sdkularisierung nennen, vollzieht sich erst in
der anschliefenden Bewegung, die Sie sehr richtig vom
Humanismus zur Aufklérung nennen.

Ich habe diese Gedankenginge hier seitenweise

16 Ebd. S. 173
17 Ebd. s. 175.

93

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

zusammengefaBt, um sie mir selbst zur vollen Klarheit zu
bringen. Unterwegs habe ich ndamlich den Begriff der
Wiedervergoéttlichung verloren. Ist Sakularisierung ein
Prozef der Wiedervergéttlichung in Ihrem Sinn? Ich
werde verwirrt, weil nunmehr unvermittelt die Frage an-
geschnitten wird, ob es ein eidos der Geschichte gibt. Ich
lerne, daB dies nicht der Fall ist, daB die Polis zwar ein
eidos fiir Plato und Aristoteles hatte, aber in einem ganz
anderen Sinn, ndmlich in dem Sinn von Wachstum und
Verfall. Die soteriologische Wahrheit des Christentums
bricht mit dem Rhythmus der Existenz, dem diese Kate-
gorien angehoren. Christentum kennt keinen eidos der
Geschichte, weil die eschatologische Ubernatur nicht eine
Natur im philosophisch immanenten Sinn ist. Und nun
heifit es: "Seite 120: The problem of an eidos in history,
hence, arises only when Christian transcendental fulfill-
ment becomes immanentisized. Such an immanentist hy-
postasis of the Eschaton, however, is a theoretical
fallacy."!8

Ich muf§ gestehen, lieber Freund, daB dieses Sta-
tement fiir mich einfach ein "non sequitur" ist. Ich kann
nicht sehen, warum eine immanente Hypostase des
Eschaton eine theoretische fallacy sein soll, und warum
daraus die Konsequenz gezogen wird, daB Geschichte
kein Eidos haben kann, weil der Verlauf der Geschichte
sich in unbekannte Zukunft erstreckt. Ich kann nicht ein-
sehen, warum aus diesem Grunde der Sinn der Ge-
schichte sich als eine Illusion herausstellen sollte. Es ist
offenbar Ihre Meinung, da dieses illusiondre Eidos da-
durch entsteht, daB ein Symbol des Glaubens behandelt
wird, als ob es ein Satz betreffend ein Objekt der imma-
nenten Erfahrung wiére. Dieser Satz ist der einzige, den

18 Ebd. S. 174.

94

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

ich im ganzen Buch finden kann, der als Nachweis einer
solchen "fallacy" angesehen werden konnte. Im anschlie-
Benden Abschnitt auf Seite 120 und am Beginn des vier-
ten Abschnitts auf Seite 121 wird es einfach als erwiesen
angenommen, daB jeder Versuch, ein Eidos der Ge-
schichte, zu konstruieren als eine "fallacy" angesehen
werden muB und unheilvolle Folgen hat. Mit einem
Wort, alle Immanentisierung ist bose, je nach der Em-
phase wird sie zur unheilvollen Konsequenz des
Fortschrittgedankens oder der utopischen Haltung in
Form einer Traumwelt oder aber zum Mystizismus in-
nerhalb des Christentums selbst fiihren.

Als ich soweit gelesen hatte, dachte ich, daf} Sie
nur die immanente Entwicklung des Umbruchs zur Im-
manenz innerhalb der christlichen Philosophie und vom
christlichen Standpunkt aus darstellen wollen. Die wei-
tere Lektiire belehrte mich aber, vielleicht irrigerweise,
daB Sie sich ganz und gar auf den Standpunkt der christ-
lichen Doktrin stellen. Jeder Abfall vom christlichen
Glauben involviert Gnosis entweder von der intellektuel-
len oder der gefithlsméBigen oder der Willensform, die
liberaus lehrreich und geschickt im folgenden dargestellt
wird. Es wird gesagt, daf die gnostischen Erfahrungen
der Kern aller Wiedervergéttlichung der Gesellschaft
sind, weil der Mensch, welcher die Erfahrungen macht,
sich selbst vergoéttlicht, indem er andere Formen der
Teilhabe am Géttlichen an Stelle des Glaubens im christ-
lichen Sinne setzt. Dieser Lesart steht aber entgegen, dafl
Sie auf Seite 126!° richtig nachweisen, daf} es auBer der
christlichen auch eine jiidische, eine heidnische und eine
islamitische Gnosis gibt. Dort sagen Sie, daB die Gnosis
als solche nicht notwendigerweise zu einer fehlerhaften

19 Ebd. S. 183 f.

95

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Geschichtskonstruktion leiten muf}, wie sie der Moder-
nismus seit Joachim charakterisiert. Ich wére Ihnen fiir
eine Aufklarung sehr verbunden, unter welchen Umstdn-
den Gnosis zu einer fehlerhaften Geschichtskonstruktion
fithren muB und unter welchen Umsténden nicht.

Es wire iibrigens zu fragen, was in theoretischer,
metaphysischer Spekulation der Sinn des Terminus
"fallacy" und was der Sinn des Terminus "hypostasis”
ist. Fallacy kann ja nur dann bestehen, wenn Annahmen
in der Spekulation gemacht werden, die miteinander im
Widerspruch stehen. Ist nicht das Eschaton der christli-
chen Theologie auch eine Hypostase? Entsteht die von
Ihnen geriigte fallacy nicht nur dann, wenn man diese
christliche Hypostasierung des Eschaton als Axiom an-
nimmt? Kann es nicht auch nicht-christliche Erlebnisse
der Transzendenz geben, ebenso wie es nicht-euklidische
Geometrien gibt? Macht das Auftreten der soteriologi-
schen Eschatologie die metaphysischen Theorien des
Plato und des Aristoteles ungiiltig und erweist sie sich als
fallacy? Ist der Satz, den ich auf Seite 120 lese: "Things
are not things, nor do they have essences, by arbitrary
declaration"2? dahin zu verstehen, daB es die eschato-
logische Ubernatur eben gibt, wihrend alle immanente
Auslegung des gleichen transzendentalen Erlebnisses eine
bloBe Hypostasierung per rescriptum philosophi ist? Ich
sehe Thren Einwand voraus. Sie werden mir entgegnen,
daB dieser Einwand, den ich erhebe, ein Beweis dafiir
ist, wie tief ich selbst in gnostischem Denken verstrickt
bin. Sie werden gerade in meiner Fragestellung einen Be-
weis dafiir erblicken, daB ich positivistisch und pragma-
tisch in terms von Methodologien und Verfahrenslehren
denke. Ich wiirde gleich einem anderen bekannten Gno-

20 Ebd. S. 175.

96

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

stiker dem Vorwurf, einer zu sein, eiskalt ins Gesicht
schauen. Dies ndmlich unter der Bedingung, da Gnostik
wirklich in einem so weiten Sinn verstanden werden
kann, wie Sie es tun. Genaugenommen kenne ich nim-
lich keinen grofen Metaphysiker, der nicht nach Ihrem
Begriffsschema auch ein Gnostiker gewesen wire. So
verschiedene Typen wie Pascal, Leibniz, Hegel, Kierke-
gaard machen sich, soweit sie von dem Dogma ab-
weichen, der gnostischen Siinde schuldig, und ich weif§
nicht einmal, ob Thomas von Aquin ganz frei von dieser
Siinde ist. Vielleicht ist das, was Sie Gnostik nennen, die
Grundkategorie aller Anthropologie und aller Anthro-
podizee. Vielleicht habe ich hier Ihren Gedanken ganz
mifverstanden, aber wenn dies der Fall ist, dann tat ich
das nicht aus bosem Willen. Mir scheint, da Ihr Begriff
der Gnostik gleichzeitig zu weit und zu eng ist. Dies muf
ich etwas ndher ausfiihren.

Wenn Ihre Analyse im fiinften Kapitel betreffend
den Fall der Puritaner ein Musterbeispiel fiir das Verfah-
ren der politischen Gnostik ist - und alles, was Sie sa-
gen, ist mit einer Ausnahme, die ich gleich anfiihren
werde, sehr liberzeugend -, dann kann ich nicht gleich-
zeitig die Ausfithrungen Ihres 6. Kapitels als ein Beispiel
fiir gnostische Philosophie und gnostische Entwicklung
ansehen, wenn Gnostik in beiden Fillen dasselbe bedeu-
ten soll. Noch weniger kann ich, auf die Introduktion zu-
riickblickend, Max Weber als einen gnostischen Fall in
dem gleichen Sinne ansehen, in welchem die Politik der
Puritaner als eine gnostische nachgewiesen wurde. Sie
fiihren auf Seite 138 und 1402! zwei technische Einrich-
tungen an, die nach Ihrer Meinung zu Hauptwerkzeugen
der gnostischen Revolution geworden sind. Das ist er-

21 Ebd. S. 199 und 201 f.

97

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

stens der Korancharakter der heiligen Schriften und zwei-
tens das Tabu, das allen kritischen Versuchen auferlegt
wird. Ich behaupte, daB diese beiden technischen Ein-
richtungen allgemeiner Natur sind, die allen Gesell-
schaftssphdren und allen Gesellschaftsformen angehdren
und nichts mit Gnostik zu tun haben. Beide sind Aus-
driicke der gesellschaftlichen Macht, ob diese nun in den
Diensten der christlichen Doktrin steht oder nicht. Ob
Sokrates den Martertod stirbt, weil er der Asebeia ange-
klagt wird, oder Christus, weil er den Korancharakter
der Thora nicht respektierte, ob seit den friihesten Zeiten
der Kirche die Heretiker umgebracht wurden, weil sie
das Dogma der Konzile nicht respektierten, ob die
Verriter der Doktrin des dialektischen Materialismus ihre
verdienten Strafen erleiden, in allen diesen Féllen spielt
sich das Gleiche ab. Macht jeder Art schafft ihren Koran
und schafft ihre Tabus. Die Heretiker gehen immer an
diesem Konflikt zugrunde. In einer Ihrer friiheren
Schriften haben Sie mit viel Gliick den Begriff der Ge-
genidee ausgearbeitet.?2 Jede Idee, einmal zur Macht
gelangt oder, in Ihrer Sprache zu reden, jede Idee,
sobald sie einmal zur existentiellen Representation unter
einem Symbol gekommen ist, braucht ihre Gegen-
symbole. Ich frage mich iiberhaupt, ob nicht jedes
Symbolsystem in Threm Sinn gleichzeitig ein negatives
Symbolsystem, ob nicht jede Theologie gleichzeitig eine
negative Theologie voraussetzt. Ob nicht daher eine
dialektische Spannung zwischen diesen beiden positiven
und negativen Polen der Symbolsysteme und der Theolo-
gien besteht und bestehen muf, und ob nicht vielleicht
das Eidos der Geschichte hier zu suchen wire, wie ja in

22 "Die Juden als Gegenidee”, in: E. Voegelin, Rasse und Staat, Freiburg 1933, S.
181-183.

98

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

einem gewissen Sinne Hegel dies zu tun versucht hat.

Ich will mich im folgenden an den Begriff der
gnostischen Revolution halten, wie sie in den ersten fiinf
Abschnitten des fiinften Kapitels von Ihnen beispielge-
bend entwickelt wurde. An dieser Darstellung ist nicht
nur nichts auszusetzen, sondern sie ist absolut iiberzeu-
gend und hat mir vor allem ganz neue Einsichten
verschafft, obwohl ich aus Ihrem deutschen Aufsatz
schon einiges iiber diese Entwicklung gelernt hatte.23 Auf
Seite 153 begibt sich aber etwas Merkwiirdiges. Um die
Haltung Hobbes zu erkldren, der das Christentum unter
dem Aspekt seiner Identitit mit dem Diktat der Vernunft
interpretiert und seine Autoritit von der Sanktion durch
die Regierung ableitet, finden Sie es mit Recht fiir notig,
den Grundbegriff der AufschlieBung der Seele einer
neuen theoretischen Diskussion zu unterziehen. Die Auf-
schlieBung der Seele ist, wie Sie ja in Ihrem Homer-
kapitel?* schon analysiert haben, ein historisches Ereignis
von allergrofiter Bedeutung. Sie ist das Sensorium der
Transzendenz. Erst nachdem sie aufgeschlossen ist,
kommen die kritischen und theoretischen Standards fiir
die Interpretation der menschlichen Existenz in der Ge-
sellschaft {iberhaupt in Sicht. Durch sie allein kann die
transzendentale Realitit wahrgenommen, und ein Ver-
gleich zwischen der so erschlossenen Wahrheit und der in
Selbstinterpretation der Gesellschaft erzeugten Wahrheit
vorgenommen werden. Soweit folge ich Thnen durchaus.
Es ist auch meine tiefe Uberzeugung, wenn Sie wollen,
mein Glaube, daB das Erlebnis der Transzendenz die

23 Gnostische Politik, in: Merkur, Jg. 4, S.301-317.

24 Schiitz bezieht sich hier vermutlich auf das Kapitel "Homer and Mycenae" in: The
World of the Polis (= Order and History, Vol. 2), S. 103 f., das in bereits be-
arbeiteter Form unter dem Titel "The World of Homer" in der Review of Politics
(Notre Dame, Indiana), Vol. 15, No. 4, 1953, S. 491-523 erschien.

99

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Grundvoraussetzung aller Wahrheit, sei sie philosophi-
scher, metaphysischer oder gesellschaftlicher Natur, ist.
Ich will Thnen auch weiter darin folgen, daf§ die Idee ei-
nes universalen Gottes das MabB fiir die offene Seele ist,
wenn sie namlich, wie Sie dies an dieser Stelle tun, unter
dem universalen Gott den aristotelischen Nous oder den
stoischen oder christlichen Logos verstehen wollen. Un-
ter der Hand aber verwandelt sich dieser Begriff. Seite
160 wird Hobbes vorgeworfen,2> dafl er es versucht
habe, Geschichte in ein ewig bestehendes endliches Reich
von dieser Erde einzufrieren. Es wird weiter gesagt, daB
dies nur moglich sein konnte, wenn die Erlebnisse der
Transzendenz, die zur Natur des Menschen gehdren ein-
fach beiseite gelassen werden. Hobbes hitte den Men-
schen, ein Geschopf Gottes, verbessert, indem er einen
Menschen ohne solche transzendentalen Erfahrungen er-
schaffen hitte.

Mir ist hier selbstverstandlich nicht an der Ausle-
gung Hobbes gelegen, fiir die Ihre Ausfithrungen sicher-
lich zutreffen, sondern an dem Prinzip der Gnostik als
solchem, was ja Ihr Hauptabsehen ist, wie die anschlie-
fenden Eingangsausfiihrungen der sechsten Vorlesung
deutlich zeigen. In diesen wird ausgesprochen, daf die
Entstehung der Gnostik aus dem Vakuum zu erkléren ist,
das das Christentum durch Beseitigung der zivilen Theo-
logie im Entgoéttlichungsprozef geschaffen hat. Die Pro-
bleme der Gesellschaft, so sagen Sie richtig, werden in
historischer Existenz nicht erschopft, indem man auf das
Ende der Welt wartet. Die Immanentisierung des christli-
chen Eschaton allein macht es mdglich, die Gesellschaft
in ihrer natiirlichen Existenz mit einem Sinn auszustatten,
welchen ihr das Christentum versagt hat. Nun heiBt es

25 Ebd. S. 228 f.

100

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

weiter, daB das gnostische Experiment in ziviler Theolo-
gie mit verschiedenen Gefahren belastet ist. Die erste
derselben ist die Tendenz des Gnostizismus, die Wahrheit
der Seele nicht zu ergénzen, sondern zu ersetzen. Da-
durch, daB der Gnostizismus offen antichristlich wurde,
wurde die Wahrheit der offenen Seele iiberall, wo gno-
stische Bewegungen sich verbreiteten, zerstort. Dieses
Thema wird durchgehalten, und auf Seite 16526 heifit es
z. B., daB} die Schliefung der Seele mit dem modernen
Gnostizismus geradezu identisch ist. Hier kann ich Ihnen
keineswegs folgen. Warum sollte nicht auch eine gnosti-
sche Philosophie eine offene Seele und eine ErschlieBung
der existentiellen Wahrheit ermoglichen? Wenn Offnung
der Seele nichts anderes meint als das Erlebnis der Tran-
szendenz und die Suche nach der solcher Art er-
schlossenen und erschlieBbaren Wahrheiten, dann ist
nicht einzusehen, warum die Ablehnung der christlichen
Eschatologie nichtsdestoweniger die offene Seele be-
wahrt. Besonders interessieren wiirde mich, wie Sie in
diesem Zusammenhang Spinoza ausdeuten. Seine von
Hobbes so sehr beeinflufite politische Philosophie ist
doch zweifellos vertraglich mit der AufschlieBung der
Seele gegeniiber dem gottlichen Nous, Logos oder wie
immer Sie es hier nennen wollen. Oder fallt Spinoza
nach Ihrer Definition nicht unter die Kategorie der gno-
stischen Politiker? Ist seine Souveranititsidee oder seine
Naturrechtslehre nicht eine Immanenzphilosophie?

Wie immer Sie meine Frage nach Spinoza beant-
worten mogen, ich bestreite, wie ich es schon oben tat,
den auf Seite 166 wieder vorgebrachten Hauptsatz, daf}
die Immanentisierung des christlichen Eschaton zu einer
fehlerhaften Darstellung der Struktur der immanenten

26 Ebd. S. 233 f.

101

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

Realitit fiihrt. GewiB, es gibt politische Philosophien, die
Gegenprinzipien zu den Prinzipien der Existenz schaffen;
es gibt Metaphysiken, die aus Furcht, der wahren Exi-
stenz ins Auge zu sehen, sich in eine Traumwelt fliich-
ten. Es ist zweifellos richtig, daB derartige Selbst-
interpretationen der Gesellschaft selbst Bestandteile der
politischen Realitit werden. Warum dies so ist, ist von
Ihnen auf Seite 16827 und den folgenden ausgezeichnet
analysiert worden. Was ich nicht einzusehen vermag, ist,
daB diese Flucht in die Traumwelt, diese Ersetzung der
Realitdt durch eine Gegenrealitit ihre Wurzel darin hat,
daB das christliche Eschaton immanentisiert wird. Was
ich nicht einzusehen vermag, das ist, daB das Offnen der
Seele gegeniiber der transzendentalen Wahrheit nicht
auch einen Irrtum ermoglichen sollte. Ich sehe hier drei
Komponenten, wenn nicht mehr, in Ihrem Begriff der
Gnostik, die zu vereinigen mir sehr schwer fillt.

Im iibrigen ist alles, was Sie im Abschnitt 2 und 3
sagen, ganz ausgezeichnet und kann von jedem, auch
wenn er Thre Grundthese liber den Ursprung der Gnostik
nicht akzeptiert, dennoch voll geteilt werden. Hier habe
ich nur eine Frage zu stellen: Wenn in der klassischen
und christlichen Ethik die ersten Tugenden Sophia und
Prudentia sind, warum sollte nicht auch eine Ethik mog-
lich sein, die auf der Grundtugend des lumen naturale
oder des amor intellectualis Dei aufgebaut ist? Warum ist
ratio, der reason, nicht eine Grundtugend, sondern ein
Siindenfall? Aller Pantheismus fuBt schlieBlich darauf,
da Mensch und Welt nicht als Kreatur Gottes, sondern
Welt als identisch mit Gott angesehen wird. Weil er dies
verteidigt hat, ist Giordano Bruno auf dem Scheiterhau-
fen gestorben. Pantheismus, den Hegel den ascosmisti-

27 Ebd. . 237f.

102

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

November 1952

schen genannt hat, ist doch zweifellos eine Immanentisie-
rung des christlichen Eschaton. Ist er deshalb gnostisch?
Nichtsdestoweniger ist er mit hochster Disziplin des In-
tellekts vereinbar. Ubrigens kann ich diese Art der
Immanentisierung weder unter den Typus der theologi-
schen noch der axiologischen oder der aktivistischen
Immanentisierungen, wie sie auf Seite 17528 erwihnt
sind, unterbringen.

Wenn ich im Vorstehenden absichtlich Spinoza und
seine politische Theorie wiederholt herangezogen habe,
so bin ich mir dessen voll bewufit, wie wichtige Unter-
schiede zwischen ihm und Hobbes bestehen. Ich glaube,
daB Thre Antwort dahin gehen wird, daB Spinoza eben
kein Gnostiker ist. Aber wenn das der Fall ist, dann be-
darf wohl der Begriff der Immanentisierung entweder ei-
ner Korrektur, um als Grundlage fiir die Theorie des
Gnostizismus verwendet zu werden, oder, und dies
scheint mir viel wahrscheinlicher, man kann bei Auf-
rechterhaltung Threr Hauptthese iiber den Gnostizismus
auf die Heranziehung des christlichen Eschaton als einzig
moglicher transzendentaler ErschlieBung der Wahrheiten
der Seele verzichten. Dieser Einwand betrifft natiirlich
nicht das historische Faktum, das von Ihnen aufgewiesen
wurde, ndmlich daB in der geschichtlichen Entwicklung
der letzten 1000 Jahre die Wendung zur Gnostik von der
Immanentisierung des christlichen Eschaton ihren histori-
schen Ausgangspunkt genommen hat.

Aber selbst, wenn dies so ist, und wenn man Ihre
grandiose Cyclentheorie der Geschichtsentwicklung
akzeptiert,?® bleibt doch die Frage ibrig, ob diese
Riickbeziehung auf das christliche Eschaton theoretisch

28 Ebd. S. 247 f.
29 Schiitz bezieht sich hier auf die Ausfihrungen in der Neuen Wissenschaft der Po-
litik, S. 232 ff.

103

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Voegelin

haltbar ist. Theoretisch ndmlich in dem auch von Ihnen
immer wieder geforderten Sinn einer philosophischen
Anthropologie. Ich glaube nicht, daB eine philosophische
Anthropologie aufgrund einer allein selig machenden
Metaphysik entwickelt werden kann, die das Offnen der
Seele eigentlich zu einem sehr engen macht. Da stehe ich
viel ndher der Auffassung Dempfs in seiner Selbstkritik
der Philosophie, der ja gerade das Nebeneinanderbeste-
hen der verschiedenen Selbstinterpretationen in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung und der von ihm aufgezeigten,
aber freilich noch sehr zu vervollkomnenden Typen der
Metaphysik, zum Grundaxiom seiner philosophischen
Anthropologie macht.30

Nun genug. Verzeihen Sie, lieber Freund, die et-
was ungeordnete Weise dieser vorstehenden Betrachtun-
gen, die darauf zuriickzufiihren sind, daB ich diesen Brief
in meinen Taperecorder diktiere, weil es leider meine
Zeit nicht gestattet, meinen Gedankengang zu Papier zu
bringen un. sorgféltig auszufeilen. Es mag sein, daB ich
in vielem, vielleicht in Hauptsachlichem, Sie miBverstan-
den habe. Ich glaube aber, daB Sie aus meinen Zeilen er-
sehen haben werden, wie sehr ich trotz aller Gegensitze
Grund habe, Ihr Buch zu bewundern, und in welchen
freundschaftlichen Geist meine Bemerkungen gemeint
sind. Nehmen Sie sie ebenso auf, lassen Sie mich wissen,
wo ich Sie miBverstanden habe.

Mit allen lieben Griiflen
Ihr Alfred Schiitz

30 A. Dempf, Selbstkritik der Philosophie: Vergleichende Philosophiegeschichte im
Umrifs, Wien 1947.

104

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

1. Januar 1953

Lieber Freund:

Wie konnte ich das Neue Jahr besser anfangen als
mit einer Antwort auf Ihren lieben, so sorgféltigen, kriti-
schen Brief - oder sagen wir, ich werde mit der Antwort
anfangen, denn Sie haben so viele und wesentliche
Punkte beriihrt, daB wohl nicht alles auf einmal erledigt
werden kann.

Vor allem lassen Sie mich sagen, da nach diesen
weiteren Aufklarungen {iber Ihre Absichten betreffend
eine Relevanztheorie es mir in der Tat auch scheint, daf
keine sehr tiefgehenden Differenzen bestehen. Was wie
eine Differenz aussieht, rithrt eher daher, daB Sie eine
allgemeine Theorie ausarbeiten wollen, wihrend ich
mich speziell auf eine Theorie der Politik konzentriere.
Und es gibt wohl auch keine wesentlichen MiBver-
stindnisse in Ihrem Brief, sondern die Punkte, die Sie
anregen, sind sehr berechtigte Fragen, die weitere
Ausfithrungen erfordern, als ich sie gegeben habe. Meine
einzige Entschuldigung ist, daB die Form der Vor-
lesungen mich zwang, vieles in der Luft hdngen zu
lassen.

Nun zum Verfahren der Antwort: Ich werde die
Fragen von Ende Ihres Briefes, d. h. von den sehr ener-
gischen Einwendungen betreffend Christentum und Phi-
losophie her, aufrollen und mich zu der Einleitung

105

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

durcharbeiten. Die Position betreffend Christentum er-
scheint auch mir viel zu wenig ausgearbeitet, und die
Formulierungen konnten AnlaB zu MiBverstindnissen
geben wie z. B., da ich eine Apologetik des Christen-
tums versuche und alles, was nicht-christlich ist, verur-
teile.

Meine Beschdftigung mit dem Christentum hat nicht
urspriinglich irgendwelche religiose Griinde. Es handelt
sich einfach darum, daB die traditionelle Behandlung der
Philosophiegeschichte, und besonders der politischen
Ideen, das klassische Altertum und die Neuzeit aner-
kennt, und daB die 1500 Jahre christlichen Denkens und
christlicher Politik als eine Art Loch in der Entwicklung
der Menschheit behandelt werden. In der Arbeit an der
"History"! stellte sich dieses Verfahren als unmdglich
heraus: Was immer man vom Christentum denkt, man
kann es nicht als eine quantité négligeable behandeln.
Eine allgemeine Ideengeschichte mufl imstande sein, das
Phdnomen des Christentums mit derselben theoretischen
Sorgfalt zu behandeln wie Plato oder Hegel.

Nun zu Ihrer entscheidenden Frage: Ist Theorie nur
im Rahmen des Christentums mdglich? Ganz offenbar
nicht: Die griechische Philosophie ist vorchristlich; man
kann ganz ausgezeichnet als Platoniker oder Aristoteliker
philosophieren. Das Wesen des Philosophierens scheint
mir in der Auslegung von Transzendenzerlebnissen zu
liegen; und diese Erlebnissse hat es historisch-faktisch
unabhdngig vom Christentum gegeben; und man kann

1 Es handelt sich hierbei um das von Voegelin inzwischen aufgegebene Projekt einer
"History of Political Ideas”, siche dazu im einzelnen Peter J. Opitz, Erste Spuren-
sicherung: Zur Genesis und Gestalt von Eric Voegelins History of Political Ideas, in:
Eric Voegelin, Das Volk Gottes. Sektenbewegungen und der Geist der Moderne,
hrsg. von P. J. Opitz, W. Fink Verlag: Miinchen, 1993.

106

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

selbstverstandlich auch heute ohne Christentum philoso-
phieren.

Diese grundsitzliche und eindeutige Antwort muf}
nun allerdings in einem wesentlichen Punkt qualifiziert
werden. Es gibt Grade der Differenzierung von Erlebnis-
sen; und ich wiirde es als Prinzip des Philosophierens an-
sehen, daB der Philosoph die maximal differenzierten
Erlebnisse in seine Auslegung einzubeziehen hat; und
daB er nicht das Recht hat, solange er rational arbeitet,
kompaktere Erlebnistypen seiner Auslegung zugrunde zu
legen und die Differenzierungen aus welch immer Griin-
den zu ignorieren. (Das ist mein oben beregtes Problem
des Historikers der Ideen.) Im Christentum ist nun eine
entscheidende Differenzierung eingetreten, die man viel-
leicht am besten am Fall des Platonischen Hohlen-
gleichnisses deutlich machen kann. Plato 148t seine
Menschen angekettet in der Hohle sein, der Wand
zugewendet, auf der sie nur die Schatten der Dinge se-
hen, die hinter ihnen vorbeigetragen werden. Diese
Situation wird dadurch in Bewegung gebracht, da} einer
dieser Menschen "gezwungen" wird, sich umzuwenden,
und weiter mit Gewalt zum Hohleneingang hinaufge-
schleppt wird, wo er die Sonne sehen kann. Frage: Von
wem wird dieser Mensch zur Umwendung, zur peri-
agoge, "gezwungen"? Hier haben Sie das Gnadenpro-
blem auf der Platonischen Stufe der Einkleidung in
Gleichnisse und Mythen. Dieser "Zwang", das ist im we-
sentlichen, was im Christlichen als "Offenbarung" oder
"Gnade" differenziert wird als der erlebte Eingriff der
Transzendenz in das menschliche Leben, der so iiberwil-
tigend von auflen kommen kann, daB es wie bei Paulus
oder Augustin zur Infragestellung der menschlichen Frei-
heit fithren kann. Das ist neu. Und es hat eine wichtige
philosophisch-technische Folge, insofern als es heute

107

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

niemanden einfallen wiirde, einer Theorie mystischer
Erlebnisse die Form eines platonischen Mythus zu geben.
Dafiir gibt es das differenzierte jiidisch-christliche Voka-
bular, wie z. B. in der sehr eingehenden Theorie der
Prophetie bei Maimonides, die stark auf Bodin einge-
wirkt hat. Plato konnte nicht als Prophet auftreten, son-
dern mufte die Autoritit des von Offenbarung inspi-
rierten Menschen unter den Symbolen des Philosophen-
konigs (Politeia) oder des koniglichen Herrschers
(Politikos) verbergen. Und das wieder hatte die Konse-
quenz, daB die Gemeinschaft der Anhdnger des Inspi-
rierten nur als Polis vorgestellt werden konnte, nicht als
Gemeinde einer Kirche, jenseits der temporalen Politik.
Die Differenzierung des Kirchenproblems und das Ver-
stehen, daB die Orientierung zu transzendenter Perfektion
nicht ein politisches Problem ist, ist eine weitere Lei-
stung des Christentums. Die Platonische Schule, wie
schon vorher die pythagordische, ist ja, wie Sie wissen,
durch ihre politische Tatigkeit in allerlei Schwierigkeiten
geraten. Wenn man sich als Philosoph auf Fragen dieser
Art nicht einldBt, wenn man sich z. B. auf Probleme der
Logik oder der Konstitution der Aulenwelt im BewuBt-
seinsstrom beschrankt, dann brauchen diese Fragen
begreiflicherweise nie akut zu werden, und man kann
sehr gut ohne sie auskommen. Fiir mich als Theoretiker
der Politik gibt es da keine Wahl; die Fragen dieser Art
treten im geschichtlichen Material auf, und ich muf8 mich
damit auseinandersetzen - in der angedeuteten Richtung.
Nun zu einer Unterfrage dieses Problems, die Sie
anregen. Sie werfen die Frage auf, warum eine Ethik ge-
rade auf Prudentia gegriindet sein sollte, warum nicht auf
das lumen naturale, oder den amor Dei intellectualis? Da
hdtte ich vielleicht auch deutlicher sein sollen. Prudentia
ist die erste der christlichen ethischen Tugenden; dariiber

108

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

stehen die christlichen theologischen oder die aristoteli-
schen dianoetischen oder die Platonischen Transzenden-
zerlebnisse (philosophia, eros etc.) Die klassische, wie
die christliche Ethik, ist primidr auf die Transzen-
denzerlebnisse gegriindet, sekundir auf die ethischen
Tugenden. Daraus ergibt sich nun ein heikles Problem
fiir Prudentia, denn zur Tugend der Prudentia gehort es,
daB sie das Wissen, das aus den Transzendenzerlebnissen
stammt, in ihr ethisches Wissen aufgenommen hat.
Ethisches Handeln, das z. B. utilitarisch fundiert ist,
ware im klassischen wie im christlichen Sinne lasterhaft,
weil die eigene menschliche Natur sowie die der anderen
Personen nicht das Handeln bestimmt - typischer Fall:
Bentham, der ziemlich nahe an eine totalitire Ethik mit
sozialer Repression aller Menschenwerte, die durch
Transzendenzerlebnisse erschlossen werden, heran-
kommt. Diese Frage gehort zu den weiteren des sacri-
ficium intellectus, auf das ich fiir einen Augenblick
eingehen muB. In der liberalen Leitartikelatmosphdre des
19. Jh. ist das sacrificium intellectus als eine Abdikation
der Vernunft durch Annahme eines Dogmas verstanden
worden. Das jedoch ist nicht seine historische Bedeutung
von Athanasius bis Kant. Fiir Athanasius bedeutet sacri-
ficium intellectus die Pflicht, nicht mit menschlichem
Intellekt in Regionen zu operieren, die dem Intellekt
nicht zugdnglich sind, das ist in der Region des Glau-
bens. Die Diskussion ist gegen die Gnostiker der Zeit ge-
richtet, die, nach einem Wort des Irenaeus, in Gott lesen
wollen, wie in einem Buch. Diese Bedeutung ist noch in
Kant lebendig, wenn er das Philosophieren auf eine Me-
taphysik innerhalb der Grenzen der bloSen Vernunft ein-
schrankt. Konkret gesprochen: Wenn man wie Marx z.
B. die Annahme macht, daB der Mensch durch ir-
gendwelche Methoden in einen Ubermenschen verwan-

109

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

delt werden kann, der frei ist von Leidenschaften und
daher der institutionellen Druckmittel, die ihn auf der
rechten Bahn halten, nicht mehr bedarf, dann hat man die
klassische wie jidische und christliche Einsicht in das
Wesen der menschlichen Natur als unterschieden von der
gottlichen hinausgeworfen, mit der verhdngnisvollen
Konsequenz, daf im Namen der Etablierung des voll-
kommenen Reiches hier und jetzt die grauenhaftesten
Verbrechen gerechtfertigt erscheinen. Marx hat das
sacrificium intellectus nicht gebracht, sondern intellektu-
ell-spekulativ Thesen aufgestellt, die man nur aufstellen
kann, wenn der Abgrund, der Goéttliches vom Menschli-
chen trennt, nicht erlebt ist. Das Fehlen des Glaubens
fiilhrt zu lasterhaftem und verbrecherischem Handeln in
der konkreten sozialen Situation; in diesem Sinne miifite
man sagen, daB Marx die Tugend der Prudentia nicht ge-
habt hat, weil ihm wesentliche Wissensstiicke, die aus
der Sphére des Glaubens stammen, gefehlt haben. In die-
sem Sinne kann man auch von lasterhafter Ignoranz spre-
chen. Was nun Ihre Frage nach dem lumen naturale als
Grundtugend betrifft, so wiirde ich sagen, daB dieses lu-
men entweder im Aufklarungssinne, wie z. B. bei Locke,
nur bedeutet, daB richtig ist, was Locke sich gerade so
denkt; oder daB es die ratio im christlichen Sinne, z. B.
im Thomistischen, bedeutet, in dem ratio als menschliche
Teilnahme an der ratio divina verstanden wird. Aber das
fiihrt in die Probleme, die Bergson in den Deux Sources?
ja ausfithrlich behandelt hat. Der amor Dei intellectualis
soll mir recht sein fiir Philosophen; aber was machen die
armen Teufel, die keine philosophische Bildung haben?
Mir scheint da doch die christliche fides caritate formata

2 Henri Bergson, Les Deux Sources de la morale et de la religion, 1932.

110

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

vorzuziehen zu sein, mit ihrem sehr viel reicheren
emotionalen und voluntativen Inhalt.

Zum Punkte der "intellektuellen Disziplin" wére
noch zu ergdnzen: Sie besteht nicht darin, daB ein Philo-
soph mit groBter intellektueller Disziplin von falschen
Voraussetzungen her ein System durchkonstruiert; sie be-
steht darin, das er das sacrificium intellectus bringt und
die falschen Voraussetzungen nicht macht.

Diese Korollarien werden verstindlicher machen,
was ich jetzt weiter zum Hauptpunkt zu sagen habe:
warum ich als Philosoph nicht geneigt bin, das Chri-
stentum iber Bord zu werfen. Diese Frage ist belastet
mit der Rolle der Gnostik innerhalb des Christentums. Es
steht aufler Zweifel, daB historisch das Christentum zwei
Hauptkomponenten enthélt, die ich als die Gnosis der
historischen Eschatologie und als essentielles Christentum
unterschieden habe. Mit dieser Unterscheidung wird
mancher nicht zufrieden sein. Die Sektenbewegungen
und gewisse Richtungen innerhalb des Protestantismus'
insistieren, daf das eschatologische Christentum das es-
sentielle sei; wihrend das, was ich das essentielle
Christentum nenne, die Korruption des Christentums
durch die Tradition der katholischen Kirche sei. Daraus
ergeben sich leicht Milverstidndnisse in der Debatte, wie
sie z. B. in dem Brief Jakob Taubes'3 auftreten, den Sie
so freundlich waren, an mich weiterzuleiten. Taubes (und
in diesem Punkt wiirde er auch die Unterstiitzung z. B.
von Karl Lowith finden) formt seine Haltung zum Chri-
stentum an Overbeck und Nietzsche. Overbeck im be-
sonderen, als guter, nach-Hegelianischer, protestan-
tischer Theologe, hat eine sehr geringe Meinung vom

3 Siehe hierzu die Erliuterungen von Gregor Sebba in The Philosophy of Order, S.
452 f.

111

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Kulturwert (inkl. philosophischen Wert) des Christen-
tums, weil er es mit den gnostisch-eschatologischen
Komponenten des Neuen Testaments (Ev. Joh., gewisse
Paulus-Stellen, die Offenbarung) identifiziert. Mit dieser
Einschédtzung* hat er vollig recht, denn fiir den Bestand
einer historischen Gesellschaft ist in der Tat nicht viel
von einer religiosen Haltung zu erwarten, die annimmt,
daB nédchste Woche die Welt untergeht und alle
Sozialordnung darum irrelevant ist. Wenn am Christen-
tum nichts widre als diese radikale, eschatologische
Erwartung, dann widre es nie eine Geschichtsmacht
geworden; die Gemeinden wiren obskure Sektierer
geblieben, die man hochstens totschlagen konnte, wenn
sie mit ihrer Narretei ernstlich die Staatsordnung storten.
Aber eben weil diese Einschitzung richtig ist, halte ich
es fiir phantastisch, in dieser destruktiven Komponente
das Wesen des Christentums zu sehen und die
tatsachliche Entwicklung zur Geschichtsmacht der Kirche
als unwesentlich zu bagatellisieren. Die nach-he-
gelianische, protestantische Theologie, die besonders in
Deutschland so tief die Haltung der Philosophen zum
Christentum bestimmt hat (auch dort, wo sie sich dessen
kaum bewufit sind), ist meiner Meinung nach eine un-
haltbare Geschichtsklitterung, inspiriert vom anti-katholi-
schen Ressentiment. Das Christentum ist historisch wirk-
sam geworden durch die Paulinischen Kompromisse mit
der Ordnung der Welt (nicht nur des Staates, sondern vor
allem mit dem Bestand der Welt selbst, einer Welt, die
nicht nachste Woche untergeht), und die Transformation
der Gldubigen, die in eschatologischer Erwartung leben,
in das geschichtliche corpus mysticum Christi. Diese
Kompromisse waren nicht ein willkiirlicher Zusatz, son-

4 In Christentum und Kultur, hrsg. von C. A. Bernoulli, Basel 1919.

112

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

dern durchaus als mogliche Entwicklung im Auftreten
und den Lehren Christi angelegt.

Dies zur Rechtfertigung meiner Unterscheidung ei-
nes "wesentlichen" Christentums von den eschatologi-
schen und gnostischen Komponenten. Dieses "wesent-
liche" Christentum scheint mir nun in seiner Theologie
und Philosophie sehr bedeutsame kritische Leistungen
vollbracht zu haben, die man nicht vernachldssigen darf.

Die erste dieser Leistungen wurde durch die Chri-
stologie erbracht. Dieser Dogmenkomplex wird heute
von Philosophen der sikularistischen Observanz mit tie-
fem Miftrauen betrachtet, weil er die Gottlichkeit Christi
statuiert; und von den katholischen Philosophen wird er
fraglos akzeptiert, ohne daB sein Sinngehalt einer ge-
naueren Untersuchung unterzogen wiirde. Beide Haltun-
gen scheinen mir unzuldssig: die sdkularistische, weil sie
das Problem anachronistisch behandelt; die katholische,
weil sie unkritisch ist. Das erste Postulat fiir die Be-
handlung dieser Frage ist, daf} sie aus der Zeit Jesu ge-
stellt werden muB, nicht aus unserer Zeit, in der die hi-
storischen Konsequenzen der Christologie "fraglos ge-
geben" sind. Fiir die Zeit Jesu wire festzustellen, daf
Gottmenschen keine Raritdt waren; nicht nur eine ganze
Reihe hellenistischer Konige waren Gotter; sondern - von
unmittelbarem EinfluB auf die christliche Symbolik
(Norden) - war die Tatsache, daB jeder Pharaoh als
gottliches Kind geboren wurde und die Inkarnation des
Horus war. Neu, und fiir die Welt aufregend, war nicht
das Gottmenschentum Christi, sondern (1) der soziale
Status des inkarnierten Gottes und (2) die menschheitlich
universale Funktion seines Mittlertums. Neu war, daf
nicht ein sozialer Représentant, ein Konig, der Gott war,
sondern ein armer Teufel proletarischen Status', der ein
héchst miserables, ungdttliches Ende fand; neu war fer-

113

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiltz

ner, daB der Mittler nicht seine Funktion fiir eine histo-
risch existierende Gesellschaft ausiibte, sondern fiir alle
Menschen (dariiber kam es zur Spannung zwischen den
Juden-Christen von Jerusalem und den Paulinern); und
neu war schlieBlich, daB der Mittler nicht einen Gott in-
karnierte, sondern Gott im monotheistischen Sinne, der
alle andern Gotter ausschliefit. Die Gottesidee ist radikal
universal; die Mittlerfunktion ist radikal universal fiir
alle Menschen; und ihre Giiltigkeit ist universal fiir alle
Zeiten. Das Erlebnis gottlicher Hilfe, das in allen vor-
christlichen Kulturen polytheistisch und national-plurali-
stisch symbolisiert wird, ist durch die Christologie auf
sein Wesen reduziert und menschheitlich universal ge-
macht. Christus ist der Gott, der mit den Goéttern in der
Geschichte SchluB macht (Holderlin: "der letzte Gott").
Dies scheint mir fiir die Interpretation menschlicher Exi-
stenz in Gesellschaft eine kritische Sduberung ersten
Ranges zu sein, deren Folgen (ohne daB man an die Ur-
sache denkt) gerne auch von denen heute angenommen
werden, die an der Christologie keinen Geschmack fin-
den. Und was fiir fiirchterliche Dinge passieren konnen,
wenn im Gefolge anti-christlicher Massenbewegungen
diese Sauberung vergessen wird, diirfte die Idee des
Ubermenschen seit dem 18. Jh. und das Auftreten der
totalitdren Fiihrer hinreichend klar gemacht haben.

Die zweite Leistung, eng mit der Christologie ver-
kniipft, ist das Dogma von der Trinitit. Christentum ist
nicht Monotheismus, wie manchmal in unexakter Spra-
che gesagt wird, sondern Trinitarismus. Monotheismus
ist als Ketzerei verurteilt (unter dem Titel "Unitarismus";
das war iibrigens die Haresie, die zur Verurteilung Gior-
dano Brunos gefiihrt hat, nicht sein Pantheismus, der
eine inzidentelle Entgleisung ist, die einem Unitarier pas-
sieren kann, und schon gar nicht sein Eintreten fiir Ko-

114

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

pernikus). Die Leistung des Trinititsdogmas ist die
Kombination in einem theologischen Symbol von religio-
sen Erlebnissen, die differenziert bleiben miissen, um
spekulative Fehlkonstruktionen zu vermeiden. Das erste
Erlebnis ist das der radikalen Transzendenz Gottes (in
der Thomistischen Steigerung: der Gott der philoso-
phischen Spekulation, das "Sein"; der Gott der theologi-
schen Spekulation, der personliche Gott, der einen
"Namen" hat; der personlose, namenlose, radikal tran-
szendente Gott des "tetragrammaton" - iibrigens eine
meisterhafte "Phanomenologie" des Transzendenzerleb-
nisses). Das zweite Erlebnis ist das des gottlichen trans-
formierenden Eingriffes in die "Natur", die Uberlage—
rung einer forma supranaturalis im menschlichen Wesen
liber die forma naturalis im Aristotelischen Sinn (das ist
der Punkt, an dem die Spekulation Bergsons in den Deux
Sources ihren Knacks hat; er muB sich mit dem
Erlebnisproblem auseinandersetzen, aber wagt es nicht,
auf das Gnadenproblem einzugehen). Das dritte Erlebnis
ist die Prasenz des Geistes in der Gemeinschaft der Glau-
bigen, der Kirche. Ein radikaler Monotheismus (der Er-
lebnisse (2) und (3) nicht anerkennt) ist immer in Gefahr
(da die Problematik dieser Erlebnisse nicht abgeschafft
werden kann) entweder in einen sterilen Deismus aus-
zuarten (das war das Problem Voltaires, der tief erschiit-
tert war, da3 Holbach und Lamettrie aus seinem Deismus
die Konsequenz zogen, daB man ebenso gut gleich
Atheist sein konnte), oder in eine pantheistische
Konstruktion auszurutschen, um auf diese Weise Gott
wieder in die Welt hineinzubringen. Noch bedenklicher
kann die spekulative Situation werden, wenn Erlebnisse
(2) und (3) stark entwickelt sind, aber Erlebnis (1) ausge-
schaltet ist, weil dann immanente Machte zum Tréger der
Gnade und der Prdsenz des Geistes gemacht werden.

115

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Die dritte Leistung ist mit dem Komplex der mario-
logischen Dogmen verbunden. Um sie zu verstehen, muf
der ganze Komplex in Betracht gezogen werden: nicht
nur die formell dogmatisierte unbefleckte Empfangnis
und Himmelfahrt, sondern die zwei weiteren pro-
jektierten Dogmen der Maria co-redemptrix und der Ma-
ria mediatrix omnium gratiarum. Uber diesen Komplex
hatte ich das sehr interessante Gesprach mit Karl Barth,
von dem ich Ihnen, wenn ich mich recht erinnere, we-
nigstens andeutungsweise berichtet habe. Barth ist der
Meinung, daB mit der mariologischen Dogmatik die
katholische Kirche einen entscheidenden Defekt ihres
doktrinellen Gebdudes repariert: die bisher vernachlds-
sigte Teilnahme der Kreatur am Erlosungswerk. Ich
stimme ihm darin zu, wiirde aber etwas weiter gehen in
der Interpretation, in dhnlicher Richtung wie in der Be-
handlung der Christologie. DaB Fortschritt (progressus
im Augustinischen Sinn) in der Heiligung des Lebens
und der Vervollkommnung der Person nicht nur ein
Werk von aufien wirkender Gnade ist, sondern daf} die
Menschen aus eigenen Kriften auch allerlei dazu bei-
tragen konnen und beizutragen verpflichtet sind, ist
wieder eines der menschlichen Grunderlebnisse, das
Symbolisierung fordert. Aber, und das ist wieder der
entscheidende Punkt kritischer Sauberung, diese
Teilnahme am Erlosungswerk ist in das mariologische
Mysterium gehoben. DaB die Kreatur féhig zur
Teilnahme ist, heiBt nicht, daB die menschliche
Alltagskreatur sich in die Hande spucken kann, um als
co-redemptor Christi ein wenig mitzuerldsen und dabei
allerlei Unheil anrichten darf, wie z. B. im Fall des
linken Fliigels der Puritaner. Die Teilnahme bleibt fiir
die Menschen innerhalb der Schranken, die ihnen von
ihrer Natur gesetzt ist. So wie es durch Christus Schluff

116

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

mit den Goéttern ist, so ist es durch Maria Schluf mit
tibermenschlichen GefdBien des Géttlichen. In beiden Fil-
len stellt die Symbolik die Balance her zwischen Glanz
und Moglichkeiten des Menschen, und seinen Schranken.

Die vierte Leistung, im Zusammenhang mit den
zwei vorhergehenden, ist das kritischen Verstidndnis der
theologischen Spekulation und ihres Sinngehaltes, vor
allem erreicht durch Dionysius Areopagita und Thomas.
Das Zentralstiick der Thomistischen Theologie ist die
analogia entis, d. h. die Einsicht, daf} theologische Ur-
teile nicht Urteile im Sinne von Aussagen iiber Weltin-
halte sind. Der Satz "Gott ist allméchtig" verbindet ein
transzendentes Subjekt (von dem wir keine innerweltliche
Erfahrung, sondern nur die Glaubenserfahrung haben)
mit einem "idealisierten", infinitisierten innerweltlichen
Pradikat. Der Satz ist daher sinnlos, wenn Subjekt und
Priadikat buchstiblich verstanden werden; er gibt Sinn
nur, wenn das Pradikat dem extrapolierten Subjekt der
Glaubenserfahrung analogisch hinzugefiigt wird. Das,
was die Aufklarer des 18. Jh. der christlichen Dogmatik
zum Vorwurf machen (der Vorwurf, der bis heute von
aufgeklarten Denkern wiederholt wird), daB die Sétze der
Theologie nicht verifizierbar im Sinne einer Aussage
iber Sinneswahrnehmungen und daher sinnlos seien, das
ist der Ausgangspunkt der christlichen Theologie. In die-
sem Punkt wiirde Thomas jedem Aufkldrer zustimmen.
Die Dogmatik ist ein Symbolgewebe, das die auBeror-
dentlich komplizierten religidsen Erfahrungen expliziert
und differenziert; und die Ordnung dieser Symbole ist
eine deskriptive Ordnung, nicht ein rationales System,
das von Axiomen abgeleitet werden konnte. (Zu beachten
ist die Insistenz des Thomas, daB Inkarnation, Trinitit
und andere Lehrstiicke rational undurchdringlich, d. h.
rational sinnlos seien.) Hier scheint mir der Hauptwert

117

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

der christlichen Theologie zu liegen: als ein mehr als tau-
sendjdhriger Schatz von religiosen Erfahrungen, die in
einem unerhorten kooperativen Unternehmen der Patri-
stik und Scholastik durchanalysiert und differenziert wor-
den sind. Und gegen diesen Schatz, ohne ihn genauestens
zu kennen, irgendwelche philosophischen Spekulationen
einzusetzen (seien sie monotheistischer, pantheistischer,
dualistischer oder welcher Art immer), die unvermeidlich
auf sehr limitierten Erfahrungen einzelner Denker beru-
hen miissen, scheint mir - ich kann mir nicht helfen - ein
frecher Unfug, auch wenn dieser Unfug von Denkern
wie Bruno, Hegel, oder William James begangen wird.
Zu alldem muB nun jedoch eine wichtige Qualifika-
tion hinzugefiigt werden. Diese kritische Sduberungsar-
beit geht historisch in der Bewegung vor sich, die ich
"wesentliches Christentum” genannt habe, und kann
quellenmaBig belegt werden. Aber dieses wesentliche
Christentum ist nur mit Vorbehalten mit Katholizismus
zu identifizieren. Auch in der katholischen Hauptlinie des
Christentums ist diese Richtung auf eine klare Sym-
bolinterpretation nie ganz durchgefiihrt worden. Immer
mischt sich in die kritische Arbeit so etwas wie ein
"buchstibliches", fundamentalistisches Verstehen der
Dogmatik. Die Eschatologie z. B. wird von allen be-
deutenden christlichen Denkern als eine Symbolik ver-
standen, als eine ewige Prasenz der Gerichtes. Aber da-
bei laufen auch immer wieder Bemerkungen ein, die
Weltuntergang und Transfiguration der Schopfung als
sinnlich-reales Phanomen verstehen lassen. Z. B. die von
mir zitierte Augustinstelle iber den Frieden, der im Ro-
mischen Reich nicht im Sinne der Prophetien realisiert
ist, klingt aus in die "Hoffnung", daf§ vielleicht einmal
dieser Gottesfrieden wirklich werden konnte, wobei es
durchaus unklar bleibt, was "Wirklichkeit" in diesem Zu-

118

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Januar 1953

sammenhang bedeuten konnte. Die piece de résistance
dieses Fundamentalismus' ist natiirlich die katholische
Kirche selbst, die als konkret-historische als das Vehikel
der Erlosung verstanden ist, wenn auch mit vorsichtigen
Vorbehalten, da Erlosung vielleicht auch auBerhalb der
Kirche moglich sei. Die vollstindige Symbolkritik, bis in
die Kirchendoktrin, hat sich nie durchgesetzt, obwohl es
merkwiirdige Dinge auch in dieser Richtung gibt. So ist
es sonderbar, da Thomas in der Summa Theologica kein
Lehrstiick liber die Kirche hat; und trotz aller neothomi-
stischen Bemiihungen ist an dieser peinlichen Tatsache
nichts zu andern. Ich kann diese Merkwiirdigkeit nur
damit erklaren, daB Thomas sich - in seinem Symbolbe-
wufltsein - einige Dinge liber die Kirche gedacht hat, die
er vorzog, nicht zu Papier zu bringen. - Und diese
Hemmung in radikaler Symbolisierung scheint mir auch
historisch die Ursache des Krachs in der katholischen
Kirche zu sein, der zur Reformation gefiihrt hat. Denn in
der Generation nach Thomas, mit Eckhardt, beginnt die
radikale Symbolisierung durch die grofien Mystiker bis
zu Cusanus. Und diese Richtung ist, im Gegensatz zum
Thomismus, niemals von der Kirche als Institution ab-
sorbiert worden. (Vielleicht, weil es schon schwer war,
Thomas zu absorbieren; und zwei solche Genien in
einem Orden in aufeinanderfolgenden Generationen, das
war zuviel.) - Alles, was ich zum Problem des
"wesentlichen Christentums" ausfiihrte, ist daher vom
katholischen Standpunkt unhaltbar und wire als eine
Variante des als Héresie verurteilten Modernismus zu
klassifizieren.

Bei diesen  Ausfihrungen zur Frage des
Christentums will ich es heute bewenden lassen. Es
handelt sich, wie Sie sehen, nicht um Aufklarung
irgendwelcher Miflverstindnisse, sondern um Ausfithrun-

119

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

gen, die im Hintergrund des Buches stehen, aber dort
nicht gebracht werden konnten, und die Sie daher sehr
berechtigterweise in Frage ziehen. Sobald ich Zeit finde,
werde ich einiges zu Ihren Fragen betreffend Gnosis
schreiben. Und sobald meine Sekretirin Durchschlige
angefertigt hat, werde ich Ihnen eine kurze Abhandlung
iber prinzipielle Fragen zum Du-Problem und zum
Mythus schicken, die sehr erheblich iiber das
hinausgehen, was ich bisher nur kurz in Briefform
andeuten konnte.

Ich konnte diesen Brief erst heute, am 3. Januar, ab-
schliefien, weil ich gestern wieder in New Orleans in der
Klinik war, um einige Manipulationen an mir vornehmen
zu lassen. Die Operation ist damit abgeschlossen (die
Colostomy), und nun sollte auf etwa zwei Monate Ruhe
sein, bis die Hauptsache, die Entfernung des bis dahin
angeblich nicht mehr entziindeten Darmstiicks erfolgt.
Alles scheint gut gegangen zu sein. Nur: Was kostet das
alles!

Mit allen lieben Wiinschen zum Neuen Jahr an Sie
und Ihre Familie, und herzlichen Dank fiir Ihre Anteil-
nahme,

Stets der Ihre,
Eric Voegelin

120

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

10. Januar 1953

Lieber Freund:

Lassen Sie mich heute einiges zu Ihren Fragen be-
treffend Gnosis sagen; und vor allem lassen Sie mich
versichern, daf§ ich Ihre Fragestellungen nicht als Sym-
ptom gnostischer Haltung betrachte, sondern als sehr be-
rechtigte Forderungen, iiber ein komplexes Problem
mehr zu horen, als ich in den Vorlesungen sagen konnte.

Vielleicht ist es am besten, mit Ihren Fragen nach
dem eidos der Geschichte, dem fallacious character der
Immanentisierung und ihrer Abhédngigkeit von der vor-
géngigen Schaffung eines christlichen Eschaton zu begin-
nen.

Die Frage nach dem eidos der Geschichte scheint
mir relativ einfach zu beantworten zu sein. Angenom-
men, daB wir unsere Bedeutungen philosophischer Ter-
mini an ihrer Schopfung bei den Griechen orientieren,
gibt es eidos, Form oder Wesen, nur von "gesehenen",
erfahrenen Dingen. Ein Wesen von Dingen, die nicht
Gegenstand der Erfahrung sind, kann ex definitione selbst
nicht "gesehen" werden. Der Geschichtsprozef ist Ge-
genstand der Erfahrung nur soweit er abgelaufen ist; da-
her gibt es eidos, Sinn, in der Geschichte; der Ge-
schichtsproze$§ in toto ist nicht Gegenstand der Erfah-
rung, da er sich in freier, menschlicher Schopfung in die

121

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Zukunft erstreckt; daher gibt es kein eidos, keinen Sinn
der Geschichte im Ganzen als Gegenstand irgend einer
Erkenntnis (siehe Lowiths gute Unterscheidung von
"meaning in history" und "meaning of history"!). Von
der griechischen Position her, bei Plato und Aristoteles,
gibt es daher Form in der Geschichte, als Form der poli-
tischen Gesellschaften, die entstehen und nach einem
Verfallsgesetz wieder vergehen; diese Form mag sich ins
Unendliche wiederholen, und es ergibt sich daher, be-
sonders bei Aristoteles, eine Theorie von der unendlichen
Wiederkehr des Gleichen in der Geschichte. Die Frage
eines Sinnes der "Geschichte" als eines einmaligen, ei-
nem Ziel zulaufenden Prozesses wird, soviel ich weif}, in
keiner Zivilisation akut auBer in der jldisch-christlichen,
unter dem Druck der Idee einer Perfektion, die iiber die
erfahrene Geschichte hinausgeht. Diese Perfektion kann
nun entweder historisch-immanent oder transzendent
verstanden werden. Historisch-immanent erscheint sie z.
B. in der rabbinischen Tradition, im Talmud, als eine
Periodisierung der Geschichte in drei Phasen: 2000 Jahre
vor der Thora, 2000 Jahre nach der Thora, 2000 Jahre
unter dem Messias; im ganzen eine endliche Geschichte
von 6000 Jahren. (Diese Drei-Phasen-Theorie der Ge-
schichte ist iibrigens liber den talmudischen Einfluf auf
Bodin, und weiter auf Turgot und Comte, der Ursprung
des Drei-Phasen-Gesetzes der Geschichte.) Die christli-
che Spekulation hat die jiidische Zielvorstellung bewahrt,
aber, durch Augustin, das Ziel, das Eschaton, in das Jen-
seits verlegt. Infolgedessen ergibt sich die Unter-
scheidung von historia sacra und historia profana. In der
Profangeschichte bleibt alles beim alten; beim Aufstieg
und Verfall der Machtgebilde, wie in der griechischen

1 K. Lowith, Meaning in History, Chicago 1949, S. 3 f.

122

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Januar 1953

Spekulation; und in der Heilsgeschichte, die mit Christus
irdisch ihren Hohepunkt hat, ist das Perfektionserlebnis
kritisch auf seinen Gehalt reduziert, und die Hypostase
einer iibermenschlichen Perfektion vermieden.

Ich wiirde daher sagen, daB das christliche Eschaton
nicht eine Hypostase ist (wovon sollte es eine Hypostase
sein, im Sinne der Realsetzung eines spekulativen Termi-
nus), sondern im Gegenteil das Verstehen des Terminus'
eines Glaubens- und Vollendungserlebnisses als nicht-
wirklich im immanenten Sinne und die Zuordnung seines
Realititsstatus zu einer iberweltlichen Vollendung, die
als solche geglaubt werden kann (und wenn iberhaupt:
geglaubt werden muf), eben weil sie kein Gegenstand
innerweltlicher Erfahrung ist.

Die Immanentisierung dieses escharon habe ich als
Hypostase bezeichnet, weil der Terminus eines sich auf
Transzendenz beziehenden Glaubenserlebnisses als in-
nerweltliche Realitit gesetzt wird (im Sinne, in dem
Whitehead von einer fallacy of misplaced concreteness
spricht); und ich habe sie als eine spekulative "fallacy"
bezeichnet, weil ein Ausdruck, der nur Sinn im Zusam-
menhang der Auslegung eines Transzendenzerlebnisses
hat, in einer innerweltlichen Spekulation verwendet wird.

Diese Fehlkonstruktionen gibt es innerhalb des
christlichen Spekulierens natiirlich nicht nur in bezug auf
ein illusionires eidos der Geschichte, sondern ganz allge-
mein, wo die Transzendenzsymbole in den Bereich inner-
weltlicher Erfahrung versetzt werden. Der interessanteste
Fall ist vielleicht die Fehlkonstruktion der Prddestination
bei Calvin. Die Pridestination, von Augustin bis Tho-
mas, bezeichnet gottliches Wissen um das Heilsschicksal
des Menschen, weil vor Gott die Zeit steht und alles in
seinem Ende gewufit wird. Bei Calvin wird die Lehre
von der Pradestination aus dem Abschnitt iiber die scien-

123

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

tia Dei in das Glaubenserlebnis der Berufung versetzt, so
daB durch das Erlebnis der Berufung (des call) dem Men-
schen psychologisch die Gewissheit iiber seine Auser-
wihltheit verschafft wird (und inzidentell das Wissen um
die Nichtauserwihltheit seiner Nachbarn), mit einer gan-
zen Reihe boser theoretischer und praktischer Folgen, auf
die ich hier nicht eingehen will.2

Die historisierende Gnosis vom Typus der Joachiti-
schen und ihrer Folgeerscheinungen scheint mir daher
historisch und theoretisch an die christliche Eschatologie
gebunden zu sein - soweit es sich nicht um direktes
Aufleben eines jiidischen Messianismus' handelt oder um
so rare Dinge wie den talmudischen EinfluB auf Bodin.
Aber im ganzen scheint mir ein direkter Rekurs auf das
Judentum historisch kaum haltbar. Man hat zwar
versucht, in Marx einen jiidischen, messianischen Denker
zu sehen - aber das riecht mir zu sehr nach Nazismus,
soweit es nicht geistvoller Journalismus ist; quellenmafig
jedenfalls handelt es sich bei Marx um eine Weiterent-
wicklung der verfallenden protestantischen Theologie, im
besonderen Hegels.

Sie fragen nun weiter, ob Gnosis immer diese Form
(die Joachitische etc.) annehmen muff und finden einen
Widerspruch darin, daB ich auch von jidischer, islami-
scher und heidnischer Gnosis spreche. Dieser Punkt ist in
der Tat in den Vorlesungen zu kurz gekommen, und ich
habe nur anmerkungsweise auf die Gnosis des Altertums
verwiesen. Die alte Gnosis ist ein Religionstypus des sy-
rischen Zivilisationsgebietes (im Sinne von Toynbee) und
existiert schon vorchristlich; und ich wiirde auch die per-

2 Siehe dazu den Teil "Luther and Calvin" in der History of Political Ideas; eine
deutsche Ubersetzung dieses Kapitels ist in der Reihe Periagoge des Fink Verlags
vorgesehen.

124

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Januar 1953

sischen Formen diesem Typus zurechnen. Diese antik-sy-
rische Gnosis ist nicht eine Gnosis der Geschichte
("Geschichte" in dem hier beriihrten Sinn gibt es erst mit
der jiidisch-christlichen zielstrebigen menschlichen Ge-
schichte unter providentieller Fiihrung eines transzen-
denten Gottes), sondern kosmologische Gnosis.? Das
Problem ist die Erlosung des Kosmos' (und inzidentell
der Menschen, die Teil des Kosmos' sind) durch Parti-
zipation des gorrlichen Elementes im Menschen am Er-
l6sungswerk des guten Gottes, der im Kampf mit einem
zweiten, bdsen Weltgott liegt. Das innerweltliche Erleb-
nis des Kampfes zwischen Gut und Bose ist hier kosmo-
logisch als Kampf zwischen zwei goéttlichen Substanzen
innerhalb des Kosmos' interpretiert - die Stufe der an-
thropologischen und pantheistischen Differenzierung ei-
nes radikal transzendenten Gottes ist noch nicht erreicht.
(Da gibt es die merkwiirdigsten Dinge, wie z. B. in der
christlichen Gnosis die Interpretation des weltschopfen-
den Gottes des Alten Testaments als des bosen Demiur-
gen, der die gottliche Substanz des guten Gottes, die die-
ser durch seinen Boten Christus retten will, gefangenhalt;
einer der Urspriinge des antiken Antisemitismus.) Mit
der anthropologisch-theologischen Differenzierung und
der Verlagerung des Seinsgrundes in ein Jenseits der
Welt (das, was Gilson die Philosophie des Exodus nennt)
werden dualistische Konstruktionen dieser Art unmog-
lich. Aber da es das Erlebnis des immanenten Konflikts
Gut - Bose immer gibt, kdnnen dualistische Konstruktio-
nen wieder aufspringen, wenn das Transzendenzbe-
wufltsein abstirbt - wie es in der historisierenden Gnosis
der Moderne der Fall ist.

3 Eine nihere Untersuchung erfahrt das Thema des "cosmological gnosticism” 1974
in The Ecumenic Age, S. 20 f.

125

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Die Frage der Re-Divinisierung, die Sie aufwerfen,
wiirde auch erheblich weitere Ausfiihrungen erfordern,
als ich sie in den Vorlesungen geben konnte. Sdkularisie-
rung (das ist der spezielle Punkt, den Sie anregen) ist al-
lerdings Re-Divinisierung (siehe die Bemerkungen iiber
Marx und Feuerbach im Buch).4 Aber es gibt eine erheb-
liche Komplikation, auf die ich nicht eingegangen bin.
Die neue Gnosis ist nicht eine antike, kompakt-kosmolo-
gische Gnosis vor der Differenzierung der Transzendenz-
problematik; sie ist nicht eine Riickkehr zur Antike. Die
moderne Gnosis ist belastet mit dem schlechten Gewis-
sen, daf} sie die Standards einer zweitausendjdhrigen in-
tellektuellen Entwicklung geschichtlich real hinter sich
hat; und diese Entwicklung kann nicht einfach ausradiert
werden, wenn auch durch die Tabus und institutionellen
Hindernisse das Gewahrwerden herabgemindert werden
kann. Die Re-Divinisierung kann daher nicht offen als
ein Erscheinen neuer Gotter auftreten; das Wissen
darum, daB die Menschen ja doch nicht Gétter sind, sitzt
zu tief; irgendwo ist immer im HalbbewuBtsein das Wis-
sen prasent, daB der Gnostiker in Revolte gegen Gott ist
(besonders stark z. B. bei Nietzsche, den ich als einen
verhinderten Mystiker vom Typus Pascals bezeichnen
wiirde). Der Gottesleugner weifl sehr genau, wer Gott
ist, und daB nicht er es ist. Darum spreche ich in diesem
Fall von Pathologie, einem grauenhaften seelischen Ver-
fall; das Urteil "pathologisch" wiirde nicht fiir die Gnosis
der Antike zutreffen, soweit sie noch naiv, kompakt-
kosmologisch ist.

Dies fiihrt zu der weiteren Frage, die Sie aufwerfen,
daB Tabus und koranische Dogmatik jede Haltung, die
zur gesellschaftlichen Macht kommt, charakterisieren,

4 Die Neue Wissenschaft der Politik, S. 180 f.

126

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Januar 1953

und daB} sie daher zu Unrecht gerade der modernen Gno-
sis zugeschoben werden. Sie gehen weiter und regen an,
ob nicht der Begriff der "Gegenidee" hier niitzlich ware,
und ob hier nicht etwas wie ein eidos der Geschichte zu
finden wire.

Dazu wire folgendes zu sagen. Ihre Beobachtung,
daB jede Position geschichtlich Gegenpositionen hat und
diese von der eigenen her als feindlich und unwahr
charakterisiert, ist richtig. Ich bin auf diese Frage bei
Gelegenheit der Behistun-Inscription und des So-
kratesproblems eingegangen;’ jede Wahrheit setzt sich
historisch ab gegen einen Glauben, der schon besteht,
und der durch die neue Wahrheit in die Position der Un-
wahrheit geriickt wird. Soweit sind wir einig; und ich bin
auch bereit, hier ein Stiick Wesen der Geschichte zu se-
hen, sofern es als Wesen in der Geschichte, als Wesen
der erfahrenen Geschichte verstanden wird, nicht etwa
als Sinn der Geschichte. Dariiber hinaus aber scheint mir
hier ein Differenzpunkt zu liegen, der bestimmt me-
thodisch, vielleicht aber auch sachlich ist. Eben weil
diese Situation von Position - Gegenposition immer zu
beobachten ist, so scheint es mir, kann man es bei dieser
allgemeinen Beobachtung nicht bewenden lassen. Es
kommt historisch sowohl wie fiir die Wahrheit der men-
schlichen Seelenordnung ja gerade darauf an, was der In-
halt der jeweiligen Position konkret ist. Methodisch ware
daher zu sagen, daB die Generalisierung zu weit getrie-
ben wird, wenn die Probleme der historisch-konkreten
Position verschwinden. Formal ist Sokrates im Konflikt
mit Athen; sie konnen die eine oder andere Seite zur Po-
sition machen und dann die jeweilig andere als Gegen-
position ansehen. Aber das scheint mir zu historischem

5 Ebd. S. 88 f. und 101 f.

127

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Relativismus zu fiihren. Hier muf man die Entscheidung
treffen: Sokrates hat recht, Athen hat unrecht. (Oder die
von modernen Liberalen getroffene: Demokratie hat
recht, Sokrates war ein Faschist.) An diesem Punkt
scheiden sich die Geister. Das gleiche Argument gilt fiir
den weiteren Zusammenhang: Es ist nicht gleichgiiltig,
ob die Entwicklung von Kompaktheit zur Differenzierung
der Transzendenzerlebnisse geht, oder ob sie von diffe-
renzierter Transzendenz zu immanentisierender Gnosis
geht. Im ersten Fall wehrt sich z. B. eine malayische
Eingeborenengesellschaft, die in einer vollstindigen,
harmonischen, wenn auch kompakten Kultur lebt, z. B.
gegen Importe westlicher Ideen, die unmittelbar, sozial
nur destruktiv wirken kénnen. Im zweiten Fall versuchen
pathologisch verkriippelte Menschen eine bestehende
Hochkultur zu zerstoren. Es ist nicht dasselbe, ob Platon
tiber ein verfallendes Athen hinausdenkt, oder ob Natio-
nalsozialisten und Kommunisten die klassisch-christliche
Tradition vernichten wollen. Eine allgemeine Relevanz-
theorie (immer vorausgesetzt, da ich Sie richtig verstan-
den habe) wire der Gefahr ausgesetzt, daf} sie diese kon-
kretere Problematik als irrelevant erkldrt; und dadurch
kdme sie in Konflikt mit der Philosophie, die entstanden
ist als das Gewahrwerden, dafl gerade diese Probleme
zentral relevant sind. (Ich habe den schwarzen Verdacht,
da widren wir wieder beim "monopolistischen Imperia-
lismus".)

Aus denselben Griinden hétte ich auch Bedenken ge-
gen Ihre Anregung die Interpretation der Gesellschaft A
durch eine gleichzeitige oder spatere Gesellschaft B ohne
Vorbehalte als "Theorie" zu klassifizieren. Ein Beispiel:
Die Klassifikation der chinesischen imperialen Gesell-
schaft als einer kosmologischen Zivilisation scheint mir
Theorie zu sein; die umgekehrte Klassifikation der west-

128

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Januar 1953

lichen Welt als "dufiere Barbaren" am Rande der zivili-
sierten Welt, deren Mitte vom chung hua (der Bliite der
Mitte) eingenommen wird, scheint mir politische Theo-
logie des chinesischen Reiches, nicht etwa Theorie zu
sein. (Dariiber mehr in meiner Studie iiber die Oxford
Political Philosophers, die im April erscheinen wird.)®

In ein paar Tagen hoffe ich, Ihnen das kurze Kapitel
iiber Sein und Existenz schicken zu kénnen, das einige
Aspekte des Du-Problems behandelt.

Bei mir geht es alles gut und normal; die Colostomy
ist kein Vergniigen, aber in zwei, drei Monaten wird ja
vielleicht das auch voriiber sein.

Mit den herzlichsten Griilen

Ihr Eric Voegelin

P.S.: Zur Frage Tabu und Koran mdchte ich noch hinzu-
fiigen:

Die gnostischen Varianten sind konkret charakteri-
siert durch die Notwendigkeit, die Differenzierung von
Erlebnissen und Begriffen zu verhindern und im besonde-
ren die transzendenten Fragestellungen sozial unmdglich
zu machen, ohne aber zur Kompaktheit der Erlebnisse
zuriickzukehren. Das Resultat ist ein singuldrer Fall der
Verhinderung des Denkens. Heidegger, der in seinen Ar-
beiten der letzten Jahre sich sehr weit von seinen Anfan-
gen in Existenz und Romantik entfernt hat, formuliert
dieses Problem in erstaunlich intransigenter Form: "Wer
nicht glaubt, kann nicht denken." Das ist eine schlagende
Formel fiir das Problem, das ich in meinem vorigen

6 Versffentlicht in Philosophical Quarterly 3, 1953, S. 97 - 114; deutsch in
Philosophische Rundschau 1, 1953/1954, S. 23 - 48.

129

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Schiitz

Brief unter dem Titel des sacrificium intellectus
behandelt habe. Die immanente Seinsspekulation ist fiir
Heidegger zur Verhinderung des Wissens vom Sein
geworden; der "Rationalismus", wie er es nennt, ist das
Hindernis des Denkens.

130

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Korrespondenz zwischen
Aron Gurwitsch und Alfred Schiitz

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Schiitz

2. November 1952

Lieber Freund,

wir waren sehr entduscht. Und nur der Gedanke, daB
aufgeschoben nicht aufgehoben ist oder notwendiger-
weise sein muB, trostet uns. Wir hoffen wirklich, daf IThr
den Weg hierher findet, mit oder ohne Dame, die Euch
mitnimmt.

Mein erster Eindruck von Voegelins Buch steht in
dem Brief an ihn, von dem ich Dir eine Kopie der ersten
zwei Seiten schicke, die sich mit dem Buch befassen. Ein
grofes Werk, und doch uns, d. h. der Phianomenologie
ndher, als er es haben will. Was ist das weitgehend,
wenn nicht Phdnomenologie historisch aktiver Gesell-
schaften! Die ganze Methode ist phdnomenologisch, mit
der Benutzung des Motivationsbegriffs, den er nur nicht
so nennt. Aber, wie Du sehen wirst, habe ich ihm das
nicht geschrieben, oder jedenfalls nicht betont. Die Spra-
che, die ich mit ihm spreche, ist die des Historikers und
Erzketzers.

Durch einige Partien geht eine Zweideutigkeit:
Spricht er als Historiker oder als Metaphysiker? Im er-
sten habe ich mit ihm keinen Streit. Aber ich glaube, da
er den ganzen Weg gehen mufl: Wenn, was er Gnostik
nennt, am Unbheil schuld ist, und er hat Recht, dann muf}

133

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Schiltz

er aber sehen, daf das Unheil schon da beginnt, wo dem
Menschen von oben her das Heil versprochen und der
Heiland zugesagt wird. Wo immer ein Messias in Aus-
sicht steht, besteht die Versuchung, sein Kommen oder
Wiederkommen zu beschleunigen und nachzuhelfen.
Also, wie Du siehst, habe ich die phinomenologische
Terminologie und Uniform ein Mal abgelegt und mich
ihm gegeniiber als blofier Ketzer - der ich bin - de-
couvriert. Von dem aber abgesehen, ist seine Weise, po-
litics als science zu betreiben, wohl die einzig mogliche.
Und das Buch macht mit seiner Realititssaturiertheit
einen befreienden Eindruck.

Die Harvard Press verlangt nun, daB alle Fuinoten
in einer bestimmten Form geschrieben werden. Das wer-
den wir auch bald hinter uns haben. Dann geht das Ma-
nuskript zu ihren Lesern, und erst dann wird der Vertrag
geschlossen werden. Ich vermute, daf Farber einer der
Leser sein wird, ein anderer Kohler, und dann habe ich
vor, Deinen Namen in die Debatte zu bringen, wenn
auch auf eine subtile Weise. Denn die Press muff die
Fiktion haben, daB sie sich die Leser aussucht, und nicht
der Autor sie nennt, wenngleich, wie der Direktor mir
sagte, das bei der kleinen Zahl von Menschen, die von
diesen Dingen etwas wissen, beides auf dasselbe hinaus-
kommt. Bis das Buch im Druck vorliegt, wird also noch
Zeit vergehen.

Aus Paris habe ich auch noch nichts gehdrt, ob
Desclée de Brouwer die Ubersetzung drucken will.
Biemel bemiiht sich sehr. A propos: Jerusalem will einen
Aufsatz von mir. Da es sinnlos wire, Monate hindurch
eine Arbeit zu machen, die nachher Hebriisch gedruckt
wird und damit begraben ist, schlug ich vor, daB sie "On
the Intentionality of Consciousness" iibersetzen. Was
héltst Du davon? Farber ist einverstanden; bloB die

134

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. November 1952

Harvard Press muB§ noch ihr agrément geben.

Mit herzlichen Griilen an Euch alle auch im Namen
meiner Frau

Dein Aron

135

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Voegelin - Auszug!

2. November 1952

(...) Sie haben den ganzen kategorialen Apparat der
politischen Wissenschaft erneuert oder, vielleicht, neu
geschaffen, z. B. mit der Unterscheidung der Reprasenta-
tion im Elemental- und im Existential-Sinn und dann
wieder mit der Idee, daB eine politische Gesellschaft sich
als Reprisentant einer "truth” versteht. Uberhaupt das
Bestehen auf dem Selbstverstindnis und der Selbstaus-
legung einer Gesellschaft ist ein Gesichtspunkt von ganz
grofler Bedeutung.

Es muB endlich das Axiom begriffen werden, da§
es, wo immer es sich um den Menschen und Menschli-
ches welcher Art immer handelt, keine "facta bruta"
gibt, sondern nur verstandene, ausgelegte, interpretierte
Fakten, die das sind, als was die in Rede stehenden Men-
schen und Gruppen sie begreifen. Die Analyse der For-
men, die dieses Selbst-verstindnis annimmt und anneh-
men kann, ist eine grofe Aufgabe der Philosophie und
ganz speziell der Phidnomenologie. Sie haben so recht
damit, daB was zu diesem Selbstverstindnis gehort,
unterschieden werden mufl von den Kategorien und Be-
griffen des Theoretikers, was dann sehr kompliziert
wird, wenn Elemente des Theoretisierens in das

! Der Brief ist nicht im Original vorhanden, der hier verwendete Abdruck des
Auszugs findet sich aber in: Alfred Schiltz / Aron Gurwitsch. Briefwechsel 1939 bis
1959, Hrsg. von Richard Grathoff, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1985.

136

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. November 1952

Selbstverstandnis mit eingehen. In jedem Falle aber muf
man, um eine Gesellschaft zu begreifen, davon ausgehen,
als was diese Gesellschaft sich selbst nimmt - vielleicht,
und wohl in der Regel, in einem Modus unartikulierter
Implizitheit. Es ist eins der groBen Verdienste dieses Bu-
ches, daB Sie den Gesichtspunkt so konsequent durch-
gefiihrt haben.

Sehr schon ist, was Sie iber den Konflikt zwischen
der "imperial truth" und der des Tragikers und spéter des
mystischen Philosophen sagen. Ich bin geneigt, in diesen
Partien ganz mit Thnen zu gehen. Von Ihrer These fillt
Licht auf die durch die ganze friihere griechische Philo-
sophie gehende Entgegensetzung der doxa der Menge
und der episteme des Weisen und damit auf die Funda-
mentalunterscheidung des Augenscheins und der Wahr-
heit im allgemeinsten Sinne.

Ich folge Ihnen auch noch in dem, was Sie iiber die
essentielle Definitheit des Menschen durch sein Zuge-
wendetsein zur Transzendenz sagen, d. h. iiber die Ver-
vollstindigung des anthropologischen Prinzips durch das
theologische im Sinne Platos. Aber sobald die
"soteriological truth" erscheint, finde ich mich vor
uniiberwindlichen Schwierigkeiten. DaBi die "Tran-
szendenz" eine Gegenbewegung zum Menschen macht,
daB es Reziprozitit von "Gott" und Mensch gibt und
sogar amicitia: Wo kommt das her?

Auf der Linie des griechischen Denkens gibt es nur
die Ausgerichtetheit des Menschen auf den logos, die
Offenheit der psyche auf die Sphire der Transzendenz
und die einseitige Addquation von Mensch und logos.
Eine Kontinuitit zwischen der Platonisch-Aristotelischen
Linie und der mit dem Christentum erscheinenden
soteriologischen Wahrheit zu sehen, ist mir nicht mog-
lich. Es scheint mir hier eine Liicke zu sein, die nur aus-

137

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Voegelin

gefiillt werden kann, wenn man die ganze Masse jiidisch-
prophetischer Motive und Ideen beriicksichtigt.

Sie haben Ihre Griinde, das nicht zu tun. Ihre
Problematik ist definiert durch welthistorische Relevanz.
In dem Kampf um die Reprasentation im Imperium Ro-
manum hat das Judentum keine Rolle mehr gespielt und
auch im Mittelalter nicht. Insofern ist Ihr Vorgehen be-
rechtigt und legitim, was die Logik Ihrer Problem-
stellung anlangt. Ist es aber auch von der Logik der
Ideengeschichte? Der Gott, der sich offenbart (wenn auch
in Threm und Niebuhrs Sinne), der dem Menschen die
Form des Lebens und die Bedingung des Heils vor-
schreibt, dem am Heil des Menschen liegt - besonders
das letztere -, das ist ein Einbruch von aufien in die
ganze griechische Ideenwelt. Und das gleiche gilt noch
im hoheren Sinne von dem Messias in sowohl christlicher
wie jlidischer Auffassung. Wo kommt es her, daB die
Transzendenz unter uns erscheinen wird, um definitiv die
menschlichen Dinge zu ordnen und uns das Heil zu brin-
gen?

Verstehen Sie mich bitte nicht falsch. Ich schreibe
nicht als Apologet, sondern als adversarius revelationis.
Ich bin mit Ihnen einverstanden, was sie iiber Gnosis,
alte und neue, sagen und iiber die Gefahr, die aus ihr
fliefit. Als Laie in diesen Dingen und mit der Qualifika-
tion, die daraus folgt, mochte ich diese These wagen,
daB in der Messias-Idee die gnostischen Elemente ange-
legt und motiviert sind. St. Augustin konnte die zeitliche
und ewige Sphére trennen und Thomas konnte es auch,
vielleicht weil das griechische Erbe noch nicht ganz
gebrochen war. Wenn es spiater zu gnostischen
Realisatationsversuchen kommt, dann nicht trotz, son-
dern wegen der Soteriologie. Die Puritaner haben sich si-
cher als Realisatoren der goéttlichen HeilsverheiBungen

138

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. November 1952

auf Erden interpretiert, und alle sakularisierten messiani-
schen oder pseudo-messianischen Bewegungen versu-
chen, das Himmelreich auf Erden zu schaffen. Wenn das
zum Unbheil ausschlug, ist es wegen der Sékularisierung
oder wegen des Messianismus'? Bringt nicht vielleicht
die Sékularisierung Motive und Moglichkeiten heraus,
die schon im vorsdkularisierten Stadium existieren und
nur aus gewissen Griinden zuriickgehalten waren?

Ich schreibe als Laie und Sie werden mich korrigie-
ren. Und nehmen Sie bitte alle diese Bemerkungen als
das, was sie sind: die ersten Einfille, die auf ein erstes
Lesen folgen. Ich werde an Threm Buch noch viel studie-
ren und viel daraus lernen. Das heutige ist nur so ein er-
stes Wort. Wenn immer ich in IThrem Buch lese, beginne
ich nachzudenken - méglicherweise in falscher Richtung.
Ich hoffe, wenn ich mehr gelesen und studiert haben
werde, Thnen wieder weitere Gedanken zur evtl. Kor-
rektur zu schreiben. Ihr Buch regt mich sehr auf. Es
wirft Licht auf vieles: a science of order ist so ein wich-
tiges Desiderat. Nimmt man Ihr Buch als eine historische
Studie, dann ist es das, auf was wir lange, sehr lange
gewartet haben. Ich wiirde gerne horen, was Sie zu den
letzten Bemerkungen sagen.

Die science of order ist auch - und gerade - ein Pro-
blem fiir den, der die Autonomie der Vernunft (Vernunft
definiert im Sinne von Plato - Leibniz) vertritt, und dem
so der Bezug auf eine Ontologie versagt ist. Die Losung
ist dann, den Menschen durch den Bezug auf den logos
zu definieren und den Kosmos als Korrelat des logos zu
begreifen. Aber logos does not care for man (...)

139

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiitz an Gurwitsch

10. November 1952

Liebster Freund,

Vielen Dank fiir Deinen lieben Brief und die
hochinteressante Reaktion zu Voegelins Buch, von dem
auch ich sehr tief beeindruckt bin. In groBerer Zeitnot als
jemals (ich habe seit 10 Tagen Geschiftsbesuche aus Me-
xico und Holland, denen ich mich auch gesellschaftlich
widmen muf}, all das bleibt Dir erspart) habe ich meine
Bemerkungen zu Voegelins Buch und zu einem sehr
interessanten Brief, in dem er zu einigen meiner Be-
mithungen Stellung nimmt, in meinem tape recorder dik-
tiert. Da der Brief circa 25 Seiten lang sein diirfte, wird
die gleichfalls sehr geplagte Ilse ihn nicht sobald tippen
konnen, aber Du bekommst eine Kopie. Du wirst sehen,
wie nahe wir uns auch hier stehen.

Mein Haupteinwand lauft, auf einer anderen Ebene,
auf Deinen "ketzerischen" hinaus. Der Angelpunkt der
ganzen Gnostik-Kritik ist das beweislos aufgestellte
Dogma ("The New Science of Politics" p. 120), da8 je-
der Versuch, ein eidos der Geschichte zu suchen, die
Immanentisierung des christlichen transzendentalen
eschaton involviert und deshalb eine "fallacy” ist. Das ist
ein gigantischer non sequitur. Warum sollte nicht auch in
der Gnostik (in Voegelins Sinn) es moglich sein, daB} sich
die Seele dem Transzendentalerlebnis 6ffnet? Lieber, al-

140

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. November 1952

ter Co-Gnostiker und Co-Paraklet: Verstehen wir beide
so gar nichts "de anima"?

Alles Liebe Dir und Deiner Frau,

Dein Alfred

141

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gurwitsch an Schiitz

24. Januar 1953

Liebster Freund,

Und nun zu Deinem Brief an Voegelin. Wir sind da
sehr einig - was auch kaum anders zu erwarten war.
Besonders in dem, was die methodische Orientierung sei-
nes Buches angeht. Ganz abgesehen von dem, was zu
Details zu sagen wire, ist die Ausrichtung des Buches
eine der besten Vindikationen phdnomenologischen Den-
kens. Historische Interpretation mufl Rechnung tragen
dem, als was sich historische Gebilde und Gesellschaften
verstanden haben. Das hat Voegelin in einer bisher - so
viel ich weiB - auf historischem Gebiet kaum erreichten
Weise getan.

In Fragen der Gnosis bin ich nicht ganz sicher, ob
ich mit Dir einig bin. Was Du iiber Spinoza sagst, ist
ganz richtig, und vielleicht hast Du auch damit Recht,
daB er Gnosis zu eng und zu weit fafit. Fallen aber wirk-
lich alle Philosophen unter Gnosis? Leibniz? Kant? Hus-
serl sicher, soweit er in der letzten Phase in dem Sinne
Prophet geworden ist, als er das Heil der Welt von der
Phénomenologie erhofft. Nicht einig mit Dir bin ich was
Voegelins These iiber die "fallacy of meaning of history"
angeht. Wo der ganze historische Prozef§ zielgerichtet
wird, liegt in der Tat jene fallacy vor. Diese Behauptung
ist historisch-empirisch gnostisch, vielleicht ist sie es so-
gar kraft innerer Logik. Wenn die Geschichte als ganzes

142

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24. Januar 1953

einen Sinn hat, d. h. einer Erfiillung zustrebt, da offen-
bart sich die Transzendenz im Zeitlichen, da ist das Zeit-
liche das Zu-sich-selber-kommen des Absoluten. Ich
habe aber die andere Frage, ob das nicht in der Messias-
Idee von vornherein angelegt ist, in der jidischen wie in
der christlichen. Immerhin "gesta Dei per Francos" ist
vor-Joachitisch und reichlich gnostisch. Das Christentum
hat urspriinglich - nach Voegelin - die beiden Sphiren
getrennt. War diese Trennung aufrechtzuerhalten? Hat
die Gnosis das orthodoxe Christentum nur "begleitet"
oder lagen die Keime im Christentum und schossen im-
mer neu auf? Hat Irenaeus die Ketzer von aufien be-
kimpft oder eigentlich die immanente Ketzerei, zu der
die Anlage nie auszurotten war, weil die tief im Wesen
des Messianismus' lag? Wann werden wir iiber dieses
alles einmal sprechen konnen?

Hast Du iibrigens etwas liber Voegelin's Ergehen
nach der Operation gehort? Ich schrieb ihm kurz vorher,
habe aber keine Antwort von seiner Frau erhalten. LaB
mich bitte wissen, wenn Du etwas erfahrst.

Verzeih mein Schweigen und sei wie immer herz-
lichst gegriifit von

Deinem Aron

143

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Anhang

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biographische Stichworte

Aron Gurwitsch wurde am 19. Januar 1901 in Wilna als
Sohn eines Holzhédndlers geboren, der nach den Po-
gromen von 1905/1906 mit der Familie nach Danzig
zog. Von 1919-1921 studierte Gurwitsch in Berlin
zundchst Mathematik und Physik, wechselte aber bald an
die Universitdt Frankfurt, wo er bei Adhemar Gelb
(1921-1928) Psychologie und Gestalttherapie horte. Da
eine bei Max Scheler beabsichtigte Promotion wegen
dessen plotzlichem Tode nicht moéglich war, ging
Gurwitsch nach Goéttingen zu Moritz Geiger. 1929
wechselte er wieder nach Berlin, um sich hier zu habili-
tieren, was jedoch an den politischen Umstinden
scheiterte. Anfang April 1933 emigrierte Gurwitsch mit
seiner Frau nach Frankreich und lehrte am Institut
d'Histoire des Sciences der Sorbonne, auf einer der
Dozentenstellen, die mit amerikanischen Spendengeldern
fir Emigranten aus Deutschland finanziert wurden,
Gestalttheorie und Phédnomenologie. Hier begegnete er
1935 Alfred Schiitz, der auf Empfehlung Husserls den
Kontakt mit ihm gesucht hatte. Kurz vor dem Einmarsch
deutscher Truppen in Paris am 18. Mai 1940 floh
Gurwitsch in die USA, wo er zunichst an der Johns-
Hopkins University (1940-1942), dann in Harvard (1943-
1948) und schlieBlich an der Brandeis University,
Waltham, Mass. zunidchst Mathematik und dann Philoso-
phie (1948-1959) lehrte. Nach dem Tode von Alfred
Schiitz, mit dem ihn eine enge Freundschaft verbunden
hatte, erhielt Gurwitsch einen Ruf an die New School for

147

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biographische Stichworte

Social Research in New York und ibernahm den
Lehrstuhl von Schiitz. Gurwitsch starb am 25. Juni 1973
in Ziirich.

Publikationen: Zahlreiche Aufsdtze zur Philosophie
der Logik und Mathematik sowie zur phé-
nomenologischen Theorie. Zu den  wichtigsten
Buchverdffentlichungen gehoren Théorie du champs de la
conscience (Paris 1967) (deutsch: Das Bewuptseinsfeld,
1975); Studies in Phenomenology and Psychology
(Evanton, Ill. 1964). Eine Gesamtbibliographie enthilt
Alfred Schiitz - Aron Gurwitsch, Briefwechsel 1939-
1959, hrsg. von R. Grathoff, Miinchen 1985.

Alfred Schiitz wurde am 13. April 1899 in Wien geboren,
wo er nach einem Studium der Rechtswissenschaften
(1918-1921) die Laufbahn eines Bankkaufmanns
einschlug. Neben seiner beruflichen Tatigkeit als Fi-
nanzjurist - zunachst eines wiener, ab 1931 eines franzo-
sischen Bankhauses - widmete sich Schiitz intensiv pha-
nomenologischen Studien, in deren Mittelpunkt die
Sinnwelten des Alltags und der Wissenschaft stehen. Sie
finden ihren Niederschlag in seinem ersten groBen - und
zugleich dem einzigen zu Lebzeiten verdffentlichten -
Werk Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt: Eine Ein-
leitung in die verstehende Soziologie (Wien 1932); in
dieser Auseinandersetzung mit der Theorie Max Webers
finden die Einfliisse von H. Bergson und E. Husserl ih-
ren Niederschlag. Letzteren hatte Schiitz zwischen 1932

148

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

und 1938 wiederholt in Freiburg besucht, ein Angebot
Husserls auf die Ubernahme einer Assistentur jedoch ab-
gelehnt.

Beim Einmarsch deutscher Truppen in Osterreich am
13. Mirz 1938 hielt sich Schiitz in Paris auf, wo er auf
Drangen von Aron Gurwitsch blieb und bald die Familie
nachholte. Der Aufenthalt in Paris war jedoch von kurzer
Dauer. Am 14. Juli 1939 verlie Schiitz Frankreich und
fuhr nach New York, wo er nun fiir ein amerikanisches
Bankhaus arbeitete, und wo er sich erfolgreich darum be-
miihte, auch den in Paris zuriickgebliebenen Freunden
die Einreise in die USA zu ermdglichen. Das Bemiihen
um die dazu erforderlichen Anstellungsvertrige mit ame-
rikanischen Hochschulen brachte ihn in Kontakt mit der
New School for Social Research in New York, in der im
Herbst 1933 auf Initiative von Alvin Johnson eine
"Graduate Faculty for Political and Social Sciences" als
Auffangbecken fiir exilierte Wissenschaftler gegriindet
worden war.

Anfang der vierziger Jahre wurde Schiitz Vor-
standsmitglied der "International Society of Phenomeno-
logy" und Mitherausgeber der Zeitschrift "Philosophy
and Phenomenological Research". Nach einer kurzen
Gastprofessur 1943/1944 an der New School wurde er
1952 Professor fiir Soziologie und Sozialpsychologie am
Department fiir Soziologie und widmete sich gleichzeitig
dem Aufbau des Philosophie-Departments. Am 20. Mai
1959 starb Schiitz - vor Vollendung einer groferen Stu-
die iiber die Strukturen der Lebenswelt.

Aufbauend auf einer Kritik der Weberschen soziolo-
gischen Theorie, entwickelte Schiitz in Anlehnung an
Husserl eine beschreibende Phanomenologie, der es vor
allem um ein besseres Verstindnis der sozialen Realitit
und Alltagswelt ging. Er bemiihte sich um eine Emanzi-

149

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biographische Stichworte

pation der Sozialwissenschaften von quantitativen Me-
thoden und die Entwicklung eines neuen normativen An-
satzes.

Publikationen: Der sinnhafte Aufbau der sozialen
Welt: Eine Einleitung in die verstehende Soziologie
(Wien 1932); seine zahlreichen Aufsitze sind gesammelt
in Collected Papers, 3 Vols., ed. by Maurice Natanson
(The Hague: Nijhoff 1962-1966). Vol. 1: The Problem
of Social Reality (1962), Vol. 2: Studies in Social Theory
(1964), Vol. 3: Studies in phenomenological Philosophy
(1966), (deutsch: Gesammelte Aufsdrze, 3 Bde. 1971);
(mit Thomas Luckmann) Strukturen der Lebenswelt, Bd.
1 (Frankfurt 1975), Bd. 2 (Frankfurt 1984). Eine Ge-
samtbibliographie enthélt Alfred Schiitz - Aron Gur-
witsch, Briefwechsel 1939-1959, hrsg. von R. Grathoff,
Miinchen 1985.

Leo Strauss wurde am 20. September 1899 in Kirch-
hain/Hessen geboren. Zwischen 1917 und 1923 studierte
er an den Universititen in Freiburg und Hamburg Philo-
sophie und promovierte 1921 in Hamburg bei Ernst Cas-
sirer mit einer Arbeit iiber das Erkenntnisproblem bei
Friedrich Jacobi. In dieser Zeit machte Strauss die Be-
kanntschaft mit Edmund Husserl und Martin Heidegger.
Zwischen 1925 und 1932 hatte er ein Stelle an der Aka-
demie fir die Wissenschaft des Judentums in Berlin.
Nachdem er die Zeit zwischen 1932 und 1934 als Stipen-
diat der Rockefeller Stiftung in Frankreich und England

150

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

verbracht hatte, emigrierte Strauss 1934 zunéchst nach
England und von dort 1938 in die USA, wo er bis 1948
an der New School for Social Research, New York, Poli-
tische Wissenschaft lehrte. Von 1941-1948 war er Mit-
herausgeber der Zeitschrift "Social Research"; von 1949
bis zu seiner Emeritierung im Jahre 1968 Professor fiir
Politische Philosophie an der University of Chicago. Die
letzten Jahre seines Lebens verbrachte Strauss als
"scholar-in-residence” am St. John's College in Annapo-
lis/Maryland, wo er am 18. Oktober 1973 starb.

Zu seinen wichtigsten Arbeitsgebieten gehorte die
Entwicklung des politischen Denkens im Westen, der
EinfluB der griechischen Philosophie auf das islamischen
Denken im Mittelalter. Strauss betonte die Bedeutung der
klassischen Philosophie und bemiihte sich um eine Uber-
windung des Positivismus durch die Entwicklung einer
normativen politischen Theorie auf der Grundlage des
klassischen Naturrechts.

Publikationen: Leo Strauss veroffentlichte zahlreiche
Biicher und Artikel; zu seinen wichtigsten Werken
gehoren: The Political Philosophy of Hobbes (Oxford
1936) (deutsch: Die politische Philosophie von
Hobbes(?)); Natural Right and History (Chicago 1950)
(deutsch: Naturrecht und Geschichte(?)); What is Poli-
tical Philosophy? (Glencoe 1959); The City and Man
(Chicago 1964). Eine Gesamtbibliographie findet sich in
J. Cropsey, Leo Strauss: A Bibliographie and Memorial,
1899-1973, in: Interpretation. A Journal of Political
Philosophy (Vol. 5/2, Winter 1975).

151

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biographische Stichworte

Eric Voegelin wurde am 3. Januar 1901 in Koln geboren.
Er verbrachte seine Jugend in Wien, wohin seine Familie
1910 gezogen war und begann hier auch 1919 an der
juristischen Fakultit sein Studium, das er 1922 mit einer
Promotion zum Thema "Wechselwirkung und Ge-
zweiung" abschlo8. Zu den prominentesten Gelehrten der
juristischen Fakultit gehdrten seine beiden Doktorviter
Othmar Spann sowie Hans Kelsen, dessen Mitarbeiter er
spater wurde. Nach AbschluBl seines Doktorats ging Voe-
gelin zunidchst zwecks postgraduierter Studien (1923) an
die Universitiaten Oxford, Berlin und Heidelberg, ver-
brachte dann zwei Jahre als Laura Spellman Rockefeller-
Stipendiat in den USA (1924-1926) und darauf ein Jahr
an der Sorbonne (1926/1927). Seine Studien in den USA
fanden ihren Niederschlag in einer Studie Uber die Form
des amerikanischen Geistes (1928). Nach seiner Habilita-
tion (1929) lehrte Voegelin bis 1938 zundchst als Privat-
dozent, spiter als auBerordentlicher Professor in Wien.

Im Sommer 1938 entzog sich Voegelin einer dro-
henden Verhaftung durch die Gestapo durch Flucht in die
USA, wo er spdter die amerikanische Staatsbiirgerschaft
erwarb. Nach Lehr- und Forschungstatigkeiten an mehre-
ren amerikanischen Universititen (Harvard, Bennington
College, University of Alabama) lehrte er zwischen 1942
und 1959 als Professor fiir Politische Wissenschaft an der
Louisiana State University in Baton Rouge. - 1958 nahm
Voegelin einen Ruf an die Ludwig-Maximilians-Universi-
tdt in Miinchen an und wurde hier erster Direktor des
neugegriindeten Instituts fiir Politische Wissenschaft.
Nach seiner Emeritierung in Miinchen kehrte Voegelin
1969 in die USA zuriick und arbeitete zunichst als Henry
Salvatori Distinguished Scholar und ab 1974 als Senior
Research Fellow an der Hoover Institution in Stanford,
Calif., wo er am 19. Januar 1985 verstarb.

152

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

Zu den wichtigsten Arbeitsgebieten Voegelins ge-
horte die Geschichte des politischen Denkens, unter be-
sonderer Beriicksichtigung des Westens; Philosophie der
Geschichte. Sein zentrales Ziel war die Uberwindung des
Positivismus und die Wiederherstellung der politischen
Wissenschaft auf der Grundlage einer Theorie des Be-
wuBtseins.

Publikationen: Eric Voegelin verdffentlichte eine
Vielzahl von Biichern und Artikeln; zu seinen
wichtigsten Veroffentlichungen gehdren The New Science
of Politics (Chicago 1952); das fiinfbindige Monu-
mentalwerk Order and History (Baton Rouge 1956-
1988); Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und
Politik (Miinchen 1966). Eine vollstindige Bibliographie
findet sich in: Eric Voegelin, Autobiographische
Reflexionen (Miinchen 1993).

153

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993027 - am 17.01.2026, 14:30:54.

Access - [ I



https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Aeschylus 39

Aristoteles 31, 37, 48, 49, 67, 72,
77, 81, 84, 94, 96, 122

Athanasius 109

Augustinus 37, 38, 39, 49, 93, 107,
116, 122, 123, 138

Barth, Karl 116

Bentham, Jeremy 109

Bergson, Henri 17, 110, 115, 148
Biemel, Walter 134

Bodin, Jean 108, 122, 124
Bruno, Giordano 103, 114, 118

Calvin, Jean 123, 124
Cassirer, Ernst 150
Comte, Auguste 122
Cooper, Barry 23
Cropsey, Joseph 25, 151

Cusanus, Nikolaus 119

Dempf, Alois 81, 104
Descartes, René 82
Dionysius Areopagita 25, 117

Eckhardt 119

Farber, Marvin 72, 134, 135
Feuerbach, Ludwig 126
Frank, Philipp 62

Freud, Sigmund 85
Friedlaender, Paul 32

Gelb, Aldhemar 147

Geiger, Moritz 147

Gilson, Etienne de 125

Grathoff, Richard 148, 150

Gurwitsch, Aron 16, 18, 21-23, 25,
74, 71, 78, 135, 136, 143,
147-148, 149, 150

Hayek, Friedrich von 19, 56

Hegel, G.F.W. 97,99, 111, 118,
124

Heidegger, Martin 46, 129, 150

Herakles 40

Heraklit 66

Hesiod 36

Hobbes, Thomas 33, 99-101, 103,
151

Hélderlin, Johann Ch.F. 114

Holbach, Paul H.D. Baron von 115

Homer 36, 99

Husserl, Edmund 17, 18, 19, 38, 48,
59,72, 77, 81, 142, 147, 148,
150

Irenaeus 109, 143

Jacobi, Friedrich 150
Jaeger, Werner 36, 50
James, William 118
Jaspers, Karl 77
Joachim von Fiore 11, 93
Johnson, Alvin 71, 149

155

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Kant, Immanuel 83, 109, 142
Kaufmann, Felix 55

Kelsen, Hans 17, 152
Kierkegaard, Soeren 47, 97
Killeredge, Tracy 23
Kohler, Wolfgang 134

Lamettrie, Julien Offroy de 115

Leibniz, Gottfried Wilhelm 73, 97,
139, 142

Locke, John 110, 112

Lowith, Karl 111, 122

Luckmann, Thomas 150

Luther, Martin 37, 124

Marcel, Gabriel 77
Marx, Karl 109, 110, 124, 126
Mead, George Herbert 77

Natanson, Maurice 150
Niebuhr, Reinhold 138
Nietzsche, Friedrich 111, 126

Oakeshott, Michael 12
Opitz, Peter J. 21, 106
Overbeck, Franz 111

Pascal, Blaise 97, 126

Paulus 66, 107, 111

Pisistratus 69

Platon 31, 37, 39, 40-45, 48, 49-51,
72, 81, 89, 94, 96, 107, 108-
110, 122, 128, 137, 139

Rhodes, Cecil 36

156

Ricoeur, Paul 78

Santayana, George 71

Sartre, Jean-Paul 72

Scheler, Max 76, 85, 147

Schleiermacher, Friedrich 32

Schiitz, Alfred 16, 17-21, 22, 23, 25,
55, 63, 64, 75, 76, 77, 80, 99,
104, 136, 141, 147, 148-150

Sebba, Gregor 20

Snell, Bruno 36

Sokrates 40-44, 49-51, 98, 127, 128

Spann, Othmar 152

Spinoza, Baruch de 101, 103, 142

Strauss, Leo 16, 17, 18, 23, 24, 32,
33, 46, 52, 56, 150-151

Taubes, Jacob 111

Thomas von Aquin 37,97, 111, 117,
119, 123, 138

Toynbee, Arnold 124

Turgot 122

Voegelin, Eric 11,12, 13, 15, 16-24,
29, 33, 46, 55, 64, 70, 76, 86,
98, 106, 120, 129, 133, 140,
142, 143, 152- 153

Voltaire 115

Wagner, Helmut R. 20, 21, 23

Weber, Max 17, 19, 33, 56, 60-62,
67-69, 88, 97, 148

Whitehead, Alfred North 77

Wilamovitz-Moellendorff, Ulrich von
50

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eric Voegelin
Die Neue Wissenschaft der Politik

Eine Einfithrung

In Zusammenarbeit mit dem Eric-Voegelin-Archiv
der Universitit Miinchen hg. von Peter J. Opitz

4., unverianderte Auflage 1991 mit einem Nachwort
des Herausgebers und einer Bibliographie

294 Seiten (Band 39 der Reihe Praktische Philosophie)

Das Buch ist ein Klassiker der Politischen Wissenschaft, zugleich
eine Programm- und eine Streitschrift. Voegelin unternimmt es,
,die Politische Wissenschaft im klassischen Sinne wiederherzu-
stellen, im Gegensatz zu den vorherrschenden Methoden des
Positivismus®“. Sein Riickgriff auf die Tradition gilt der theoreti-
schen Grundlegung einer Wissenschaft von menschlicher und
gesellschaftlicher Ordnung und damit dem klassischen Ver-
nunftbegriff: ausdriicklich stellt er die Frage nach dem Wesen der
Rationalitit ins Zentrum seiner Untersuchungen. Das Schicksal
der Rationalitit — Entstehung, Entfaltung, Verfall in der Moder-
ne — wird in einer weltgeschichtlichen tour d’horizon vom Alten
Orient bis in die unmittelbare Gegenwart dargestellt; zugleich
werden die Grundlagen von Voegelins Geschichtsphilosophie
entwickelt. Mit der Frontstellung gegen den Positivismus steht
Voegelin in der Nachfolge Vicos, der seine Neue Wissenschaft
von der Politik und der Geschichte in Opposition zu Galileis
Nuova Scienza konzipierte.

Die ,,New Science of Politics“ geht auf die Walgreen Lectures
zuriick, die Voegelin 1951 unter dem Titel , Truth and Repre-
sentation” an der Universitit Chicago hielt. Das Buch ist in
mehrere Sprachen tibersetzt worden und das bekannteste Werk
Voegelins.

Verlag Karl Alber Freiburg/Minchen

https://dol.org/10.5771/9783495093927 - am 17.01.2026, 14:39:54. htps://www.Inllbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eric Voegelin

Die politischen Religionen

Herausgegeben und mit einem Nachwort versehen
von Peter J. Opitz

85 Seiten, Franz. Broschur

3-7705-2838-7

Reihe: Periagoge

Thema des Buches sind die politischen Bewegungen
der 30er Jahre in Europa, insbesondere der deutsche
Nationalsozialismus und der russische Bolschewis-
mus. Die politische Oberfliche durchstofiend, gelingt
es Voegelin, den religiosen Wesenskern dieser Bewe-
gung freizulegen und im Riickblick auf die europii-
sche Geistesgeschichte den Prozef ihrer allmihlichen
Herausbildung nachzuzeichnen. Zu einer Zeit, da mit
dem Bankrott der ,Idées générales” auch die politi-
schen Religionen sich endgtiltig als ruinds erwiesen
haben, gewinnt Voegelins Studie aus dem Jahre 1938
eine neue und bezwingende Aktualitit.

Eric Voegelin

Autobiographische Reflexionen

Aus dem Englischen von Caroline Koénig
198 Seiten, Franz. Broschur
3-7705-2847-6

Reihe: Periagoge

Eric Voegelin

Das Volk Gottes

Aus dem Englischen von Heike Kaltschmidt und
Peter J. Opitz

162 Seiten, Franz. Broschur

3-7705-2846-8

Reihe: Periagoge

Wilhelm Fink Verlag - Minchen

hittps://dol.org/10.5771/8783495993827 - am 17.01.2026, 14:38:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ I


https://doi.org/10.5771/9783495993927
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	I. Einleitung Von Peter J. Opitz
	II. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und Leo Strauss
	25. Feb. 1951: Strauss an Voegelin
	22. Apr. 1951: Voegelin an Strauss
	4. Jun. 1951: Strauss an Voegelin

	III. Korrespondenz zwischen Eric Voegelin und Alfred Schütz
	22. Apr. 1951: Schütz an Voegelin
	30. Apr. 1951: Voegelin an Schütz
	10. Okt. 1952: Schütz an Voegelin
	Nov. 1952: Schütz an Voegelin
	1. Jan. 1953: Voegelin an Schütz
	10. Jan. 1953: Voegelin an Schütz

	IV. Korrespondenz zwischen Aron Gurwitsch und Alfred Schütz
	2. Nov. 1952: Gurwitsch an Schütz
	2. Nov. 1952: Gurwitsch an Voegelin - Auszug
	10. Nov. 1952: Schütz an Gurwitsch
	24. Jan. 1953: Gurwitsch an Schütz

	V. Anhang
	Biographische Stichworte
	Personenregister

