Die Entpolitisierung des Theaters
Rafael Ugarte Chacans Untersuchung eines Theaters
von und fir gehdrlose und hérende Menschen

Warum das Politische im Theater nur die Un-
terbrechung des Politischen sein kann (Leh-
mann 2011, 29).

Mit Theater und Taubheit. Asthetiken des Zugangs in der Inszenierungskunst hat Rafael Ugarte
Chacén eine Untersuchung der gegenwirtigen hérend-gehérlosen Theaterpraxen vor-
gelegt. Nach dem einleitenden Kapitel, das sich unter anderem mit dem »Forschungs-
stand zum Theater fiir Gehorlose und Hérende« und mit der Frage »Was bedeutet >Ge-
horlosigkeit«<« beschiftigt, wendet sich der Verfasser im zweiten Kapitel dem Schliissel-
begriff der Untersuchung zu und versucht in »Uberlegungen zu einer Aesthetics of Access«
eine Antwort auf die Frage zu finden, was unter »Asthetiken des Zugangs« zu verstehen
ist. Da er es mit Theater zu tun hat, sind Ausfithrungen zur Asthetik basal, ebenso -
da er es mit einem Theater zu tun hat, das mit und fir hérende und gehérlose Men-
schen arbeitet — die Ausfihrungen zu »Kdrper«, »Macht« und »Kultur«. Zwei Exkurse zu
»Gebirdensprache« und zu »Gebirdensprachkunst und theatralen Formen Gehérloser«
geben zusitzliche Hintergrundinformationen. Die untersuchten Theaterproduktionen
unterteilt der Autor in drei Kapitel: »Gedolmetschte Auffithrungen«, »zweisprachige
Auffithrungen« und »Visuelles Theater«', wobei die Auswahl der Produktionen der bei-
den letzten Kapitel dadurch bestimmt ist, dass sie seines Erachtens dem Konzept von
aesthetics of access folgen. Zum Abschluss fasst der Verfasser in »Merkmale, Grenzen und
Potentiale einer Aesthetics of Access« Moglichkeiten und Perspektiven im Theater fir ge-
horlose und hérende Menschen zusammen.

1 »Gedolmetschte Auffithrungen«sind urspriinglich in Lautsprache oder in Gebardensprache insze-
niert worden und werden im Nachhinein in Gebarden- bzw. Lautsprache gedolmetscht. »Zwei-
sprachige Auffiihrungen« sind zweisprachig ausgelegt und folgen nicht dem Anspruch, dass al-
les, was auf der Biihne gesagt wird, in beide Sprachen iibersetzt wird, sondern spielen mit dem
(Nicht-)Verstehen laut- und gebardensprachlicher Anteile. »Visuelles Theater« verzichtet weitge-
hend oder vollstindig auf ein linguistisches Sprachsystem und bedient sich visueller Theaterfor-
men wie bspw. Pantomime.

13.02.2026, 07:17:24.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Theater

Gewiss hat diese Untersuchung nicht den Anspruch eines umfassenden Uberblicks,
aber sie will doch anhand ausgewihlter Beispiele Theaterpraktiken reflektieren, die
konzeptionell mit hérenden und gehérlosen Regisseuren, Dramaturgen und Schauspie-
lern fiir ein hérendes und gehérloses Publikum arbeiten. Dabei geht Ugarte Chacén
davon aus, dass eine gelungene Produktion einer aesthetics of access folgt, die sich vor al-
lem dadurch auszeichnet, die Differenz horend-gehérlos zu markieren, im Unterschied
zu einer Inszenierung mit accessibility devices (Einsatz von Dolmetschern, Unter-/Uber-
titelung u.a.m. im Sinne von Barrierefreiheit) und ihrem Bemiihen, diese Differenz zu
iiberwinden. Mit dem Begriff aesthetics of access folgt der Verfasser der tauben britischen
Leiterin der Graeae Theatre Company, Jenny Sealey, die Accessibility-Mafinahmen nicht
erst nachtriglich auf eine Inszenierung aufpfropft, sondern diese vielmehr in ihre In-
szenierung einzubinden versucht, um die Asthetik der Inszenierung maflgeblich von
diesen beeinflussen zu lassen.

Die Unterscheidung zwischen access und accessibility erinnert an die Unterschei-
dung, die im aktuellen politischen Diskurs zwischen Inklusion und Integration vorge-
nommen wird. Die Erfahrungen mit dem Konzept der Integration fithrten dazu, dass
heute auf Druck und durch die Initiative der Betroffenenverbinde der von den demo-
kratischen Parteien und Sozialverbinden getragene politische Wille in Richtung Inklu-
sion weist. Wie radikal dabei Inklusion die Vorstellung eines >geordneten Nebeneinan-
ders<>Behinderter<und >Nicht-Behinderter< durch seine Infragestellung von (Nicht-)Be-
hinderung kritisiert, wird an den grofen Schwierigkeiten und dem Widerstand vieler
Beteiligter deutlich, die bei der Umsetzung inklusiver Konzepte auftreten.

Die Untersuchung greift das politische Konzept der Inklusion auf und versucht es
mit dem Begriff aesthetics of access fur das Theater hérender und tauber Theaterleute
nutzbar zu machen. Ugarte Chacén schreibt: »Ohne die Wichtigkeit von Accessibility-
Mafnahmen und gehoérlosenkulturellen Gegenraumen bestreiten zu wollen, sind diese
beiden Strategien allein nicht ausreichend, um das Ziel der Inklusion zu verwirklichen.
Der Grundgedanke von Inklusion, der bei aller Heterogenitit von einer Gesellschaft aus-
geht, impliziert meines Erachtens insbesondere die gemeinschaftliche kiinstlerische
Arbeit von Gehérlosen und Horenden, die sich auch gleichermafRen an ein hérendes
wie taubes Publikum richtet« (60; Herv. i. Orig.).

Aesthetics of Access

Wie bereits angedeutet, setzt sich der Begriff access von accessibility ab und folgt damit
dem politischen Impuls der Inklusion, der Aufienseiter nicht linger als in die Mehr-
heitsgesellschaft zu Integrierende begreift, vielmehr seinen Blick kritisch auf diese
Mehrheitsgesellschaft selbst richtet, und sie als eine Formation denkt, die sich durch
den Ausschluss von Aufienseitern konstituiert, diese also braucht, um sich als Meht-
heitsgesellschaft etablieren zu kénnen. Daraus folgt, dass weniger die Auflenseiter
als vielmehr die Angehorigen der Mehrheitsgesellschaft selbst in den Fokus geraten,
und es einer kritischen Uberpriifung des Selbstbewusstseins und -verstindnisses der
Mehrheitsgesellschaft bedarf. Dies hat der Verfasser sehr treffend im obigen Zitat
formuliert, wenn er eine Gesellschaft als Grundgedanken von Inklusion und somit

13.02.2026, 07:17:24.



https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entpolitisierung des Theaters

auch eine Gesellschaft als Grundgedanken gemeinschaftlicher kiinstlerischer Arbeit
von tauben und hérenden Theaterleuten begreift.

Der Grundgedanke einer Gesellschaft beinhaltet den politischen Gehalt und die Ex-
plosivkraft von Inklusion, denn dieser Grundgedanke wird nicht nur von vielen Ange-
horigen der Mehrheitsgesellschaft, sondern auch von Teilen der betroffenen Minder-
heiten kritisch gesehen. Die Mehrheitsgesellschaft fiihlt sich in der Gewissheit ihrer
Normalitit verunsichert und durch die Anspriiche bedroht, die an sie gestellt werden,
und die betroffene Minderheit, bspw. Angehorige der Gehorlosengemeinschaft, fiirch-
tet um ihre junge und hart erkimpfte kulturelle Eigenstindigkeit. Der Verfasser macht
das deutlich, wenn er die Vorstellung zum Thema »Theater« in der Weise kolportiert,
mit der viele Angehorige der Gehorlosengemeinschaft begriinden, dass das allgemei-
ne Theater kein Ort ihres Interesses sei: »Gehorlose haben eigene Theaterkonventionen
entwickelt, die sie in auf Horende ausgerichtete Produktionen nicht wiederfinden. So
unterscheiden sich Hérende und Gehorlose durch ihren Humor, ihr Verhiltnis zur Ge-
bardensprache und zum gehérlosen bzw. hérenden Korper. Zudem finden Gehorlose
ihre eigene Lebenswelt im Theater der Hérenden nicht reprisentiert und die bevorzug-
te Kommunikationsform wird an den Rand gedringt« (54).

Inklusion ist also etwas, das beide Seiten im Blick hat und diese vor Herausfor-
derungen stellt, denn sie bedroht das oben erwihnte >geordnete Nebeneinanders, in
dem sich beide Seiten, Menschen mit und ohne Behinderung, eingerichtet haben. In-
klusion kritisiert das bindre Konstrukt von Behinderung und Nicht-Behinderung als
entscheidenden Hebel seiner Zementierung. Ein Theater der Inklusion, das die Bedro-
hung dieses >geordneten Nebeneinanders« inszeniert und auf die Bithne bringt, ist per
definitionem ein politisches Theater, denn es stellt jene »Unterbrechung des Politischen«
dar, von der im Eingangszitat Hans-Thies Lehmann spricht. Mir stellt sich jedoch bei
der Lektiire von Ugarte Chacéns Untersuchung die Frage, ob es sich bei dem Theater,
das dem Autor gemif dem Konzept der aesthetics of access folgt, tatsichlich um ein po-
litisches Theater handelt.

Das Theater der aesthetics of access, das gemeinsam von tauben und hérenden Men-
schen produziert und rezipiert wird, will ein anderes Theater sein, das andere Fragen
stellt und Themen anders inszeniert. Zuallererst miisste in diesem Theater jenes binire
Konstrukt eine radikale Kritik erfahren, das von einer »Welt der Gehorlosen« und ei-
ner »Welt der Horenden« ausgeht. Doch genau diese Kritik findet nicht statt, vielmehr
geht der Verfasser von einer »grundsitzlich verschiedene[n] Welterfahrung von Horen-
den und Gehorlosen« (150) aus, und gerit damit in jene Falle, in die horende und ge-
hérlose Menschen immer wieder tappen, wenn sie voreinander stehen, aber einander
nicht verstehen. Mit der Unfihigkeit zu héren oder zu gebirden dringt sich gerade-
zu die Vorstellung einer grundsitzlich differenten Welterfahrung auf, doch wenn man
Biografien gehorloser Menschen liest, stellen sich diese Welterfahrungen keineswegs
so different dar bzw. die differenten Welterfahrungen der Protagonisten schopfen aus
unterschiedlichsten sprachlichen, kulturellen und sozialen Quellen, zu denen auch die
Gehorlosigkeit zahlt. Gewiss, Taubheit bringt in einer Welt, die fast nur aus hérenden
Menschen besteht, viele Probleme mit sich, dennoch will dieses taube Leben gelebt wer-
den und es ist nicht nur die Taubheit, die dieses Leben schwierig und angenehm und
abenteuerlich und frustrierend und was sonst noch alles macht. Ein Leben allein auf

13.02.2026, 07:17:24.

127


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Theater

Taubheit oder Hoéren zu reduzieren ist eine Farce. Vielmehr sollte sich das Theater, das
einer aesthetics of access folgt, auf eine prizise Darstellung seiner horenden und gehérlo-
sen Protagonisten konzentrieren; und in der Analyse dieses Theaters sollte die Prizision
dieser Theaterarbeit gewiirdigt werden. Die vorliegende Untersuchung jedoch - auch
wenn sie das an vielen Stellen kritisch reflektiert — richtet ihren Fokus allein auf taube
Menschen und ihren Kérper, auf die Machtstrukturen, in die sie eingebunden sind, und
auf die (Sprach-)Kultur, die sie sich geschaffen haben.” Selbstverstindlich sind aus die-
sen Komplexen — »Korper«, »Macht«, »Kultur« — hérende Menschen nicht wegzuden-
ken, aber in der Untersuchung bleiben sie hinter einer unsichtbaren Wand verborgen.
Es gelingt dem Verfasser nicht, das Gehérlose und das Horende zusammenzudenken.
Das ist fiir eine Untersuchung problematisch, die ein Theater von und fir hérende und
taube Menschen im Fokus hat.

Der wiederholte Versuch, sich selbst in der Untersuchung als hérender Forscher
zu verorten, zeigt, dass sich der Verfasser dieser Problematik durchaus bewusst ist.
Dennoch tappt er immer wieder in die dichotome Falle. »Grundsitzlich befinde ich
mich als hérender Wissenschaftler in einer Machtposition. Letztendlich gehe ich von
meinem Standpunkt als Horender aus, wenn ich (unter anderem) iiber gehorlose Men-
schen schreibe. Gerade diese Konstellation — Horende sprechen und schreiben iiber
Gehorlose — hat in der Vergangenheit viel Leid und zahlreiche Konflikte verursacht,
wie am Beispiel der Medizin und Pidagogik gezeigt wurde« (147; Herv. i. Orig.). Es ist
doch eigenartig, dass eine Untersuchung, deren Thema das Aufbrechen hierarchischer
Strukturen und gesellschaftlicher Vorurteile am Beispiel eines interkulturellen Thea-
ters ist, sich kritiklos dem Nexus hérend = Macht anschlief3t. Dass taube Menschen
grofes Unrecht erfahren haben, steht auler Zweifel; weshalb verortet sich ein Wissen-
schaftler, dem dieses Unrecht gewahr ist, der es thematisiert und in seiner gesamten
Untersuchung nie aus dem Auge verliert, als Teil dieses Unrecht-Diskurses und nicht
als Forscher und Theatermann, dessen Anliegen darin besteht, von einem Theater fiir
hérende und gehorlose Menschen zu schreiben, das sich nicht in Dichotomien verliert
und seinen kritischen Blick von sich selbst und von den anderen (von hérenden und ge-
horlosen Menschen) nicht abwendet? Es ist nicht zu verstehen, weshalb der Verfasser
eine Position einnimmt, wie man sie von Vertretern der Deaf Studies kennt, die kein
Interesse daran haben, die Existenz tauber und hérender Menschen zusammenzuden-

2 Mehrfach reflektiert der Autor das Dilemma einer Einteilung in Dichotomien. An einer Stelle
schreibt er: »Eine andere Schwierigkeit, mit der ich mich auseinanderzusetzen habe, ist eine Ein-
teilung in Dichotomien. Obwohl ich bereits deutlich gemacht habe, dass eine klare Trennlinie zwi-
schen Horenden und Gehorlosen nicht gezogen werden kann, gehe ich dennoch von einer Unter-
scheidbarkeit aus. Diese vermeintliche klare Unterscheidbarkeit begiinstigt wiederum eine Eintei-
lung in Forschungsobjekte, die als >Andere« charakterisiert sind, und einem Selbst, das als Norm
gilt« (149). Es ist schwer zu verstehen, weshalb es dem Autor nicht gelungen ist, dem Dilemma
der Dichotomien, das er kritisch reflektiert, zu entkommen. Er selbst erzeugt immer wieder die
Wirklichkeit, die ein von horenden und gehérlosen Menschen gemeinsam gemachtes Theater kri-
tisiert.

13.02.2026, 07:17:24.



https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entpolitisierung des Theaters

ken, sondern mit ihren Forderungen nach »Deaf Epistemologies« (150f.) das Geschift
der Dichotomisierung betreiben.?

Eine Betrachtung der Begriffe »Korper«, »Macht«, »Kultur, die fiir den Verfasser
bei der Grundierung der aesthetics of access von zentraler erkenntnistheoretischer Bedeu-
tung sind, hilft moglicherweise dabei, die Frage zu beantworten, weshalb es ihm nicht
gelungen ist, dem Dilemma der Dichotomien zu entkommen.

Kérper, Macht, Kultur

Seinen Korperbegriff gewinnt der Verfasser mithilfe des medizinischen, sozialen und
kulturellen Modells von Behinderung. Alle drei Modelle sind aus den Deaf bzw. Disabi-
lity Studies bekannt. Bei der medizinischen Auffassung von Behinderung geht es um ein
individuelles gesundheitliches Problem, das es zu beheben gelte; beim sozialen Modell
von Behinderung um ein gesellschaftliches Problem, das auf der biniren Konstruktion
eines fihigen und gesunden Kérpers beruhe, dem sich ein behinderter (disabled) und
beeintrichtigter (impaired) Korper entgegenstelle. Fiir die Vertreter des sozialen Modells
seien Gesundheit, Krankheit und Behinderung keine objektiven und unverinderlichen,
sondern gesellschaftlich konstruierte Kategorien. Das kulturelle Modell hingegen verste-
he behinderte Menschen als Angehérige einer kulturellen Gruppe mit eigenen Normen
und Werten. Besonders der politisch aktive Teil der Gehérlosengemeinschaft nehme

3 Im »Leitbild: Deaf Studies in Deutschland« wird »Deaf Epistemology« — etwa: Tauben-Erkennt-

nistheorie — folgendermafen definiert: Es ist »von grofRer Bedeutung, einen wissenschaftlichen
Diskurs zu etablieren, der dem Austausch und dem Wissenszuwachs im Forschungsbereich der
Deaf Studies dient. Dabei werden alle relevanten Aspekte des Taubseins und der Taubengemein-
schaft vor dem Hintergrund sprachlicher, soziologischer und kultureller Strukturen bericksich-
tigt« (Fischer et al. 2009, 438). Und Fries und Geifsler ergianzen: »Zu den dringlichen Fragen, die
wir uns stellen missen, gehort sicherlich auch die Frage, inwieweit und ob nicht auch im Lich-
te der Deaf-Studies-Forschungen eine Zugehorigkeit zur Gruppe der Menschen mit Behinderung
ausgeschlossen werden und konsequenterweise eine reine Definition als kulturelle Minderhei-
tengruppe erfolgen sollte« (2011, 286).
Die bei Ugarte Chacén immer wieder anzutreffende Unsicherheit seiner Verortung unter tauben
Menschen dufert sich auch in seinem Umgang mit der»Deaf Epistemology«: »Dies bedeutet, dass
auch meine Beschaftigung mit Deaf Epistemologies lediglich eine Anndherung an die Perspektive
Cehorloser darstellt, die mir letztendlich dennoch verschlossen bleibt. Gehorlose sind und bleiben
anders als ich, sind mir immer in gewissem Mafle fremd. Dies muss ich anerkennen, ohne jedoch
dabei Wertungen oder hierarchische Einteilungen vorzunehmen. Ergo kann ich weder als Gehor-
loser sprechen, da ich hérend bin und selbst eine plétzliche Ertaubung mich der Welterfahrung
Gehorloser nicht ndherbringen wiirde. Auch versuche ich nicht fiir Gehorlose zu sprechen, sondern
vielmehrihre eigenen Aussagen mit zu berlicksichtigen« (150f.). Weshalb bleibt dem Verfasser die
Perspektive gehorloser Menschen — hier geht es nicht um gehorlose Menschen als soziologische
CrofRe, sondern um gehorlose Theatermacher—fremder als die von hérenden Menschen? Nur, weil
er moglicherweise nicht >sicher« gebdrden kann? Ist ihm die Perspektive von hérenden Theater-
machern, die selbst Unterdriickungserfahrungen gemacht haben, nicht genauso fremd, obwohl
er sich mit ihnen lautsprachlich austauschen kann? Kann es nicht sein, dass taube Menschen ihm
in manchen Situationen viel ndher und vertrauter sind als hérende, und dass er genau aus diesem
Grund mitihnen gemeinsam Theater macht?

13.02.2026, 07:17:24.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Theater

das kulturelle Modell fiir sich in Anspruch und begriinde damit die Existenz einer Ge-
meinschaft mit eigenen Traditionen, einer eigenen Geschichte, vor allem aber einer
eigenen Sprache, aus der heraus taube Menschen sich nicht als Menschen mit Behinde-
rung, sondern als Angehérige einer Kulturgemeinschaft und sprachlichen Minderheit
begriffen. Der Autor fasst zusammen: »Der gehorlose Korper muss also unter verschie-
denen Gesichtspunkten betrachtet werden, die einander zum Teil bedingen: in seiner
anatomisch-physiologischen Leiblichkeit, als Akteur in sozialen Kontexten, der seine
Gehorlosigkeit performativ hervorbringt, und als Kulturtriger, der Teil einer sprach-
lich-kulturellen Gemeinschaft ist. Da diese Facetten des Korpers sowohl die Auffith-
rungserfahrung im Theater als auch die Reflexion dariiber prigen, miissen sie in der
wissenschaftlichen Untersuchung von Theaterauffithrungen Beachtung finden« (81).

Diese Zusammenfassung lisst deutlich den inneren Zusammenhang erkennen,
der die unterschiedlichen Modelle miteinander verkniipft. Zusammenfassungen ber-
gen aber immer die Gefahr, dass Dinge miteinander verkniipft werden, die nicht
zueinander passen. Wenn der Verfasser den »gehorlosen Korper« in seiner »ana-
tomisch-physiologischen Leiblichkeit« betrachtet, dann handelt es sich hierbei um
den gehorlosen Menschen im medizinischen Sinn, nimlich den Menschen mit einer
Horschidigung. Indem der Verfasser den tauben Menschen »als Akteur in sozialen
Kontexten« sieht, »der seine Gehorlosigkeit performativ hervorbringt«, bezieht er sich
auf das Performanz-Modell im Sinne Judith Butlers (1991), deren Gendertheorie davon
ausgeht, dass das Geschlecht ein Effekt sprachlicher Handlungen sei und somit jede
essenzielle Bestimmung negiere. Ubertragen auf gehdrlose Menschen hiefie das, dass
der gehorlose Korper in Folge diskursiver Effekte performativ die Wirkung erzeugt,
die er benennt. In diesem Sinn wire der gehorlose Korper die Folge von Diskursen, die
tiber ihn sprechen und an denen er beteiligt ist.

Mit diesem Gedanken referiert Ugarte Chacén auf die Kritik, die das soziale Mo-
dell nicht nur bei ihm, sondern auch innerhalb der Disability Studies mit seiner Dif-
ferenz von impairment und disability erfahren hat, wonach impairment (»Beeintrichti-
gung«) »blofRes Beschreibungsmerkmal des physischen Kérpers oder von kognitiv-men-
talen Zustinden« (Schneider & Waldschmidt 2012, 140) ist, wihrend disability (»Behin-
derung«) »konsequent [auf die] Ebene von Gesellschaft [referiert] und damit die all-
tigliche Praxis von Behinderung der gesellschaftlichen Verantwortung« (ebd.) zuweist.
Schneider und Waldschmidt warnen: »Wiirde man die Unterscheidung zwischen Be-
eintrichtigung und Behinderung [fir die Disability Studies; T.V.] iibernehmen wollen,
hitte man sich allerdings zugleich vor der korpertheoretisch naiven Annahme eines
dualistischen Verhiltnisses zwischen Kérper und Gesellschaft zu hiiten« (ebd.). Dieser
Dualismus zwischen Kérper und Gesellschaft verweist auf jene metaphysische Diffe-
renz von Natur und Kultur, deren Opfer unter anderem auch taube Menschen sind, de-
nen gesellschaftliche (kulturelle) Teilhabe unter dem Vorwand eines Defizits der Natur
verweigert wird. Sogar die Deaf Studies selbst reproduzieren diesen Dualismus, indem

13.02.2026, 07:17:24.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entpolitisierung des Theaters

sie das »Defizit« negieren* bzw. als »Gain«® umdeuten und damit die Unterdriickungs-
mechanismen, denen sie ausgeliefert sind, in ihrer Wirkmichtigkeit stabilisieren.
Indem der Verfasser auf die performativ hervorgebrachte Gehérlosigkeit verweist,
schlie3t er sich der Kritik einer essenziell begriindeten Identititsbildung und der dar-
aus folgenden Dichotomie horend/gehorlos an. Doch schon sein nichster Gedanke, den
gehorlosen Menschen als »Kulturtriger [zu verstehen], der Teil einer sprachlich-kul-
turellen Gemeinschaft ist«, heiflt genau jenem Effekt zu folgen, vor dem Butler bzw.
Schneider und Waldschmidt warnen: Dass der gehorlose Korper in Folge diskursiver
Effekte performativ die Wirkung erzeugt, die er benennt. Die vor allem von Humphries
et al. (1988), Lane (1994) und Ladd (2008) formulierte Vorstellung vom tauben Menschen
als Kulturtriger versucht dem vermeintlichen Elend der Behinderung durch die Um-
deutung zu entkommen, Teil einer sprachlich-kulturellen Gemeinschaft zu sein, und
stabilisiert damit genau jene Unterdriickung, die zu bekidmpfen sie vorgibt. Letztend-
lich stellt diese Vorstellung, die bereits die medizinische Ideologie propagierte, der Di-
chotomie einen neuen Referenzrahmen zur Verfiigung. Nur geht es jetzt nicht mehr um
die Differenz von »gesund< und >krank<, sondern um die von >hérend« und »gehérlos:.
Fiir die Untersuchung ist diese Dichotomie grundlegend. Und so bleiben den Lesern
triviale Allgemeinplitze nicht erspart: »Es zeigt sich somit, dass zwischen Gehérlosen
und Hérenden Unterschiede sowohl in der sinnlichen Wahrnehmung, der Verarbei-
tung von akustischen und visuellen Reizen als auch in der sprachlichen Produktion
und Rezeption bestehen. Diese unterschiedliche Organisation der Wahrnehmung ist
die Grundlage fiir verschiedenartige Theatererfahrungen Gehoérloser und Hérender. |[...]
Daher ist es offensichtlich, dass die diesbeziiglichen Unterschiede zwischen Gehérlo-
sen und Horenden, die in diesem Kapitel anhand der verschiedenen auf den tauben
Korper bezogenen Modelle aufgezeigt wurden, Beriicksichtigung finden miissen« (91).
Um die Machtstrukturen zu analysieren, in denen sich gehérlose Menschen (nur
von ihnen ist die Rede) befinden, greift der Verfasser auf Foucaults Diskurstheorie
zuriick. Ahnlich wie beim Verweis auf Butlers Gendertheorie, deren Zentrum die
Kritik an diskursiv hervorgebrachten Identititskonstruktionen darstellt, begreift auch
Foucault »Macht« als ein Diskurssystem, aus dem es kein Entrinnen gibt und in dem
es schwer ausmachbar ist, wer Macht gegen wen ausiibt. In der weiteren Rezeption
des Verfassers jedoch bleibt es bei der gehorlos-hérenden Identititsdichotomie und
dabei, taube Menschen als Opfer hegemonialer Machtstrategien horender Menschen
zu sehen — Machtstrategien, die er an den hinlinglich bekannten Beispielen aufzeigt:
Mailand, Linguizismus, Kolonialismus, CI. Auch das Theater ist kein machtfreier
Raum. Und auch fir das Theater greift Ugarte Chacén auf jene hinlinglich bekannte
Vorstellung von Macht zuriick, die von Butler und Foucault scharf kritisiert worden
sind: »Auch bei gemischten Gruppen, die aus tauben und hérenden Schauspielern

4 Bauman (2008, 417): »Urspriinglich wurde die audiologische Gehorlosigkeit als Faktor in der Ge-
horlosenwelt geleugnet und das Wort deafness ist heute in der Gehdrlosenwelt immer noch mit
negativen Konnotationen aufgeladen« (Herv. i. Orig.).

5 Bauman & Murray (2014, 18): »Nicht als Mangel, sondern als eine Form menschlicher Diversitat,
die einen wichtigen Beitrag zum Wohl der Gesellschaft insgesamt leisten kann. Wir benennen ein
solches Konzept als das Gegenteil von Horverlust: Deaf-gain.«

13.02.2026, 07:17:24.

131


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Theater

und Teammitgliedern bestehen, sind es doch meist die kulturellen Normen und thea-
tralen Konventionen der Horenden, die im Vordergrund stehen. Gerade auf Grund
der Tatsache, dass Gehorlose zumeist Laien sind, kann durch die Inszenierung von
Gehorlosen als Nichtschauspieler, imperfekte Darsteller und potentiell Scheiternde
eine an den horenden Korper gebundene klassische Auffassung von Schauspiel und
somit wiederum die hegemonialen Strukturen im Theaterbetrieb bestitigt werden«
(105).

Der Mangel an einer theoretischen Grundlage, die ein gemeinschaftliches Theater von ho-
renden und gehorlosen Theatermachern zu denken vermag — ein anderes Theater, wie ich oben
schrieb —, erweist sich als ein grundlegendes Problem der Untersuchung. Die Produk-
tionen, die der Verfasser analysiert, zeichnen sich alle dadurch aus, dass horende und
gehorlose Laien und Professionelle zusammenarbeiten. Das Ziel dieser Arbeiten ist die
Uberwindung traditioneller kultureller Normen und theatraler Konventionen. Es sind
eben gerade nicht die gehdrlosen Menschen, die scheitern, vielmehr ist das Scheitern ein
immanenter Bestandteil des Theaters, das taube und horende Schauspieler auf die Bithne
stellt. Es sind gerade nicht Voyeurismus und Exotismus, die dieses Theater bedienen
will, die aber durch den Mangel an einer theoretischen Grundlage die Untersuchung
immer wieder durchkreuzen.

Fiir sein Verstindnis der Gehorlosenkultur bedient sich der Verfasser der Metapher
eines geteilten Raums und scheint zumindest an dieser Stelle anzudeuten, dass sich
hérende und gehorlose Menschen zwar in verschiedenen Ecken, zumindest jedoch in
verschiedenen Ecken eines gemeinsamen Raumes bewegen. Aber selbst diese Metapher
hilft nicht vor dem drohenden Fallbeil der Dichotomie: »Der geteilte Raum wird sowohl
von Horenden als auch Gehorlosen gestaltet, wobei jedoch die Gestaltungsmoglichkei-
ten und -freiriume unterschiedlich sind, da (soziale) Giiter wie Geld, Wissen, Rang etc.
ungleich verteilt sind. Die Gestaltung des Raumes wird also von Horenden dominiert,
wobei Gehorlose kleine, davon distinkte Gegenraume schaffen, die wiederum Horenden
nicht zuginglich sind« (110).

Und es kommt, wie es kommen muss: Tom Humpbhries et al. (1988), Deaf Space und
Deaf World, Paddy Ladd und seine »subaltern-élite researcher« (2008, 8oft.). Und auch
die Kritiker bleiben nicht unerwihnt: Humphries (2008), Turner (1994; 2003), Vollha-
ber (in diesem Band S. 293-367). Aber am Ende ist alles wieder dort, wo es sein muss.
»In kaum einem der betrachteten Werke zur Gehorlosenkultur wird die Frage gestellt:
>Was ist Horendenkultur?< Offenbar wird »die< Kultur der Horenden als selbsterkliren-
de Grundvoraussetzung angenommen, obwohl es mir — und wahrscheinlich auch den
meisten anderen Hérenden — schwerfallen wiirde, eine solche zu bestimmen« (128). Die
Frage nach dem, was »Horendenkultur« sei, sollte nach den Einlassungen des Verfas-
sers zu Butler und Foucault geklirt sein. Weif3 der Verfasser nicht, dass es sich bei »Ge-
hérlosenkultur« um einen politischen Begrift aus der Emanzipationsbewegung handelt,
dazu geschaffen, sich von der Gegenseite abzusetzen und etwas Eigenes zu entwickeln?
In einer bestimmten Phase des Kampfes mag dieser Begriff eine Berechtigung gehabt
haben.® Das dndert jedoch nichts daran, dass er, wie sein >hérendes Aquivalents, in die

6 Ohne Zweifel gibt es auch 2015 noch Menschen, die sich solcher Kampfbegriffe bedienen. Aber
denen geht es gerade nicht um gehorlos-horende Projekte.

13.02.2026, 07:17:24.



https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entpolitisierung des Theaters

Irre fithrt. Humpbhries, Turner und Vollhaber wollen mit ihrer Kritik der Deaf Studies
nicht binire Konstruktionen bedienen, sondern ihre Existenz infrage stellen.

Nicht-Verstehen

Von den sechs Auffihrungen, die der Verfasser als gelungene Produktionen einer aes-
thetics of access versteht und analysiert, mochte ich mich der Auffithrung von Friihling Er-
wache! (2009), inszeniert von Michaela Caspar fiir die Theatergruppe von Possible World
e.V. nach der Bearbeitung von Wedekinds Friihlings Erwachen durch Nuran David Calis,
zuwenden, die in der Analyse den umfangreichsten Raum einnimmt, was sicherlich
auch daran liegt, dass der Verfasser bei der Wiederaufnahme (2010) als Produktions-
assistent beteiligt war.” Ich wihle diese Produktion auch deswegen, weil sie vieles von
dem infrage stellt, was der Verfasser im ersten Teil der Untersuchung als grundlegend
fiir das Verstindnis eines Theaters von tauben und hérenden Theaterleuten erarbeitet
hat.

Das sicherlich bedeutendste Moment von Friihling Erwache! ist seine Kritik an bina-
ren Konstruktionen. Tatsichlich 16sen sich in diesem Stiick alle liebgewonnenen Identi-
titen auf. Dies gelingt der Regisseurin dadurch, dass sie die Schauspieler dazu bringt,
sich ihrer jeweiligen Sprache zu bedienen, unabhingig davon, wie verstindlich sich
diese Sprache fiir das Publikum zeigt. Bei diesen Sprachen handelt es sich keineswegs
nur um Laut- oder Gebirdensprache, vielmehr ist es ein Wust unterschiedlicher Ton-
und Korpersprachen, unter denen eine saubere DGS oder wohlartikulierte Lautspra-
che eher selten zu sehen oder zu horen sind. »Diese Art der Kommunikation, bei der
das Fragmentarische, Imperfekte ausgestellt sowie die harmonische Unterstreichung
und Doppelung von theatralen Mitteln (hier die Textgleichheit in Laut- und Gebirden-
sprache) unterlaufen wird, bedeutet ein Ausbleiben des unmittelbaren Verstehens. Dies
kann als charakeeristisch fiir eine postdramatische Theatersprache angesehen werden,
bei der die Zuschauer nicht in der Lage sind, das Gesehene und Gehérte umgehend zu
verarbeiten und mit einer eindeutigen Bedeutung aufzuladen, sondern vielmehr da-
zu angehalten sind, diesen Prozess aufzuschieben und sich vorerst aufmerksam ihren
Sinneseindriicken zu widmen« (225).

Die von Caspar gewihlte Form der Inszenierung von Sprache ist, wie der Verfasser
zutreffend darstellt, im postdramatischen Theater formuliert worden. Umso schwerer
ist es zu verstehen, weshalb er postdramatisches Theater als eine »theatrale Form Ho-
render« (171) bezeichnet. Unabhingig davon, dass taube Theaterleute durchaus in der
Lage sind, sich einer postdramatischen Theatersprache zu bedienen, sind bereits in

7 Beiden anderen Produktionen handelt es sich um Herbert Gantschachers Inszenierung Wilhelm Je-
rusalem—Helen Keller: >Briefe< (2011), der Inszenierung von Paula Garfield und des Deafinitely Theatre
von Shakespeares Love’s Labour’s Lost (2012), John E McGraths Inszenierung In Water I'm Weightless
(2012), der Performance von Ramesh Mayyappan Skewered Snails (2012) sowie die deutschsprachi-
ge Auffithrung von Zoja Mikotovas Inszenierung des Marchens Das goldene Spinnrad (2012). Wah-
rend der Verfasser die Inszenierungen von Caspar, Gantschacher, Garfield und McGrath als »zwei-
sprachige Auffiihrungen«bearbeitet, ordnet er die von Mayyappan und Mikotova einem»Visuellen
Theater« zu.

13.02.2026, 07:17:24.

133


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Theater

den 1990er-Jahren horend-gehérlose Theaterproduktionen postdramatischen Konzep-
ten gefolgt® — noch bevor der Begriff »postdramatisches Theater« zum theatertheo-
retischen Schlagwort wurde. Der Impuls dazu kam nicht aus dem Wunsch, einer hip-
pen, hérenden Theatermode zu folgen, sondern war bei gehorlosen Theatermachern die
Folge von Ermiidungserscheinungen ihres eigenen Emanzipationstheaters, das nach
der Aufbruchstimmung der 1980er-Jahre neue Inspirationen suchte. Hier ist vor allem
Marco Lipski vom Visuellen Theater Hamburg zu nennen, dessen postdramatische Pro-
duktion Argonauten (Alles Horende muss sterben) beim Deutschen Gebirdensprachtheater-
Festival 2003 beim tauben und hérenden Publikum und der Jury fir Furore gesorgt
hat.” Ende der 8cer- und zu Beginn der 9oer-Jahre entstand in der Offentlichkeit ein
Bild von Gehorlosen, wie es zuvor noch nicht zu sehen war. 1987 erhielt die gehorlo-
se Schauspielerin Marlee Matlin fiir ihre Rolle als Sarah in Children of a Lesser God den
Oscar; 1990 erschien als deutsche Ubersetzung Oliver Sacks’ Stumme Stimmen. Reise in
die Welt der Gehorlosen und war sofort ein Bestseller; 1997 erhielt Caroline Links Film
Jenseits der Stille den Deutschen und den Bayerischen Filmpreis und wurde 1998 als bes-
ter fremdsprachiger Film fiir den Oscar nominiert. Dieses neue Bild von gehérlosen
Menschen war vor allem geprigt durch die >Entdeckung« der Gebirdensprache als ei-
ner eigenstindigen Sprache, die nach 30 Jahren im akademischen Elfenbeinturm ins
Rampenlicht von Kinos, Fernsehsender und Talkshows gelangte. Hérende Theaterma-
cher aus der Off-Szene wurden neugierig und fragten an, ob es gehérlose Schauspieler
gibe, die Interesse an einer gemeinschaftlichen Arbeit hitten. Aus der Not, sich nicht
verstindigen zu kénnen und unter gelegentlicher Zuhilfenahme engagierter Dolmet-
scherinnen, begannen jene Experimente mit den verschiedenen Sprachen, die dann in
die Produktionen Eingang gefunden haben. Dieses Spiel mit Sprachen, das nicht nur
zwischen hérenden und gehérlosen Menschen, sondern zwischen vielen stattfand, die
als AufRenseiter stigmatisiert waren und die man vorher noch nie auf der Bithne ge-
sehen hatte, wurde zu einem Markenzeichen jenes politischen und anderen Theaters,
von dem eingangs die Rede war, und hat traditionelle Ansichten von Sprache, Sprechen
und Verstehen infrage gestellt.

Im Zusammenhang mit Friithling Erwache! zitiert Ugarte Chacén Susanne Tod:
»Dem Bediirfnis nach allumfassendem Verstehen< wird nicht entgegengekommen,
vielmehr wird Nicht-Verstehen benannt und das Publikum genétigt, >sich letztendlich
mit diesem Nicht-Verstehen auseinanderzusetzen« (226; vgl. Tod 2009, 516). Und
dabei geht es nicht nur um das Nicht-Verstehen im Zusammenhang mit einer Hor-
schidigung, vielmehr findet sich das Nicht-Verstehen auf zahlreichen Ebenen wieder:
»Auf der einen Seite handelt es sich um ein sprachliches Unverstindnis zwischen
Gehoérlosen und Horenden sowie eine aus den familidren Hintergriinden resultierende
Fremdsprachigkeit als weitere Kommunikationsbarriere. Auf der anderen Seite sind es

8 Beispielsweise die beiden Inszenierungen von Wolfgang Feindt, Sabine Mohr und Stefanie Weiss
von Heiner Miillers Verkommenes Ufer Medeamaterial Landschaft mit Argonauten (1995) und von Carlo
Gozzis Die Ritsel der Turandot (1997).

9 Vgl. dazu meine Ausfithrungen in »Gebardensprachkunst: Poetik und Politik« in diesem Band auf
S.mf.

13.02.2026, 07:17:24.



https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Entpolitisierung des Theaters

Verstindnisprobleme zwischen Jugendlichen und Erwachsenen sowie zwischen Perso-
nen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden, die auf die unterschiedlichen
(Migrations-)Biographien sowie die Zugehorigkeit zur Gehorlosen- und Hérenden-
kultur zuriickzufithren sind« (228). Nicht-Verstehen findet sowohl auf der Darsteller-
als auch auf der Darsteller-Zuschauer-Ebene statt. Nach meinem Eindruck bleibt
es allerdings hochst fraglich, ob es auf der Darstellerebene tatsichlich so etwas wie
eine »Zugehorigkeit zur Gehorlosen- und Hoérendenkultur« gibt, zumindest wird sie
an keiner Stelle im Stiick expliziert. Auf der Darsteller-Zuschauer-Ebene bedeutet
Nicht-Verstehen ein tastendes Folgen der Handlung, bei dem vieles vage bleibt und
der Zuschauer gezwungen ist, sich aus den sprachlichen Versatzstiicken, Worthiilsen,
Emotionen und Bildern eine eigene Vorstellung dessen zu machen, was er hier sieht.
Damit erinnert dieses Nicht-Verstehen an die Erfahrungen, die in der prekiren sprach-
lich-kulturellen Konfrontation zwischen Horenden und Gehérlosen, Jugendlichen und
Erwachsenen, Migranten und Einheimischen stattfindet. Auf die Darstellung dieser
Erfahrungen kommt es der Regisseurin an.

Die Auseinandersetzung mit Friihling Erwache! und die Verweise auf Caspars zweite
Inszenierung MEDEA! DIE WAHRHEIT! ME DEA F (2011) zwingen den Verfasser, sich
mit einer Asthetik auseinanderzusetzen, die sich dem nihert, was ein politisches und
poetisches Theater von tauben und horenden Theaterschaffenden ist. Und sie zwingen
ihn auch, sich mit einer Theorie zu beschiftigen, die iiber den Tellerrand der Deaf Stu-
dies hinausweist. Jacques Ranciéres (2002) Differenz von Polizei und Politik ist tatsich-
lich der erste und einzige Ansatz des Verfassers, ein Theater zu denken, der die Dinge,
die die Schauspieler auf der Bithne machen und zeigen, zu verorten in der Lage ist. Das
Spiel von Verstehen und Nicht-Verstehen deutet der Verfasser — inspiriert durch Ran-
ciére — als Differenz einer »Ordnung der Polizei« und einer »Bestimmung als Lirm,
die der Ordnung der Polizei feindlich gegeniibersteht und auf diese Weise politisch ist.
Die Verbindung des Verstehens mit einer Ordnung der Polizei respektive des Nicht-
Verstehens — also des »Lirms« — mit Politik untergribt den Ansatz, der »Politik als
Aushandlung von divergierenden Interessen« (241) — also des gegenseitigen Verstehens
— begreift, da das Verstehen der Raum der Polizei ist. Vielmehr ist das Nicht-Verstehen,
der »Lirme, der Ort von Politik. Luzid beobachtet hier der Verfasser die schwer bzw.
nicht zu verstehenden lautsprachlichen Aufterungen der gehérlosen Schauspieler und
deutet sie als »Lirm« im Sinne Ranciéres.”® Es ist der Lirm, den sie verursachen, der
den politischen Gehalt der Produktion bestimmt, und der von den Zuschauern sehr un-
terschiedlich wahrgenommen wurde. Die einen kritisierten die Tatsache, dass Gehorlo-
se sich lausprachlich dufierten; »[a]ndere Stimmen sahen in der Inszenierung jedoch im
Gegenteil die mutige Aneignung der Lautsprache durch die tauben Jugendlichen und
die Konfrontation der hérenden Zuschauer mit ihrem eigenen Befremden gegeniiber
den Stimmen der Darsteller. Durch die Tatsache, dass zusitzlich auch Hérende Gebir-
densprache verwenden, wiirden normativ bestimmte Zugehorigkeiten zu getrennten
Sprachgemeinschaften aufgelost und ein Diskurs itber Kommunikation und deren po-
tentielles Gelingen oder Scheitern finde statt« (238f.).

10 Als»Lirm«in Sinne Ranciéres sind auch viele laut- und gebirdensprachliche Auerungen der ho-
renden Schauspieler zu verstehen, die teilweise kaum verstehbar sind.

13.02.2026, 07:17:24.

135


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Theater

Michaela Caspars Inszenierung ist es, die das binire Weltbild des Verfassers voll-
stindig dekonstruiert. Frithling Erwache! ist die theatrale Umsetzung dessen, was poli-
tisch die Idee von Inklusion beinhaltet. Von hérender Welt und gehérloser Welt, von
Hoérenden-Theater und Gehorlosen-Theater ist hier nichts zu finden. Jede der Figuren
tritt in ihrem So-Sein, ihren Stirken und Schwichen, ihrem Ringen, Scheitern und
Durchhalten auf die Bithne. Hier befindet man sich tatsichlich in jenem gemeinsamen
Raum, von dem der Verfasser im Zusammenhang seines Kulturbegriffs schrieb — und
in diesem Raum wird kein Fallbeil aufgestellt.

Am Ende von Friihling Erwache! ist vom bindren Weltbild des Verfassers nur noch
der Beifall iibrig geblieben: »Am offensichtlichsten sind die unterschiedlichen Theater-
konventionen jedoch in der Applausordnung. Gehorlose applaudieren visuell, das heif3t
die offenen Hinde werden erhoben und an den Gelenken schnell hin- und hergedreht«
(230f.).

Die Beschiftigung mit Friihling Erwache! hat deutlich gemacht, dass ein Theater, das
dem Konzept von Inklusion folgt, immer ein politisches Theater ist. Die Wurzeln die-
ses Theaters reichen in eine Zeit zuriick, in der noch niemand von Inklusion sprach,
in der sich aber horende und taube Menschen aufgemacht haben, die zwischen ih-
nen bestehende scheinbar uniiberwindliche Trennung zu tiberwinden. Es ist schwer zu
verstehen, dass die erste deutschsprachige Monografie, die sich mit dem Thema eines
Theaters von und fiir gehorlose und horende Menschen beschiftigt, wichtige Aspek-
te dieses Theaters nicht beriicksichtigt. Kein Wort zu den bereits erwihnten Anfin-
gen eines gehorlos-horenden Theaters auf Kampnagel in Hamburg, initiiert von den
Kiinstlern Wolfgang Feindt, Stefanie Weiss und Sabine Mohr, zu den umstrittenen und
gefeierten Inszenierungen Thierry Roisins Antigone und Woyzeck des Pariser Internatio-
nal Visual Theatre, zu den Produktionen Hamburger Studierender und des Visuellen
Theaters Hamburg von Blue und den Horstiicken von Heiner Milller und Heiner Goeb-
bels im Lombardsbriicken-Diiker, zu Rolf Kasteleiners Berliner Inszenierung von Sa-
muel Becketts Warten auf Godot und seiner Hamburger Inszenierung von Sarah Kanes
4.48 Psychose, zu den Opern von Helmut Oehring und kein Wort zu den Inszenierungen
des seit iiber zehn Jahren interkulturell arbeitenden Freiburger Theaterkollektivs Hand-
Stand, geleitet von Johanna Thoma. Wie Friihling Erwache!, aber auch wie die anderen
in der Untersuchung aufgefithrten Inszenierungen, die einer aesthetics of access folgen,
haben all diese Arbeiten einen politischen Anspruch, der vor allem darin besteht, dass
die Trennung zwischen hérenden und tauben Menschen nicht das letzte Wort sein darf.

Der Verfasser hat sich ganz im Sinne der Deaf Studies, denen es um die Bewahrung
der hérend-gehorlosen Dichotomie geht, fiir einen Ansatz der »Politik als Aushandlung
von divergierenden Interessen« entschieden — den vermeintlich divergierenden Inter-
essen horender und gehorloser Theaterleute. Von ihm selbst lernt der Leser seiner Un-
tersuchung, dass im Sinne Ranciéres dieser Ansatz als Nicht-Politik zu verstehen ist. In
der Entpolitisierung des gehorlos-hérenden Theaters droht ihm jenes Nischendasein,
dass die Idee der Inklusion und somit — so verstehe ich ihre Idee — auch die aesthetics of
access zu itberwinden hoffen. Integration sucht die »Ordnung der Polizei«, Inklusion die
»Bestimmung als Lirm«. Ahnlich wie die gehérlosen Vertreter der Deaf Studies erzeugt
der Verfasser immer wieder die Wirklichkeit, die er eigentlich kritisiert.

13.02.2026, 07:17:24.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

