
Die Entpolitisierung des Theaters

Rafael Ugarte Chacóns Untersuchung eines Theaters

von und für gehörlose und hörende Menschen

Warum das Politische im Theater nur die Un-

terbrechung des Politischen sein kann (Leh-

mann 2011, 29).

MitTheater und Taubheit. Ästhetiken des Zugangs in der Inszenierungskunst hat Rafael Ugarte

Chacón eine Untersuchung der gegenwärtigen hörend-gehörlosen Theaterpraxen vor-

gelegt. Nach dem einleitenden Kapitel, das sich unter anderem mit dem »Forschungs-

stand zumTheater für Gehörlose und Hörende« und mit der Frage »Was bedeutet ›Ge-

hörlosigkeit‹?« beschäftigt,wendet sich der Verfasser im zweiten Kapitel demSchlüssel-

begriff der Untersuchung zu und versucht in »Überlegungen zu einer Aesthetics of Access«

eine Antwort auf die Frage zu finden, was unter »Ästhetiken des Zugangs« zu verstehen

ist. Da er es mit Theater zu tun hat, sind Ausführungen zur Ästhetik basal, ebenso –

da er es mit einem Theater zu tun hat, das mit und für hörende und gehörlose Men-

schen arbeitet –die Ausführungen zu »Körper«, »Macht« und »Kultur«. Zwei Exkurse zu

»Gebärdensprache« und zu »Gebärdensprachkunst und theatralen Formen Gehörloser«

geben zusätzliche Hintergrundinformationen. Die untersuchten Theaterproduktionen

unterteilt der Autor in drei Kapitel: »Gedolmetschte Aufführungen«, »zweisprachige

Aufführungen« und »Visuelles Theater«1, wobei die Auswahl der Produktionen der bei-

den letzten Kapitel dadurch bestimmt ist, dass sie seines Erachtens dem Konzept von

aesthetics of access folgen. Zum Abschluss fasst der Verfasser in »Merkmale, Grenzen und

Potentiale einer Aesthetics of Access« Möglichkeiten und Perspektiven im Theater für ge-

hörlose und hörende Menschen zusammen.

1 »Gedolmetschte Aufführungen« sind ursprünglich in Lautsprache oder in Gebärdensprache insze-

niert worden und werden im Nachhinein in Gebärden- bzw. Lautsprache gedolmetscht. »Zwei-

sprachige Aufführungen« sind zweisprachig ausgelegt und folgen nicht dem Anspruch, dass al-

les, was auf der Bühne gesagt wird, in beide Sprachen übersetzt wird, sondern spielen mit dem

(Nicht-)Verstehen laut- und gebärdensprachlicher Anteile. »Visuelles Theater« verzichtet weitge-

hend oder vollständig auf ein linguistisches Sprachsystem und bedient sich visueller Theaterfor-

men wie bspw. Pantomime.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Theater

Gewiss hat diese Untersuchung nicht den Anspruch eines umfassenden Überblicks,

aber sie will doch anhand ausgewählter Beispiele Theaterpraktiken reflektieren, die

konzeptionell mit hörenden und gehörlosen Regisseuren,Dramaturgen und Schauspie-

lern für ein hörendes und gehörloses Publikum arbeiten. Dabei geht Ugarte Chacón

davon aus, dass eine gelungene Produktion einer aesthetics of access folgt, die sich vor al-

lem dadurch auszeichnet, die Differenz hörend-gehörlos zu markieren, im Unterschied

zu einer Inszenierung mit accessibility devices (Einsatz von Dolmetschern, Unter-/Über-

titelung u.a.m. im Sinne von Barrierefreiheit) und ihrem Bemühen, diese Differenz zu

überwinden. Mit dem Begriff aesthetics of access folgt der Verfasser der tauben britischen

Leiterin der GraeaeTheatre Company, Jenny Sealey, die Accessibility-Maßnahmen nicht

erst nachträglich auf eine Inszenierung aufpfropft, sondern diese vielmehr in ihre In-

szenierung einzubinden versucht, um die Ästhetik der Inszenierung maßgeblich von

diesen beeinflussen zu lassen.

Die Unterscheidung zwischen access und accessibility erinnert an die Unterschei-

dung, die im aktuellen politischen Diskurs zwischen Inklusion und Integration vorge-

nommen wird. Die Erfahrungen mit dem Konzept der Integration führten dazu, dass

heute auf Druck und durch die Initiative der Betroffenenverbände der von den demo-

kratischen Parteien und Sozialverbänden getragene politische Wille in Richtung Inklu-

sion weist. Wie radikal dabei Inklusion die Vorstellung eines ›geordneten Nebeneinan-

ders‹ ›Behinderter‹ und ›Nicht-Behinderter‹ durch seine Infragestellung von (Nicht-)Be-

hinderung kritisiert, wird an den großen Schwierigkeiten und dem Widerstand vieler

Beteiligter deutlich, die bei der Umsetzung inklusiver Konzepte auftreten.

Die Untersuchung greift das politische Konzept der Inklusion auf und versucht es

mit dem Begriff aesthetics of access für das Theater hörender und tauber Theaterleute

nutzbar zu machen. Ugarte Chacón schreibt: »Ohne die Wichtigkeit von Accessibility-

Maßnahmen und gehörlosenkulturellen Gegenräumen bestreiten zu wollen, sind diese

beiden Strategien allein nicht ausreichend, um das Ziel der Inklusion zu verwirklichen.

Der Grundgedanke von Inklusion, der bei aller Heterogenität von einer Gesellschaft aus-

geht, impliziert meines Erachtens insbesondere die gemeinschaftliche künstlerische

Arbeit von Gehörlosen und Hörenden, die sich auch gleichermaßen an ein hörendes

wie taubes Publikum richtet« (60; Herv. i. Orig.).

Aesthetics of Access

Wie bereits angedeutet, setzt sich der Begriff access von accessibility ab und folgt damit

dem politischen Impuls der Inklusion, der Außenseiter nicht länger als in die Mehr-

heitsgesellschaft zu Integrierende begreift, vielmehr seinen Blick kritisch auf diese

Mehrheitsgesellschaft selbst richtet, und sie als eine Formation denkt, die sich durch

den Ausschluss von Außenseitern konstituiert, diese also braucht, um sich als Mehr-

heitsgesellschaft etablieren zu können. Daraus folgt, dass weniger die Außenseiter

als vielmehr die Angehörigen der Mehrheitsgesellschaft selbst in den Fokus geraten,

und es einer kritischen Überprüfung des Selbstbewusstseins und -verständnisses der

Mehrheitsgesellschaft bedarf. Dies hat der Verfasser sehr treffend im obigen Zitat

formuliert, wenn er eine Gesellschaft als Grundgedanken von Inklusion und somit

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Entpolitisierung des Theaters 127

auch eine Gesellschaft als Grundgedanken gemeinschaftlicher künstlerischer Arbeit

von tauben und hörenden Theaterleuten begreift.

Der Grundgedanke einer Gesellschaft beinhaltet den politischen Gehalt und die Ex-

plosivkraft von Inklusion, denn dieser Grundgedanke wird nicht nur von vielen Ange-

hörigen der Mehrheitsgesellschaft, sondern auch von Teilen der betroffenen Minder-

heiten kritisch gesehen. Die Mehrheitsgesellschaft fühlt sich in der Gewissheit ihrer

Normalität verunsichert und durch die Ansprüche bedroht, die an sie gestellt werden,

und die betroffene Minderheit, bspw. Angehörige der Gehörlosengemeinschaft, fürch-

tet um ihre junge und hart erkämpfte kulturelle Eigenständigkeit. Der Verfasser macht

das deutlich, wenn er die Vorstellung zum Thema »Theater« in der Weise kolportiert,

mit der viele Angehörige der Gehörlosengemeinschaft begründen, dass das allgemei-

ne Theater kein Ort ihres Interesses sei: »Gehörlose haben eigene Theaterkonventionen

entwickelt, die sie in auf Hörende ausgerichtete Produktionen nicht wiederfinden. So

unterscheiden sich Hörende und Gehörlose durch ihren Humor, ihr Verhältnis zur Ge-

bärdensprache und zum gehörlosen bzw. hörenden Körper. Zudem finden Gehörlose

ihre eigene Lebenswelt imTheater der Hörenden nicht repräsentiert und die bevorzug-

te Kommunikationsform wird an den Rand gedrängt« (54).

Inklusion ist also etwas, das beide Seiten im Blick hat und diese vor Herausfor-

derungen stellt, denn sie bedroht das oben erwähnte ›geordnete Nebeneinander‹, in

dem sich beide Seiten, Menschen mit und ohne Behinderung, eingerichtet haben. In-

klusion kritisiert das binäre Konstrukt von Behinderung und Nicht-Behinderung als

entscheidenden Hebel seiner Zementierung. Ein Theater der Inklusion, das die Bedro-

hung dieses ›geordneten Nebeneinanders‹ inszeniert und auf die Bühne bringt, ist per

definitionem ein politisches Theater, denn es stellt jene »Unterbrechung des Politischen«

dar, von der im Eingangszitat Hans-Thies Lehmann spricht. Mir stellt sich jedoch bei

der Lektüre von Ugarte Chacóns Untersuchung die Frage, ob es sich bei dem Theater,

das dem Autor gemäß dem Konzept der aesthetics of access folgt, tatsächlich um ein po-

litisches Theater handelt.

Das Theater der aesthetics of access, das gemeinsam von tauben und hörenden Men-

schen produziert und rezipiert wird, will ein anderes Theater sein, das andere Fragen

stellt undThemen anders inszeniert. Zuallererst müsste in diesemTheater jenes binäre

Konstrukt eine radikale Kritik erfahren, das von einer »Welt der Gehörlosen« und ei-

ner »Welt der Hörenden« ausgeht. Doch genau diese Kritik findet nicht statt, vielmehr

geht der Verfasser von einer »grundsätzlich verschiedene[n] Welterfahrung von Hören-

den und Gehörlosen« (150) aus, und gerät damit in jene Falle, in die hörende und ge-

hörlose Menschen immer wieder tappen, wenn sie voreinander stehen, aber einander

nicht verstehen. Mit der Unfähigkeit zu hören oder zu gebärden drängt sich gerade-

zu die Vorstellung einer grundsätzlich differenten Welterfahrung auf, doch wenn man

Biografien gehörloser Menschen liest, stellen sich diese Welterfahrungen keineswegs

so different dar bzw. die differenten Welterfahrungen der Protagonisten schöpfen aus

unterschiedlichsten sprachlichen, kulturellen und sozialen Quellen, zu denen auch die

Gehörlosigkeit zählt. Gewiss, Taubheit bringt in einer Welt, die fast nur aus hörenden

Menschen besteht, viele Problememit sich, dennoch will dieses taube Leben gelebt wer-

den und es ist nicht nur die Taubheit, die dieses Leben schwierig und angenehm und

abenteuerlich und frustrierend und was sonst noch alles macht. Ein Leben allein auf

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Theater

Taubheit oder Hören zu reduzieren ist eine Farce. Vielmehr sollte sich das Theater, das

einer aesthetics of access folgt, auf eine präzise Darstellung seiner hörenden und gehörlo-

sen Protagonisten konzentrieren; und in der Analyse diesesTheaters sollte die Präzision

dieser Theaterarbeit gewürdigt werden. Die vorliegende Untersuchung jedoch – auch

wenn sie das an vielen Stellen kritisch reflektiert – richtet ihren Fokus allein auf taube

Menschen und ihren Körper, auf die Machtstrukturen, in die sie eingebunden sind, und

auf die (Sprach-)Kultur, die sie sich geschaffen haben.2 Selbstverständlich sind aus die-

sen Komplexen – »Körper«, »Macht«, »Kultur« – hörende Menschen nicht wegzuden-

ken, aber in der Untersuchung bleiben sie hinter einer unsichtbaren Wand verborgen.

Es gelingt dem Verfasser nicht, das Gehörlose und das Hörende zusammenzudenken.

Das ist für eine Untersuchung problematisch, die ein Theater von und für hörende und

taube Menschen im Fokus hat.

Der wiederholte Versuch, sich selbst in der Untersuchung als hörender Forscher

zu verorten, zeigt, dass sich der Verfasser dieser Problematik durchaus bewusst ist.

Dennoch tappt er immer wieder in die dichotome Falle. »Grundsätzlich befinde ich

mich als hörender Wissenschaftler in einer Machtposition. Letztendlich gehe ich von

meinem Standpunkt als Hörender aus, wenn ich (unter anderem) über gehörlose Men-

schen schreibe. Gerade diese Konstellation – Hörende sprechen und schreiben über

Gehörlose – hat in der Vergangenheit viel Leid und zahlreiche Konflikte verursacht,

wie am Beispiel der Medizin und Pädagogik gezeigt wurde« (147; Herv. i. Orig.). Es ist

doch eigenartig, dass eine Untersuchung, deren Thema das Aufbrechen hierarchischer

Strukturen und gesellschaftlicher Vorurteile am Beispiel eines interkulturellen Thea-

ters ist, sich kritiklos dem Nexus hörend = Macht anschließt. Dass taube Menschen

großes Unrecht erfahren haben, steht außer Zweifel; weshalb verortet sich ein Wissen-

schaftler, dem dieses Unrecht gewahr ist, der es thematisiert und in seiner gesamten

Untersuchung nie aus dem Auge verliert, als Teil dieses Unrecht-Diskurses und nicht

als Forscher und Theatermann, dessen Anliegen darin besteht, von einem Theater für

hörende und gehörlose Menschen zu schreiben, das sich nicht in Dichotomien verliert

und seinen kritischen Blick von sich selbst und von den anderen (von hörenden und ge-

hörlosen Menschen) nicht abwendet? Es ist nicht zu verstehen, weshalb der Verfasser

eine Position einnimmt, wie man sie von Vertretern der Deaf Studies kennt, die kein

Interesse daran haben, die Existenz tauber und hörender Menschen zusammenzuden-

2 Mehrfach reflektiert der Autor das Dilemma einer Einteilung in Dichotomien. An einer Stelle

schreibt er: »Eine andere Schwierigkeit, mit der ich mich auseinanderzusetzen habe, ist eine Ein-

teilung in Dichotomien. Obwohl ich bereits deutlich gemacht habe, dass eine klare Trennlinie zwi-

schen Hörenden und Gehörlosen nicht gezogen werden kann, gehe ich dennoch von einer Unter-

scheidbarkeit aus. Diese vermeintliche klareUnterscheidbarkeit begünstigtwiederumeine Eintei-

lung in Forschungsobjekte, die als ›Andere‹ charakterisiert sind, und einem Selbst, das als Norm

gilt« (149). Es ist schwer zu verstehen, weshalb es dem Autor nicht gelungen ist, dem Dilemma

der Dichotomien, das er kritisch reflektiert, zu entkommen. Er selbst erzeugt immer wieder die

Wirklichkeit, die ein von hörenden und gehörlosenMenschen gemeinsam gemachtes Theater kri-

tisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Entpolitisierung des Theaters 129

ken, sondern mit ihren Forderungen nach »Deaf Epistemologies« (150f.) das Geschäft

der Dichotomisierung betreiben.3

Eine Betrachtung der Begriffe »Körper«, »Macht«, »Kultur«, die für den Verfasser

bei der Grundierung der aesthetics of access von zentraler erkenntnistheoretischer Bedeu-

tung sind, hilft möglicherweise dabei, die Frage zu beantworten, weshalb es ihm nicht

gelungen ist, dem Dilemma der Dichotomien zu entkommen.

Körper, Macht, Kultur

Seinen Körperbegriff gewinnt der Verfasser mithilfe des medizinischen, sozialen und

kulturellen Modells von Behinderung. Alle drei Modelle sind aus den Deaf bzw. Disabi-

lity Studies bekannt. Bei der medizinischen Auffassung von Behinderung geht es um ein

individuelles gesundheitliches Problem, das es zu beheben gelte; beim sozialen Modell

von Behinderung um ein gesellschaftliches Problem, das auf der binären Konstruktion

eines fähigen und gesunden Körpers beruhe, dem sich ein behinderter (disabled) und

beeinträchtigter (impaired)Körper entgegenstelle. Für die Vertreter des sozialenModells

seien Gesundheit, Krankheit und Behinderung keine objektiven und unveränderlichen,

sondern gesellschaftlich konstruierte Kategorien. Das kulturelle Modell hingegen verste-

he behinderte Menschen als Angehörige einer kulturellen Gruppe mit eigenen Normen

und Werten. Besonders der politisch aktive Teil der Gehörlosengemeinschaft nehme

3 Im »Leitbild: Deaf Studies in Deutschland« wird »Deaf Epistemology« – etwa: Tauben-Erkennt-

nistheorie – folgendermaßen definiert: Es ist »von großer Bedeutung, einen wissenschaftlichen

Diskurs zu etablieren, der dem Austausch und dem Wissenszuwachs im Forschungsbereich der

Deaf Studies dient. Dabei werden alle relevanten Aspekte des Taubseins und der Taubengemein-

schaft vor dem Hintergrund sprachlicher, soziologischer und kultureller Strukturen berücksich-

tigt« (Fischer et al. 2009, 438). Und Fries und Geißler ergänzen: »Zu den dringlichen Fragen, die

wir uns stellen müssen, gehört sicherlich auch die Frage, inwieweit und ob nicht auch im Lich-

te der Deaf-Studies-Forschungen eine Zugehörigkeit zur Gruppe der Menschen mit Behinderung

ausgeschlossen werden und konsequenterweise eine reine Definition als kulturelle Minderhei-

tengruppe erfolgen sollte« (2011, 286).

Die bei Ugarte Chacón immer wieder anzutreffende Unsicherheit seiner Verortung unter tauben

Menschen äußert sich auch in seinemUmgangmit der »Deaf Epistemology«: »Dies bedeutet, dass

auchmeine Beschäftigungmit Deaf Epistemologies lediglich eine Annäherung an die Perspektive

Gehörloser darstellt, diemir letztendlich dennoch verschlossen bleibt. Gehörlose sind und bleiben

anders als ich, sind mir immer in gewissemMaße fremd. Dies muss ich anerkennen, ohne jedoch

dabei Wertungen oder hierarchische Einteilungen vorzunehmen. Ergo kann ich weder als Gehör-

loser sprechen, da ich hörend bin und selbst eine plötzliche Ertaubung mich der Welterfahrung

Gehörloser nicht näherbringenwürde. Auch versuche ich nicht für Gehörlose zu sprechen, sondern

vielmehr ihre eigenen Aussagenmit zu berücksichtigen« (150f.).Weshalb bleibt demVerfasser die

Perspektive gehörloser Menschen – hier geht es nicht um gehörlose Menschen als soziologische

Größe, sondern umgehörlose Theatermacher – fremder als die von hörendenMenschen?Nur, weil

er möglicherweise nicht ›sicher‹ gebärden kann? Ist ihm die Perspektive von hörenden Theater-

machern, die selbst Unterdrückungserfahrungen gemacht haben, nicht genauso fremd, obwohl

er sich mit ihnen lautsprachlich austauschen kann? Kann es nicht sein, dass taube Menschen ihm

inmanchen Situationen viel näher und vertrauter sind als hörende, und dass er genau aus diesem

Grund mit ihnen gemeinsam Theater macht?

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Theater

das kulturelle Modell für sich in Anspruch und begründe damit die Existenz einer Ge-

meinschaft mit eigenen Traditionen, einer eigenen Geschichte, vor allem aber einer

eigenen Sprache, aus der heraus taube Menschen sich nicht als Menschenmit Behinde-

rung, sondern als Angehörige einer Kulturgemeinschaft und sprachlichen Minderheit

begriffen. Der Autor fasst zusammen: »Der gehörlose Körper muss also unter verschie-

denen Gesichtspunkten betrachtet werden, die einander zum Teil bedingen: in seiner

anatomisch-physiologischen Leiblichkeit, als Akteur in sozialen Kontexten, der seine

Gehörlosigkeit performativ hervorbringt, und als Kulturträger, der Teil einer sprach-

lich-kulturellen Gemeinschaft ist. Da diese Facetten des Körpers sowohl die Auffüh-

rungserfahrung im Theater als auch die Reflexion darüber prägen, müssen sie in der

wissenschaftlichen Untersuchung von Theateraufführungen Beachtung finden« (81).

Diese Zusammenfassung lässt deutlich den inneren Zusammenhang erkennen,

der die unterschiedlichen Modelle miteinander verknüpft. Zusammenfassungen ber-

gen aber immer die Gefahr, dass Dinge miteinander verknüpft werden, die nicht

zueinander passen. Wenn der Verfasser den »gehörlosen Körper« in seiner »ana-

tomisch-physiologischen Leiblichkeit« betrachtet, dann handelt es sich hierbei um

den gehörlosen Menschen im medizinischen Sinn, nämlich den Menschen mit einer

Hörschädigung. Indem der Verfasser den tauben Menschen »als Akteur in sozialen

Kontexten« sieht, »der seine Gehörlosigkeit performativ hervorbringt«, bezieht er sich

auf das Performanz-Modell im Sinne Judith Butlers (1991), deren Gendertheorie davon

ausgeht, dass das Geschlecht ein Effekt sprachlicher Handlungen sei und somit jede

essenzielle Bestimmung negiere. Übertragen auf gehörlose Menschen hieße das, dass

der gehörlose Körper in Folge diskursiver Effekte performativ die Wirkung erzeugt,

die er benennt. In diesem Sinn wäre der gehörlose Körper die Folge von Diskursen, die

über ihn sprechen und an denen er beteiligt ist.

Mit diesem Gedanken referiert Ugarte Chacón auf die Kritik, die das soziale Mo-

dell nicht nur bei ihm, sondern auch innerhalb der Disability Studies mit seiner Dif-

ferenz von impairment und disability erfahren hat, wonach impairment (»Beeinträchti-

gung«) »bloßes Beschreibungsmerkmal des physischen Körpers oder von kognitiv-men-

talen Zuständen« (Schneider & Waldschmidt 2012, 140) ist, während disability (»Behin-

derung«) »konsequent [auf die] Ebene von Gesellschaft [referiert] und damit die all-

tägliche Praxis von Behinderung der gesellschaftlichen Verantwortung« (ebd.) zuweist.

Schneider und Waldschmidt warnen: »Würde man die Unterscheidung zwischen Be-

einträchtigung und Behinderung [für die Disability Studies; T.V.] übernehmen wollen,

hätte man sich allerdings zugleich vor der körpertheoretisch naiven Annahme eines

dualistischen Verhältnisses zwischen Körper und Gesellschaft zu hüten« (ebd.). Dieser

Dualismus zwischen Körper und Gesellschaft verweist auf jene metaphysische Diffe-

renz von Natur und Kultur, deren Opfer unter anderem auch taube Menschen sind, de-

nen gesellschaftliche (kulturelle) Teilhabe unter dem Vorwand eines Defizits der Natur

verweigert wird. Sogar die Deaf Studies selbst reproduzieren diesen Dualismus, indem

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Entpolitisierung des Theaters 131

sie das ›Defizit‹ negieren4 bzw. als »Gain«5 umdeuten und damit die Unterdrückungs-

mechanismen, denen sie ausgeliefert sind, in ihrer Wirkmächtigkeit stabilisieren.

Indem der Verfasser auf die performativ hervorgebrachte Gehörlosigkeit verweist,

schließt er sich der Kritik einer essenziell begründeten Identitätsbildung und der dar-

aus folgenden Dichotomie hörend/gehörlos an. Doch schon sein nächster Gedanke, den

gehörlosen Menschen als »Kulturträger [zu verstehen], der Teil einer sprachlich-kul-

turellen Gemeinschaft ist«, heißt genau jenem Effekt zu folgen, vor dem Butler bzw.

Schneider und Waldschmidt warnen: Dass der gehörlose Körper in Folge diskursiver

Effekte performativ dieWirkung erzeugt, die er benennt. Die vor allem von Humphries

et al. (1988), Lane (1994) und Ladd (2008) formulierte Vorstellung vom taubenMenschen

als Kulturträger versucht dem vermeintlichen Elend der Behinderung durch die Um-

deutung zu entkommen, Teil einer sprachlich-kulturellen Gemeinschaft zu sein, und

stabilisiert damit genau jene Unterdrückung, die zu bekämpfen sie vorgibt. Letztend-

lich stellt diese Vorstellung, die bereits die medizinische Ideologie propagierte, der Di-

chotomie einen neuen Referenzrahmen zur Verfügung.Nur geht es jetzt nichtmehr um

die Differenz von ›gesund‹ und ›krank‹, sondern um die von ›hörend‹ und ›gehörlos‹.

Für die Untersuchung ist diese Dichotomie grundlegend.Und so bleiben den Lesern

triviale Allgemeinplätze nicht erspart: »Es zeigt sich somit, dass zwischen Gehörlosen

und Hörenden Unterschiede sowohl in der sinnlichen Wahrnehmung, der Verarbei-

tung von akustischen und visuellen Reizen als auch in der sprachlichen Produktion

und Rezeption bestehen. Diese unterschiedliche Organisation der Wahrnehmung ist

die Grundlage für verschiedenartigeTheatererfahrungen Gehörloser und Hörender. […]

Daher ist es offensichtlich, dass die diesbezüglichen Unterschiede zwischen Gehörlo-

sen und Hörenden, die in diesem Kapitel anhand der verschiedenen auf den tauben

Körper bezogenen Modelle aufgezeigt wurden, Berücksichtigung finden müssen« (91).

Um die Machtstrukturen zu analysieren, in denen sich gehörlose Menschen (nur

von ihnen ist die Rede) befinden, greift der Verfasser auf Foucaults Diskurstheorie

zurück. Ähnlich wie beim Verweis auf Butlers Gendertheorie, deren Zentrum die

Kritik an diskursiv hervorgebrachten Identitätskonstruktionen darstellt, begreift auch

Foucault »Macht« als ein Diskurssystem, aus dem es kein Entrinnen gibt und in dem

es schwer ausmachbar ist, wer Macht gegen wen ausübt. In der weiteren Rezeption

des Verfassers jedoch bleibt es bei der gehörlos-hörenden Identitätsdichotomie und

dabei, taube Menschen als Opfer hegemonialer Machtstrategien hörender Menschen

zu sehen – Machtstrategien, die er an den hinlänglich bekannten Beispielen aufzeigt:

Mailand, Linguizismus, Kolonialismus, CI. Auch das Theater ist kein machtfreier

Raum. Und auch für das Theater greift Ugarte Chacón auf jene hinlänglich bekannte

Vorstellung von Macht zurück, die von Butler und Foucault scharf kritisiert worden

sind: »Auch bei gemischten Gruppen, die aus tauben und hörenden Schauspielern

4 Bauman (2008, 417): »Ursprünglich wurde die audiologische Gehörlosigkeit als Faktor in der Ge-

hörlosenwelt geleugnet und das Wort deafness ist heute in der Gehörlosenwelt immer noch mit

negativen Konnotationen aufgeladen« (Herv. i. Orig.).

5 Bauman & Murray (2014, 18): »Nicht als Mangel, sondern als eine Form menschlicher Diversität,

die einen wichtigen Beitrag zumWohl der Gesellschaft insgesamt leisten kann.Wir benennen ein

solches Konzept als das Gegenteil von Hörverlust: Deaf-gain.«

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Theater

und Teammitgliedern bestehen, sind es doch meist die kulturellen Normen und thea-

tralen Konventionen der Hörenden, die im Vordergrund stehen. Gerade auf Grund

der Tatsache, dass Gehörlose zumeist Laien sind, kann durch die Inszenierung von

Gehörlosen als Nichtschauspieler, imperfekte Darsteller und potentiell Scheiternde

eine an den hörenden Körper gebundene klassische Auffassung von Schauspiel und

somit wiederum die hegemonialen Strukturen im Theaterbetrieb bestätigt werden«

(105).

Der Mangel an einer theoretischen Grundlage, die ein gemeinschaftliches Theater von hö-

renden und gehörlosenTheatermachern zu denken vermag – ein anderesTheater, wie ich oben

schrieb –, erweist sich als ein grundlegendes Problem der Untersuchung. Die Produk-

tionen, die der Verfasser analysiert, zeichnen sich alle dadurch aus, dass hörende und

gehörlose Laien und Professionelle zusammenarbeiten. Das Ziel dieser Arbeiten ist die

Überwindung traditioneller kultureller Normen und theatraler Konventionen. Es sind

eben gerade nicht die gehörlosen Menschen, die scheitern, vielmehr ist das Scheitern ein

immanenter Bestandteil des Theaters, das taube und hörende Schauspieler auf die Bühne

stellt. Es sind gerade nicht Voyeurismus und Exotismus, die dieses Theater bedienen

will, die aber durch den Mangel an einer theoretischen Grundlage die Untersuchung

immer wieder durchkreuzen.

Für sein Verständnis der Gehörlosenkultur bedient sich der Verfasser der Metapher

eines geteilten Raums und scheint zumindest an dieser Stelle anzudeuten, dass sich

hörende und gehörlose Menschen zwar in verschiedenen Ecken, zumindest jedoch in

verschiedenen Ecken eines gemeinsamen Raumes bewegen. Aber selbst diese Metapher

hilft nicht vor dem drohenden Fallbeil der Dichotomie: »Der geteilte Raum wird sowohl

von Hörenden als auch Gehörlosen gestaltet, wobei jedoch die Gestaltungsmöglichkei-

ten und -freiräume unterschiedlich sind, da (soziale) Güter wie Geld,Wissen, Rang etc.

ungleich verteilt sind. Die Gestaltung des Raumes wird also von Hörenden dominiert,

wobei Gehörlose kleine, davon distinkte Gegenräume schaffen, die wiederumHörenden

nicht zugänglich sind« (110).

Und es kommt, wie es kommenmuss: TomHumphries et al. (1988), Deaf Space und

Deaf World, Paddy Ladd und seine »subaltern-élite researcher« (2008, 80ff.). Und auch

die Kritiker bleiben nicht unerwähnt: Humphries (2008), Turner (1994; 2003), Vollha-

ber (in diesem Band S. 293-367). Aber am Ende ist alles wieder dort, wo es sein muss.

»In kaum einem der betrachteten Werke zur Gehörlosenkultur wird die Frage gestellt:

›Was ist Hörendenkultur?‹ Offenbar wird ›die‹ Kultur der Hörenden als selbsterklären-

de Grundvoraussetzung angenommen, obwohl es mir – und wahrscheinlich auch den

meisten anderen Hörenden – schwerfallen würde, eine solche zu bestimmen« (128). Die

Frage nach dem, was »Hörendenkultur« sei, sollte nach den Einlassungen des Verfas-

sers zu Butler und Foucault geklärt sein.Weiß der Verfasser nicht, dass es sich bei »Ge-

hörlosenkultur« um einen politischen Begriff aus der Emanzipationsbewegung handelt,

dazu geschaffen, sich von der Gegenseite abzusetzen und etwas Eigenes zu entwickeln?

In einer bestimmten Phase des Kampfes mag dieser Begriff eine Berechtigung gehabt

haben.6 Das ändert jedoch nichts daran, dass er, wie sein ›hörendes Äquivalent‹, in die

6 Ohne Zweifel gibt es auch 2015 noch Menschen, die sich solcher Kampfbegriffe bedienen. Aber

denen geht es gerade nicht um gehörlos-hörende Projekte.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Entpolitisierung des Theaters 133

Irre führt. Humphries, Turner und Vollhaber wollen mit ihrer Kritik der Deaf Studies

nicht binäre Konstruktionen bedienen, sondern ihre Existenz infrage stellen.

Nicht-Verstehen

Von den sechs Aufführungen, die der Verfasser als gelungene Produktionen einer aes-

thetics of access versteht und analysiert, möchte ich mich der Aufführung von Frühling Er-

wache! (2009), inszeniert vonMichaela Caspar für dieTheatergruppe von PossibleWorld

e.V. nach der Bearbeitung von Wedekinds Frühlings Erwachen durch Nuran David Calis,

zuwenden, die in der Analyse den umfangreichsten Raum einnimmt, was sicherlich

auch daran liegt, dass der Verfasser bei der Wiederaufnahme (2010) als Produktions-

assistent beteiligt war.7 Ich wähle diese Produktion auch deswegen, weil sie vieles von

dem infrage stellt, was der Verfasser im ersten Teil der Untersuchung als grundlegend

für das Verständnis eines Theaters von tauben und hörenden Theaterleuten erarbeitet

hat.

Das sicherlich bedeutendste Moment von Frühling Erwache! ist seine Kritik an binä-

ren Konstruktionen. Tatsächlich lösen sich in diesem Stück alle liebgewonnenen Identi-

täten auf. Dies gelingt der Regisseurin dadurch, dass sie die Schauspieler dazu bringt,

sich ihrer jeweiligen Sprache zu bedienen, unabhängig davon, wie verständlich sich

diese Sprache für das Publikum zeigt. Bei diesen Sprachen handelt es sich keineswegs

nur um Laut- oder Gebärdensprache, vielmehr ist es ein Wust unterschiedlicher Ton-

und Körpersprachen, unter denen eine saubere DGS oder wohlartikulierte Lautspra-

che eher selten zu sehen oder zu hören sind. »Diese Art der Kommunikation, bei der

das Fragmentarische, Imperfekte ausgestellt sowie die harmonische Unterstreichung

und Doppelung von theatralen Mitteln (hier die Textgleichheit in Laut- und Gebärden-

sprache) unterlaufen wird, bedeutet ein Ausbleiben des unmittelbaren Verstehens. Dies

kann als charakteristisch für eine postdramatische Theatersprache angesehen werden,

bei der die Zuschauer nicht in der Lage sind, das Gesehene und Gehörte umgehend zu

verarbeiten und mit einer eindeutigen Bedeutung aufzuladen, sondern vielmehr da-

zu angehalten sind, diesen Prozess aufzuschieben und sich vorerst aufmerksam ihren

Sinneseindrücken zu widmen« (225).

Die von Caspar gewählte Form der Inszenierung von Sprache ist, wie der Verfasser

zutreffend darstellt, im postdramatischen Theater formuliert worden. Umso schwerer

ist es zu verstehen, weshalb er postdramatisches Theater als eine »theatrale Form Hö-

render« (171) bezeichnet. Unabhängig davon, dass taube Theaterleute durchaus in der

Lage sind, sich einer postdramatischen Theatersprache zu bedienen, sind bereits in

7 Bei den anderenProduktionenhandelt es sich umHerbert Gantschachers InszenierungWilhelm Je-

rusalem–HelenKeller: ›Briefe‹ (2011), der Inszenierung von Paula Garfield und desDeafinitely Theatre

von Shakespeares Love’s Labour’s Lost (2012), John E McGraths Inszenierung In Water I’m Weightless

(2012), der Performance von RameshMayyappan Skewered Snails (2012) sowie die deutschsprachi-

ge Aufführung von Zoja Mikotovás Inszenierung des Märchens Das goldene Spinnrad (2012). Wäh-

rend der Verfasser die Inszenierungen von Caspar, Gantschacher, Garfield und McGrath als »zwei-

sprachigeAufführungen«bearbeitet, ordnet er die vonMayyappanundMikotová einem»Visuellen

Theater« zu.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Theater

den 1990er-Jahren hörend-gehörlose Theaterproduktionen postdramatischen Konzep-

ten gefolgt8 – noch bevor der Begriff »postdramatisches Theater« zum theatertheo-

retischen Schlagwort wurde. Der Impuls dazu kam nicht aus dem Wunsch, einer hip-

pen, hörendenTheatermode zu folgen, sondern war bei gehörlosenTheatermachern die

Folge von Ermüdungserscheinungen ihres eigenen Emanzipationstheaters, das nach

der Aufbruchstimmung der 1980er-Jahre neue Inspirationen suchte. Hier ist vor allem

Marco Lipski vom VisuellenTheater Hamburg zu nennen, dessen postdramatische Pro-

duktion Argonauten (Alles Hörendemuss sterben) beim Deutschen Gebärdensprachtheater-

Festival 2003 beim tauben und hörenden Publikum und der Jury für Furore gesorgt

hat.9 Ende der 80er- und zu Beginn der 90er-Jahre entstand in der Öffentlichkeit ein

Bild von Gehörlosen, wie es zuvor noch nicht zu sehen war. 1987 erhielt die gehörlo-

se Schauspielerin Marlee Matlin für ihre Rolle als Sarah in Children of a Lesser God den

Oscar; 1990 erschien als deutsche Übersetzung Oliver Sacks’ Stumme Stimmen. Reise in

die Welt der Gehörlosen und war sofort ein Bestseller; 1997 erhielt Caroline Links Film

Jenseits der Stille den Deutschen und den Bayerischen Filmpreis und wurde 1998 als bes-

ter fremdsprachiger Film für den Oscar nominiert. Dieses neue Bild von gehörlosen

Menschen war vor allem geprägt durch die ›Entdeckung‹ der Gebärdensprache als ei-

ner eigenständigen Sprache, die nach 30 Jahren im akademischen Elfenbeinturm ins

Rampenlicht von Kinos, Fernsehsender und Talkshows gelangte. Hörende Theaterma-

cher aus der Off-Szene wurden neugierig und fragten an, ob es gehörlose Schauspieler

gäbe, die Interesse an einer gemeinschaftlichen Arbeit hätten. Aus der Not, sich nicht

verständigen zu können und unter gelegentlicher Zuhilfenahme engagierter Dolmet-

scherinnen, begannen jene Experimente mit den verschiedenen Sprachen, die dann in

die Produktionen Eingang gefunden haben. Dieses Spiel mit Sprachen, das nicht nur

zwischen hörenden und gehörlosen Menschen, sondern zwischen vielen stattfand, die

als Außenseiter stigmatisiert waren und die man vorher noch nie auf der Bühne ge-

sehen hatte, wurde zu einem Markenzeichen jenes politischen und anderen Theaters,

von dem eingangs die Rede war, und hat traditionelle Ansichten von Sprache, Sprechen

und Verstehen infrage gestellt.

Im Zusammenhang mit Frühling Erwache! zitiert Ugarte Chacón Susanne Tod:

»›Dem Bedürfnis nach allumfassendem Verstehen‹ wird nicht entgegengekommen,

vielmehr wird Nicht-Verstehen benannt und das Publikum genötigt, ›sich letztendlich

mit diesem Nicht-Verstehen auseinanderzusetzen‹« (226; vgl. Tod 2009, 516). Und

dabei geht es nicht nur um das Nicht-Verstehen im Zusammenhang mit einer Hör-

schädigung, vielmehr findet sich das Nicht-Verstehen auf zahlreichen Ebenen wieder:

»Auf der einen Seite handelt es sich um ein sprachliches Unverständnis zwischen

Gehörlosen und Hörenden sowie eine aus den familiären Hintergründen resultierende

Fremdsprachigkeit als weitere Kommunikationsbarriere. Auf der anderen Seite sind es

8 Beispielsweise die beiden Inszenierungen von Wolfgang Feindt, Sabine Mohr und Stefanie Weiss

vonHeinerMüllers VerkommenesUferMedeamaterial Landschaftmit Argonauten (1995) und von Carlo

Gozzis Die Rätsel der Turandot (1997).

9 Vgl. dazu meine Ausführungen in »Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik« in diesem Band auf

S. 111f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Entpolitisierung des Theaters 135

Verständnisprobleme zwischen Jugendlichen und Erwachsenen sowie zwischen Perso-

nen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergründen, die auf die unterschiedlichen

(Migrations-)Biographien sowie die Zugehörigkeit zur Gehörlosen- und Hörenden-

kultur zurückzuführen sind« (228). Nicht-Verstehen findet sowohl auf der Darsteller-

als auch auf der Darsteller-Zuschauer-Ebene statt. Nach meinem Eindruck bleibt

es allerdings höchst fraglich, ob es auf der Darstellerebene tatsächlich so etwas wie

eine »Zugehörigkeit zur Gehörlosen- und Hörendenkultur« gibt, zumindest wird sie

an keiner Stelle im Stück expliziert. Auf der Darsteller-Zuschauer-Ebene bedeutet

Nicht-Verstehen ein tastendes Folgen der Handlung, bei dem vieles vage bleibt und

der Zuschauer gezwungen ist, sich aus den sprachlichen Versatzstücken, Worthülsen,

Emotionen und Bildern eine eigene Vorstellung dessen zu machen, was er hier sieht.

Damit erinnert dieses Nicht-Verstehen an die Erfahrungen, die in der prekären sprach-

lich-kulturellen Konfrontation zwischen Hörenden und Gehörlosen, Jugendlichen und

Erwachsenen, Migranten und Einheimischen stattfindet. Auf die Darstellung dieser

Erfahrungen kommt es der Regisseurin an.

Die Auseinandersetzung mit Frühling Erwache! und die Verweise auf Caspars zweite

Inszenierung MEDEA! DIE WAHRHEIT! ME DEA F (2011) zwingen den Verfasser, sich

mit einer Ästhetik auseinanderzusetzen, die sich dem nähert, was ein politisches und

poetisches Theater von tauben und hörenden Theaterschaffenden ist. Und sie zwingen

ihn auch, sich mit einer Theorie zu beschäftigen, die über den Tellerrand der Deaf Stu-

dies hinausweist. Jacques Rancières (2002) Differenz von Polizei und Politik ist tatsäch-

lich der erste und einzige Ansatz des Verfassers, ein Theater zu denken, der die Dinge,

die die Schauspieler auf der Bühne machen und zeigen, zu verorten in der Lage ist. Das

Spiel von Verstehen und Nicht-Verstehen deutet der Verfasser – inspiriert durch Ran-

cière – als Differenz einer »Ordnung der Polizei« und einer »Bestimmung als Lärm«,

die der Ordnung der Polizei feindlich gegenübersteht und auf diese Weise politisch ist.

Die Verbindung des Verstehens mit einer Ordnung der Polizei respektive des Nicht-

Verstehens – also des »Lärms« – mit Politik untergräbt den Ansatz, der »Politik als

Aushandlung von divergierenden Interessen« (241) – also des gegenseitigen Verstehens

– begreift, da das Verstehen der Raum der Polizei ist. Vielmehr ist das Nicht-Verstehen,

der »Lärm«, der Ort von Politik. Luzid beobachtet hier der Verfasser die schwer bzw.

nicht zu verstehenden lautsprachlichen Äußerungen der gehörlosen Schauspieler und

deutet sie als »Lärm« im Sinne Rancières.10 Es ist der Lärm, den sie verursachen, der

den politischen Gehalt der Produktion bestimmt, und der von den Zuschauern sehr un-

terschiedlich wahrgenommen wurde. Die einen kritisierten die Tatsache, dass Gehörlo-

se sich lausprachlich äußerten; »[a]ndere Stimmen sahen in der Inszenierung jedoch im

Gegenteil die mutige Aneignung der Lautsprache durch die tauben Jugendlichen und

die Konfrontation der hörenden Zuschauer mit ihrem eigenen Befremden gegenüber

den Stimmen der Darsteller. Durch die Tatsache, dass zusätzlich auch Hörende Gebär-

densprache verwenden, würden normativ bestimmte Zugehörigkeiten zu getrennten

Sprachgemeinschaften aufgelöst und ein Diskurs über Kommunikation und deren po-

tentielles Gelingen oder Scheitern fände statt« (238f.).

10 Als »Lärm« in Sinne Rancières sind auch viele laut- und gebärdensprachliche Äußerungen der hö-

renden Schauspieler zu verstehen, die teilweise kaum verstehbar sind.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Theater

Michaela Caspars Inszenierung ist es, die das binäre Weltbild des Verfassers voll-

ständig dekonstruiert. Frühling Erwache! ist die theatrale Umsetzung dessen, was poli-

tisch die Idee von Inklusion beinhaltet. Von hörender Welt und gehörloser Welt, von

Hörenden-Theater und Gehörlosen-Theater ist hier nichts zu finden. Jede der Figuren

tritt in ihrem So-Sein, ihren Stärken und Schwächen, ihrem Ringen, Scheitern und

Durchhalten auf die Bühne. Hier befindet man sich tatsächlich in jenem gemeinsamen

Raum, von dem der Verfasser im Zusammenhang seines Kulturbegriffs schrieb – und

in diesem Raum wird kein Fallbeil aufgestellt.

Am Ende von Frühling Erwache! ist vom binären Weltbild des Verfassers nur noch

der Beifall übrig geblieben: »Am offensichtlichsten sind die unterschiedlichen Theater-

konventionen jedoch in der Applausordnung. Gehörlose applaudieren visuell, das heißt

die offenen Hände werden erhoben und an den Gelenken schnell hin- und hergedreht«

(230f.).

Die Beschäftigung mit Frühling Erwache! hat deutlich gemacht, dass einTheater, das

dem Konzept von Inklusion folgt, immer ein politisches Theater ist. Die Wurzeln die-

ses Theaters reichen in eine Zeit zurück, in der noch niemand von Inklusion sprach,

in der sich aber hörende und taube Menschen aufgemacht haben, die zwischen ih-

nen bestehende scheinbar unüberwindliche Trennung zu überwinden. Es ist schwer zu

verstehen, dass die erste deutschsprachige Monografie, die sich mit dem Thema eines

Theaters von und für gehörlose und hörende Menschen beschäftigt, wichtige Aspek-

te dieses Theaters nicht berücksichtigt. Kein Wort zu den bereits erwähnten Anfän-

gen eines gehörlos-hörenden Theaters auf Kampnagel in Hamburg, initiiert von den

Künstlern Wolfgang Feindt, Stefanie Weiss und Sabine Mohr, zu den umstrittenen und

gefeierten InszenierungenThierry Roisins Antigone undWoyzeck des Pariser Internatio-

nal Visual Theatre, zu den Produktionen Hamburger Studierender und des Visuellen

Theaters Hamburg von Blue und den Hörstücken von Heiner Müller und Heiner Goeb-

bels im Lombardsbrücken-Düker, zu Rolf Kasteleiners Berliner Inszenierung von Sa-

muel Becketts Warten auf Godot und seiner Hamburger Inszenierung von Sarah Kanes

4.48 Psychose, zu den Opern von Helmut Oehring und kein Wort zu den Inszenierungen

des seit über zehn Jahren interkulturell arbeitenden FreiburgerTheaterkollektivs Hand-

Stand, geleitet von Johanna Thoma. Wie Frühling Erwache!, aber auch wie die anderen

in der Untersuchung aufgeführten Inszenierungen, die einer aesthetics of access folgen,

haben all diese Arbeiten einen politischen Anspruch, der vor allem darin besteht, dass

die Trennung zwischen hörenden und taubenMenschen nicht das letzteWort sein darf.

Der Verfasser hat sich ganz im Sinne der Deaf Studies, denen es um die Bewahrung

der hörend-gehörlosen Dichotomie geht, für einen Ansatz der »Politik als Aushandlung

von divergierenden Interessen« entschieden – den vermeintlich divergierenden Inter-

essen hörender und gehörloser Theaterleute. Von ihm selbst lernt der Leser seiner Un-

tersuchung, dass im Sinne Rancières dieser Ansatz als Nicht-Politik zu verstehen ist. In

der Entpolitisierung des gehörlos-hörenden Theaters droht ihm jenes Nischendasein,

dass die Idee der Inklusion und somit – so verstehe ich ihre Idee – auch die aesthetics of

access zu überwinden hoffen. Integration sucht die »Ordnung der Polizei«, Inklusion die

»Bestimmung als Lärm«. Ähnlich wie die gehörlosen Vertreter der Deaf Studies erzeugt

der Verfasser immer wieder die Wirklichkeit, die er eigentlich kritisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008 - am 13.02.2026, 07:17:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

