Interkulturalitit

Nur durch symbolische Artikulation nimlich werden innere Er-
fahrungen und Meinungen nicht nur fiir das jeweilige Subjekt, son-
dern auch von auflen fiir andere zuginglich, kénnen sie von anderen
vielleicht — anniherungsweise — verstanden werden und zu Vorstel-
lungen von Gemeinschaft fithren. Und um diese Anniherungen im
Verstehen soll es auch in den folgenden religionsphilosophischen
Kapiteln des 2. Teils gehen.

1.6 Interkulturalitit

Zuletzt mochte ich meinen Begriff von »Interkulturalitit« erldutern
und von anderen gingigen Begriffen abgrenzen. Mit » Multikultura-
lismus« — kurz auch »Multikulti« — bezeichnet man in der Regel ein
beziehungsloses Zusammenleben vieler Kulturen auf einem Raum, in
dem jeder das Recht auf seine eigenen Kultur- und Lebensformen
leben kénnen soll und die Gefahr von Parallelgesellschaften entsteht,
die wenig voneinander wissen und nicht daran interessiert sein miis-
sen, miteinander in Kontakt zu treten. Das Fremde wird dann zur
Sicherung eigener Identititsbediirfnisse entweder nicht wahrgenom-
men oder abgewertet (»die Achse des Bosen«, »fremde Teufel«), um
der Gefahr des Identititsverlustes vorzubeugen.

Im Gegensatz dazu wird das Konzept der Transkulturalitit ent-
weder als eine Position verstanden, die annimmt, dass wir in einer
globalisierten Gesellschaft lingst tiber (separatistische, und daher re-
gressive) Kulturbegriffe und Kulturformen hinaus sind und zukiinf-
tig in einer pluralistischen Weltgesellschaft leben werden.2 Oder
aber man glaubt, um der Gefahr des Relativismus zu entgehen, dass

der 1. Person bemiiht um hhere Grade von Objektivitit, ja sogar um »Ultraobjekti-
vitdt« zumindest als Zielvorstellung (Der Blick von Nirgendwo, S.17f: »Zu einem
objektiveren Standpunkt kommt es jeweils, wenn man eine subjektivere, individuel-
lere oder blofs menschliche Perspektive hinter sich ldsst. Es gibt jedoch Aspekte der
Welt, des konkreten Lebens und unserer selbst, die von einem weitestgehend objekti-
ven Standpunkt gerade nicht angemessen verstanden werden konnen. [...] und das
Unternehmen einer vollstandigen Erklarung der Welt in einer blof3 objektiven Be-
grifflichkeit [...] wiirde unweigerlich zu verfehlten Reduktionen oder zu der aus-
gesprochenen Leugnung fiihren, dass es gewisse offenkundig reale Phdanomene iiber-
haupt gibt.«)

142 Welsch, Transkulturalitit — Lebensformen nach dem Ende der Kulturen, S. 8 ff hat
allerdings seine Konzeption iiberarbeitet: unter dem Titel »Transkulturalitit«, in: Kir-
loskar-Steinbach et al. (Hg.) Die Interkulturalititsdebatte, S. 146—156.

65

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

man einige Gber alle Kulturen hinaus giiltige, und damit universale
Strukturen behaupten kann, wie dies z.B. fiir die klassische zwei-
wertige Logik denkbar wiire, ¥ was als unzulidssige Ausweitung des
Eigenen aus Herrschaftsbediirfnissen heraus missverstanden werden
kann. Man kann niamlich das Bediirfnis unterstellen, man suche nur
nach Bestitigung des Eigenen, wolle das Fremde nach dem Eigenen
formen oder es nur selektiv wahrnehmen.

»Trans« wird hier in einem die kulturspezifischen Idiosynkra-
sien tibersteigenden Sinn gebraucht, so wie Habermas von der »Ein-
heit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen« redet. Doch darf
man solche Einheit nicht voraussetzen, sie kann sich allenfalls ent-
wickeln.

Mir geht es hier um Interkulturalitit. Aufwachsen zwischen den
Kulturen (und Subkulturen) ist heutzutage vielfach Normalitit, und
Persongenese geschieht heute oft in einem Spannungsfeld verschie-
dener kultureller Einfliisse. Das gilt sogar schon intrakulturell. Eine
Philosophie der Interkulturalitit muss sich daher u.a. mit den Phino-
menen der Andersheit und Fremdheit befassen und dieses andere
Fremde im Kontrast zum Eigenen zu verstehen suchen,' ohne es
fiir sich vereinnahmen zu wollen.

Die entscheidende Wende zur der hier erforderlichen Phanome-
nologie — weg von einer dominanten Geistphilosophie — geschah
durch den amerikanischen Pragmatismus und etwa zeitgleich durch
Nietzsches und spiter Husserls Wendung zur »Lebenswelt«. Die kon-
kreten Phanomene fiihrten, so Stenger, ein »Opferdasein der Ver-
nunft«, ' sie wurden dem Wunsch nach Systematisierung geopfert
bzw. bleiben auf der Strecke. Beim Pragmatismus mit seiner neuen
Wertschitzung der Empirie, aber auch bei Nietzsche tritt der Gedanke
der Pluralitit in den Blick, und auch Husserl, obwohl noch stark Be-
wusstseinsphilosoph, wendet sich der phidnomenalen Vielfalt von
Denkmodellen zu.

Doch wie geschieht Fremderfahrung? Eine moglichst unvorein-
genommene phinomenalen Betrachtung des anderen, fremden Ein-
zelnen oder auch seiner Kultur (auch mit versuchter Einfiihlung)
stoflt oft auf Schwierigkeiten: Die von uns unbewusst im Hinter-
grund unseres Bewusstseins befindlichen Deutungskategorien und

43 wie es z. B. Lenk/Paul in ihrem Buch »Transkulturelle Logik« dies tun.
144 yel. ausfiihrlicher Stenger, Philosophie der Interkulturalitit, S. 303 ff und 345 ff.
45 Stenger, a.a. 0., S. 43.

66

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interkulturalitit

Interpretationsmodelle, bis hin zu allgemeinen Bewertungen, sind
namlich oft kulturell entstanden und uns als solche nicht bewusst.
Mangels anderer Erfahrungen neigen wir dazu, sie fiir universal zu
halten. Sie werden nicht selten ins Fremde projiziert, das dadurch
gerade seiner spezifischen Andersheit beraubt und verwandelt ins
Eigene iiberfiihrt wird. Man wird also immer wieder auf die Kategorie
des Selben, des Eigenen, zurtickgeworfen. (Im Hintergrund lauert der
hermeneutische Zirkel!) Daher ist auch jede Komparatistik von Kul-
turen ohne eine neutrale Perspektive problematisch; man neigt dazu,
eigene Kriterien zu projizieren.

Richard Rortys vermeintlich liberale Forderung nach einer
»Kultur ohne Zentrum« — die Zentren der Kultur mégen jedes Mal
wechseln, je nachdem welche Kultur gerade etwas Niitzliches bei-
zusteuern hat — bleibt daher ethnozentristisch.'* Denn in der Regel
nehmen wir die Mafistibe der Bewertung von Niitzlichem doch aus
der eigenen Kultur.

Man muss hier an Edward Saids Kritik eines westlich gefarbten —
romantisierenden — Bildes vom Orient denken, mit der er die Post-
kolonialismusdebatte angestofien hat. Denn dieses Bild war »den Ori-
entalen« fremd — sie fanden sich darin nicht wieder —, und es konnte
als abendldndischer Bemichtigungsversuch gedeutet werden. Menta-
le Kolonialherren oder auch Kulturimperialisten,'¥ die die eigene aus
der Binnenperspektive erlebte Kultur fiir differenzierter und daher
tiberlegener halten und daraus Deutungshoheit ableiten, sind sich
dessen aber oft — in aller Naivitit, in Unkenntnis anderer kultureller
Kontexte — nicht bewusst, was sie gefahrlich macht und unnétig Ge-
waltpotentiale erzeugt. So z. B. weist Stenger darauf hin, dass Lacheln
im européischen Kontext etwas ganz anderes bedeutet als vor japa-
nischem Hintergrund, *® und Merleau-Ponty hat selbiges auch fiir die
Gestik ganz allgemein ausgefiihrt.’* Missverstindnisse und Miss-
deutungen sind so ohne Kontextwissen vorprogrammiert.

Es sind also vielfach mentale Prozesse von Rekontextualisierung
und Dekolonialisierung nétig: Andere Lebensweltkontexte sind erst
einmal in ihrer Eigenart wahrzunehmen und zu verstehen, bevor

146 Rorty, Kultur ohne Zentrum, S. 5.

147 Said hat diesen Ansatz seines frithen Orientalismus-Buches in »Kultur und Impe-
rialismus« verallgemeinert.

148 Stenger, a.a.0., S. 191.

49 Merleau-Ponty, Die Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 218 1f.

67

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

man interkulturell problemorientierte Dialoge fithren kann. (Das An-
liegen von Derridas Dekonstruktion und der Husserl’schen Urteils-
enthaltung sind also verschwistert und sollen verbesserte Phinomen-
wahrnehmung zeitigen.)

Nach dem »pragmatic turn«*® musste daher eine hermeneuti-
sche Wende folgen (man denke an Gadamers Konzept der Horizont-
verschmelzung), und dieser — in Zeiten der Globalisierung — ein »in-
tercultural turn«.”! Denn die gelegentlich immer noch anzutreffende
kulturelle Arroganz, Philosophie sei etwas spezifisch Westliches,
weicht doch allméhlich dem Wissen von philosophischen Traditionen
in anderen Kulturen, zu denen man sich — inter cultures — in Be-
ziehung zu bringen versucht.

Doch wie fiillt man nun dieses »Dazwischen« sinnvoll? Ganz
sicher sind iterative Verstehensprozesse notig, die zu Anniherungen
fiihren konnen. Uber dieses »Zwischen Uns« hat sich Lévinas Gedan-
ken gemacht und festgestellt, dass sogar jedes Urteil iiber den frem-
den Anderen ein Akt der Gewalt sein kann, insofern namlich, als es
beansprucht, den Anderen in seiner Totalitdt erfasst zu haben. Doch
der oder das Andere entzieht sich in seiner Unendlichkeit, und ein
Rest von Fremdheit muss ihm auch nach iterativen Verstehensver-
suchen aus Achtung vor seinem Recht auf Andersheit und Selbst-
deutung immer belassen werden.'*

Es geht also um das Wahrnehmen von Differenzen und um Dif-
ferenzkompetenz. Versteht man diese Differenzen substanziell, also
etwa im Sinne der nicht erst bei Wittgenstein kritisierten Substanz-
ontologie, so sind sie Entitdten, die Substanzcharakter mit einer be-
stimmten Essenz aufweisen. Versteht man sie aber relational, so liegt
die Relation als Ganzes noch vor den aus ihr entstehenden Relata:
»Substanzial gedacht hat jedes Seiende sein Sein »in sich, relational
dagegen hat jedes sein Sein >im anderen<. Doch auch dies ist »schon
nicht mehr richtig gesprochen, da relational jegliches Seiende auf-
gehoben ist.«!%

15 Dieser erfolgte in der sprachanalytischen Philosophie aus anderer Richtung nach
dem linguistic turn, wiire m. E. aber ohne die neue Stromung des Pragmatismus nicht
zustande gekommen.

151 Stenger, a.a2.0., S. 45.

152 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, S. 320f und Lévinas, Die Spur des Anderen,
S. 215.

153 Stenger, a.a.0., S. 329.

68

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interkulturalitit

Daher steht fiir Stenger Differenz »gar nicht gegen Einheit, Be-
sonderheit und Einzelheit gar nicht gegen Ganzheit«.'>* Differenzen
gehoren zur Ganzheit dazu und bedrohen sie nicht, wir miissen sie
nicht als Gefiahrdung einer vermeintlichen Einheit sehen.

Waldenfels hat darauf hingewiesen, dass solche Verstehensver-
suche von Differenzen zum Scheitern verurteilt wiren, wenn die Ka-
tegorien des Eigenen und des Fremden im obigen Sinne einander ra-
dikal fremd wiren. Ich und Anderes sind ja ohne einander gar nicht
moglich, und es gibt neben der engen (begrifflichen) Verwobenheit
auch immer Eigenes im Fremden und Fremdes im Eigenen,' wes-
wegen wir iiber diese Gemeinsamkeiten Briicken zueinander finden
konnen. Sonst wire auch jeder interkulturelle Dialog oder Polylog —
eines der wichtigsten Instrumente fiir Verstehensbemiithungen — un-
sinnig. (Wobei auch Texte natiirlich Dialogpartner sein kénnen, auch
sie kann man »befragen«; und sie kénnen uns besseres Verstehen
ermoglichen.)

Ein »Dazwischen«, zwischen den mentalen und ebenso auch
wirklichen Orten verschiedener Kulturen, ist also derjenige Ort, an
dem sich Verstindnisbemiihungen abspielen miissen, und solche in-
terkulturellen Dialoge oder auch Polyloge kinnen auf der Basis von
verschiedenen Grundhaltungen erfolgen, wie sie Wimmer vorstellt:
Er klassifiziert namlich verschiedene Beziehungen zwischen Kulturen
und unterscheidet drei verschiedene Kategorien, die behauptete All-
gemeingiitigkeit von Denkweisen und Wertungen betreffend:

Erstens kann die exklusive Giiltigkeit und Wertigkeit des Eige-
nen bzw. der eigenen Kultur behauptet werden. Die Uberlegenheit
des Figenen, aus der Binnenperspektive Bekannten, wird oft mangels
Kenntnis anderer Lebensformen und Denkweisen gegeniiber dem
Fremden fiir absolut tiberlegen und kultiviert gehalten, wihren das
Fremde als unkultiviert und unzivilisiert abgetan wird. Die eigene
Kultur wird so zum Maf$stab von Kultur iiberhaupt, an dem alles
andere zu messen ist. Oft ist man dann auch noch von einem Sen-
dungsbewusstsein durchdrungen, mit der eigenen Kultur missionie-
ren zu konnen und das auf niedrigerer Stufe der Kultur stehende
Fremde mit der eigenen Kultiviertheit zu begliicken. Die Abwertung
des Anderen wird aber auch in der oben kritisierten Gegeniiberstel-

54 a3.2.0., S. 336.
155 ‘Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 57-71 spricht von »Selbsterfahrung zwi-
schen Aneignung und Enteignung«.

69

26.01.2026, 21:53:28,


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

lung von angeblich »westlichen« und nichtwestlichen Kulturmerk-
malen deutlich und ist auch heute noch gar nicht selten.

Die zweite Beziehung zwischen Kulturen behauptet — realisti-
scher — eine Egalitit zwischen zwei differenten Kulturen, zumindest
zwischen einigen Kulturen und in einigen Bereichen. Werden Kul-
turen jedoch als egalitir nebeneinander gesehen, besteht weniger
Interesse fiir das Andere; und »so sind theoretisch zwischen den je-
weiligen VertreterInnen keine Argumentationen, sondern nur Mani-
pulation, Drohung und Verlockung anzunehmen, soweit Einfluss
iiberhaupt stattfindet«.'> Es bestiinde, so Wimmer, die Gefahr eines
globalen Kultur-Apartheits-Systems, in dem den einzelnen Kulturen
ihre spezifischen Eigenheiten zugestanden werden, aber echter Dialog
iiber Kulturgrenzen hinweg nicht moglich und auch nicht nétig ist.
Die Kulturen bleiben ethnozentristisch, was fiir Charles Taylor, der
philosophisch vom Standpunkt der verstehenden Sozialwissenschaf-
ten argumentiert, zu kritisieren ist. Denn dieser Ethnozentrismus bil-
ligt den Individuen einer fremden Kultur nicht das Recht auf Selbst-
beschreibung der eigenen Identitit zu, was »albern« und wenig
hilfreich ist: »Wir sind immer in Gefahr, unsere Art zu handeln und
zu denken als die einzig vorstellbare zu sehen. Darin genau besteht
Ethnozentrismus. Andere Gesellschaften zu verstehen sollte uns da-
von entbinden; es sollte unser Selbstverstindnis andern [...].«'¥
Doch die dafiir nétigen echten Dialoge geschehen leider noch viel zu
selten. Galtung stellt fest: »Die ganze Welt ist das Opfer des fehlen-
den Dialogs.«!%

Drittens kann das Verhiltnis zwischen Kulturen als komplemen-
tir gesehen werden, wobei an wechselseitige Bereicherung und sogar
Erginzung gedacht ist. So hebt Hans Kiing in seinem Buch »Projekt
Weltethos« auf der Suche nach allgemein akzeptablen Wertbindun-
gen die Tradition der Gewaltlosigkeit im Hinduismus, die islamische
Verpflichtung zum Almosengebern (»Zakat«, sogar eine der fiinf
»Sdulen des Islam«), aber auch Albert Schweitzers Ethik der Ehr-
furcht vor allem Leben als fahig zur globalen ethische Orientierung
heraus.™ Galtung schldgt als weiteren Kandidaten fiir solche Samm-

15 Wimmer, Exklusiv, egalitir, komplementdr, a.a.O., S. 107 {.

17 Taylor, Hermeneutik und Ethnozentrismus, in: Miinnix (Hg.), Wertetraditionen
und Wertekonflikte. Ethik im Zeiten der Globalisierung, S. 308 und 315.

158 Galtung, a.a.O., S. 10.

159 Dass die in vielen Kulturen bekannte sog. »goldene Regel« in diesem Zusammen-
hang problematisch sein kann, habe ich an anderer Stelle gezeigt: s. Miinnix, Perspek-

70

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interkulturalitit

lungen von Merkmalen zukiinftiger Weltkultur — die natiirlich auch
interessengeleitet sind — den bertihmten »Artikel 9 der japanischen
Verfassung« vor (»wonach das japanische Volk fiir immer auf Krieg
als ein souverines nationales Recht wie auch auf die Drohung und
den Einsatz von Gewalt als ein Mittel zur Regelung internationaler
Konflikte verzichtet«).1%

»Was die einen entwickelt haben, fehlt den anderen, und diese sind imstan-
de, dessen Wert zu schitzen. Das Verhaltnis ist gegenseitig oder sogar all-
seitig, und eine Entwicklung der einen Seite fithrt zum moglichen Aus-
tausch mit der anderen.«'¢!

Wimmer findet Komplementaritatsvorstellungen sogar in religions-
theoretischen Zusammenhéngen:

»Alle Menschen sind [...] ebenso auf die religiosen Uberlieferungen ihres
Volkes oder Kulturkreises wie auf einen universalen interreligiésen Dialog
angewiesen, weil ihnen sonst wegen der historischen Zufilligkeit, Be-
schranktheit und Kiirze ihrer Existenz wesentliche Offenbarungen der
Menschheit zum Schaden ihrer eigenen sittlichen Entwicklung ent-
gingen [...].«'¢?

Im Idealfall sollten interkulturelle und interreligiose Dialoge — nach
Wimmer auch »Polyloge« — natiirlich offen, mit Achtung und mit der
Bereitschaft gefiihrt werden, tiber Differenzen hinweg auch Komple-
mentires zur eigenen Kultur zu entdecken.'® Doch oft fehlt uns so-
gar grundlegendes Wissen iiber andersartige Kulturen, die man am
Maf3stab der eigenen misst, und das kann fatal werden: »Solange wir
unsere potentiellen Gesprichspartner mit ihren spezifischen Sicht-
weisen, ihren eigenen Kontexten und Motivationen nicht wahrneh-
men, kann auch kein Dialog zustande kommen.«'64

tivismus, postmoderne Ethik und »sensus communis, in: Miinnix, Wertetraditionen
und Wertekonflikte, S. 351-383.

160 Galtung, a.a.O., S. 41.

161 Wimmer, a.a.O., S. 109.

162 Wimmer, a.a.O., S. 110 zitiert das Nachwort von Krautz in P. Abaelard: Gesprich
eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, S. 328.

163 Hier soll erwahnt werden, dass Leibniz, der den Begriff der Perspektive in die Phi-
losophie einfiihrte, immer bemiiht war, andere Perspektiven zur Erginzung des eige-
nen Denkens genauer kennen zu lernen. S. Leibniz, Monadologie §40: »Chaque dme
se représente |'univers selon son point de vue«. Leibniz ging allerdings noch von einer
préstabilierten Harmonie der monadologischen Perspektiven aus, eine metaphysische
Pramisse, die wir heute eher selten teilen.

164 Hendrich, Islam und Aufkldrung, S. 7.

71

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

Die Erfahrung der Andersheit des Anderen offnet das Ich tiber
sich selbst hinaus. Lévinas fordert also »eine Bewegung des Selben
zum Anderen, die niemals zum Selben zuriickkehrt«.165 In Abinde-
rung des Dilthey’schen Denkmodells vom hermeneutischen Zirkel
halte ich also eine Hoherentwicklung im Verstehen fiir moglich und
rede lieber von einer »hermeneutischen Spirale«, ¢ die das Verstehen
als iterativen dialektischen Prozess von einfiihlenden Perspektiv-
wechseln zwischen Eigenem und Fremden auf hohere Ebenen trans-
portieren kann.

Auch iiber verschiedene Bildauffassungen, die in verschiedenen
religidsen Kulturen verwurzelt sind — was aber in sikularen Zusam-
menhéngen auch kulturintern oft gar nicht mehr bewusst ist —, miis-
sen wir — inter cultures und auch intra cultures — reden, um uns auf
der Grundlage von mehr Wissen besser verstehen zu konnen. Und
wir werden Gemeinsamkeiten, aber auch erhellende Differenzen er-
kennen. Interreligiose Dialoge, und umfassender, interkulturelle Dia-
loge, miissen auf Augenhdhe und im echten Bemiihen um Verstind-
nis gefiihrt werden, wenn sie nicht bestehende Fronten weiter
verhirten sollen.

Solche Kommunikation muss fiir Ricoeur eine besondere Rela-
tion des Perspektivwechsels zwischen Selbstvergewisserung und
Fremdverstehen beinhalten,

»in der ich mich abwechselnd in meinem Ursprung bestitige und mich der
Imagination des anderen in seiner anderen Zivilisation ausliefere. Die
menschliche Wahrheit besteht einzig in diesem Prozess, in dem die Zivili-
sationen mit ihrem Lebendigsten und Schopferischsten in eine stindig hef-
tiger werdende Auseinandersetzung untereinander treten. Die Geschichte
der Menschen wird immer mehr zu einer umfassenden Erklarung werden,
in der jede Zivilisation ihre Wahrnehmung der Welt in der Auseinander-
setzung mit allen anderen entwickelt. Freilich hat dieser Prozess noch kaum
begonnen. Vermutlich wird er die Aufgabe der kommenden Generation
sein.«1%”

165 Lévinas, Die Spur des Anderen, S. 215.

166 Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit. Postmoderne und Multiperspektivitit als Pro-
gramm, S. 167.

167 Ricoeur, Weltzivilisation und nationale Kulturen, in: Ricoeur, Wahrheit und Ge-
schichte, S. 293.

72

26.01.2026, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interkulturalitit
Im Folgenden soll also der Versuch unternommen werden, eine sol-

che echte Auseinandersetzung mit anderen Perspektiven durch Be-
reitstellung von mehr Wissen zu erméglichen.

73

26.01.2026, 21:53:28,


https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

