
Nur durch symbolische Artikulation nämlich werden innere Er-
fahrungen und Meinungen nicht nur für das jeweilige Subjekt, son-
dern auch von außen für andere zugänglich, können sie von anderen
vielleicht – annäherungsweise – verstanden werden und zu Vorstel-
lungen von Gemeinschaft führen. Und um diese Annäherungen im
Verstehen soll es auch in den folgenden religionsphilosophischen
Kapiteln des 2. Teils gehen.

1.6 Interkulturalität

Zuletzt möchte ich meinen Begriff von »Interkulturalität« erläutern
und von anderen gängigen Begriffen abgrenzen. Mit »Multikultura-
lismus« – kurz auch »Multikulti« – bezeichnet man in der Regel ein
beziehungsloses Zusammenleben vieler Kulturen auf einem Raum, in
dem jeder das Recht auf seine eigenen Kultur- und Lebensformen
leben können soll und die Gefahr von Parallelgesellschaften entsteht,
die wenig voneinander wissen und nicht daran interessiert sein müs-
sen, miteinander in Kontakt zu treten. Das Fremde wird dann zur
Sicherung eigener Identitätsbedürfnisse entweder nicht wahrgenom-
men oder abgewertet (»die Achse des Bösen«, »fremde Teufel«), um
der Gefahr des Identitätsverlustes vorzubeugen.

Im Gegensatz dazu wird das Konzept der Transkulturalität ent-
weder als eine Position verstanden, die annimmt, dass wir in einer
globalisierten Gesellschaft längst über (separatistische, und daher re-
gressive) Kulturbegriffe und Kulturformen hinaus sind und zukünf-
tig in einer pluralistischen Weltgesellschaft leben werden.142 Oder
aber man glaubt, um der Gefahr des Relativismus zu entgehen, dass

65

Interkulturalität

der 1. Person bemüht um höhere Grade von Objektivität, ja sogar um »Ultraobjekti-
vität« zumindest als Zielvorstellung (Der Blick von Nirgendwo, S. 17 f: »Zu einem
objektiveren Standpunkt kommt es jeweils, wenn man eine subjektivere, individuel-
lere oder bloß menschliche Perspektive hinter sich lässt. Es gibt jedoch Aspekte der
Welt, des konkreten Lebens und unserer selbst, die von einem weitestgehend objekti-
ven Standpunkt gerade nicht angemessen verstanden werden können. […] und das
Unternehmen einer vollständigen Erklärung der Welt in einer bloß objektiven Be-
grifflichkeit […] würde unweigerlich zu verfehlten Reduktionen oder zu der aus-
gesprochenen Leugnung führen, dass es gewisse offenkundig reale Phänomene über-
haupt gibt.«)
142 Welsch, Transkulturalität – Lebensformen nach dem Ende der Kulturen, S. 8 ff hat
allerdings seine Konzeption überarbeitet: unter dem Titel »Transkulturalität«, in: Kir-
loskar-Steinbach et al. (Hg.) Die Interkulturalitätsdebatte, S. 146–156.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man einige über alle Kulturen hinaus gültige, und damit universale
Strukturen behaupten kann, wie dies z.B. für die klassische zwei-
wertige Logik denkbar wäre,143 was als unzulässige Ausweitung des
Eigenen aus Herrschaftsbedürfnissen heraus missverstanden werden
kann. Man kann nämlich das Bedürfnis unterstellen, man suche nur
nach Bestätigung des Eigenen, wolle das Fremde nach dem Eigenen
formen oder es nur selektiv wahrnehmen.

»Trans« wird hier in einem die kulturspezifischen Idiosynkra-
sien übersteigenden Sinn gebraucht, so wie Habermas von der »Ein-
heit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen« redet. Doch darf
man solche Einheit nicht voraussetzen, sie kann sich allenfalls ent-
wickeln.

Mir geht es hier um Interkulturalität. Aufwachsen zwischen den
Kulturen (und Subkulturen) ist heutzutage vielfach Normalität, und
Persongenese geschieht heute oft in einem Spannungsfeld verschie-
dener kultureller Einflüsse. Das gilt sogar schon intrakulturell. Eine
Philosophie der Interkulturalität muss sich daher u.a. mit den Phäno-
menen der Andersheit und Fremdheit befassen und dieses andere
Fremde im Kontrast zum Eigenen zu verstehen suchen,144 ohne es
für sich vereinnahmen zu wollen.

Die entscheidende Wende zur der hier erforderlichen Phänome-
nologie – weg von einer dominanten Geistphilosophie – geschah
durch den amerikanischen Pragmatismus und etwa zeitgleich durch
Nietzsches und später HusserlsWendung zur »Lebenswelt«. Die kon-
kreten Phänomene führten, so Stenger, ein »Opferdasein der Ver-
nunft«,145 sie wurden dem Wunsch nach Systematisierung geopfert
bzw. bleiben auf der Strecke. Beim Pragmatismus mit seiner neuen
Wertschätzung der Empirie, aber auch bei Nietzsche tritt der Gedanke
der Pluralität in den Blick, und auch Husserl, obwohl noch stark Be-
wusstseinsphilosoph, wendet sich der phänomenalen Vielfalt von
Denkmodellen zu.

Doch wie geschieht Fremderfahrung? Eine möglichst unvorein-
genommene phänomenalen Betrachtung des anderen, fremden Ein-
zelnen oder auch seiner Kultur (auch mit versuchter Einfühlung)
stößt oft auf Schwierigkeiten: Die von uns unbewusst im Hinter-
grund unseres Bewusstseins befindlichen Deutungskategorien und

66

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

143 wie es z.B. Lenk/Paul in ihrem Buch »Transkulturelle Logik« dies tun.
144 vgl. ausführlicher Stenger, Philosophie der Interkulturalität, S. 303ff und 345ff.
145 Stenger, a. a.O., S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interpretationsmodelle, bis hin zu allgemeinen Bewertungen, sind
nämlich oft kulturell entstanden und uns als solche nicht bewusst.
Mangels anderer Erfahrungen neigen wir dazu, sie für universal zu
halten. Sie werden nicht selten ins Fremde projiziert, das dadurch
gerade seiner spezifischen Andersheit beraubt und verwandelt ins
Eigene überführt wird. Man wird also immer wieder auf die Kategorie
des Selben, des Eigenen, zurückgeworfen. (Im Hintergrund lauert der
hermeneutische Zirkel!) Daher ist auch jede Komparatistik von Kul-
turen ohne eine neutrale Perspektive problematisch; man neigt dazu,
eigene Kriterien zu projizieren.

Richard Rortys vermeintlich liberale Forderung nach einer
»Kultur ohne Zentrum« – die Zentren der Kultur mögen jedes Mal
wechseln, je nachdem welche Kultur gerade etwas Nützliches bei-
zusteuern hat – bleibt daher ethnozentristisch.146 Denn in der Regel
nehmen wir die Maßstäbe der Bewertung von Nützlichem doch aus
der eigenen Kultur.

Manmuss hier an Edward Saids Kritik eines westlich gefärbten –
romantisierenden – Bildes vom Orient denken, mit der er die Post-
kolonialismusdebatte angestoßen hat. Denn dieses Bild war »den Ori-
entalen« fremd – sie fanden sich darin nicht wieder –, und es konnte
als abendländischer Bemächtigungsversuch gedeutet werden. Menta-
le Kolonialherren oder auch Kulturimperialisten,147 die die eigene aus
der Binnenperspektive erlebte Kultur für differenzierter und daher
überlegener halten und daraus Deutungshoheit ableiten, sind sich
dessen aber oft – in aller Naivität, in Unkenntnis anderer kultureller
Kontexte – nicht bewusst, was sie gefährlich macht und unnötig Ge-
waltpotentiale erzeugt. So z.B. weist Stenger darauf hin, dass Lächeln
im europäischen Kontext etwas ganz anderes bedeutet als vor japa-
nischemHintergrund,148 undMerleau-Ponty hat selbiges auch für die
Gestik ganz allgemein ausgeführt.149 Missverständnisse und Miss-
deutungen sind so ohne Kontextwissen vorprogrammiert.

Es sind also vielfach mentale Prozesse von Rekontextualisierung
und Dekolonialisierung nötig: Andere Lebensweltkontexte sind erst
einmal in ihrer Eigenart wahrzunehmen und zu verstehen, bevor

67

Interkulturalität

146 Rorty, Kultur ohne Zentrum, S. 5.
147 Said hat diesen Ansatz seines frühen Orientalismus-Buches in »Kultur und Impe-
rialismus« verallgemeinert.
148 Stenger, a. a.O., S. 191.
149 Merleau-Ponty, Die Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 218 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man interkulturell problemorientierte Dialoge führen kann. (Das An-
liegen von Derridas Dekonstruktion und der Husserl’schen Urteils-
enthaltung sind also verschwistert und sollen verbesserte Phänomen-
wahrnehmung zeitigen.)

Nach dem »pragmatic turn«150 musste daher eine hermeneuti-
sche Wende folgen (man denke an Gadamers Konzept der Horizont-
verschmelzung), und dieser – in Zeiten der Globalisierung – ein »in-
tercultural turn«.151 Denn die gelegentlich immer noch anzutreffende
kulturelle Arroganz, Philosophie sei etwas spezifisch Westliches,
weicht doch allmählich dem Wissen von philosophischen Traditionen
in anderen Kulturen, zu denen man sich – inter cultures – in Be-
ziehung zu bringen versucht.

Doch wie füllt man nun dieses »Dazwischen« sinnvoll? Ganz
sicher sind iterative Verstehensprozesse nötig, die zu Annäherungen
führen können. Über dieses »Zwischen Uns« hat sich Lévinas Gedan-
ken gemacht und festgestellt, dass sogar jedes Urteil über den frem-
den Anderen ein Akt der Gewalt sein kann, insofern nämlich, als es
beansprucht, den Anderen in seiner Totalität erfasst zu haben. Doch
der oder das Andere entzieht sich in seiner Unendlichkeit, und ein
Rest von Fremdheit muss ihm auch nach iterativen Verstehensver-
suchen aus Achtung vor seinem Recht auf Andersheit und Selbst-
deutung immer belassen werden.152

Es geht also um das Wahrnehmen von Differenzen und um Dif-
ferenzkompetenz. Versteht man diese Differenzen substanziell, also
etwa im Sinne der nicht erst bei Wittgenstein kritisierten Substanz-
ontologie, so sind sie Entitäten, die Substanzcharakter mit einer be-
stimmten Essenz aufweisen. Versteht man sie aber relational, so liegt
die Relation als Ganzes noch vor den aus ihr entstehenden Relata:
»Substanzial gedacht hat jedes Seiende sein Sein ›in sich‹, relational
dagegen hat jedes sein Sein ›im anderen‹. Doch auch dies ist »schon
nicht mehr richtig gesprochen, da relational jegliches Seiende auf-
gehoben ist.«153

68

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

150 Dieser erfolgte in der sprachanalytischen Philosophie aus anderer Richtung nach
dem linguistic turn, wäre m.E. aber ohne die neue Strömung des Pragmatismus nicht
zustande gekommen.
151 Stenger, a. a.O., S. 45.
152 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, S. 320f und Lévinas, Die Spur des Anderen,
S. 215.
153 Stenger, a. a.O., S. 329.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daher steht für Stenger Differenz »gar nicht gegen Einheit, Be-
sonderheit und Einzelheit gar nicht gegen Ganzheit«.154 Differenzen
gehören zur Ganzheit dazu und bedrohen sie nicht, wir müssen sie
nicht als Gefährdung einer vermeintlichen Einheit sehen.

Waldenfels hat darauf hingewiesen, dass solche Verstehensver-
suche von Differenzen zum Scheitern verurteilt wären, wenn die Ka-
tegorien des Eigenen und des Fremden im obigen Sinne einander ra-
dikal fremd wären. Ich und Anderes sind ja ohne einander gar nicht
möglich, und es gibt neben der engen (begrifflichen) Verwobenheit
auch immer Eigenes im Fremden und Fremdes im Eigenen,155 wes-
wegen wir über diese Gemeinsamkeiten Brücken zueinander finden
können. Sonst wäre auch jeder interkulturelle Dialog oder Polylog –
eines der wichtigsten Instrumente für Verstehensbemühungen – un-
sinnig. (Wobei auch Texte natürlich Dialogpartner sein können, auch
sie kann man »befragen«; und sie können uns besseres Verstehen
ermöglichen.)

Ein »Dazwischen«, zwischen den mentalen und ebenso auch
wirklichen Orten verschiedener Kulturen, ist also derjenige Ort, an
dem sich Verständnisbemühungen abspielen müssen, und solche in-
terkulturellen Dialoge oder auch Polyloge können auf der Basis von
verschiedenen Grundhaltungen erfolgen, wie sie Wimmer vorstellt:
Er klassifiziert nämlich verschiedene Beziehungen zwischen Kulturen
und unterscheidet drei verschiedene Kategorien, die behauptete All-
gemeingütigkeit von Denkweisen und Wertungen betreffend:

Erstens kann die exklusive Gültigkeit und Wertigkeit des Eige-
nen bzw. der eigenen Kultur behauptet werden. Die Überlegenheit
des Eigenen, aus der Binnenperspektive Bekannten, wird oft mangels
Kenntnis anderer Lebensformen und Denkweisen gegenüber dem
Fremden für absolut überlegen und kultiviert gehalten, währen das
Fremde als unkultiviert und unzivilisiert abgetan wird. Die eigene
Kultur wird so zum Maßstab von Kultur überhaupt, an dem alles
andere zu messen ist. Oft ist man dann auch noch von einem Sen-
dungsbewusstsein durchdrungen, mit der eigenen Kultur missionie-
ren zu können und das auf niedrigerer Stufe der Kultur stehende
Fremde mit der eigenen Kultiviertheit zu beglücken. Die Abwertung
des Anderen wird aber auch in der oben kritisierten Gegenüberstel-

69

Interkulturalität

154 a. a.O., S. 336.
155 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 57–71 spricht von »Selbsterfahrung zwi-
schen Aneignung und Enteignung«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung von angeblich »westlichen« und nichtwestlichen Kulturmerk-
malen deutlich und ist auch heute noch gar nicht selten.

Die zweite Beziehung zwischen Kulturen behauptet – realisti-
scher – eine Egalität zwischen zwei differenten Kulturen, zumindest
zwischen einigen Kulturen und in einigen Bereichen. Werden Kul-
turen jedoch als egalitär nebeneinander gesehen, besteht weniger
Interesse für das Andere; und »so sind theoretisch zwischen den je-
weiligen VertreterInnen keine Argumentationen, sondern nur Mani-
pulation, Drohung und Verlockung anzunehmen, soweit Einfluss
überhaupt stattfindet«.156 Es bestünde, so Wimmer, die Gefahr eines
globalen Kultur-Apartheits-Systems, in dem den einzelnen Kulturen
ihre spezifischen Eigenheiten zugestanden werden, aber echter Dialog
über Kulturgrenzen hinweg nicht möglich und auch nicht nötig ist.
Die Kulturen bleiben ethnozentristisch, was für Charles Taylor, der
philosophisch vom Standpunkt der verstehenden Sozialwissenschaf-
ten argumentiert, zu kritisieren ist. Denn dieser Ethnozentrismus bil-
ligt den Individuen einer fremden Kultur nicht das Recht auf Selbst-
beschreibung der eigenen Identität zu, was »albern« und wenig
hilfreich ist: »Wir sind immer in Gefahr, unsere Art zu handeln und
zu denken als die einzig vorstellbare zu sehen. Darin genau besteht
Ethnozentrismus. Andere Gesellschaften zu verstehen sollte uns da-
von entbinden; es sollte unser Selbstverständnis ändern […].«157

Doch die dafür nötigen echten Dialoge geschehen leider noch viel zu
selten. Galtung stellt fest: »Die ganze Welt ist das Opfer des fehlen-
den Dialogs.«158

Drittens kann das Verhältnis zwischen Kulturen als komplemen-
tär gesehen werden, wobei an wechselseitige Bereicherung und sogar
Ergänzung gedacht ist. So hebt Hans Küng in seinem Buch »Projekt
Weltethos« auf der Suche nach allgemein akzeptablen Wertbindun-
gen die Tradition der Gewaltlosigkeit im Hinduismus, die islamische
Verpflichtung zum Almosengebern (»Zakāt«, sogar eine der fünf
»Säulen des Islam«), aber auch Albert Schweitzers Ethik der Ehr-
furcht vor allem Leben als fähig zur globalen ethische Orientierung
heraus.159 Galtung schlägt als weiteren Kandidaten für solche Samm-

70

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

156 Wimmer, Exklusiv, egalitär, komplementär, a. a.O., S. 107 f.
157 Taylor, Hermeneutik und Ethnozentrismus, in: Münnix (Hg.), Wertetraditionen
und Wertekonflikte. Ethik im Zeiten der Globalisierung, S. 308 und 315.
158 Galtung, a. a.O., S. 10.
159 Dass die in vielen Kulturen bekannte sog. »goldene Regel« in diesem Zusammen-
hang problematisch sein kann, habe ich an anderer Stelle gezeigt: s. Münnix, Perspek-

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen von Merkmalen zukünftiger Weltkultur – die natürlich auch
interessengeleitet sind – den berühmten »Artikel 9 der japanischen
Verfassung« vor (»wonach das japanische Volk für immer auf Krieg
als ein souveränes nationales Recht wie auch auf die Drohung und
den Einsatz von Gewalt als ein Mittel zur Regelung internationaler
Konflikte verzichtet«).160

»Was die einen entwickelt haben, fehlt den anderen, und diese sind imstan-
de, dessen Wert zu schätzen. Das Verhältnis ist gegenseitig oder sogar all-
seitig, und eine Entwicklung der einen Seite führt zum möglichen Aus-
tausch mit der anderen.«161

Wimmer findet Komplementaritätsvorstellungen sogar in religions-
theoretischen Zusammenhängen:

»Alle Menschen sind […] ebenso auf die religiösen Überlieferungen ihres
Volkes oder Kulturkreises wie auf einen universalen interreligiösen Dialog
angewiesen, weil ihnen sonst wegen der historischen Zufälligkeit, Be-
schränktheit und Kürze ihrer Existenz wesentliche Offenbarungen der
Menschheit zum Schaden ihrer eigenen sittlichen Entwicklung ent-
gingen […].«162

Im Idealfall sollten interkulturelle und interreligiöse Dialoge – nach
Wimmer auch »Polyloge« – natürlich offen, mit Achtung und mit der
Bereitschaft geführt werden, über Differenzen hinweg auch Komple-
mentäres zur eigenen Kultur zu entdecken.163 Doch oft fehlt uns so-
gar grundlegendes Wissen über andersartige Kulturen, die man am
Maßstab der eigenen misst, und das kann fatal werden: »Solange wir
unsere potentiellen Gesprächspartner mit ihren spezifischen Sicht-
weisen, ihren eigenen Kontexten und Motivationen nicht wahrneh-
men, kann auch kein Dialog zustande kommen.«164

71

Interkulturalität

tivismus, postmoderne Ethik und »sensus communis«, in: Münnix, Wertetraditionen
und Wertekonflikte, S. 351–383.
160 Galtung, a. a.O., S. 41.
161 Wimmer, a. a.O., S. 109.
162 Wimmer, a. a.O., S. 110 zitiert das Nachwort von Krautz in P. Abaelard: Gespräch
eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, S. 328.
163 Hier soll erwähnt werden, dass Leibniz, der den Begriff der Perspektive in die Phi-
losophie einführte, immer bemüht war, andere Perspektiven zur Ergänzung des eige-
nen Denkens genauer kennen zu lernen. S. Leibniz, Monadologie §40: »Chaque âme
se représente l’univers selon son point de vue«. Leibniz ging allerdings noch von einer
prästabilierten Harmonie der monadologischen Perspektiven aus, eine metaphysische
Prämisse, die wir heute eher selten teilen.
164 Hendrich, Islam und Aufklärung, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Erfahrung der Andersheit des Anderen öffnet das Ich über
sich selbst hinaus. Lévinas fordert also »eine Bewegung des Selben
zum Anderen, die niemals zum Selben zurückkehrt«.165 In Abände-
rung des Dilthey’schen Denkmodells vom hermeneutischen Zirkel
halte ich also eine Höherentwicklung im Verstehen für möglich und
rede lieber von einer »hermeneutischen Spirale«,166 die das Verstehen
als iterativen dialektischen Prozess von einfühlenden Perspektiv-
wechseln zwischen Eigenem und Fremden auf höhere Ebenen trans-
portieren kann.

Auch über verschiedene Bildauffassungen, die in verschiedenen
religiösen Kulturen verwurzelt sind – was aber in säkularen Zusam-
menhängen auch kulturintern oft gar nicht mehr bewusst ist –, müs-
sen wir – inter cultures und auch intra cultures – reden, um uns auf
der Grundlage von mehr Wissen besser verstehen zu können. Und
wir werden Gemeinsamkeiten, aber auch erhellende Differenzen er-
kennen. Interreligiöse Dialoge, und umfassender, interkulturelle Dia-
loge, müssen auf Augenhöhe und im echten Bemühen um Verständ-
nis geführt werden, wenn sie nicht bestehende Fronten weiter
verhärten sollen.

Solche Kommunikation muss für Ricoeur eine besondere Rela-
tion des Perspektivwechsels zwischen Selbstvergewisserung und
Fremdverstehen beinhalten,

»in der ich mich abwechselnd in meinem Ursprung bestätige und mich der
Imagination des anderen in seiner anderen Zivilisation ausliefere. Die
menschliche Wahrheit besteht einzig in diesem Prozess, in dem die Zivili-
sationen mit ihrem Lebendigsten und Schöpferischsten in eine ständig hef-
tiger werdende Auseinandersetzung untereinander treten. Die Geschichte
der Menschen wird immer mehr zu einer umfassenden Erklärung werden,
in der jede Zivilisation ihre Wahrnehmung der Welt in der Auseinander-
setzung mit allen anderen entwickelt. Freilich hat dieser Prozess noch kaum
begonnen. Vermutlich wird er die Aufgabe der kommenden Generation
sein.«167

72

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

165 Lévinas, Die Spur des Anderen, S. 215.
166 Münnix, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als Pro-
gramm, S. 167.
167 Ricoeur, Weltzivilisation und nationale Kulturen, in: Ricoeur, Wahrheit und Ge-
schichte, S. 293.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Folgenden soll also der Versuch unternommen werden, eine sol-
che echte Auseinandersetzung mit anderen Perspektiven durch Be-
reitstellung von mehr Wissen zu ermöglichen.

73

Interkulturalität

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

