KAPITEL 2

TURKISCHE MUSLIME UND

ISLAMISCHE ORGANISATIONEN ALS SOZIALE TRAGER DES
TRANSSTAATLICHEN RAUMES DEUTSCHLAND-TURKEI
BERNHARD TRAUTNER'

Einleitung

Lange Zeit ist unbeachtet geblieben, daff tiirkische Einwanderer in
Deutschland ihre kulturelle Prigung nicht zu Hause gelassen haben.
Als umso dramatischer gilt seit kurzem die Erkenntnis, daf} die Mehr-
heit der hier lebenden tiirkischen Bevolkerung sich in der einen oder
anderen Weise als Muslim bzw. Muslimin versteht. Die deutsche Of-
fentlichkeit bekommt diesen Sachverhalt zumeist unter den jeweils
hoch politisierten Paradigmen >islamischer Fundamentalismus< oder
jedoch spiegelbildlich dazu: >Feindbild Islam« prisentiert. Die Lebens-
wirklichkeit tiirkischer Muslime und der relevanten Organisationen in
Bezug auf die deutsche Immigrationsgesellschaft entzieht sich jedoch
holzschnittartigen Interpretationen. Um zu einer, dieser vielfiltigen
Realitit angemessenen Einschitzung der Lage zu kommen, bedient
sich der vorliegende Beitrag des analytischen Konzepts der Transstaat-
lichen Rinme.

Konventionellerweise wird die Situation der Muslime in Deutsch-
land auf Problemstellungen wie >Integration«< versus >Ghettoisierung:
und >Identitdt< versus >Assimilation< hin untersucht. Wenn hingegen
die grenziiberschreitende Dimension der tiirkischen Prisenz in
Deutschland iiberhaupt thematisiert wird, dann hiufig im Hinblick auf
einen moglichen >Import« innenpolitischer Konflikte aus der Tirkei
und auf die daraus resultierende Gefihrdung der inneren Sicherheit in
Deutschland. Die Aktivititen tiirkischer Organisationen in Deutsch-
land, speziell islamischer, werden vor diesem Hintergrund mifitrauisch
bedugt. Unlautere Motive und — in Verbindung mit Untersuchungen
tber deren Gefolgschaft unter tiirkischen Jugendlichen — sogar das Po-
tential zur Unterwanderung der deutschen Gesellschaft werden ithnen
mehr oder minder offen unterstellt. Der folgende Beitrag untersucht
schwerpunktmiflig eine solche Organisation, die in Deutschland als
verfassungsfeindlich eingestufte Islamische Gemeinschaft Milli Goriis,

57

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

IGMG. Entgegen populiren Annahmen und Befiirchtungen gelingt es
dieser Organisation nicht, aufgrund des von ihr propagierten Refe-
renzsystems >Islam< eine (Werte-)Gemeinschaft zu generieren, die es
ithr auf der Basis einer breiten Gefolgschaft erlauben wiirde, die deut-
sche Mehrheitsgesellschaft zu unterwandern. Ein Hauptgrund dafr,
dal es der Organisation speziell unter tiirkischen Jugendlichen nicht
gelungen ist, eine verliflliche Gefolgschaft aufzubauen ist in der offen-
sichtlichen Diskrepanz zu sehen zwischen der Bezugnahme auf den
explizit egalitiren islamischen Referenzrahmen einerseits und der bis-
lang stark familidr-klientilistisch geprigten Organisationsstruktur an-
dererseits.

Es wird dartiber hinaus argumentiert, dafl die zivilgesellschaftliche
Einbindung der IGMG bzw. anderer, als >fundamentalistisch« einge-
schitzter Gruppierungen in Deutschland zukunftig dazu fihre, daff
nicht nur ihre strategischen Handlungsweisen, sondern — im Zweifel
auch wider Willen — ebenso ihre vermeintlichen Zielsetzungen sukzes-
sive >ver-zivilgesellschaftet« werden. Hinweise darauf bietet die in
jungster Zeit zu beobachtende aktive Nutzung rechtsstaatlicher Pro-
zeduren durch die IGMG, aber auch durch andere islamische Organi-
sationen.

Der Beitrag gibt zunichst einen Uberblick iiber die zeitgeschichtli-
chen und legalen Grundlagen sowie tiber die Formen transstaatlicher
Organisation des Islam in Deutschland und in der Ttrkei. Anschlie-
end wird die Beschaffenheit des transstaalichen Raumes beschrieben.
Die Dynamik seiner Reproduktion wird anhand des analytischen
Konzepts des Sozialen Kapitals nachvollzogen. Dabei zeigt sich, daf§
Organisationen wie der IGMG die Umwandlung von kulturellem Ka-
pital auf der Basis eines Referenzrahmens >Islam« in soziales Kapital,
im Sinne generalisierbarer Reziprozitit, nicht in dem Mafle gelingt,
wie dies neuere empirische Untersuchungen nahelegen.

Im letzten Abschnitt werden einige Folgerungen aus diesen Er-
kenntnissen hinsichtlich des integrationspolitischen Potentials dieses
Raumes behandelt. Jiingere empirische Befunde wie jener zur >Funda-
mentalismus-Neigung« tiirkischer Jugendlicher lassen sich vor dem
Hintergrund der Kenntnisse iiber das sislamische Zimmer< im trans-
staatlichen >Haus< Deutschland-Tiirkei in einen grofieren Zusammen-
hang einpassen, der auch die Frage nach islamischer Unterweisung an

58

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

deutschen Schulen und die Schaffung eines transstaatlichen >Reform-
Islam« tangiert.

Strukturelle Grundlagen des transstaatlichen Raumes
Deutschland-Tiirkei

Das Analysekonzept der Transstaatlichen Riume lenkt den Blick der
Immigrationsgesellschaft auf die Eigendynamik, die Einwanderer-
gruppen sowohl in Bezug auf ihre neue Umgebung, als auch im Riick-
bezug auf ihre Herkunftsgesellschaft entwickeln. Das entstehende
Dritte ist in diesem Anwendungsbeispiel der Raum zwischen Deutsch-
land und der Tiirkei sowie in beiden Lindern selbst. Dieser Sozial-
raum wird getragen von tlirkischen Einwanderern und ihren Organi-
sationen in Deutschland sowie deren Pendants in der Tiirkei. Der hier
gewihlte Ausschnitt konzeptualisiert einen Teilraum, das >islamische
Zimmers, das sich vom tibrigen >Haus< dadurch abgrenzt, daf} die Tra-
ger sich als Muslime verstehen und der Zweck ithrer Zusammenschliis-
se bzw. die jeweiligen Organisationsziele mittel- oder unmittelbar der
Religionsausiibung dienen.

Deutschland

Die grofie Mehrzahl der tiirkischen Bevolkerung hat einen rechtlichen
gesicherten Status im Aufnahmeland.”> Von den 350.000 deutschen
Staatsbiirgern tiirkischer Herkunft’ konnten 1998 immerhin 220.000
das Wahlrecht ausiiben* - ein nicht unbedeutender Indikator fiir die
unmittelbare politische Relevanz dieses sozialen Raumes angesichts
der Tatsache, daf} die Bundestagswahl 1994 mit einem Vorsprung von
nur 140.000 Stimmen gewonnen wurde.’

Da nur die evangelische, katholische und jiidische nicht aber die is-
lamische Religionszugehorigkeit der Wohnbevolkerung in Deutsch-
land statistisch erfasst wird, lait sich nur von einem Erfahrungswert
ausgehen, daff die iberwiegende Anzahl Turken sich einer islamischen
Glaubensrichtung zuordnen, hier wiederum dem sunnitischen Islam
der hanafitischen Rechtsschule. Der Anteil von Aleviten/Bektasiten
wird bei etwa 20 % vermutet.® Von den geschitzt 2,8 Mio. Muslimen,
die insgesamt in Deutschland leben, stellen Ttirken mit Abstand die

59

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

grofite Gruppe. Dies pragt naturgemaf auch die Erscheinungsform des
Islam in Deutschland. Seine Wahrnehmung in Deutschland selbst ist
aufs engste mit der tiirkischen Arbeitsmigration verkniipft. Die anni-
hernd 40-jihrige tiirkische Migrationsgeschichte prigt wiederum ganz
wesentlich auch die Organisationsweise der Muslime. Weil zunichst
von Emigrations- und Immigrationsland als voribergehendes Phino-
men, d.h. als reine Arbeitsmigration bei stindiger personeller Fluktua-
tion konzipiert (>Gastarbeiter<), war der kulturellen Dimension von
deutscher Seite kaum Beachtung geschenkt worden. Sie wurde auch
noch vernachlissigt, nachdem die Verstetigung tiirkischer, damit auch
muslimischer Prisenz in Deutschland lingst Fakt geworden war. In
den 80er Jahren verinderten die lokalen Vereine mit Kaffechiusern
und kleinen Bibliotheken ihre Charakter als >Freizeitclubs« fiir tiirki-
sche Gastarbeiter. Parallel zur Entwicklung in der Heimatgesellschaft
fand eine religiose Umorientierung statt, die sich darin niederschlug,
dafl in Eigeninitiative zusitzlich zu den vorhandenen Gebetsraumen
veritable Moscheen eingerichtet wurden. Es folgte der Zusammen-
schlul dieser lokal begrenzten sog. Auslindervereine zu regionalen
Zusammenschlissen (z.B. Islamische Religionsgemeinschaft Hessen),
uberregionalen Dachverbinden (z.B. IGMG, Tiurkisch-Islamische
Union der Anstalt fiir Religion) und zu Spitzenorganisationen (Zen-
tralrat der Muslime in Deutschland und Islamrat fiir Deutschland).”
Noch immer hat sich in der deutschen Aufnahmegesellschaft (repra-
sentiert von den zustindigen Linderverwaltungen) kein Konsens dar-
uber gebildet, wie damit umzugehen ist, daff von diesen Dachverbin-
den nun einige ihre Anerkennung als Religionsgesellschaft,® d.h. als
Korperschaft des offentlichen Rechts im Sinne des Grundgesetzes be-
treiben. Islam als dritte Religionsgemeinschaft, neben der katholischen
und der evangelischen Kirche, mit dem Recht auf Steuereinzug durch
den Staat, Selbstverwaltung und Erteilung von Schulunterricht? Dies
wirde eine vergleichseise weitreichende Anerkennung von Rechten
bedeuten: Auslindervereine konnen nimlich unter der Generalklausel
>politische Betitigung« verboten werden.’

Den tatsichlichen Organisationsgrad tiirkischer Muslime in
Deutschland auch nur niherungsweise zu bestimmen ist duflerst
schwierig. Zum einen widersprechen sich die Angaben ein und dersel-
ben Organisation tber ihre Mitgliederzahlen, zum anderen ist es die
grofle Anzahl kleiner Vereine (fiir 1995: 1.900 eingetragene »e.V.s«)

60

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

die eine Ubersicht erschwert. Zudem wird in Statistiken, sofern sie
tiberhaupt gefiithrt werden, meist nicht nach tiirkischen und nach Mus-
limen anderer Herkunftslinder unterschieden. Einen groben Anhalts-
wert bietet eine fiir das Jahr 1995 ermittelte Mitgliederzahl aller einge-
tragenen Vereine von 300.000 die mit dem Faktor drei zu multiplizie-
ren ist, da zumeist nur die minnlichen Haushaltsvorstinde die Mit-
gliedschaft beantragen, de facto damit aber die gesamte Familie, insge-
samt also etwa 900.000 Menschen, in einen Verein eingebunden sind
(Spuler-Stegemann 1998: 102).

Es kann davon ausgegangen werden, daf} die Hilfte der tiirkischen
Muslime von der Tiirkisch-Islamischen Union der Anstalt fiir Religion
e.V., kurz DITIB, (Diyanet Isleri Tiirk-Islam Birligi) reprisentiert
wird — de facto die Auslandsdependance des tiirkischen Prasidiums fir
Religionsangelegenheiten, DIB (Diyanet Isleri Baskanligi). Damit
stellt die DITIB (im folgenden: Diyanet) die grofite solche Organisa-
tion und den wichtigsten Ansprech- und Kooperationspartner deut-
scher Behorden dar. In diesem sog. Konsularmodell nimmt der tiirki-
sche Staat, vertreten durch Beauftragte, die religiose Betreuung der
tirkischen Muslime in Deutschland wahr. Aufgrund dieser Konstella-
tion nimmt die Diyanet eine Sonderstellung unter den islamischen Or-
ganisationen in Deutschland ein. Andere islamische Organisationen
lehnen eine Zusammenarbeit mit ihr als quasi-staatlichem Apparat ab.
Das potentielle Ausmafl an formaler Kontrolle dieser Organisation
tber die in Deutschland lebenden tiirkischen Muslime wird daran
deutlich, dafl die von ihr — auf Anforderung der bereits etablierten
Gemeinden — an die Moscheen entsandten Geistlichen dort das Gebet
leiten, Ehen nach islamischem Ritus schlieflen, religiose Ansprachen
halten und Kindern Koranunterricht erteilen. Als Staatsbeamte stehen
sie im Konsulardienst des Landes und sind unmittelbar an Weisungen
der jeweiligen Generalkonsulate gebunden.'® Als einziger Akteur im
hier untersuchten >islamischen Zimmer« des transstaatlichen >Hauses«
konnte sich die Diyanet schadlos zu threm Charakter als einer genuin
transstaatlichen Organisation bekennen. Dennoch wird die institutio-
nelle Verschrinkung der DITIB mit der tiirkischen DIB insbesondere
von letzterer zumeist geleugnet. Diese Haltung erklart sich letztlich
aus den Beschrinkungen, denen ihrerseits nicht-staatliche islamische
Organisationen bzw. Parteien in der Tiirkei unterworfen sind. Solche
Einschrinkungen erkliren im folgenden auch, warum islamische Or-

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

ganisationen in Deutschland jede organisatorische Verbindung zur ih-
ren Mutterorganisationen leugnen missen, wollen sie nicht mitschul-
dig werden an deren Verbot durch den tiirkischen Staat.

Die Grundlagen des transstaatlichen Raumes in der Tiirkei

Art. 69 der turkischen Verfassung verbietet es politischen Parteien,
finanzielle Unterstitzung von fremden Staaten, Institutionen, Korper-
schaften und sogar von natiirlichen Personen anzunchmen." Weil bei
einem Verstof} gegen diese Bestimmung eine Auflosung der Partei
droht, wiirden tiirkische Organisationen im Ausland - in diesem Fall
in Deutschland - thren Mutterorganisationen einen Barendienst erwei-
sen, leugneten sie diese Unterstiitzung nicht.

Aufler durch die vereinsrechtlichen Beschrinkungen (grundsitzli-
cher staatlicher Zulassungsvorbehalt!), denen auch die iibrigen zivilge-
sellschaftlichen Zusammenschliisse unterliegen," sind islamische Or-
ganisationen in der Turkei dariiber hinaus noch zweifach einge-
schrankt:

— Zum einen durch das Verbot (Art. 68 und 69 der Verfassung), die
Religion »politisch zu instrumentalisieren< und durch die in der Ver-
gangenheit exzessiv angewandten 146 und 163 des Strafgesetzbu-
ches, die jeden, der das verfassungsmiflige >Laizitdtsprinzip< in Fra-
ge stellt, unter Strafe stellte."

— Mit dem proklamierten Staatsziel der >Laizitit< behauptet der tiirki-
sche Staat — im diametralem Gegensatz zur eigentlichen (politisch-
historischen) Bedeutung dieses Begriffs '* — nichts weniger als das
exklusive Interpretationsmonopol Uiber die Religion. Ausgetibt wird
das Monopol durch das bereits erwihnte Prisidium fiir Religions-
angelegenheiten, DIB."

Die DIB, eine direkt dem Ministerprisidenten unterstehende Behorde,
organisiert mit etwa 90.000 Staatsbeamten alle Aspekte des religiosen
Lebens von der Erstellung von fervas (religiosen Gutachten) tiber
Ausbildung und Besoldung von Religionslehrern und Moscheeperso-
nal, Errichtung von Moscheen, Ubersetzung und Zensur religioser
Werke bis zur religiosen Propaganda im In- und Ausland. Allein die
Halfte der (1993) 24 Auslandsvertretungen mit annihernd 800 Mitar-

62

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

beitern befinden sich in Deutschland. Obwohl das DIB laut tiirki-
schem Verfassungsauftrag »seine Aufgaben jenseits irgendeines politi-
schen Denkens oder Standpunktes auf der Grundlage des laizistischen
Prinzips im Dienste des Zusammenhalts und der Einheit der Nation
(versieht)« (Art. 136 der Verfassung von 1982, zit.n. Gur 1993: 18),
verbreitet es keineswegs nur >unpolitischen Islam« Im Gegenteil, in
den Buchldden der ihr unterstellten tiirkischen Religionsstiftung wer-
den auch Ubersetzungen der »alten Garde« arabischer Fundamentali-
sten vom Schlage Hasan al-Banni, Seyyed Qutb und des Pakistaners
al-Mawd@d1 vertrieben. Laut Spuler-Stegemann (1996: 243) ist das
DIB >bis in Spitzenpositionen hinein durchsetzt mit Angehérigen fun-
damentalistischer Gruppen<. Nach der Regierungsiibernahme einer
Koalition von DYP und der Refah Partisi (RP) unter ihrem Vorsit-
zenden Necmettin Erbakan nahm letztere auch verstirkt Einfluf} auf
das DIB. In der Praxis beschrinkte sich dann die >Wahrung des Lai-
zismusprinzips< darauf, dafl sich das DIB jeglicher Kritik an den
Grundlagen des Staates und an der Politik der jeweiligen Regierung
enthielt.

Von umso einschneidenderer Bedeutung sind daher die Abschluf3-
empfehlungen des Zweiten Religionsrates vom 23.-27.11.1998 in An-
kara, herausgegeben vom Premierminister der Tirkischen Republik,
dem Prisidenten fir Religiose Angelegenheiten und dem Generalse-
kretir dieses zweiten Religionsrates. Offensichtlich im Bewuf§tsein der
bisherigen starken institutionellen Verquickung von Staat und Reli-
gion fordert Art. 1.a (Abschnitt I) eine Autonomie fiir den Prisidenten
fir Religiose Angelgenheiten.

Der bislang faktisch erhobene Anspruch auf das Religionsmonopol
erklirt die ausgeprigte Islamphobie des — im Selbstverstindnis >sakula-
ren< — Staates insbesondere gegeniiber dem zweiten groflen Akteur im
transstaatlichen Raum, der RP bzw. ihrer Nachfolgeorganisation Fazi-
let Partisi, FP. Anders als die eher volksnahen Orden (tarikat) und Re-
ligionsgemeinschaften (cemaat), die zwar durchaus auch im 6ffentli-
chen Raum durch religiose, wirtschaftliche und karitative Aktivitaten
prasent sind, forderte Refah das >sikulare« politische Establishment der
Tirkei durch ithren Anspruch auf Teilnahme am politischen Prozef§
unmittelbar heraus. Durch die kaum verdeckte Infragestellung des >si-
kularen< Verfassungsprinzips riskierte die Partei ein Verbot durch den
Staat. Mit ausschlaggebend fir das Verbot, das dann tatsichlich 1998

63

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

ergangen ist, waren die transstaatlichen Aktivititen und Zielsetzungen
der RP, die mit dem Amtsantritt Erbakans deutlich wurden, etwa die
verstirkte Hinwendung der tiirkischen Auflenpolitik zu den islami-
schen Nachbarstaaten.

Analog zur mehr oder minder stark organisierten Anhingerschaft,
uber die andere tiirkische Parteien aber auch islamische Orden unter
tirkischen Muslimen in Deutschland verfiigen, existiert in engster Per-
sonalverflechtung eine >Schwester-Organisation< der RP/FP in
Deutschland, die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis (Nationale
Weltsicht), IGMG e.V. (zuvor: Avrupa Milli Gériis Teskilatlar,
AMGT). Sie ist mit (1997) etwa 27.000 Mitgliedern'® nach der Diyanet
die grofite Organisation tiirkischer Muslime in Deutschland. Obwohl
beide Organisationen (IGMG noch stirker als Diyaner) danach trach-
ten, eine transstaatliche Gemeinschaft zwischen den in Deutschland
lebenden Tirken und der Tirkei herauszubilden, gelingt ihnen dies
nicht — wie im folgenden am Beispiel der IGMG gezeigt wird. Daher
sind beide, ungeachtet dieses Anspruchs, analytisch dem Typ >Trans-
staatliche Organisation<, nicht dem der >Transstaatlichen Gemein-
schaft< zuzuordnen (vgl. Faist, Kap. 1 in diesem Band, Abbildung 1.1).

Die Beschaffenheit des transstaatlichen Raumes

Von den beiden antagonistischen Hauptkomponenten des >islamischen
Zimmers< im >transstaatlichen Haus<, Diyanet und DIB einerseits so-
wie IGMG und FP bzw. RP andererseits, werden nur die Handlungs-
vorgaben letzterer Komponente durch die beschriebenen, unterschied-
lichen Ausgangslagen geprigt: Der relativ starken Beschrinkung von
zivilgesellschaftlichen Organisationen, insbesondere aber von politi-
schen Parteien wie der RP/FP in der Turkei, steht die relativ grofle
Entfaltungsfreiheit von Organisationen tiirkischer Migranten und Mi-
grantinnen (z.B. der IGMG) in der deutschen Zivilgesellschaft gegen-
iber. Dem okonomischen Migrationsprinzip >push-and-pull< nicht
undhnlich, kommt es solchermaflen strukturell bedingt zu einer Verla-
gerung politischer Entfaltung nach Deutschland, fort vom eigentlichen
politischen Zielort des Handelns, der Tiirkei."” Mittel der Einwirkung
(und nur zum quantitativ geringeren Teil selbst Einwirkende) sind die
tirkischen Muslime in Deutschland.

Potentiell dieselben tiirkischen Muslime sind Bestandteil auch der

64

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

zweiten Komponente dieses transstaatlichen Raumes. In Absprache
mit den deutschen Landesbehorden iibernahm die quasi-staatliche
Diyanet bislang exklusiv die offizielle weltanschauliche Betreuung
tirkischer Gemeinden und die >landeskundliche< Unterweisung tiirki-
scher Schiiler (-Konsularmodell«).

Die Rivalitit beider Organisationen, IGMG und Diyanet, um die
tiirkischen Muslime in Deutschland® spiegelt die machtpolitische und
(zu einem geringeren Teil auch) die weltanschauliche Konfrontation
wider zwischen dem Staat (in Religionsfragen vertreten durch das
DIB) und RP/FP in der Tiirkei. Mehr als die Summe der jeweils beiden
Bestandteile (IGMG und FP/RP bzw. Diyanet und DIB), d.h. die
Qualitit eines genuin transstaatlichen Raumes, gewinnt diese Rivalitit
gerade durch ihre Verlagerung in den rechtlich >neutralerens, vor allem
jedoch weltanschaulich >unbefangeneren< deutschen Kontext — der
gleichwohl politisch nicht als ginzlich desinteressiert zu charakterisie-
ren ist (Stichwort: >Feinbild Islam¢ vgl. Hoffmann 1996; Thofern
1998). Konventionell wird die Verlagerung der RP-Aktivititen qua
IGMG nach Deutschland lediglich als ein sstrategischer< Riickzug in-
terpretiert. Doch selbst wenn dies die eigentliche Handlungsmotiva-
tion fiir Etablierung und Aufrechterhaltung einer transstaatlichen Or-
ganisationen sein sollte, erscheint die Erwartung nicht ginzlich un-
plausibel, dafl Organisationen wie die IGMG/FP — auch wider Willen,
namlich vermittels ihrer Einbindung in zivilgesellschaftliche Zusam-
menhinge in Deutschland — lingerfristig diesen Prozessen serliegens,
d.h. selber »ver-zivilgesellschaftet« werden. Damit ist gemeint, dafl sie
tber kurz oder lang der ihr unterstellten Zielvorgabe, nimlich von
Deutschland aus primir auf die politische Machtiibernahme in der
Tirkei hinzuarbeiten, verlustig gehen. Erste Anzeichen deuten darauf
hin, daf} diese Zielsetzung sukzessive von Aufgabenstellungen ver-
dringt werden, die sich unmittelbar aus der Problemlage tiirkischer
Muslime vor Ort in Deutschland ergeben. Unter zivilgesellschaftlicher
Einbindung lafit sich das Gegenteil von selbstgewihlter Ausschlieffung
von den legalen Moglichkeiten der Selbstorganisation innerhalb der
Immigrationsgesellschaft verstehen. Der Versuch der IGMG, z.B.
tber den von ihr dominierten Islamrat bzw. die >Islamische Fodera-
tion« in Berlin, den Status als Korperschaft des 6ffentlichen Rechts zu
erlangen, kann insofern als ein Indiz fiir die prinzipielle Bejahung der
deutschen Verfassungsordnung und der durch sie garantierten zivilen,

65

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

d.h. staatsfernen Gesellschaftsordnung interpretiert werden. Die aktive
Nutzung sikularer, in diesem Fall verwaltungsrechtlicher Prozeduren
und Institutionen (alleine schon fiir die Anerkennung der Gemeinntit-
zigkeit einzelner Untervereine der IGMG) deutet gerade nicht auf ein
primar taktisches Vorgehen hin, von dem eine darunter liegende >fun-
damentalistische< Gesinnung unberiihrt bliebe. Aus Sicht >fundamen-
talistischer< Organisationen wire die Anerkennung durch den sikula-
ren Staat im glimpflichsten Fall irrelevant, im extremen Fall haftete ihr
jedoch der Ruch der Korrumpierung des >reinenc islamischen Impetus
an.”

Vor diesem Hintergrund laflt sich plausibel machen, daff — selbst
wenn es sich um gezielte Versuche der Unterwanderung des deutschen
sikularen Systems seitens der IGMG handeln sollte”® — auch mit einer
zunichst moglicherweise nur sinstrumentellen< Nutzung zivilgesell-
schaftlicher Prozeduren und Beachtung ihrer Spielregeln auch unwei-
gerlich eine Aneignung zivilgesellschaftlichen Denkens und Handelns
einhergeht. Im Gegenzug steht zu erwarten, dafl eine solche Aneig-
nung auch Vorstellungen von der Zivilgesellschaft mit — wie auch im-
mer gearteten —>islamischen< Prigungen versieht. Dies stellt wiederum
eine ideale Voraussetzung dar fur den >Export< (so er vor Ort er-
wiinscht ist) und fiir die Anschlufifihigkeit von zivilgesellschaftlichen
Konzeptionen an den politisch-gesellschaftlichen Diskurs in islamisch
gepragten Staaten wie der Tirkei (zu den Merkmalen der Zivilgesell-
schaft in transstaatlichen Rdumen, vgl. Faist, Kap. 9 in diesem Band).

Das kulturelle Referenzsystem »>Islam<

Organisationsnamen sind durchaus Programm. Die Bezeichnung der
Islamischen Gemeinschaft Milli Gériis (Nationale Weltsicht), kurz:
IGMG, beispielsweise verrit die innere Spannung zwischen dem An-
spruch, einerseits die prinzipiell universalistischen ethischen Grund-
prinzipien des Islam zu vertreten, andererseits aber national der Tiirkei
verbunden zu sein.”! Politische Parteien in der Tiirkei miissen darauf
verzichten, »Islam« im Namen zu tragen. Doch auch ohne diesen Um-
stand ist die Refah-Partei zumindest ebenso als >nationalistisch< wie
sislamistisch« zu kennzeichnen 1.S. der Betonung >tiirkischer Kultur«
(dies besonders im turksprachigen Ausland). Thr Fiihrer Erbakan tritt

66

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

zeitweise sogar als verbaler Verfechter des kemalistischen Erbes auf
(Giilalp 1999: 37).

Als Grundlage der kulturellen Reprisentation im islamischen
Zimmer« des transstaatlichen deutsch-tlirkischen Hauses wird von der
IGMG die Kenntnis eines >Gesetzes-Islam« propagiert, der im Gegen-
satz zur eher rituellen Glaubenspraxis der ersten Migranten-Genera-
tion von lokalen und mystischen Einflissen gereinigt ist. Diese Sym-
bolmanipulation vermittelte sich bereits frith tiber Islam-Darstellun-
gen in handbuchartigen Schriften zu jedem Lebensbereich, einschlief3-
lich des politischen und 6konomischen Systems des Islam,” zunch-
mend aber tiber die Medialisierung der Kommunikation, z.B. iiber den
im Besitz von RP-Anhingern befindlichen Fernsehsender Kanal 7 in
der Tiirkei oder tiber die Milli Gazete, eine IGMG-Zeitung (vgl. Kam-
cili/Heinemann, Kap. 5 in diesem Band). Bei der Herstellung eines
von der rituellen Praxis abstrahierenden Referenzsystems geht es dar-
um, »... daf} die autochtonen Kulturmuster >bewuf3t< werden und sich
ein Ubergang von der selbstvergessenen kulturellen Praxis zur kultur-
alistischen Theorie vollzieht.«” Explizit beklagt der (eher sikular aus-
gerichtete) »Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) e.V.«,
dafd »... viele Muslime sich in ihrer Religion nicht auskennen und so-
mit heimatlindische Briuche und Sitten vom Islam nicht unterschei-
den konnen« (Vorwort zu Arikan 1998). Diesen Miflstand gilt es dem-
nach abzustellen und >den< Islam losgeldst von konkreten politisch-
historischen Kontexten als jederzeit allgemeingiiltige, sittliche Alterna-
tive zu etablieren. Analog zu den Versuchen der RP in der Tiirkei, sich
als >Saubermann< im ansonsten korrupten politischen System ins Spiel
zu bringen, versucht die IGMG in Deutschland, unter Muslimen eine
Alternative zur haufig als >dekadent< empfundenen westlichen Gesell-
schaft zu etablieren. Vor dem Hintergrund realer Diskriminierungser-
fahrungen in der deutschen Gesellschaft sollte fir tiirkische Jugendli-
che insbesondere das islamische Gebot attraktiv erscheinen, fiir ein
Minimum an politischer und sozialer Egalitit (zumindest unter den
Gliubigen) zu sorgen.”* Beide, RP wie IGMG fanden mit ihrer Bot-
schaft bislang allerdings nur miafligem Anklang. Zwar sahen knapp
ber ein Drittel der 1995 reprisentativ befragten tiirkischen Jugendli-
chen in Nordrhein-Westfalen ihre Interessen von der IGMG gut oder
teilweise vertreten (Heitmeyer et al. 1997: 27). Es fehlen aber jegliche

67

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

theoretische wie empirische Hinweise darauf, inwiefern unmittelbar
von solch extern induziertem, deklaratorischen Verhalten auf eine
tragfihige, positive Identifizierung mit den Zielen der Organisation
oder gar auf eine tatsichliche Handlungsbereitschaft im Sinne der Or-
ganisation geschlossen werden kann. Analog zum dezidierten Protest-
verhalten etwa von Wihlern rechtsextremer Parteien in Deutschland,
die sich aufgrund eigener Marginalisierungserfahrungen eher mit der
Marginalisierung der Partei qua Kleinpartei im Spektrum der >etablier-
ten< Parteien identifizieren, als mit deren (hiufig nebulosen) inhaltli-
chen Zielen, lassen sich die Antworten der tiirkischen Jugendlichen
alternativ eher als >Protestantworten« verstehen. Ebenfalls in Analogie
zu den rechtsextremen Parteien und ihrem >Schicksal« der (erfolgrei-
chen Selbst-)Stigmatisierung im und durch das etablierte Parteienspek-
trum 1af3t sich argumentieren, daf} eine Stigmatisierung von Organisa-
tionen wie der IGMG im politischen Diskurs wiederum die bekannte
>Trotzreaktion< unter deren potentiellen Anhingern stirkt. Gestiitzt
wird diese Interpretation durch einen parallelen Befund, der den
RP-Wahlerfolg in der Tiirkei erhellt: Dort driickten zwar in der Ver-
gangenheit in den Refah-Hochburgen Istanbul und Ankara bis zu ei-
nem Viertel der Wahler ihre Unterstiitzung fiir die RP aus. Dies ge-
schah aber keineswegs aus Griinden der positiv-inhaltlichen Identifi-
kation mit der Parteiprogrammatik oder >dem Islam« als Referenzsy-
stem. Uber die Hilfte der Refah-Wihler gab vielmehr 1994 in einer
reprasentativen Umfrage an, Ursache fiir den Erfolg der Partei seien
»die Angriffe der anderen ... Parteien und die Kampagnen der staats-
tragenden Presse auf ihre Partei.«*

Das Referenzsystem >Islam« — also nur ein Riickzugsgebiet fiir die
Enttauschten und Trotzigen? Tragen alle Bemithungen, >den Islam«als
gehaltvolles Referenzsystem fiir eine positive (in Abgrenzung zur eben
beschriebenen, nur abgrenzenden) Aktivierung der Migranten und
Migrantinnen zu etablieren, etwa keine Frichte?

Die Kapitalbasis des transstaatlichen Rauwmes in Deutschland
Aufbau und Reproduktion eines symbolisch-kulturellen Referenz-
rahmens allein schaffen demnach noch keine selbsttragende Dynamik.

Von einer solchen liefle sich erst sprechen, wenn mit Hilfe eines spezi-
fischen Referenzsystems in nennenswertem Ausmafl Handeln ermog-

68

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

licht oder konkret induziert wird. Zur Konzeptualisierung des »isla-
mischen Zimmers< im transstaatlichen >Haus< werden im folgenden
Generierung und Konvertierung dreier Kapitaltypen, des kulturellen
(in zwei Ausformungen), des sozialen und des 6konomischen Kapitals
untersucht (vgl. Faist, Kap. 1 in diesem Band). Je grofler die Konver-
tierbarkeit der einen Kapitalsorte in eine andere, desto hoher ist die
Reproduktionsdynamik des transstaatlichen Raumes insgesamt anzu-
sehen. Die These speziell in Bezug auf das Referenzsystem >Islam< und
das darauf basierende kulturelle Kapital lautet: Je hoher die Allge-
meinverbindlichkeit des kulturellen Referenzsystems innerhalb des
Raumes, desto grofier ist die Konvertibilitit des kulturellen in soziales
und okonomisches Kapital. In Bezug auf die islamischen Organisatio-
nen bzw. religiosen Institutionen heifit das auch: Je stirker der Wett-
bewerb unterschiedlicher Akteure um Anhingerschaft, desto geringer
ist der faktische Einfluf} jeder einzelnen Gruppierung auf die Muslime
in Deutschland als soziale Triager des Raumes und als Adressaten die-
ses Wettbewerbs.

Kulturelles Kapital

Kulturelles Kapital wird hier nicht nur im Sinne von Humankapital,
als Aneignung unmittelbar >niitzlicher< Fihigkeiten oder von formaler
Bildung, sondern primir von grundlegenden, tatsichlich kulturellen
Fertigkeiten wie Sprachkompetenz bzw. die Verinnerlichung kultur-
spezifischer Grundwerte, verstanden. Die damit Ausgestatteten wer-
den dadurch iiberhaupt erst in die Lage versetzt, mit ihrer sozio-kultu-
rellen Umgebung in Austausch zu treten.

Kulturelles Kapital I:°° Nischen-spezifisch

Die Existenz einer tiirkischen Nischenokonomie in Deutschland,
die noch immer weitgehend auf die spezifischen wirtschaftlichen und
kulturellen Bediirfnisse der MigrantInnen ausgerichtet ist, erfordert -
etwa im Handelsbereich — von den dort arbeitenden die Beherrschung
des Tirkischen in weitaus stirkerem Mafle als die der deutschen Spra-
che. Obwohl es Anzeichen fiir eine sukzessive Auflosung des spezifi-
schen Charakters dieser Okonomie gibt,” ist die Beherrschung des
Tirkischen gerade im direkten Kontakt mit Kunden unentbehrlich.
Wird die tirkische Sprache auch heute noch hauptsichlich in den

69

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

Herkunftsfamilien erlernt (solchermaflen als Kapital weitergegeben
bzw. vermehrt),”® so gilt dies fiir die weiteren Bestandteile des kultu-
rellen Kapitals, insbesondere islamischer oder auch nur >heimatlindi-
scher< Ethik, weniger. Nur in der ersten Migranten-Generation stimm-
te der praktizierte Islam noch weitgehend mit der rituellen Glaubens-
praxis im Herkunftsland iberein. Dann aber mutierte diese rituelle
Glaubenspraxis zur nurmehr »kulturalistischen Reprisentation des
Glaubens« (Seufert 1998: 386), d.h. zur bewufiten Darstellung des Is-
lam als (mehr oder minder ganzheitliche) Lebensform. Die symboli-
sche Reprisentation der ersten Generation tiirkischer Muslime disso-
ziierte sich also sukzessive (Verlingerung der individuellen Aufent-
haltsdauer im Gastland!) von der Entwicklung in der Turkei und
konnte bereits der zweiten Generation kaum einen Anhaltspunkt
mehr fir kulturspezifisch informiertes ethisches Handeln in einem
sich schnell modernisierenden Umfeld bieten.

Islamische Organisationen wie die IGMG fiillen diese Liicke, in-
dem sie einerseits die kulturalistische Reprisentation des Islam in der
Tirkei selber befordern (vermittels ihrer Mutterorganisation RP), an-
dererseits auch mehr oder minder kohirente Islam-Interpretation un-
ter jungen Muslimen in Deutschland zu verbreiten suchen. Kime es
nun tatsichlich zu einer angestrebten Synchronisierung symbolischer
Reprisentationen im Emigrations- und Immigrationsland, stiinde zu
erwarten, dafl sich dieses kulturelle Kapital seitens der IGMG auch
unmittelbar in soziales, ja sogar in ckonomisches Kapital umwandeln
liefle. So wire doch zu erwarten, daf} die vielfaltigen Aktivititen der
IGMG im Bereich der piadagogischen Arbeit mit Jugendlichen und
Kindern (Koranschulen, Internate, Sommerschulen), aber auch von RP
/FP im Bereich der Frauenarbeit, die mit Kenntnissen in islamischer
(z.B. auch Geschifts-)Ethik ausgestatteten in die Lage versetzen, als
zuverlissige Mitglieder einer solchen egalitiren Gemeinschaft aner-
kannt zu werden. Wie spiter gezeigt wird (vgl. soziales Kapital), spre-
chen die Indizien jedoch dagegen, daff die Umwandlung dieses kultu-
rellen Kapitals auf der Basis des Referenzsystems >Islam« in soziales
Kapital gelingt und damit iiber eng begrenzte Verwandtschaftsstruktu-
ren hinausreicht: Zumindest im Fall der IGMG in Deutschland wer-
den solche >gemeinen< Mitglieder nicht mit Fithrungsaufgaben betraut.
Im Gegenteil, die gesamte IGMG-Leitungsebene wurde bislang nach
familidr-klientilistischen Prinzipien besetzt.

70

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

Kulturelles Kapital I1: Interkulturelle Dimension

Eine hohere Verzinsung des kulturellen Kapitals (I) als innerbalb
des Raumes 1afit sich in Deutschland an den Schnittstellen zwischen
Nischen- und Mehrheitsékonomie — genereller: zwischen Einwande-
rer- und Aufnahmegesellschaft erwarten. Dann namlich, wenn zur
raumspezifischen, intra-kulturellen Kompetenz eine inter-kulturelle
hinzutritt, die sich nicht allein in der Zweisprachigkeit erschopft, son-
dern auch die Kenntnis der Unterschiede in den jeweiligen kulturellen
Referenzsystemen einschliefft. Die Umwandlung dieser Kapitalart in
Skonomisches Kapital geschieht auf dem Wege schulischer Abschlis-
se, beruflicher Ausbildung an und Anstellung in deutschen Betrieben.”
Aufgrund der Tatsache, daff nur eine Minderheit der tirkischen Immi-
granten die deutsche Staatsangehorigkeit besitzt (vgl. Gerdes, Kap. 8 in
diesem Band), spielt diese Kapitalart im Bereich des 6ffentlichen Dien-
stes, der lange Zeit die deutsche Staatsangehorigkeit zur Vorausset-
zung fur eine Beschiftigung machte (Beamtenrecht), nur eine unterge-
ordnete Rolle. Seit etwa zehn Jahren ist es die Zunahme unabhingiger
Unternehmertitigkeit, die diese Art von Kapitalbildung vorzeichnet.
Das reprasentative Profil eines tiirkischen Selbstindigen gibt deutliche
Anhaltspunkte fir seine interkulturelle Kompetenz: Mit einem Durch-
schnittsalter von 37,6 Jahren und knapp 20 Jahren Aufenthaltsdauer in
Deutschland®® gehért er der zweiten Generation an, die neben der in-
tra-kulturellen tiirkischen Sozialisation im Elternhaus auch eine deut-
sche in der Schule erfahren hat.

Soziales Kapital

Hierunter soll eine {iber das rein inter-personale Netzwerk innerhalb
von (Grof3-)Familie, Moscheegemeinde oder Dorfgemeinschaft (spezi-
fische Reziprozitit) hinausreichende generalisierte Reziprozitit ver-
standen werden. In dem Mafle, wie der soziale Austausch unter den
Mitgliedern solcher Gemeischaften wichst, besteht idealerweise eine
inhirente Tendenz zur Vermehrung von sozialem und auch kulturel-
lem Kapital auf der Basis einer generalisierten Reziprozititserwartung
— womit wiederum auch das kulturelle Referenzsystem eine Bestati-
gung erfihrt, das der kollektiven Reprisentation zugrundeliegt. Bei
der >Verzinsung« dieses Kapitals, etwa durch den Gewinn gesellschaft-
lichen Ansehens, bzw. bei der Umwandlung in 6konomisches Kapital

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

(auf dem Heiratsmarkt oder in der tiirkischen Nischenokonomie) folgt
diese Art soziales (dartiber vermittelt auch kulturelles) Kapital einer
>symbolischen Logik<’" Es ist nur gewinnbringend einzusetzen im
Wettbewerb mit jemandem, der nicht in seinem Besitz ist oder weniger
davon hat. Die Verzinsung bzw. Umwandlung von kulturellem Kapi-
tal (in beiden Ausformungen) in soziales Kapital im beschriebenen
transstaatlichen Raum, wird — zumindest in quantitativer Sicht — vor
allem durch zwei Faktoren behindert.

Erstens durch die bereits geschilderte Konkurrenz zwischen IGMG
und Diyanet/DITIB in Deutschland sowie zwischen RF/FP und DIiB
in der Tirkei um prizise die symbolische kollektive Reprisentation:
Da letztlich beide Seiten auf die gleichen Referenzsysteme >Islam< und
stiirkische Nation« rekurrieren, und zwar hiaufig genug in unmittelba-
rer Nachbarschaft, wenn nicht sogar bei Besuchern derselben Mo-
schee, kann der Anspruch auf kollektive Reprisentation, die fiir die
Entstehung eines solidarischen >Wir-Gefiihls«< wichtig ist, nicht glaub-
haft gemacht werden, da stets ein Wechsel der Anhingerschaft mog-
lich, jedenfalls nicht ginzlich unplausibel ist. Der entscheidende An-
spruch auf Exklusivitdt ist daher nur tiber den Umweg der Abgren-
zung von der Aufnahme- bzw. der nicht-muslimischen Gesellschaft
(oder gar iiber die Hetze gegen Minderheiten) moglich. Im Verhaltnis
zur Aufnahmegesellschaft trigt letzteres weniger zur Bildung positi-
ven Kapitals und der hierdurch méglichen selbstbewuf§ten Integration
(unter Beibehaltung kultureller Identitit, s.u.) bei, als vielmehr zu kul-
tureller Marginalisierung.

Zweitens durch die stark an Fuhrungspersonlichkeiten orientierte
Struktur islamischer Organisationen: Sie wird exemplarisch an der
Rolle der Familie Erbakan in IGMG und RP deutlich.’® Kennzeichen
einer Gemeinschaft ist im Gegensatz zu solchen Organisationen wie
IGMG und RP bzw. FP gerade die Abstraktion gegenseitiger Ver-
pflichtungen und Erwartungen von personlichen Beziehungen. So sehr
diese familidren Beziehungen auch Gegenstand ausgedehnter journali-
stischer und sogar geheimdienstlicher Recherchen sowie von Theorien
der Unterwanderung der deutschen Gesellschaft durch >den Islam<”
respektive des tiirkischen Staates durch den >islamischen Fundamental-
ismus« ist, so wenige Anzeichen gibt es dafiir, dafl diese spezifische
Reprisentation des Islam durch die IGMG auch nur in allen ihren
Suborganisationen bzw. auflerhalb des Kreises formaler Mitglieder

72

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

Breitenwirkung entfaltet und sich als tragfahig im Sinne der Akkumu-
lation von Sozialkapital erweist. Im Gegenteil, gerade vor dem Hinter-
grund der egalitiren Botschaft des Islam muf§ die Postenschacherei der
IGMG-Fuhrungselite eher dubios auf die potentielle Anhingerschaft
und hier gerade auf die Jugendlichen wirken. Auch umgekehrt scheint
das Vertrauen der IGMG-Fuhrungselite in die Generalisierbarkeit der
Reziprozititserwartungen auf der Basis des von ihr propagierten isla-
mischen Referenzsystems nicht allzu ausgeprigt zu sein — warum
sonst verliefle man sich so sehr auf familidr-klientilistische Fithrungs-
strukturen? So sind die wirtschaftlich titigen Unternehmungen und
die eher auf weltanschauliche Aktivititen ausgerichteten Zweige der
Hauptorganisation IGMG personell eng verflochten. Mehmet Sabri
Erbakan (Neffe des RP-Fiihrers N. Erbakan) und sein verstorbener
Vater Akglin etwa, betitigten sich als Geschiftsfithrer der 1995 als
GmbH aufgelosten Selim-Handelskette; Mehmet Erbakan ist heute
IGMG-Generalsekretir. Die familidren Verbindungen setzen sich im
Bereich der nicht eigenwirtschaftlich titigen Organisationen in
Deutschland fort: so leitet Mehmet Erbakan auch das »Zentrum zur
Erforschung von Wirtschafts- und Sozialordnungen«, seine Mutter
Amina tritt als Vorsitzende der »Deutschsprachigen Islamischen Frau-
engemeinschaft, DIF« auf (Stiddeutsche Zeitung, 28.4.1995). Auch
tber den engen familidren Rahmen hinaus basiert das soziale Kapital
weniger auf kulturellem Kapital im Sinne generalisierter Reziprozi-
titserwartung innerhalb einer weiteren Gemeinschaft, als vielmehr auf
engsten personellen Verschrinkungen und — wenn auch zeitlich ver-
schoben wahrgenommenen - Doppelfunktionen: etwa der des
IGMG-Geschiftsfithrers H. Ozdogan und des Vorsitzenden Ali Yiik-
sel im Vorstand der Royal Warenhandels GmbH.

Auch die transstaatlichen politischen Aktivititen von IGMG und
RP basierten zumindest in der Vergangenheit offenbar weniger auf so-
zialem Kapital und iiber die Mobilisierung generalisierter Reziprozitat,
als vielmehr auf streng klientilistischer Verquickung, wie 1995 am Bei-
spiel der in zwei Fillen erfolgreichen Kandidatur dreier hoher IGMG-
Funktionire fiir die Parlamentswahl 1995 auf RP-Wahllisten in Istan-
bul, Antalya und Konya deutlich wurde.**

73

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

Okonomisches Kapital

Okonomisches Kapital kann bei der Konvertierung von immateriellem
(sozialem und kulturellem) Kapital in materielle Gegenwerte entste-
hen. Weder die Wege der Generierung noch der Konvertierung dieser
Kapitalart in andere sind fir transstaatliche Riume in nennenswertem
Aumaf} empirisch erforscht. Uber die faktische Ausstattung des trans-
staatlichen Raumes Deutschland-Tiirkei mit 6konomischem Kapital
lassen sich aber einige konkrete Aussagen machen (vgl. auch Rieple,
Kap. 3 in diesem Band). Insgesamt leistete die erwerbstitige tirkische
Wohnbevolkerung 1996 einen Beitrag von annihernd 2 % zum deut-
schen Bruttosozialprodukt. Allein die lohnabhingigen tiirkischen Ar-
beitnehmer erwirtschafteten ein jihrliches Netto-Gesamteinkommen
von iiber 20 Mrd. DM.” Das Investitionsvolumen der 51.000 Selb-
stindigen belief sich (1998) bereits auf iber 11 Mrd. DM; ihr Gesam-
tumsatz auf iiber 46 Mrd. DM.* Im Hinblick auf die territoriale Ver-
ortung des transstaatlichen Raumes in Deutschland ist nicht uninteres-
sant, dafl Tiirken im Aufnahmeland Immobilien im Wert von etwa 8
Mrd. DM besitzen.”

Noch schwieriger als die Erfassung der Religionszugehdrigkeit der
tirkischen Wohnbevolkerung ist allerdings die Bestimmung des genu-
in >islamischen< Anteils am okonomischen transstaatlichen Kapital.
Kausal nachvollziehbar ist die Konvertierung des kulturellen Kapitals
(I) in 6konomisches Kapital fiir den Fall der engeren islamischen Ni-
schenokonomie. Solche Geschiftsfelder bestehen ganz iiberwiegend
aufgrund der spezifischen rituellen Bediirfnisse von Tiirken qua ihres
Bekenntnisses zum Islam. Hier sind die zahlreichen, meist kleinen und
mittleren, lokal in grofleren westdeutschen Stidten angesiedelten
Handelsunternehmungen fir die Versorgung mit rituell reinen Le-
bensmitteln (halal), traditioneller »islamischer< (Frauen-)Kleidung und
Devotionalien (Gebetsketten etc.) zu nennen. Auch die Organisation
von Pilgerreisen und Begribnissen (Uberfithrungen in die Tiirkei)
zahlt hierzu. Den quantitativ geringeren Teil macht dasjenige Segment
aus, welches genuin aufgrund des kulturellen Kapitals entsteht. Solches
ist Kapital, das als unmittelbare Folge der kulturalistischen Reprasen-
tation von >Islam<als Referenzsystem durch islamische Organisationen
vom Schlage der IGMG generiert wird, wie z.B. bei Herstellung und
Vertrieb religioser Medien (Bucher, Videos, Kassetten, Software).

74

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

Unmittelbar auf islamischer Geschiftserhik basieren zwar auch
grofle transstaatliche Unternehmungen wie die genossenschaftlich or-
ganisierte Yimpas-Holding (30.000 Eigner) mit Sitz im ost-anatoli-
schen Yozgat, die in 15 Fabriken, einem Verlag, zwei Fernseh-, einem
Radio- und einem Filmstudio sowie in 50 Warenhiusern rund 6.000
Angestellte in Deutschland und in der Tiirkei beschiftigt. Zwar wer-
den einige grundlegende islamische Vorgaben umgesetzt. Dazu zihlt
das islamische Zinsverbot, aufgrund dessen die Zusammenarbeit mit
reguliren Banken abgelehnt wird.”® Weder Schweinefleisch noch Al-
kohol werden vertrieben, Schlachttiere werden prinzipiell geschichtet.
Fiir weibliche Yimpas-Beschiftigte gelten offenbar dariiber hinaus
auch spezifische Bekleidungsvorschriften. Doch steht hier nicht die
kulturalistische Reprisentation >des Islam<1.S. der Verbreitung gerade
auch politischer Botschaften im Vordergrund, sondern wiederum die
Befriedigung spezifischer ritueller Bediirfnisse, vor allem aber >profa-
ne< 0konomische (Profitmaximierung, breite Kapitalstreuung, hohe
Diversifizierung) und sozial/karitative Aspekte (Bekimpfung von Ar-
beitslosigkeit und Bildungsmisere in der Osttiirkei in zivilgesellschaft-
licher Vertretung des abwesenden Staates).

Im Gegensatz zu solchen Unternehmen dirfen als gemeinniitzig
anerkannte islamische Organisationen in Deutschland selber — zumin-
dest offiziell — keine eigenwirtschaftlichen Zwecke verfolgen.”” Die
finanzielle Ausstattung auf der Basis von (seitens der IGMG geleugne-
ten) monatlichen Mitgliedsbeitrigen in Hohe von 20 DM und ge-
schitzt mindestens 20.000 Mitgliedern (Feindt-Riggers/Steinbach
1997: 41) betrigt damit jihrlich aber bereits annihernd 5 Mio. DM.
Schon 1995 hatte die IGMG die Verwaltung ihrer etwa 100 Immobili-
en mit einem Wert von 60-80 Mio. DM einem gesonderten — aber
ebenfalls eingetragenen Verein — der »Europiischen Moscheenbau-
und Unterstiitzungsgesellschaft« iibertragen.”” Wihrend die Verwal-
tung von Spenden fiir den Bau von Moscheen nicht dem Verbot ei-
genwirtschaftlicher Betitigung unterliegt, werden alle weiteren Ver-
bindungen zu wirtschaftlichen Organisationen, die Gegenstand jour-
nalistischer und geheimdienstlicher Recherchen sind, wie z.B. Lebens-
versicherung, Reisebiiro, Holding-Gesellschaft, von seiten der IGMG
offiziell abgestritten (Stiddeutsche Zeitung, 28.4.1995). U.a. uber die
Selaim-Handelskette soll die IGMG etwa ein Sechstel des islamischen
Lebensmittelhandels in Deutschland kontrollieren (Stiddeutsche Zei-

75

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

tung, 28.4.1995, Spuler-Stegemann 1998: 279). Als »Unterstellungen
des Verfassungsschutzes« werden Behauptungen zuriickgewiesen,
wonach die IGMG 15 Handelsgesellschaften mit einem Gesamtumsatz
von 10 Mrd. US$ besitze (Spuler-Stegemann 1998: 283).

Eine >Zivil-vergesellschaftung«des Islam im
transstaatlichen Raum?

Die Dichte engster personaler, sogar familiar-klientilistischer Verquik-
kungen innerhalb der IGMG deutet gerade nicht auf eine freie Kon-
vertibilitit des kulturellen Kapitals in soziales, 1.S. von generalisierter
Reziprozitit hin. Entgegen der allgemeinen Wahrnehmung geht also
vom islamischen Referenzsystem, wie es von Organisationen wie der
IGMG propagiert wird, offenbar keine ausreichende Verbindlichkeit
fiir die Mehrzahl der individuellen Triger des transstaatlichen Raumes
aus, die eine Uber die engste inter-personale Reziprozitit hinausrei-
chende Verbindlichkeit generieren konnte — zumindest nicht derge-
stalt, dafl Befiirchtungen berechtigt wiren, eine »Unterwanderung«
des deutschen oder des tiirkischen Staates durch den organisierten Is-
lam stehe bevor.

Fiir eine »>Ver-zivilgesellschaftung« der IGMG spricht beispielsweise
die aktive Nutzung von bzw. zumindest das Interesse an rechtsstaat-
lichen Prozeduren. So werden die verwaltungsgerichtlichen Auseinan-
dersetzungen um den gemischtgeschlechtlichen Sportunterricht an
staatlichen Schulen und um das Kopftuchverbot fiir muslimische Leh-
rerinnen im Staatsdienst von islamischen Organisationen in Deutsch-
land keineswegs als irrelevant abgetan, sondern aufmerksam beobach-
tet und kommentiert, wenn nicht gar aktiv unterstiitzt. Als ein aktives
Bemuhen um die Teilhabe an der deutschen Zivilgesellschaft sind ins-
besondere die Antrige der islamischen Dachverbinde bzw. ihrer Spit-
zenorganisationen auf Anerkennung als Korperschaft des offentlichen
Rechts zu werten. Dariiberhinaus koinzidiert die Offnung islamischer
Organisationen in Deutschland gegeniiber der Offentlichkeit, ihr
Kurswechsel hin zu einer selbstkritischeren Selbstdarstellung*' und
zur Betonung integrationspolitischer Zielsetzungen auffillig mit der
ideologischen Reorientierung der RP bereits vor ihrem Verbot in der
Tirkei. Unmittelbar nach der Bildung einer Koalitionsregierung mit
der Dogru Yol Partisi (DYP, Partei des rechten Weges) vermied es

76

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

Necmettin Erbakan, die von ithm zuvor propagierte >Gerechte Ord-
nung«auf der Basis der islamischen Scharia tiberhaupt 6ffentlich anzu-
sprechen — zur Enttiuschung seiner radikaleren Anhinger (Gulalp
1999: 37). Nach dem Verbot der RP befiirwortet ihre Nachfolgerin,
die Fazilet Partisi, beispielsweise einen Beitritt der Tiirkei zur (vormals
als >christlicher Club<apostrophierten) EU. Eine weitere Verinderung
bezieht sich auf die Frage nach der Rolle des Staates im Innern. Waren
in den einschligigen Beitrigen des Parteiblatts Milli Gazete vormals
die Begriffe miller (Nation) und devlet (Staat) stets als organisch ver-
bunden dargestellt worden, plidiert die FP nunmehr fiir einen huma-
nitiren Staat, der die Bediirfnisse der millet zwar besser erfiille als der
bisherige, ihn aber nicht mehr ginzlich dominieren solle.”?

Eine ahnliche, nicht nur auf taktisch-strategische Nutzung zivilge-
sellschaftlicher Moglichkeiten und Prozeduren ausgerichtete Strategie,
sondern auch eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den der Zivilge-
sellschaft zugrundeliegenden Vorstellungen scheint sich innerhalb der
IGMG zu entwickeln — wenngleich unter spezifischen historisch-kul-
turellen Vorzeichen. Etwa, wenn anlifilich des Jahrestages der Erobe-
rung Konstantinopels (29. Mai) die damit einhergehende Etablierung
des osmanischen millet-Systems beschrinkter innerstaatlicher Auto-
nomie der Religionsgemeinschaften als Vorliufer von Rechtsstaatlich-
keit und Menschenrechten gepriesen wird." Auch scheint auf seiten
der IGMG ein Bewufitsein dafiir vorhanden zu sein, daf§ aus einer
zahlenmifig absoluten Minderheitsposition innerhalb der Kultur der
Immigrationsgesellschaft heraus die Einwirkungsmoglichkeiten eines
noch so stark organisierten Islam auf diese Gesellschaft duflerst be-
schrankt sind. In dieser Weise wiren offentlich geduflerte Bemerkun-
gen des IGMG-Generalsekretirs Mehmet S. Erbakan zu interpretie-
ren: »... die Deutschen werden den hiesigen Islam viel stirker verin-
dern als der Islam Deutschland« (Die Zeit, 20.7.1997) bzw. »Europa
wird den Islam viel stirker verindern, als der Islam Europa« (die ta-
geszeitung, 1.6.1999). Im Gegensatz zu den anti-israelischen, teils auch
anti-semitischen Ausfillen im IGMG-Blatt Milli Gazete zumindest in
der Vergangenheit* sprach sich Mehmet S. Erbakan 1998 &ffentlich
auch fiir einen islamisch-jiidischen Dialog aus. Wenn diese Auflerun-
gen auch von deutscher Seite als blofle Taktiererei interpretiert wer-
den,” gibt es in dieser Frage Indizien fiir tiefgreifendere weltanschau-
liche Entwicklungen innerhalb der IGMG-Organisation. Hinzuweisen

77

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

ist beispielsweise auf die Unterrichtsmaterialien des Instituts fiir Inter-
nationale Pidagogik (IPD, der DIF zugehorig), die auf fundierte inter-
religiose Wissensvermittlung angelegt sind (IPD/Becker/Miiller
1998). Gravierende Differenzen bestehen auch hinsichtlich einer fir
die langfristige Integration zentralen Fragestellung, nimlich der des
islamischen Religionsunterrichts fiir tiirkische Kinder an deutschen
Schulen: Wihrend die IGMG noch auf einer muttersprachlich-
tirkischen Unterweisung besteht (Spuler-Stegemann 1998: 211), bietet
das IPD bereits ausschlieflich in deutscher Sprache verfasstes Unter-
richtsmaterial an.

Folgen und Méglichkeiten

Welche Folgerungen lassen sich aus alledem fiir die zukinftige Inte-
grationspolitik in Deutschland ziehen? Welches sind in dieser Hinsicht
die Potentiale des deutsch-tiirkischen Raumes?

Zunichst einmal sind empirische Befunde ernstzunehmen, nach de-
nen sich die Identitit emnes Teils tiirkischer Jugendlicher ausschliefllich
uber eine negative Zuschreibung, nimlich durch die Nicht-Zugehorig-
keit zur deutschen wie zur tiirkischen Gesellschaft bestimmt (Heit-
meyer/Dollase 1996: 472; Heitmeyer et al. 1998: 275). Es kann jedoch
nicht hiufig genug betont werden, dafl es sich auch hierbei stets um
weniger als ein Drittel der Befragten handelt.*® Die Mehrzahl tiirki-
scher Jugendlicher gibt beispielsweise an, tiber gemischt-ethnische
Kontakte zu verfiigen (53,4 %) bzw. diese sich zu wiinschen (65,6 %)."

Interpretiert man diese Daten einmal nicht entlang des > Fundamen-
talismus/Unterwanderungs-Paradigmas< sondern unaufgeregt vor
dem Hintergrund der Erkenntnisse Uiber das >islamischen Zimmer< im
transstaatlichen Haus Deutschland-T1rkei, zeichnet sich fiir diese
Minderheit noch nicht automatisch das Bild einer dauerhaften Ge-
meinschaft auf der Grundlage eines verbindlichen kulturellen Refe-
renzrahmens oder gar eines breit organisierten >fundamentalistischenc
Islam sondern das Bild von einer weltanschaulich mehr oder minder
frei »flottierenden Identitit«.

Ist nun aber gesellschaftliche Integration gewiinscht, so ist diese nur
auf der Basis positiver weltanschaulicher Riickversicherung in der eige-
nen Kultur bei gleichzeitiger Bereitschaft der Migranten und Migran-
tinnen zur Offnung gegeniiber der Immigrationsgesellschaft moglich.

78

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

Die alternativen Ergebnisse wiren schliefllich:

— Segregation bei Aufrechterhaltung des eigenen Referenzsystems
und gleichzeitiger Schliefung gegentiber der Immigrationsgesell-
schaft,

— Assimilation, Aufgabe eigener Kultur und Aufgehen in der fremden
sowie

— Marginalisierung, wenn nur wenig Interesse an der Aufrechterhal-
tung eigener Kultur und gleichzeitig wenig Austausch mit der Im-
migrationsgesellschaft besteht.*®

Soll Integration aber gelingen, verteilt sich die Bringschuld auf beide
Seiten, auf Aufnehmende und Aufzunehmende: Empirische Befunde
weisen darauf hin, daf§ das Gelingen von Integration i.S. sozialen und
wirtschaftlichen Erfolgs der Migranten und Migrantinnen mehr als
blofle >Toleranz« von seiten der Immigrationsgesellschaft -verstanden
als wohlgesonnene Gleichgultigkeit — sondern vielmehr eine Bereit-
schaft zur aktiven Auseinanderserzung mit der jeweiligen Kultur und
deren Anerkennung im offentlichen Raum, insbesondere im Bil-
dungswesen erfordert. So hat sich beispielsweise gezeigt, dafl das Ver-
sagen zweisprachiger Schiiler in der Schule nicht in jedem Fall auf de-
ren ethno-linguistischer Zugehorigkeit, sozialer Schichtzugehorigkeit,
auf den Einwanderungszeitpunkt oder dhnliche Faktoren zuriickzu-
fihren ist, sondern gerade auf die Nichtberticksichtigung ihrer Erst-
sprache im bestehenden Schulsystem und auf das hierdurch verursach-
te niedrige zweitsprachliche Selbstvertrauen (Miiller 1997). Solche Er-
kenntnisse gilt es auch im Hinblick auf die zweite wichtige Kompo-
nente jeder Kultur zu beriicksichtigen, die Religion bzw. Weltan-
schauung. Warum nicht das kreative und bereichernde Potential reli-
gioser Bindung von jungen Menschen fordern, die sich zwar als Mus-
lime, gerade aber nicht als Fundamentalisten verstehen? Allein schon
aus dieser Perspektive ist die Einfithrung einer islamischen Unterwei-
sung als reguldr benotetes Schulfach an deutschen Schulen geboten.
Dartber hinaus diirfte die Einfiihrung eines reguliren Religionsunter-
richts die Erfolgsaussichten von Organisationen wie der IGMG, die
»flottierende Identitit« eines Teils tiirkischer Jugendlicher zu >kaperns
nochmals erheblich vermindern. Vorausgesetzt allerdings, der in die-
sem Rahmen gelehrte Islam ist semantisch und inhaltlich >anschlufifa-

79

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

hig< an den islamischen Diskurs auch in der Tirkei. Inhaltlich mufite
es einem solchen Reformislam gelingen, die Briicke zu schlagen zwi-
schen der kulturalistischen Reprisentation des Glaubens einerseits und
einer zeitgemiflen Religionspraxis andererseits. Dies aber kann nur ge-
lingen, wenn sowohl die Kritik an der Politisierung des traditionellen
Religionsverstindnisses als auch eine ethisch informierte Kritik an den
Sozialpathologien sikularisierter Gesellschaften (exzessiver Individua-
lismus, Hedonismus etc.) berticksichtigt wird. Insofern bietet sich also
an, die reformatorischen Ansitze von vor Ort, aus der Tiirkei und aus
den islamischen Gemeinden in Deutschland aufzugreifen. Letztere
warten bereits mit fertigen Curricula auf (z.B. IPD, Islamische Religi-
onsgemeinschaft Hessen, Zentralrat der Muslime Deutschlands). Die
auch sprachlich zu gewihrleistende Anschluf$fihigkeit (gemischt-
sprachige Unterrichtung!) dieses >Reformislam« ermoglichte schliefi-
lich den inhaltlichen >Riickexport« eines solchermafien noch > authenti-
schens, gleichwohl jedoch modernisierten Islam-Verstindnisses in die
Herkunftsgesellschaft. Ein positives — wenngleich nur langfristig zu
verwirklichendes — Potential transstaatlicher Vernetzung.

Anmerkungen

1 Fiir wertvolle Kommentare danke ich dem Herausgeber, Thomas
Faist, und den Mitautoren Jiirgen Gerdes und Lars Heinemann.

2 Ende 1996 hatten 519.000 eine Aufenthaltsberechtigung, d.h. ein
sicheres Bleiberecht. 534.000 hatten eine mit Beschrankungen ver-
bundene, unbefristete Aufenthaltserlaunbnis, 217.000 hatten eine
befristete, vgl. Der Spiegel vom 22.11.1998.

3 Schitt in Frankfurter Allgemeine Zeitung (i.F. FAZ), 17.7.1998.

4 Lt. Generalsekretir der »Liberalen Tiurkisch-Deutschen Vereini-
gung« Daimagiiler in FAZ, 21.8. 1998. Lt. Zentrum fiir Turkeistu-
dien (i.E.: ZfT) handelt es sich nur um 160.000, <http://www.uni-
essen.de/zft/news/mitteilung/1998/d_pm-98-09-11.html>.

5 Vgl. FAZ, 17.7.1998. Vor der Bundestagswahl 1998 wollten fast
35 % von Uber tausend Befragten Tiirkisch-Stimmigen die SPD
und tiber 8 % Biindnis 90/ Griine wihlen. Dies ist allerdings vor
dem Hintergrund zu interpretieren, daf tiber ein Drittel unent-
schlossen war und tber 11 % die Angabe verweigert hat. Das
Trendverhalten kann insofern nicht als gesichert gelten, vgl.

8o

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

10

<http://www.uni-essen.de/zft/news/mitteilung/1998/d_pm-98-09-
11. html>. Wenn auch die Dachverbinde und Spitzenorganisatio-
nen der Muslime in Deutschland grundsitzlich zur Teilnahme an
den Wahlen aufriefen, unterschieden sie sich in ihrer Priferenz:
Wihrend der Islamrat eine Priferenz fiir die SPD erkennen lief?,
rief IGMG-Generalsekretir Erbakan zur Wahl der CDU auf, da
diese »fur die Bewahrung der religidsen Werte« eintrete, zit.n.
FAZ, 8.12.1998.

Ob Alevi/Bektagis tiberhaupt der islamischen Glaubensrichtung
zuzurechnen sind, ist umstritten. Die sich auf den Schwiegersohn
des Propheten Ali, den ersten Imam der schiitischen Glaubensri-
chung zuriickfithrenden Aleviten werden von der sunnitischen
Hauptrichtung hiufig nicht als gliubige Muslime betrachtet, weil
sie grundlegende islamische Riten nicht befolgen. Als besonders in
der Tirkei bis in die Gegenwart von der sunnitischen Mehrheit
haufig verfolgte Minderheitsreligion wies das Alevitentum Aspekte
einer Geheimreligion auf.

Nach § 14 Vereinsgesetz. Erst im Zuge der Migration nach Euro-
pa und verstirkt durch die inneren Entwicklungen in der Turkei
kam es auch unter tiirkischen Aleviten — parallel zur Entwicklung
innerhalb des sunnitischen Islam — zu organisatorischen Zusam-
menschliissen mit dem Ziel einer kulturellen Riickbesinnung so-
wohl innergemeindlich, als auch in der Darstellung nach auflen,
besonders in der Abgrenzung zum sunnitischen Islam. Von der Ju-
gendabteilung der Foderation der Aleviten-Gemeinden in Europa
(Avrupa Alevi Birlikleri Federasyonu, AABF) wird das Aleviten-
tum als eine Konfession neben dem Sunnitentum und dem Schii-
tentum dargestellt, vgl. deren homepage <http://www.aix.de/
user/aagh/>.

Nach Art. 137, Abs. 5 der Weimarer Reichsverfassung (inkorpo-
riert durch Art. 140 Grundgesetz).

Nach § 14 des Vereinsgesetzes. Uberdies miissen sie, um den Sta-
tus der Gemeinniitzigkeit zu erlangen (-eingetragener< Verein),
nach § 571. des Birgerlichen Gesetzbuches ihre innere Strukturen
offenbaren, d.h. thre Satzungen hinterlegen.

Vgl. Giir (1993: 26f.). Giir (1993: 20) berichtet allerdings auch von
Hogas (Religionslehrern), die ihr Gehalt direkt von deutschen Stel-
len beziehen.

81

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access


https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

11

12

13

14

15

16

82

Vgl. die Verfassung von 1982; zugrunde liegt hier wie im folgen-
den die englische Fassung der website des tiirkischen Auflenmini-
steriums, <http://www.mfa.gov.tr/grupc/ca/cag/1142.htm>.
Zulassungsversagung aufgrund der Generalklausel >politische Be-
tatigung<. Zu den Beschrinkungen der tiirkischen Zivilgesellschaft
sieche Wedel in Ibrahim/Wedel (1995: 113-134). Neuere zivilgesell-
schaftliche Ansitze wie die des »unabhingigen« (»miistakil«, sich
faktisch eher »muslimisch« verstehenden) Unternehmerverbandes
MUSIAD (vgl. <http://www.musiad.org/>), die sog. Ari-Bewe-
gung (vgl. <http://www.ari-tr.org/>), oder jene des auf den Unter-
nehmer Boyner zuriickgehende Initiative, konnen als Versuche
interpretiert werden, diesen strikten staatlichen Kontrollanspruch
aufzuweichen.

Bis hin zur Todesstrafe, die allerdings seit langem nicht mehr voll-
streckt wird. § 163 StGB wurde 1993 abgeschafft, vgl. Spuler-Ste-
gemann (1996: 238).

Zum Staatsziel vgl. Art. 2 und 68 der tiirkischen Verfassung, wo-
bei die Ubersetzung des Originals laik mit dem englischen secular
in die Irre fuhrt, wie ein Vergleich des deutschen Sikularismus mit
dem franzosischen Laizismus zeigt. Dort geht es nicht um die laici-
té im Renanschen Sinne: »La laicité, c’est-i-dire I’Etat neutre entre
les religions« (zit. n. Le Petit Robert: Dictionnaire de la langue
francaise, Paris 1972, S. 966), die noch in etwa dem >Sikularismus<
nahekime. Vielmehr geht es um Laizismus, laicisme,: »Doctrine
qui tend a donner aux institutions un caractére non religieux«; zit.
n. Le Petit Robert (1972: 966), um die aktive »... Zuriickdringung
von Religion und Kirche aus den 6ffentlichen Normen und Insti-
tutionen der Politik, Wirtschaft, des Rechts und der Bildung/Er-
ziehung ...«, zit. n. Hartfiel, G./Hillmann, K.-H.: Worterbuch der
Soziologie. Stuttgart 1982, S. 422. Zum Vergleich der tiirkischen
mit der franzosischen Laizitit Burdy/Marcou (1995).

Vgl. dazu Kamcili (1999): Menschen und Organisationen in
transnationalen sozialen Riumen: Das deutsch-tiirkische Beispiel,
<http://www-user.uni-bremen.de/~iniis/papiere/transtur.doc>.
Zahl nach Bundesamt fiir Verfassungsschutz: Verfassungsschutz-
bericht 1998: Verfassungsschutzbericht 1998, <http://www.bmi.
bund.de/publikationen/vsb1998/ v98_d084.htm>. Die AMGT be-

zeichnete sich selbst frither auch filschlich als: Vereinigung der

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

17

18

19

20

21

22

Neuen (anstelle von >Nationalen<!) Weltsicht in Europa, beispiels-
weise in dem von thr 1973 herausgegebenen Werk: Der Islam. Ge-
schichte, Religion, Kultur, Koln.

Auch im Extremfall einer solchen Verlagerung wird Deutschland
keineswegs nur >strategisches¢, auf die Tiirkei bezogenes Riick-
zugsgebiet, da die transstaatlichen Aktivititen auch weit Giber den
deutsch-tiirkischen Raum hinausreichen. So ist in Kéln nicht nur
die Deutschland, sondern auch die Europa-Zentrale der IGMG
angesiedelt.

Aus der Konfrontationsstellung der beiden Dachorganisationen
kann gerade nicht geschlossen werden, daf} einzelne Muslime oder
gar ganze Gemeinden stets entweder der einen oder der anderen
zuzurechnen sind. Im Regelfall verkehren IGMG/AMGT-An-
hinger ebenso in Diyanet-Moscheen wie umgekehrt. Ebenso wird
IGMG/AMGT-Literatur in den den DITIB-Moscheen ange-
schlossenen Buchliden angeboten (eigene Recherchen d.A. in
Bremen 1996-99).

In besonderem Mafle gilt der fundamentalistische Korrumpie-
rungsverdacht fir die Partizipation an Wahlen in einem demokra-
tischen sikularen politischen System. Deswegen kann die Wahl-
empfehlung des IGMG-Generalsekretirs Erbakan vor der ver-
gangenen Bundestagswahl zugunsten der Union allenfalls als kon-
servativ gewertet werden, nicht aber als Zeichen des politischen
oder religiosen Fundamentalismus, vgl. Endnote 5. Zur Idee der
>Reinheit< des fundamentalistischen Projekts im Sinne kultureller
Authentizitdt, vgl. grundlegend Al-Azmeh (1996: 82-175), zum
tirkischen Kontext Teczan in Bielefeldt/Heitmeyer (1998: 109-
28).

In einer solchen Weise wird die fortlaufende Beobachtung der
Organisation durch das Bundesamt und durch die diversen Lan-
desidmter fiir Verfassungsschutz gedeutet.

Am augenfilligsten ist diese Verbindung bei der amerikanischen
IGMG/AMGT-Tochter, der KMGT, auf deren website das Or-
ganisationslogo (Halbmond umschliefit Nordamerika und Mexi-
ko) im steten Wechsel mit der tiirkischen Flagge erscheint, <http:/
/www.milligorus.com/turkce/anasayfa.htm>.

Vgl. das bereits 1973 von der AMGT herausgegebene aber heute
noch vertriebene Werk des Autors Muhammad Hamidullah ist

83

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

23

24

25

26

27

28

29

30
31

32

84

auch in DITIB-Moscheen erhiltlich: Der Islam. Geschichte, Reli-
gion, Kultur. 413 S., laut Bucheintrag in Englisch, Franzosisch,
Deutsch, Tiirkisch, Arabisch iibersetzt, » Ausgaben in zehn ande-
ren Sprachen sind in Vorbereitung«.

Seufert (1998: 386) bezogen auf die Tiirkei, Hervorhebungen im
Original.

Vgl. die Kapitel iiber das politische, rechtliche und wirtschaftliche
System im Islam (S. 169-237) in AMGT (1973), vgl. Endnote Nr.
22.

ARAS-Institut fir Meinungsforschung/Ankara, zit.n. Seufert
(1998: 370).

In Anlehnung an Colemans (1990) Begrifflichkeit des Humanka-
pitals; aber in Abgrenzung zur Operationalisierung als formale
Bildung im Sinne von Ausbildungsniveau bei Nauck et al. (1997).
Nach den Ergebnissen der reprisentativen Befragung des ZfT be-
zogen (1998) 72,9 % der tirkischen Selbstindigen Waren und
Dienstleistungen von Deutschen und unterhielten in 86,7 % auch
Geschiftsbeziehungen zu deutschen Kunden, vgl. <http:// www.
uni-essen.de/zft/news/mitteilung/1999/d_pm-99-06-30b.html>.
Nach den Ergebnissen einer weiteren reprisentativen Befragung
sind (1998) von den 265.000 Beschiftigten in tiirkischen Unter-
nehmen bereits 19,6 % bzw. rund 52.000 deutscher Herkunft, 10,6
% bzw. 28.000 anderer, nicht-Tirkischer Herkunft, <http://
www.uni-essen.de/zft/news/mitteilung/1999/d_pm-99-06-30b.
heml>.

80 % der tiirkischen Jugendlichen sprechen Tiurkisch zu Hause,
vgl. Popp (1997: 27).

1998 studierten 23.000 Tirken an deutschen Universititen, die
Zahl von in Ausbildungsverhiltnissen befindlichen wurde mit
48.000 angegeben, ZfT (1999), <http://www.uni-essen.de/zft/
news/mitteilung/d_pm-99-06-30b.html>.

Z{T ebenda.

Angelehnt an Bourdieus sinkorporiertes Kulturkapital< (1983:
187).

Ein weiteres einschligiges Beispiel ist der Verband der islami-
schen Vereine und Gemeinden/Muslimische Briidergemeinden
Kéln (Islam Cemaatleri Birligi, [CCB), unter Cemaleddin Kaplan,
auch bekannt als selbsternannter >Kalif< oder sKhomeini von Koln«.

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TURKISCHE MUSLIME UND ISLAMISCHE ORGANISATIONEN

33

34

35

36

37
38

39
40

41

42
43

44

45

46

Vgl. Die Zeit, 4.2.1999: Dossier »Mit Koran und Grundgesetz.
Wer unterwandert wen ... ?«

Es handelte sich um den langjahrigen AMGT-Vorsitzenden O.
Yumakogulari, seinen Nachfolger Ali Yiiksel und um Abdullah
Gencer, vgl. die tageszeitung, 9.1.1996.

Nach ZfT 1998, vgl. <http://www.uni-essen.de/zft/news/mittei-
lung/1998/d_pm-98-01-29.html>.

Nach ZfT 1999, vgl. <http://www.uni-essen.de/zft/news/mittei-
lung/1999/d_pm-99-06-30b.html>.

Tiirkiye v. 24.8.1996 zit.n. Spuler-Stegemann (1998:268).

Die den Anteilseignern jihrlich ausbezahlte Dividende betrug im
Jahr 1996 14 %, vgl. Siiddeutsche Zeitung (i.F.: SZ), 8.10.1997. Ei-
nen Uberblick iiber die wirtschaftlichen und karitativen Aktiviti-
ten der Gruppe bietet ihre englischsprachige homepage <http://
www.yimpas.com.tr/index2.htm>.

Nach § 52 Abgabenordung,.

Vgl. Bundesamt fiir Verfassungsschutz: Verfassungsschutzbericht
1996, S. 151. Vor dieser Trennung schitzte das Bundesamt fur Ver-
fassungsschutz den Jahresetat auf iber 7 Mio. DM, vgl. >Islami-
scher Extremismus und seine Auswirkungen auf die Bundesrepu-
blik Deutschland< 1995, 2. Auflage, S. 12.

Vgl. die Ergebnisse des religionswissenschaftlichen Forschungs-
projekts »Religionstradierung auflerchristlicher Religionen in
Deutschland am Beispiel des Islam« an der Universitit Jena, per-
sonliche Mitteilung von S. Kaweh (1999).

Zum Wandel der FP vgl. Narli 1999.

Erbakan, M.S.: Fetih Gunt der Tag der Eroberung, In: Milli Goriis
Perspektive Nr. 53, 5/1999 <http://www.igmg.de/cgi-bin/
perspektive.pl?nr=53>.

Bundesamt fiir Verfassungsschutz: >Islamischer Extremismus und
seine Auswirkungen auf die Bundesrepublik Deutschland« 1995, 2.
Auflage, S. 12. Landesamt fiir Verfassungsschutz Nordrhein-West-
falen Jahresbericht 1997 <http://www.verfassungsschutz.nrw.de/
cgi-bin/vs/ display_berichte_entry.pl?idx= jb97&src=4_1_2.dat>.
Etwa durch das Bundesamt fiir Verfassungsschutz: Verfassungs-
schutzbericht 1998  <http://www.bmi.bund.de/publikationen/
vsb1998/v98_d084.htm>.

Heitmeyer et al. (1998: 275). Der Anteil junger Tiirken, die eine

85

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERNHARD TRAUTNER

47

48

86

engere Beziehung zur Religion hatten, schwankte in den Befragun-
gen der Berliner Senatsverwaltung aus den Jahren 1989, 1991 und
1997 sogar nur zwischen etwa 24 % und 27 %. Der Antelil jener,
die sich eher als eher religionsfern bezeichneten schwankte in die-
ser Zeit zwischen 36 % und 50 %, vgl. Faist (1998: 239).
Heitmeyer et al. (1998: 275). Naturgemaf} geringer fillt die Anga-
be aus, wenn nach gemischt-ethnischen Netzwerken gefragt wird,
vgl. Nauck et al. (1997).

Vgl. Berry/Kim nach Nauck et al. (1997: 478) und Faist, Kap. 9 in
diesem Band.

https://dol. 14.02.2026, 21:34:43. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839400548-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

