4. Zur Konstitution sozialer Ordnung
als kulturelle Ordnung — partikulare Muster
von Kognition und Handeln in den
Philippinen, Sri Lanka und Malaysia

Die vorangegangenen zwei Kapitel setzten generell auf der Makro-Ebene der
nationalen Politik bzw. der Interaktion zwischen Peripherie und Staat an und
behandelten die zentralen politischen kollektiven Akteure weitgehend als
,.black-box“. Sie beschriankten sich also auf die Interaktionsmodi zwischen
sozial nicht weiter differenzierten Kollektiven. Im folgenden Kapitel wird die
dieser Analyse unterlegte Ebene der sozialen Ordnung, durch die die kollek-
tiven Akteure in ihrer Wahrnehmung und ihrem Handeln intern strukturiert
und determiniert werden, ins Blickfeld genommen.

In der Makro-Analyse wurde politisches Handeln der Konfliktakteure und
ihre Logiken wiederholt mit der interethnischen Konfliktlage erklart.

Im Falle der Philippinen, aber auch Sri Lankas bestimmt sich der Konflikt
als Kampf um Anerkennung als Nation und einen eigenen Staat, in dem die
behauptete eigene kollektive kulturelle und politische Identitdt zum Funda-
ment der sozialen und politischen Ordnung wird.

Zumindest im Fall der Philippinen ldsst sich der bewaftnete Konflikt auch
als Ergebnis einer umfassenden sozio-6konomischen Marginalisierung der an
der Peripherie beheimateten ethno-religiosen Gruppe der Muslime begreifen.
In Sri Lanka wurde der unter der Kolonialverwaltung bevorzugte Status der
Tamilen durch die singhalesische politische Mehrheit mit aktiven politischen
Mafnahmen verschlechtert. Diese wurden von einer Politik begleitet, die
Sprache, Religion, Kultur und Geschichte der singhalesischen Mehrheits-
ethnie zum Zentrum der nationalen Reprisentation machte. So standen die
vom Ausmal eher beschrinkten Affirmative Action-Programme in einem, aus
Sicht der Tamilen eminent bedrohlichen kognitiven Kontext und konnten als

357

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Teil eines umfassenderen Projektes der Marginalisierung alles Nicht-Singha-
lesischen begriffen werden.

Damit scheinen die Dynamiken der Eskalation der interethnischen Kon-
frontation weitgehend geklirt, auch ist plausibel, warum ab einem gewissen
Punkt der wahrgenommenen multidimensionalen Marginalisierung der vor-
dem in parlamentarischen Bahnen vorgetragene Protest in Gewalt umgeschla-
gen ist. In beiden Fillen hatte sich in den Augen neuer, junger Gegeneliten
das Mittel parlamentarischer Politik, mittels derer die etablierten Eliten der
Muslime bzw. Tamilen die Interessen ihrer Gruppen in den politischen Pro-
zess einbringen und die zentralen Bediirfnisse kollektiver Identitdt, Wohlfahrt
und Sicherheit gewihrleisten wollten, als Chimére erwiesen. Die neuen, jun-
gen Ethnonationalisten interpretierten die Geschichte ihrer kulturellen Grup-
pen als fortgesetzte und bestdndig verschirfte Marginalisierung, gegen die nur
noch das Mittel der Gewalt helfen konnte.

Demgegeniiber erweist sich die Politik der malayischen Foderationsregie-
rung hinsichtlich der nationalen Peripherie als ethnopolitisch weitgehend,
wenngleich offensichtlich nicht vollstindig, neutral. Obgleich die Peripherie
in vielerlei Hinsicht gegeniiber den Zentralregionen benachteiligt bleibt, hat
sie doch Anteil am gesamtnationalen 6konomischen Wachstum. Weder ist
eine systematische Benachteiligung peripherer Regionen, noch einzelner
ethnischer Gruppen feststellbar. Nicht zuletzt agieren malaysische Politiker
auf der lokalen wie Foderationsebene generell im Rahmen eines sichtlich
autoritdr verformten, aber nichtsdestoweniger immer noch weitgehend funk-
tionsfihigen Verstindnisses von Rechtsstaatlichkeit. Man kann die Gewalt im
Rahmen der Wahlen von 1969 und die darauf folgende Ausrufung des Not-
stands in Malaysia, ebenso wie den Palast-Coup von 1985 und die anschlies-
sende Gewalt in Sabah durchaus als Versagen zivilisierter demokratischer
politischer Auseinandersetzung lesen. Festzuhalten ist jedoch, dass sie gleich-
zeitig als ,,Triumph der Demokratie*’ interpretiert werden kénnen, da in bei-
den Fillen das nationale bzw. lokale politische Regime nach kurzer Zeit zu
etablierten demokratischen Praktiken zuriickgekehrt ist. 1971 wurde der Not-
stand wieder aufgehoben und 1985/86 weigerte sich die Zentralregierung tiber
den Weg der Direct-Rule eine ungenehme Regierung auszuhebeln und akzep-
tierte deren durch einen iiberzeugenden Wahlsieg bestitigtes Wihlermandat.
Die AnstoBe waren in beiden Fillen endogen.

1 So der Titel eines Buches des Oppositionspolitikers (!) Tan Chee Khon, in dem
dieser die Ereignisse in Sabah zwischen 1985 und 1986 detailliert beschreibt
(Tan 1986).

2 Die Phase der Notstandsregierung fiel in eine Zeit als in der Region Siidostasien
Diktaturen die Regel und nicht die Ausnahme waren und keine der westlichen
Demokratien auch nur im Entferntesten daran dachte politische Demokrati-
sierung einzufordern — im Gegenteil wurden allenthalben etablierte Diktaturen

358

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

In der Makro-Analyse scheinen jedoch die das Gruppenhandeln unterfiit-
ternden sozialen Praktiken und die kulturellen Muster kaum auf, denen die
Akteure in ihrer Wahrnehmung und Interpretation sozialer Wirklichkeit fol-
gen.

In obiger Analyse der Entscheidungen iiber Pfade der Staats- und Nations-
bildung wurde sichtbar, dass die politischen Eliten teilweise fundamental un-
terschiedliche Wahrnehmungen dariiber besa3en, was eine Nation ausmacht
bzw. ausmachen soll und folgerichtig unterschiedliche Wege der Nationsbil-
dung bevorzugten. In der Analyse der Positionen beziiglich der Marginalisie-
rung durch Binnenmigration sind ebenfalls unterschiedliche Positionen sicht-
bar — in Malaysia, wo einzelne Regionen bis heute fiir die malaysischen
Mitbiirger aus anderen Regionen im wesentlichen ,,off-limits* sind, wo also
Niederlassungsfreiheit aus politischen Griinden eingeschrinkt wurde bis hin
zur philippinischen und sri-lankanischen Politik einer aggressiven, staatlich
geforderten Binnenmigration in, von ethnokulturellen Minderheiten besiedelte
periphere Gebiete. Diese Politik diente iiber Jahrzehnte eindeutig dem Ziel,
diese Personengruppen in die Mehrheitsbevolkerung zu assimilieren bzw. sie
quasi durch massenhafte Migration ,,zum Verschwinden* zu bringen. Uberra-
schenderweise korreliert letztere Politik mit einem vorderhand staatsbiirgerli-
chen Nationalismus, der fiir alle Biirger die gleichen Rechte einfordert,
wohingegen die malaysische Praxis aus einem Grundgedanken ethnisch
differenzierter Staatsbiirgerschaft erwéchst, die sich hier als eine Praxis des
Minderheitenschutzes durch gezielte Ungleichbehandlung darstellt. Deutlich
wurde, dass die Praxen der Ethnopolitik in jeweils spezifischen Wahrneh-
mungsmustern verankert sind.

Wihrend bislang weitgehend die kognitiven Muster nationaler Politik
skizziert wurden, die letztlich die unterschiedlichen Praxen des Umgangs mit
Multiethnizitit bestimmten, soll im Folgenden das Augenmerk stirker auf die
kognitiven Muster der lokalen Akteure gerichtet werden, durch die die loka-
len politischen Praxen zu einem groflen Teil bestimmt werden. Es geht also
darum, herauszuarbeiten, wie lokal pridominante kulturelle Muster politisch
formend wirksam wurden. Insoweit als sich in allen drei Fillen politisches
Handeln auch als Interaktion zwischen verschiedenen ethnischen Gruppe und
Ebenen darstellt, gilt es gleichermallen nicht nur die kulturellen Rahmen der
,indigenen“ Minderheiten zu analysieren, sondern auch die ihrer ,,externen®
Interaktionspartner. Ferner miissen die in der Interaktion selbst entwickelten
und habitualisierten Wahrnehmungsmuster und Praktiken sichtbar gemacht
werden.

unterstiitzt (Thailand, Taiwan, Siidkorea), wenn nicht mit aktiver Hilfe der west-
lichen Fithrungsméchte etabliert (Vietnam, Indonesien, Kambodscha).

359

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Stirker noch als die obigen Analysen des Verstindnisses von Nation und
Staat, wendet sich die folgende Untersuchung dem Partikularen sozialer Ord-
nungen zu. Die Argumentation in abstrakten Variablen lduft immer Gefahr
Komplexitit zu vereinfachen und Widerspriichlichkeit empirischer Phino-
mene unter einer einzigen rigiden Interpretation unsichtbar werden zu lassen.
Trotzdem muss Ziel auch des folgenden Vergleiches sein, weniger reine Par-
tikularismen herauszuarbeiten, als vielmehr die im Vergleich der Fille ent-
scheidenden Mastervariablen zu benennen.

Fiir die muslimischen Regionen der Philippinen ist dies das Konzept des
Clans und die damit verkniipften prozessorientierten Konzepte der Clanherr-
schaft bzw. Clanpolitik. Fiir Sri Lanka ist dies der Kommunalismus. In beiden
Fillen finden sich ausgeprigte, wenngleich jeweils spezifisch geformte
klientelistische Formen sozialer, 6konomischer und politischer Organisation.
Anders als in Sabah/Malaysia, wo Klientelismus natiirlich ebenfalls kein
Fremdwort ist, kommt hier jedoch der modernen biirokratischen Form (etwa
im Sinne von Rechtsstaatlichkeit) im Vergleich zum klientelistischen Netz-
werk deutlich weniger Gewicht zu. Genau deshalb wird die klientelistische
Durchdringung der Polity und die entsprechende Strukturierung von Politik
als gemeinsame Mastervariable der zwei Gewaltfille hervorgehoben, durch
die sie sich deutlich von Malaysia/Sabah unterscheiden. Die genauen kogni-
tiven Rahmungen der klientelistischen Beziehungen — kastenbasiert, familia-
listisch, regionalistisch etc. werden in den Studien herausgearbeitet.

Fiir Malaysia wird in Ermangelung einer wissenschaftlich etablierten Be-
grifflichkeit auf das von Arendt Lijphart entwickelte Konzept des Consocia-
tionalism zurtickgegriffen, fiir das sich im deutschsprachigem Raum der
Begriff der Konkordanz(demokratie) etabliert hat. Wir wollen Konkordanz
bzw. Consociationalism jedoch als kognitives Muster und Handlungspraxis
der Akteure verstehen und nicht als Ergebnis eines spezifischen institutionel-
len Settings. Wir begriinden dies zum einen mit der Beobachtung Lehm-
bruchs, dass ,,[i]n der Mehrzahl der Fille [...] konkordanzdemokratische Ver-
fahren nicht verfassungsmifig institutionalisiert [sind; die Verf.]. [...] Es
iberwiegt der [...] ,freiwillige Proporz‘. Auf die Anwendung des Mehrheits-
prinzips wird insoweit mehr oder weniger weitgehend verzichtet (Lehm-
bruch 1992: 208).

Selbst in den Fillen, in denen der Proporz tiber Verfassungsklauseln oder
auf andere Art formal verankert ist, basiert seine Funktionsweise darauf, dass
er auch von den politischen Akteuren in ihrem Handeln ,,gelebt” wird. Am
Beispiel Malaysias/Sabahs wird noch im Detail deutlich werden, welche her-
ausragende Rolle der interpretativen Rahmung politischen Handelns durch die
Akteure fiir die Genese und Stabilisierung der Konkordanz als fundamentaler
»Spielregel interethnischer Beziehungen zukommt.

360

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Alle vier Konstrukte — Clan(-Politik), Kommunalismus, Klientelismus
und kognitiv verankerte Konkordanz — werden einfithrend in allgemeiner
Form, d.h. fallunabhingig, ndher erldutert.

4.1 Konstrukte zur Analyse kultureller Ordnungen
4.1.1 Clans, Clanherrschaft und Clan-Politik

In der Politikwissenschaft spielt der Begriff des Clans, anders als in der politi-
schen Publizistik, bislang fast keine Rolle. Literatur zu Clans und den damit
verbundenen politischen und sozialen Ordnungsstrukturen einschlieBlich der
Spezifika einer Clan-zentrierten Gewaltordnung findet sich weitestgehend nur
in den auf indigene Sozialordnungen zentrierenden Arbeiten von Ethnologen.

Wie neuere Studien nahe legen, sind Clans jedoch kein Phidnomen der
Vormoderne. Vielmehr scheinen sie frither wie heute eine Moglichkeit der
Ordnung der sozialen und politischen Umwelt zu sein. In manchen Weltregi-
onen wird nun, nach dem Zusammenbruch der real-sozialistischen Alternati-
ven und dem Wegfall der Uberformung lokaler bzw. nationaler Dynamiken
durch die der GroBméichtekonkurrenz, wieder sichtbar, dass scheinbar gestrige
soziale Ordnungen — und dies gilt fir Clans und Ethnizitit gleichermalen —
unter der Oberfliche der groen Ideologien und ihres Widerstreits verborgen
tiberlebt haben oder aber wiederentdeckt, vielleicht auch neu geschaffen wer-
den. Thr zihes Uberleben in der Moderne, im Kontext moderner politischer
Organisation, zeigt, dass sie als mogliche Antworten auf die spezifischen
Verwerfungen der Moderne durchaus konkurrenzfiahig zu sein scheinen. Eine
politische Ordnung, die auf der Loyalitit und Konkurrenz von Clans autbaut,
ist nicht weniger plausibel als eine, die ethnische oder religiése Zugehdorigkeit
oder aber das aus den westlichen Lindern gewohnte Links-Rechts Schema zur
Grundlage macht.

Clan — eine definitorische Anndherung

Bislang wurde das Clan-Konzept definitorisch kaum jenseits von prd-moder-
nen Gesellschaften verankert.” Eine riihmliche Ausnahme bildet die Studie
von Kathleen Collins, die die Clan-zentrierte Politik mehrerer zentralasiati-
schen Republiken untersucht und einige Miihe auf eine theoretische Ausei-
nandersetzung verwendet. Sie bestimmt den Clan als ,,an informal organiza-
tion comprising a network of individuals linked by kin-based bonds. Affective
ties of kinship are its essence, constituting the identity and bonds of its orga-

3 In der Ethnologie findet sich allerdings eine neuere Forschungsrichtung, die mit
den neo-segmentidren Ordnungen der Moderne soziale Ordnungen thematisiert,
die generell als Clangesellschaften gefasst werden konnen.

361

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

nization. These bonds are both vertical and horizontal, linking elites and
nonelites, and they reflect both actual blood ties and fictive kinship* (Collins
2004: 231).

Gefiihrt werden Clans in der Regel in den ldndlicheren Regionen von tra-
ditional, generell durch Alter und genealogischen Status legitimierten Anfiih-
rern, wohingegen in den stddtischen Regionen der Verfiigungsgewalt {iber
o6konomische Ressourcen eine deutlich groBere Bedeutung zukommt. ,,An
extensive network of poorer relatives and kinsmen, close friends, women,
youth, and children constitutes the nonelite members. Clans also cross class
lines* (Collins 2004: 232). Der Austausch basiert auf Prinzipien der Gegen-
seitigkeit. Wihrend die Clan-Eliten zur Fiirsorge verpflichtet sind, gilt fiir die
armen und randstéindigen Clanmitglieder die Pflicht unbedingter Loyalitit.

Obgleich Clans auch politische Organisationen sind, entstammen sie nicht
der Politik. Vielmehr sind sie grundsitzlich umfassende soziale Organisatio-
nen, die auch im politischen Raum im Interesse ihrer Mitglieder agieren. In
Clan-zentrierten Ordnungen ist ein individueller Weg abseits vom Clan kaum
moglich, weil Clans neben ihrer politischen Ordnungsfunktion auch 6kono-
misch die Region durchdringen, dariiber hinaus, die lokale Sicherheit garan-
tieren und auch Streitigkeiten regeln. Es gibt schlichtweg keinen sozialen
Raum jenseits der Clans.

Clans sind soziale Organisationen, die mit dem Staat interagieren, doch
entstehen sie nicht als Antwort auf ihn, sondern gehen ihm vielfach voraus.
Gerade dieser letzte Aspekt verweist auf die hohe politische Prigekraft von
Clan-Ordnungen, soweit es ihnen gelingt, einen entstehenden, sich reformie-
renden oder nach Staatszusammenbriichen wieder neu konstituierenden Staat
nach ihrem Bilde zu formen.

Von zentraler Bedeutung fiir die mogliche Organisationsstruktur einer
Clan-zentrierten politischen Ordnung ist, dass Clans nicht zu dauerhafter
Organisation auf hoherer Ebene fihig zu sein scheinen. Die Loyalitdt der
Clanmitglieder gilt vor allem anderen dem eigenen Clan. Organisation jen-
seits des Clans ist zwar nicht ausgeschlossen, de facto jedoch immer an Niitz-
lichkeitserwédgungen gebunden. Sie erfolgt durchgéingig im Sinne einer Clan-
Allianz fiir spezifische Zwecke und ist von jeder Seite jederzeit aufkiindbar,
wenn die als tibergeordnet wahrgenommenen Interessen des Clans dies als
notwendig oder zumindest sinnvoll erscheinen lassen. Hochaggregierte Orga-
nisation ist also immer prekdr.

Betont werden muss noch dass Clans und die auf ihrer Basis strukturierte
Politik nicht in ethnischen Kategorien gedacht werden konnen. Die ethnischen
Gruppen zur Verfiigung stehenden symbolischen Ressourcen zur Schaffung
einer umfassenden ,,nationalen* Identitéit besitzen Clans nicht, da sie auf dem
Prinzip verwandtschaftlicher Loyalitit aufbauen. Farah betont, dass vielfach
Ethnizitat filschlicherweise zur Erklarung der Reaktion traditionaler Gruppen

362

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

auf Modernisierung und vertiefte staatliche Penetration herangezogen wird,
und dass ,,[t]he overemphasis of the role of ethnicity has unfortunately resul-
ted in the total disregard of the sub-group units, such as descent units within
the structure of the ethnic group. As a ,social unit‘, the former can also be
responsive to mobilisation* (Farah 1993: 27).

Charakteristika von Clan-Politik

Politische Clans streben danach, die Institutionen des Staates zu unterwandern
und in institutionelle Anhéngsel des Clans zu verwandeln. Als politische
Gegeniiber bevorzugen sie selbst Clans oder clanartige Institutionen, da diese
ebenfalls ein vitales Interesse an der Stabilisierung der Ordnung haben, die
Clans eine politische Schliisselstellung einrdumt. Im politischen Prozess fin-
den sich folgerichtig vielfach Clan-Allianzen gegen konkurrierende Formen
politischer Organisation mit dem gemeinsamen Ziel, Clan-Herrschaft als po-
litisches Ordnungsprinzip auf Dauer sicher zu stellen (vgl. Collins 2004: 237).

Clan-Politik unterminiert immer demokratische Herrschaft durch die um-
fassende Kontrolle der Clans nach innen und ihre Fahigkeit nach auBlen als
kollektiver Akteur aufzutreten, dessen Mitglieder nicht ,,wechseln“ konnen. In
dieser Hinsicht gleichen sie politisierten ethnischen Gruppen. Eine auf dem
Willen des Einzelnen basierte Demokratie ist faktisch nicht mehr moglich, da
der Einzelne als Teil des Clans agiert, demokratische Ordnung also besten-
falls als relative Balance konkurrierender Clans ,,funktionieren® kann. Doch
wird nicht nur demokratische, sondern auch autoritire Herrschaft auf gesamt-
staatlicher Ebene durch Clan-Politik erschwert. Autoritire Herrschaft unter-
minieren Clans, weil sie ihre Netzwerke gegen Versuche externer Kontrolle
absichern. In dem MaB, in dem der autokratische Herrscher von der Gefolg-
schaft der Clans abhéngig ist — und das ist er vor allem auf der lokalen Ebene
der Politik — verliert er seine autonome Entscheidungsféhigkeit. Die Logik der
Autokratie wird durch die der Clanherrschaft gefiltert. Versucht der autokrati-
sche Herrscher in einem umfassenderen Sinn Macht an sich zu reiflen, muss
er die Grundlage der Clan-Herrschaft — die auf lokaler Kontrolle basierende
dauerhafte Konkurrenz zwischen einer grofleren oder kleineren Zahl von
Clans — tiberwinden. D.h. konkret: konkurrierende Clans als politische Ak-
teure ausschalten, was eine gegen ihn gerichtete Clan-Allianz wahrscheinlich
macht. In beiden Féllen unterminiert Clan-Herrschaft die Durchgriffs-
moglichkeiten des Staates auf die lokale Ebene und damit auch den Aufbau
einer modernen Staatsbiirokratie.

363

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die Blutfehde als soziale und politische Praxis

Trotz der Vielfalt Clan-basierter Gesellschaftsordnungen sticht eine Gemein-
samkeit heraus, die diese soziale Organisationsform in Bezug auf ihr Gewalt-
verhalten eint: die Fehde, die vielfach in Form der Blutfehde gedacht und
praktiziert wird. Otterbein definiert die Blutfehde als ,,[a] kind of armed com-
bat occuring within a political community in which, if a homicide occurs, the
kin of the deceased take revenge through killing the offender or any member
of his kin group* (Otterbein 1999: 289).

Blutfehden sind zwar streng regelgeleitet, diese Regeln legitimieren je-
doch vielfach praktisch sdmtliche Formen ,schmutziger Kriegsfithrung®,
wenn sie dem Ziel der Rache dienen. Allerdings gibt es in vielen clanbasier-
ten Fehde-Gesellschaften die Alternative des Blutgeldes, das dem Clan des
Ermordeten zusteht und durch dessen Zahlung eine Blutfehde beendet werden
kann.

Die (Blut-)Fehde ist durchaus als Versuch zu verstehen, Gewaltanwen-
dung zu verregeln und zu minimieren. Sie verhindert im allgemeinen umfas-
sende kriegerische Konfrontationen zwischen den Clans, die auf die vollige
Vernichtung der Kontrahenten abzielen. Sie fordert zwar Opfer, doch hélt sich
deren Zahl normalerweise in engen Grenzen und bedroht nicht die Uberle-
bensfihigkeit der Clans.

Blutfehden schaffen einen enormen Gruppendruck, der die In-Group fest
zu einer Schicksalsgemeinschaft verschweilit. Sie sind, wie Lewis am Bei-
spiel des traditionellen Marokko herausarbeitet, auf der lokalen Ebene inte-
grativ, haben ein hohes Maf} sozialer Legitimitdt und Akzeptanz und priagen
auch die 6konomische Ordnung. Blutfehden bilden ,,an integral part of social
patterns, prefigured by custom, confirmed by ever-present dangers, and ac-
cepted as tradition” (Lewis 1961: 43). Ein Ausbrechen aus ihrer Logik ist fiir
den Einzelnen nicht moglich, da er dann nicht nur vollig schutzlos, sondern de
facto auch mittellos wire. Die zugrunde liegende Logik gilt in gegenwirtigen
Clan-zentrierten Gesellschaften, wie schon im antiken Griechenland: ,, The
system of tribal blood feud worked on the basis of a balance of terror. Indivi-
dual safety was guaranteed by the clan or not at all* (Grutzpalk 2002: 121).

Die hohe Intensitét der Clan-Loyalitdt bedeutet, wie oben schon erwéhnt,
dass supra-Clan Organisationen extrem fragil sind und entsprechende Loyali-
titen immer den Interessen des Clans untergeordnet bleiben. Weil und inso-
weit Clans relativ kleine soziale Organisationen sind, ergeben sich lokale
Ordnungen multipler konkurrierender und vielfach in bewaftnete Fehden
verwickelter Clans. In der Folge findet sich auf relativ engem Raum eine
grofle Anzahl nicht koordinierter bewaffneter para-militdrischer Organisatio-
nen, was die Wahrscheinlichkeit hdufiger gewaltsamer Auseinandersetzungen
erhoht (Otterbein 1999: 293).

364

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

4.1.2 Kommunalismus
Eine Bestimmung des Ph&nomens

Historisch gesehen ldsst sich feststellen, dass der Terminus ,,Communalism®
im 19. Jh. von den Briten eingefiihrt wurde, um die Propagierung und Mani-
pulation von religidsen, ethnischen, regionalen usw. Differenzen zugunsten
enger politischer Ziele (im Gegensatz zu nationalen oder kolonialen Interes-
sen) im indischen Raum zu kennzeichnen.*

Heute subsummiert man unter den Begriff Kommunalismus sowohl reli-
giose, ethnische, nationalistische sowie kastenbasierte oder regionale Ord-
nungs- und Organisationsformen, die nach auflen auf sozialer/sektiererischer
Diskriminierung beruhen und gleichzeitig bestimmte Gruppen nach innen als
Gemeinschaft zusammenschlieBen. Mitglieder kommunalistischer Gruppen
fithlen sich hiufig von AuB3en durch andere Gruppen in ihrer Existenz bedroht
oder sehen die Mitglieder anderer Gruppen als Hindernis, das den eigenen
politischen oder konomischen Zielen im Wege steht. Aggression und At-
tacken gegen Mitglieder anderer Gruppen werden als probates Mittel der
Konflikt- und Problemlésung angesehen. Obgleich kommunalistische Fiihrer
sicherlich auch ein instrumentelles Verhiltnis zum Mittel der Gewalt haben,
muss festgehalten werden, dass ihre Gefiihle fiir die eigene Gruppe, auf deren
Basis sie handeln, echt zu sein scheinen wie auch gleichermafen ihre voll-
stindige Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Gefiihlen der anderen Gruppen (vgl.
Brass 1997: 262, 269). Die Instrumentalisierung von Einheit und Differenz
schlieft einen gleichzeitigen tatséchlichen ,,Glauben® daran nicht aus. Eine
kommunalistisch strukturierte Gesellschaft zeichnet sich offensichtlich durch
eine mangelnde Féhigkeit bzw. Willen aus, in die Rolle des (feindlichen) An-
deren zu schliipfen und wenigstens auf der Grundlage strategischer Empathie
die potenziellen Folgen des eigenen Handelns abzuschitzen. Der indische
Psychoanalytiker Sudhir Kakar bestimmt einen kommunalistisch gesinnten
Menschen als jemanden,

,.dessen ausschliefliche Bindung an seine Volksgruppe (seine community) gepaart
ist mit aktiver Feindseligkeit gegeniiber anderen Volksgruppen, mit denen er sich
den geographischen und politischen Raum teilt. [...] ,Kommunalismus‘ [...] umfasst
politische und wirtschaftliche Aspekte in einer Volksgruppe genauso wie ihren

4  Als einfithrende Literatur in den Kommunalismus im siidasiatischen Raum vgl.
z.B. Bates. 2000, Engineer 1995, Chandra 1997. Chandra erkldrt den Kommu-
nalismus instrumentalistisch. Er ist seiner Meinung nach ein Beiprodukt des
Kolonialismus und wird v.a. von der (unteren) Mittelklasse genutzt, um der 6ko-
nomischen Stagnation auszuweichen. Aus Deprivation entspringt Argession und
schlieBlich brutale Gewalt gegen ,,Andere®.

365

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Glauben. Kommunalismus bewirkt nicht nur eine Identifikation mit einer Religions-
gemeinschaft, sondern auch mit deren politischen, 6konomischen, sozialen und kul-
turellen Interessen und Bestrebungen. Diese Identifikation geht einher mit einer
starken Uberzeugung, dass diese Interessen von den Interessen anderer Gemein-
schaften [...] nicht nur abweichen, sondern mit ihnen in tatsichlichem Konflikt ste-
hen* (Kakar 1997: 13).

D.h. dass eine kommunalistische Orientierung nicht nur ein stark gruppenego-
istisches Verhalten, sondern eine scharfe Nullsummen-Orientierung in Bezug
auf die Zielvorstellungen von Konfliktbearbeitung zwischen Gruppen impli-
ziert.

Funktion und Struktur des Kommunalismus

Communalism ist ebenso wie der bedeutungsidhnliche Begriff Sectarianism
stark konnotativ besetzt.” Aus friiher westlicher Perspektive handelt es sich
beim Kommunalismus um ein hybrides Ubergangsphinomen und Entwick-
lungshindernis auf dem Weg zu einem modernen Nationalstaat. Der Kommu-
nalismus galt eine als eine subkontinentale Version des europdischen Nationa-
lismus ,,it is something like nationalism, without of course being the same*
(Dumont 1970: 90). Die Konnotation war dementsprechend abwertend-nega-
tiv. Aus Sicht der westlichen Lénder war der Kommunalismus der indigenen
Eliten Ausdruck ihrer Tendenz die Massen zu manipulieren, der der Bevolke-
rung wurde als vormodernes, quasi primordiales Glaubensrelikt interpretiert.
Die Modernisierungstheorie beschreibt Kommunalismus als Reaktion auf
den rapiden 6konomischen und sozialen Wandel der Gesellschaften der Drit-
ten Welt unter der Herrschaft der Kolonialmichte.® Kommunalismus entsteht
als Reaktion darauf, dass alte lokale Organisationsformen wegbrechen und
gleichzeitig von Kolonialméchten in ihrem administrativen und politischen
Handeln bestimmte religiose und kulturelle Identitéten reifiziert und als poli-
tisch relevante Identititen bestimmt werden. Durch deren ,,offizielle” Aner-
kennung werden der politische Raum strukturiert und stabile Hierarchien,
sowie Differenz geschaffen. So gesehen ist Kommunalismus eindeutig ein
Phianomen der Moderne und nicht ein Segment traditionaler Ordnung. Als
historisches Ordnungsmuster ist der Kommunalismus als qualitativ neues
Phénomen einzuordnen (d.h. in Bezug auf die Gruppen, welche sich seiner
bedienen und hinsichtlich seiner politischen Verwertbarkeit). Er ist Ressource
im Kampf um Einfluss auf den Staat, bzw. politische, 6konomische und sozi-

5 Beide bezeichnen rigide, hochemotional besetzte Identitétskonstruktionen und/
oder dogmatisch gefirbte Gruppen (vgl. Kaushik/Subrahmanyam 1996).

6 Zu den Fehlannahmen und Schwichen des Modernisierungsparadigmas vgl.
Nevitte 1989.

366

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

ale Hegemonie. Kommunalismus lédsst sich problemlos funktionalistisch und
instrumentalistisch fassen: er aggregiert Interessen und schafft Gruppen, die
tiber eine relativ hohe Kohésion und eine gemeinsame Weltsicht verfiigen.
Damit reduzieren sich innerhalb dieser Gruppen die kommunikativen Trans-
aktionskosten, Mobilisierung wird erleichtert und die Chancen, Interessen
auch befriedigen zu konnen, wird wegen der ,,erhohten Schlagkraft” des Kol-
lektivs gesteigert. Die kognitive Grundlage dieser funktionalen Logik ist ein
scheinbar ,,falsches® Bewusstsein, das aktiv von politischen und sozialen Eli-
ten propagiert wird, um eigene klassenspezifische Ziele zu erreichen, wie es
beispielsweise Engineer formuliert, der argumentiert, dass kommunalistische
Spannungen und Gewalt entstehen ,,as a result of the skilful manipulation of
the religious sentiments and cultural ethos of a people by its elite which aims
to realize its political, economic and cultural aspirations by identifying these
aspirations with those of the entire community“ (Engineer 1991: 34). Hier ist
Kommunalismus ein Herrschaftsmittel, durch dessen geschickten Einsatz den
Massen genau das vorenthalten wird, wonach sie eigentlich streben. Als sol-
ches ist es auch eines von mehreren umfassenden Weltbildern, die dazu be-
nutzt werden, die Beziehungen zwischen askriptiven Gruppen zu strukturie-
ren:

,to define minorities and majorities, to differentiate the loyal from the disloyal, the
weak from the strong, those that are privileged and those that are disadvantaged, and
to distribute rewards and punishments, benefits, services, and quotas. The discourses
[...] are never neutral [...]. On the contrary, most — and especially the largest inter-
pretations, the grandest constructions — are implicated in the perpetuation of the
violence they claim to deplore ( Brass 1996: 6).

Eine psychologische Perspektive auf den Kommunalismus und
dessen Verknipfung zu Formen ritueller kollektiver Gewalt

Der insbesondere von sdkularen, liberalen Intellektuellen gepflegte funktiona-
listische Blick auf den Kommunalismus, durch den dieser als Herrschaftsmit-
tel demaskiert wird, ist freilich recht einseitig und der psychologischen Tiefe
des Phianomens nicht angemessen. Er iibersieht, dass es sich beim Kommuna-
lismus zwar, wie Van der Veer betont, um eine Form des religiésen Nationa-
lismus handelt, dass die religiose Natur der nationalen Vision jedoch mit
einem fundamental anderem Verstindnis des Raumes und der durch ihn
bestimmten Gemeinschaft korreliert, als die des sdkularen Nationalismus.

Die im modernen Kommunalismus auffindbare Sakralisierung des Vater-
landes entwickelte sich erst im 19. Jahrhundert in einem Prozess, in dem ,,the
discourse on nation and territory was discursively linked to the ritual con-
struction of sacred space® (van der Veer 1996: 158). In diesem Prozess ver-

367

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

binden sich moderne mit traditionalen Konstrukten zu einem neuen, in dieser
Form, ohne die Idee des modernen Staates mit seinem unbedingten Souveri-
nitdtsanspruch, undenkbaren Weltbild, in dem aus einer religiosen Quelle die
Logik politischer, sozialer und 6konomischer Hegemonie der eigenen religio-
sen Gruppe abgeleitet wurde. Dieses Selbst aber galt und gilt es zu schaffen
und immer wieder als bedeutsam zu bestitigen — eine Aufgabe, die zu einem
signifikanten Teil iiber emotional hoch aufgeladene Rituale erfolgt, durch die
das Eigene bestitigt, scharf vom Anderen getrennt und eine klare Hierarchie
zwischen beiden aufgebaut wird. In diesem Prozess bekommt auch das fiir
Siidasien prominente Phdnomen der ,riots* seinen Platz. Diese sind einerseits
Instrumente von Elitemanipulation, doch kommen ihnen auch wichtige psy-
chologische Funktionen im Prozess der Bildung kommunalistischer Gruppen
zu: ,the violence is directed simultaneously to discipline the self and conquer
the ,other* (van der Veer 1996: 157). In den beriihmten Unruhen flieBen Ri-
tual und Gewalt zusammen. Um noch einmal Van der Veer zu zitieren, eine
zentrale Funktion der im sakralisierten nationalistischen Diskurs des Kommu-
nalismus immer wiederholten politisch-religiosen Rituale, bei denen die
Sphéren des Politischen und des Religiosen verschmelzen ist es

,,to construct the identity of the participants as a religious community. [...] religious
discourse on the community is directly linked to the discourse of nationalism. [...]
the ritual construction of identity often implies actual violence and antagonism. It
does so by providing an arena in which the ,self* is constructed by opposition to an
,other® that is demonized and violently conquered. [...] riots can thus be seen as a
form of ritual antagonism through which a community expresses its identity. [...]
riots and rituals are both forms of behavior through which people communicate their
identity and their understanding of the world“ (van der Veer 1996: 157f).

Neu am Kommunalismus ist nicht die Tatsache religioser Gewalt, sondern die
Invasion des Politischen durch das Religidse, durch das beide an Absolutheit
gewinnen. Die vielfach auffindbaren ritualisierten Formen der Gewaltsamkeit
mogen zwar, wie von vielen Wissenschaftlern betont wird, zumeist aus rein
lokalen Ursachenbiindeln entstanden sein,® sind jedoch in der auffindbaren
Uniformitdt — als gewaltformige Unruhen — Ausdruck einer kommuna-
listischen Wahrnehmungs- und Handlungsstruktur bei einer groBen An-
zahl von Akteuren auf allen politischen Ebenen. Der kommunalistische Dis-
kurs ist in diesem Sinn nicht nur eine politisch motivierte post-Faktum
Rekonstruktion von durch lokale Ursachen determinierter Gewalt, sondern

7 Zur Rechtfertigung ,.heiliger Gewalt“ im sri-lankanischen Buddhismus vgl.
Seneviratne 1999.

8 Hervorragend hierzu die theoretische Einleitung und die Fallstudien in Brass
1997. Speziell fiir Sri Lanka: Kapferer 1998.

368

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

formt die kognitiven Welten der Akteure wie des lokalen Publikums nach sei-
nem Bilde, so dass dann Gewalt nach einem gegebenen Muster in erwartbaren
und regelmiBig wiederholten Bahnen verléutft.

Anders als eine Clanordnung generiert eine kommunalistische Ordnung
eine Gruppe auf hoherem Niveau. Genau deshalb kann auch Gewalt von einer
Lokalitét in eine andere springen und grof3e Raume tiberschreiten, was inner-
halb einer Clanordnung kaum je méglich ist.

Zwei Aspekte, durch die Kommunalismus und kollektive Gewalt mitein-
ander verbunden sind, wurden schon aufgelistet: (1) die instrumentelle Ver-
wendung des Aggressionspotenzials marginaler Mitglieder kommunalisti-
scher Gruppen durch die Elite um entweder den Druck gegeniiber externen
Akteuren zu verschirfen oder aber eine interne Homogenisierung und damit
eine Bestdtigung ihrer Fithrungsposition zu erreichen, sowie (2) die psycholo-
gisch wichtige Affirmation des eigenen kollektiven Ego und seines An-
spruches auf einen ihm angemessenen — generell iiberlegenen — Platz in der
Gesellschaft durch den Mechanismus einer hochritualisierten gewaltsamen
Agitation.

Einen dritten Aspekt, der den Kommunalismus mit dem konkreten politi-
schen Systemen verbindet, gilt es hier noch zu erwéhnen: die enge Verbin-
dung zwischen den blutigen riots und demokratischer Herrschaft; anders aus-
gedriickt, dass

,riots may be part of the ,normal‘ democratic process at certain times and in certain
places [...]. In some polities, such as those in South Asia, they are part of routine
politics, precipitated deliberately to gain political advantage. Even if they are not
always deliberately precipitated, it is part of the competitive political game to create
and magnify incidents, promote movements, and incite one’s rivals and their sup-
porters to a point where a riot may be anticipated as a likely consequence® (Brass
1997: 28).

So bietet der Kommunalismus im Phidnomen der Riots, aber nicht nur in
diesem, zahlreiche Anschlussmoglichkeiten an Konflikt- und Gewaltphéano-
mene. Kommunalistische Gewalt wurde nach der Staatsgriindung (Entlassung
in die Unabhingigkeit) in den meisten stidasiatischen Landern zur dominan-
ten Gewaltform — nicht selten in der konkreten Form von Riots.

Vor den Staatsgriindungen konnten Versuche einer kommunalistischen
Aus- und Uberformung lokaler Dynamiken zwar lokale Unruhen auslésen,
doch erlangten diese so gut wie nie tiberregionale oder gar nationale Bedeu-
tung und Reichweite. Erst im Zuge der Kommunalisierung der Politik wie
auch der Politisierung von Religion und Ethnizitdt durch indigene Eliten im
Rahmen demokratischen Parteienwettbewerbs wurden die Massen im Bilde
des Kommunalismus nationalisiert. Nur so konnten sich lokale Spaltungen zu

369

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

nationalen scheinbar primordialen Grenzziehungen entwickeln und politische
Organisationen, die vorgeblich die Interessen einer kommunalistischen
Gruppe vertraten, Massengefolgschaft erreichen (vgl. Brass 1991).

Wenn und soweit kommunalistische Muster der Weltdeutung soziale, po-
litische und 6konomische Identitét gleichermaf3en in Eins setzen und religios
iberwolben gewinnt die politische Sprache den Impetus religioser Unbe-
dingtheit und politische Fragen werden immer auch in einem religiosen Rah-
men kodiert. Damit ist jede soziale und religiose Bewegung immer eine poli-
tische und umgekehrt.

Zu beachten ist freilich, dass der Kommunalismus nur in bestimmten
Grenzen ein vereinheitlichendes Organisationsprinzip darstellt. Darunter fin-
den sich vielfach differenzierte und von Fall zu Fall verschiedene Erkldrungen
fiir Gewalt, die im Einzelfall genauer den Zusammenhingen gerecht werden
mogen. Es kann eben nicht a priori unterstellt werden, dass alle Mitglieder der
Gruppe (z.B. einer Ethnie) dieselben 6konomischen, sozialen und politischen
Interessen haben. Ebenso wenig kann jeder Ausbruch der Gewalt zwischen
Gruppen als Ergebnis der Instrumentalisierung religioser und ethnischer Ge-
gensitze durch Eliten erklart werden. Nichtsdestoweniger ist festzuhalten,
dass kommunalistische Systeme durchaus partiell nach der Art einer self-full-
filling prophecy funktionieren, da die theoretisch mogliche Differenzierung
der Gewaltursachen und -anlédsse nach sozialen und lokalen Gesichtspunkten
hinter dem Aspekt des dominanten (kommunalistischen) Diskurses ver-
schwindet. Gewalt in Form von Unruhen und Aufstinden wird unter einem
Master-Narrativ subsummiert, das als Beschreibungs- und Erklédrungsmodell
schlieBlich fiir jeden Akt der Gewalt eingesetzt wird.

4.1.3 Patron-Klient-Beziehungen

Die Hochzeit der Patron-Klient Theorien findet sich in den spéten 60er bis zu
den frithen 80er Jahren des 20. Jahrhunderts. Vor dieser Zeit wurden Kliente-
lismuskonzepte vor allem zur Beschreibung von Austauschverhiltnissen in
traditionalen Gesellschaften verwendet, folgerichtig entstammten ihre Ver-
treter vor allem der Ethnologie. Von der Politikwissenschaft und Soziologie
wurde das Phinomen des Klientelismus vor allem als Uberbleibsel vormo-
derner Organisationsformen begriffen. Es wurde jedoch angenommen, dass
Patron-Klient-Beziehungsmuster im Gefolge der Modernisierung der Gesell-
schaften zunehmend bedeutungslos werden und schlieSlich weitestgehend
verschwinden wiirden. Die Arbeiten der spdten 60er und frithen 70er Jahre
zeigten jedoch, dass ,,patron-client relations were not destined to remain on
the margins of society nor to disappear with the development and establish-
ment of democracies with well-functioning political and economic systems
marked by economic development and modernization, or with the growth of

370

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

class consciousness among the lower strata® (Eisenstadt/Roniger 1980: 46).
Es erwies sich, dass zwar manche einfache Formen von Patron-Klient Bezie-
hungen an Bedeutung verloren, diese jedoch vielfach durch komplexere For-
men ersetzt wurden und dass entsprechende Muster der Organisation sozialer
Beziehungen auch in hoch-entwickelten Léndern auffindbar waren. Die Theo-
rie reagierte darauf mit der Entwicklung von Modellen ,,von komplexeren
Klientelbeziehungen in Form von Pyramiden ..., welche die dyadischen Ket-
ten vertikal zusammenfassen® (Hiistebeck online 2004). In Auseinanderset-
zungen mit strukturalistischen und funktionalistischen Erkldrungsmodi sozia-
ler Beziehungen wurde betont, dass es sich beim Klientelismus nicht um eine
Residualkategorie handele, die als ,,Liickenbiiflier” im Rahmen anderer Para-
digmen genutzt werden konne, sondern um eine umfassende, mehr oder
weniger komplexe Form der Kodierung und Strukturierung sozialen Aus-
tausches, um einen ,,distinct mode of regulating crucial aspects of institutional
order: the structuring of the flow of resources, exchange and power relations
and their legitimation in society (Eisenstadt/Roniger 1980: 49). Land¢ folgert
in einer zeitgendssischen Auseinandersetzung mit konventionellen Theorien
des Gruppenhandelns, dass Patron-Klient-Beziehungen eine alternative Kon-
zeptionalisierung der politischen Strukturen liefern, deren Funktionsprinzi-
pien mit denen von Interessengruppenbasierten Systemen nicht iibereinstim-
men (Landé 1973). Obgleich Teilaspekte der Patron-Klient-Beziehungsmuster
in den meisten Gesellschaften auffindbar sind, wird die ihnen inhérente Logik
dort am besten sichtbar, wo sie den dominanten Modus der Regulierung so-
zialer Austauschbeziehungen darstellen.

Zwar hat zwischenzeitlich das Vokabular des Klientelismus breiten Ein-
gang in die Forschung gefunden, doch verlor die Theorie seit Mitte der 80er
Jahre zunehmend an Vitalitdt.” In vielen soziologischen und politikwissen-
schaftlichen Texten findet eine theoretische Auseinandersetzung kaum noch
und eine Weiterentwicklung der Theorie erst recht nicht mehr statt und das
obwohl informelle Institutionen fiir die Performanz moderner politischer
Institutionen beispielsweise in der Transformationsforschung als bedeutsam
erkannt worden sind. Dies ist insbesondere tragisch, als Patron-Klient-Theo-
rien einen ganz eigenen Zugriff auf die Problematiken der Macht, ihrer Auto-
nomie und Verteilung, der Genese und Aufrechterhaltung gesellschaftlicher
Hierarchie und Ungleichheit sowie der Interdependenz der symbolischen mit
der funktionalen Dimension liefern. Sie sind gleichermallen besonders geeig-
net den vielfach konstatierten Bruch zwischen der Mikro- und Makroebene
der Politik zu iiberbriicken.

9 Uberblickend zur Theorie vgl. z.B. Boissevain 1974, Clapham (Hg): 1982,
Eisenstadt/Roniger (Hg.) 1984, Landé 1973, Pazmino Weber (Hg.): 1991. Zu
Patron-Client Beziehungen in den Philippinen siche z.B.: Landé 1965, Machado
1974, Teves 2000.

371

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die folgende Darstellung will keinen vollstindigen Uberblick iiber die
Theoriebandbreite geben, sondern fokussiert auf die fiir unsere Zwecke zen-
tralen Aspekte, beginnend mit einer Definition und Skizze der zentralen Cha-
rakteristika von Patron-Klient-Bezichungen.

Patron-Klient-Beziehungen gelten als adaptive Antwort auf eine feindli-
che und radikal ungleiche Umwelt, in der der Einzelne keinerlei institutionelle
Absicherung erhalten kann.'” Nur der Patron kann ihm Schutz gewihren,
kann sich fiir die Interessen des Klienten einsetzen und diesem ein wenig
Sicherheit garantieren. Derartige Gesellschaften einschlielich der Mechanis-
men sozialer Kontrolle sind, insofern sie aus dyadischen Beziehungen und
Netzwerken derartiger Dyaden bestehen, stark fragmentiert und verfiigen tiber
keine stabilen Hierarchien, die mehrere Ebenen verbinden. Eines der zentra-
len Merkmale eines archetypischen Patron-Klient Verhiltnisses ist ,,a broad
but imprecise spectrum of mutual obligations consistent with the belief that
the patron should display an almost parental concern for and responsiveness
to the needs of his clients, and that the latter should display an almost filial
loyalty to his patron* (Landé 1973: 105). Eisenstadt und Roniger arbeiteten
heraus, dass eine Gesellschaftsordnung, die entlang von Patron-Klient Bezie-
hungen organisiert ist, eine eigenstdndige Logik der Strukturierung sozialer
Austauschbeziehungen aufweist, durch die sie sich einerseits von in der Eth-
nologie breit untersuchten Verwandtschaftssystemen und andererseits auch
von den biirokratischen bzw. marktbezogenen Systemen unterscheidet, die
politikwissenschaftliche Analysen dominieren. Aus ihrer Sicht handelt es sich
bei Patron-Klient-Beziehungen um ,,a special combination of specific ex-
change with [...] generalized exchange (Eisenstadt/Roniger 1980: 51). Gene-
ralisierter Austausch zielt darauf, ,to establish conditions of solidarity, the
,pre-contractual‘ elements of social interaction which include the obligation
to engage in social interaction and to uphold one’s obligations; or in other
words generalized exchange, if successful, helps to establish the conditions of
basic trust and solidarity in society, to uphold [...] the pre-contractual ele-
ments of social life* (Eisenstadt/Roniger 1980: 52). Spezielle Formen des
Austauschs sind demgegeniiber primér instrumentell und erfolgen nach (je-
weils spezifischen) Marktregeln.'" In der Art der Organisation des sozialen
Austauschs stehen Patron-Klient-Beziehungen zwischen den stark geschlos-
senen verwandtschafts- und kastenbasierten Systemen, in denen Marktzugang

10 Zu einer frithen Kritik an dieser Sicht siehe: Howard F. Stein. A Note on Patron-
Client Theory. In: Ethos, Jg. 12, N1. 1, 1984, S. 30-36.

11 Luis Roniger schreibt an anderer Stelle, dass klientelistische Beziehungen ge-
kennzeichnet sind durch ,.simultaneous exchange of two different types of
resources and services: instrumental (e.g., economic and political) and
,sociational® or expressive (e.g., promises of loyalty and solidarity)“ (Roniger
1990: 3).

372

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

vor allem tiber die Zugehorigkeit zu einer askriptiven Gruppe bestimmt wird
und den westlich universalistischen Systemen, die ungeachtet ihrer Spielart
davon ausgehen, dass grundsitzlich alle Mitglieder der Gesellschaft iiber
einen gleichen Zugang zum Markt und zu privaten wie o6ffentlichen Giitern
verfligen und die Austauschbeziehungen nicht durch die Zugehdorigkeit zu be-
stimmten Gruppen formiert werden.

Mit ersterer Gruppe verbindet Patron-Klient-Beziehungen, dass die zwei
Formen des Austausch generell miteinander verkniipft werden und der Zu-
gang zu den Mirkten eben nicht fiir alle Gesellschaftsmitglieder ,,gleich* ist.
Offene Mirkte sind hier nur beschrinkt gegeben, eine autonomer Zugang
existiert fiir groBe Teile der Bevolkerung nicht. Trotzdem, und das verbindet
sie in ihren modernen Spielarten mit den universalistischen Formen der
Strukturierung sozialer Beziehungen, ist diese Freiheit in Patron-Klient Sys-
temen institutionell grundsétzlich gegeben. Bei Patron-Klient-Beziehungen
handelt es sich um Praktiken und kognitive Rahmungen, die darauf abzielen,
diese theoretisch offenen Riume so zu strukturieren, dass sie wieder partiell
verschlossen werden. ,,It is the combination of potentially open access to the
markets with continuous semi-institutionalized attempts to limit free access
that is the crux of the clientelist model (Eisenstadt/Roniger 1980: 59).

Das Verfahren hierzu ist eine quasi-askriptive Hierarchisierung gesell-
schaftlicher Statuspositionen, durch die die Mitglieder der iibergeordneten
Gruppe, in ihrer Eigenschaft als Patron legitimiert werden, den Marktzugang
ihrer Klientel zu kontrollieren. Diese Hierarchie unterscheidet sich von den in
offenen Mirkten beobachtbaren Machtungleichgewichten durch ihre Totalitit
(sie ist multidimensional) und ihre Dauerhaftigkeit. Letztlich basiert sie auf
der formal gesehen freiwilligen Aufgabe individueller Autonomie durch die
Klienten. Diese akzeptieren, dass Marktzugang ebenso wie die Nutzung 6f-
fentlicher Giiter nur durch die Mediation des Patrons erfolgt, der dafiir im
Austausch Leistungen erwarten kann. Gleichzeitig sind die im klientelisti-
schen Austauschverhiltnis festgeschriebenen Ungleichheiten in klientelisti-
schen Gesellschaften nicht per se ,fully prescribed, legitimized or assured.
Indeed, [...] in most of these societies they are set up against some of their
basic formal, more open, universalistic premises™ (Eisenstadt/Roniger 1980:
1980). Sie sind also hinterfragbar und, zumindest theoretisch, ebenso bestreit-
bar, wie die quasi-askriptiven Hierarchien zwischen Patron und Klient.

Was also sind die zentralen Charakteristika von Patron-Klient Beziehun-
gen? Hierauf werden je nach Autor partiell unterschiedliche, jedoch in einem
breiten Kern einheitliche Listen aufgestellt.'* Die wichtigsten Charakteristika
sind:

12 Siehe hierzu z.B. Eisenstadt/Roniger. 1980; Landé 1973, Hiistebeck 2004,
Auyero 1999.

373

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

374

Patron-Klient-Beziehungen sind immer vertikal strukturiert und schreiben
Ungleichheit fest. Sie basieren auf einem Monopol des Patron iiber den
Zugang zu bestimmten, fiir den Klienten wichtigen Ressourcen. Tenden-
ziell unterminieren sie horizontale Organisationen der Interessenvertre-
tung.

Patron-Klient Dyaden sind partikularistisch und diffus; d.h. die Vorteile,
die getauscht werden sind individuelle Vorteile, die zumeist nicht der
gleichen Kategorie angehéren (z.B. in einem Tausch von Wahlstimmen
gegen Entwicklungsprojekte, zwischen Holzeinschlagslizenzen gegen
Wahlkampfkontributionen, oder die Bereitschaft zur Aktivierung von
Netzwerken des Patrons fiir private Zwecke im Gegenzug gegen dessen
Protektion).

Unterschiedliche Ressourcen werden in der Regel gemischt, so dass spezi-
fische immer mit generalisierten Austauschbeziehungen und den darin
eingeschlossenen affektiven Momenten einhergehen (dadurch wird bei-
spielsweise Dankbarkeit und moralische Verpflichtung gegeniiber dem
Patron hergestellt sowie die Beziehung vertieft und auf Dauer gestellt).
Die Beziehungen sind langfristig angelegt und basieren auf einem mehr
oder weniger stark ausgepriagten Gefiihl der Solidaritdt. Dies rekurriert
vielfach auf Begriffe der personlichen Ehre und moralischen Verpflich-
tung, durch die die Beziehung stabilisiert wird. Es gilt die Norm der Rezi-
prozitit, auch wenn die angemessenen Austauschverhéltnisse nicht neutral
bestimmt werden konnen, da ja fiir Klienten gerade keine alternativen Zu-
ginge moglich sind.

Die Verkniipfung von Dyaden zu komplexeren Systemen ist nicht nur
moglich, sondern die Regel. Sie erfolgt nach einer Netzwerkslogik in ver-
tikaler und horizontaler Form. In letzterer Form verbinden sich vertikale
Netzwerke zu einfachen Allianzen, bzw. zu komplexen Allianzsystemen,
in denen auch der Austausch zwischen Statusgleichen geregelt ist. Die
Patrone auf der niedrigen Ebene haben in hoheren Ebenen ihrerseits die
Rolle von Klienten inne. Es muss also in der Regel immer von der Duali-
tét der Rollen in jedem einzelnen Akteur ausgegangen werden.

Loyalitdt in Patron-Klient-Beziehungen gilt immer dem unmittelbaren
Patron, d.h. Patrone der zweiten oder dritten Ebene haben keinen direkten
Zugriff auf die Klienten der untergeordneten Patrone, sondern kénnen nur
durch ihre direkten Klienten hindurch agieren. Verliert ein Patron der
zweiten oder dritten Ebene einen Klienten, so verliert er dadurch in der
Regel alle diesem zugehorigen Klienten.

Patron-Klient-Beziehungen basieren auf und stabilisieren Systeme mit
niedrigem Niveau generalisierten Vertrauens. Legitimitét ist personenba-
siert und nicht in Institutionen oder Gruppen verankert. Die Legitimitat

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

formaler Institutionen steht und féllt mithin zu einem groen Maf} mit den
in thnen agierenden Akteuren.

e Die prekire Stellung der einzelnen Akteure in klientelistischen Netzwer-
ken wird durch Modernisierung verschift, wenn ,,the relatively high de-
gree of flow of free resources makes the competition for any specific po-
sition intense; and where there is a more open competition between diffe-
rent units belonging to the same category of social actors. All these factors
tend to produce a certain pattern of interaction and struggle among mem-
bers of the same social categories or classes, a pattern characterized by
continuous contest, manipulation and perpetual imbalance” (Eisenstadt/
Roniger 1980: 70).

In einer Analyse der Defizite von Patron-Klient Systemen verweist Howard
Stein, als einer von Wenigen schon sehr frith explizit auf die fundamentale
Paradoxie von klientelistischen Systemen, die fiir die Frage der Gewalthaltig-
keit der in ihnen begriindeten sozialen Ordnung von einiger Bedeutung ist. Er
betont, dass Patron-Klient Systeme zwar einerseits als Sicherheitsnetz fiir die
Klienten dienen, andererseits aber genau die fiir den Klienten uniiberbriick-
bare Liicke bendtigen, die zu tiberbriicken ihm einzig der Patron helfen kann:

,the patron traffics in his client’s mistrust beyond the network of the familiar (usual
familial), and further instils the conviction that only he can be trusted. A paranoid
worldview is a necessary precondition for patronage to work. [...] The result is not
merely a role complementarity, but a symbiosis in which a hierarchical supe-
rior/inferior or superordinate/subordinate structural relation masks an authorita-
rian/infantilizing one, irrespective of conscious intent. [...] Patronage is a form of
mentorship that, in maintaining the rigid role distinction (and thereby social
distance) between its role partners, cultivates a mutual dependency that encourages
neither to outgrow it. [...] Patronage requires the hostile universe it mediates™ (Stein
1984: 33).

Die dominanten Akteure in Patron-Klient Systemen werden also versuchen,
die ihnen eigenen Interpretationsmuster sozialer Beziehungen in alle sozialen
Riume, und das heifit eben auch in den modernen Staat, auszuweiten. Dieser
bietet fiir den Patron einen Fundus zusétzlicher Ressourcen, die er zur Stabi-
lisierung seiner patronalen Rolle einsetzen kann. Patrone werden also danach
streben, Segmente des Staates zu erobern. Da damit auch die soziale Frag-
mentierung des segmentierten gesellschaftlichen Systems in den politischen
Raum und die staatliche Administration iibertragen wird, verwandeln sich der
moderne Staat und die moderne demokratische Polity, in einen réduberischen
Mechanismus, durch den sich Politiker-Patrone zusitzliche Ressourcen an-

375

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

eignen, die sie iiber ihre klientelistischen Strukturen in privatisierter Form

weitergeben.

In den gréBeren modernen politischen Gebilden mit ihrem hohen und tiber
mehrere Ebenen laufenden Integrationsgrad ist die den traditionellen Patron-
Klient-Beziehungen eigene Nihe, die sich in einem relativ intensiven person-
lichen Kontakt manifestiert, nicht mehr aufrechtzuerhalten. Es etablieren sich
»politische Maschinen, die dazu dienen, die sich auftuende Kluft zu iiber-
briicken und die fortgesetzte Kontrolle tiber die Klienten sicherzustellen.
Diese ,,Maschinen sind ihrerseits hierarchische Mehrebenensysteme, inner-
halb derer die Loyalitdt der Klienten immer ihrem direkten Patron gilt, der auf
der nichsten Ebene wiederum in der Rolle des Klienten agiert. Weil aber
zwischen Patron und Klienten wie sogar innerhalb der zur Stabilisierung
klientelistischer Beziehungen entwickelten Maschinen unbedingte Loyalitdt
immer schwerer herzustellen ist und Kontrollverlust droht, durch den letztlich
die strukturelle Basis der Patron-Klient-Beziehung in Frage gestellt ist, bediir-
fen die neuen Mechanismen der Mehrebenenintegration zunehmend neuer,
vielfach stark gewaltbasierter Techniken.

Die zentralen Prinzipien der Gruppenbildung innerhalb eines Patron-
Klient Systems bleiben von diesen Verdnderungen jedoch weitestgehend un-
bertihrt:
¢ auch politische Maschinen dienen der Befriedigung partikularer Forderun-

gen unterschiedlichster Art. In ihnen sind Personen mit unterschiedlichs-

ten Interessen zusammengespannt, weshalb sie nicht als Interessengrup-
pen gefasst werden konnen, die nach kategorialen Losungen fiir, den

Gruppenmitgliedern im wesentlichen gleiche Problemstellungen suchen;
¢ in ihnen werden unterschiedliche Arten von Ressourcen getauscht, ,,in-

strumental, economic, as well as political ones (support, loyalty, votes,

protection) on the one hand and promises of solidarity and loyalty on the
other (Eisenstadt/Roniger 1980: 49f).

e sie haben keine vertragliche Natur, sondern basieren auf informellen,
trotzdem jedoch beide Seiten bindenden Ubereinkiinften, die nicht selten
rechtlich problematischen Charakter haben;

¢ sie sind rein vertikale Institutionen, die letztlich horizontale Organisation
auf der Basis gemeinsamer Interessen oder Statuspositionen unterminie-
ren;

¢ sie basieren auf einer starken Machtasymmetrie und auf der Monopolisie-
rung des Zugangs zu bestimmten, fiir den Klienten wichtigen Ressourcen
durch den Patron;

¢ in ihnen mischen sich generalisierte und spezielle Austauschbeziehungen.
Wihrend erstere darauf abzielen eine Basis des Vertrauens und der Soli-
daritdt in einer Gesellschaft herzustellen, sind letztere marktférmig oder
biirokratisch organisiert.

376

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Zentral ist, dass diese spezifische Form der Austauschbeziehung, die auf
der Monopolisierung des Marktzugangs wie des Zugangs zu politischen
Machtpositionen durch den Patron beruht, den Funktionsprinzipien mo-
derner Mirkte wie auch moderner Staatlichkeit (fundamental) zuwider
lauft und theoretisch gerade in wahlbasierten politischen Systemen, durch
kollektives Handeln der Klienten, organisiert auf der Basis von Interes-
sengruppen, ausgehebelt werden konnte. Schon Stein betonte, dass dem
reibungslosen Funktionieren eines Patron-Klient Systems die von Klient
und Patron geteilte Uberzeugung zugrunde liegen muss, dass es keine
alternative Form der Absicherung des eigenen Lebens und der eigenen
Interessen gibt. Wenn und soweit solche Alternativen z.B. in allgemeinen
politischen Ritualen wie Wahlen sichtbar werden, muss der Primat und
die unbedingte Giiltigkeit des klientelistischen Paradigmas notfalls auch
mit gewalthaltigen Mitteln wieder eingefordert werden. Gewaltanwen-
dung dient dann, nicht nur in der direkten Form repressiver Gewalt, son-
dern auch in der indirekten Form, durch die die Instabilitdt der Ordnung
und die zentrale Rolle des Patrons als einzigem Schutz gegen Unsicher-
heit vor Augen gefiihrt werden soll, der Restabilisierung bedrohter kogni-
tiver Muster, durch die Patron und Klient in einem System verbunden
werden.

Auch aus anderen Griinden kommt der modernen Staatlichkeit eine ent-
scheidende Rolle bei der Ausformung der Patron-Klient-Beziehungen zu.
Moderne Staatlichkeit, insbesondere in ihrer demokratischen Variante
zielt zwar von ihrem institutionellen Design gerade auf die Aufhebung der
partikularen Beziehungs- und Abhingigkeitsmuster, auf denen Patron-
Klient Systeme aufbauen. Sie bietet aber gleichzeitig immense Moglich-
keiten patronale Rollen mit zusitzlichen Ressourcen und mit neuen For-
men der Legitimitdt (als gewdhlte Politiker) auszustatten. Zusitzlich er-
moglicht sie es den Méchtigen auf der Grundlage der Patron-Klient-
Beziehungen diese neue Arena staatlicher Politik fiir sich zu erobern und
sich zu Diensten zu machen, ein Prozess in dem sich die Auspragung des
klientelistischen Systems in Richtung auf eine stirker zwangsbasierte und
gewalthaltige Form verdndern kann, die jedoch nicht mit einer Schwé-
chung, sondern mit einer Stirkung der Stellung des Patrons einhergeht.
Dass diese Perpetuierung funktionieren kann, liegt vor allem an der
strukturkonservativen Natur der Menschen, die ihnen bekannte, als natiir-
lich erscheinende und oft praktizierte Strukturierungsprinzipien der Wirk-
lichkeit tendenziell eher replizieren als abidndern. D.h. dass eine Gesell-
schaft, in der zu einem gegebenen Zeitpunkt eine Form der Strukturierung
von Gruppen und Gruppenhandeln dominiert diese auch weiter verwen-
det, ,,even in those new institutions which it creates to replace the old ones
that have fallen into decline. If [...] certain principles of composition,

377

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

action and task are linked, then a society’s addiction to given principles of
structure will limit to some extent the types of goals it will be able to pur-
sue“ (Landé 1973: 121).

4.1.4 Machtteilung als Kognition und Praxis

Eines der wichtigeren Ergebnisse der Forschung zu multiethnischen Gesell-
schaften ist die Beobachtung, dass reine Mehrheitsdemokratien in ethnisch
fragmentierten Gesellschaften nicht selten politische Praktiken und Losungen
generieren, die vom Standpunkt interethnischen Ausgleichs und kooperativer
Konfliktlosung her betrachtet, eindeutig zu suboptimalen Ergebnissen fiihren.

Mehrheitsdemokratische Ordnungen schaffen in den meisten Léndern der
westlichen Welt keine politischen Probleme, weil hier die Priaferenzen der
Waihler nicht fix sind und folgerichtig die politischen Mehrheiten durchgéngig
mehr oder weniger regelméBig wechseln. Dies ist insofern zentral, als es vor
allem anderen die Mdoglichkeit des Wechsels ist, die fiir die unterlegene Min-
derheit die Mehrheitsentscheidung und die demokatisch legitimierte Mehr-
heitsregierung akzeptabel macht. Waren die Mehrheiten strukturell stabil,
gébe es fiir bestimmte Minderheiten dauerhaft keine Chance, ihre politischen
Interessen im parlamentarischen Prozess durch aktive Teilhabe zu sichern und
voranzutreiben. Entfremdung und Protest, eine Delegitimierung des parla-
mentarischen Systems der Politik, und das Ausweichen auf andere, extra-
parlamentarische Formen der Interessenartikulation und -durchsetzung wiren
erwartbar. Mehrheitsdemokratien sind also in Bezug auf ihre Performanz nur
in den Fillen unproblematisch, in denen sie keine strukturellen Minderheiten
schaffen, die im politischen Prozess nicht oder nur ungentigend integriert sind
und ihre Interessen als dauerhaft marginalisiert sehen.

Genau das ist jedoch die in ethnisch fragmentierten Gesellschaften zu er-
wartende Situation. Da die Wéhlerloyalititen qua ethnischer Zugehorigkeit
weitestgehend festliegen, Politiker praktisch durchgingig als Reprisentanten
ihrer ethnischen Gruppe gewdhlt werden und in der Folge in ihren Funktionen
auch so agieren (miissen, wenn sie wiedergewihlt werden wollen), entsteht
eine Polity, in der kleinere Minderheiten, denen es an politischen oder 6kono-
mischen Druckmitteln ermangelt, dauerhaft marginalisiert werden.

Damit demokratische Herrschaft in ethnisch fragmentierten Gesellschaf-
ten auch fiir die, gemessen an ihrer Zahl und sozio-6konomischen Stédrke eher
randstindigen ethnischen Gruppen akzeptabel sein soll, muss sie vor allem
deren physisches Uberleben sicherstellen. In John Burtons Sprachgebrauch
lasst sich sagen, dass die ,,fundamental human needs* (das sind vor allem:
physische Sicherheit, aber auch das Recht auf eine eigene kollektive Identitdt
und ein Mindestmal} an Wohlfahrt; vgl. z.B. Burton 1990a und 1990b) durch
das politische System gesichert werden miissen — egal ob mit aktiver Partizi-

378

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

pation der betreffenden Minderheiten oder aber in einem eher paternalisti-

schen Sinn einer Firsorge durch die herrschende Mehrheit. Theoretisch

spriache nichts dagegen, dass majoritdire demokratische Systeme dies leisten
konnten, doch wird schnell deutlich, dass sie dies, zumindest unter den

Bedingungen von Unterentwicklung, in der empirischen Praxis haufig nicht

tun. Und selbst in den Fillen, in denen in hochentwickelten Demokratien

Multiethnizitét als gelebte gesellschaftliche Praxis existiert, finden sich durch-

géngig keine majoritdren Demokratien, sondern unterschiedliche Varianten

der konsensualen Demokratie, die explizit zum Management von Multiethni-
zitdt und der sich daraus ergebenden Problematik struktureller ethnischer

Minderheiten entwickelt worden sind. Dies scheint eine Lehre aus Erfahrun-

gen, die sich in vielen Landern der sog. Dritten Welt wiederholen, wo Wahlen

sich nicht als regelgeleiteter und begrenzter Wettstreit um die zeitlich be-
schriankte Moglichkeit darstellen, autoritative politische Entscheidungen fil-
len zu konnen, die jedoch der temporiren Minderheit nicht ,,die Luft zum

Atmen“ nehmen, sondern vielmehr hiufig als Auseinandersetzung um die

totale Kontrolle des Staates gefiihrt werden. Timothy Sisk stellt klar, dass

vielfach ,,Minorities, particularly, equate democracy not with freedom or par-
ticipation but with the structured dominance of adversarial majority groups.

[...] For minority groups, losing an election is a matter of not simply losing

office but of losing the means for protecting the survival of the group* (Sisk

1996: 31).

Zusammengefasst kann man sagen, dass die reine majoritdre Demokratie,
wie sie sich im Westminster-Modell paradigmatisch artikuliert, in multieth-
nisch fragmentierten Gesellschaften aus drei Griinden problematisch ist:

e Zum ersten ist die Gruppe der ,,Wechselwihler extrem gering, da die
Priferenzen der meisten Wahler aufgrund ihrer ethnischen Zugehorigkeit
gebildet werden und dementsprechend festliegen;

e Zum zweiten droht daher die Gefahr einer dauerhaften politischen Margi-
nalisierung der politischen Reprisentanten ethnischer Minderheiten, weil
Mehrheit und Minderheit auf Dauer gestellte politische Kategorien dar-
stellen;

e Dirittens besteht die Gefahr, dass ethnische Parteien sich in einem Prozess
wechselseitiger Radikalisierung gegenseitig zu {iberbieten streben und
somit die konsensorientierte und -fahige politische Mitte in den konkurrie-
renden ethnischen Gruppen zugunsten ethnischer Unternehmer politisch
marginalisiert wird.

379

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Modelle der Machtteilung: die institutionellen Ankerpunkte
ethnischer Mafigung

Das Problem der formaldemokratischen Marginalisierung von Minderheiten,
das gerade fiir majoritdre Demokratien nach dem Westminster-Modell skiz-
ziert wurde, findet sich jedoch prinzipiell kaum weniger in Demokratien,
deren Parlament auf der Basis von Listenwahlsystemen besetzt wird, solange
hier das einfache Mehrheitsprinzip nicht eingeschrankt wird. Auch hier kon-
nen in ethnisch fragmentierten Gesellschaften ausgeprigte und dauerhafte
Exklusionsprozesse resultieren, durch die sich einzelne Gruppen in ihrer
Sicherheit bedroht fithlen, wenn sie keinen Ausweg aus der Rolle einer poli-
tisch insignifikanten Opposition sehen. Diese Beobachtung und die Furcht vor
(oder aber Erfahrung von) ethnisch formiertem Protest bzw. Rebellion fiihrte
nicht selten dazu, dass die Prinzipien demokratischer Mehrheitsherrschaft in
der politischen Praxis oder aber mittels konstitutioneller Reglements be-
schriankt wurden, so dass auch demographisch kleinere und sozio-politisch
eher randstdndige Minderheiten ihre Interessen effektiv in den politischen
Prozess einbringen konnen. Konkret handelt es sich durchgéngig um Formen
der Machtteilung, die allen (oder doch den wichtigsten) gesellschaftlichen
Gruppen ein politisches Mitspracherecht einrdumen und sicherstellen sollen,
dass auch die fundamentalen Bediirfnisse der eher randstédndigen Gruppen im
politischen Prozess befriedigt werden.

Majoritére Systeme, so die Annahme, kénnen unter den Bedingungen eth-
nischer Fragmentierung dazu fithren, dass die demokratischen Spielregeln
selbst in Frage gestellt werden, weil sie zu ,,ungerechten* Ergebnissen flihren.
Genau deshalb, so die Schlussfolgerung, gilt es, die Spielregeln selbst so zu
strukturieren, dass sich das politische Spiel selbst und damit auch dessen
Ergebnisse so dndern, dass alle gesellschaftlichen Gruppen auch weiterhin
daran teilnehmen wollen, weil sie sich davon eine addquate Vertretung ihrer
Interessen und gerechte Losungen versprechen. Es gilt also die institutionelle
Hardware der Politik so zu formieren, dass zum einen politische Fiihrer be-
lohnt werden, die eine moderate, kooperationsorientierte Politik verfolgen und
nicht auf eine ethnische Radikalisierung abzielen und zum anderen die Biirger
des Landes dauerhaft eine derartige moderate interethnische Kooperation un-
terstiitzen.

Die prominentesten Autoren, die sich der Analyse der institutionellen
Fundamente des sogenannten ,.ethnic outbidding™, d.h. des zunehmenden
Verlustes der politischen Mitte zugunsten ethnisierter Rédnder und der damit
einhergehenden Radikalisierung von politischen Positionen und Handlungs-
strategien, widmen und ihrerseits wiederum institutionelle Rezepte zur Ver-
hinderung genau dieser Dynamiken entwickelt haben sind zweifellos Arendt
Lijphart und Donald Horowitz. Mit Lijphart verbindet sich das gezielte De-

380

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

sign konkordanzdemokratischer Systeme (sog. Consociational democracies)
wihrend Horowitz integrative Strategien der Machtteilung praferiert. Wih-
rend der erstere ,,nur” ein Verfahren zum Umgang mit den aus multiethni-
scher Fragmentierung erwachsenden politischen Problemen anbieten will,
strebt der zweite danach diese Fragmentierung mittel- und langfristig zu
iiberwinden, also Ethnizitit als politisch relevante Kategorie zu unterhohlen
und zu entwerten. Damit ist letzterer Ansatz deutlich anspruchsvoller. Beiden
gemein ist eine starke Fokussierung auf die konkreten institutionellen Arran-
gements der politischen Ordnung, da sie davon ausgehen, dass die in den
Institutionen eingeschriebenen Spielregeln zu einem signifikanten Teil Funk-
tionsweise und Ergebnisse der Politik bestimmen.

Lijpharts Ansatz zielt vor allem auf die Sicherstellung einer kooperativen
und integrativen Eliteherrschaft, in der alle gesellschaftlichen (i.e. ethnischen)
Gruppen addquat reprisentiert sein sollen. Ein ethnisch blinder Staat, der alle
Biirger als mit gleichen Rechten ausgestattete Biirger betrachtet und Minder-
heitenschutz nur durch die Gew#hrung von Minderheitenrechten sicherstellen
will, ist aus dieser Sicht ungeniigend, da die damit durchgéngig verbundene
Nationsbildung als gefihrliche, haufig konflikteskalierend wirkende Strategie
begriffen wird. ,,To create a sense of common destiny when there is none en-
tails both the breakdown of group loyalties and the creation of new ones, a
Herkulean task unlikely to be achieved in most instances® (Sisk 1996: 35-36).

Folgerichtig gilt es nicht, die ethnische Strukturierung der Polity aufzuhe-
ben, sondern sie so zu regulieren, dass in diesem Rahmen eine gemeinsame
win-win-Orientierung bei der Aufgabe des Regierens moglich wird. Lijphart
selbst formuliert die Zielsetzung folgendermaBen: ,,This approach is not to
abolish or weaken segmental cleavages but to recognize them explicitly and
to turn the segments into constructive elements of stable democracy* (Lijphart
1977a: 42). Vier Strukturierungsprinzipien sind hierflir, folgt man Lijphart
(1977a, 1977b)", besonders geeignet:
¢ inklusive parlamentarische Représentation aller politisch organisierter ge-

sellschaftlicher Gruppen und grof3e Koalititionen, die am besten in parla-

mentarischen und nicht in présidentiellen Demokratien hergestellt werden
konnen;
e Vetorecht, das allen Gruppen zusteht, wenn diese ihre fundamentalen

Interessen bedroht sehen;

e Proportionalitit in der Besetzung politischer und administrativer Posten
sowie in Bezug auf die Ausgabenseite des Staatshaushalts;

e territorial-foderale oder nicht-territoriale Form der Autonomie, durch die
den Gruppen ein Hochstmal} an autonomer Kontrolle iiber all diejenigen

Politikfelder zugestanden wird, die nur sie als Gruppe, bzw. nur ihre

13 Eine knappe Zusammenfassung bietet Sisk. 1996: 36-38.

381

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Gruppenmitglieder betreffen. Wenn Gruppen territorial zusammenhén-
gende Gebiete dominieren, sollte territoriale Autonomie, wenn sie im
ganzen Staatsgebiet verteilt siedeln, die nicht-territoriale Form Anwen-
dung finden. Auch Kombinationen sind denkbar.

Wie viele andere Autoren kritisiert Horowitz die Konkordanzdemokratie Lijp-
hartscher Priagung als tendenziell rigides System, das in der Gefahr steht,
bestehende ethnische Bruchlinien dauerhaft festzuschreiben und, da es ihnen
eine fundamentale politikstrukturierende Rolle gewéhrt, sogar noch zu ver-
schirfen bzw. zu vertiefen. Horowitzs' Strategie der integrativen Machtteilung
zielt hingegen auf die Entwertung der ethnischen Bruchlinien und ihre all-
méhliche Auflosung durch gezielten Institutionen(um)bau. Horowitz argu-
mentiert,

e dass es gelte durch den Aufbau einer groferen Zahl von politischen Zent-
ren mit jeweils (territorial oder funktional) beschrinkter Machtfiille den
vielfach auffindbaren Fokus auf die Kontrolle {iber das Zentrum der
Macht zu entschéirfen;

o fiir ein gezieltes institutional engineering, das darauf abzielt, die Anreize
fur interethnische Kooperation zu erhdhen. Konkretisiert wird dieser Rat-
schlag zumeist durch den Verweis auf ein spezielles Wahlsystem, dessen
Logik interethnische Koalitionsbildung schon vor den Wahlen begiinsti-
gen soll;

o fiir die gezielte Politisierung von Konfliktlinien, die mit den tiefsitzenden
ethnischen nicht deckungsgleich sind, sondern ,,quer” zu ihnen verlaufen
(z.B. Klasse, Schicht, Region, Gender);

Daneben befiirwortet er dhnlich wie Lijphart die Vergabe von staatlichen
Amtern nach ethnischen Gesichtspunkten wie auch die gezielte Verwendung
staatlicher Mittel zur Verringerung der Disparitdten zwischen den ethnischen
Gruppen.

Obgleich beide Autoren foderalen Systemen mit grofer Sympathie
gegeniiberstehen, sind die konkret préferierten Designs, wie auch die dahinter
stehenden Begriindungszusammenhinge fundamental unterschiedlich. Wih-
rend Lijphart tendenziell fiir ethnisch homogene Regionen optiert, weil damit
einzelne Gruppen in bestimmten Rdumen ein hohes Ma3 an Autonomie er-
halten, sieht Horowitz in der Schaffung ethnisch pluraler Regionen eine sinn-
volle Strategie zur Schwichung tiberméchtiger Zentralregierungen, durch die
gleichzeitig interethnische Solidaritit auf der Ebene der Gliedstaaten geschaf-
fen werden konne, da dort alle Gruppen ein gemeinsames Interesse an der
Wahrung der ihnen zustehenden Rechte hitten. Andererseits argumentiert er
auch, dass ethnisch homogene Regionen eine Chance dafiir bieten, dass sich

382

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

intra-ethnische Konflikte entwickeln, die ihrerseits die interethnischen Front-
linien aufweichen oder aber in ihrer Bedeutung herabsetzen konnten.

Obgleich Horowitz in der Analyse kollektiver Konflikte vielfach stark
psychologisierende Ansitze bevorzugt,' wird sein Menschenbild, wenn es
um die Frage der Motivationsstruktur politischer Eliten geht, stark reduktio-
nistisch. Politische Eliten werden als rationale Interessenmaximierer wahrge-
nommen, die im Kontext eines auf Wahl basierenden politischen Systems
alles tun werden, um gewdhlt zu werden. Genau deshalb muss es seines
Erachtens darum gehen, die Anreizstrukturen so zu manipulieren, dass sich
moderates und nicht radikales Verhalten auszahlt. Hier sei, wie auch grund-
sétzlich, eine anreizbasierte einer sanktionsbewerten Struktur vorzuziehen.
Nur sie biete Politikern wie Wihlern positive Griinde fiir moderates Verhalten
— etwas, das in Lijpharts Modell nicht angelegt sei. Kern und Angelpunkt von
Horowitz weiterer Argumentation ist das Wahlsystem, das aus seiner Sicht
ganz spezifische Ausprigungen haben sollte,”” um die Chancen auf MéBigung
zu maximieren sowie sein Eintreten fiir ein prisidentielles im Gegensatz zu
einem parlamentarischen System.

Machtteilung als Wahrnehmungs- und habitualisiertes
Verhaltensmuster

Sowohl Lijphart als auch Horowitz beriicksichtigen in ihren Ansitzen durch-
aus auch die nicht-institutionellen Grundlagen interethnischer Kooperation
bzw. des Weges zur Uberwindung von Ethnizitit. Trotzdem betonen beide,
dass die Bearbeitung der Problematik interethnischer Konfrontation vor allem
iber den ,,richtigen® Aufbau von Institutionen erfolgen muss. Die von beiden
ins Zentrum der Analyse gestellten Spielregeln werden im GroBen und Gan-
zen als Ausfluss eines bestimmten institutionellen Setups begriffen. Sie sind
mithin durch gezielten Aufbau bzw. Umstrukturierung des institutionellen
Rahmens von Politik positiv wie negativ beeinflussbar. Hier setzt eine ge-
wichtige Kritik an, aus der heraus im Folgenden ein alternatives Modell der
Machtteilung entwickelt werden soll, das gegeniiber den ,harten* Determi-
nanten politischen Handelns die ,,weichen® von sozialer Kognition und Praxis
betont. Duncan Morrow etwa argumentiert unter Bezug auf Lijpharts Konzept
der ,,consociational democracy*, dass vielfach vergessen werde, dass die von

14 Dies wird gleichermafien deutlich in seiner inzwischen klassischen Studie zu
ethnischen Konflikten (Horowitz 1985), wie auch seiner detaillierten Analyse
der Dynamiken ethnischer Unruhen (Horowitz 2001). In Anbetracht der Kom-
plexitit seiner Analysen der sozialpsychologischen Dynamiken ethnischer
Gewalt iiberrascht doch die einfache Annahme, dass rein institutionelles
Engineering geeignet sein konnte, die Gefahr ethnischer Gewalt zu minimieren.

15 Siehe hierzu z.B. Horowitz 1985: 628-651, ders. 1990, ders. 1993: 18-38.

383

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Lijphart so positiv gewerteten Charakteristika urspriinglich aus der Analyse
der Erfahrungen einiger europiischer Lander abgeleitet seien. Im Laufe der
Zeit sei jedoch dieses Konzept zu einer allgemeinen Theorie des Umgangs
mit ethnisch gespaltenen Gesellschaften avanciert, obgleich es sich im eigent-
lichen Sinn nur um eine Beschreibung pragmatischer Verfahren in konkreten
Féllen handele.

,»The result is that too much attention is paid to the similarity of institutional, power-
sharing structures, while not enough attention is paid to the health and long-run via-
bility of underlying relationships between communities and their leaders. In divided
societies, the negotiation of power-sharing structures will never suffice in the long
run unless they are underpinned by common understandings and expectations
between leaders, and the implications of those expectations for future, society-wide
reconciliation” (Morrow 2005: 51-52).

Morrow verweist hier auf den fiir ein dauerhaftes Funktionieren konkordanz-
demokratischer Praktiken notwendigen geteilten Horizont der politischen
Eliten und damit auf ein gemeinsames Bild des Jetzt, wie auch eine geteilte
Vorstellung fuir die zukiinftige Ordnung.

Ein Blick auf die gesellschaftlichen Praxen erfolgreicher konkordanz-
demokratischer Machtteilung — und deren Zahl ist ausnehmend beschrankt —
verweist auf einen weiteren, tiefergehenden Aspekt, der in Morrows elite-
fokussiertem Einwand nur im Hintergrund sichtbar wird: dass die Pfeiler
funktionsfahiger Konkordanzdemokratien, wie auch anderer Formen der
Machtteilung im Wesentlichen nicht institutionell abgesichert, sondern durch
Praxis etabliert und durch Wiederholung habitualisiert worden sind, dass sich
also Machtteilung als Praxis in unterschiedlichen institutionellen Rahmen
etablieren konnte und nicht aus einem spezifischen ,,férderlichen® institutio-
nellen Rahmen erwuchs.

Auch die in Lijpharts wie Horowitz’ Ansdtzen unterstellte Annahme, dass
bestimmte institutionelle Strukturen bestimmte Handlungsmuster nahe legen,
erscheint zumindest eminent verkiirzt, wie ein kurzer Blick auf die den Wahl-
systemen korrespondierenden Parteiensysteme in den drei hier untersuchten
Landern illustrieren. In allen drei Léndern findet sich das Prinzip der Einer-
wahlkreise, in dem jeweils der Kandidat mit der relativen Mehrheit den
Parlamentssitz erringt. Dieses System sollte, gemessen am britischen und US-
amerikanischen Modell, zu stabilen Systemen aus zwei oder drei Parteien
fiihren. Das war jedoch in keinem der drei Lander der Fall. Am néchsten
kommt dem erwarteten Effekt des Wahlsystems eindeutig Sri Lanka. In
Malaysia hat sich demgegeniiber eine supermajoritire Parteienallianz gebil-
det, die in gewissem MaB} wie eine einzige Partei funktioniert, wohingegen in
den Philippinen eine ,,Parteienschwemme* beobachtet werden kann.

384

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Die unterschiedlichen Erfahrungen dieser Léander legen nahe, Machttei-
lung als Prozess, bzw. als Praxis zu analysieren, innerhalb dessen einmal ge-
fundene pragmatische Losungen fiir spezifische Probleme verfestigt, syste-
matisiert und verallgemeinert werden, so dass sie sich allmdhlich zu
hegemonialen Deutungs- und Handlungsmustern des politischen Raums und
politischer Interaktion formieren, die stirker noch als institutionelles Design
politische Handlungsalternativen konfigurieren. Allgemein ist anzunehmen,
dass ein zentraler Anreiz zur Aufrechterhaltung der Arrangements der Macht-
teilung im dauerhaften Erfolg im Sinne einer bestmoglichen Interessenbefrie-
digung der inkludierten Gruppen besteht. Nur insoweit als sie diesen Erfolg
sicherstellen kann und alle beteiligten Gruppen die Kooperation als bestmog-
liche win-win-Solution wahrnehmen, bleibt Machtteilung auf Dauer gestellt.

Handlungsmuster, so ldsst sich argumentieren, erwachsen aus dem kultur-
spezifischen Umgang mit historisch kontingenten Situationen. Dabei werden
kulturell préi-existente Muster auf neue Situationen angewandt, ein Prozess, in
dessen Verlauf sie fortgeschrieben und weiterentwickelt werden und mit
neuen Interpretationsangeboten amalgamieren. Erfolgreiche Muster und Neu-
schopfungen werden in wiederholtem Handeln verfestigt — es findet ein insti-
tutionelles Lernen statt, wobei allerdings, und das erkldrt einen grofen Teil
der Differenz zwischen den Fillen, Erfolg in unterschiedlichen Kulturen un-
terschiedlich kodiert wird.

Freilich gewinnt die Praxis der Machtteilung im Laufe der Zeit auch
normsetzende Kraft, als jedes politische Handeln vor ihrem Referenzrahmen
beurteilt wird, so dass beispielsweise erwartet werden kann, dass offene Kritik
ebenso wie klare Opposition tendenziell negativ bewertet, als illoyal beurteilt
und sozial negativ sanktioniert werden — was wiederum die Chancen einer
politischen Partei bei den nédchsten Wahlen, bzw. ihre Stellung in der Regie-
rungsallianz schwichen wiirde, wenn sie diese Handlungsform wiéhlt. Der
normative Druck zur Kooperation, die negative Sanktionierung von Opposi-
tion kann in Einzelfillen durchaus auch die Chancen fiir Minderheiten ihre
Interessen zu maximieren erschweren, kommt doch ein Austritt aus der Re-
gierung der Ablehnung der normativen Fundamente des gesamten politischen
Systems gleich. Wer die Regierung verlassen wollte, miisste im Grunde
gleichzeitig die Solidaritit gegeniiber den informellen, aber durch langjéhrige
Praxis in Bevolkerung und Elite gleichermaBen verankerten politischen Ord-
nung aufkiindigen, die eine Alteration von Regierung und Opposition, die
offen gefiihrten Konflikt und einen ,,echten” Kampf um die politische Macht
eben nicht vorsieht. Damit aber wiirde man sich in eine politisch eminent
prekdre, und kaum ,mehrheitsfihige” Position mandvrieren. Systeme der
Machtteilung allgemein und Konkordanzsysteme im besonderen konnen
einen immensen zentripetalen Sog entfalten, der auch diejenigen ergreift,
deren Interessen zumindest tempordr nicht zufriedenstellend befriedigt

385

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

werden. Die Kosten eines Riickzugs aus dem System sind extrem hoch.
Mithin kénnen solche Systeme auch ein hohes Mal} an Stabilitit entfalten,
vorausgesetzt, die Norm der Kooperation konnte erfolgreich als Idealbild in
den Kopfen der tibergroBen Mehrheit der Mitglieder der Gesellschaft veran-
kert werden.

Allgemein nehmen wir an, dass schon die bewusste Wahrnehmung politi-
scher Alternativen und nicht erst die konkrete Auswahl in hohem Mal} von
der konkreten allgemein-gesellschaftlichen und im besonderen der politischen
Kultur der betreffenden Gruppen bestimmt wird. Einer Praxis der Machttei-
lung korrespondieren ebensolche kognitiven Schemata, die Konflikt in auf
Verhandlung und Inklusion gerichteten Mustern kodieren. Diese werden im
Sozialisationsprozess erlernt und verinnerlicht und im sozialen Handeln ver-
duBerlicht und weiterentwickelt. Wenn und soweit politische Kultur die
Funktion hat ,,das politische Entscheiden und Handeln zu rechtfertigen und
dazu beizutragen, dass die soziopolitische Ordnung den sich wandelnden
Verhiltnissen und Bediirfnissen angepasst werden kann“ (Neidhart 1988: 93)
rekurriert sie auf den normativen Rahmen politischer Herrschaft, auf die in
der Kultur als giiltig erachteten Muster von Macht, Autoritdt, Legitimitét,
Partizipation, und hierarchischer Ordnung ebenso wie auf die in kulturell
legitimierten Ziele sozialen und politischen Handelns. Diese aber sind, ob-
gleich partiell dhnlich, tiber die Zeiten und Gesellschaften hinweg doch
immer spezifisch. Deshalb kann angenommen werden, dass bestimmte
Gesellschaftsformationen besser als andere geeignet sind, Muster der politi-
schen Machtteilung hervorzubringen. Es ist moglicherweise anzunehmen,
dass der Hinwendung zu einer Praxis der Machtteilung das Bewusstsein der
Uneinheitlichkeit vorausgeht, das dann seinerseits ,,durch die Hochwertset-
zung von Einheit, Konsens und Verhandlungslésungen bearbeitet wird*
Neidhart 1988: 93).

Im Anschluss an Lijphart kann auch argumentiert werden, dass dauer-
haften Systemen der Machtteilung eine andere Konzeptionalisierung von
Demokratie zugrunde liegt als majoritdren Systemen. Obgleich sie, gemessen
an der majoritdren Norm, als ,,weniger” demokratisch gelten miissen, sind sie
aus der Binnenperspektive lediglich ,,anders” demokratisch. Sie bestimmen
demokratische Herrschaft nicht priméar als Herrschaft der Mehrheit, sondern
als Herrschaft der grofitmoglichen Zahl.

Aus diesem Blickwinkel ist eine majoritdre Demokratie ein Regime der
Exklusion,16 das ein paradigmatisches Fundament der Demokratie ,,govern-

16 In seiner britischen Ausprégung ldsst sich oft nicht einmal von einer majoritiren
Demokratie sprechen, da die Regierungsmehrheit im Parlament vielfach keine
Mehrheit der Wahlerstimmen représentiert und damit genau genommen die poli-
tischen Représentanten einer Minderheit der Bevolkerung wie Wihler darstellt.
Lijphart argumentiert denn auch, dass in Grossbritannien ,,majorities [...] are

386

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

ment of the people nur ungeniigend erfiillt. In gespaltenen Gesellschaften
droht noch dazu die Gefahr, dass auch ein zweites fundamentales demokra-
tisches Prinzip, ,,government for the people”, zugunsten einer Politik, die
exklusiv den Interessen der hegemonialen Gruppe dient, geopfert wird. Die
Entscheidung fiir ein Regime der Machtteilung mag also in vielen Fillen
historischer Kontingenz geschuldet sein, bedarf jedoch eines spezifischen
kognitiven Fundaments; d.h. eines Verstindnisses von Gerechtigkeit, politi-
scher Herrschaft etc., das sich von dem einer majoritdren Demokratie zu-
grunde liegenden Fundament deutlich unterscheidet.

Allerdings erweist sich die Idee der groBtmdoglichen Inklusion, die dem
Konzept der Machtteilung zugrunde liegt, unter Umstinden genau dort als
exklusiv und intolerant, wo das majoritire System, wenn schon nicht Inklu-
sion, so doch Toleranz einfordert. Machtteilung setzt ein hohes Maf3 an sozia-
ler Diszipliniertheit voraus. Sie funktioniert nur, wenn und insoweit die inklu-
dierten Gruppen, bzw. deren Eliten tatséchlich die Absprachen als ihnen eigen
annehmen und danach handeln. Genau deshalb ist zu vermuten, dass wohl
zumeist informell ein hohes Maf} an sozialer Kontrolle innerhalb der ver-
schiedenen inkludierten Gruppen aufgebaut und aufrechterhalten wird, so
dass die zur Kooperation notwendige ,,Gefolgschaft™ auch sichergestellt wer-
den kann. Da das System auf der effektiven Kooperation fast aller gesell-
schaftlicher Gruppen beruht, miissen diese, im Gegenzug gegen die Inklusion,
die Gefolgschaft ihrer Mitglieder sicherstellen, so dass ihre fortgesetzte Teil-
habe an der politischen Macht gegeniiber den anderen Gruppen begriindet
werden kann. Majoritire Systeme sind in dieser Hinsicht deutlich toleranter.
Soziale Abweichung ist hier kaum ein Problem, da derartigen Personengrup-
pen diese Freirdume zugestanden werden kénnen, weil sie ohnehin nicht in
den Systemen der Macht reprasentiert sind. So diirfte der Grad sozial tole-
rierter individueller Freiheit in majoritiren Systemen ausgeprigter sein als in
den, auf iibergroflen Koalitionen basierenden Systemen der Machtteilung.

4.2 Mikrodynamiken eines komplexen
Gewaltsystems: das Clan-Fundament der
Biurgerkriegsordnung in Muslim-Mindanao

Die Dynamiken auf der Makro-Ebene, die zum Biirgerkrieg in Mindanao ge-
fiihrt und ihn iber Jahrzehnte stabilisiert und perpetuiert haben, wurden in
Kapitel drei schon herausgearbeitet (vgl. auch Kreuzer 2003).

Im Folgenden geht es darum, die vielfiltigen lokalen Dynamiken und das
aus ihnen gebildete Geflecht komplexer Interaktion sichtbar zu machen, das

artifically created by the electoral system out of mere pluralities of the vote*
(Lijphart 1999: 15).

387

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

unterhalb der oben beschriebenen ,,grolen Politik™ dem Konflikt seine beson-
dere Form gibt. Es gilt genauer hinzusehen, wie sich Politik auf der lokalen
Ebene in den von der Gewalt besonders betroffenen Regionen der fritheren
Grof3provinzen Cotabato und Lanao sowie dem Sulu-Archipel darstellt. In der
folgenden Darstellung wird die oben politisch und sozio-6konomisch be-
stimmte Gewalt nun auch sozial und kulturell verankert, so dass ihre sich
tiberlagernden und aufeinander einwirkenden Fundamente und Bedingungszu-
sammenhinge sichtbar werden. Konkret geht es darum, die beobachtbare
Gewalt auf lokale kulturelle Ordnungs- und Bedeutungsmuster sowie soziale
Praktiken zuriickzubinden und damit die lokalen Determinanten des Biirger-
krieges in die Analyse einzubringen.'”

4.2.1 Clan-Politik als Strukturelement des Biirgerkriegs:
ein thetischer Uberblick

Eric Gutierrez benennt Muslim Mindanao und insbesondere das Sulu-
Archipel als ,,Battlefield of the Warlords* und sein Kollege Francisco Gon-
zalez charakterisiert die lokale politische Elite als ,,Sultans of a Violent Land*
(Gutierrez 2000b; Gonzalez 2000.) Beide Bilder verweisen darauf, dass eine
Darstellung, die die Gewalt in der Region ausschlieSlich zwischen einer mus-
limischen Guerilla und dem philippinischen Staat verankert, das tatsdchliche
Geschehen massiv verzerren konnte. Der politische Konflikt zwischen Gue-
rilla und Staat ldsst sich zwar aus politikwissenschaftlicher Perspektive analy-
tisch isolieren, als soziale Praxis ist er jedoch mit einer Vielzahl anderer Kon-
flikte und den darin agierenden Akteuren verwoben, die ihm ein spezifisches
Geprige geben.

17 Damit soll keinesfalls der Annahme einer besonders gewalttrichtigen muslimi-
schen Gesellschaft Vorschub geleistet werden. Das Gros der lokalen Praktiken,
die Gewalt fordern, entstammt zwar Traditionsbestinden, diese sind jedoch
nicht islamischen Ursprungs, sondern stehen vielfach sogar in explizitem Wider-
spruch zum Islam. Clan-Denken und ausgeprégte Ehrkodizes ebenso wie triba-
les Denken haben im sozialen Handeln eindeutig Vorrang vor den Anspriichen
der islamischen Religion. Die immer wieder fragilen Versuche der Integration
beider Systeme, die wiederholt zu beobachtende Kritik des islamischen Klerus
an un-islamischen traditionalen Praktiken verweisen darauf, dass hier um Deu-
tungsmacht konkurriert wird. Dartiber hinaus gilt es zu betonen, dass sich Ge-
walt als Mittel politischen Konfliktaustrags bei weitem nicht nur im muslimi-
schen Siiden, sondern vielerorts auf den Philippinen findet. Der muslimische
Siiden hat viele strukturelle und kulturelle Charakteristika, die in dhnlicher Form
in etlichen Regionen der Philippinen gleichermaflen anzutreffen sind. Hier sei
nur auf die prominente Rolle der politischen Familien von der lokalen bis zur
nationalen Ebene verwiesen. Clans/Familien dominieren nicht nur im muslimi-
schen Mindanao die Politik, sondern auch in christlichen Teilen der Philippinen.

388

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Clan-Politik ist ein zentraler Schliissel zum Verstédndnis der Mikro-Dyna-

miken des Biirgerkrieges, der sich oberflachlich betrachtet als Rebellion der
Muslime gegen einen ausnehmend christlich geprigten Staat darstellt. Die
Politik der Clans in den muslimisch dominierten Territorien Mindanaos und

dem Sulu-Archipel lésst sich in thetischer Form folgendermaBlen zusammen-
fassen:'®

Clan-Strukturen durchdringen die formalen Institutionen und machen letz-
tere partiell handlungsunfihig, da sie vor allem dazu genutzt werden, die
Bediirfnisse des eigenen Clans zu befriedigen. Ziel politischen Handelns
ist es, die Macht des Clans zu vergréBern. Folgewirkungen sind u.a.

18

Ein bedeutsamer Teil der in der vorliegenden Studie verarbeiteten Informationen
wurde durch Interviews im Sommer 2004 und November/Dezember 2005 in
Manila, Cotabato und Iligan gewonnen. Diese werden aus Sicherheitsgriinden
durchgéngig anonymisiert. Interviewt wurden u.a.:

Agujah, Mario Joyo, Member of House of Representatives Akbayan; Ampatuan,
Zamzamin, Executive Director Office of Muslim Affairs; Anado, Mary Ann,
Director (Davao Office) International Initiatives for Dialogue; Arguillas,
Caroyn, Editor-in-Chief Mindanews; Baccani, Benedicto, Prof. Notre Dame
University Cotabato, Director Center for Autonomy and Governance Notre
Dame University, Legal Adviser RLA and ARMM-Government; Buat, Musib,
Member MILF Peace Panel; Candao, Abas, Chairman Bangsamoro Develop-
ment Agency; Col. Garcia, Danil, Vice Commander 6. Infrantry-Division; De
los Reyes, Ike, Leader RPM-M (communist guerilla); Hassan, Hatimil, Speaker
Regional Legislative Assembly (ARMM); Igbal, Mohagher, Head of MILF
Peace Panel, Moro Islamic Liberation Front (MILF), Jaafar, Gazali, Vice-
Chairman, Moro Islamic Liberation Front (MILF), Juanday, Danda, Executive
Director Bangsamoro Development Agency; Kamlian, Jamail, Professor Minda-
nao State University, Iligan Inst. of Technology; Karon, Hadja Bainon G., Re-
gional Secretary ARMM Department of Social Welfare and Development;
Layson, Father Bert, Priester Region Pikit (mehrfaches Kriegsgebiet), katho-
lische Kirche; Leyretana, Virgilio, Deputy Presidential Assistant for Mindanao
and Deputy Cabinet Officer Regional Development XII, Office of the President;
Liao, Antonio, Engaged in resolving long-standing Ridos; Lidasan, Amirah,
Candidate for House of Representatives Suara Bangsamoro; Lim, Hadja Maria
Lourdes, Regional Director Region XII National Economic and Development
Authority; Lingga, Abhoud, Executive Director Institute of Bangsamoro
Studies; Lopa, Rafael, Executive Director and Assistant to the Chairperson
Benigno Aquino Foundation; Lt. Col. Del Prado, Press Officer 6. Infrantry-
Division; Mastura, Ishak, Secretary Dept. of Trade and Industry ARMM,
Mastura, Ismael, Vice-President, Sultan Kudarat Islamic Academy Foundation
College; Mastura, Michael, Member MILF Peace Panel; Quevedo, Orlando
Beltran Archbishop of Cotabato Catholic Church; Quijano, Franklin, Mayor
City of Iligan and Chairman GRP Peace Panel for RPM-M; Rodil, Rudy, Histo-
rian MSU, Iligan Inst. of Technology and Member GRP Peace Panel for MILF;
Ruiz, Noel, Programm Manager LEAP (Livelihood Enhancement And Peace)
Programm USAID (zwei Interviews); Sema, Muslimin, Mayor Cotabato City;
Timovera, Bobby, Co-Editor Mindanews; Vitug, Marites, Editor in Chief
Newsbreak.

389

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Wahlfilschung und massive Bereicherung im Amt sowie breit geficherte
Patronagenetzwerke zugunsten des eigenen Clans.

e Institutionalisierung jenseits der Grenze des Clans ist dauerhaft nicht
moglich, da der Clan bzw. die Interessen des Clans der oberste Bewer-
tungsmafBstab fiir politisches, 6konomisches und soziales Handeln sind.
Jenseits der Grenzen des Clans ist Macht daher extrem fragmentiert. Thre
Biindelung gelingt nur temporér in der Form von nutzenbasierten Clan-
Allianzen, ist dabei jedoch niemals institutionalisiert.

e Die Fihrer politischer Clans sind immer bis zu einem gewissen Grad
Warlords. Da Gewalt ein gidngiges Mittel zur Absicherung und Erweite-
rung der Machtbasis darstellt, ist der Clanchef im wortlichen Sinne als
Machthaber und Gewaltherrscher zu verstehen. Das Verhéltnis zwischen
Clanfithrung und Mitgliedern ist hierarchisch, ebenso wie das zwischen
herrschendem Clan und der beherrschten lokalen Bevolkerung.

e Traditionell wird Gewalt dadurch strukturiert und begrenzt, dass die
Fehdelogik fiir jeden Gewaltakt einen extrem hohen Preis androht (Blut-
fehde). Dies resultiert in furcht- wie nutzenbasierten Vermeidungsstrate-
gien. Fur den Fall der Fehde finden sich elaborate Mediationsverfahren,
die dem Ziel der Gewaltbegrenzung dienen. Ein Teil dieser zivilisierenden
Segmente der Fehde ist im Rahmen von sozialem Wandel und Moderni-
sierung partiell entwertet worden, was in einer Entgrenzung der Gewalt
resultierte.

¢ Clan-Fehden sind innerhalb des staatlichen Systems nicht 16sbar, da sozi-
ale Normen so stark sind, dass sie sich im Konfliktfall problemlos durch-
setzen konnen und der Staat keinerlei glaubwiirdige Alternative ,,fairer*
Konfliktbearbeitung zur Verfiigung stellt.

e Staatliche Akteure sind trotzdem vielfach an der Beilegung von Fehden
involviert. Barangay-Fiihrer,' Biirgermeister oder Gouverneure treten
dann jedoch mit drastisch verdnderter Legitimationsbasis auf. Thre Auto-
ritdt als Mediatoren basiert dann faktisch auf der Anerkennung des Pri-
mats der traditionellen Mechanismen gegeniiber den modernen staatlichen
Mechanismen und ihrem Willen, im Sinne traditioneller Mediatoren zu
agieren. Diese Verfahren sithnen die Taten nach traditionalem Recht mit
Blutgeld, das vom Kollektiv aufgebracht werden muss — eine Bestrafung
des Téters findet nicht statt.

Im Biirgerkrieg sind die Clans folgendermaflen positioniert:

e Clans agieren auf allen Seiten des Biirgerkriegs, um die eigenen Interes-
sen bestmoglich abzusichern. Sie unterstiitzen nicht selten die Guerilla
und sind gleichzeitig als Reprisentanten der Regierung aktiv.

19 Barangays sind die niedrigsten staatlichen Verwaltungseinheiten.

390

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Die Guerilla ist zugleich Gegner der Clans und Verbiindeter. Die alte
MNLF zielte partiell auf eine Entmachtung der Clans und eine umfas-
sende Reform der lokalen Herrschaftsstrukturen — ohne dies jedoch jemals
in ein klares politisches Programm zu giefen. Nach mehreren fritheren
Kooptationswellen wurden mit dem Friedensvertrag von 1996 die wichti-
gen Fihrungskader der Organisation ins System eingebunden. In den
letzten Jahren zeigte sich, dass die Clan-Logik stirker war als der revolu-
tiondre Impetus. Die noch im System verbliebenen MNLF-Kader — und
das sind relativ wenige — agieren als Strongmen unter Strongmen und
kampfen de facto nicht mehr um Reformen, sondern um die Stabilisierung
ihrer Position im System und den Aufbau einer eigenen politischen Fami-
lie.

Vielfach sind auch individuelle staatliche Akteure in Fehden involviert.
Dann besteht die Gefahr, dass sie die ihnen zur Verfiigung stehenden
Mittel (Polizei, CAFGU? etc.) fiir ihre Zwecke einsetzen. Diesem Ver-
fahren wird Vorschub geleistet durch a) die Durchpolitisierung der Si-
cherheitsorgane, die auf lokaler Ebene der Politik gegeniiber verantwort-
lich sind, und b) durch die Praxis eigene Verwandte in moglichst vielen
entsprechenden Positionen zu platzieren, so dass auf die von ihnen kon-
trollierten Einheiten zuriickgreifen kann. Hinzu kommt die ausgeprigte
personenbezogene Loyalitit, die die Untergebenen der Fithrer zu willfdh-
rigen Handlangern macht.

Auch das Handeln der Guerilla ist vielfach in Clan-Politik verwickelt. In
der Organisation selbst scheinen Clan-Loyalitdt und Organisationsloyali-
tdt zu konkurrieren, wobei vielfach der Clan-Loyalitdt der Primat zuzu-
kommen scheint. Ein Teil der Gewalt zwischen Guerilla und Staat ldsst
sich sinnvollerweise als Teil von Clan-Politik verstehen, in der die mo-
derne institutionelle Hiille maskiert, dass konkurrierende Clans gegenein-
ander kampfen. Da es niitzlich ist, werden derartige ZusammenstoBe viel-
fach als politische Auseinandersetzungen zwischen Guerilla und Staat
dargestellt, wodurch sie auf die Dynamiken in der politischen Arena
massiv einwirken konnen. In letzter Zeit ist hier eine sehr zu begrilende
Neuorientierung festzustellen, die danach strebt, die Gewaltformen sauber
gegeneinander abzutrennen und so Eskalationen durch die Interdependenz
unterschiedlicher Gewaltarenen vorzubeugen.

20

Die CAFGUs (Citizens Armed Forces Geographical Unit) wurden vor einiger
Zeit in CVOs (Civilian Volunteers Organization) umbenannt. Im Folgenden
wird der auch im allgemeinen Sprachgebrauch generell genutzte Begriff der
CAFGU verwendet. Bei diesen handelt es sich um eine Nachfolgeorganisation
der von Marcos initiierten Integrated Civilian Home Defense Units (ICHDF).
Diese Einheiten sind verantwortlich fir Tausende von Massakern, gezielte
Morden, Folter und Vergewaltigung.

391

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die
tion
den

folgenden Seiten geben eine detaillierte Darstellung der lokalen Interak-
en: sie skizzieren die Akteure, differenzieren die sich vielfach {iberlagern-
Konfliktlinien und arbeiten die Komplexitdt der konkretem Verhalten

zugrunde liegenden sozialen und politischen Ordnung heraus.

4.2

.2 Die Gewaltakteure

In den muslimisch geprigten Regionen Mindanaos und dem Sulu-Archipel
findet sich eine grofle Zahl unterschiedlicher Gewaltakteure:

die Streitkréfte, die nationale Polizei und die ihnen zugeordneten para-
militdrischen Einheiten der CAFGUs. Die Biirgerwehren werden von den
Streitkriften und lokalen Politikern kontrolliert und bewaffnet, haben sich
aber vielfach in weitgehend eigenstindig operierende bzw. im Dienst
lokaler Politiker oder/und GroBgrundbesitzer stehende halbkriminelle
Banden verwandelt, die gegen Bezahlung oder auf eigene Rechnung
vielerlei Aufgaben tibernehmen: von der Sicherung illegalen Holzein-
schlags bis hin zu gezielten Morden.

die Moro Islamic Liberation Front (MILF), eine stark islamisch orientierte
Guerilla, die einen eigenstindigen islamischen Staat fiir die Moros an-
strebt und ihre Streitkrifte, die BIAF (Bangsamoro Islamic Armed
Forces). Diese umfassen ca. 10.000 Mann und sind militérisch organisiert.
Allerdings scheinen sie dauerhafte Disziplinprobleme zu haben. Loyali-
titen sind personalisiert, d.h. wenn einzelne Unterfiihrer die Organisation
verlassen, folgen in der Regel alle ihnen untergeordneten Kampfer. Die
lose Organisationsform und die Schwierigkeiten der zentralen Fithrungs-
ebene, straffe Disziplin durchzusetzen, sind wahrscheinlich auch verant-
wortlich dafiir, dass einzelne Segmente der Organisation in verschiedene
Formen der Kriminalitit abgeglitten sind. An den Rédndern der MILF ist
die Grenze zur organisierten Kriminalitdt flieBend.

die muslimischen, von Datus®' gefiihrten Clans mit ihren Privatarmeen
von zumindest mehreren Dutzend Bewaffneten. Méchtige Clans kénnen
in Krisensituationen problemlos mehrere hundert Mann unter Waffen
stellen. Diese Akteure setzen Gewalt auf sehr unterschiedlichen Feldern

21

392

Traditionell basiert der Datu-Titel auf der Abstammung vom Propheten Moham-
med. In der Gegenwart wird der Titel inflationdr angewandt und bezeichnet de
facto vor allem Personen, bei denen 6konomische, politische und soziale Macht
zusammenfallen. So lésst sich die Kategorie der Datus also differenzieren in die
alten und die neuen Datus. Erstere konnen ihre Herkunft tiber Jahrhunderte
zurlickverfolgen und leiten ihren Fihrungsanspruch aus der Abkunft von Mo-
hammed ab. Letztere versuchen zwar vielfach auch iiber Einheirat u.4d. Strate-
gien traditionale Legitimitdt aufzubauen, de facto verdanken sie jedoch ihre
Titel ihrer politischen Durchsetzungsfahigkeit in den Umstrukturierungen der
spéten spanischen und amerikanischen Kolonialzeit.

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

ein. Auch wenn die Ubergiinge flieBend sind, ist grundsitzlich zu unter-
scheiden zwischen politischer Gewalt und Gewalt, die aus der Logik der
Ehr- und Fehdekultur resultiert. Die Zyklen der ersteren folgen zumeist
den Wahlrhythmen der philippinischen Demokratie, die der zweiten den
Dynamiken der Blutfehde. Blutfehden werden nicht nur auf Elite-Ebene
ausgeiibt, sondern durchziehen alle Gesellschaftsschichten.

die lokalen christlichen oder muslimischen Machthaber, die mit dem eng-
lischen Begriff der ,,Strongmen* gut beschrieben sind. Beide Gruppen
verfiigen iiber eigene private Armeen, die niemandem anderen als ihren
Auftraggebern verantwortlich sind. Derartige Strongmen kénnen sehr un-
terschiedlichen Ursprungs sein. Im Falle der Christen sind es nicht selten
ehemalige Mitglieder von Polizei oder Militér, die noch zu aktiven Zeiten
die Ressource Gewalt so zu ihrem Nutzen einzusetzen fihig waren, dass
sie nach ihrem Ausscheiden aus dem Dienst als zivile Politiker lokale
Machtpositionen {ibernechmen konnten. Muslimische Strongmen haben
teilweise eine Karriere in der MNLF hinter sich, aus der sie sich zu ver-
schiedenen Zeiten von der Regierung haben ,herauskaufen” lassen. Im
Gegenzug erhielten sie zumeist politische Posten auf lokaler Ebene
und/oder Okonomische Rechte, zumeist Lizenzen etwa zum Holzein-
schlag. Die dadurch ermdoglichte Kombination von militdrischer, politi-
scher und okonomischer Macht diente vielen als Ausgangsbasis, um sich
ihren Teil am lokalen Kuchen dauerhaft zu sichern.

ethnische Milizen, die von den Streitkraften im Rahmen ihrer anti-kom-
munistischen Counter-insurgency Strategie bei den Lumad eingerichtet
worden sind (prominent die gefiirchtete Alsa Lumad) mit dem Ziel, die
»linken“ Lumad zu bekdmpfen. Bei ihnen handelt es sich wie bei vielen
christlichen Milizen, die mit Unterstiitzung der Sicherheitsdienste an den
Réndern der muslimischen Gebiete operieren, de facto um partiell krimi-
nelle Organisationen, die gegen Straffreiheit den Sicherheitskréften eine
Vielzahl von schmutzigen Arbeiten abnehmen — etwa bei der Sduberung
von Ahnenland zum Zweck 6konomischer Ausbeutung.

kriminelle Banden, die auf vielfdltige Weise in die Konfliktdynamiken
eingreifen und auf verschlungene Art und Weise mit vielen anderen Ak-
teuren verbunden zu sein scheinen. Ob und inwieweit Verbindungen
zwischen lokalen Politikern und Militérs auf der einen und auf Entfithrung
spezialisierten Banden auf der anderen Seite besteht ist eine offene Frage
— nicht zuletzt deshalb, weil fithrende Bandenmitglieder entweder nicht
gefasst oder aber bei der Festnahme erschossen werden, so dass sie keine
Aussagen mehr machen kénnen. Sitzt mal einer ein, so kann man beinahe
sicher sein, dass ihm schon bald die Flucht gelingt, wenn er auf ihr nicht
erschossen wird.

393

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

o zufillige Gewaltakteure®, die, ohne sich einer der obigen Gruppen zu-
gehorig zu fithlen, durch die Dynamiken der Gewalt und die allgemeine
Verfiigbarkeit von Waffen zu Gewalttitern werden. Exemplarisch fiir
diese eher amorphe Gruppe mag der Fall eines ehemaligen MNLF-Kom-
mandeurs stehen, der im Rahmen des von USAID finanzierten LEAP-
Programms™* zur Rezivilisierung von Kombattanten zum Fiihrer eines der
vielen lokal eingerichteten MNLF-Staaten” wurde. Als Regierungstrup-
pen auf der Verfolgung von MILF-Einheiten das Territorium dieses
MNLEF-Staats bombardierten, starb sein Sohn und der mit USAID-Mittel
errichtete Speicher fiir die Gemeinde wurden zerstort. In Reaktion darauf
wandte sich der Kommandeur nicht an die Regierung oder die MNLF.
,»He on his own undertook retaliatory action against the Philippine army.
Of course the Philippine army responds, classifying him as a bandit or as
a terrorist. [...] there is an arrest order for him. He has not joined the
MILF but he has sleeping with his M-14 and he is prepared to take action
against the military” (Interview Manila, 29.05.2004, anonymisiert).

Es mag aufgefallen sein, dass die MNLF an keiner Stelle in dieser Liste
Erwédhnung findet, was seinen Grund darin hat, dass sie als organisierte poli-
tische Kraft inzwischen kaum noch eine Rolle spielt und als Organisation
keine Kontrolle mehr iiber Gewaltakteure hat. Das heif3t nicht, dass MNLF-
Kader als Gewaltakteure nicht auftauchen — hier sprechen die Kriege der
letzten Jahre auf Sulu eine deutlich andere Sprache-, sehr wohl aber, dass sie
inzwischen einen groflen Teil ihrer politischen Macht weniger aus ihrer
MNLF-Mitgliedschaft heraus gewinnen oder sichern, als vielmehr aus den in
den letzten Jahren aufgebauten personenbezogenen Machtstrukturen.

Schon hier wird sichtbar, dass das ,,offizielle Organigramm® lokaler Poli-
tik im philippinischen Stiden den Beobachter, wenn schon nicht ins Nir-
gendwo, dann zumindest in die Irre fiithrt. Nach drei Jahrzehnten Biirgerkrieg
ist die umkémpfte Region in Einheiten und zwischen Akteuren aufgeteilt, die
sich in dieser Form auf keiner administrativen Karte finden. Gutierrez Aus-
sage zu Sulu gilt gleichermaBen fir die anderen Regionen — lediglich die
MILF muss hier neben der MNLF noch eingefiigt werden: ,,The province can
be divided into strongholds controlled by either military, different MNLF
commanders, and the assortment of local strongmen and families. The invi-
sible boundaries are indelibly marked and delineated, however, in the minds
of the people* (Eric Gutierrez 2000b: 46).

22 LEAP: Livelihood Enhancement And Peace Programm. Von deutscher Seite ist
in diesem Programm die Hanns-Seidel-Stiftung finanziell engagiert.

23 Dies ist die offizielle (!) Bezeichnung, unter der diese lokalen Projekte bei
USAID gefiihrt werden.

394

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

4.2.3 Konfliktlinien im muslimischen Siiden
Konflikte zwischen muslimischen Stdmmen

Die zwei groBen muslimischen Rebellen-Organisationen MNLF und MILF
sind zu bedeutsamen Teilen entlang ethnischer Grenzen organisiert. In der
MNLF dominieren vor allem Tausug, in der MILF demgegeniiber Maguin-
danao. Da der langjdhrige Fiihrer der MILF Hashim Salamat mit einer Mara-
nao verheiratet war, gelang es ihm auch viele Maranao an die MILF zu bin-
den, nachdem sich die in den 70er Jahren bestehende MNLF-Reformist
Group, eine Maranao-dominierte Splittergruppe der MNLF in das politische
System integriert hatte. Obgleich beide vorgeben fiir die Gesamtheit der
Moros/Muslime zu sprechen, werden sie doch de facto als jeweils unter-
schiedlich ethnisch konfiguriert wahrgenommen und agieren zumindest in
Teilen auch als Interessenvertreter der Gruppen, die primir die Mitglieder
stellen. Auch die traditionellen Eliten tendieren zu einer stiarkeren Anbindung
an ihre Ethnien als an die Moros als Ganzheit. Die Kontrolle tiber Gebiete
steht nicht zur Debatte, da alle Stimme relativ klar umrissene Territorien be-
siedeln und kontrollieren.

Der Konflikt zwischen den ethnischen Gruppen, in die die Moros zerfal-
len wird nur auf der iibergeordneten, Stammesgrenzen iiberschreitenden
Ebene sichtbar. Konkret geht es um die Kontrolle tiber all die Mittel der Poli-
tik, die auf der regionalen Ebene der Moros institutionell verankert sind und
vergeben werden, also in den Institutionen jenseits der Provinzebene. Hier
sind insbesondere zu nennen die ARMM (Autonomous Region in Muslim
Mindanao), die inzwischen aufgeldste SPDA (Southern Philippines Develop-
ment Agency) und die einen grofleren Bereich umfassende SPCPD (Southern
Philippines Council for Peace and Development). Nachdem diese fiir wenige
Jahre von der MNLF (und damit schwerpunktmiBig von Tausug) dominiert
worden ist, gelang es in den letzten Jahren den etablierten traditionellen mus-
limischen Eliten, die Kontrolle weitestgehend zuriickzugewinnen und die
MNLF-Kader zu marginalisieren. Die Verwandlung der tibrig gebliebenen
MNLF-Kader in lokal verankerte Stongmen und die Riickkehr der Clans auf
die regionale Ebene haben die tribale Dimension entscharft. Beide, die tradi-
tionellen Eliten wie auch die MNLF-Kader, agieren nun, wie ein Berater der
ARMM-Regierung kritisch herausstellt, ganz im Sinn der nationalen Regie-
rung, ,,of course the ARMM has been hijacked by the traditional politicians
and rebels-turned-traditional politicians, sort of two classes — it’s the same,
you know. They are subservient to the national government, they don’t
question” (Interview Cotabato City, 07.06.2004, anonymisiert). Die wachsen-
de Dominanz der Clans und die Verwandlung der alten MNLF-Kader in
lokale Eliten haben das im Design der regionalen Institutionen schlummernde

395

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

interethnische Konfliktpotential weitgehend aufgelost. Trotzdem besteht in
allen regionalen Institutionen in begrenztem Maf ein Konflikt zwischen den
Stimmen um die Besetzung der Amter.

Konflikt und Kooperation zwischen politischen Clans und den zwei
revolutiondren Bewegungen

Traditionell wird Politik im muslimischen Siiden von den Fiihrern politischer
Clans gemacht, die de facto eine fast totale Macht iiber bestimmte Territorien
austiben. Diese Clans kénnen ihre Bevolkerung als Ressource bei Wahlen ein-
setzen, da sie Politikern mit Ambitionen auf nationale Positionen in den von
ihnen kontrollierten Gebieten sichere Siege garantieren konnen. Im Gegenzug
sind sie in die politischen Patronagenetzwerke eingegliedert und erhalten auf
vielfiltige Weise Mittel aus staatlichen Topfen, die sie gleichermafen zur
Bereicherung des Clans wie auch der Absicherung der eigenen Herrschaft ein-
setzen konnen. Viele von ihnen agieren mit opportunistischen, am politischen
Machterhalt oder -ausbau des Clans orientierten Strategien. Nicht selten fin-
den sich Clanmitglieder auf allen Seiten: manche als Politiker, andere in der
lokalen Administration, teilweise in den Streitkridften, den Sicherheitsdiens-
ten, aber auch bei der Guerilla. Diese scheint vielfach auch mit ,,Sachmitteln‘
von den michtigen Clans unterstiitzt zu werden. Einzelne Kommandeure mit
Clan-Bindung revanchieren sich dann in Problemfillen (z.B. Clan-Fehden),
indem sie bewaftnete Hilfe sichern (Interviews Juni 2004, November/Decem-
ber 2005).

Die primére Loyalitit aller Clans gehort den Interessen der eigenen Fami-
lie und der moglichst vollstindigen Kontrolle tiber ihre Territorien und die
dort lebende Bevolkerung. So sichert ein Clan sich und seine 6konomischen
Interessen beispielsweise gegeniiber der MILF-Guerilla dadurch, dass er auf
einer von ihm betriebenen Bananenplantage MILF-Guerilleros beschéftigt,
die in den ,kriegsfreien” Phasen bestrebt sind, ihren Familien ein Auskom-
men zu verdienen. Die Guerilleros sind jedoch nicht nur normale Arbeiter,
sondern stellen auch den militdrischen Schutz der Plantage. Damit versichert
sich der Arbeitgeber gleichzeitig der Loyalitét der gesamten Guerilla-Organi-
sation, die zur Versorgung ihrer Mitglieder (auch) auf solche Hilfe angewie-
sen ist. Gleichzeitig wahren die Clanfiihrer auf lokaler Ebene ihre Interessen,
da sie die politische Elite (Biirgermeister etc.) stellen und die Region gegen-
iiber den tibergeordneten staatlichen Ebenen vertreten (z.B. als Parlamentsab-
geordnete etc.) (Interview Manila, 29.05.2004, anonymisiert).

Ahnlich ,,mehrgleisig® agiert die Mastura-Familie: Datu Michael Mastura,
Mitglied der Verfassungsversammlung von 1971, spdter u.a. Parlamentsab-
geordneter (1987-1995) und stellvertretender Minister des Ministeriums fiir
Muslim-Angelegenheiten (Ministry of Muslim Affairs), sowie Mitglied der

396

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

SPDA gehort als Berater seit langem der Verhandlungsdelegation der MILF-
Guerilla an,” wihrend sein Sohn Ishak als Secretary of Trade and Industry
der ARMM fungiert und andere Familienmitglieder die lokale Kontrolle iiber
die Besetzung von Biirgermeisterposten sichern. Bei den letzten Wahlen
gewann Armando Mastura den Posten als stellvertretender Biirgermeister von
Sultan Mastura Stadt. Sein Bruder Tocao Mastura wurde zum Biirgermeister
von Sultan Kudarat und seine Tochter Shajida Bandila zu dessen Stellvertrete-
rin gewéhlt (Philippine Daily Inquirer online 22.05.20004).

Der Ampatuan Clan, derzeit der michtigste Clan der Region Mindanao,
scheint tiber ausnehmend enge Beziehungen zum lokalen Militdr zu verfii-
gen,” die nicht nur dazu genutzt werden sicherzustellen, dass die Wahlen im
erwiinschten Sinne ausgehen, sondern auch zu Zwecken der militdrischen
Absicherung der lokalen Kontrolle des Clans tiber die Territorien rund um die
Stadt Shariff Aguak. Der Chef des Clans, Andal Ampatuan, der frither schon
als Kongressabgeordneter die Interessen der Familie auf der nationalen Ebene
vertreten hatte, gewann 2004 zum zweiten mal den Kampf um den Gouver-
neursposten, ein Schwiegersohn, Datu Bimbo Sinsuat, wurde zu seinem Stell-
vertreter gewéhlt. Sein Sohn Zaldy wurde Biirgermeister von Shariff Aguak,
ein Neffe, Hadji Akmad B. Ampatuan dessen Stellvertreter. In dem Ort Datu
Unsay gewannen mit Andal Ampatuan Jr. und Sajid Ampatuan ebenso wie in
Mamasapano mit Akmad M. Ampatuan und Nuali Ampatuan Familienmit-
glieder. In Ampatuan Stadt siegten zwei Sangki-Briider, die ebenfalls mit
Gouverneur Andal Ampatuan verwandt sind. Der frithere Justizminister
Simeon Datumanong, ein Neffe Andal Ampatuans, gewann seinen Sitz im
nationalen Parlament. SchlieBlich gelang es im Jahr 2005 Andal Ampatuans
Sohn Zaldy als offizieller Kandidat der Regierung zu den Gouverneurswahlen
der ARMM anzutreten — und diese auch problemlos zu gewinnen. Im Gefolge
der Ubernahme der Macht als ARMM-Gouverneur im Herbst 2005 platzierte

24 Sein Bruder Datu Tocao Mastura war Anfang der 70er Jahre MNLF-Komman-
deur, als Michael Mastura in der ,,offiziellen” Politik aktiv engagiert war. Er
kehrte 1976 der Organisation den Riicken und nahm seine Einheiten mit nach
Nuling, wo er den Biirgermeister-Posten annahm und die Stadt mit seiner Privat-
Armee gegen Ubergriffe der Armee sicherte. Ein anderes Familienmitglied,
Datu Guiwan Mastura war bis 1973 ebenfalls als Kommandeur auf der Seite der
MNLF.

25 Einer der Gesprichspartner erlduterte diese Beziechungsmuster folgendermaflen:
»As you know the military is very much supported by these political elites. In
this part [of Maguindanao; die Verf.] the stories persist about military getting
some money from this governor [Andal Ampatuan; die Verf.] — monthly in the
millions. If you are commander of the sixth infantry division, yes, you get
monthly pay. And in exchange for protection (Interview Cotabato City,
07.06.2004, anonymisiert).

397

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

er weitere Verwandte auf politische Posten, auf die er nun in der neuen Funk-
tion Zugriff hat.

Gleichzeitig scheint die Familie tiber Jahre die MILF mit der Duldung
mehrerer Stiitzpunkte auf ithrem Territorium unterstiitzt zu haben, bevor sie
sich im Jahr 2002 nach dem Mord an Andal Ampatuans Sohn Saudi gegen die
Guerilla wandte (Interviews Manila/Cotabato, Juni 2004). Ahnlich komplexe
Absicherungsstrategien finden sich seit den Anfingen der Rebellion in den
frithen 70er Jahren in fast alle traditionellen Elitefamilien. Viele hatten
zumindest zeitweise ein oder mehrere aktive Mitglieder in den Reihen der
Guerilla.

Obgleich die méchtigen muslimischen Familien den Konflikt als Res-
source nutzen und iiber familiale Reprisentanz in der Guerilla flir ihre
Zwecke zu instrumentalisieren versuchen, begreifen sie die MNLF und jetzt
die MILF aber gleichzeitig als klare Bedrohung ihrer eigenen politischen
Hegemonie. Einige sehen in der Ideologie der MILF eine Gefahr fiir ihre
traditional abgesicherte Stellung als Aristokratie und optieren gegen die
MILF-Version des Islam und fiir eine stirkere Integration des Islam mit den
lokalen Praktiken und Traditionen, was ihnen auch zukiinftig eine dominie-
rende Rolle sichern wiirde.

Hier kann es durchaus auch zu informellen Allianzen mit christlichen Po-
litikern kommen (hier sind zu nennen die Namen Lobregat und insbesondere
Pinol, die die Provinzen Zamboanga und Nord-Cotabato beherrschen), wenn
diese zum Zwecke des Machterhalts als opportun gesehen werden. Die tradi-
tionelle muslimische Elite agiert auf zweierlei Art: sie versteht sich als Sach-
walter der Interessen der Muslime, ist aber auch Sachwalter der eigenen
,,Klasse® und ihres Anspruchs auf 6konomische und politische Macht, was die
Regierung seit Jahrzehnten zu nutzen weil3.

Das Ziel des Machterhalts erklirt auch, warum u.U. die muslimische Gue-
rilla als bedrohlicher empfunden wird als die christlichen Eliten, die in den
Nachbarprovinzen regieren. Benachbarte muslimische und christliche Eliten
versuchen im Regelfall, einander nicht ins Gehege zu kommen, sondern die
jeweiligen Einflussbereiche zu respektieren (Interviews Manila/Cotabato,
Mai/Juni 2004, November/Dezember 2005).

Konflikte zwischen der Guerilla auf der einen und Familienallianzen auf
der anderen Seite konnen durchaus gewaltsam verlaufen. Allerdings ist das
offene Gewaltniveau eher niedrig. Verdeckt spielen diese Konfliktlinien je-
doch mit hoher Wahrscheinlichkeit in einem Teil der scheinbar zwischen
Streitkraften und staatlichen Sicherheitsorganen und Guerilla ausgetragenen
Konflikte eine bedeutsame Rolle, insofern als simtliche Parteien ihre Bezie-
hungen zu Gewaltakteuren zum Zwecke der Forderung der eigenen Interessen
nutzen. Auch hier eskaliert die Gewalt vor den Wahlen, da dann die Clans um
die Besetzung der politischen Posten kdmpfen, was regelmiBig Dutzende von

398

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Menschenleben kostet. Vereinzelt diirfte es aber auch zu Biindnissen mit dem
Ziel der Ausschaltung politischer Konkurrenten oder ihrer Vertreibung aus
bestimmten Territorien kommen. Zu beobachten ist ein komplexes Bild ge-
genseitigen Hintergehens — die einzige Konstante des Allianz-Systems ist die
tiberragende Bedeutung der Interessen der einzelnen Clans.

Traditionelle Clan-Fehden

Clan-Fehden finden sich in allen Regionen Muslim-Mindanaos und sind
moglicherweise sogar fiir das Gros der lokalen sozialen, aber auch politischen
Gewalt verantwortlich. Viele der Interviewpartner betonten, dass ein grofler
Teil der sogenannten Polizei- oder Armeeaktionen gegen Rebellen verschie-
denster Provenienz ,,Schlachten” in lang andauernden Clan-Fehden seien, in
denen eine Seite die Moglichkeit hat, die Gewaltressourcen des Staates fiir
thre Zwecke zu nutzen. Wenn ihre Gegner Clan-Mitglieder in der Guerilla
haben, konnen sie umgekehrt diese mobilisieren. Derartige Konflikte haben
nicht nur ein hohes Gewaltpotenzial, sondern auch eine dauerhafte Qualitét.

Clan-Fehden resultieren hiufig auch aus den Dynamiken der philippini-
schen Wahldemokratie, wenn konkurrierende Clans um den ,,Wahlsieg® in
einem Wahlbezirk kampfen. In einem solchen Kampf geht es nicht darum, die
Mehrheit der Wéhler zu iiberzeugen, sondern mit allen Mitteln den politi-
schen Sieg fiir den eigenen Clan zu erringen, was viel effektiver mit Geld und
Waffengewalt denn mit Worten und politischen Programmen erreichbar
scheint. Es dominieren hier, wie auch in vielen anderen Regionen der Philip-
pinen, die drei Gs (guns, goons and gold). Ein muslimischer Politiker argu-
mentiert im Interview offen, ,,clan politics is very strong, also democracy is a
form of legitimacy for power-grab. Meaning, if you have money, you have
guns, goons and gold as they call it the three Gs, you can aspire for power.
Elections, especially our type of election, wherein the Comelec™ is perceived
as corrupt and can be bought, then elections are bought. We don’t have Euro-
pean style democracy, wherein people really respect the will of the people, the
mandate from the people. [...] In our case, in our area it is more of a power-
grab“ (Interview Manila, 27.05.2004, anonymisiert).

Kriminelle Bandengewalt

Muslim-Mindanao ist eine der Regionen der Philippinen mit sehr hoher Ban-
dengewalt, die sich in Entfithrungen zum Zweck der Losegelderpressung,
aber auch in gewaltsamen Raubiiberféllen dufert. Es ist kaum bestreitbar, dass
ein Grofteil der Entfithrerbanden keine Chance hitte, dauerhaft den staatli-

26 Die staatliche Wahlkommission.

399

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

chen Sicherheitskriften zu entkommen, wenn sie nicht iiber exzellente lokale
Kontakte verfiigten und von zumindest manchen politischen Akteuren auf den
von ihnen kontrollierten Territorien geduldet wiirden. Die Griinde hierfiir rei-
chen von Bereicherung iiber die Nutzung des Gewaltpotenzials dieser Grup-
pen fiir eigene Zwecke bis hin zur Verpflichtung auf traditionelle Bande des
Clans.

Weniger offen sichtbar ist die Gewalt, die von den Geschiften der Grup-
pen ausgeht, die auf den illegalen Abbau von Rohstoffen spezialisiert sind.
Insbesondere der illegale Holzeinschlag scheint eine wichtige Einnahme-
quelle zu sein, an der eine Vielzahl von lokalen Eliten und auch ehemalige
Kader der MNLF sowie die staatlichen Sicherheitskriften profitieren. Kon-
flikte um diese Einnahmequelle fithren nicht selten zu Gewalt gegen Sachen,
aber auch gegen Personen, die auf komplexe Art und Weise mir der politi-
schen Problematik verschrinkt ist. Die Informationen hierzu sind jedoch aus-
nehmend sparlich und daher notgedrungen spekulativ.

Die Uniform als Maske lokaler Gewaltdynamiken

Dass vielfach Gewalt und ihre Akteure nicht das sind, was sie aufgrund ihrer
offiziellen Benennung zu sein scheinen, soll im Folgenden an mehreren Bei-
spielen aufgezeigt werden. Einer unserer Gesprichspartner, der seit Jahren in
der Region zwischen den Fronten tétig ist, illustrierte die Frage nach der Rolle
und Funktionsweise lokaler Gewalt mit den folgenden Geschichten:

,,To survive as a power-figure — the feudal aspect — you have to maintain your armed
followers, because given the fact, that your adversaries are also people who love
violence, you have to protect yourself. So in effect, you have to establish your band
of armed followers. Or essentially your relatives, who are your most closest suppor-
ters. As you grow into power [...] you end up getting some political position or
being affiliated with some political position, be it Barangay official, a mayor, a
governor or a board member or something of that sort, which would also legitimize
your entitlement to [...] military or police protection. And somewhat to that effect, it
pays to have relatives in the military. And the fact that you have access to uniformed
services sort of legitimizes your hold on power. So your enemies or your political
adversaries, if they [...] choose to fight you, they end up not only fighting your
regular followers, but also the people that you have contacted, these being the uni-
formed services. Either police or army. In effect for the army or the police to justify
this, they will classify those other groups as rebels. When you are being classified as
rebel, you have no other choice but to really affiliate yourself with either the MN or
the MI [MNLF and MILF; die Verf.].“

,,There is N.N. [anonymized; die Verf.], who is trader, and I know the local army
commander, | ask that some of my relatives be integrated in the armed forces. And I
supply them with the firearms. [...] I give them my fire-arms. They end up taking

400

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

the slots reserved for the legitimate MNLF former combatants. So they go and train,
they become members of the Philippine army, of the national police, but the Chris-
tians don’t trust them either. And they just say: ,Well you just get a personal security
[job; die Verf.]. You go back to where you came from [...].“ So they come back to
me. And [ say: ,Well, what are you doing here?‘ and they say: ,Well, we’re now
your security.” And I say: ,Great! I have just legitimized my private army.**

,Even in the police integration process this could be bought. A policeman earned
maybe 11.000 a month and they are giving something like 200.000 pesos to get the
slot. The salary is not the problem, they don’t care about the salary. The fact is, they
can go back into their area legitimately carrying fire-arms. So they could not be clas-
sified as private armies because they are police-forces or they are army-troopers but
they are identified with a political figure or their sponsor. And this is why you have
other people refusing to surrender their fire-arms.*

~CAFGUs at one time could also be sponsored by the mayor. And that’s a legitimate
authority, right. But the problem is that the mayor happens to be the political war-
lord or that feudal warlord. So in effect he is legitimizing his private army. That’s
the reason why the others don’t want to surrender their firearms.“ (Interview, Ma-
nila, 29.05.2004, anonymisiert).

Die Botschaft hinter diesen Geschichten ist identisch: staatliche Gewaltak-
teure sind nur formal gesehen staatlich. De facto handelt es sich um Privatar-
meen lokaler Kriegsherren. Viele Kédmpfe zwischen Militdr oder Polizei/
CAFGU und Guerilla entspringen aus der Logik der gewaltsam ausgetragenen
Clan-Konflikte. Alle ,,staatlichen” Akteure haben ein hohes Eigeninteresse,
die politische Interpretation iiber die des privaten Krieges zu legen, zum
einen, weil es politisch eminent kostentrachtig wire, die Wahrheit zu berich-
ten, zum anderen, weil etwa im Fall von Verletzten oder Toten die staatlichen
Zahlungen verweigert wiirden, wenn es sich um private Kriege gehandelt
hitte. Nur ein Einsatz gegen die Guerilla oder kriminelle Banden garantiert
Versorgungsanspriiche. Pointiert ausgedriickt, kann festgehalten werden, dass
,.the uniform is being used to mask the micro-violence. [...] In terms of local
violence, that’s how it is done. Because you have to legitimize your opera-
tions. [...] getting away from being prosecuted in court” (Interview, Manila,
29.05.2004, anonymisiert).

In der Vergangenheit konnte fiir diese ,Tarnung* praktisch nie der Beweis
gefiihrt werden, da zumindest die Streitkréfte durchgéingig bestrebt waren, die
Konflikte als militdrische Auseinandersetzung mit der Guerilla darzustellen.
Seit Sommer 2004 findet sich jedoch ein interessantes, Hoffnung machendes,
neues Muster, das darauf abzielt, die verschiedenen Gewaltformen klar zu dif-
ferenzieren. Schon oft bestdtigten Militdr- und Guerillasprecher {ibereinstim-
mend, dass Zusammenstole als Bestandteile von ,,privaten” Fehden und nicht
im politischen Kontext interpretiert werden sollten (vgl. Philippine Daily
Inquirer 30.08.2004, Luwaran 17.11.2003).

401

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

In der Zwischenzeit gibt es auch erste Studien, die an ganz konkreten
Fillen, die Eskalationsdynamiken der Fehdegewalt aufzeigen, wie etwa eine
Studie von Jose Jowel Canuday, in der dieser mehrere derartiger Fille skiz-
ziert, so z.B. einen Fall aus dem Jahr 2004:

,,The core of the Linantangan violence in August 2004 actually involved an uncle
and nephews feuding over a piece of inherited land. The feuding relatives, however,
were also separately aligned with conflicting armed groups operating in and around
the village. The uncle, as the barangay chair of Linantangan, is linked with local
government officials who controlled the SCAA and CVO. The SCAA and the CVO
are structures connected to the Army unit deployed in the area. The barangay chair-
man’s nephews are associated with the MILF’s local base command. When tension
between the uncle and the nephews heated up, they successfully drew the military
forces and resources of the MILF and government forces into the internal family
feud* (Canuday 2005: 2f.).

Graphisch lassen sich das lokale Gewaltsystem und die Dynamiken der Ver-
wandlung privater in politische Biirgerkriegsgewalt beispielhaft folgenderma-
Ben darstellen:

402

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Abbildung 28: Illustration der Moglichkeiten zur Verwandlung privater
Gewallt in Biirgerkriegsgewalt

CAFGU Clan/Familie/Politiker 3
Sekundire
Gewaltarena
S¢kundéire Primire Gewaltarena
Ggwaltarena . .
Séheinbare Clan/Familie 2 Clan/Familie 1
Biirger-
kriegs-
gewalt

Sekundixe f3ewaltarena
MILF/MNLF <—— Militir

Scheinbare Biirgerkriegsgewalt

Primirer Konflikt: — * C—
Sekundirer Konflikt: [ — {:? <—
Allianzen: —_—

403

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

4.2.4 Charakteristika der lokalen politischen Ordnung

Die Relevanz unterschiedlicher kollektiver |dentitdten im Rahmen
der lokalen Politik

.| think Shakespeare came to the Philippines or came
to Lanao. You have real life Romeo and Juliets in
Lanao. Boy from one clan meets girl from another
clan, but the two clans are bitter, they are too bitter
enemies. If you go to Lanao, they will tell you that [...]
the two clans [...] will agree to kill their respective
sons or daughters. That is the Maranao. [...] There are
cases, when the boy and the girl, they left Lanao, went
to Manila and they sent people to look for them in
Manila and stab them. [...] Now, it’s a bit changing
now. They adopted the exile formula. ,You will never,
never set a foot in this city. You’ve been disowned.*
[...]1it’s how it’s done. Christians, or Christian man
marry Muslim woman. The clan will shoot the
Christian guy.*

(Interviewpartner Manila 29.05.2004)

Bangsamoro

Die gemeinsame kollektive Identitdt als Moro/Muslim (Bangsamoro) ist be-
deutsam fiir den Kampf gegen den philippinischen Staat, allerdings ruht diese
einigende Identitdt auf einem Fundament mit ausgeprigten zentrifugalen
Tendenzen. Bangsamoro (Nation/Gemeinschaft der Moros) eint die verschie-
denen Gruppen der Moros nur zu einem sehr kleinen Teil. Es ist eine rein
nach auflen gerichtete Kategorie kollektiver Identitit ohne nennenswerte in-
haltliche Fiillung jenseits der als gemeinsam wahrgenommenen Leidensge-
schichte und Religion. Politisch relevant ist sie, um vor der philippinischen
Regierung oder aber der internationalen Gebergemeinschaft einen Anspruch
auf Gehor zu erheben und um Ressourcen zu verhandeln. Die inhaltlichen
Bande sind jedoch schwach, verstehen sich die Muslime doch zunéchst als
Mitglied ihrer Clans und ihrer ethnischen Gruppe und erst an deutlich nach-
geordneter Stelle als Muslime. Einer der lokalen (christlichen) Interviewpart-
ner in Cotabato, fiihrte aus:

. This people are Bangsamoro, when they are facing the Christians. But they are very
much fragmented among themselves. [...] Culturally they identify themselves first

as members of this cultural group, then as Moslems. So you see how important is
place. Because of very strong clan- and group identity. And even positions in go-

404

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

vernment and policies are most often based along this cultural grouping, along cultu-
ral lines. If you have a Maranao governor he will fill in the autonomous region with
Maranaos even if they are not qualified“ (Interview, Cotabato City, 07.06.2004,
anonymisiert).

Allerdings spielt die Bangsamoro-Identitit, genauer ihre muslimische Kom-
ponente, in der inneren Auseinandersetzung zwischen konkurrierenden Elite-
gruppen, insbesondere der MILF und den traditionellen Eliten, eine gewisse
Rolle. Die MILF, wie auch reformistische Ulamah an den Rédndern der Orga-
nisation streben seit Jahrzehnten eine (moderate) Islamisierung der Eliten und
der Bevolkerung an — Islamisierung im Sinne einer Reformation, durch die
der Islam von den mit der ,,reinen Lehre im Widerspruch stehenden lokalen
Praktiken und Traditionen gereinigt werden soll. Dies zielt darauf ab, die
Dominanz primérer kollektiver Identititen zu brechen und die gemeinsame
Religion als zentralen gemeinsamen Bezugspunkt zu verankern. Es wiirde
auch den Fithrungsanspruch aller Datus, die diesen Status erst im letzten Jahr-
hundert erkdmpft haben, fiir Null und nichtig erkléren und selbst den der alten
Datus an die Befolgung der Gebote und Verhaltensregeln des Koran binden,
was die Position der Ulamah deutlich aufwerten wiirde.”’ Die Vision der
MILF ist am engsten auf die islamische Komponente der Bangsamoro-Iden-
titdt bezogen. Auf der Grundlage von Interviews und Texten Hashim Sala-
mats ldsst sich vermuten, dass die MILF den Terminus Bangsamoro mit der
muslimischen Bevolkerung identifiziert, was sowohl lang ansdssige Christen
als auch die Lumad ausschlosse (vgl. Salamat 2002). Partiell anders argu-
mentiert die aktuelle Fiihrung, die explizit betont, dass sie auch die Interessen
der Lumad vertrete. Dies untermauern sie dadurch, dass sie zum einen darauf
verweisen, dass die MILF auch in Lumad-Regionen prisent sei und dariiber
hinaus eine Reihe von Lumad in den Reihen der MILF aktiv seien, vereinzelt
sogar Fiihrungspositionen innehaben (Interviews mit Vertretern der MILF,
Cotabato City und Umgebung Juni 2004, Dezember 2005).

Vertreter der MNLF ziehen sich formal auf die Formel zuriick, dass als
Moros all diejenigen gelten, die vor 1946 in Mindanao gelebt haben (Inter-
view, Cotabato City, 08.06.2004, anonymisiert), was einen Teil der Christen,
wie auch alle Lumad als Moros anerkennen wiirde. Doch ist diese historisch-
regionale Identitdt Fiktion, da sich wie frither der militdrische nun der politi-
sche Kampf der MNLF de facto ausschlieBlich auf die Muslime konzentriert

27 And dieser Stelle gilt es zu betonen, dass die tatsdchlichen Kenntnisse des Koran
und der Probleme seiner Auslegung in der Region sehr gering sind. Islamge-
lehrte finden sich praktisch nicht. Wenn Shariah-Gerichte tagen, dann arbeiten
sie de facto als leicht gewandelte Form traditional legitimierter Herrschaft und
fiigen ihre Urteile auch in diese Tradition ein (Interview, Cotabato City,
07.06.2004, anonymisiert).

405

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

und Nicht-Muslime weder in der Organisation représentiert sind, noch die
MNLF-Kader auf ihre Vertretung in den regionalen Gremien dréngen.

Ethnische Identitaten

Ethnische Identitdt ist wenn tiberhaupt, dann mit Bezug auf den ,,revolutiona-
ren politischen Kampf von Bedeutung, seltener in Bezug auf die lokale Poli-
tik im Rahmen des philippinischen parlamentarischen Systems. Als expliziter
Rahmen fiir Konfliktverhalten kommt ihr kaum Bedeutung zu. Nichtsdesto-
weniger finden sich durchaus bewaffnete Auseinandersetzungen zwischen
Vertretern unterschiedlicher ethnischer Gruppen, die aber im eigentlichen
Sinn als Clan-Kriege zu verstehen sind, bei denen die Kontrahenten nur zu-
fillig verschiedenen Ethnien entstammen. Bei einem solchen ,,Krieg™ starben
2003 innerhalb eines Tages 14 Personen, die zwei unterschiedlichen Clans
angehorten, nachdem ein Streit zwischen zwei Fischern, Mitgliedern der
beiden Clans, eskaliert war (vgl. Sun Star online 27.01.2003, Mindanews
online 29.01.2003). In solchen Fillen ist Ethnizitit generell nicht auslésender
Faktor, sondern wirkt schlimmstenfalls konfliktverschiarfend.

Clan-Identitat

Die soziale wie auch politische Identitdt werden im muslimischen Mindanao
weitgehend im Kontext von Clanstruktur imaginiert. Danach erst folgen die
tribale und die rhetorisch prominente Identitdt als Moro bzw. Muslim. Ein
muslimischer Politiker fiihrt im Gesprich aus, dass

,.Clan politics is still very strong. Your affiliation to your clan, to your family is still
more important than your affiliation with the other groups, because if something
happens to you, then the only people you can turn to is your family, your clan. So
you don’t abandon, because that’s your support group. That’s your natural group.
And if you don’t have that natural group, anybody can, with the security situation in
the south, anybody can kill you. Nobody will take up your corpse, nobody will take
care of your family [...] At the Moro level [...] you can’t live without your clan
because it’s your formal identity. It’s your roots* (Interview, Manila, 27.05.2004,
anonymisiert).

Clans werden aus seiner Sicht zusammengehalten durch die Bande des Blutes:
,,Blood. Then the social protection. Group, the group. The protection of a group.
That nobody can touch you, because you belong to a group, to a family, to a clan.

Like Sicilian mafia. Where you belong to a country, you feel invincible. Nobody
touches you, because you are a part of a clan. It has evolved in a form of protection.

406

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

For personal security at the same time for social need” (Interview, Manila,
27.05.2004, anonymisiert).

Die totale Kontrolle der Clans auf lokaler Ebene gilt gleichermafen fiir die
alten, wie auch die neuen Clans: ,,[l]ike the datus of old, they command their
respective followings and control territories unmarked on any map or go-
vernment document (Gutierrez 2000b: 81) Dabei wird die auf den Datu zent-
rierte Clan-Herrschaft allerdings zu einem signifikanten Teil von den forma-
len Charakteristika des politischen Systems der Philippinen geprigt und zwar
nicht in dem Sinn, dass die formale Demokratie einer umfassenden, gewaltba-
sierten Machtausiibung durch die Elite-Familien entgegenstiinde, wohl aber
dass sie bestimmte Formen der Elite-Konkurrenz und Gewaltausiibung {6r-
dert. Der bestindige inter-familidre Wettstreit um politische Macht und Res-
sourcen

Htriggers a cycle of violence involving families and local leaders. The institutions
used to resolve leadership conflicts — elections — become an arena for playing ball or
squaring off, resulting in confusing alliances and many pitched battles for local
supremacy. [...] Any local leader with a command of supporters will discover the
increasing utility of violence. A reputation for violence becomes both capital and
basis of economic power. Under such conditions, it becomes easy for one to reinvent
himself as a new warlord. Violence becomes an inevitable instrument of governance
and the settlement of differences* (Gutierrez 2000b: 81).

Politischer Wettstreit ist Konkurrenz zwischen Familien und Clans. Wegen
des ,,demokratischen® Charakters dieses Wettstreits sind die konkurrierenden
Clans jedoch gezwungen, Wahlen zu gewinnen. Wo ein Clan eindeutig domi-
niert, geniligt es im Wahllokal Personen zu haben, die fiir alle Wahler die
Wabhlzettel ausfiillen. In anderen Féllen wird zum Teil massiver Druck ausge-
ibt, nicht selten wird Gefolgschaft auch mit Waffengewalt sichergestellt. Im
Ergebnis finden sich dort regelméBig eine groBe Zahl von Toten und Verletz-
ten, wo mehrere Elitefamilien in ihrem Versuch aufeinanderprallen, Macht zu
sichern oder auszuweiten.*®

28 Eine aktuelle Studie zum Rido-Phdnomen in Lanao del Sur kommt zu dem
Schluss, dass ,,rido caused by political rivalry claimed the highest number of
casualties and tended to remain ,,very active for a longer period“ (Matuan
online 2005). Matuan analysierte insgesamt 337 Ridos, in denen nach den Aus-
sagen der Beteiligten insgesamt 798 Personen ums Leben kamen und 102 ver-
letzt wurden. Trotz dieser hohen Todeszahlen finden sich nur ganze acht Inhaf-
tierungen. D.h. das Gros der Gewalt und ihrer Verregelung findet in den hier
analysierten Regionen weit abseits des Staates statt, dessen offizielle Repri-
sentanten generell iiber die Auseinandersetzungen nicht oder nur unvollstindig
informiert werden.

407

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Obgleich es in Anbetracht der vielen Toten und instabilen Allianzen auf
den ersten Blick nicht den Anschein haben mag, verfiigt dieses System nicht
nur iiber eine extrem hohe innere Stabilitit, sondern wird dariiber hinaus auch
von auBlen kaum in Frage gestellt. Anstoe zur Veranderung durch die natio-
nale Ebene sucht man vergebens: ,the national government just allows the
perpetuation of the system, because it also benefits out of it in terms of ,They
deliver votes for you‘. You know, they support you. That’s what happened in
the last election. Ampatuan delivered really huge chunks of votes in Maguin-
danao for the president” (Interview, Cotabato City, 07.06.2004, anonymi-
siert).

Wesen und Ordnung der Fehde

Die Fehde ist kein politisches, sondern ein umfassendes soziales Phanomen,
das auch die politische Sphire formiert. Sie ist eines der zentralen Ordnungs-
prinzipien der lokalen Gesellschaft im Siiden der Philippinen.

Fehden werden vielfach der Ehre wegen ausgefochten, bei den Maranao
als Maratabat bezeichnet, als kognitives Muster werden sie aber auch in
andere Kontexte iibertragen.” Der Ehrkodex ist ,,a ,system or way of life,* it
permeates all concepts in the Maranao’s personal and social behavior” (Bar-
tolome 2004: 47).%°

Oberste Aufgabe jedes Einzelnen ist es, Ehre und Macht des Clans auf-
rechtzuerhalten und wo moglich zu erh6hen. Wer versucht, diese Aufgabe zu
umgehen, bzw. ihren Forderungen auszuweichen, lduft Gefahr vollstindig
und dauerhaft aus der lokalen sozialen Ordnung ausgeschlossen zu werden.

Selbst wenn einzelne Clanmitglieder oder ganze Clans nicht geneigt sein
sollten, die Forderungen der Fehdeordnung zu erfiillen, werden sie doch viel-

29 Manche Details mogen dem Maratabat der Maranao eigen und nicht auf die
anderen Stdmme iibertragbar sein. Die ihm zugrunde liegende Logik und die
daraus erwachsenden Handlungsmuster sind jedoch, wie viele Gespréichspartner
bestitigten, im wesentlichen auch fiir die Maguindanao und Tausug prigend.
Anders als fiir die anderen Gruppen findet sich fiir die Maranao zumindest ein
rudimentérer Forschungsstand.

30 Bartolome (2004) gibt eine gute Liste der spérlich vorhandenen Literatur. Das
Gros der folgenden Ausfithrungen basiert auf ihrer Arbeit und mehreren eigenen
Interviews. Daneben ist noch auf die inzwischen drei Jahrzehnte alten Studien
Kiefers hinzuweisen, in der das Sozialsystem der Tausug eingehend beleuchtet
wird (vgl. auch Kiefer 1970, ders. 1972, ders. 1979). Seit 2004 fordern die Asia
Foundation und USAID Forschung zum Rido-Phénomen (Blutfehde). Hier
werden auch Ridos analysiert, die zwischen verschiedenen ethnischen Gruppen
ausbrechen und ebenfalls iiber Jahrzehnte andauern koénnen. Vgl. z.B.
Alim/Kulat/Bulao online 2005. Fiir eine hervorragende knappe Zusammenfas-
sung der Ergebnisse der von USAID und der Asia Foundation bisher finan-
zierten Forschung vgl.: USAID/Asia Foundation online 2005.

408

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

fach durch die Erwartungshaltung ihrer sozialen Umwelt dazu gezwungen,
Rache zu nehmen, um die Familienchre wieder herzustellen und als sozial
akzeptierte Mitglieder der Gemeinschaft fortbestehen zu kdnnen. Nicht selten
scheinen Ehrmorde durch sozialen Druck erzwungen worden zu sein (Inter-
views Mai/Juni 2004).

Die Blutfehde wirkt vielfach als ein bindender Mechanismus sozialer
Ordnung. Innerhalb des Clans fordert sie ein extrem hohes Mal} an Integration
und Homogenitit: ,relatives of the disputants would close ranks to provide
their kin members necessary support as laid down in their system of katete-
banga (mutual aid), kapamadgadata (mutual respect) and Kapaninindegan
(mutual defense) (Bartolome 2004: 68).

Der Ehrkodex (Maratabat) steht iiber allen anderen potenziell konkurrie-
renden Ordnungsmustern. So ist bei Mord der Rekurs auf das staatliche
Rechtssystem zwar moglich, doch aufgrund der normativen Ordnung de facto
vielfach ausgeschlossen, da er den Ehrkodex verletzen wiirde.

Maratabat bringt viele Maranao jedoch nicht nur dazu, die staatlichen
Gesetze zu missachten. Auch die islamischen Gesetze werden durch die Kraft
des Maratabat gebrochen, wenn etwa bestimmte Strafen der Sharia nicht an-
gewandt werden, da sie ansonsten den Richter und den Ausfithrenden der
Blutrache aussetzen wiirden.

Entgegen der intuitiven Annahme scheint die Fehdehdufigkeit nicht ein-
fach mit dem Stand der Modernisierung/Bildung abzunehmen. Claribel Bar-
tolome macht die Wahrscheinlichkeit aktiv in Fehden verwickelt zu sein, von
folgenden Faktoren abhingig:

e der Grofle und dem Status des Clans,

o der Uberlegenheit der Waffen (Kontrolle iiber Privatarmee),

e der Traditionsorientierung ,,Maranaos who cling more deeply to tradition,
especially to social hierarchy based on ,bangs‘ (royal origin), have greater

tendency for maratabat outbursts* (Bartolome 2004: 61).

Paradigmatische Clans, auf die alle drei Kriterien zutreffen, sind die méchti-
gen politischen Familien, die die lokale Politik dominieren.

Die gewalteskalierenden Elemente der Fehdelogik konnten in der moder-
nen Gesellschaft deutlich prominenter werden, da die traditionalen Autorita-
ten, denen die Funktion der Mediatoren zukommt, durch Modernisierung und
sozialen Wandel (neue Eliten, neue Werte, neue Waffen, etc.) teilweise ihre
moralische Autoritét verloren hatten. Der wachsenden Dysfunktionalititéit der
Fehdeordnung in modernen sozialen und politischen Kontexten versuchen
viele lokale Eliten dadurch entgegen zu wirken, dass sie an alte, tradierte Ver-
fahrensweisen und Rituale der Mediation ankniipfen. Dabei wird nicht selten
auch von staatlichen Akteuren staatliches Recht bewusst gebeugt, um lokal
akzeptable (i.e. legitime) Losungen zu ermdglichen. Ein prominenter Lokal-

409

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

politiker aus einer christlichen Region, der selbst aktiv in solche Mediations-
versuche involviert ist, betonte, dass das staatliche Recht ungeniigend sei, da
Prozesse im Normalfall nicht zu Ende gefiihrt wiirden, weil Zeugen nicht aus-
sagen. Insofern sei jeder Versuch, Fehden auf anderen Wegen zu 16sen will-
kommen, auch wenn dabei staatliches Recht gebeugt werde (Interview, Iligan,
09.06.2004, anonymisiert).

»Kreative®, kulturell legitime Losungsmdoglichkeiten fiir die gewalttréch-
tigen und konfrontativen Ridos suchen aber nicht nur NGOs und staatliche
Reformkrifte, sondern auch die Guerilla selbst:

,-,And the MILF even with so much firepower that they have, still is [...] that prob-
lem of settling rido [Fehden; die Verf.]. They are also involved in settling rido. [...]
The MILF in areas where they are dominant also influence the governance machi-
nery already and therefore they act as police in the area. And when the rido occurs,
they at times are mandated to prevent or settle the rido even. And the MILF, having
that political infrastructure already, is also open to settling through litigation. And so
in the hinterlands of Lanao, when there are people who are aggrieved, they complain
that the file is already filed with the MILF. And then in that way things are settled*
(Interview, Iligan, 09.06.2004, anonymisiert). *'

Besonders bekannt und, da regelmifBig mit groBer Gewalt ausgetragen, ist der
Konflikt zwischen dem Ampatuan Clan und einem lokalen Kommandeur der
MILF in der Region um Sharif Aguak, bei der schon mehrere Mitglieder der
Ampatuan-Familie und befreundeter Clans, eine groe Zahl von MILF-
Kéampfern und Mitgliedern der fiir die Ampatuans kdmpfenden Privatarmee
bzw. der von ihnen de facto kontrollierten CAFGUs, der Streitkrifte, sowie
Zivilpersonen ihr Leben verloren. Wiederholt wurden Tausende in die immer
wieder hastig errichteten Fliichtlingslager vertrieben. Aus Sicht eines der Fiih-
rer der MILF handelt es sich dabei um einen privaten Konflikt:

,,There are people there, there are individual persons who are not in good terms with
the Ampatuan, for, you know, some reasons. So they fight. But this has nothing to
do with the struggle and the MILF. [...] The fight between these people who are not
in good terms with the Ampatuans, you know, is occasional, not all the time. Be-
cause, if they fight every week, then big trouble. But you know, one year they
fought, they fought maybe three times — occasional, occasional. [...] Some of them
are identified with the MILF, but those fights are not sanctioned by the organization.
These were, you know, private fights, private problems, sometimes among and bet-

31 Einer der Fiithrer der MILF bestitigt im Gespréch, dass die Organisation in den
von ihr kontrollierten Gebieten intensiv in der Mediation gewaltformig ausgetra-
gener Fehden involviert ist und hierfiir auch eigene darauf spezialisierte Kom-
mittees aufgestellt hat (Interview, in der Nahe von Cotabato City 27.11.2005;
vgl. auch Mindanews online 11.11.2004).

410

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

ween relatives, sometimes relatives identify with the MILF and the other relatives
they were fighting, they fought, identified with the MNLF and sometimes they iden-
tified with the CAFGUs, the local militia identified with the government. But this
were all [...] family feuds* (Interview, in der Néhe von Cotabato City, 27.11.2005).

Diese qualitativen Einschédtzungen, wonach inter-Clan Gewalt lokal vielfach
prominenter ist als Biirgerkriegsgewalt —, werden auch von der bislang einzi-
gen quantitativen Erhebung zu den Ursachen gewaltsamer Zusammenst6fe in
der ARMM bestitigt. Carijane C. Dayag-Laylo berichtet auf der Basis von
800 Interviews, dass gewaltsame Zusammenstofle zwischen den Biirger-
kriegsparteien ,,are not as prevalent as the conflicts between inter-family and
clans. At least a third mention conflicts between two families while one in ten
cite conflicts among different clans. Military-rebel confrontations are isolated
in specific provinces® (Dayag-Laylo online 2004, fiir genaue Zahlen siehe S.
5). Als Griinde fiir die Ké&mpfe fithrt Dayag-Laylo auf:

,.Causes of violence between families, clans and tribes often center on faction fights,
family disputes or personal reasons. The second common reason was related to envi-
ronmental, resources, or agricultural issues. Muslim-Christian conflicts also take
place because of personal disputes but discrimination and inequality are also
mentioned. Among the MNLF and the military, encounters are said to occur because
of personal reasons, instances of discrimination but some also mention autonomy or
secession. Among the MILF and the military, it is clear that the fights are because of
the MILF’s call for autonomy or secession. Among the Abu Sayyaf and the military,
violence against them and repression plus personal fights are the basis of continued
hostility* (Dayag-Laylo online 2004, S. 5).

Die Vielfalt der Gewaltursachen wird auch von anderen Studien zum Thema
bestdtigt, doch weisen diese durchgéngig auch darauf hin, dass zwar eine
Vielfalt von Ursachen Konflikte hervorbringen, die dann in Gewalt umschla-
gen konnen, dass jedoch der zentrale Faktor, der den Umschlag eines Kon-
fliktes in eine Blutfehde hervorbringt, also zu einem Wandel der Konfliktlo-
gik und Dynamik fiihrt eindeutig im Ehrkonzept verordnet werden muss. So
betonen Ofelia Durante et al. dass

,[a] number of factors lend to the outbreak of rido. The issue of land ownership is
generally a primary cause. It has created disputes and conflict not only among the
Moro people Torrens title and other papers issued themselves but also with migrant
settlers carrying and recognized by the national government. Existing political rival-
ries and the proliferation of guns have resulted in the escalation of these local
conflicts. All it takes is a simple threat or even an unattended grievance to spur the
conflict and violence in the community. The prevalence of prohibited drugs is also a
contributory factor. The bottom line, however, is the need to exact reparation for the

411

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

damage inflicted on the family’s maratabat. The defense of family honor figures
prominently in the reported [...] cases of rido* (Durante et al. online 2005).

Noch stirker formulieren dies Norhaya Sumaluyan et al. in einer Analyse von
Rido in Maguindanao:

,In the case of Moro tribes, the prevalence of rido could be blamed on the deeper
sense of maratabat. It dictates that every member of the clan stand courageously and
bravely in defense of maratabat. Once the maratabat is trampled upon, it calls for an
instant unity among individual members of the clan, and the impulse of each is to
give whatever resources he can muster. The whole clan often stands in the common
belief that ,,when the little finger ails, the whole body feels it. In other words, indif-
ference to the clan’s call to action would mean that one is not a worthy part of it*
(Sumaluyan et al. online 2005, S. 3).

Das Wesen von Macht und Autoritat

Politische Macht ist im muslimischen Stiden der Philippinen stark zersplittert
insoweit als die gesamte Region weitgehend in kleine Territorien von selten
mehr als 30 mal 30 km (vielfach weniger) zergliedert ist, die von jeweils
einem Clan kontrolliert werden. Sie ist gleichzeitig hoch-zentralisiert, als die
meisten Clans eine beinahe unbeschriankte Autoritét tiber die von ihnen kon-
trollierten Gebiete und Menschen ausiiben.

Im politischen Kampf zwischen den Clans scheint keine tibergeordnete
Loyalitdt auffindbar, die die Akteure an ein gemeinsames kollektives Gutes
bindet, wie etwa das Wohl der Muslime oder der Moros. Eine politische
Lagerbildung ist ebenfalls kaum vorhanden. Politiker wihlen die Lager vor
allem nach politischer Opportunitét und wechseln sie jederzeit, wenn es ihnen
sinnvoll erscheint. Das einzig stabile Element ist der Clan, dessen Interessen
zu allen Zeiten Prioritédt genieen. Allianzen sind haufig, doch folgen sie aus-
schlieBlich Opportunitétsiiberlegungen und sind dementsprechend fragil.
Gleichzeitig ist es politisch iiberlebensnotwendig, in den richtigen Allianzen
vertreten zu sein. Ein Reprédsentant der MILF bringt die Logik der Allianz-
und Netzwerksbildung folgendermafen auf den Punkt: ,,If you support [the
right clan; die Verf.], after that [...], you know, here the winner takes all. So
that’s the key word — winner takes all. If you support the winner, then you
will be given concessions, political interest, anything that is not beyond rea-
son‘ (Interview, in der Ndhe von Cotabato City, 27.11.2005).

Es ist nur folgerichtig, dass Politik grundsétzlich von einem hohen Mal3
an Misstrauen gepragt ist und nur der eigenen Familie getraut wird. Selbst den
Alliierten wird misstraut, da die Erfahrung lehrt, dass diese (wie man selbst ja
auch) jederzeit die Allianz aufkiindigen konnen. Die Praxis wechselnder und

412

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

flieBender Loyalititen ist zentraler Bestandteil der allgemein geteilten lokalen
politischen Erinnerung. Dieser Zusammenhang wird von einem hochrangigen
MILF-Reprisentanten am Beispiel des Ampatuan-Clans, der freilich auch
regional fiir eine gewalttdtige Variante von Clanpolitik steht, skizziert. Auf
die bewusst provokativ formulierte Frage, welche Rolle dieser Clan im
Kampf der Moros einnimmt, ob er ihm hilft, oder die Moros verkauft, ant-
wortete er, dass es den Ampatuan-Politikern um das Interesse der Familie
gehe: ,,The interest of the family. The problem is confined to the interest.
Now, their interest is, you know, to hold a powerful position, you know,
control. They are now governor in Maguindanao. Datu Andal is now governor
of Maguindanao, Zaldy is governor of ARMM and, of course, they can
control the money and everything, you see?* (Interview, in der Ndhe von Co-
tabato City, 27.11.2005).

Organisationen jenseits des Clans sind sehr lose. Disziplin und Organisa-
tion sind am stérksten auf der Ebene der Kleingruppe, die einem personlichen
Fiihrer gegentiiber verantwortlich und loyal ist, niemals jedoch einer Institu-
tion. Dies gilt auch zu weiten Teilen fiir die beiden Guerilla-Organisationen
MNLF und die immer noch aktive MILF, aber auch fiir kriminelle Organisa-
tionen wie die Abu Sayyaf, die in mehrere personenzentrierte Gruppierungen
zerfdllt und als Ganzes wohl am besten als Allianz charakterisiert werden
kann. Die oberste Kommando-Ebene hat immer nur einen prekéren Griff auf
die Organisation, da dieser auf der personlichen Loyalitit der Kommandeure
der niedrigeren Ebenen beruht, die niemals sicher ist und immer von der kon-
kreten Situation abhéngt.

Aus einer normativen Perspektive erscheint am problematischsten, dass
Macht und Autoritit weitgehend amoralische Kategorien sind. Sie sind kaum
durch ethische Beschrankungen gebunden, insoweit es die zentrale Pflicht ei-
nes jeden Einzelnen ist, die Interessen des Clans voranzubringen, ungeachtet
der hierzu verwendeten Mittel. Ein lokaler Akteur, der auch in den Verhand-
lungen zwischen Regierung und Guerilla aktiv ist, erlduterte, dass allein die
Maximierung der Macht des Clans zdhlt. Wenn dies nur mit unfairen Mitteln
moglich sei, so wire dagegen nichts einzuwenden (Interview, Iligan,
10.06.2004). Es gibt nur wenige begrenzende Regeln jenseits von Vorsicht,
der Abwigung von Nutzen und Kosten und dem allgemeinen Misstrauen, die
politischen Wettstreit kennzeichnen. Die Idee einer regelgebundenen, be-
grenzten Konkurrenz ist im lokalen politischen Rahmen fremd. Doménen
werden aus Griinden der ZweckmaBigkeit anerkannt, wenn beide Seiten ak-
zeptieren, dass ein Kampf mehr schadet als nutzt. Sieht sich jedoch eine Seite
in einem signifikanten Vorteil, so gibt es keine prinzipiellen Beschrankungen
fiir die Handlungen, die der Maximierung der Vorteile dienen. Jamail Kam-
lian, Professor an der Universitédt von Iligan und seit Jahrzehnten als Analyti-
ker mit dem Konflikt vertraut, unterstiitzt diese These unter Verweis auf den

413

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Verlust der moralischen Autoritét der traditionellen Elite unter den Tausug. Er
argumentiert, dass gegenwirtig ein Zusammenbruch der traditionalen Loci
und Muster moralischer Autoritit zu beobachten ist, die im traditionalen
Datu-System verankert sind. Die neuen Datus, vielfach an die Macht gekom-
men aufgrund ihrer iiberlegenen Feuerkraft, verfiigen nicht iiber ein auch nur
anndhernd gleiches Maf} an Respekt und moralischer Autoritit wie ihre Vor-
ginger, die die eigene Fiihrungsposition iiber die Abstammung von Moham-
mad und damit tber ,,die Biicher” begriindet haben. Die zentrale Rolle der
alten Datus — die autoritative Bestimmung der moralischen und politischen
Ordnung — ist von keiner anderen Institution tibernommen worden, was in
einem moralischen Vakuum resultiert, in dem verschiedene, opportunistisch
motivierte Legitimationsstrategien sozialen und politischen Handelns konkur-
rieren (Interview Jamail Kamlian, Iligan, 10.06.2004). Es ist vor allem Macht
selbst, die Macht auch in den Augen der Bevolkerung legitimiert: ,,In areas
like this [...] you have to be like a warlord to be respected. [...] It’s a very
feudal system. What’s one [...] you have to exact fear from your constituents.
It gets you respect. Number two it’s again economic power. It has nothing to
do with what your position is with respect to particular things. This never
works here. So its guns, gold and goons. The three Gs* (Interview, Manila,
Mai 2004, anonymisiert).

Lokale Visionen der ordnungspolitischen Zukunft

Nachdem bislang der ,,Status quo®, i.e. die im politischen Sprechen und Han-
deln sichtbar werdenden Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster der lokalen
politischen Eliten — und damit das ,,Sein® der Politik — im Zentrum der Ana-
lyse standen, soll es in den folgenden knappen Ausfithrungen um das ,,Sollen
gehen, wie es von Reprisentanten der Region formuliert wird. Eine Bertick-
sichtigung dieser Dimension der ,,Zukunftsvisionen“ ermdglicht es, die kog-
nitiven Tiefenstrukturen sichtbar zu machen, die in AuBerungen iiber real
existierende Verhiltnisse nicht selten ambivalent bleiben, weil die normative
Positionierung der Sprecher zu den beobachteten Verhaltensmustern nicht
immer klar wird. Die Tatsache, dass viele Akteure auf die zentrale Rolle des
Clans verweisen, heif3t fiir sich genommen nicht, dass sie diese Rolle guthei-
en und besagt auch nicht, dass sie in einer imaginierten Zukunft den Clans
eine dhnlich prominente Stellung zumessen wollen. Was als gute und ange-
messene Ordnung gilt, erschlieit sich erst, wenn die Antworten nicht mehr
direkten Bezug auf das Gegebene und das unter den realen Bedingungen Gute
bzw. fiir ,,machbar” Gehaltene haben, sondern davon mehr oder weniger ab-
strahieren.

Obgleich die Antworten auf die Frage nach einer mittelfristigen Reform-
perspektive in den Details sehr unterschiedlich ausfallen, stimmen sie doch in

414

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

ithrer grundsétzlichen Stofrichtung iiberein. Die meisten Akteure bleiben
,,dicht an der Realitit” insofern, als sie von den von ihnen selbst beobachteten
Strukturdefiziten und Spezifika der bestehenden Ordnung ausgehen und ge-
zielte Interventionen benennen, durch die deren destruktive Wirkung be-
schrinkt oder aufgehoben werden konnte. Das umfassendste und ,uto-
pischste” Reformkonzept formulierte in den Interviews einer der jiingeren
intellektuellen Kopfe der muslimischen Eliten, der auch iiber ein enges Ver-
héltnis zur Présidentin verfiigt. Er optiert unter explizitem Verweis auf das
Modell Malaysia fiir eine bewusste Retraditionalisierung der lokalen Gesell-
schaft, die insbesondere auf die lokale Pluralitdt und die Selbstbestimmung
der verschiedenen ethnischen Gruppen muslimischen Glaubens abhebt. Er ar-
gumentiert:

»We have to recognize the diverse content, social content, ethnic content of that
society and even within that [traditional; die Verf.] structure. [...] Given new
options, like an option for reconstructing traditional structures [...] Muslims can re-
build their own, but rebuilding in a sense that it has to be strongly rooted in that
tradition, rather than putting up a totally new structure. [...] In our case, maybe there
will be some renewal of our understanding of what those structures were, looking at
how they existed and looking at how they can be rebuilt in conformity with realities
with political systems like we talk of. Democracy, how traditional structures can
coexist with democracy* (Interview, Manila, 01.06.2004, anonymisiert).

Er stellt der von der MILF-Guerilla geforderten islamischen Ordnung eine
alternative lokale Ordnung entgegen, innerhalb derer der Islam einen zwar
wichtigen, aber beschriankten Platz einnimmt und durch Tradition (Adat) ge-
filtert und angepasst wird. Da eine solche Ordnung, anders als die derzeitige
christliche Hegemonie, normativ stabil legitimiert sei, habe sie Chancen, von
den Bangsamoro als kollektive Identitit angenommen und wirkméchtig zu
werden und dem Konzept eines uniformen Islam zu widerstehen.

,,We have to look at that structure as something that can withstand a global religion
even with our sense of wanting Islam be part of that structure. But we want to be it a
structure that can define its own, other than be dictated by a globally conscious and
assertive cultural norm. Because culturally it has to be independent. [...] Its cultural
norm is a localized norm. It’s not something global because we want to see the uni-
queness even in relation to other Muslim structures elsewhere. [...] Culturally it [Is-
lam; die Verf.] is local, religiouswise it can be a universal faith — any faith can be
universal — but culture can be assumed in distinct forms rather than in uniform® (In-
terview, Manila, 01.06.2004, anonymisiert).

Dieser Interviewpartner betonte gleichzeitig die Notwendigkeit einer starken
Fiihrung, die im modernen Sinne effizienz- und ergebnisorientiert arbeitet.

415

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Eine Kritik des quasi-autoritiren Verhiltnisses zwischen Elite und Masse fin-
det sich nicht. Ganz im Gegenteil richtet sich die Hoffnung auf einen Fiihrer,
der durch das eigene personliche Modell dazu fdhig ist, die Muslime der Phi-
lippinen zu einen und auf den Weg zu Modernisierung und Entwicklung zu
fithren. Modelle sind Malaysia und Singapur, personifiziert in deren jeweili-
gen starken Méannern Mahathir Mohammad und Lee Kuan Yew.

,,That one Muslim leader is a performing leader, having a concrete agenda about
how to solve this problem, how to take on the Muslim concerns. One may be the like
one, say Mahathir, that has really delivered to his own constituents. That will be the
leader that will fill in, if there will be any new leadership. [...] The respect for tradi-
tion and modernity — looking up to modernity as a hope for Muslims* (Interview,
Manila, 01.06.2004, anonymisiert).

Ein prominenter muslimischer Lokalpolitiker auf Mindanao argumentiert in-
haltlich dhnlich, wenngleich in einer deutlich traditionaleren Sprache. Er be-
tont, dass die philippinische Kultur in einem fundamentalen Sinne paterna-
listisch sei.

»We respect our father. Whatever our father says, it goes. And the Filipinos as a
family, you know, the father dictates the family. The family is a small governance.
Spread out everywhere in the Philippines it’s paternal. There must be some power
imposed in the family, so that the children will not make foolishness. So, if we adopt
the Western concept of Democracy even children can sue their father. It will not
work here. So the government must have that authority to discipline the children.
[...] Ultra-democracy will not work, and I think that this what we have here, we are
copying the West and it doesn’t fit with our culture as a family-oriented society. [...]
what I mean is a culture and ways which allow too much freedom. I think [...] our
people are not ready to adopt it (Interview, Cotabato City, 08.06.2004, anonymi-
siert).

Auch dieser Interviewpartner verweist auf den Modellcharakter Malaysias,
wenn er fragt: ,,What correct things did they do? und sich selbst antwortet,
dass es der malaysischen politischen Elite gelungen sei, eine Balance zwi-
schen Repression und freiem politischem Ausdruck aufrechtzuerhalten, bei
der unterschiedslos allen untersagt wurde, sich in die ,,inneren Angelegenhei-
ten” der jeweils anderen Gruppen einzumischen (Interview, Cotabato City,
08.06.2004).

Beide sind sich darin einig, dass die Selbstbestimmung der lokalen (i.e.
muslimischen) Bevolkerung absoluten Vorrang habe, treten jedoch parallel
dazu fiir eine starke politische Fithrung ein, da aus ihrer Sicht die Menschen
noch nicht zur Selbstregierung bereit seien. Der Erzbischof von Cotabato,
Orlando Quevedo, betont im Interview die tiberméchtige Kraft der Realitéit

416

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

von Patron-Klient-Beziehungen in Muslim Mindanao, aber auch im Rest der
Philippinen.

,Democracy is obviously patron-client relationship, where the politician is the pa-
tron, like padrino, meaning to say, he acts in a paternalistic way to his subjects, the
clients. And when he is voted into power he is expected to take care of all these peo-
ple who have voted for him. [...] Not out of a sense of justice, but out of a sense of
kindness to them. And the people expect rewards given to them, not so much in
terms of justice again, but ,Ah, he is a friend of ours. Because we voted for him,
therefore he will give us a bridge, he will give us a road. [...] So it is not so much a
demand of justice, but very often a demand of kindness and charity. And he is wil-
ling to do that (Interview, Manila, 02.06.2004).*2

Aus Sicht Quevedos gilt es zunédchst einmal es zu akzeptieren, dass Demo-
kratie ginzlich unterschiedlich verstanden und praktiziert werden kann. Er
betont:

,In the last fifty years, democracy has been practiced according to local understan-
ding and local culture, values. In the light of the understanding of the community
and their understanding of the leader in the community there is a lot of command
votes. And there has been no progress about this for the past fifty years. In fact all
political parties have tried their best to recruit local power. When the local power is
recruited elections are finished. [...] Anyway, the leader has spoken and we agree
with the leader, ,so you do the voting yourself, that’s fine.* No protest about this. So
democracy the way we understand it, according to the constitution, is not the democ-
racy that is understood by the people in this communities.*

Daraus leitet sich eine Position ab, die auf die Minimierung der Gewalt zielt,
indem die Auseinandersetzung tiber Mehrheiten bei allgemeinen Wahlen
iberfliissig gemacht wird:

,,a radical renewal of politics in this area would be important. [...] There should be a
new system of elections in the ARMM area, Tawi-Tawi, Basilan, Sulu, Lanao and
Cotabato, Maguindanao. Instead of individual voting let the Datus do the voting.
Anyway, they speak for the people. [...] That’s what I say, that’s the new structure
that’s necessary. Until such time, when the change of community understanding is
changed. And maybe that will change because of education, the rise of enlightened
leaders. That might change in the future. So the constitution that governs this

32 Interview mit Erzbischof Orlando Quevedo, Manila, 02.06.2004. Diese und die
folgenden Positionen, die auf die Ersetzung freier Wahlen durch Konsultationen
zwischen den Datus hinauslaufen, wurden von Erzbischof Quevedo nach den
Wahlen von 2007 6ffentlich wiederholt (vgl. Mindanews online 29.05.2007).

417

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

ARMM would change also when that level is reached” (Interview, Manila,
02.06.2004, anonymisiert).

Mit diesem radikal klingenden Vorschlag steht dieser Gesprichspartner je-
doch in der Region bei weitem nicht allein. Die ihn anleitende Rationale
gewaltminimierender Restrukturierung des formalen demokratischen Systems
wird von vielen lokalen Akteuren geteilt.

So betont ein lokaler Fithrer aus der Region Mindanao: ,,We don’t like
elections. [...] In our past experience, election makes enemies of competing
parties and their supporters that often leads to violence™ (Talin Maulana zit.
nach Mindanews online 28.04.2004). Das Bewusstsein des Zusammenhangs
von Wahldemokratie und Gewalt fiihrte vereinzelt auf lokaler Ebene zu tradi-
tionsorientierten Losungen, die das formale staatliche Recht mit Billigung
aller Beteiligten brechen. So wird in manchen Regionen auf der niedrigsten
Verwaltungsebene, dem Barangay, nicht mehr gewihlt. In einem religios
gemischten Barangay einigten sich die Anwohner darauf, die gewéhlten Posi-
tionen durch einen konsensualen Prozess zwischen den Fithrern der verschie-
denen Gemeinschaften zu besetzen (Mindanews 28.04.2004).

Datu Tucao Mastura, prominentes Mitglied der Mastura-Familie, in den
1970er Jahren Mitglied der MNLF und derzeit Biirgermeister von Sultan Ku-
darat, betonte, dass dieses Verfahren, in dem Vertreter der konkurrierenden
Eliten untereinander die Besetzung von Posten aushandeln, von groBem Vor-
teil sei: ,, This is a good way of preventing our constituents from fighting over
the elective positions in their barangay governments. It is only a matter of
building consensus among themselves, with the help of the police, the mili-
tary and their mayors for them to help one another in making the barangay
elections a very sensible exercise” (Tucao Mastura zit. nach Newsflash online
07.07.2002).

An der Hegemonie der Datu-basierten Ordnung ist, wie alle Gesprachs-
partner unisono betonen, nicht zu zweifeln und kaum zu riitteln, da sie aus
Sicht der allgemeinen Bevdlkerung iiber ein hohes MaB3 an Legitimitét ver-
fugt: ,,you are in the here and now, so how do you go about this Datu-system
now kind of superimposed into this political system. The Datu-mayor, the
Datu-governor, whether it’s based on lineage or based on political power. But
the thing is, people would just follow the Datu wherever they lead them* (In-
terview, Cotabato City, 07.06.2004, anonymisiert).

Wihrend die meisten der Gesprachspartner auf eine Refom des Datu-
Systems abzielen, finden sich auch Gegenstimmen, die einer Demokratisie-
rung und Stirkung der Zivilgesellschaft das Wort reden. Aus deren Sicht
sollten NGO-Vertreter: ,,get into democratization, facilitating more analyses
on the part of the people of what’s happening, questioning existing feudal
system, looking at whether the present system of direct elections is something

418

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

that fits into their culture of choosing their own leaders and all that. [...] It can
be by consultation, but there are ways of doing it short of direct elections. It
can still be democratic* (Interview, Cotabato City, 07.06.2004, anonymisiert).
Obgleich der hier zitierte Gesprachspartner viel Hoffnung in die reformeri-
sche Kraft der NGOs setzt, ist auch er ergebnisoffen auf der rein machtpoliti-
schen Ebene, indem er betont Demokratisierung sei

,the real challenge for civil society groups in the ARMM. You know, it’s easy to go
into livelihood, but it’s not easy to go into advocacy for more democratization in the
autonomous region, of questioning political elites. We’ve seen that. We can’t even
get volunteers to do some monitoring for the elections among the civil society
groups within the ARMM. So it’s difficult for them to challenge the position of the
traditional politicians“ (Interview, Cotabato City, 07.06.2004, anonymisiert).

In Bezug auf die normative Zielvorstellung der Demokratisierung argumen-
tiert er, dass eine Demokratisierung der lokalen Verhéltnisse nicht dem ge-
wohnten westlichen Muster folgen sollte, wenn dieses sich als nicht anwend-
bar erweist. Er betont dariiber hinaus, dass eine einheitliche politische Einheit
fiir alle Moros in der Praxis evtl. an den ethnischen Loyalititen scheitern
konnte, so dass an ihrer statt vielleicht besser drei errichtet werden sollten:
eine fiir die Maguindanao, eine fiir die Maranao und eine fiir die Tausug (In-
terview, Cotabato City, 07.06.2004). Das Problem hierbei diirfte jedoch in der
zu geringen GroBe der resultierenden Gebilde liegen, wie er selber kritisch
einwendet.

Wenn schon lokal prominente Reprisentanten der Zivilgesellschaft und
viele lokale Politiker wenig Vertrauen in das zivilisatorische Potenzial der
Demokratie in ihrem Land haben, iiberrascht es wenig, dass auch Vertreter
der MILF-Guerilla dem herrschenden System ablehnend gegeniiber stehen.
Man wolle die Entscheidung tiber die angemessene zukiinftige Ordnung dem
Volk (der Moros) iiberlassen. Ganz im Sinne einer Avantgarde, sehen sie je-
doch noch massiven Bildungs- und Erziehungsbedarf, um sicherzustellen,
dass das Volk fihig zur informierten Entscheidung ist. Notwendig sei, so
einer ihrer Reprisentanten, ,,to change the personality of this people. We be-
lieve [...] that our people have adopted the system of the present government
and sometimes [...] corruption is one way of life. We are trying to change this
kind of personality. [...] This is in accordance with the concept and a verse in
the Koran. [...] We cannot hope to institute changes within our government
before we do that to ourselves” (Interview, Cotabato City, 04.06.2004, ano-
nymisiert).

Die MILF verlidsst sich in ihrer Hoffnung auf Verdnderung erwartungs-
gemdB nicht auf die etablierten Eliten, sondern steht diesen ausnehmend
kritisch gegentiber:

419

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

»Everybody knows these people are up there not because they are still respected by
the people, they are loved by the people, but because they’re able to coerce, they are
able to use force in maintaining themselves. Everybody knows that in Maguindanao
one day before the election they have finished their election. [...] There is no elec-
tion to speak of. [...] They are able to maintain themselves there by force. [...] They
have to give way or change themselves” (Interview, Cotabato City, 04.06.2004,
anonymisiert).

Selbst wenn man mit der Kritik an den bestehenden Verhéltnissen konform
gehen mag, wird in diesem Zitat doch die autoritdre Attitiide sichtbar, mit der
eine bessere Ordnung erzwungen werden soll. Und auch die AuBerungen zur
Notwendigkeit der Erziehung des Volkes machen deutlich, dass dieser Inter-
viewpartner davon ausgeht, dass eine Ablehnung der MILF-Vision eigentlich
undenkbar ist. Allerdings verankert sich die MILF-Vision gleichzeitig in einer
islamisch begriindeten Ablehnung der Herrschaft einer Datu-Klasse, und der
Souverinitdt der allgemeinen Bevolkerung im Rahmen einer modernen isla-
mischen Politik. So kritisierte der Sekretér des Sekretariats der Verhandlungs-
delegation der MILF, Jun Mantawil, die Datu-Herrschaft als feudal und als
ein Defizit fiir die muslimischen Regionen der Philippinen. Luwaran, die In-
ternet-Seite der MILF, paraphrasiert Mantavil mit der Argumentation, dass
die Datus als priviligierte Klasse ,,will see to it that these privileges are not
threatened and sustained at all times, which inevitably leads to elitism and the
masses of the people will forever be at the receiving ends. And to ensure this
privilege to stay, they see to it that power, wealth, education, lands will be at
their sole grip and disposal. Luwaran zitiert ihn weiter: ,,We are now in the
age of Islamic revivalism and people-based sovereignties [...] and we should
live in the present.“. Seine Hoffnung richtet Mantavil wie einige liberale Re-
former auf die Stirkung der Mittelschicht in der Moro-Gesellschaft. Aus sei-
ner Sicht ist es notwendig weg von der reinen intra-elitdren Politik und hin zu
einer stirkeren in der Partizipation der allgemeinen Bevdlkerung verankerten
Politik zu gelangen, denn ,,real development can only come when the people
are involved and not just the elites of society* (Zitate: Luwaran online
11.06.2006).

Wie immer man zu den verschiedenen Vorschligen stehen mag, alle
scheinen sich dariiber einig, dass das moderne westliche demokratische
System, wie es in den Philippinen im Gefolge der amerikanischen Kolonial-
herrschaft eingefiihrt worden ist, zumindest fiir die Region der ARMM nicht
taugt und stark modifiziert werden muss. Die meisten Vorschlidge zielen auf
eine stirkere Akzeptanz und Wiederbelebung traditionaler Strukturen und
Ordnungsprinzipien. Damit konnte sich eine traditionale Identitdt durchaus in
eine Zwangsidentitit verwandeln, der das einzelne Mitglied der Gruppe nicht
entkommen kann. Zwangsidentitdten (coercive identities) sind gekennzeich-

420

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

net durch eine mehr oder weniger umfassende Praxis einer identitdtsbasierten
sozialen SchlieBung und Gehorsamserzwingung gegeniiber den Gruppenmit-
gliedern. Sie erwachsen aus kulturellen Systemen, die ein hohes Mall von
Grausamkeit nach Innen entwickeln konnen, indem sie die Einhaltung von
Normen entweder gewaltsam erzwingen oder aber diese Normen selbst die
Anwendung von Gewalt und Zwang legitimieren (vgl. Kadt 2000, Levy 2000:
insbesondere 51-62).

4.2.5 Die soziale Ordnung der Bangsamoro als spezifische
Auspragung philippi_r]ischer Ordnungsmuster, oder:
tiber Eigensinn und Ahnlichkeit

Die soziale Ordnung der Biirgerkriegsgewalt erwéchst nicht allein aus der lo-
kalen sozialen Ordnung selbst, sondern, insofern als im Biirgerkrieg lokale
mit nicht-lokalen Akteuren aufeinanderprallen, auch aus den Ordnungsmus-
tern in denen die nicht-lokalen Akteure den Konflikt kategorisieren und die
sie selbst ihrem politischen Handeln zugrunde legen.

Unseres Erachtens ist eindeutig, dass die Clanordnung der muslimischen
Regionen in vielerlei Hinsicht nur eine spezifische Variante eines allgemein
fiir die Philippinen giiltigen Musters darstellt. Viele der hier fiir Muslim-Min-
danao beschriebenen Interpretationen und Handlungsweisen sind in unter-
schiedlichen Variationen auch in vielen anderen Regionen der Philippinen an-
zutreffen. Fundamentale Charakteristika der lokalen Ordnung — Familialismus
und politische Durchdringung der lokalen Biirokratien — sind bis hinauf zur
nationalen Politikebene priagend. Dass sich die resultierenden Gewaltstruktu-
ren unterscheiden ist vor allem der Tatsache geschuldet, dass die Muslime
eine den Clan tibergreifende politisch aktivierbare Ebene der Identitdtsbildung
aktualisieren konnen, die den anderen ethnischen Gruppen verschlossen
bleibt: die gegen die christliche Hegemonie gerichtete muslimische Identitét.
In den anderen, christlichen Regionen der Philippinen aktualisierte sich Pro-
test und Rebellion auf einer Klassenbasis, da diese sich als einziges tragfidhige
Identitdtsfundament zur politischen Mobilisierung erwies. Anders in Muslim-
Mindanao. Da hier die Marginalisierung als ethnoreligiés gerahmt zu Tage
trat, konnte sich auch eine entsprechend formierte Gegenidentitét bilden.
Deren Anschlussfihigkeit an traditionale Selbstbilder der Rebellion (gegen
Spanien, gegen die USA, gegen die christlichen Philippinen) war extrem
hoch. Demgegeniiber wire eine Mobilisierung auf Klassenbasis ein kognitiv
schwierigeres Unterfangen gewesen, da sie eine grof3e Zahl traditionaler Kon-
zeptionen sozialer Ordnung in Frage gestellt hitte.

So stehen sich im politischen Konflikt zwischen den Moros und dem phi-
lippinischen Staat zwei gleichermaflen familialistisch organisierte soziale und
politische Ordnungen gegentiiber. Insoweit als der muslimische Protest auf

421

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

einer bewussten Aktualisierung der Tradition gegen den als repressiv emp-
fundenen Staat aufbaute, konservierte er freilich Traditionsbestdnde besser,
als der gegeniiber den multidimensionalen Phdnomenen der Globalisierung
offenere philippinische Staat. Allerdings ist auch die muslimische Rebellion
international vernetzt, Jedoch fokussieren diese Netze tendenziell auf anti-
westliche und muslimische Akteure und Strukturen, was zu einer weiteren
Verstirkung der Traditionsbestinde auf der einen und ihre Unterfiitterung
durch eine islamische Agenda auf der anderen Seite fiihrte. So ist in Muslim-
Mindanao vieles nicht fundamental anders, sondern u.U. in vielerlei Hinsicht
nur ,.besser konserviert als in anderen Teilen der Philippinen. Nichtsdesto-
weniger ist Gewalt als prominentes soziales und politisches Phanomen nicht
nur in Muslim-Mindanao, sondern in vielen Regionen der Philippinen pré-
gend. Dass dem so ist, liegt zu groBBen Teilen an mehreren Erbschaften der
amerikanischen Kolonialzeit, die im Zusammenspiel mit den oben fiir Mus-
lim-Mindanao analysierten, aber eben auch mit den im Rest der Philippinen
auffindbaren, kulturellen Mustern gewaltverschirfend wirken.

Gerade die Abfolge der Schritte, mit der demokratische Herrschaft in den
Philippinen etabliert wurde, férderte die Deformierung der ihr zugrunde lie-
genden Funktionsprinzipien. Sie wurde unter der Agide der amerikanischen
Kolonialmacht sukzessive von Unten nach Oben aufgebaut. Dies ermoglichte
es den lokalen Eliten, Schritt fiir Schritt und Ebene fiir Ebene, diese modernen
Institutionen politischer Herrschaft unter ihre Kontrolle zu bringen. Zunéchst
wurden Vertreter der lokal michtigen Grofligrundbesitzer auf lokaler Ebene zu
Biirgermeistern, spiter zu Gouverneuren, Kongressabgeordneten und Sena-
toren. Zutiefst feudale Verhéltnisse wurden Schritt fiir Schritt mit dem Mantel
demokratischer Herrschaft verkleidet, ohne jemals in Frage gestellt zu werden
Bis heute ist die Landreform eines der heiflesten politischen Eisen der Philip-
pinen und kommt trotz entsprechender Gesetzgebung vielfach gegen den
Widerstand der grundbesitzenden Klasse (d.h. Familien/Clans) nur langsam
vom Fleck. Im Ergebnis findet sich eine Ordnung, in der eine relativ kleine
Zahl méchtiger Familien die Politik auf nationaler wie lokaler Ebene be-
stimmt (vgl. Coronel et al. 2004, McCoy (Hg.). 1994). Die aus dem familia-
listischen System erwachsenden Dynamiken, die zur Gewalt fiihren sind tiber
die verschiedenen Regionen der Philippinen &hnlich. Der muslimische Siiden
sticht hervor, weil mit dem Biirgerkrieg und der Gegenidentitit der Mus-
lime/Moros zusiétzliche, gewaltprigende und formgebende Ressourcen ge-
nutzt werden konnen, die in dieser Form sonst nirgends vorhanden sind. In
den anderen Regionen steht der philippinische Staat seit nun mehr als drei
Jahrzehnten einer bewaffneten, von der New People's Army (NPA) gefiihrten
kommunistischen Rebellion gegeniiber.

422

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Abbildung 29: Territorien mit Présenz von NPA bzw. MILF/MNLF

Territorien mit
NPA-Prisenz

Territorien mit
MILF/MNLF Prisenz

(umrandet);

dunkel geférbt: O
Territorien mit O
muslimischen
Anspriichen

Quelle: Monsod/Monsod Annex online 2003: 19f).

Diese Entwicklung wire fiir die philippinische Demokratie deutlich weniger
problematisch gewesen, wenn die Amerikaner nicht noch eine weitere demo-
kratische Erbschaft hinterlassen hitten: die umfassende Politisierung des phi-
lippinischen Staatsapparates, der in dieser Hinsicht dem amerikanischen Mo-
dell weitestgehend gefolgt ist. Eine in ihrem Handeln vom politischen Willen
lokaler aber auch nationaler Politiker besser isolierte neutrale Administration
hitte als ,,Gegenpol® oligarchischer Politik wirken koénnen. Fakt ist jedoch,
dass hierfiir bis heute kaum Ansatzpunkte vorhanden sind. Lokale Administ-
rationen agieren vielfach als verldngerte Arme lokaler Politiker und nicht als
neutrale Instanzen, die in ihrem regelgebundenen Handeln politische Macht-
anspriiche beschrinken kénnten.

Polizei und Justiz sind de facto abhéngig von den sie kontrollierenden Po-
litikern, selbst die lokalen Militédrs sind oft in ihrem Handeln direkt auf die
Kooperation mit lokalen Politikern angewiesen. Die Polizisten sind sogar
direkt den Weisungen lokaler Politiker unterworfen. Die negativen Konse-
quenzen dieser Politisierung offentlicher Institutionen wird besonders augen-
fillig in den durchgéngig erfolglosen Bemiihungen, Morde an Journalisten
aufzukliren, die sich der Aufdeckung lokaler Korruption — und damit der
BloBstellung lokaler Politiker — gewidmet hatten. Die ,.freien” Philippinen
halten einen fiir Asien traurigen Rekord in Bezug auf die Zahl ermordeter
Journalisten. Allein im Jahr 2003 starben sieben, die gréBte Zahl seit der
Wiedereinfithrung der Demokratie. Diese wurde 2004 noch weit tibertroffen —
insgesamt 13 Journalisten fielen Mordanschligen zum Opfer. 2005 blieb es

423

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

wie auch im Folgejahr 2006 bei 7 Morden. Von wenigen Ausnahmen abge-
sehen verlduft Untersuchung nach Untersuchung im Sande.

Abbildung 30: Ermordete Journalisten in den Philippinen 1986 bis 2006

2001
2002 |
2003 |
2004

2005 |
2006 |

Quelle: Philippine Communication Centrum Foundation online 2007.

Selbst Bombenanschldge und Attentate wandern in der Regel unaufgeklart zu
den Akten. Einige Stidte scheinen offen dazu tibergegangen zu sein, die
Kleinkriminalitit durch Vigilante-Morde zu bekdmpfen, eine Methode, die in
den spiten 80er Jahren schon einmal sehr beliebt war und in den letzten
Jahren am prominentesten in Davao ihre Wiederauferstehung feiert. In Davao
starben in den letzten Jahren mehr als 300 Menschen durch die Kugeln von
Vigilante-Mordern, von denen kein einziger jemals gefasst wurde. Die loka-
len Politiker und Wirtschaftsfithrer driickten immer wieder ihre Zustimmung
zu dieser Vorgehensweise aus. So erkldrte der lokale Vertreter der chinesi-
schen Geschiftsleute in Davao im August 2004, als schon mehr als 150 Men-
schen gestorben waren, dass die Polizei ihre Aufgabe gut gemacht habe. Zwar
konne die Stadt die Davao Death Squad (DDS) nicht stoppen, doch ,,it’s good
for the city anyway* (Siong zit. nach Mindanews online 05.08.2004) Es bleibt
nur unklar, ob Vigilantismus lediglich toleriert wird oder die Vigilantes im
Auftrag der lokalen Politiker und Wirtschaftselite handeln. Wie diese Fille
illustrieren sind die muslimischen Regionen Mindanaos nicht die traurige
Ausnahme, sondern die Regel philippinischer Politik.

Ansitze, die politische Kontrolle von Strongmen oder Familien auf regio-
naler und lokaler Ebene durch Intervention von Seiten nationaler Akteure zu
brechen, finden sich vor allem in der Ara von Marcos, dessen Diktatur auch
darauf abzielte, die Implementation nationaler Politiken in den verschiedenen
Regionen der Philippinen sicherzustellen — ein Ziel, das die Zerschlagung der

424

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Macht der lokalen Oligarchen zur Vorbedingung hatte.”” Letztlich aber ba-
sierte Marcos Herrschaft auf den gleichen kognitiven Mustern und sozialen
Praktiken wie die seiner demokratischen Vorgénger. Die Handlungsrdume des
Kriegsrechts ermoglichten ihm dariiber hinaus, seine Klientel noch besser zu
bedienen, als es fritheren Prisidenten moglich gewesen war. Mehr noch als
fiir ithn, der sich in prizedenzloser Weise auf die Sicherheitskrifte stiitzen
konnte, ist die Loyalitét der lokalen Oligarchien fiir seine Vorgédnger wie auch
Nachfolger der Schliissel zum Wahlsieg. Politischen Familien kam und
kommt eine Schliisselposition im Kampf um die Macht zu. Von daher hat
keiner der Kandidaten — generell ebenfalls Mitglieder politischer Familien —
ein genuines Interesse an ihrer Entmachtung und einer demokratischen Off-
nung des Systems.

Alle halbherzigen Versuche, durch gesetzgeberische Akte der familialisti-
schen Struktur der Politik Herr zu werden, wurden durch Anpassungsprozesse
in der politischen Praxis zur Makulatur. Dies gilt auch fiir den sog. ,,Anti-Dy-
nastie Artikel“ der Verfassung, der betont, dass ,,The State shall grant equal
access to opportunities for public service, and prohibit political dynasties as
may be defined by law* (Philippinische Verfassung, Sektion 26, Artikel II).
Ungliicklicherweise wurde die Verfassungsklausel bislang nicht in staatliches
Recht umgesetzt. Die wenigen, inzwischen eingefiihrten Bestimmungen, die
die Wiederwahl von Politikern begrenzen, werden zu reinen Papiertigern,
wenn der Sohn dem Vater oder die Frau dem Ehemann auf solchen Posten
folgen, nur um wenige Jahre spiter wiederum die Posten zu tauschen. Viele
Vorlagen gegen politische Dynastien wurden im Reprisentantenhaus schon
erarbeitet und elaborate Definitionen des Begriffs politischer Dynastie ent-
worfen, allein keine einzige Mafinahme wurde bislang verabschiedet.

Auch das in den Philippinen Anfang des 20. Jahrhunderts eingefiihrte
Wahlsystem half, oligarchische Herrschaft iiber Dauer im demokratischen
Gewand zu stabilisieren. In einem von oligarchischen GroBgrundbesitzern

33 Dies war in den Jahrzehnten davor eindeutig nicht moglich gewesen. Mit der
Unabhéngigkeit 1946 verlor die philippinische Zentralregierung die effektive
Kontrolle iiber die lidndlichen Regionen ,to regional politicians, some so
powerful that they became known as warlords. Reinforcing their economic
power and political offices with private armies, these warlords terrorized the
peasantry and extracted a de facto regional autonomy as the price for delivering
their vote banks to Manila politicians“ (McCoy 1994: 7). Gegeniiber der
nationalen Fithrung konnten sich diese lokalen Warlords auf der Grundlage ihrer
Fahigkeit grole Stimmblocke fiir einzelne Kandidaten zu liefern behaupten. Seit
den 30er Jahren forderten Provinzpolitiker die ,,neutralization of the Consta-
bulary as a condition for the delivery of their vote banks to presidential candi-
dates, thereby fostering a de facto local autonomy and endemic political
violence™ (McCoy 1994: 14). Dariiber hinaus zerstorte die weite Verbreitung
von Waffen nach dem Ende der japanischen Besatzung das (weitgehende)
Waffen-Monopol des ohnehin schwachen Staates.

425

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

dominierten Land resultierte die Aufteilung in Wahlbezirke, in denen der je-
weils stirkste Kandidat als Représentant in das Repridsentantenhaus einzog,
zum einen notwendigerweise in einer Fragmentierung der Macht entlang der
Grenzen der von den Familien kontrollierten Territorien. Es sicherte aber
gleichzeitig die fortgesetzte Kontrolle der Oligarchen iiber den politischen
Prozess, da diese auf der Basis ihrer vielfach beinahe totalen Kontrolle iiber
die lokale politische Ebene nur in seltenen Fillen Konkurrenz anderer politi-
scher Akteure (z.B. aus der Zivilgesellschaft) fiirchten mussten.

In Bezug auf die fortgesetzte politische und 6konomische Dominanz einer
kleinen familialistisch organisierten herrschenden Klasse befinden sich die
Philippinen de facto in einem Teufelskreis, da alle Ansatzpunkte von Refor-
men blockiert zu sein scheinen. Die allenthalben geriihmte lebendige, extrem
kritische und offene philippinische Zivilgesellschaft bietet nur sehr langfris-
tige Perspektiven des gesellschaftlichen Wandels. Das Problem ist, dass die
Zivilgesellschaft seit Jahren ihrer aufkldrerischen Arbeit mit Verve und gro-
Bem Erfolg nachkommt, ohne dass sich daraus auch nur die geringsten Kon-
sequenzen innerhalb des Systems ergeben. Hier kann evtl. die Tatsache, dass
es sich um demokratisch durch Wahlen legitimierte Politik handelt, Wandel
eher schwerer machen als es unter einer Autokratie der Fall wire. Wéhrend
Autokratien dazu tendieren, Protest und Opposition zu unterdriicken, was dem
Regime vielfach zum einen die letzten Reste der Legitimitét raubt, es zum
anderen zunehmend verengt und damit auch isoliert, beférdert eine ,,offene
Gesellschaft wie die der Philippinen durchaus den kritischen Diskurs. Aller-
dings hat sich das System als fihig erwiesen, die systemkritischen Dynamiken
dadurch zu entschérfen, dass man sie auf der rhetorischen Ebene ins System
selbst iibernimmt und sie durch bestindige politische Debatte einerseits und
Diskussion iiber politische Reformen totlaufen ldsst. Damit gewinnt die etab-
lierte Elite Zeit und kann die eigene Organisation so umstrukturieren, dass sie
auch in einem reformierten System dominant bleibt. Es findet sich eine be-
standige partiell zivilgesellschaftlich induzierte Automodernisierung der herr-
schenden Elite. Dies fiihrt sicherlich zu einer sukzessiven Anderung mancher
politischer Praktiken, nicht jedoch zu einer weitergehenden Demokratisierung
des politischen Systems. Gerade auf lokaler Ebene bleibt Gewalt eine wich-
tige Ressource in der Auseinandersetzung um politische Macht — und dies gilt
fiir Muslim-Mindanao nicht anders als fiir viele andere Regionen der Philip-
pinen.

426

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

4.2.6 Die soziale Organisation eines
fragmentierten Gewaltsystems

Der gemeinsame Nenner, der die philippinische soziale wie politische Organi-
sation eint ist der des oben beschriebenen Familialismus in seinen unter-
schiedlichen Ausprigungen und die diesem zugrunde liegenden Patron-
Klient-Beziehungsmuster, deren Wandel im Rahmen der Entwicklung
moderner Staatlichkeit zu einem geriittelt Mall die relativ hohe
Gewalthaltigkeit des philippinischen sozialen und politischen Systems
erklaren kann. Hinzu kommt in den muslimischen Regionen eine ausgeprigte
Logik der Ehre und eine damit einhergehende Praxis der Fehde, deren
Gewaltdynamiken sich z.T. mit denen symbolischer und repressiver Gewalt
im Rahmen der Patron-Klient Beziehungen und der familialistischen
Konkurrenz tiberlagern und gegenseitig potenzieren kénnen.

Grundsitzlich geht in den Philippinen im Allgemeinen, wie auch in den
muslimischen Regionen im Besonderen, die Nutzung von Gewalt als Mittel
der Politik den zeitgleich in dauerhafte Gewalt umgeschlagenen Konflikten
zwischen muslimischer bzw. linker Guerilla und Staat voraus. Gewalt war ein
integraler Bestandteil der philippinischen Demokratie nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs und ist es auch in der neuen Demokratie nach Marcos.
Sie ist ein zentrales Mittel, mit dem eine herrschende Klasse die eigene Kon-
trolle tber die legitimatorische Grundlage des politischen Systems — ihre
bestindige Wiederwahl — abzusichern strebt und gleichzeitig ihre 6konomisch
dominante Stellung aufrechterhilt. Die dominanten Gewaltmuster erwuchsen
nur zu einem Teil aus der Gewalt, mit der die Kolonialmichte auf je eigene
Art die koloniale Herrschaft aufrechterhalten haben.

Die repressive Gewalt der staatlichen Macht bildete nicht die Grundlage
auf der sich die hier interessierenden Gewaltformen entwickelten. Vielmehr
erwuchs die Gewalt aus sozialen Praktiken und Ordnungsvorstellungen, die in
neue politisch-institutionelle Strukturen tibertragen wurden und diese allméh-
lich nach ihrem Bilde formten, dabei aber selbst durch die den politischen
Strukturen eigenen Prinzipien verformt wurden. Lokalwahlen, regionale, pro-
vinzweite Wahlen und nationale Wahlen, zunichst mit eng umrissener Wih-
lerschaft — den Maichtigen und den Reichen, — schufen neue Legitimitéts-
grundlagen fiir patronale Rollen und 6ffneten den modernen Staat und seine
extraktiven wie repressiven Ressourcen fiir die Eliten, die damit noch besser
als vorher ihre dominante soziale Rolle absichern konnten. Gleichzeitig wur-
den neue Arenen fiir Elitekonflikte geschaffen, die darin akkumulierbaren
Ressourcen konnten die Balance zwischen den landbasierten Familien aus
dem Gleichgewicht bringen. Der Kampf um Fiihrungspositionen auf den im-
mer héheren, von der Kolonialmacht erdffneten Ebenen, machte nicht nur die
Mobilisierung zunehmend groéBerer Zahlen von Wéhlern notwendig, sondern

427

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

gleichfalls den Ausbau der einfachen Patron-Klient-Beziehungen zu komple-
xen Mehrebenen-Netzwerken, die horizontal als Allianzen aufgebaut wurden.
Die sukzessive Ausweitung der Wihlerschaft und die gleichzeitig erfolgende
Durchsetzung des Imperativs der Legitimation durch Wahlen brachte eine
neue Form der Abhéngigkeit der Herrschenden von ihrer eigenen Klientel
hervor, die es durch Rekurs auf die sozialen Normen des Patron-Klient Sys-
tems symbolisch aufzuheben galt. Die Wahl des Patron, bzw. die Aufgabe der
Wahlfreiheit galt und gilt immer noch vielfach als natiirliche Verpflichtung
des Klienten gegeniiber dem Patron. Echte Wahlfreiheit fiir den Klienten ist in
einem klientelistischen System gleichbedeutend mit Rebellion und Verrat an
einer emotional basierten und als reziprok imaginierten Beziehung, die die
(weitgehend nur als freiwillig imaginierte) Dyade zu einer Einheit zusam-
menbindet. Unter diesen Umstidnden wird das, das klientelistische Verhéltnis
unterfiitternde Gewaltverhiltnis sichtbar, da der Patron dieses sichtbar ma-
chen muss, will er den Vorrang der patronalen Ordnung iiber die in den politi-
schen Institutionen liegende Chance der Emanzipation sichern. Gleichzeitig
kann er jedoch auch versuchen, die in der Wahlfreiheit liegenden Chancen in
seiner Auseinandersetzung mit den anderen Patronen zu nutzen, indem er
deren Klientel, bzw. die zentral wichtigen Broker auf mittlerer und unterer
Ebene fiir sich gewinnt und damit auch die Wahlstimmen von deren Klienten.
Beide Dynamiken erhéhen die Gewalthaltigkeit des Systems an sich.

In jedem Fall ist es fiir die Patrone essenziell, nicht in ihren traditionellen
Positionen zu verharren (etwa als Grof3grundbesitzer), sondern die immensen
Ressourcen, die ihnen der moderne Staat zur Verfiigung stellt, unter ihre
Kontrolle zu bringen. Sie streben also danach, die patronalen Interpretations-
muster sozialer Beziechungen, die ihnen ihre eigene herausgehobene Rolle
garantieren, in alle sozialen Rdume, und das heifit eben auch in den modernen
Staat, auszuweiten. Patrone werden danach streben Segmente des Staates zu
erobern. Da damit auch die soziale Fragmentierung des segmentierten gesell-
schaftlichen Systems in den politischen Raum und die staatliche Administra-
tion {ibertragen wird, verwandeln sich der moderne Staat und die moderne
demokratische Polity, wie Sidel konstatiert in ,,a complex set of predatory
mechanisms for private exploitation and accumulation of the archipelago’s
human, natural, and monetary resources. [...] [T]he main predators have been
elected government officials and their allies, who through the system of bos-
sism have retained control over the state apparatus throughout the twentieth
century” (Sidel 1997: 962).

Anders als Sidel sehen wir das Konzept des Bossismus (vgl. Sidel 1999),
das paradigmatisch zur Beschreibung amerikanischer Politik in den rasant
wachsenden Stidten zwischen der Mitte des 19. und den 30er Jahren des 20.
Jahrhunderts Anwendung fand, nicht als Abweichung vom Muster der Patron-
Klient-Beziehungen, sondern lediglich als Anerkennung und Offenlegung des

428

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

diesen eingeschriebenen Gewaltpotenzials, das freilich in traditionellen Ver-
héltnissen vielfach in der Form strukturinhidrenter Gewalt maskiert bleibt und
erst in der Phase der Modernisierung und der Entwicklung moderner, trans-
lokaler und institutionenbasierter Staatlichkeit sichtbar wird.

Die Patron-Klient-Beziehungen traditionell eigene Nahe, die sich in einem
relativ intensiven personlichen Kontakt manifestiert, ist in den gréBer und
menschenreicher werdenden politischen Einheiten der Moderne nicht mehr
aufrechtzuerhalten. Es etablieren sich politische Maschinen, die genau dazu
dienen sollen, die sich auftuende Kluft zu iiberbriicken. Diese sind ihrerseits
als Mehrebenensysteme strukturiert, innerhalb derer die Loyalitit der Klien-
ten immer ihrem direkten Patron gilt, der auf der nidchsten Ebene wiederum in
der Rolle des Klienten agiert. Diese neuen Organisationen unterscheiden sich
von traditionellen darin, dass sie weniger als frither auf ganze Familien fokus-
siert sind, sondern auf konkrete Fiihrer, die eine Hierarchie von Gefolgsleuten
aufgebaut haben, deren Hauptaufgabe darin besteht, ihre (Wieder-)Wahl zu
sichern. Im Gegenzug garantiert der erfolgreiche Politiker die Verteilung in-
dividueller Belohnungen (vgl. Machado 1974). Finden sich vor der Marcos-
Diktatur derartige Seilschaften noch in der Form politischer Faktionen inner-
halb der zwei grof3en konkurrierenden Parteien, so sind sie nach Marcos weit-
aus zersplitterter. Die bindre Makrokodierung ist weitestgehend verloren ge-
gangen, die Fragmentierung hat eher zu- als abgenommen. Bis heute aber ist
die zentrale Machtbasis vieler Politiker nicht ihre Position auf nationaler
Ebene, sondern auf der darunter liegenden der Provinz bzw. der Wahldis-
trikte.

Die hier skizzierten Dynamiken finden sich seit Beginn des 20. Jahrhun-
derts in allen Regionen der Philippinen, jedoch, und das ist zentral, in unter-
schiedlichem MaB und in Abhéngigkeit von den die Patron-Klient Beziehun-
gen rahmenden kollektiven Bedeutungssystemen mit je eigener Auspragung.

Das ehrbasierte Clansystem im Siiden bietet mehrere partielle Abwei-
chungen in Bezug auf die Gewaltdynamiken. Da es zum einen weitaus stirker
als das familialistische System in den anderen Regionen der Philippinen tra-
ditional legitimiert ist und damit auf einen hoheren Grad freiwilligen Legiti-
mitétseinverstindnisses durch die einfache Bevolkerung zdhlen kann, ist die
Notwendigkeit des Einsatzes symbolischer oder direkt repressiver Gewalt
durch die herrschende Klasse in geringerem Mal gegeben. Gleichzeitig ist
jedoch der Ehrkomplex stidrker ausgeprigt. Traditionen der gewaltsamen
Etablierung lokaler Machtpositionen sind allgegenwirtig. Eine Norm, wonach
Macht Macht legitimiert und diese kaum an externe, sie beschrinkende Nor-
men gebunden ist und die Dynamiken der Fehdegesellschaft flieBen zusam-
men und verschirfen die Gewaltproblematik.

Anders als in den christlichen Regionen der Philippinen, wo die Patrone,
wie Sidel bemerkt, eindeutig als sdkulare Fithrer begriffen werden miissen,

429

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

vereinen die Datus in den muslimischen Regionen traditional eine religiose
und eine rein weltliche Machtposition in sich. Thre patronale Rolle ist dem
gemil zu einem Teil ,,transzendental* legitimiert.

Der Biirgerkrieg stellte fiir diese Personengruppe zunichst einmal eine
enorme Herausforderung dar, war ihnen doch klar, dass die MNLF nicht nur
den philippinischen Staat herausforderte, sondern eine alternative Vision
sozialer Ordnung anvisierte, innerhalb derer ihre eigene Stellung in Frage ge-
stellt wiirde. Nur wenige Strongmen bzw. Clanfiihrer agierten wie Ali Dima-
poro, indem sie sich eindeutig und offen auf die Seite des Staates stellten. Die
meisten versuchten mit beiden Seiten in produktive Verbindung zu treten.
Nicht wenige S6hne oder andere nahe Verwandte von Datus finden sich daher
in den Reihen der MNLF. Nach wenigen Jahren wurde klar, dass der Biirger-
krieg die Stellung der Datus nicht etwa gefdhrdete, sondern im Sinne einer
unintendierten Folge sogar tendenziell eher stirkte. Die MNLF konnte auf die
Duldung und partielle Kooperation vieler Datus zuriickgreifen, was den so-
zialreformerischen Impetus der Guerilla deutlich abschwichte. Umgekehrt
waren die Datus fiir den philippinischen Staat als Patrone der muslimischen
Bevolkerung unabdingbar. Wollte man eine vollstindige Entfremdung der
Muslime verhindern, galt es deren Fiihrer, die Personengruppe mit der grof-
ten traditionalen Autoritét, an der Seite des Staates zu halten. Eine derartige
Strategie, die auf Kooptation und die Uberlassung von Pfriinden setzte, wurde
spatestens mit der Schaffung der autonomen Regionen im Gefolge des Frie-
densvertrages von Tripolis 1976 sichtbar. Samtliche Posten gingen an etab-
lierte Datus bzw. Mitglieder von deren Familien. Diese erhielten hierdurch
und durch ihre lokale Kontrolle {iber die von der Zentralregierung vergebenen
Zuweisungen an die Region umfassende zusitzliche Ressourcen, die sie vor
Ort verteilen konnten. Der Biirgerkrieg ermoglichte es ihnen dariiber hinaus
den ohnehin schon weit fortgeschrittenen Ausbau privater Armeen weiter vo-
ranzutreiben. Viele Familienmitglieder, die urspriinglich mit ihren Gefolgs-
leuten der MNLF beigetreten waren, verlieBen nach der Unterzeichnung des
Friedensvertrages die Guerilla im Gegenzug gegen Sicherheitsgarantien, poli-
tische Posten und Lizenzen (z.B. zum Holzeinschlag, zum Handel etc.). In
ithren neuen Posten und mit der Kraft ihrer paramilitdrischen Verbédnde stérk-
ten sie die Stellung ihrer Clans. Dies dnderte sich auch nicht nach Marcos, als
mit Zacaria Candao ein ehemaliger MNLF-Kémpfer zum Gouverneur der
Autonomen Region Muslim Mindanao gemacht wurde. Seine Handlungs-
muster erwiesen sich, wie die seiner Nachfolger als ebenso patronal, wie die
seiner Vorginger. In dem MaB, in dem ehemalige MNLF-Kader in die Admi-
nistration kooptiert wurden, trat zu Tage, dass diese im traditionalen Kontext
agierten. Dies gilt nicht weniger fiir die MNLF-Akteure, die nach dem Frie-
densschluss von 1996 die zentralen Fiihrungspositionen besetzten. Letztlich
erwies sich deren Orientierung jedoch als weitgehend bedeutungslos, da sie

430

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

zwar im Krieg als Gewaltakteure eine gewisse autonome Macht innegehabt
hatten, die thnen jedoch im politischen System nicht zukam. Hier zeigte sich
die ungebrochene Dominanz der Datus in deren Wahlsiegen, durch die die
kurzzeitig zu Einfluss gelangten MNLF-Kader in ihrer gro3en Mehrheit bin-
nen weniger Jahre wieder aus ihren Posten herauskatapultiert wurden. Dieje-
nigen, die politisch iiberlebten, hatten dies ihrer Féahigkeit zu verdanken, sich
in Strongmen zu verwandeln, deren Macht sich nicht einer Institution, son-
dern ihren individuellen Fahigkeiten sowie ihrer Kontrolle iiber Ressourcen
und Mittel der Gewaltsamkeit verdankte.

Die Entscheidung der Datus zwischen Staat und Guerilla zu lavieren, er-
wies sich fiir ihr eigenes Uberleben als herrschende Klasse als entscheidend.
Ihr Engagement fiir die Sache der Guerilla sicherte ihnen die Zustimmung
eines groflen Teiles der Bevolkerung, ihre Kooperation mit den staatlichen
Institutionen sicherte ihnen die Ressourcen, die notwendig waren, um die
Loyalitdt ihrer Gefolgsleute aufrecht zu erhalten und ihre eigene Stellung als
Patrone, die als Einzige fdhig waren Mittel in die Region zu bringen, auszu-
bauen. Der Biirgerkrieg, den sie weder initiiert noch gewollt hatten, gab ihnen
zusitzliche Freirdume um hinter der Maske der Biirgerkriegsgewalt die eige-
nen Krifte auszubauen und die Kontrolle iiber Territorium und Bevolkerung,
wo notig mit Gewalt abzusichern. Hinter der Maske des Biirgerkrieges konn-
ten sie auch private gewaltformige Auseinandersetzungen fiihren, ohne
Gefahr zu laufen, dass von ihnen unabhingige staatliche Akteure aktiv inter-
venierten. Letztlich schrieb der Biirgerkrieg auch die Grenzen des Einflusses
christlicher Eliten weitgehend fest, da mit seinem Ausbruch die Siedlerstrome
weitgehend zum Erliegen kamen und sich die muslimischen Datus von Kon-
trahenten beim Kampf um die Beschrinkung des Einflusses der Guerilla
letztlich in Verbiindete mancher christlichen Elitefamilie verwandelten. Ver-
suche die Position der muslimischen Datus zu beschneiden waren inopportun,
da dadurch die ohnehin gefahrentrachtige Situation weiter destabilisiert wor-
den wire. Auch Elitefamilien aus Manila, die in den angrenzenden Regionen
in den Jahrzehnten vor dem Biirgerkrieg immer mehr Léndereien zum Anbau
fiir den Export etabliert hatten, versuchten nach dem Beginn des Biirgerkriegs
nicht mehr, weitere Regionen unter ihre Kontrolle zu bekommen.

Diese Entwicklungen bedeuteten jedoch auch, dass der Status quo der Pa-
tron-Klient- und Clan-basierten Datu-Herrschaft iiber Jahrzehnte ,einge-
froren” wurde. In der Biirgerkriegssituation mussten sich die muslimischen
Eliten zu keinem Zeitpunkt mit einer, gegen ihre Position als herrschende
Oligarchie gerichteten Protestbewegungen auseinandersetzen, die in vielen
anderen Regionen der Philippinen zu Gewalt fiihrten. Als Représentanten ,,der
Muslime* gelang es ihnen bis in die Gegenwart Kritik an ihrer Herrschafts-
praxis zu marginalisieren und sich dauerhaft ein klientelistisch basiertes
Legitimitétseinverstindnis der Bevolkerung zu sichern. Auf lokaler Ebene

431

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

blieb die Herrschaft Clan-basiert und perpetuierte auch die der Ehrkultur inne-
wohnenden Gewaltdynamiken, die hinter der Maske des Biirgerkrieges unge-
hindert Bestand hatten.

4.3 Sri Lanka: Sozial- und Machtstrukturen
einer hybriden Demokratie

Wihrend in Kapitel zwei die ideologisch-kulturellen Grundlagen und in Ka-

pitel drei die sozio-okonomischen Bedingungen von Gewalt dargestellt wur-

den, soll im Anschluss die Verankerung politischer Praxis in den sozialen
lokalen Ordnungen bzw. die Auswirkungen kulturell spezifischer Sozialstruk-
turen auf die Konflikte und den Einsatz von Gewalt betrachtet werden.

Verallgemeinernd kann vorerst bilanziert werden, dass Gewalt eingesetzt

wird:

e als Mittel der Konfliktlosung (dazu gehdren sowohl priaventive Gewalt
seitens der Herrschenden, wie die Gegenwehr der marginalisierten Grup-
pen),

¢ zur Aufrechterhaltung- und Wiederherstellung der gesellschaftlichen, po-
litischen und kosmischen Ordnung,

e zur Festigung und Erh6hung des sozialen Status der Herrschenden.

Zur weiteren Spezifizierung der Ursachen und Formen von Gewalt werden

folgend die die Gesellschaft und Politik prigenden Strukturierungsmuster dar-

gestellt. Dabei zeigt sich, dass diese lokalen Muster von Herrschafts- und

Machtbeziehungen mit weitreichenden Folgen auf die nationale politische

Ebene iibertragen wurden und dort das Verhalten der Akteure prigen. In

einem zweiten Schritt werden die Folgen dieser Ubertragung, nimlich die

Entstehung von Systemen der Gewalt, analysiert. Zusammenfassend kann

festgestellt werden, dass Gewalt nicht allein auf den Antagonismus zwischen

den Ethnien zuriickzufiihren ist, sondern zum groflen Teil innerhalb der ethni-
schen Gruppen generiert wird. Inter- und intracthnische Gewalt beeinflussen
und perpetuieren sich wiederum in ihren Formen und Effekten. IThr Zusam-
menspiel fithrt zu einer Proliferation der Gewaltanldsse und Akteure. Die
demokratischen Ordnungsstrukturen geht einher mit massiver Gewalt, weil

Elite und Bevolkerung:

e weiterhin geprigt bleiben von kommunalistischen Sozialstrukturen, in de-
nen verschiedene Loyalititen und Identititen von Gruppen konfligieren.
Diese kommunalistischen und familialen Strukturen behindern die Entste-
hung von Kohirenz, Kooperation und integrativen Konzepten und Ver-
halten. Zudem erhohen die intracthnischen Konflikte, welche oft iiber
Gewalt ausagiert werden das Gesamtgewaltniveau,

432

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

eine Diskrepanz zwischen traditionellem Machtzugang (langfristig, Zuge-
horigkeit zu einer Familie, Landbesitz) und staatlichem System (zyklisch;
Wahlen, staatliche Ressourcen) wahrnehmen, die mit Hilfe von Gewalt
tiberbriickt werden kann;

durch einen Mangel an kooperativen Praktiken und starke Konkurrenz in-
nerhalb und auBlerhalb der eigenen Familie, des Clans und ethnischen
Gruppen geprégt sind. Patronale Personalisierung von Macht wird durch
Gewalt abgesichert;

die zu den dominanten Clans, Parteien oder der Mehrheitsbevolkerung ge-
héren, den ,,Rest” exkludieren. Dabei wird einerseits die Exklusion iiber
Gewalt durchgesetzt und es kommt andererseits zur gewaltsamen Gegen-
wehr der Ausgeschlossenen;

Auseinandersetzungen und Gewalt vielfach auch Bestandteil von ,,norma-
len* Familienfehden oder einer politischen Form von Familiengeschéften
(family business) durch zentrale staatliche/politische Entscheidungstrager
begreifen;

kein nationales System der allgemeinen Wohlfahrt aller Bevolkerungs-
gruppen kennen, sondern Einzelinteressen und sektorale Zuweisungen die
Distribution prégen, was die Konkurrenz zwischen und innerhalb der eth-
nischen Gruppen noch verstarkt.

Macht und Status als Nullsummenspiel perzipieren. Auf der Seite der
Sieger zu stehen bedeutet gleichzeitig alle anderen auszuschalten;

durch die Zentralisierung des politischen Systems und die kaum begrenzte
Machtfiille der nationalen MP's das gesamte Leben bis auf die untersten
Ebenen politisiert haben. Dementsprechend bestehen eine hochgradige
Abhingigkeit und gleichzeitig ausgeprigte Mobilisierungsoptionen fiir
einflussreiche Auftraggeber von Gewalt.

Die entstandenen Systeme der Gewalt sind gekennzeichnet durch:

Patronagenetzwerke die Grundlage und Strukturelement von sozialen, po-
litischen und wirtschaftlichen Machtpositionen sind. Je mehr Klienten ein
Patron hat, desto hoher seine Position und je stirker und durchsetzungs-
fahiger der Patron desto hoher auch die Position seiner Klienten. Diese
Netzwerke, die iiber den Status einer Person entscheiden, werden iiber
Gewalt stabilisiert.

durch das Fehlen verldsslicher administrativer und rechtsstaatlicher Struk-
turen. Deshalb muss auch auf informelle Optionen (z.B. Patronage, Ge-
walt) zurickgegriffen werden. Gegenseitige Exklusion ist dabei das
oberstes Gebot;

den demokratischen Regierungszyklus der politischen Akteure. Das
Streben nach dauerhafter Machtsicherung und Status verleitet die Akteure

433

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

das System zu manipulieren oder iiber Gewalt zu ihren Gunsten zu ver-
dndern und festzuschreiben;

e reziproke Zyklen der Gewalt. Gewalt 16st ihrerseits wieder Gewalt
zwischen rivalisierenden Faktionen (z.B. im Wettbewerb um Ressourcen)
aus, um sich fiir den erlittenen Ausschluss zu rachen;

e die Entwicklung einer Dispersion von Gewaltanldssen und Formen, in
denen sich private, politische und ethnische Konfliktkomponenten
mischen und perpetuieren;

¢ cine Proliferation der Gewaltakteure. Das staatliche Gewaltmonopol wird
hierbei durch autonome Akteure (MP's, lokale Autoritdten; unkontrol-
lierte Verschrankung von Polizei, Armee, Paramilitérs, privaten Schléger-
trupps/Todesschwadronen) in Frage gestellt oder ersetzt;

o selbstdefinierte Rdume von Recht, Gesetz und Gewalt, in denen die Ak-
teure weitgehend autonom vom rechtlichen System agieren. Die Ver-
schrinkung der obersten Ebene von Politik, Justiz und Sicherheitskriften
(familiale Verbindungen; Aufnahme von kriminellen Elementen durch
Patronage) begiinstigt diese Entwicklung;

e Konzepte, die auf Loyalitdt und Patronage rekurrieren und dadurch das
demokratische Verfahrensverstindnis aufler Kraft setzen. Es entsteht eine
Kultur der Straflosigkeit, in der Gewalt nicht sanktioniert, sondern hono-
riert wird;

e den Erfolg von Gewaltstrategien. Dies fiihrt zur faktischen Akzeptanz
innerhalb der Bevolkerung (notwendige Strategie um Ziele zu erreichen)
bzw. zur Paralyse der (friedlichen) Zivilgesellschaft. Normativ bleiben da-
gegen Konzepte der Gewaltfreiheit erhalten, die jedoch nicht handlungs-
leitend werden.

4.3.1 Die kulturelle Ordnungsstruktur
von Gesellschaft und Politik

Die Ursachen und die Langlebigkeit der Gewalt (zwischen den Bevélkerungs-
gruppen) in Sri Lanka werden in der Literatur fast ausschlieBlich auf den eth-
nischen Konflikt zwischen Singhalesen und Tamilen zuriickgefiihrt.** Hier da-
gegen soll argumentiert werden, dass tiefer liegende kulturelle Ordnungs- und
Strukturmuster die Basis der spéteren ethnischen Spaltung, der Unféhigkeit
der Eliten zur Kooperation und der Hinwendung zur Gewalt bilden. Die kultu-

34 ,Erst 1956 mit der Sinhala-only-Politik begannen die Probleme. Diese kann man
rechtfertigen oder nicht. Die Singhalesen sind sehr tolerant und dankbar. Die
Mehrheit der Singhalesen sind Buddhisten, Hindus sind auch sehr tolerant.
Schuld sind die Extremisten* (Interview (paraphrasiert/iibersetzt) mit Karu
Jayasuriya M.P., stellvertretender Vorsitzender der United National Party, Sri
Lanka 28.05.2004).

434

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

rellen Muster begriinden generelle Handlungs- und Verhaltenstrukturen, die
sowohl auf der sozialen wie der politischen Ebene zu beobachten sind und
den Einsatz von Gewalt begiinstigen oder zumindest nahe legen. Darunter
fallen u.a. klientelistische Patronagestrukturen, die sich auf Familie/Clan,
Kaste oder Ethnie beziehen. Zwischen diesen Einheiten herrscht permanente
Konkurrenz um wirtschaftlich und politisch lukrative Positionen, die gleich-
zeitig die soziale Stellung einer Person bestimmen. Aus dieser Konkurrenz-
situation erwéchst ein Mangel an kooperativem und inklusivem Verhalten und
die Tendenz der jeweiligen Elite, fiir die eigene Klientel Ressourcen zu gene-
rieren, um dem Status als Patron gerecht zu werden. Das Besetzten einer ho-
hen Position in sri-lankanischen Sozialgefiige impliziert bestimmte Vorstel-
lungen der direkten Reziprozitit zwischen dem einzelnen Klienten und Patron
und der sozialen Verantwortung gegeniiber der Klientelgruppe. Diese Vor-
stellungen bilden die Kernwerte der Ordnungs- und Sozialstruktur, an der auf
institutioneller Ebene die Ausformung des politischen Systems und auf ideo-
logischer Ebene der entstehende Nationalismus anschlieen konnte.

Diese kulturellen Ordnungsmuster, Verhaltensweisen und Konflikte wur-
den durch das demokratische System nicht abgemildert, sondern verstarkt und
informell in das politische System integriert. Unter der formal demokratischen
Verfasstheit Sri Lankas liegt eine kommunalistische Kultur, die die Linien der
gesellschaftlichen Fragmentation und Gewalt bestimmt. Das gilt sowohl fiir
den ethnischen Konflikt mit den Tamilen, der die anderen Konfliktlinien in
der Wahrnehmung weitgehend tiberdeterminiert, wie fiir die Jugendaufstdnde
der 1970er Jahre und die lokalen Zusammenst6e zwischen Kasten/Familien.
Trotz formeller demokratischer Strukturen bleiben kulturelle Strukturen von
Familialismus, Kastenwesen und Kommunalismus erhalten.”® Um das Aus-
maf} und die Formen der Gewalt zwischen Singhalesen und Tamilen zu erkla-
ren, wird vielfach auf den exklusiven Nationalismus der singhalesischen Seite
verwiesen (vgl. hier die Ausfiihrungen in Kapitel 2). Dieser Nationalismus,
der im Gegensatz zu einer Einbeziehung der Tamilen in die Ressourcenver-
teilung des Staates steht, ist aber nicht die Ursache, sondern das Symptom
eines kulturellen Settings, in dem die Linien der Zugehorigkeit, welche
gleichzeitig die Linien der Gewalt sind, kommunalistisch und familial struktu-
riert sind. Fiir eine Analyse der Gewalt in Sri Lanka ist eine Beschreibung
dieser Fraktionierung unerlésslich, da sich ein erheblicher Teil der politischen
Gewalt aus der Konkurrenz der verschiedenen Clans, Familien oder Kasten
ergibt. Gingige Untersuchungen des politischen Systems haben dies bisher

35 ,,The solidarity of kin as a unit of action and of loyalty, the concepts of family
honor and good name, the injunctions and customs of marriage all lead to the
maintenance of caste integrity, caste Kommunalismus, and to some extent cast
hierarchy. [...] The direct impact of colonial rule upon the caste system was, if
not negligible, at least not seriously disorganizing® (Ryan 1953: 24 und 81).

435

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

unter dem Stichwort ,,Parteienwettbewerb® geleistet und als modernes Phi-
nomen klassifiziert (d.h. als Reaktion auf die modernen Umwélzungen des
Staates wie tibergreifende Administration, allgemeines Wahlrecht usw.).
Diese Klassifizierung ist jedoch insofern unzureichend als sie das Phénomen
auf der politischen Ebene und innerhalb der Eliten verortet und es nicht als
gesamtgesellschaftliches Strukturierungsmoment und Praxis begreift, welches
das Denken und Handeln auch der Bevolkerung leitet. Sie ist ferner unzutref-
fend als diese Strukturierung nicht ein modernes Phinomen ist, sondern
bestenfalls die Eingliederung moderner Formen in traditionelle Muster.

Die patronale Organisation der Gesellschaft: Familialismus,
Kastenwesen und Kommunalismus

Sri Lanka besteht aus einer Vielzahl ethnischer, religidser und sozial hetero-
gener Gruppen, deren externe und interne Gruppenloyalititen oft konfligieren
bzw. entgegengesetzt sind. Die bestehenden Ordnungs- und Konfliktebenen
lassen sie sich konzeptionell mit den Begriffen von Familialismus, Kastenwe-
sen und Kommunalismus erfassen.’® Diese Strukturen waren sowohl auf
singhalesischer wie auf tamilischer Seite leichter in einen exklusiven ethni-
schen Nationationalismus zu verwandeln als das sie anschlussfihig gewesen
wiren fiir multiethnische inklusive Konstruktionen. Mit der Ubernahme die-
ser Strukturen in das demokratische System/den neuen Staat wurden auch die
zugehorigen Konflikte iibertragen. Die bis dato lokale Reichweite der Kon-
flikte wurde dadurch auf die nationale Ebene ausgedehnt. Festzustellen ist,
dass die Praxen der Akteure wenig kooperative Verhaltensmuster und Orien-
tierungen aufwiesen. Gerade diese wiren aber notwendig gewesen um nach
der Unabhéngigkeit eine stabile und iibergreifende Koalition zwischen den
ethnischen Gruppen zu bilden. Ubergreifende Kooperation und Inklusion war
nur rudimentdr vorhanden, beides erstreckte sich — in einer vorwiegend rural
geprigten Gesellschaft - primér auf die eigene Familie und Kaste (bzw. regio-
nale Gruppe). Zumeist waren Kooperation und Einigkeit nicht einmal inner-
halb der eigenen Gruppe herzustellen: Kasten- Religions- und Sprachenunter-
schiede, der Wettstreit der verschiedenen Familienclans, lokale Unterschiede
(wie zwischen Tiefland und Kandy-Singhalesen, Jaffna-, Batticaloa- und
Colombo-Tamilen) verhinderten die Herausbildung eines gemeinsamen
Ethos. Die Vermittlung zwischen Elite und Bevélkerung bestand tiber Patro-
nagenetzwerke und lokale Zugehorigkeiten. Es bestand auch innerhalb der
ethnischen Gruppen kein iibergreifendes System der allgemeinen Wohlfahrt,

36 Zur Reproduktion der Kastenstruktur vgl. Fiihrer-Haimendorf 1966; Jayaraman
1975. Zur Funktion und Bedeutung von Kaste heute vgl. Searle-Chatterjee/
Sharma (Hg.) 1994.

436

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

sondern der Einzelinteressen und sektorialen Distribution. Demokratische
Aspekte der offentlichen Wohlfahrt und Chancengleichheit fielen hinter diese
Kriterien zuriick. Die Organisation der Gesellschaft iiber Familialismus, Kas-
tenwesen und Kommunalismus fithrte nach innen (innerhalb der eigenen kin-
group) zu starker Gruppenkohésion nach auflen, zu scharfer Konkurrenz und
nicht selten auch zu gewaltsamen Strategien der Interessendurchsetzung. Die
Verantwortlichkeit allein der eigenen Kaste, Kommune, Familie gegeniiber
dominiert weithin das Verhalten der Politiker und war allgemein akzeptiert
(vgl. Ryan 1953: 342). Die grundlegende Ideologie der Politiker war ein er-
klarter Kommunalismus. Diese kommunalistischen und familialen Kédmpfe
fithrten zu zunehmender Verbitterung der Atmosphére und lokalen Familien-
fehden. An der eigenen Stellung interessiert, kiimmert man sich wenig um das
Wohl des ganzen Landes oder wie E. Kariyakarawana feststellt: ,,The CNC
had itself become a platform for petty personal bickering [...] Whatever it
may be, the fact remained clear that the ranks of the freedom fighters
[gemeint sind die Honoratioren, die sich fiir die Unabhéngigkeit eingesetzt
hatten, Anmerkung, die Verf.] were in utter disarray and the original goals
had been completely lost sight of** (Kariyakarawana/Wijesinghe 1982: 29ft).
Eine erste Konfliktebene liegt im sri-lankanischen Familialismus: Der
Kampf um Familienprestige war und ist ein nicht zu vernachldssigender Fak-
tor in der sri-lankanischen Politik. Die kin-group und das ausgeweitete Fami-
liensystem sind ein wesentlicher Bestandteil der Politik. Die politische Elite
Sri Lankas rekrutiert sich aus bestimmten Familien und ist in verschiedene
Subkasten und Verwandschaftsgruppen unterteilt, die um die Macht konkur-
rieren.”’” So sahen sich bestimmte Familien aus der Vellala-Kaste der Tamilen
im Norden als Aristokratie ihrer Ethnie (wie beispielsweise die tamilische
Coomaraswamy-Ponnambalam Familie); das Aquivalent auf singhalesischer
Seite waren die Radalla, eine Subkaste bzw. Untergruppe der Goiygama-
Kaste der Kandy-Singhalesen. Diese Subkasten oder sogenannten ,,guten
Familien“ einer Kaste beanspruchten die gesellschaftlichen und politischen
Fiihrungspositionen ihrer Gruppe. Der Clan der Bandaranaikes, die von 1952
bis 2005 eine der beiden groBten singhalesischen Parteien, die Sri Lanka
Freedom Party, dominierten, gehort zu dieser traditionellen Kandy-Aristroka-
tie, wihrend die Senanayakes, Griindungsfamilie der United National Party
und ihre Verbiindeten, zu den durch soziale Mobilitdt (in diesem Fall Reich-
tum durch Graphit Minen) aufgestiegenen Familien gehorten. Die Bandara-
naike-Obeyesekera sind die sogenannten original somebodys (vgl. Jayawar-
dena 2002). Sie gehoren seit jeher zu den méchtigsten Familien. Die Atty-

37 Zur Genealogie der fithrenden Familien vgl. http://www.lankalibrary.com/
cul.html. Hier finden sich u.a. Genealogien der Bandaranaikes, Jayawardene,
Senanayakes, de Soysas, Jayatilakas und Coomaraswamys.

437

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

galle-Senanayakes-Jayawardene sind dagegen die urspriinglichen nobodys,
die erst in der Kolonialzeit aufgestiegen waren. Die Politik in Sri Lanka ist
auch immer die Konkurrenz zwischen den aufgestiegenen Familien und
Kasten und den urspriinglich machtvollen Clans, die versuchen ihren status
quo zu halten.*® Wie Bradman Weerakonn, einer der erfahrensten Biirokraten
Sri Lankas, feststellt: ,,Though it may be considered simplistic, the fact is that
Sinhalese politics has always been about the Senanayakes vs. the Bandaranai-
kes [Griindungsfamilien der UNP und SLFP, die Verf.]* (Mukarji 2005: 159).
Zwischen, aber auch innerhalb der Familien, gab es vielfach Rivalititen iiber
die soziale Hoherstellung der einzelnen Familienzweige und Personen. Diese
vor der Unabhingigkeit vorrangig sozialen und wirtschaftlichen Distinktionen
verlagern sich nach der Unabhingigkeit und mit der Bildung von Parteien auf
die politische Ebene.

Nach der Einfithrung des allgemeinen Wahlrechts 1931, begannen sich
die sozialen und politischen Konfliktebenen gegenseitig zu verstirken (vgl.
Banks 1969). Da sich die Eliten aus wenigen Familien rekrutierten, traten
nicht nur Parteien, sondern Familien aber auch immer wieder Mitglieder eines
Clans gegeneinander an.*® Der Anspruch auf Fithrung innerhalb einer Gruppe
war gezeichnet von personlichen Auseinandersetzungen. Selbst innerhalb ein-
zelner Familien kam es zum Kampf um (dieselben) politischen Posten, der
durch Korruption und Einschiichterung ausgetragen wurde. Die konflikthafte
personale und familiale Pragung der Politik zeigt sich nicht nur in der Gene-
rationenfolge der Parteifithrungen, sondern auch an der Griindung vieler poli-
tischer Splitterparteien und deren kurzem Verfallsdatum: zumeist wurden sie
weniger auf Grund inhaltlicher Differenzen gegriindet, als vielmehr, um be-

38 Seit 1940 leiteten D.S. Senanayakes und 1952 sein Sohn Dudley (UNP) das
Land, J.L. Kotlewala (ein Senanayake-Schwager, UNP) wurde dritter Premier;
ab 1956 war S.W.R.D. Bandaranaike (SLPF) Premier, Sirimavo Bandaranaike
(SLFP), Witwe S.W.R.D. Bandaranaikes, wurde 1960 und 1970 zweimal Pre-
mierministerin, J.R. Jayawardene (dessen Onkel in die Senanayake-Familie ein-
geheiratet hatte) wurde 1978 erster Président. Jayarwardenes Neffe, Ranil Wick-
remasinghe, wurde 2001 Premier (UNP). C. Kumaratunga, eine Bandaranaike-
Tochter war von 1994-2004 Prisidentin (SLFP). Ferner wurden und werden
Familienmitglieder in Minister- Koordinatoren- und Beraterposten unterge-
bracht. Ein Teil bekleidet auch militirische Amter. Auch mit der wirtschaft-
lichen Elite und den Medien gibt es zahlreiche familiale Verbindungen: So ist
Ranil Wickremasinghe der Sohn eines Pressemagnaten (Esmond W.) und der
Tochter (Nalini) von D.R. Wijewardene Griinder der Lake House Newspaper-
Gruppe.

39 1970 kam es u.a. zu einem Zerwiirfnis zwischen Jayawardene und D. Senana-
yake, der glaubte Jayawardene wolle ihm die Fiihrerschaft der Partei streitig
machen. Gleichzeitig spielten alte Kastenrivalititen der UNP und SLFP Fami-
lien in die Politik hinein: Die Bandaranaikes, ,.first class Goyigama“, wurden
bereits Ende des 1800 Jahrhunderts im Legislaitve Council von Tiefland-
Goiygama und Karava herausgefordert.

438

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

stimmten Personen einen Fithrungsposten zu sichern.*® | Cross over* zwischen
den Parteien gehoren ebenso zum politischen Alltag. Auseinandersetzungen
und Gewalt sind dementsprechend vielfach auch das Ergebnis von Familien-
fehden oder eine politische Form von Familiengeschéften (,,family business®)
durch die politischen Entscheidungstriger.* Wie Malhotra in seiner Studie
iiber Dynastien in Stidasien nachweist ,,almost all major dynasties in almost
all the countries under discussion have been afflicted by family feuds that
turned bizarre[...] and led to blood and gore“(Malhotra 2004: 46). Betrachtet
man die Verzweigung der Familienclans innerhalb der ethnischen Gruppen,
so stellt man fest, dass nahezu alle untereinander verwandt sind. Die politisch-
wirtschaftliche Elite griindet sich auf ein Geflecht aus angeheirateten und
immer wieder erneuerten Familienbanden (z.B. durch Cousinen-Heirat).
Diese Familien und Clans stellten seit Jahrhunderten die Fithrung der kom-
munalen Gemeinschaft als Mudaliyar, Vel Vidane," Legislative Council Mit-
glied, Administratoren, Rechtsanwilte/Richter, Arzte, Plantagenbesitzer,
Bankvorstinde, Wirtschaftsmagnate und Armeefithrung.”® Zwar ist es durch
das demokratische System heute moglich auch aus einer niederen Kaste oder
unbekannten Familie aufzusteigen, die Mehrzahl der einflussreichen Amter
wird aber weiterhin von den alten Eliten, ihren Nachfahren und Verbiindeten
monopolisiert.**

40 Auch Posten innerhalb des Militdrs wurden frith iiber Zugehorigkeit zu einem
,»Clan“ vergeben. Patronage- und Familienbindungen bleiben in den oberen
Réngen bestehen. So war Jayawardenes Neffe Lt.General der Armee, dessen
Schwager Kommandeur. Jayawardenes Sohn war Kopf der Paramilitérs und na-
tionaler Sicherheitsberater. Andere MP's verfligen tiber dhnliche Verbindungen
(vgl. Burger 1992: 202).

41 Jayaraman betont: ,,In fact, castes organize themselves in order to further the in-
terests of their members. Since independence inter- and intra-caste competition
for wealth and power has become very intense” (Jayaraman 1975: 8). Vgl. auch
Fiihrer-Haimendorf 1966, und Leach 1969.

42 Bezeichnung fiir lokale Anfiihrer.

43 Vgl. die Darstellung der sich vielfach verzweigenden Verwandtschaftsbeziehun-
gen der sri lankanischen Elite-Familien bei Wickramasinghe/Wickramasinghe
2005.

44 ,Wahlen verlaufen in Sri Lanka nach folgendem Muster: Der lokale Politiker
kommt einmal im Jahr und vor der Wahl im Ort vorbei und macht der Bevélke-
rung Versprechungen. Diese kann zwar wihlen, die Wahl orientiert sich aber
immer noch an traditionellen Mustern: man wihlt die Partei, die man schon im-
mer gewdhlt hat, moglichst innerhalb der eigenen Ethnie oder Kaste oder be-
stimmte Familienclans, die die Posten in familialer Erbfolge weitergeben. Auf
dem Land folgt man immer noch dem lokalen ,,Hauspolitiker, z.T. werden die
Leute durch massive Einschiichterung auch gezwungen ihre Stimme fiir einen
Kandidaten abzugeben. Die Gesellschaft ist groBtenteils landlich und traditionell
strukturiert. Man interessiert sich nur fiir sich selbst, die eigene Familie, kaum
mehr fiir das eigene Dorf* (Interview [paraphrasiert/iibersetzt] mit Mitarbeiter,
Konrad Adenauer Stiftung, Sri Lanka 20.05.2004).

439

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die internen Gruppen-Rivalititen nehmen auch einen erheblichen Einfluss
auf den Konflikt mit den Tamilen und das Bemithen um eine friedliche Lo-
sung. Die bestindige Konkurrenz innerhalb der einzelnen ethnischen Grup-
pen, verhindert die notwendige Zusammenarbeit zwischen den Parteien. So ist
z.B. eine Verfassungsidnderung nur mit den Stimmen der singhalesischen
UNP und SLFP moéglich. Anstatt zusammenzuarbeiten, betreiben beide aber
ein ethnic-outbidding der Tamilen. Mukarji kritisiert:

LIt would appear from the inflattering history of intermittent bickerings between two
main Sinhalese political parties that the power struggle between the UNP and the
SLFP die Fithrung or the rivalery between the two ruling families and the two ruling
individuals of today Colombo [gemeint sind SLFP-Kopf Kumaratunga und der
Fithrer der UNP Wickremasinghe, die Verf.] has come to enjoy precedence over
national issues, such as, dealing with the LTTE and finding a permanent solution to
the ethnic conflict“(Mukarji 2005: 160).

Auch auf tamilischer Seite gab es keine gemeinsame Interessenvertretung,
was die Durchsetzungsfihigkeit tamilischer Forderungen wesentlich schwich-
te. Statt zusammenzuarbeiten verteilten sich die tamilischen Honoratioren auf
verschiedene Parteien oder nahmen einzelne Ministerposten im singhalesisch
dominierten Kabinett an. Erst 2001 fanden sich die tamilischen Vertreter zu
einer gemeinsamen Verhandlungsfront (Tamil National Party und Liberation
Tigers of Tamil Eelam) zusammen. Konkurrenz und Fraktionalismus zeigen
sich auch innerhalb der militanten Akteure. Die LTTE versucht seit ihrem
Bestehen andere Guerilla-Gruppen zu assimilieren oder besser noch zu elimi-
nieren. Dabei entstand die LTTE selbst aus der Abgrenzung zur Monopolpo-
litik der traditionellen tamilischen Elitefamilien.*’ Ihr erklirtes Ziel war eine
sozialistisch-egalitire Gesellschaft, in der jeder Zugang zu politischen Macht-

45 Ebenso wie auf singhalesischer Seite findet familiale Erbfolge auch bei der
tamilischen Elite statt. So wurde der Sohn des Supervisors of Estate-Workers
unter der britischen Kolonialmacht Karuppiah Thondaman, Saumiyamoorthy
Generalsekretdr des Ceylon Workers Congress: (CWC). Ihm folgte der Enkel,
Arumugam Thondaman. Dieselbe Generationenfolge (Vater, Sohn, Enkel) fin-
det sich auch beim All Ceylon Tamil Congress: Erst bekleidete Ganapathipillai
Gangaser (G.G.) Thondaman das Amt, dann tibernahm sein Sohn ,G.G. (Kumar)
Ponnambalam Jr. (1938-2000); schlieBlich der Enkel, Gajendrakumar Ponnam-
balam. ,,Thondaman is the natural leader of our party. The name Thondaman is
important, because our late leader sacrifices so much for the people. Even today
everybody would consult Thondaman, before making a decision concerning the
people of Indian Origion* (Interview mit Harry Sandrasekera, Senior Vice Pre-
sident Ceylon Worker's Congress, 27.03.2006). Sri Lanka. Zum tamilischen So-
zialstruktur vergl. Dagmar Hellmann-Rajanayagam: The Jaffna Sicial System:
Continuity and Change under Conditions of War, Internationales Asienforum,
Jg. 24, Vol. 3-4, November 1993. S. 252-281.

440

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

positionen besaB. Thr Fiithrer Velupillai Prabhakaran erklérte entsprechend:
,Tamil Eelam will be a socialist State. By socialism I mean an egalitarian
society where human freedom and individual liberties will be guaranteed,
where all forms of oppression and exploitation will be abolished* (Prabahka-
ran zit. nach Sunday Magazine online 11-17.03.1984) Fiir die Transformation
in eine Demokratie besall Sri Lanka unter den oben genannten Bedingungen
keine guten Voraussetzungen, da intra- und interethnisch kaum kooperative
Verhaltensmuster zu finden sind und Konzepte von allgemeiner Wohlfahrt
reine Akklamation bleiben.

Neben dem familialistischen und kommunalistischen Aspekt bildet das
Kasten- und Klassensystem eine gewalthaltige Konfliktlinie: Intern unter-
schieden sich die Ethnien stark in soziookonomischer Hinsicht und beziiglich
der Kastenzugehorigkeit. Die Kaste war eines der tibergreifenden Strukturie-
rungsprinzipien der traditionellen Gesellschaft. Nicht nur innerhalb der Fami-
lien gab es Konkurrenz um die Fiihrerschaft, sondern auch zwischen den
Kasten. Obwohl das Kastensystem bei den Singhalesen weniger restriktiv war
als bei den Tamilen, waren die Auswirkungen auf das politische System auf
beiden Seiten dhnlich. In vielen Féllen stellten die hochsten Kasten die herr-
schenden politischen Eliten. Diese organisierten ihre Gefolgschaft (Wéahler)
iiber weitreichende Patronagenetzwerke. Mit der Kolonialisierung der Insel
waren neben den traditionellen herrschenden Kasten der Landbesitzer (auf
tamilischer Seite: Vellala, auf singhalesischer: Goyigama) verschiedene
Handwerkerkasten aufgestiegen. Sie stellten die uneingeschrinkte Uberlegen-
heit der Landbesitzer-Elite in Frage. Die zu Wohlstand und Einfluss gelangten
Handwerker- und Handels-Kasten (auf tamilischer Seite vor allem Karaiyar,
auf singhalesischer Tiefland-Karava) nahmen den Habitus der traditionellen
Elite an und erklarten ihren Anspruch auf denselben sozialen und politischen
Status. Das fiihrte seit Beginn des 19 Jh. zu gewalttitigen Zusammenstoé3en
zwischen beiden Gruppen.”® Gewalttitige Kastenkonflikte entstanden also
durch Prozesse der sozialen Mobilitit, die die uneingeschrankte Macht der
obersten Kasten durch den wirtschaftlichen Aufstieg anderer Kasten bedroh-
ten (vgl. Fithrer-Haimendorf 1966: 200ff). Das Bestreben der aufgestiegenen
Kasten nach politischer Macht wurde durch die traditionell fehlende klare
Trennung zwischen Politik und Okonomie begiinstigt. Macht hat in Sri Lanka
auch immer eine zutiefst 6konomische Potenz.

46 Z.B. der Konflikt 1911 zwischen singhalesischen Karava und Goiygama um den
Sitz im Legislative Council bei dem sich die Goiygama schlieBlich mit den ta-
milischen Vellala verbiinden. Ryan merkte schon 1953 an: ,,It is paradoxical that
universal adult suffrage has provided a vehicle for intercaste hostility and sti-
mulus to intracaste solidarity. ..Where cast is presumable most liberalized, on
the coastal belt, is significance is the sharpest. The phenomenon of the ,cast
vote* is extremely important in parliamentary elections* (Ryan 1953: 275f).

441

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Gleichzeitig bestanden starke Konflikte zwischen den obersten und niede-
ren Kasten und Klassen: Der Gegensatz zwischen der verwestlichten Elite des
Landes und der ldndlichen Bevolkerung bzw. der stiddtischen Arbeiterschaft
trat mit der Einfithrung des allgemeinen Wahlrechtes prominent zu Tage. Das
Wabhlrecht wurde von der Elite des Landes als ,,dangerous mob-rule bezeich-
net und bot fiir die bisher weitgehend stimmlose Masse erstmals die Moglich-
keit, Einfluss auf die Herrschaftsstruktur zu nehmen. Fiir die traditionelle
tamilische Elite war der Transfer von Macht zu den unteren Kasten ein
Anathema.”” Die Monopolisierung der Macht beschrinkt sich nicht nur auf
den Ausschluss der Tamilen, sondern zeigt sich bis heute im Staatsaufbau:
Die gesamte Macht liegt beim nationalen Zentrum.*® Konflikte entstehen auch
aus der Konkurrenz der verschiedenen Behorden auf den verschiedenen Ebe-
nen.* Innerhalb der Parteien wiederum wird die Macht von der Fiihrungs-
ebene monopolisiert, die iiber die Vergabe von Posten und Amtern entschei-
det. Auch dies fithrt immer wieder zu Konflikten.™

Die Gewalt in Sri Lanka erklirt sich auf tamilischer wie singhalesischer
Seite zu einem nicht unwesentlichen Teil aus der Rebellion der unteren Klas-
sen/Kasten gegen die herrschende Elite. LTTE-Rebellion wie Aufstand der
JVP sind der prominente Ausdruck des Protestes gegen diese fest gefiigten
Sozial- und Machtstrukturen, in denen sich die politische Elite einem konig-
lichen Herrscher gleich gebérdet und inszeniert (so z.B. Président Jayawar-

47 Den traditionellen kommunalistisch orientierten Eliten standen aber auch pro-
gressive Krifte der neuen Elite gegeniiber, die sich fiir eine kasten- und klassen-
iibergreifende Kooperation aller Gruppen aussprachen und ihre Organisationen
prinzipiell fiir jeden, der ihnen beitreten wollte, 6ffneten. Zwischen den Anhén-
gern dieser beiden Krifte kam es nicht selten zu gewalthaltigen Zusammensto-
Ben.

48 ,,.Das grofle Problem ist, die Unféhigkeit des Zentrums die Macht zu teilen. Das
ist eines der Hauptprobleme, bis heute gibt es keine (wirkliche) Machtteilung*
(Interview (paraphrasiert/iibersetzt) mit Kumar Rupesinghe, Chairman, Founda-
tion for Co-Existence, Sri Lanka 26.05.2004). ,,Zwischen Distrikt und nationaler
Ebene gibt es kaum Kooperation, selbst die gewéhlten lokalen Vertreter kennen
ihre Rechte und Pflichten oft nicht. Sie wissen nicht, dass die Distrikte ihnen
Geld zuweisen miissen, wo sie welche Gelder abrufen konnen. Werden sie aber
nicht abgerufen, tut die ndchsthéhere Ebene nichts um dies zu beférdern* (Inter-
view mit lokalem Mitarbeiter der Konrad Adenauer Stiftung, Sri Lanka
20.05.2004).

49 Problematisch ist auch die Uberschneidung der Aufgabenbereiche der vielen
Ministerien, z.T. gehort ein Aufgabengebiet zu sechs unterschiedlichen Ministe-
rien. Die Aufgabenverteilung zwischen und innerhalb der Ministerien ist unklar,
es gibt viel Streit um Zusténdigkeit, Rivalitit tiber Mittelzuweisung der Zentral-
regierung und dadurch Blockaden (diverse informelle Gesprach mit Mitarbeitern
von Hilfsorganisationen in der Ost-Provinz, Sri Lanka Juni 2004).

50 So konnte ich (M.W.) wihrend eines Interviews beobachten, dass der betref-
fende Politiker Bittanrufe von nominierungswilligen Kandidaten erhielt, die so-
gar — im Falle einer Nichtnominierung- mit Selbstmord drohten.

442

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

dene). Kamal Nissanka, der Generalsekretir der Liberal Party kommentiert
dies im Interview folgendermafBen: ,, Thinking about the history all the time
we have had kings. Even after the Britsh come to power — the British king.
Since 1977 we have the presidency. So in the mind of the people the leader
has always been a king. Now the president is elected as the Prime Leader,
some sort of king* (Interview mit Kamal Nissanka, Sri Lanka 29.03.2006).

Auf tamilischer Seite war z. B. die Fischerkaste aus der auch Prabhakaran,
der Fithrer der LTTE, kommt und sich groBe Teile der LTTE rekrutieren,
besonders aktiv in den Emanzipationsbestrebungen von der Elite. Wie in
Kapitel drei bereits angesprochen, richtet sich die Revolte der LTTE zwar
zum einen gegen die Repression des singhalesischen Staates, zum anderen
aber auch gegen die Monopolisierung der Macht durch die eigene ethnische
Elite. Diese ,alten” Eliten bevorzugten es, mit den statusgleichen Elite-
Singhalesen zu verhandeln und sich mit ihnen zu arrangieren, als ihre Positio-
nen durch Forderungen nach mehr Rechten fiir die gesamte tamilische Gruppe
zu gefihrden.’' Die LTTE wurde von der politisch-tamilischen Elite nur des-
halb in den 70er Jahren unterstiitzt, weil man glaubte, sie spiter wieder neu-
tralisieren zu koénnen. Eine Machtteilung mit den unteren Kasten war nie vor-
gesehen. Demokratische Forderungen (wie z.B. Autonomierechte und
Dezentralisierung) wurden in der Jahren nach der Unabhéngigkeit als ,,Sto-
rung der Ordnung und des festgelegten, geschlossenen sozialen Gefiiges™
gesehen und von den alten Statusgruppen hdufig mit Gewalt beantwortet.
Dies gilt fiir die tamilische ebenso wie fiir die singhalesische Seite. Die Re-
bellion der LTTE findet ihre Entsprechung auf singhalesischer Seite durch
den Aufstand der JVP in den 70er und 80er Jahren. Die Monopolisierung von
Privilegien durch die alten Eliten darf dabei aber nicht als rein instrumentalis-
tisch verstanden werden, sondern als kulturell geprdgt: der legitime Status
ergab sich aus Titeln, royaler Zugehorigkeit, Kaste, Landbesitz und
zugehoriger Arbeiterschaft.

Die Bedeutung der Kaste ldsst sich auch im Wahlverhalten nachweisen.
Da 90% der Wahlkreise (zumindest bis 1989, als anstelle der Einerwahlkreise
Multi-Member Wahlkreise und das Verhiltniswahlrecht eingefiihrt wurden)
nur aus einer Kaste oder einer dominanten Kaste bestehen, werden die Kandi-
daten entsprechend aufgestellt und gewidhlt. Gewéhlte Kandidaten sind den
eigenen Kastenmitgliedern gegeniiber responsiver, was Entwicklungspro-
gramme, Jobs und andere Wohlfahrtsleistungen betrifft. Kasten bleiben

51 So z.B. Nadarajah Raviraj, Mitglied des Parlaments, Jaffna Distrikt, Tamil Uni-
ted Liberation Front/Tamil National Alliance (Interview [paraphrasiert/iiber-
setzt], Sri Lanka, 25.05.2004). Tyrol Ferdinands, von der Managing Trustee Ini-
tiative for Political and Conflict Transformation, stellte treffend fest: ,It's a
great attractive to the Sinhala psychy that they can somehow split the Tamils*
(Interview, Sri Lanka 27.05.2004).

443

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

zudem innerhalb der einzelnen Parteien als ,,Lobbygruppen® bestehen.”> Die
traditionelle Dominanz der Goyigama/Vellala Kasten in den national ent-
scheidenden Positionen hat sich bis heute erhalten. Fast alle politischen Fiih-
rer Sri Lankas kamen aus der Goyigama-Kaste.” Ebenso rekrutieren sich die
Mitglieder der Parteien auf tamilischer wie singhalesischer Seite des Parla-
ments aus den hochsten Kasten. Mit Ausnahme der JVP schlie3t dies auch die
linken Parteien ein (vgl. Baxter et al. 1993).

52 ,Kaste spielt weiterhin eine grofie Rolle in Politik und Gesellschaft, obwohl

53

444

niemand dartiber spricht, nie etwas in den Zeitungen steht und es auch nicht zum
offiziellen Diskurs gehort oder gesagt wird, das gibt es nicht mehr. Aber wenn
die Wahlen kommen, wissen die Parteisekretére genau, wen sie zu nominieren
haben, von welcher Kaste oder Familie. Das spielt ebenfalls bei der Verteilung
der Amter eine groBe Rolle, wenn eine Kaste keinen Posten bekommt, die haben
eine sehr starke Lobby. Das ist noch sehr stark in der Politik, auch im privaten
Bereich bei Heiraten, da zwar etwas weniger, in der Politik aber sehr. Sogar die
JVP richtet sich danach. Auch die Ménche, das ist eine absolute Kastensache.
Nicht nur auf dem Land ist das so, auch in der Stadt* (Interview mit Tyrol Fer-
dinands, Managing Trusttee Initiative for Political and Conflict Transformation,
Sri Lanka 27.05.04). Bei den niederen Ksten besteht zudem die Tendenz hohere
Kasten zu wihlen, anstatt aus ihrer niedrigen Kaste selbst Kandiaten zu bestim-
men: ,, und selbst die schwicheren und niedrigeren Kasten wiirden her fiir je-
manden aus hoheren Kasten stimmen als fiir niedrigere® (Interview mit Raja
Collure, Generalsekretdr United Socialist Alliance und Chairman, Official Lan-
guages Commission, Sri Lanka 21.03.2006).

Ausnahme ist nur Premadasa, der aus einer niederen Kaste stammt, allerdings ist
sein Vize D.B. Wijetunga Mitglied der Goyigama-Kaste.

Tabelle: Partei- und Kastenzugehorigkeit der Premierminister und Prdsidenten

1947-2006

Premierminister Partei Amtsperiode Kaste

Don Stephan UNP 1947-1952 Goyigama

Senanayake

Dudley Senanayake UNP 1952.1953, Mérz-Juli 1960, Goyigama
1965-70

Sir John Kotelawela UNP 1953-1956 Goyigama

S.W.R.D. SLFP 1956-1959 Goyigama

Bandaranaike

W. Dahanayake SLFP 1959-1960 Goyigama

Sirimavo SLFP 1960-1965, 1970-1977 Goyigama

Bandaranaike

Présidenten

J.R. Jayawardene UNP 1977-88 Goyigama

R. Premadasa UNP 1988-1993 Hinna

Chandrika SLFP 1994-2005 Goyigama

Kumaratunga

Mahinda Rajapakse SLFP 2005- Goyigama

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Offiziell wird die Wirksamkeit von Kastengrenzen — insbesondere von den
Singhalesen — heute bestritten. Das eigene Kastensystem wird als ,,/ose be-
zeichnet und als Abgrenzung gegen das angeblich ,,repressive” System der
Tamilen gesetzt. Dabei wird gerne {ibersehen, dass sich das politische System
aus traditionellen Politikerfamilien der oberen Kaste reproduziert, Postenver-
teilung nach Kastenproporz vorgenommen werden und man die Kasten- und
Familienbeziehungen benétigt, um Wihler zu rekrutieren. Auch die Allianzen
auf Dorfebene (z.B. in Entwicklungsprojekten) oder Stellenbesetzungen ver-
laufen oft entlang von Kastenlinien.>*

Ordnungsstrukturen und Gruppenloyalitdten in Sri Lanka

Den traditionellen Eliten und Familien gelang es iiber alle Reformen hinweg,
ihre Position auf nationaler und lokaler Ebene zu festigen und sich als quasi
natiirliche Reprisentanten ihres Volkes darzustellen.” Die politische, wirt-
schaftliche und soziale Elite ist zudem durch enge persénliche und/oder fami-
liale Kontakte vernetzt.® Die Koinzidenz von 6konomischer Besserstellung
und politischem Amt wird zudem durch die institutionelle Struktur begiins-
tigt: u.a. muss die Finanzierung des Wahlkampfes zum groflen Teil vom Kan-
didaten selbst getragen werden. Die Begiinstigung der eigenen Gruppe wird
dadurch erleichtert, dass jeder Minister ein personliches Ministerportfolio
erhilt, das er nach eigenem Belieben verteilen kann. Zumeist kommt es dem
heimischen Wahlkreis oder der Finanzierung des Wahlkampfes zugute. Die
herrschende Elite wurde zwar verschiedendlich durch z.B. Aufstinde und
soziale Mobilitét in Frage gestellt, aber zu keinem Zeitpunkt wirklich von den
entscheidenden Machtpositionen verdrangt. Dies zeigt sich auch in den de
facto unwirksamen Landreformen nach der Unabhingigkeit. Okonomische
Abhéngigkeit, sozialer Druck und traditionelle Verhaltensweisen verhinderten

54 Dies bestitigte im Interview (06.06.2004) in Kandy und im Briefverkehr C.
Lidzba, Fisheries Community Development and Resources Management Pro-
ject, Ministry of Fisheries and Ocean Resources.

55 Im Legislative Council von 1921-24 und 1925-30 gelang es den Séhnen und
Schwiegersohnen der reichen und landbesitzenden Familien an die Macht zu
kommen. Beispiele sind u.a.: James Peiris, D.S. Senanayake, W.A. de Silva,
A.C. Wijeyekoon, W.M. Rajapakse, D.H. Kotelawela. Politischer Wahlbezirk
und okonomisches Interesse (Lage von Plantagen) iiberschnitten sich dabei héu-
fig. In den 20er Jahren hatte die Kaste der reichen Karava vor allem tiber Hei-
ratsallianzen Eingang in die Politik gefunden. Dieses Kartell der Karava-Legis-
latoren (insbesondere die Familien Fernado, de Silva, Peiris, Cooray) war
untereinander eng verwandt. Ebenso waren die neureichen Goyigamafamilien
(Attygalla, Senanayake, Corea, Kotelawela u.a.) durch weitreichende Familien-
beziehungen verbunden.

56 Plantagenbesitzer, Geschiftleute und Monche sind hiufig eng mit politischen
Parteien assoziiert, ohne selbst aktiv politisch tétig zu sein.

445

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

damals eine ,,Entmachtung™ der alten Eliten. ,,Although state terrorism as
seen today was not used to win elections, there was an organized system of
strategies [...] to influence the poor and the illiterate voter” (Wickrama-
singhe/Wickramasinghe 2005: 29). Die traditionellen Grofigrundbesizer,
Dorfvorsteher und Verwalter, wie der Vel Vidane oder der Village Headman
(bis 1963/4), findet man spiter entweder in den lokalen Vertretungen der
Parteien wieder oder in den Fithrungsebenen der staatlichen Entwicklungsor-
ganisationen.

,Once state power had been achieved, a patron had appropriately manipulated the
institutions at his command to consolidate, maintain and extend his political fol-
lowing [...]. (The) prevailing social structure, and the way this is reflected in local
political institutions, has prevented state benefits from percolating down to all sec-
tions. The village elites have monopolized key local posts under both UNP and
SLFP regime, excluding the depressed groups® (Perera 1985: 135f).

Die gesellschaftliche Struktur und das kulturelle Muster folgten der Pramisse:
erst die Familie, dann die eigene Kaste, dann die kommunale Gemeinschaft
(nach sprachlich-religioser Loyalitit). Jede Gruppe sieht sich selbst als am
meisten benachteiligt und in der Opferrolle.”” Prominent geblieben ist die
Sichtweise, dass ,,a ruler who could not help his familiy and friends and harm
his enemies was not good at all* (Malhotra 2004: 26).

Sich tiber diese Clan- und Gruppenloyalititen zu erheben ist fiir den Ein-
zelnen extrem schwierig bis unmoglich.” Die genannten innerethnischen Ord-
nungsstrukturen sind hochgradig konflikthaft. Sie fiihrten schon vor der Un-
abhingigkeit zu einer Politik, deren Muster stark konkurrenzorientiert war.”’

57 ,,Es besteht eine starke Affinitit zu der eigenen ethnischen Gruppe, Kaste oder
Region. Die Menschen sind nicht in der Lage sich in andere hineinzuversetzen,
es ist keine Empathie vorhanden. Insbesondere nach der Unabhéngigkeit ver-
starkt sich das im ethnische Opferdiskurs® (Interview [paraphrasiert/iibersetzt]
mit fithrenden Mitarbeitern einer langjdhrig in Sri Lanka titigen Entwicklungs-
hilfeorganisation, Sri Lanka 24.03.2006).

58 ,.Die hochsten Werte der Gesellschaft sind: Achtung und Respekt vor Autoritd-
ten sowohl auf gesellschaftlicher, religioser und politischer Ebene; Solidaritit
mit der Gemeinschaft (Familie, Dorf, Kaste, ethnische Gruppe) wie man auch an
der Savodaya-Bewegung sieht; der Erhalt des (kosmischen) Gleichgewichtes
und der Harmonie (Storenfriede miissen beseitigt werden). Daraus resultiert
auch, dass es den Leuten sehr wichtig ist, nicht aus der Community herauszu-
fallen, denn ohne Gemeinschaft ist man haltlos und ohne Schutz. Man sollte
nicht zu sehr auffallen, einmal weil man damit die Solidaritdt gefédhrden konnte
und die Nivellierung der Gruppe™ (Interview mit Mitarbeiter des Centre for
Poverty Analysis, Sri Lanka 28.05.04, anonymisiert, paraphrasiert/iibersetzt).

59 ,,Die Elemente struktureller Gewalt betreffen die Kastenstruktur, den Ausschluss
bestimmter sozialer Gruppen durch die traditionellen Eliten, die sogenannten
»~chandiya methods* des Dorflebens und -politik (das betrifft die lokalen

446

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Einigkeit tiber Staats- und Nationsbildung, die Grundlage einer funktionie-
renden Demokratie, hat es in Sri Lanka nie gegeben. Sri Lanka ist nicht nur
politisch, sondern auch sozial wenig demokratisch organisiert. Unruhen, Auf-
stinde und terroristische Aktivitdten markieren diese Bruchlinien, an denen
sich die sozialen Verwerfungen innerhalb der Gesellschaft zeigen. Wie die
oben dargestellten Ordnungs- und Sozialstrukturen mit dem demokratischen
System interagieren und welche konflikt- und gewalthaltigen Folgen sich er-
geben, soll im Anschluss aufgezeigt werden.

Addition der Konfliktarenen und ethnische Schlielung

Trotz demokratischer Institutionen und freien Wahlen konnte sich das Modell
der ,,dynastischen Demokratie*.%” d.h. der Kastendominanz und der familialen
Strukturen erhalten, auch wenn die Zusammensetzung des Parlaments heute
stirker diversifiziert ist.®’ Entgegen den Erwartungen reduzierte das allge-
meine Wabhlrecht nicht die Anzahl der Mitglieder aus traditionellen Familien,

Volksideologien und der Umgang mit Feinden und Krankheit bzw. der feudale
Umgang mit Bestrafung, die verbotene Wirtschaft, die Machtstrukturen lokaler
Unterweltgangs und die Art und Weise wie diese von Politiker genutzt wurde
(Interview, paraphrasiert und tbersetzt, mit Kingsley Rodrigo, offizielle
Wahlbeobachtungskommission Peoples Action for Free and Fair Elections, Sri
Lanka 07.06.2004).

60 Zum Konzept der Dynastie und zur Schwichung der Institutionen durch das dy-
nastische Prinzip vgl. Gill 1997. Eine stirker 6konomische Argumentation fin-
det sich bei indischen Soziologen wie Ashis Nandy, der die hohen Wahlkampf-
kosten und den Zugang der Herrschenden zu Ressourcen als wesentlichen
Faktor fiir das Bestehen von Dynastien ansicht.

61 Vgl. die UNP: Sie rekrutiert sich aus der Senanayake-Kotelawela-Jayawardene

Familie. Premiers: D.S. Senanayake (1948-52), sein Sohn Dudley Senanayake
(1952-53); John Kotelawela 1953-57, J.R. Jayawardene Premier 1977, Prasident
1978-89; Ranil Wickremasinghe (Cousin von Jayawardene und Schwiegersohn
von D.R. Wijewardene Premier 1993-94) Premier 2001-04. Die familialistische
Struktur zeigt sich bis heute auch innerhalb der Partei: So ist der Sohn von
Gamini Dissanayake, Navin Dissanayake, heute (2006) gleichzeitig der Schwie-
gersohn des stellvertretenden Parteivorsitzenden Karu Jayasurya. Weiteres auf-
strebendes Parteimitglied ist Sajith Premadasa, Sohn des fritheren Prisidenten
Premadasa. Auch territorial zeigt sich bis heute die Tendenz zur Familienherr-
schaft. So werden beispielsweise in Kegalle traditionell die Angehérigen der
Senanayake-Wijeratne und Siyambalapitiya Familie gewéhlt.
Die SLFP: Die Fithrung rekrutiert sich aus dem Bandaranaike Clan: Premier
S.W.R.D. Bandaranaike 1956-58, Premier Sirimavo Bandaranaike 1960-65,
1970-77; Prisidentin Chandrika Kumaratunga Bandaranaike 1994-2001, 2004-
05). Die beiden Familien-Clans tiberlappen sich aber auch privat durch Heiraten
(s. Heirat zwischen Lakmani Ratwatte, Tochter des Bruders von Sirimavo Ban-
daranaike und J.R. Jayawardenes Cousin Upali Wijewardene). Sie iiberlappen
ferner politisch durch zahlreiche Ubertritte zwischen den Parteien.

447

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

sondern festigte deren Position (vgl. Hulugalle 1975: 101).* Das Herrschafts-
modell der dynastischen Demokratie spiegelt eine feudal-hierarchische Ge-
sellschaftsstruktur, in der trotz Modernisierung nur in begrenztem Malle
Demokratie und Gleichheit erreicht werden. Dynastische Familienzugehorig-
keit ermdglicht und erleichtert den Zugang zu politischen Amtern, wie bei-
spielsweise Gajendrakumar Ponnambalam der Generalsekretér des All Ceylon
Tamil Congress bestétigt: ,,] become a politican because my familiy was in-
volved in politics. After my fathers assassination there was a lot of request
from the party to enter politics on behalf of my father [...] There is a general
tradion in South Asian politics and particular in Sri Lanka for that dynastic
sort of involvement (Interview, Sri Lanka, 27.03.2006).

Allerdings reicht sie nicht aus, dem Kandidaten dauerhaft die Macht zu si-
chern, wenn eine entsprechende patronale Performanz (Fiirsorge, Wohltitig-
keit, Durchsetzung von Macht) fehlt. Familienzugehorigkeit bleibt aber ein
wichtiges Kriterium schon bei der Auswahl der Kandidaten durch die Partei,
wie auch der Generalsekretir der UNP, Weragoda im Interview bestitigt.
,,Conditions for the candidates are: Contribution to the party, how long they
have been members, basic things like education, employment and income;
than familiy, if his father and his grandfather have been a member of the
party (Interview mit N.V.K.K. Weragoda, Sri Lanka, 27.03.2006).

Die dynastische Herrschaft ist dabei nicht nur als instrumentalisiertes
Mittel des Machterhaltes zu sehen, sondern als Uberzeugung der herrschen-
den Klasse/Kaste, einen sogenannten ,,great service™ fiir die Masse anzubie-
ten, dessen Berechtigung sich aus einer jahrhundertealten kulturellen Tradi-
tion ableiten ldsst. Bis auf eine schmale Schicht der westlich geprégten Intelli-
genzia hat auch die breite Masse wenig gegen dieses Modell einzuwenden —
schon gar nicht, solange sie davon profitieren kann. Dynastische Strukturen
erstrecken sich mithin nicht nur auf den politischen Bereich, sondern auf die
Wirtschaft, akademische Berufe und die Wissenschaft.

Die dynastische Folge begiinstigt zudem eine Zentralisierung des Gesamt-
systems auf ein nationales Zentrum hin (im sri-lankanischen Fall der Prisi-
dent und die Minister), das alle Ressourcen verwaltet. Wie in Kapitel zwei
bereits erldutert, zeigen Inhalte und Formen sri-lankanischer Politik eine deut-

62 1931-47 dominierten die reichen Goyigama, Landbesitzer und Geschaftsménner.
1931 sind 38 der 50 Sitze im State Council an Singhalesen vergeben, 79 Prozent
von ihnen waren Goyigama, nur einer ein Karava. Die 5 singhalesischen Mit-
glieder (von insgesamt 7) des Board of Ministers waren alle méannlich, buddhis-
tisch und Goyigama. Daneben gab es nur einen Muslim und einen Tamilen indi-
scher Abstammung. Unterrepriasentiert waren Nicht-Goyigama, Jaffna- und
Batticaloa-Tamilen und Frauen. ,.Despite their grant of universal suffrage in
1931, it is generally conceded the political predominance of a small elite, who
marshalled political support largely through customary deference and vertical
patron-client linkages, continued after independence* (Ryan 1953: 342).

448

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

liche symbolische Kontinuitit zu den alten Kénigen. Demokratische Grund-
sdtze wie politische Partizipation und Gewalttenteilung, werden zugunsten der
Herrschaft eines hierarchischen Zentums eingeschrinkt. Gleichzeitig besteht
eine scharfe Fraktionierung der untergeordneten Ebenen, die um den Zugang
zu den nationalen Ressourcen und damit die Sicherung ihres lokalen
Patronagestatus konkurrieren. Selbst fiir Frauen, denen in Sri Lanka oft noch
eine traditionelle Rolle zugewiesen wird, war die Nachfolge ménnlicher poli-
tischer Fiihrer legitim, wenn sie aus den richtigen Familien stammten®.

Die traditionellen Sozialstrukturen wurden in dem Maf3e problematischer,
in dem sich das politische System zu einer Demokratie entwickelte und der
Staat zum einzigen Zentrum der Ressourcenverteilung wurde. Zuvor erblich
festgelegter Sozialstatus (durch Zugehérigkeit zu einer Familie/Kaste) musste
nun zusitzlich {iber Wahlen legitimiert werden. Neben der Notwendigkeit als
Kandidat im eigenen Wahlkreis erfolgreich zu sein, trat der Zwang, auch der
eigenen Partei insgesamt eine Mehrheit zu sichern. Denn die Regierungsver-
antwortung sicherte den Zugang zu den (ressourcenreichen) Ministerposten.
Das bedeutete fiir die bis dahin individuell agierenden Honoratioren, dass
zumindest innerhalb der eigenen Gruppe ein gemeinsamer inhaltlicher Topos
gefunden werden musste, der die Fraktionierungen iiberbriickt. Zu diesem
Topos entwickelte sich insbesondere auf singhalesischer Seite die Kategorie
der Ethnizitit und der Konflikt mit den Tamilen. Ein ethnischer Kommuna-
lismus entstand: Mit der Demokratisierung wurde zu den bestehenden Kon-
fliktarenen eine weitere hinzugefiigt. Dominant wurde diese aber erst in den
folgenden Jahrzehnten. Die Diskussionen im Parlament verliefen vor der
Unabhéngigkeit stirker entlang der oben genannten Konfliktlinien. Erst nach
und nach wurde der ethnische Diskurs dominant.

Der singhalesischen Elite wurde Ende der 30er Jahre klar, dass sie trotz
der innerethnischen Differenzen verstirkt zusammenarbeiten musste, wenn
sie ihre Macht behaupten wollte. Das einigende Element war die Abgrenzung
gegen die Tamilen, interparteilich blieben die Fraktionen bis heute zerstrit-
ten.* Nur in der Zusammenarbeit konnte der traditionelle soziale und macht-
politische Status der Eliten gesichert werden. Diese politische Zusammenar-
beit spiegelte sich auch im privat-familialen Bereich: Ein Teil der tiefland-
singhalesischen Elite heiratete in traditionelle Radalla Familien ein. Neben

63 Auffillig ist, dass Politikerinnen von ihrem lokalen ,,Familiensitz* aus starten
bzw. von der Basis ihres (ménnlichen) Vorgéngers. Dessen ,,Verdienst™ und der
Einfluss der Familien tibertragt sich auf die Nachfolgerinnen.

64 It was expected that there should be some kind of cohabitation, but because of
strong polarized parties and personalities it was not practised” (Interview mit
Raja Collure, Generalsekretdr der United Socialist Alliance und Vorsitzender
der Official Languages Commission, Sri Lanka, 21.03.2006).

449

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

der politischen Zusammenarbeit begann eine familiale Fraternisierung.®
Durch Heiratsallianzen entstanden die bis heute einflussreichsten Familien der
Jayawardenes, Wijewardenes, Kotelawelas, Senanayakes und Meedeniya, die
die dynastische Politik des Landes begriindeten. Auf Seite der UNP wird die
Allianz begriindet von D.C.G. Attygalle, einem reichen Minen- und Landbe-
sitzer. Seine drei Tochter heiraten in die Senanayake-Jayawardene Familen
ein.®® Die Familienbande der konkurrierenden SLFP sind noch lter und ein-
flussreicher, sie verfiigten tiber starke Verbindungen zur britischen Kolonial-
verwaltung.®’ Mit nur wenigen Ausnahmen rekrutiert sich die nationale Elite
bis heute aus Abkémmlingen dieser Heiratsallianzen.*®

Die Kooperation innerhalb der singhalesischen Gruppe fithrte aber nur zu
einer Verfestigung der Gruppengrenzen nach auflen. Wéhrend sich die Ab-
grenzung gegeniiber den Tamilen verstirkte, bleiben innerethnisch die Kon-
flikt- und Gewaltebenen bestehen, ebenso wie der feudale Habitus der Elite:
Wihrend sie sich im lokalen Kontext als natiirliche Patrone und Beschiitzer
der Dorfbewohner betrachteten, inszenierten sie sich auf nationaler Ebene als
Beschiitzer des singhalesischen Volkes und Retter des Buddhismus. Die poli-
tische Elite, bedroht durch die demokratische Offnung, begann sich als
Schutzmacht der singhalesischen Massen zu positionieren.

65 1916 heiratet D.R. Wijewardene (auch Besitzer der Lake House Newspaper
Gruppe) in die Meedeniya Radalla-Famile ein; D.S. Senanayake heiratete A.
Dunuwille (alte respektable Kandy-Familie); S.W.R.D. Bandaranaike ehelichte
1940 Sirimavo Ratwatte (einer der exklusivsten Kandy-Clans). Der Bandara-
naike Clan sicherte sich so iiber Jahrhunderte arrangierter Heiraten und strategi-
scher Allianzen Reichtum und Einfluss. Kompatibilitdt von Kaste und Abstam-
mung aus einer guten Familie (moglichst aus demselben Clan) ist unabdingbar:
»Tamils, Burgher, Parsis and Muslims were, of course, literally breeds apart:
acquaintance with them was possible, friendship rare, and marriage unthinkable
(Gooneratne 1986: 100).

66 Eine der Tochter heiratet F.R. Senanayake (1882-1925). Attagalles Tocher Alice
heiratet John Kotelawala, die dritte Tochter heiratet T.G. Jayawardene.

67 Die Dias-Bandaranaikes und ihre Verwandten die Obeysekera zdhlen sich zu
den first class Goiygama und besetzten schon Ende des 18. Jahrhunderts den
Sitz im Legislative Council, den die Briten dem Reprisentanten der Singhalesen
zugestanden hatten. Atygalles sind fiir sie Parveniis, die versuchen iiber die nati-
onale Bewegung ihre Macht auszudehnen. Diese Familieneinschitzung ist
wechselseitig. Die Attygalle Nachfahren sehen die Badaranaikes als Lakaien der
Briten und Gehilfen des Gouverneurs (vgl. Silva/Wringgins 1988: 17ff und
135f1).

68 Ausnahmen aus dieser Familiendynastie auf der nationalen Fiihrungsebene bil-
den nur W. Dahanayake, der 1959 nach der Ermordung Bandaranaikes fiir sechs
Monate Premier wurde, sowie R. Premadasa, der 1988 erst Premier, dann Prisi-
dent wurde.

450

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Zur Interaktion von Demokratie und traditionellem
Herrschaftssystem

Die reale Macht der Familien beruhte hédufig auf landlichen Wahlbezirken, in
denen ihre Verwandtschaftsgruppe ausgedehnte Besitzungen hat. Nicht selten
spricht man davon, dass Bezirke zu ,.einer Familie” gehoren. Es war eine Art
feudales System ,,that promoted benevolent authoritarianism on one side and
unquestioned obedience and loyalty on the other side* (Kariyakarawana/Wije-
singhe 1981: 212). Ubergeordnete politische Inhalte waren gegeniiber der lo-
kalen Patronage nachrangig: entscheidend war der lokale Nutzen, der sich aus
materieller Fiirsorge und sozial-religioser Wohltitigkeit zusammensetzt (vgl.
Ryan 1953, Prajapati (Hg.) 1998). Wohlfahrtsmafinahmen wurden zudem von
den Wihlern als selbstverstindliche Gegenleistung erwartet.” Die Elite

wingratiated itself with the foreign rulers though large donations to select charities.
In the days before the existence of taxes on income and capital, wealth capitalists
found that contributions to religious and charitable organisations were the best
means of gaining acceptability and rewards from the foreign rulers, including conti-
nued patronage and economic protection. [...] the new rich have ambitions to live in
,feudal® splendour and thereby acquire social respectability. Charity thus became a
means of rising in the social scale; the greater the munificience, the greater was the
likelihood, not only of gaining imperial titles and honours, but also of mixing so-
cially with the Governor, Bishops, bureaucrats. [...] The distribution of largesse was
also buttressed by local tradition which expected the wealthy to dispense charity to
religious organisations and give a helping hand to the paupers, travellers and beg-
gars* (Jayawardena 2002: 308).

Mit dieser Praxis konnten Politiker an ihre traditionelle Rolle als Patron an-
schlieBen. An die quasi-feudalen, patronalen Obligationen ist der in Kapitel
zwei beschriebene singhalesisch-buddhistische Nationalismus nahtlos an-
schlussfihig. So erlebte das buddhistische ,,Verdienstmachen* (Gabe an Be-
dirftige, religiose Zeremonien, Stiftungen) nach der Unabhingigkeit eine
explosionsartige Ausbreitung, da man sich von ihm soziales Ansehen und

69 ,,Dieses gilt nicht nur fiir die groen Parteien, sondern auch fiir die kleineren. So
startete die JVP 2004 eine Haus-zu-Haus-Kampagne bis in die hintersten Dorfer.
Als direkte Gegenleistung wurden den Wihlern materielle Leistungen angebo-
ten. Dafiir kann man die Leute nicht verantwortlich machen. Es ist klar, die
glauben daran, wenn man ihnen verspricht ihre Lebensbedingungen zu verbes-
sern, dann wihlen sie die Partei. Das ist es wie das politische System im Osten
arbeitet”. Interview mit Karu Jayasuriya M.P., Deputy Leader UNP, Sri Lanka
28.05.2004. ,,In Sri Lankan politics welfarism has become a fact. So people who
support a party expect something vice versa...* (Interview mit Kamal Nissanka,
General Secretary The Liberal Party, 29.03.2006 Sri Lanka, paraphra-
siert/libersetzt).

451

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Waihlergefolgschaft verspricht. Religiése und caritativ-patronale Handlungen
beginnen zu verschmelzen und bleiben gleichzeitig fiir fiihrende Gesell-
schaftsmitglieder und Politiker bis heute ein Nachweis ihrer Amtsqualifika-
tion und ein unverzichtbares Element ihrer Wahlpropaganda (so ein Grund-
tenor in diversen Interviews im Mai 2004 und Mérz 2006).

Die Einfiihrung der Demokratie konnte aber weder den patronalen Habi-
tus noch die gruppenspezifischen Loyalititen aufbrechen. Es entstand keine
demokratische Kultur. Stattdessen bildete sich ein formal demokratisches
System heraus, in dem die alten Loyalitits- und Legitimationsmuster erhalten
blieben bzw. zu einem neuen hybriden System amalgamierten (vgl. Jayanntha
1992, Jiggins 1979, Gunasekera 1994). Mit der Demokratie wurden die alten
Machtkonstellationen und -kdmpfe nicht aufgeldst, sondern verschirften sich
unter dem zunehmenden Konkurrenzdruck des demokratischen Wettbewerbs.
Da ca. 30% der Bevolkerung keine festgelegte Parteienbindung besallen, war
jede Wahl offen (Interview mit N.V.K.K. Weragoda, Generalsekretir UNP,
Sri Lanka, 27.03.2006). Um gewdhlt zu werden griffen die Eliten nicht zu
inklusiven, gemeinwohlorientierten Konzepten, sondern zu einer ethnischen
Klientelpolitik. Ferner wurden Unterdriickung und Gewalt ein Mittel zur Ab-
sicherung der demokratischen Wahl.

Die Schilderung eines typischen Wahlkampfes bei Wagner wirft ein Licht
auf die Gewalthaltigkeit der ,,demokratischen Strukturen: ,,Wahl und Wahl-
kampf erinnerten eher an militdrische Auseinandersetzungen als an demokra-
tische Wahlen. Die Heimstadt des politischen Gegners war die ,impregnable
fortress, which could not be breached‘, man bewegte sich im ,enemy terri-
tory‘, und Wahlhelfer zu sein war nicht méglich ,without risk of life and
limb*“ (Wagner 1989: 144).”° Gewalt, z.B. in Form von Einschiichterung von
Waihlern iiber angeheuerte Schldgertrupps und Kriminelle, wurde zu einer
generellen Vorgehensweise. Die Mitglieder der Gewinnerpartei monopoli-
sierten alle Amter, die Verlierer wurden ausgeschlossen (vgl. Roberts 1979).
Politische Machtwechsel, wie sie typisch fiir Sri Lanka sind, sind die Zeit der
Rache der bis dahin Ausgeschlossenen.”' Amter und Posten werden den

70 Dass sich dieses Setting sich bis heute erhalten hat, zeigen die Wahlbeobach-
tungsberichte (nachzulesen auf den Internetportalen von Centre for Monitoring
Election Violence CMEV und People's Action for Free and Fair Election;
www.cpalanka.org/cmev.html sowie http://www.lankaworld.com/paffrel).

71 ,.Die Gewalt bei den Wahlen ist allerdings weniger allgemeine Frustration als
eine Abrechung zwischen den Anhidngern der Parteien. Vor der Wahl ist man
bestrebt alles zu tun, damit die eigene Partei die Wahl gewinnt, denn nur so
kann man sich Ressourcen sichern. Nach der Wahl kommt es zur gro3en Abre-
chung, sofern die Opposition an die Macht gekommen ist. Die bisher Vernach-
lassigten rechnen mit den lokalen Machthabern ab. Wie auf der nationalen
Ebene ist auch hier keine Kooperation zu sehen, sondern Konfrontation. Der Ge-
winner erhidlt alles, der Verlierer nichts* (Interview mit Martin Stiirzinger,

452

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Amtsinhabern entzogen und der eigenen Klientel als Belohnung fiir Gefolg-
schaft und zur Absicherung der eigenen Macht auf allen Ebenen zugewiesen.
Sri-lankanische Medien sprechen in diesem Zusammenhang von ,,politischen
Vendettas®.

Der feudale Habitus der Eliten verschérfte die Situation: Was Hoole tiber
den Présidentschaftskandidaten Rajan Wijeratne in den Jahren des JVP-Auf-
standes aussagte, l4sst sich auf den gréBten Teil der Eliten anwenden:

,-R.W. who was a close relative of Ceylons first prime minister D.S. Senanayake and
a member of the UNP from his youth, rose to the peak during his career in the Plan-
tation Raj. This too, no doubt, enhanced his feudal sense of justice — making him a
good patron and a bad enemy. He had no problem with the belief that the enemies of
the State, old or young, should be killed, and did not care to acquire the sophistica-
tion to put it euphemistically* (Hoole 2001: 260).

Die Wihler selbst realisierten oft nicht, welches Privileg Wahlen waren und
folgten dem Patron ihrer Region zur Urne (vgl. z.B. Ryan 1953: 277). Pri-
mordiale Statusgruppen wie Kaste und Familie/Clan blieben das organisatori-
sche Zentrum und integrative Moment. Mitglieder einer Statusgruppe teilten
eine gemeinsame soziale Identitdt, Ehrbegriffe und Lebensstil (vgl. Perera
1985). Eine weitgehend ignorante Bevolkerung mit traditionellen Vorstellun-
gen von Fiihrerschaft und Respekt und eine selbstbezogene Elite bildeten das
instabile Gleichgewicht der Politik — insgesamt keine guten Voraussetzungen
fiir die notwendige Bildung eines inklusiven multiethnischen Staates/Nation.
Eine selbststindige Zivilgesellschaft existiert nicht.”

Kooperation und Inklusion kann innerhalb solcher Strukturen schwer ent-
stehen”. Denkbar ist sic bestenfalls in Form von temporiren Wahlkampf-

Schweizer Botschaft und Arbeitsgruppe der Geberlander, Adviser for Peace-
building, Sri Lanka, 19.05.2004, paraphrasiert).

72 ,,Ohnehin ist die Erziehung sehr hierarchisch angelegt, selbststindiges Denken
und Problemlésen werden in der Schule vernachldssigt. Die Schiiler besitzen
trotz hoher Bildungsabschliisse wenig Eigeninitiative. Es gibt zudem keine
funktionierende Zivilgesellschaft in Sri Lanka. Die Leute warten darauf, dass
die Politiker die Situation dndern. Die andere Moglichkeit ist ein gewaltsamer
Aufstand, so wie der der JVP in der Vergangenheit. Zwischen Apathie und Ge-
walt scheint es keine Moglichkeit der Konfliktlgsung zu geben, u.a. weil es die
Jugend nicht gelernt hat und wegen des absolut hierarchischen Aufbaus der Ge-
sellschaft. Dieser ist auch auf der tamilischen Seite sehr stark, wie ferner der
Aufbau der Rebellen beweist” (Interview mit Mitarbeiter der Friedrich Ebert
Stiftung, Sri Lanka 19.05.2004, paraphrasiert).

73 ,,Die gesamte Gesellschaft steckt in einer Krise. Vor allem das System, in dem
die meisten Politiker nur ihren eigenen Interessen folgen. Die Politik der Exklu-
sion und de Mehrheitsrechtss ist iiberall sichtbar. 1. im Konflikt im Nord-Osten,
2.im internen Machtkampf der politischen Eliten, 3. in den Attacken gegen
Christen ohne Bestrafung der Téter, 4. der Wiederkehr des militanten politischen

453

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Allianzen. Allianzen sind kurzfristiger Natur und werden eingegangen, um
die eigene Machtposition zu sichern, nicht um weiteren Gruppen Mitsprache-
rechte zu gewidhren oder um das Allgemeinwohl zu heben. Jede Koalitionsre-
gierung Sri Lankas scheiterte bisher an den inneren Widerspriichen ihrer
Koalitionspartner. Dass nicht politische Inhalte wichtig sind, sondern der
Erhalt eines Postens, bezeugen auch die oft vorhandenen dualen Mitglied-
schaften einer Person in verschiedenen Organisationen oder Parteien und die
zahlreichen Paretiiibertritte. Die Unfahigkeit zu Konsens, Kooperation und
Inklusion resultiert aus den Rivalititen und dem Einfluss eines extensiven
Familiensystems, der Ausrichtung an Kastenlinien und kommunalen Netzwer-
ken. Nach der Unabhéngigkeit verschérfte sich diese bestehende Konkurrenz
zwischen den Abgeordneten durch die Bildung von Parteien, die um dieselbe
Wihlerklientel konkurrieren.

Die Minderheiten standen sowohl der pan-singhalesischen Interessenpoli-
tik wie auch der SchlieBung des demokratischen Systems zunehmend hilflos
gegentiiber. Thre Interessenvertreter waren nach der Unabhdngigkeit von den
lukrativen Posten ausgeschlossen, da diese von der Elite der Mehrheitsethnie
monopolisiert wurden. Die Kooperationsangebote der tamilischen Elite an die
Singhalesen blieben wirkungslos. Da es keine bevdlkerungsiibergreifenden
Werte und keine Gemeinwohlorientierung gab, befand sich die tamilische
Gruppe in den 70er Jahren in einer umfassend marginalisierten Position. Aus-
gangspunkt und Motor des Konfliktes zwischen Tamilen und Singhalesen war
nicht der ethnische Antagonismus, sondern soziale Strukturen und Praxen, die
konfliktgenerierend und katalysierend wirkten. Diese Strukturen und Praxen
bestanden schon vor der Unabhingigkeit und verénderten sich nach der
Staatsgriindung nur marginal. Sie bestimmen den Habitus der politischen Elite
und die Erwartungshaltung der Bevélkerung. ,,People getting easily attracted
by communal feelings and emotional political campaign. You can not expect
a person not to have communal feelings. [...] Politicians taking advantage of
this“ (Interview mit H. Nazeer Ahamed, Fithrer der Democratic Unity Alli-
ance und Adviser to the President, 23.03.2006 Sri Lanka). Gleichzeitig ist
festzustellen, dass v.a. die singhalesische Bevolkerung iiber nur unzurei-
chende Informationsmdoglichkeiten verfligte und immer noch verfiigt. Presse
und Medien stellen den Konflikt mit den Tamilen einseitig dar, die zahlrei-
chen Menschenrechtsverletzungen und die Gewalt im Nord-Osten werden
héufig ignoriert. Ebenso mangelhaft ist das Wissen der Bevolkerung iiber
mogliche Konfliktlosungen, wie beispielsweise foderale Konzepte. Diese

Buddhismus durch JHU, welche die JVP/SLFP zu einer hirteren Position trei-
ben kann, 5. im Problem mit den Muslimen, 6. in der ,,gehegten* Spaltung der
LTTE, 7. den extralegale Verfassungsidnderungen® (Interview mit Kumar Rupe-
singhe, Vorsitzender der Foundation for Co-Existence, Sri Lanka 26.05.2004,
paraphrasiert, iibersetzt).

454

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

werden sehr hdufig mit Separation gleichgesetzt (diverse Gespridche mit
Three-Weeler Fahrern, Sri Lanka, Mai 2004). Interessant ist aber, dass selbst
westliche gebildete Politiker und Intelektuelle Sri Lanka zwar als multikultu-
rellen Staat bezeichnen, ihn aber gleichzeitig als vorrangig singhalesisch-
buddhistischen konzipieren, so z.B. N.V.K.K. Weragoda, der Generalsekretér
der UNP, der feststellt: ,,If you look at the nature of this country, this is a very
heterogeneous collection of ethnic groups and nationalities, different langua-
ges. But of course this is a predominately Sinhala-Buddhist country!“ (Inter-
view, Sri Lanka, 27.03.2006).

Der Blick iiber den ethnischen Biirgerkrieg zwischen Singhalesen und
Tamilen hinaus auf den brutal niedergeschlagenen innersinghalesischen Kon-
flikt zwischen der Regierung und aufstdndischen singhalesischen Jugend-
lichen der JVP 1971 und 1987-89 zeigt ferner, dass Muster der Konfliktbear-
beitung wirksam sind, die sich nicht auf ethnische Differenzen zuriickfithren
lassen, sondern allgemeine Handlungsmuster der Regierenden sind. Gewalt ist
legitimes und notwendiges Mittel der Konfliktbearbeitung, v.a. dann, wenn
tradierte Ordnungs- und Sozialstrukturen gefihrdet sind.

4.3.2 Systeme der Gewalt

Soziale und politische Gewalt verschrankten sich nach der Unabhéingigkeit.
Gewalt wurde zu einem universellen Mittel der Konfliktlosung, was zu einer
Proliferation der Gewaltakteure fithrte. Demokratische Regeln wurden immer
weiter auBer Kraft gesetzt und es entand gleichzeitig eine Kultur der Straflo-
sigkeit, in der sich die Gewalt immer weiter potenzierte.

Seit den 1960er Jahren war diese Proliferation der Gewalt insbesondere
im Nord-Osten zwischen den ethnischen Gruppen (Singhalesen vs. Tamilen
vs. Muslime) zu beobachten. Ursache waren interethnische Migrationspro-
zesse, z.B. durch die Singhalesierung der Ost-Provinz, die Besiedlung der
Grenzgebiete im Norden und dem Ausbruch des Biirgerkrieges gegen die
LTTE. Zum anderen findet sich tiberméBige Gewalt aber auch im Stiden im
ethnischen Binnenraum der Singhalesen (vgl. Aufstand der JVP-Jugend).
Diese beiden extremen Beispiele von Gewalt (Pogrome gegen die Tamilen
1983 und folgender Biirgerkrieg sowie die Niederschlagung der singhalesi-
schen Jugendaufstinde) weisen auf die strukturelle Gewalthaltigkeit des Sys-
tems und der Handlungspraxen der Akteure hin. Beziiglich der LTTE und der
JVP-Rebellion werden #hnliche Vorgehens- und Begiindungsmuster von
Gewalt deutlich. Gewalt wird initiert durch die herrschende Gruppe (Mehr-
heitsethnie, Elite) und als ordnende, sithnende Gewalt klassifiziert. Tamilen
werden durch Wéhlerlisten des Staates und lokale Denunziation zuerst lokali-
siert, ihr Eigentum gepliindert und zerstort, dann sie selbst 6ffentlich ermor-
det. An der Gewalt selbst sind staatliche Akteure (Sicherheitskrifte, Politiker)

455

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

und ein sozial niedriger Mob beteiligt. Ahnlich ging man im Siiden vor: Auf
Anordnung hoher Politiker veriibten private Todeschwadrone, staatliche Poli-
zeieinheiten und lokale Anwohner zahllose Morde. Sie plakatierten die Stra-
Ben und Fliisse mit toten, halbverbrannten, gefolterten Kérpern. Den Aufstéin-
dischen und der Gesellschaft sollte ,,eine Lektion erteilt werden. Verhandelt
wird in beiden Fillen nur, wenn die gewalthaltigen Optionen erschopft sind
und nicht umgekehrt. So kommentierte etwa Gajendrakumar Ponnambalam,
der Generalsekretir des All Ceylon Tamil Congress im Gespréich ,,The thing
that makes the UNP think of ceasefire [since the year 2000, die Verf.] and so
on, was because they had no other options left. It was because of fear” (Inter-
view, Sri Lanka, 27.03.2006).

Die Proliferation von Gewalt wird begiinstigt durch die Korruption und
Brutalisierung des Sicherheits- und Justizsystems. Ein Zustand des sozialen
und politischen Ordnungsverlustes findet sich heute fast iberall auf Sri
Lanka.” Dies gilt fiir den Norden seit dem Biirgerkrieg (durch Emergency
Rule, Prevention of Terrorism Act, Special Task Forces, Herrschaft der LTTE
usw.) und fiir den Sitiden seit dem JVP-Aufstand (durch Paramilitirs, private
Gangs und Schligertruppen lokaler und nationaler Akteure, Deserteure), aber
auch fiir die Hauptstadt, in der sich die Anzahl der politischen und kriminel-
len Gewaltakteure vermehrt.

Gewalt bleibt aber keineswegs beschriankt auf die Zeiten und Orte der
bewaffneten Konflikte. Ordnungsstiftende und bestrafende Gewalt gegen
sozial niedrige Klassen/Kasten und Kriminelle ist die Regel. Ebenso wird Ge-
walt gegen Unruhestifter wie politische Journalisten, unbestechliche Richter,
bekannte Personlichkeiten oder NGO-Mitarbeiter eingesetzt. Gewalt ist insbe-
sondere gegeniiber sozial Schwachen und Angehérigen niederer Kasten weit
verbreitet. Dazu treten durch den Kollaps des demokratischen Systems vigi-
lante und kriminelle Gewalt. ,,In essence, it becomes impossible to separate
acts of political violence from acts f individual violence and the loss of cultu-
ral and social moorings; these combined factors have led to rocketing crime
and suicide rates, too* (Meyer 2003: 148).

Vier weitere Felder, die hier nur kurz erwidhnt werden sollen, sind die
Gewalt an Universititen (Ragging von Newcomern, Rivalititen zwischen Stu-

74 Sagarika Delgoda von der Friedrich-Nauman Stiftung in Colombo argumentiert:
»Die Gesellschaft ist stark hierarchisch. Die Bestrafung von Schidigern der
Ordnung ist streng: so waren tiber 80% bei einer Umfrage fiir die Wiedereinfiih-
rung der Todesstrafe. Es gibt kein funktionierendes Rechtssystem, man kann
sich nicht darauf verlasen, das Rechte einklagbar sind. Gegentiber den Tamilen
glaubt man sich im Recht, weil man die Bevolkerungsmehrheit stellt. Dabei
werden die Minderheiten allerdings nicht ausreichend beriicksichtigt. Zwischen
Apathie und Gewalt scheint es wenig Konfliktlosungsrepertoires zu geben® (In-
terview, Sri Lanka, 20.05.2004 paraphrasiert).

456

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

dentenorganisationen, private Konflikte)””, die private Gewalt gegen Frauen
und Kinder’® sowie die hohe Selbstmordrate (eine der héchsten im weltweiten
Vergleich) und neuerdings die Gewalt gegen christliche Gruppen (Interview
mit Rev. W.P. Ebenezer Joseph, The National Christian Council of Sri Lanka,
Sri Lanka 09.06.2004). Gegen das hohe Niveau der Gewalt besitzt die sri-lan-
kanische Gesellschaft kaum wirksamen Gegenkrifte, Sanktionsmoglichkeit
und Coping-Mechanismen.

Somit wird Gewalt zu einem generellen Mittel der Konfliktlosung, das
praventiv und reaktiv eingesetzt wird, um die bestehenden Ordnungsstruktu-
ren zu sichern. Die permanente Anwendung von Gewalt fithrt wiederum zu
einer Routinisierung, Institutionalisierung und Brutalisierung der Gewalt-
strukturen sowie zu einer Proliferation der Gewaltakteure und Anlésse. Fiir
die gesamte sri-lankanische Gesellschaft ist Gewalt ein alltdglicher und un-
vermeidbarer Faktor ihres Lebens. Ein Kreislauf von Gewalt wird initiiert, in
dem Gewalt schlieBlich die ,,normale” (d.h. angemessene, legitime, strate-
gisch richtige und allgegenwértige) Antwort auf Gewalt darstellt. Es beginnt
eine Eskalationsspirale, die zyklisch auf bestimmte Hohepunkte zusteuert und
wieder abfillt, aber grundsétzlich niemals zum Ende kommt. Thren Ausdruck
findet die Gewalt in wiederkehrenden Unruhen. Thre kognitiven Grundlagen
finden sich in den Ordnungs- und Sozialstrukturen, die auf die politische
Ebene iibertragen werden. Innerhalb der Elite besteht eine 6ffentlich zwar un-
ausgesprochene aber weit verbreitetete Auffassung tiber das Recht der herr-
schenden Gruppe (Familie, Kaste, Ethnie) Gewalt auszuiiben, die keineswegs
demokratisch orientiert ist, sondern von der eigenen Uberlegenheit ausgeht.

75 Die Dynamiken der Gewalt und deren Verkniipfung mit der Politik wurden im
Gesprich mit Markus Mayer (University of Colombo, Sri Lanka 27.05.2004 und
Studenten der University of Colombo, 28.05.2004) sichtbar. Ubereinstimmend
wurde erkldrt, dass die Universitdten hochpolitisiert sind und dort alle Parteien
ihre Organisationen haben, aus denen sie Nachwuchspolitiker rekrutieren. Ohne
Mitgliedschaft sind die beruflichen Moglichkeiten drastisch eingeschrinkt. Eine
gute Verbindung fiihrt zu einem nationalen Politiker. In Wahlkampfzeiten kann
man durch Mithilfe entsprechende Kontakte kniipfen, womit eine beiderseitige
Verpflichtung geschaffen wird. Zusammenstofe betreffen aber oft keine ideolo-
gischen Differenzen, sondern alltigliche Probleme. Meist entstehen sie, weil
eine Fraktion bestimmte Posten/Ressourcen monopolisiert. Das geht solange, bis
die Ausgegrenzten anfangen zu protestieren, Hungerstreik, Gewalt usw. sind die
Folge.

76 ,,Formell sind Frauen gleichgestellt und kénnen auch hohe Positionen erreichen.
Gleichzeitig ist Gewalt gegen Frauen endemisch in der sri-lankanischen Gesell-
schaft. Missbrauch, Belédstigung oder hausliche Gewalt ist nicht selten. Neu ist,
dass es jetzt ein Gesetz gegen hiusliche Gewalt geben soll. Das ist aber nur die
legale Seite, auf der préventiven Ebene muss noch viel getan werden bei der
Schaffung eines entsprechenden Bewusstseins (,awakening‘)* (Interview mit
Selvy Tiruchandran, Woman’s Education and Research Centre, Sri Lanka,
08.06.2004, paraphrasiert/iibersetzt.

457

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

,These contradictions, linked to the uncertainty surrounding social identity,
beget anxiety and violence* (Meyer 2003: 150).

Politisierung und Gewalthaltigkeit des Patron-Klient-Verhaltnis

Die Grundlage und das zentrale Strukturelement der sozialen, politischen und
wirtschaftlichen Machtpositionen der Elite bilden Patronagenetzwerke. Je
mehr Klienten ein Patron hat, desto hoher seine Position und je stirker und
durchsetzungsfihiger der Patron, desto stirker auch die Position seiner Klien-
ten. Diese Netzwerke, die iiber den Status einer Person entscheiden werden
auch iiber Gewalt stabilisiert. Persistenz der Gewalt und der Erfolg dieser
Strategie fiihrt zur faktischen Akzeptanz innerhalb der Bevolkerung (als einer
notwendigen Strategie, um Ziele zu erreichen) bzw. zur Paralyse der (fried-
lichen) Zivilgesellschaft. Ferner entsteht eine Kultur der Straflosigkeit, in der
Gewalt nicht sanktioniert, sondern honoriert wird. Diese fiir Sri Lanka grund-
legenden Strukturbeziehung und ihre Affinitdt zur Gewalt sollen im Folgen-
den erldutert werden. Erst aus der Interaktion von Kulturmustern und Demo-
kratie entwickelt sich das konkrete System der Gewalt und der Straflosigkeit.

Das traditionelle Patronagesystem beruhte vor der Unabhingigkeit auf
dem Senioritétsprinzip und familialer Tradition. Traditionelle Patrone waren
zumeist Landbesitzer, die tiber Pdchter und Lohnarbeiter eine stindige Ge-
folgschaft besallen. Getragen wurde die Verbindung von einer reziproken per-
sonlichen Beziehung zwischen Klient und Patron, bei der der Klient monetare
Zuwendung, soziale Hebung oder Fiirsorge erwartete. Soziale Kohésion und
Verwandtschaft waren die 6konomische und soziale Grundlage der Dérfer
und die Garantie fiir gegenseitige Hilfe. Ein Verstol gegen die Regeln des
Dorfes wurde sanktioniert, stigmatisiert, schlimmstenfalls mit dem Aus-
schluss aus der Gemeinschaft bestraft. Die dorflichen Siedlungen gehérten zu
verschiedenen Familien (oder politischen Parteien), die untereinander um die
hochste Position im Sozialgefiige (z.B. durch Anerkennung und Gefolgschaft)
konkurrierten. Ziel eines Patrons war es, tiber eigene lokale Klientel zu verfi-
gen. Der ,,Besitz” von Gefolgschaft galt als ein als klares Zeichen sozialer
(spéter auch politischer) Fiihrerschaft. Kognitiv anschlussfihig war das lokale
Patronagesystem an die Auffassung, dass der buddhistische Staat/Herrscher
fiir das wirtschaftliche Wohlergehen seiner Untergebenen zu sorgen hat. Die
moderne Patronage der Politiker konnte auch an andere traditionelle Muster
anschlieBen z.B. an Konzepte wie ,pirisa“ = ,,folgen, Gefolgschaft®, die einen
traditionellen Umverteilungsmechanismus bilden. Die Patron-Klient Bezie-
hung war auf kultischer Ebene zudem in eine Vorstellung von einem kos-
misch-hierarchischem Ganzen eingebunden (vgl. Gombrich/Obeyesekere
1988).

458

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Nach der Unabhingigkeit musste die Patronagekultur den politischen
Faktor (Demokratie, Staat, Parteien) mit einbezichen. Die Patrone dieser
Generation sollten nicht tiber Landbesitz verfiigen, sondern tiber Beziechungen
zur Politik. Kontrolle tiber ihre Gefolgschaft (Wéhler) wurde durch eine nach-
geordnete zweite Gruppe von lokalen angesehenen Personen (Broker) ver-
mittelt, die selber als ,,kleine” Patrone agierten. Der lokale Patron vermittelte
eine Beziehung zwischen Klient (Wéhler) und nationalem Patron (zumeist der
Parlamentsabgeordnete = MP). Die Leistung des Klienten bestand in der
Unterstiitzung der Wahlkampagnen und der ,richtigen” Stimmabgabe bei der
Wahl. Als Gegenleistung wurden Arbeits- und Schulplitze, Land usw. verteilt
(vgl. Dilesh 1987). Die Broker waren und sind meist lokal angesehene Per-
sonen aus dem 6ffentlichen Dienst, 6konomisch und beruflich erfolgreich und
aus einer guten Familie.”’ Nicht selten stehen sie auch den ortlichen Koopera-
tiven oder Gewerkschaften vor und sind als Geldverleiher titig. Allerdings
waren die neuen Beziehungen zwischen Patron und Klient durch den Wahl-
rhythmus jetzt instabil und kurzlebig, da die neuen Patrone (Broker) einerseits
stark von ihrem Parlamentsabgeordneten abhingig und andererseits einer
grof3en internen Konkurrenz ausgesetzt sind. Vielfach unterstiitzen die reiche-
ren Familien auch Politiker beider grofler Parteien, um den Zugang zu Res-
sourcen sicherzustellen.”

Die Einfithrung der Demokratie bewirkte nur eine Verlagerung, aber kein
Verschwinden der Patronagestrukturen. Es begann eine Politisierung des so-
zialen Raumes. Organe kommunaler Selbstverwaltung wurden bereits in den
30er Jahren durch den Staat absorbiert und ihre Anzahl vervielfacht; lokale
,»Reading Rooms*“, Gemeinschaftshduser und rurale Entwicklungsgesells-
chaften wurden zu lokalen Plattformen der nationalen Parteien umfunktio-
niert.”” Thren genuinen Aufgaben (dezentrale Entwicklungsorganisation der

77 Bis Anfang der 1940 Jahre handelt es sich um die lokalen Mudaliyars (Verwal-
ter mit eingeschrankter Rechtsprechungsfunktion) oder Village Headmen. Diese
repréasentieren die lokale Elite unterhalb des Patron. Das Headmanship wurde in
den meisten Fillen von Generation zu Generation innerhalb einer Familie wei-
tergegeben. Das Amt des Headman garantierte eine weitreichende Fiille von
Machtbefugnissen (u.a. Erheben von ,,Steuern™ und Verteilung von Lizenzen).
In den 60er Jahren wurde das Amt geschwicht und schlieBlich durch einen
staatlichen Beamten ersetzt, der in der Regel weit weniger historische und sozi-
ale Verbindung zu den Orten hat und insofern keine traditionelle Gefolgschaft
fiir die Wahlkandidaten sichern kann.

78 Gespriach mit C. Lidzba, Mitarbeiterin des Fisheries Community Development
and Resources Management Project, Ministry of Fisheries and Ocean Resources,
06.06.04 in Kandy und schriftlicher Austausch im Juli 2004.

79 Auf lokaler Ebene existierten viele hochpolitisierte und ineffiziente Institutionen
und Organisationen, die nach dem Regierungsantritt einer Partei installiert und
beim nichsten Regierungswechsel z.T. wieder abgeschafft wurden wie z.B.
1957 die Multi-Purpose Cooperative Societies, 1958 die Cultivation Commit-

459

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

landlichen Gebiete) kommen diese Agenturen nicht nach, gleichwohl sind sie
in ihrer Ineffizienz, der tiberlappenden Kompetenzen, der Korruption und
dem Missmanagement ein Spiegel der konkurrierenden Interessen und Hand-
lungspraxen der politischen Akteure.®

Deutlich wird auch die oben bereits angefiihrte Tendenz zur Zentralisie-
rung, die die lokale Konkurrenz verstdrkt und nationale Konflikte auf die lo-
kale Ebene tibertrdgt. Der Zugriff der zentralen (d.h. nationalen) Organe des
Staates reicht bis tief in den Alltag der Biirger. Beispielhaft ist die Beziehung
zwischen Legislative/Exekutive und Verwaltung: Nach dem Westminstermo-
dell sollten die Gesetzgebung durch die Abgeordneten und die Implementie-
rung durch die Verwaltung strikt getrennt sein. Mit der SLFP 1956 begann
aber eine Politisierung der Administration. Je mehr Macht die MP's in ihren
Distrikten erhielten, umso eingeschrinkter wurde die Unabhingigkeit der
Verwaltung. Die Zuweisung von Mitteln, importierten Giitern und die Ver-
teilung von Jobs wurde in einer nur miBig wachsenden Wirtschaft mit zu-
nehmend besser ausgebildeten Jugendlichen bei steigenden Bevolkerungs-
zahlen eine wichtige Quelle der Macht. Seit 1972 sind zudem alle Ernennun-
gen, Beforderungen, und Transfers in der Administration dem Kabinett unter-
stellt. Zwar hat es seither verschiedene Versuche zur Reform der Verwaltung
gegeben, zu einem Ergebnis ist man bis heute aber nicht gekommen, zumal
alle Bemiihungen von den Politikern auBerhalb der Komitees torpediert wer-
den. So ist Patronagepolitik heute die Grundlage des administrativen Systems
und wird entlang der Parteilinien organisiert (vgl. Roll 2003). Minister und
die Leiter der Organisationen erhielten den Spitznamen corperation mudaliy-
ars bzw. corporation ratemahatmayas (vgl. Roberts 1979: 50).*' Ohne einen
sogenannten ,,chit (Empfehlungsschreiben eines Abgeordneten) oder Beste-
chung sind kaum Arbeits- oder Ausbildungsplétze, Anspriiche auf staatliche
Leistungen zu erhalten.

Gewalthaltig ist die politisierte patronale Struktur in verschiedener Hin-
sicht: Das patronale System der Gegenseitigkeit erklért u.a., wieso eine Ver-
knappung der Ressourcen (sei es durch eine 6konomische Krise, Bevolke-
rungswachstum oder Krieg) zum Ausschluss von ganzen Bevolkerungsteilen

tees, 1973 die Agricultural Productivity Committees und die Janatha Commit-
tees und Ende der 70er die Rural Development Societies (vgl. Uphoff/Waniga-
ratne 1982).

80 Zum Einfluss der zentralen Ebenen auf die lokale Politik vgl. Knight-John 2002.
Einen guten Uberblick iiber die verschiedenen Stufen und Ebenen der Dezentra-
lisierung bietet Leitan 1987.

81 Ahnlich betont Geraldine Gamburd, dass ,,allocations in the market domain are
often made in terms of patron-client relationships, rather than in terms of imper-
sonal market relation ships. There is a new content in the old structure [...] The
importance of patronage becomes clear as the local patron who supports the cur-
rent political party is allowed to distribute jobs* (Gamburd 1975: 126).

460

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

bzw. zu sozialen Unruhen fithren kann. Innerhalb einer Struktur, die auf die
eigene Verwandtschaftsgruppe ausgerichtet ist und kein System der allgemei-
nen Wohlfahrt und Inklusion kennt, muss eine Ressourcenverknappung zu
einem Anstieg des inner- und interethnischen Wettbewerbs fithren. Die
Hemmschwelle diesen Wettbewerb mit Gewalt auszutragen, ist umso niedri-
ger, als stabile Strukturen fehlen und die direkten personalisierten Abhingig-
keitsverhéltnisse tiberwiegen, die nicht nur den 6konomischen sondern auch
den sozialen Status bestimmen. Bei Patronen wie Klienten erhoht dies die
Notwendigkeit das System zu manipulieren oder tiber Gewalt zu ihren Guns-
ten zu verdndern und festzuschreiben. So werden Klienten dafiir eingesetzt,
politische und personliche Rivalen des MP einzuschiichtern oder zu beseiti-
gen. Das Niederhalten politischer Opponenten, die Zerstorung ihrer Errungen-
schaften erscheint aus Griinden des Prestiges und der Erhaltung der eigenen
Macht notwendig. Da verldssliche Strukturen fehlen sind, alle auf personliche
Kontakte angewiesen. Brechen diese Kontakte (Broker, henchman) weg, ist
man der Willkiir anderer Akteure oder den Unzuldnglichkeiten des Systems
ausgeliefert.

Die Konkurrenz innerhalb und zwischen den politischen Parteien steigert
die Anzahl der ZusammenstoBe. Die Zentralisierung des Systems ermoglicht
die Ausweitung der Konflikte bzw. ein Ubergreifen der Konflikte von der
lokalen Ebene in grofere (nationale) Réume. Die kurze Zeitspanne der poli-
tischen Macht (Wahlzyklus) befordert ferner das aggressive Vorgehen gegen
Opponenten auch aus dem eigenen Lager, da der Einzelne bestrebt sein muss,
in kurzer Zeit so viele Vorteile wie moglich fiir sich und seine Klienten zu
sichern. Zusammenst68e zwischen verschiedenen Fiihrern, Attentate und
gegenseitige Bedrohung charakterisieren das Verhalten der heutigen politi-
schen und lokalen Fiihrer. ,,As the role of the state has expanded, especially in
rural areas, so politicians are able to use it to parcel out benefits in exchange
for electoral support, backed by gangsterism and thuggery* (Field 1995:
235).% Die Offenheit der Parteien verstirkt die Neigung, Gewalt einzusetzen,
um bestimmte Ziele (z.B. Regierungsmacht) zu erreichen, denn die Fraktion
der Verlierer muss mit einer Abwanderung ihrer Klientel rechnen.

Die Penetration des Staates in alle dorflichen Entscheidungs- und Ent-
wicklungsstrukturen hat die Peripherie hochgradig abhingig gemacht vom
politischen Zentrum. Parteienpolitik spielt eine groBe Rolle auf Dorfebene:
Korruption, Betrug, Schldgereien und politische Opfer sind wesentliche Ge-
sprachsthemen. Die Verteilung von Ressourcen wird zu einem hochpoliti-
sierten und konflikttrichtigen Faktor. Mit Unabhingigkeit und Demokratisie-
rung haben die Politisierung der Dorfer und Konfliktfille zugenommen, da

82 Fir Beispiele fiir Patronage durch die Landreformen und verwandtschaftlicher
Verbindungen vgl. Roberts 1979: 46ff.

461

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

seitdem auch fiir niedere Kasten und Nichtelite-Familien theoretisch die
Moglichkeit besteht, iiber Patronage in entsprechende Positionen zu gelangen,
die ihnen nach dem alten Sozial- und Wertesystem nicht zukam. Die Gegen-
wehr der traditionellen Statusgruppen und die Mobilitdtsbestrebungen der
unteren Gruppen fiihrten in den vergangenen Jahrzehnten insbesondere vor
und nach Wahlen zu erheblichen ZusammenstoBen (vgl. Perera 1985: 152).
Die Abhéngigkeit des alltdglichen Lebens von den Politikern der nationa-
len Ebene macht es fiir Minderheiten, selbst wenn sie an der Regierung betei-
ligt sind, schwer fiir ihre Bevolkerungsgruppe Ressourcen zu erstreiten. [hnen
fehlt einerseits der personliche Kontakt, andererseits ist die Nutzbarkeit der
bestehenden Kontakte durch die Ubermacht der singhalesischen Vertreter be-
grenzt, die den Grofteil der zu verteilenden Leistungen fiir sich beanspruchen.
Entweder man arrangiert sich mit den Mehrheitsparteien oder man geht unter.
Dies gilt nicht nur fiir die Tamilen sondern auch fiir die muslimische Minder-
heit (Interview mit Y.L.S. Hameed, All Ceylon Muslim Congress, Ministry
for Disaster Relief, Sri Lanka 29.03.2006). Die Tendenz zur Parteienzersplit-
terung trifft die tamilische Seite schwer, da sie ihre Minderheiten-Position
noch einmal verstdrkt. Ursache dieser Zersplitterung sind selten inhaltliche
Auseinandersetzungen als vielmehr der Drang nach ,personal power and
opportunistic attitude® (Interview mit Harry Sandrasekera, Senior-Vizeprisi-
dent, Ceylon Workers Congress, Sri Lanka, 27.03.2006). Solchermallen mehr-
fach geschwicht kann auch die Sicherheitsfunktion fiir die eigene ethnische
Gruppe von der tamilisch-politischen Elite nicht gewéhrleistet werden.
Gewalt kann auch deshalb relativ leicht eingesetzt werden, weil ein gewis-
ses Mal} an ,,ordnender Gewalt zum sri-lankanischen Alltag gehort. Die
negative Sanktionierung von Gewalt ist gering, da die Auftraggeber zumeist
einflussreiche Personen mit besten Kontakten sind. Sofern man sich unter
ihrem Schutz bewegt, bleibt Gewaltanwendung strafrechtlich folgenlos. Nicht
selten sind politische und ethnische Gewalt der Deckmantel fiir Konflikte, die
zumindest teilweise auch privater Natur sind. In lokalen Zusammenst6en
werden personliche Feindschaften (Dispute um Land, Heiraten usw.) ausge-
tragen. Z.T. geht es um seit Jahrzehnten dauernde Konflikte, die sich weit von
threm Ursprung entfernt haben und durch immer neue Zusammenstofe re-
vitalisiert werden. Der enge Zusammenhang von 6konomischer, sozialer und
politischer Macht fithrt zudem dazu, dass sich politische und personliche
Konflikte tiberlappen. Das patronal-politisierte System stellt ferner das staat-
liche Gewaltmonopol in Frage und ersetzt es vielfach durch eigene autonome
Autoritdts- und Gewaltmechanismen. Die politischen Akteure sind weitge-
hend unabhingig vom rechtlichen System und schaffen sich selbstdefinierte
Raume von Recht, Gesetz und Gewalt. Es existiert kein unabhéngiges Recht,
sondern ein Primat der Politik/einzelner Politiker tiber das Recht. Einzelne
MPs haben das Gewaltmonopol des Staates auf der lokalen Ebene tibernom-

462

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

men. Dies betrifft sowohl die Durchsetzung des Gesetzes wie die Anwendung
von Gewalt.

Autismen der Gewalt

Der Faktor Gewalt spielt in der Staat-Gesellschaftsbeziehung eine entschei-
dende Rolle. In der nachkolonialen Transformation hatte sich Gewalt wieder-
holt als probates und niitzliches Mittel der Interessendurchsetzung und Be-
dirfnisartikulation gezeigt (vgl. Uyangoda 1996). Beispielhaft fiir das Ver-
héltnis von Staat und Gesellschaft kann dies anhand des intracthnischen JVP-
und des interethnischen LTTE-Aufstand gezeigt werden. Beide Aufstinde
richteten sich gegen den Staat, die herrschenden Eliten und gegen die politi-
sche, okonomische und soziale Marginalisierung (vgl. Spencer 2000). Beide
wurden bzw. werden von gut ausgebildeten marxistisch orientierten Jugend-
lichen getragen®™. Gegen beide Aufstinde gingen der Staat und seine Organe
von Beginn an mit massiver Gewalt vor.** Zielsetzung der staatlichen Akteure
war die moglichst totale Vernichtung der die bestehende Ordnung storenden
Gruppen. So findet sich in Beschreibungen und Protokollen immer wieder der
Satz der Sicherheitskréfte: ,,We will teach them a lesson.” President Jaye-
warde wird mit den Worten zitiert: ,,I am a military leader, I am like Hitler
[...] There is no doubt that there is a war on. [...] We cannot win a war
without killing the enemy [...] If they destroy me — I don’t know whether this
is the correct word — avenge me* (zit. nach Guneratna 2001: 275).

Beide Aufstinde lassen Riickschliisse auf die Wahrnehmungsmuster staat-
licher Akteure in Bezug auf die Bearbeitung von Konflikten zu. Die Wieder-
herstellung der Ordnung kann nur durch repressive Macht gesichert werden:

83 Der Aufstand der JVP enthielt zudem ein starkes ethnisches Element: Zulauf im
Stiden erhielt die JVP erst als sie sich die anti-indische und anti-tamilische Pro-
paganda des Sinhala-Nationalismus zu eigen machte und sich gegen eine
Machtteilung mit den Tamilen aussprach. ,,The ultra-left tendency which existed
among us before 1971 turned into ultra-right tendency after 1977. Similarly this
rightist tendency can turn into an ultra-left tendency once again“ (Lionel Bo-
page, Generalsekretdr der JVP, zit. nach Hoole 2001: 220, vgl. auch Guneratna
2001).

84 Dies kritisiert im Interview auch Kumar Rupsinghe: ,,Die regierende Elite hat es
nicht geschafft, die Interessen und Forderungen bestimmter Teile der Bevol-
kerung zu berticksichtigen. Die gebildete singhalesische Jugend hat sich nicht
entsprechend beriicksichtigt bzw. zuriickgesetzt gefiihlt. Das ging gegen die ver-
westlichte Elite und gegen bestimmte Kasten. Junge Leute meinten, dass das
demokratische System nicht ihre Ziele und Forderungen erfiillte. Die Regierung
konnte nur gewaltsam reagieren, weil es ein sehr brutaler schneller Aufstand
war. Es gab keine Moglichkeit fiir einen Dialog™ (Interview mit Kumar Rupe-
singhe, Vorsitzender, Foundation for Co-Existence, Sri Lanka, 26.05.2004 para-
phrasiert/iibersetzt).

463

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

die Gewalt erstreckt sich dabei nicht nur auf die unmittelbare identifizierbaren
Gegner, sondern auch auf zivile Teile der Bevélkerung — zum Zweck der Pro-
phylaxe. Gewalt wird zum Kommunikationsmechanismus zwischen Herr-
scher und Beherrschten. Interessen und Protest werden gewaltsam artikuliert
und Interessengegensitze gewaltsam gelost. Der Austausch bzw. Kreislauf
von Gewalt sowie fehlende Alternativen (Zivilgesellschaft, Verhandlung,
Kompromiss) verstirken die Gewalteskalation: Private, staatliche und krimi-
nelle Gewalt beginnen sich zu vermischen und sich gegenseitig zu verstérken.
Fehde, Vendetta und Rache einzelner Individuen spielten wihrend der Auf-
stinde ebenso eine Rolle als Quelle der Gewalt, wie die politischen Ziele der
Gruppen.*

Die zwei Aufstinde sind aber nicht der Ursprung der Gewalt in Sri Lanka.
Abgesehen von den vielfachen sozialen Konfliktlinien, den Zusammenst6Ben
zwischen Kasten und Familien existierte Gewalt auf der politischen Ebene
bereits seit den 1940er Jahren. Ein bestimmter Grad an ordnender Gewalt zur
Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen und politischen Ordnung war alltig-
lich und wurde als notwendig (von den herrschenden Klassen/Kasten) oder
unausweichlich (von den unteren Schichten) akzeptiert. Diese Gewalt bildete
einen festen strukturellen Teil der gesellschaftlichen Ordnung. Thre Systema-
tisierung, Routinisierung und massive Ausweitung setzte aber erst Ende der
70er Jahre ein. Besoners bedeutsam ist, dass im intracthnischen Konflikt im
Stiden dieselben Foltermethoden benutzt wurden wie im interethnischen Kon-
flikt im Norden, so dass man von einer makabren Konsistenz von Folter und
De-Humanisierung sprechen kann.

Die dauerhafte und offene Legitimierung und Legalisierung der Gewalt
innerhalb des demokratischen Systems setzte ein, nachdem der erste Aufstand
der JVP (1971) mit Hilfe der Sicherheitskrifte brutal niedergeschlagen wor-
den war. Danach blieben die Strukturen der Gewalt intakt und wurden in
regelmiBigen Abstinden von Politikern aktiviert, um Opponenten zu besei-
tigen oder personliche Rachefeldzuge zu fithren. Eine strafrechtliche Verfol-
gung hat bis heute nicht stattgefunden. Vielfach sind die Téter sogar in hohe
Positionen aufgestiegen, weil sie von hochrangigen Politikern geschiitzt wer-
den (Perera 1999). Auch dem Aufstand der tamilischen Guerilla, der in den
frithen 70er Jahren begann, wurde statt mit Verhandlungen und Zugestdndnis-

85 ,,Mord ist kein seltenes Mittel um Macht zu demonstrieren und Konflikte zu
16sen. Gerade in den Dérfern braucht man sich vor solchen Taten nicht zu fiirch-
ten, da alle Angst haben und niemand sagt aus [...] Drei meiner Informanten
sind ermordet worden. An Aufklarung war in keinem Fall zu denken, auch wenn
die Morder allen bekannt waren und von dort stammten® (Interview mit
Mitarbeiter des Fisheries Community Development and Resources Management
Project, Ministry of Fisheries and Ocean Resources, 06.06.2004 in Kandy
paraphrasiert/iibersetzt).

464

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

sen mit massiver militdrischer Gewalt begegnet. Verhandlungen wurden zwar
gefiihrt, zielten aber nicht auf strukturelle Veranderungen. Die wenigen er-
reichten Zugestdndnisse wurden zudem von Seiten des Staates nicht ein-
gehalten. Entgegen den Vereinbarungen setzt sich der autoritir-feudale politi-
sche Habitus der Elite fort.

Wihrend des zweiten JVP-Aufstandes ab 1987 verwandelten sich Teile
der Gesellschaft in einen routinisiert und unbarmherzig mordenden Apparat.
Rebellen der JVP, Sicherheitskrifte und Todesschwadrone ermordeten in die-
ser Zeit um die 30.000 Personen. Ca. 23.000 fielen den Sicherheitskréften und
Paramilitirs zum Opfer, 17.000 der Gewalt der JVP (Chandraprema 1991:
312). Die Wiederherstellung und Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen
Ordnung sollte durch die Zerstorung der renitenten Kréfte dauerhaft gesichert
werden. Gewalt wurde zum reguldren Kommunikationsmechanismus zwi-
schen den verschiedenen Ebenen. Mit dem Ausbruch des offenen Biirgerkrie-
ges 1983 im Norden und dem zweiten Aufstand der JVP 1987 bot sich zudem
die legitime Moglichkeit den ,,Sicherheitsapparat™ des Staates zu erweitern:
Die Proliferation der auBerstaatlichen Gewaltakteure forderte eine Auswei-
tung der Sicherheitskréfte, ihrer Einsatzorte, -Anldsse und Vorgehensweise.
Das war nur moglich, weil diese scheinbar neuen Strukturen nahezu nahtlos
an bestehende kulturelle Uberzeugungen und Ordnungsmechanismen an-
schlieen konnten. Die Analyse der Aufstinde zeigt, dass es sich bei den
meisten Opfern um Ménner aus unteren Kasten/sozialen Schichten handelte,
die nicht tiber Verbindungen (und damit {iber Schutz) lokaler und nationaler
Eliten verfiigten. Denunziation, familiale Fehden oder private Vendettas,
Konkurrenz um Land oder Wasser, Wettbewerb und Neid um Positionen
wurden iiber den Aufstand ausgetragen und fiihrten zu einem massiven An-
stieg brutalster Morde und Folterungen (vgl. Asian Legal Ressource
Centre/Asian Human Rights Commission 2004). Gut dokumentierte Berichte
von Menschenrechtsorganisationen zeigen zudem das patronale Schutzsys-
tem.

Die individuellen Gewalt-Dispositionen konnten aber nur deshalb in die-
sem Ausmall zu Tage treten, weil in Staat und Gesellschaft bereits viele
Systemelemente gewaltaffin waren. So war bereits 1947 angesichts linker
Demonstrationen der Public Security Ordinace verabschiedet worden, der
Ausnahmezustand galt fast ununterbrochen seit 1971; bereits 1979 wurde der
Prevention of Terrorism Act gegen die Aktivititen der tamilischen Guerilla
eingesetzt. 1982/88 schaffte die Regierung mit dem Indemnity Akt die recht-
liche Basis, um Gewalttaten strafffrei zu veriiben. Dieser Akt ist die absolute
Manifestation des patronalen Systems. Personen, die dementsprechend eine
Straftat auf Geheif3 eines Ministern usw. in ,,good faith“ veriibt haben, kénnen
nicht bestraft werden. Das Gewaltmonopol des Staates geht auf einzelne
Patrone und mit ihnen verbundene Paramilitérs, private Schldger- und Todes-

465

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

schwadrone tiber. Die Gruppen unterstehen nicht einer kontrollierenden Le-
gislative, sondern in Manier traditioneller Patron-Klient Verhiltnisse dem
einzelnen Politiker. Insgesamt ist festzustellen, dass Staat und Gesellschaft
bereits vor dem Ausbruch des offenen Biirgerkrieges mit der tamilischen Gue-
rilla hoch politisiert und militarisiert waren und diese Strukturen nahtlos auf
den Tamilenkonflikt tibertragen werden konnten.

Im direkten Vergleich wird deutlich, dass inner- und interethnische Ge-
waltformen wenig voneinander zu unterscheiden sind. Staatliche Gewalt-
strukturen, ebenso wie das Vorgehen der Aufstindischen, weisen eindeutige
Similaritdten auf. Denn auch im Norden werden Terror, extralegale Hinrich-
tungen, Massaker, Vergewaltigungen, Misshandlungen, Folter und willkiir-
liche Militdraktionen die Regel (vgl. Spencer 2000). Es entsteht sowohl auf
Seiten der Guerilla wie auf Seiten der staatlichen Sicherheitskrifte eine
»gewalthaltige Sicherheitsstruktur®, in der Angst und Gewalt ontologisch
sind. Auch hier sind Slogans wie: ,,we have taught them a lesson* oder ,,we
have cleansed this place* immer wieder zu horen. Ebenso wie im Siiden
konnen die Téter straflos agieren. Nicht selten wird {iber die Gewalt auch in-
nerhalb der dérflichen Gemeinschaft geschwiegen.® Es zeigt sich ferner, dass
es sich bei der Gewalt selten um Akte der Disziplinlosigkeit oder Willkiir un-
terer militdrischer Rénge handelt: Auch in paramilitdrischen Organisationen
existiert eine starke Orientierung hin zur zentralen Instanz und der Absiche-
rung des eignen Tuns durch einen ,Patron“. Gewaltsame Ausschreitungen
finden duBerst selten ohne Wissen und Deckung der Vorgesetzten und immer
vor dem Hintergrund nationaler Politik/Politiker statt. Die Legitimation der
Gewalt bietet die ethnische Argumentation, dass nur ein militdrischer Sieg
letztendlich den Konflikt 16sen und die Einheit Sri Lankas sichern kann. Die
Armee agiert dementsprechend in Erfiillung des singhalesisch-buddhistischen
Projektes. Wie im JVP-Aufstand existiert auch im Kampf gegen die LTTE ein
breites Gewaltfeld, das ,,unabhingig® vom ethnischen Konflikt zwischen
meist lokalen Akteuren stattfindet und auf innerethnische (z.B. zwischen ri-
valisierenden tamilischen Guerillagruppen) oder auf traditionelle Fraktionie-
rungen (wie zwischen den politisch fiihrenden Jaffna- und den zuriickgesetz-
ten Osttamilen) zuriickgeht. Das fiihrt zu einer Proliferation von Gewalt-
ursachen und -anldssen nicht nur zwischen den ethnischen Gruppen, son-
dern auch innerhalb der einzelnen ethnischen Gruppen (vgl. Rajasingham-
Senanayake 2001). Insbesondere ab der zweiten Hilfte der 90er Jahre treten

86 Auch iiber die Vergewaltigungen tamilischer Frauen wird geschwiegen (Dis-
kussion mit V. Kadhia, tamilische Frauenaktivistin aus Batticaloa, Bad Boll
28.10.2006).

466

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

personliche Fehden, soziale Konflikte und individuelle Akteure in den Vor-
dergrund (Information Bulletin 1996).*

Wie weit sich die patronale Kultur, Gewalt und die formell demokrati-
schen Systemelemente durchdrungen haben und wie dauerhaft und tiefgehend
diese Verbindung ist, zeigt auch eine Analyse des Sicherheits- und Rechts-
systems. Denn ohne die folgend zu erléduternde Kultur der Straflosigkeit,
wiren Niveau und Ausmal} der Gewalt deutlich geringer geblieben.

Politische Patronage und staatliche Gewaltakteure:
Die Kultur der Straflosigkeit®

Auch das Sicherheits- und das Rechtssystem sind von tiefgehender Politisie-
rung, Patronage und Korruption betroffen. So begann die Transformation der
Polizei® in den friihen 70er Jahren: Von einem Instrument der Kriminalitiits-
kontrolle und Rechtsdurchsetzung wurde sie zu einer ,,political and insur-
gency suppression machine [...] For the cops, an impartial probe in the inte-
rest of the public, justice and democracy is a matter well beyond them®
(Sunday Leader: 25.07.2004). Die Verbindung einzelner Politiker zu lokalen
Polizeiverbanden wurde massiv ausgeweitet, vertieft und durch die Macht-
tibernahme der UNP 1977 institutionalisiert. Seit Ende der 70er Jahre ent-
scheiden Politiker tiber die Beforderung, Versetzung oder Degradierung von
Polizeibeamten. Die normale Kommandostruktur wurde dadurch weitgehend
aufler Kraft gesetzt. ,,Ehrliche* Beamte wurden in ihren Ermittlungen behin-
dert oder nicht befordert. Dies fithrte zu Resignation, Fatalismus und weiterer
Gewalt. ,,[The] Absence of an expectation of a reasonable solution to the
problems creates a mental and psychological condition of resignation to ac-
cept unreasonable solutions [gemeint sind u.a. extralegale Totungen, die
Verf.]* (Fernado/Puvimanasinghe 2005: 15).

Polizeikrifte arbeiten fiir bestimmte lokale/nationale Politiker, ignorieren
deren Verbrechen oder sind selbst daran beteiligt. Dartiber hinaus sind sie eng
mit der Unterwelt verlinkt: ,,All areas of life came under the influence of the
underworld. Everyone vying for a social position had to obtain the patronage
of these criminal elements [...]. Whether the politicians were living under the
patronage of the underworld or the underworld under the politicians is hard to

87 ,,.Die Gewalt ist im Osten im allgemeinen sehr hoch, das betrifft nicht nur die
interethnische Seite, sondern auch soziale, dkonomische und persénliche Kon-
flikte* (Interview mit Helen Olaffsdottir, Sprecherin der Sri Lanka Monitoring
Mission, Sri Lanka 24.03.2006, paraphrasiert/iibersetzt).

88 Diese Annahmen wurden u.a. von Kingsley Rodrigo, Leiter der Wahlbeobach-
tungskommision Peoples Action for free and fair Elections, bestitigt, der seit
Jahrzehnten die Gewalt in Sri Lanka beobachtet (Interview Sri Lanka 07.06.
2004).

89 Zum Dienst in der Polizei vgl. Ranmuthugala 2000.

467

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

tell“ (Asian Legal Ressource Centre/Asian Human Rights Commission 2004:
X).”* Damit verbunden waren eine starke Militarisierung der Polizeikrifte so-
wie eine Diversifizierung ihres Operationsradius (iiberlokaler Einsatz in
Krisengebieten) und ihrer Struktur (z.B. Griindung neuer Einheiten wie der
Special Task Force). Berichte von Menschenrechtsorganisationen zeigen, dass
Polizeistationen heute zu den gefihrlichsten Orten in Sri Lanka gehéren.”'

Entscheidend aber ist, dass Gewalt durch die Polizei zu einer reguléren,
weit verbreiteten und routineméBig angewandten Form der ,,Kommunikation*
mit der Bevolkerung/den Verdichtigen gehort.”” Bei den Opfern handelt es
sich fast ausschliefSlich um sozial schwache Personen der unteren Schichten,
die weder tiber finanzielle Exit-Optionen (Bestechung) verfiigen, noch unter
patronalem Schutz stehen. Falschaussagen und -anklagen werden auch ge-
nutzt, um Schutzgelder oder Bestechung zu erpressen.

Problematisch ist insbesondere die Straffreiheit der staatlichen Gewalt-
titer. Verschiedene Untersuchungskomitees haben zahlreiche Fille veroffent-
licht. Zu Verurteilungen ist es nur selten gekommen, bestenfalls standen am
Ende Kompensationszahlungen des Staates an die Angehorigen.”

,More specifically, there is political unwillingness to deal with senior police, mili-
tary and political figures, who were responsible for causing these disappearances.
[...] Such a situation makes the ordinary folk lose faith in the justice system in the

90 Indra de Silva, der IGP (Inspector General of Police, die Verf.) kommt zu einem
vernichtenden Urteil iiber die Polizei als solcher: ,the entire police force, not
just a few officers but the whole lot are incapable of conducting an investigation
properly and thus seriously compromise and jeopardise police investigations.
[...] Sri Lankas entire police force over the last 30 years has lost the will and the
skill to function as a law enforcement authority. [...] As a result every day
suspects are being released. For the last 30 years in this country police officers
have been engaged in paramilitary work. In the 1980s the police officers became
soldiers* (Indra de Silva zit. nach Sunday Leader, 04.07.2004).

91 Nach Berichten sollen allein seit 1995 um die 20.000 Personen im Zusammen
hang mit ,,polizeilichen Ermittlungen* verschwunden sein (vgl. Asian Legal Re-
source Center/Center for Rule of Law/People against Torture 2004).

92 Die teilweise extreme Gewaltanwendung ist kaum abhéngig von der Schwere
eines Verbrechens. Reguldre Misshandlung und Folter mit Todesfolge findet
auch bei kleinen Verstoflen statt (John Stevens, Superintendent Scotland Yard
Greater London i.R. zu seiner Untersuchung tiber die sri-lankanische Polizei zit.
nach Sunday Observer 15.08.2004).

93 Mit dem 17. Verfassungszusatz sollte 2001 eine De-Politisierung erreicht wer-
den. Es wurde eine Kommision fiir Wahlen, eine fiir 6ffentliche Amter, der
Polizei, zu Menschenrechtsfragen, zur Untersuchung von Bestechung und
Korruption und eine Finanzkommission eingesetzt. IThre Mitglieder sollten nicht
vom Prisidenten, sondern von einer Verfassungsgebenden Versammlung er-
nannt werden. In dieser befinden sich aber nach Proporz vom Présidenten
ernannte Mitglieder. Allen Kommissionen fehlt es zudem an der notigen Res-
sourcenausstattung.

468

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

country. This is a country where politicians and law enforcement officers can com-
mit crimes against humanity and go free* (Asian Legal Resource Center/Center for
Rule of Law 2004: 25).

Eine dhnlich negative Entwicklung zeigt sich bei den Streitkriften, deren Po-
litisierung seit den 1960er Jahren zu beobachten ist. Deutlich wird die Verbin-
dung von patronaler Politisierung und Ethnisierung. Zuerst fehlte der Poli-
tisierung jegliche ethnische Komponente, sie war primér ein Machtkampf in-
nerhalb der singhalesischen Gruppe. Ende der 70er begann dann die Singha-
lesierung der Armee (ebenso bei der Polizei zu beobachten). Immer mehr
Singhalesen aus den tendenziell armen und radikaleren Siidprovinzen dring-
ten in die Armee, tamilische Anwirter wurden sukzessive zuriickgesetzt (vgl.
UTHR [J] 2006). Das Fehlen tamilisch sprechender Soldaten sowie die ethni-
schen Vorbehalte der Siidsinghalesen verschirften den Konflikt im Norden.
Prisident Jayawardene selbst berief kritische Kommandeure aus Jaffna ab und
ersetzte sie durch Gefolgsleute. Teile dieser neuen Fiihrung, aber auch der
Soldaten waren bereits zur Niederschlagung des JVP-Aufstandes im Siiden
eingesetzt worden. Folter und extra-legale Totungen wurden endemisch.
Minister legitimierten diese Praktiken.”*

Das Fehlen verlésslicher politischer Strukturen fithrte zu weiterer Verun-
sicherung innerhalb des Militdrapparates. Die politischen Ziele waren fiir die
militdrische Fiihrung bestenfalls als Intentionen der politischen Ebene wahr-
nehmbar: So ersetzte Prasident Jayawardene reguldre Meeting- und Kontroll-
strukturen mit privaten Absprachen und kurzen Hinweisen. Die herrschende
Unsicherheit tiber die Absichten der politischen Ebene kompensierte das
Miltédr durch priventive Gewalt. Kommandostruktur und Verhaltenskodex der
Armee erfuhren durch Politisierung und politische Patronage schwerwiegende
Verdnderungen. Politiker und von ihnen handverlesene Offiziere, {ibernahmen
die Sicherheitskrifte und formten sie nach eigenen Zielsetzungen, die zu einer
Eskalation der Gewalt beitrugen.” Die Fithrung der Armee wurde erst infil-
triert und dann von der politischen Elite absorbiert. Die Armee, selbst intern
durch parteipolitischer Fraktionierung, Protegierung und Nachfolgekdmpfe
zerstritten, erwies sich als unfihig dieser Entwicklung geschlossen entgegen
zu treten (vgl. Hoole 2001: 364fY).

94 Unter der UNP-Regierung verschwanden von 1989-1994 nach Amnesty Interna-
tional-Berichten tiber 60.000 Personen. Diese wurden u.a. in von Ministern un-
terhaltenen ,,Folterhdusern* wie Batalanda umgebracht

95 So fiihrte Premadasa als Président ab 1989 Gespriache mit der LTTE. Nebenher
wurde die Armeefithrung angewiesen, der LTTE Waffen zu liefern, damit sie
die indischen Friedenstruppen (IPFF) attackieren und zum Riickzug bewegen
sollte. Gleichzeitig erhielt die Armee Anweisung, die Attacken der LTTE gegen
singhalesische Siedler zu ignorieren.

469

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die Kultur der Gewalt und Straflosigkeit gegentiber den Tamilen inner-
halb der Streitkrifte steht kulturell in der Tradition der Patronage, dkono-
misch bietet sie ein weites Spektrum an moglichen Kriegsgewinnen, machtpo-
litisch fiihrt sie zu Statusgewinn und ideologisch ist sie gerechtfertigt durch
das Ziel des Erhalts der Vorherrschaft der Singhalesen und des Buddhismus.
Dieser multidimensionale ,,Legitimititsbonus® erleichterte es dem Militér
erheblich, Gewaltanwendung auf die tamilische Zivilbevolkerung auszudeh-
nen.”

Allerdings wire diese Entwicklung nicht moglich gewesen, ohne dass
auch das Rechtssystem entsprechend verdndert worden wére. Auch hier grif-
fen Politiker in Beforderungsverfahren ein’” und gaben direkte Anweisungen
an die juristischen Instanzen (z.B. Entlassung von Bekannten/Freunden/Ver-
wandten aus der Haft; Niederschlagung von Verfahren bei Parteikollegen;
unerlaubte Akteneinsicht; Vernichtung von Beweismaterial). Politik und Jus-
tiz leben in symbiotischer Beziehung, in der die Richter einer Strategie folgen
,,of winning over the local politicians in the most suitable manner. He freed
the local politicians from the court cases in which they were involved. He
gave protection to the close associates of the politicians of the area who were
involved in court cases* (Ivan 2003: 46).

Politik, Justiz und Polizei sind potentielle Gewaltakteure: Ein Zeuge in
einer Vernehmung der Justizkommission sagte beispielsweise aus: ,,Mr T.B.
Tennakoon (gemeint ist ein sri-lankanischer Anwalt, Anmerkung M.W.) hit
me, The registrar of the court hit me. The judge hit me. The police hit me.
Prison Officers hit me. Thereafter it was absolutely impossible for me to
stand. A chain was put on me and he said kill this rascal (Ivan 2003: 165).
Nicht wenige Gerichtsverfahren tragen zudem deutliche Ziige einer politi-
schen Vendetta. Mit jedem Regierungswechsel tauschen die Parteien die Tater
und Opferrolle. Dadurch wird ein scheinbar endloser Kreislauf von Verfol-
gung und Gewalt initiiert. Die gesamte Entwicklung steht im Gegensatz zu
einem demokratischen Rechtsverstindnis: das Rechtssystem ist nicht nur pas-

96 ,,This period in Jaffna witnessed the climate being created fort he launching of
state terrorism [...] There were many things that were achieved in this
,operations‘. The Army was politicised and political commissars emerged. The
Army Commander’s power were usurped by those political commissars to carry
out acts of state terrorism and torture against innocent civilians* (Hoole 2001:
364).

97 Insbesondere die Verschrinkungen der obersten Ebene von Politik und Justiz
sind stark, da einerseits der Prasident den Obersten Richter ernennt (nur ein par-
lamentarisches Amtenthebungsverfahren ist moglich) und andererseits der Pri-
sident nur iiber ein Amtsenthebungsverfahren im Parlament mit zwei Drittel
Mehrheit und der Anerkennung durch den Obersten Richter abgesetzt werden
kann.

470

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

siv, sondern verhilft diesem undemokratischen System zu Legitimitit.”® Inner-
halb dieses Prozesses wird das Gesetz selbst zum Instrument der Unter-
driickung. Grundlegende Rechte werden durch Gesetzte wie den Public
Security Ordiance und den Prevention of Terrorism Act auler Kraft gesetzt.

4.3.3 Der kulturelle Faktor in komplexen Gewaltsystemen

Der Vergleich zwischen dem ethnischen Konflikt zwischen Tamilen und
Singhalesen und dem JVP-Aufstand zeigen, dass die Gewaltursachen weit
weniger offensichtlich und eindimensional sind, als es auf den ersten Blick
scheint. Lokale und nationale, politische und soziale, staatliche und kriminelle
Gewalt bilden ein komplexes Gewaltsystem. Entgegen der Annahme der
Theorie des demokratischen Friedens haben die demokratischen Institutionen
Gewalt nicht verhindern konnen. Unterhalb der institutionell-demokratischen
Ebene existieren Ordnungsstrukturen, die Gewalt z.B. als Ressource von
Herrschaft begiinstigen und stiitzen oder sogar als notwendig fordern und
institutionalisieren. Traditionelle Bindungen werden nur z.T. durch sékular-
nationale und biirgerliche Werte ersetzt. Stattdessen bilden traditionelle Ord-
nungsstrukturen weiterhin einen wesentlichen Faktor des personlichen, gesell-
schaftlichen und politischen Lebens. Sie spielen eine entscheidende Rolle bei
der Definition von Staat und Nation, der Bestimmung von Gruppenzugehd-
rigkeit und den Herrschaftspraxen der Eliten. Formal demokratisch, blieben
die alten Loyalitits- und Legitimationsmuster erhalten bzw. amalgierten zu
einem neuen hybriden System. Mit der Demokratie wurden die alten Macht-
konstellationen und -kdmpfe nicht aufgeldst, sondern verschérften sich unter
dem zunehmenden Konkurrenzdruck des demokratischen Wettbewerbs.
Demokratisierung bedeutete gleichzeitig Nationalisierung der bereits vor-
handenen (und mit der Unabhéngigkeit neu entstehenden) Konflikte. Lokale
Problemlagen, familiale Auseinandersetzungen und Hierarchiekonflikte verlo-
ren ihre lokale Begrenzung und wurden seit der Unabhéngigkeit — z.T. unter
dem ethnischen Label - auf der nationalen Ebene ausgetragen. Aufgrund der
starken Zentralisierung und Politisierung der gesamten Gesellschaft erhielten
diese Ereignisse ihre Wichtigkeit aus einer Einordnung in das iibergeordnete
System bzw. iibergeordnete Kontexte. Dabei wurden insbesondere bei Gewalt
zwischen den Ethnien singulédre lokale Gewaltakte nicht lokal sondern natio-
nal gedeutet. Die Deutung der Ursachen wird héufig den lokalen Akteuren

98 Nach Angaben des Jahresberichtes des US-Innenministeriums reduzierte der
Oberste Richter Silva wesentlich die Fille von Menschenrechtsverletzungen.
Selbst Fille von Folter werden von ihm oft nicht zum Verfahren zugelassen. Die
Untersuchungskommission des Internatonalen Gerichtsverbandes stellte zudem
2001 erhebliche Mingel in Rechtssystem und -sprechung fest (vgl. International
Bar Association 2001, Gomez 1993).

471

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

entzogen und das lokale Ereignis in ein iibergeordnetes System von Sinnzu-
sammenhingen eingeordnet” Die Deutungshoheit iiber ein Gewaltereignis zu
besitzen, bedeutet gleichzeitig den Gewinner zu bestimmen und den ,,Ge-
winn“ zu verbuchen — dieser geht meist an die tiberlokale Ebene, wihrend der
ortliche Kontext die Kosten trigt. Das Wissen der lokalen Gemeinschaft iiber
die tatséchlichen Ursachen von einzelnen Gewaltakten (z.B. merkantile Kon-
kurrenz, Streit iiber Landrechte, Vorherrschaft bestimmter Kasten, Polizeige-
walt gegen benachteiligte Gruppen), schiitzt nicht vor einer Proliferation und
der politisch motivierten Umdeutung.

Lokale Gewalt existiert in einem sozialen und politischen Kontext, in dem
patronale Strukturen mit scharfer Konkurrenz und Konfrontation die herr-
schenden Denk- und Handlungsmuster bilden. Trotz oder gerade wegen des
regelmifBigen demokratischen Machtwechsels wird nach der Devise ,,the win-
ner takes it all“ gehandelt. Fiir die unterlegene Partei bleibt nichts. Ressourcen
sind zwingend notwendig, um die eigene Existenz zu sichern, die an die Zu-
gehorigkeit zu einer Familie, Clan, Partei, Ethnie gebunden ist.

,,Alle Ereignisse werden in Sri Lanka nach einem Schema geordnet: Was der andere
bekommt kann ich nicht bekommen - an eine langfristige VergréBerung des Ku-
chens denkt niemand. Und seit dem Friedensprozess: was man nicht iiber Verhand-
lung bekommt, das muss man mit Gewalt einfordern. Konflikte werden lange her-
untergeschluckt bis es dann zur plétzlichen Eruption kommt™ (Interview mit dem
Mitarbeiter einer Hilfsorganisation in Jaffna, Mai 2004, anonymisiert).

Das tiefverwurzelte Patron-Klient-System bendtigt Ressourcen ohne die seine
Reziprozitit nicht aufrechterhalten werden kann. Im demokratischen System
zeigt sich dies gerade bei Wahlen, die als grofiter Verteilungskampf zwischen
den Gruppen regelmifBig gewaltsam eskalieren. Es ist ein Verteilungskampf
bei scharf gezogenen Grenzen, den keine politische Gruppe und kein Politiker
bestehen kann, ohne iiber kommunalistische Zugehérigkeiten Wéhler zu mo-
bilisieren. Die regelmifBige Anwendung von Gewalt fiihrt schnell zur Routini-
sierung und Institutionalisierung. Die politischen Akteure erscheinen ohne die
Nutzung der Gewaltressource nicht mehr handlungsfihig — sie bendtigen
diese bei Wahlen, fiir die personliche Sicherheit, zur Aufrechterhaltung von
Dominanz und Unterordnung und zur Verteilung der Ressourcen. Lokale
Gewalt und inszenierte Unruhen werden in die politische Routine integriert.
Sie sind mehr als das billigend in Kauf genommenes Beiprodukt von Wahlen,
Demonstrationen und Massenmobilisierung. Sie sind legitime Mittel der Sta-
bilisierung des politischen und gesellschaftlichen Ordnungssystems. Gewalt
gehort zum traditionell Repertoire und Ritus zum Erhalt und Wiederherstel-

99 Speziell zum Phénomen der Riots und Pogrome s. Brass: 1996, ders. 1997,
sowie Horowitz 2001.

472

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

lung der Ordnung. Dieser Diskurs ist auch anschlussfihig an die kulturell-
kosmischen Vorstellungen, in dem jedes Teil seinen Platz und seine Funktion
im Gesamtsystem besitzt. Die Stérung selbst eines kleinen Systemteils wiirde
die Storung weiterer Systeme und moglicherweise den Kollopas des Gesamt-
system nach sich ziehen. Durch Gewalt werden so nicht nur die kleinen, son-
dern auch die grofien (kosmischen) Ordnungsstrukturen aufrechterhalten. Die
(notigenfalls gewaltsame) Wiederherstellung der Ordnung selbst im Kleinen
ist unablédssig, um die Beschddigung und den Untergang der eigenen Ethnie
und Kaste oder des eigenen Clans zu verhindern. Gewalt ist damit Teil des
kosmischen, gesellschaftlichen und politischen Ordnungsprozesses (vgl.
Kapferer 1998).

Die ethnische Gewalt wurde einerseits durch eine bipolare ethnisch-reli-
giose Imagination der sri-lankanischen Staatsnation und andererseits durch
anschlussfihige Sozial- und Machtstrukturen vorbereitet. Die Gewalt gegen
die Tamilen wird von der singhalesischen Bevolkerung vielfach als berechtigt
angesehen. Die Tamilen, welche sich iiber ihren geduldeten Minderheiten-
Status erheben wollen, werden in die Ordnung zuriickgefiihrt.'” Gewalt ist
der Mechanismus mit dem die ethnische Hierarchie (Dominanz und Unterord-
nung) wieder hergestellt wird.

Mit Blick auf die Geschichte lisst sich ferner feststellen, dass Sri Lanka
eine lange Tradition der Zusammenarbeit zwischen Herrscher und Sicher-
heitskriften zur sozialen Kontrolle und zur Unterdriickung feindlicher poli-
tischer Bewegungen sowie der Kastendiskriminierung und Missachtung der
unteren Schichten besitzt. Sri Lanka

,.has had a historical tradition of terrorizing the ordinary people as a mode of social
control. In Sri Lanka however this practice of severe punishment did not come to an
end. It continued through colonial times and still continues [...] Therefore, while
laws were introduced on the one hand, barbaric practices of dealing with the
population continued on the other. The change into rational modes of social control
through law and order, affording due respect to citizens, did not take place in the
country“ (Fernado/Puvimanasinghe 2005: 9).

Der Biirgerkrieg, ebenso die Niederschlagung des JVP-Aufstandes, haben
diese gewaltaffinen Muster vertieft und institutionalisiert. Betrachtet man die
Gewalt innerhalb der beiden Aufstinde als Reaktion des Staates auf eine
existentielle Bedrohung, so liefe sie sich noch auf der politischen Ebene iso-
lieren und politisch in begrenztem Sinn rechtfertigen. Dass die Gewalt aber

100 Die Tamilen werden von den Singhalesen als eine nicht gleichwertige ,,Unter-
klasse* gesehen. Erst durch die Macht/Gewalt der LTTE erreicht die tamili-
sche Gruppe einen gleichberechtigten Status (Gespriach mit Viraj Mendis,
Diaspora-Singhalese in Deutschland, Bad Boll 29.10.2006).

473

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

iiber diese Ebene hinausgeht und das Ergebnis einer gewalthaltigen Kultur
und angepasster Institutionen ist, wird deutlich, wenn man die Deformation
des staatlichen Sicherheits- und Rechtssystems betrachtet. Allerdings ist es
ebenso falsch, allein die Polizei oder das Militir fiir die Gewalteskalation ver-
antwortlich zu machen. Wie Fernado/Puvimanasinghe festellen ,,it is wrong to
think that the illness [gemeint ist Gewalt, die Verf.] is about the policing sys-
tem alone [...] the defects of the policing system affect the entire society
(2005: 5). In Sri Lanka findet sich eine umfassende Verweigerung von demo-
kratischen Rechten und ein Klima der Angst, die es den Opfern oder Be-
schwerdefiihrern erheblich erschwert die Verletzung ihrer Rechte anzuzeigen
und Sanktionen durchzusetzen. Dieser Zustand hat zu einem Wachstum von
Kriminalitit, Verbreitung von Gewalt und Folter beigetragen. Offentliche
Einflussnahme auf polizeiliche Untersuchungen bleiben in Sri Lanka seltsam
schizophren. Trotz erheblicher Aufmerksamkeit der Presse/Medien, die viele
der Fille, insbesondere wenn Politiker oder hohere Range von Wirtschaft und
Justiz/Sicherheitskriften darin verwickelt sind, z.T. tiber Wochen jede Einzel-
heit berichten, kommt es hiufig nicht zu einer Verurteilung. Die reziproken
Schutzbeziehungen innerhalb der Gruppe der Entscheidungstriger und den
,,Mitarbeitern“ ihrer Privatarmeen verhindert nicht immer, dass die Verbre-
chen/Vergehen offentlich werden, wohl aber deren Bestrafung. Zwischen den
drei Ebenen (Politik, Sicherheit, Justiz) herrscht dabei ein Grundkonsens, der
das System seit Jahren stabil hilt. Selbst der Biirgerkrieg ist nur eine tempo-
rédre Storung, die das Grundverstindnis von Macht und Machtverschrankung
nicht in Frage stellt.

Dabei handelt es sich aber nicht reine Machterhaltungsinteressen: Kon-
zepte von Loyalitdt und Patronage fordern es, Verwandte, Freunde und Be-
kannte zu schiitzen. Zudem wird auch eine kulturelle Handlungskomponente
deutlich:

,Persons belonging to socially stronger social classes as against the ordinary folk,
have resisted the enhancement of laws within the country. Their idea of privilege
includes the possibility of remaining outside the law in as many areas of life as pos-
sible. The law is perceived more to apply to the ordinary folk and poor. Expansion
of the constitutional powers of courts under the modern state involves the equalisa-
tion of citizens before the law* (FernadoPuvimanasinghe 2005: 197f).

Die Deformation der Judikative und des Sicherheits-Apparates hat dazu bei-
getragen, eine Kultur des Fatalismus (das Recht ist auf Seite der Herrschen-
den und Reichen) bzw. der Selbstjustiz zu begriinden, die die allgemeine Ak-
zeptanz von Gewalt als gédngigem Mittel zur Losung von Konflikten voran-
getrieben hat. Ferner gibt es eine starke Tendenz sich Autorititen unterzuord-

474

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

nen und Posten nicht als demokratisch begrenzte Leihgabe zu verstehen, son-
dern als lebenslanges (Erb-)Recht der Macht:

,-The was no tradition in the country of criticizing a person who held such a power-
ful post. Also holders of such powerful posts had the power, if they wish, to punish
those acted against them. No person against whom serious charges were levelled
since independence has voluntary given up his post, and there has been no enforce-
ment of the law to remove such a person who has connections with state power
(Ivan 2003: XXXIV).

Der Widerstand der Eliten gegen das allgemeine Wahlrecht, um die Unab-
hiangigkeit, die Nichtdurchsetzbarkeit von Korruptionsgesetzen, der Wider-
stand gegen eine verfassungsmifBige Machtteilung mit den Tamilen und der
feudale Habitus sind nur einige Beispiele, die genau diese Denkmuster umset-
zen.

Formelle Institutionen und demokratische Rechte sind z.T. immer noch
Abstraktionen, die in den lindlichen Gebieten neben traditionell geprigten
gesellschaftlichen Praxen und Denkmustern existieren. Wo in westlichen Sys-
temen Gesetz und Interesse der dominante Diskurs zwischen Staat und Bevol-
kerung ist, spielen in Sri Lanka Glauben/Vertrauen, Gefiihl und Gemeinschaft
die vermittelnde Instanz. Genau deswegen kann man aber eben nicht sagen,
dass es sich um einen Zustand der Rechtlosigkeit handelt. Im Gegenteil: In-
formelle Praxen bilden ein Netz von Beziehungen zwischen Bevolkerung,
Politikern, Kriminellen und Polizei, das von allen verstanden und genutzt
wird. Von wessen Seite etwas erwarten werden kann, bestimmt die entspre-
chende Patronage- Kasten-. und ethnische Zugehorigkeit.

4.4 Sabah: Kognitive Grundlagen und Praxen
der Machtteilung

4.4.1 Das koloniale Sabah

Gegen Ende der Kolonialzeit war Sabah eine plurale, ethnisch segmentierte
Gesellschaft und dhnelte damit formal gesehen Malaya. Allerdings war die
Integration kleiner ethnischer Gruppen in groBere Makrokategorien von
Ethnizitat in Festlandsmalaysia weitaus fortgeschrittener als in Sabah. Ethno-
politische Kategorien, wie ,,Malaie” oder ,,Chinese* hatten sich in Malaya
schon oberhalb der traditionalen vielfiltigen ethnischen Gruppen etablieren
konnen, auch wenn sie immer noch relativ briichig waren. Demgegeniiber
fanden sich in Borneo kaum Ansitze zur Entwicklung ethnopolitischer
Makro-Identititen, die die Vielfalt der kleinen Gruppen in sozial bedeutsamer
Weise zu groBeren Einheiten zusammenfassen konnte.

475

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Die spidter politisch relevanten Bruchlinien dieser Gesellschaften zwi-
schen Chinesen und indigener Bevolkerung und zwischen Muslimen und
Nicht-Muslimen innerhalb der indigenen Bevélkerung moégen in Ansitzen
wihrend der britischen Kolonialherrschaft und auch schon vorher als plurale
Differenzierung vorhanden gewesen sein, stellten aber kaum bewusste politi-
sche Grenzziehungen dar — aufer in den Augen der Kolonialherren. Die briti-
sche Kolonialmacht verfolgte unterschiedliche Zielsetzungen fiir die einzel-
nen Gruppen und hatte ihnen unterschiedliche gesellschaftliche Positionen
zugeschrieben, ohne dass diese von den Gruppen selbst artikuliert oder inter-
nalisiert hétten werden miissen. Wie vielerorts schuf die koloniale Herrschaft
ein imperiales System der Toleranz zwischen den gesellschaftlichen Gruppen.

Die British North Borneo Chartered Company und die ihnen nachfolgen-
den britischen Kolonialregierungen agierten gleichzeitig als Modernisierer
und Verfestiger von Gruppengrenzen. Wo sie sie nicht ,,erfanden”, da verfes-
tigten und verdichteten sie Gruppengrenzen auf der Basis ihrer eigenen kate-
gorialen Deutungsmuster, da eine derartige klare und feste Ordnung dem von
ihnen préferierten Prinzip biirokratischer Herrschaft am geeignetsten erschien.
Nur auf dieser Basis war indirekte Herrschaft moglich, nur so konnte den
Gruppen innere Autonomie gewéhrt werden, nur auf diese Weise lieB sich das
ganze Territorium administrativ einigermaflen durchdringen. So fanden sich
in beiden Regionen durchaus hohe Freiheitsgrade fiir die verschiedenen Be-
volkerungsgruppen, diese waren jedoch an Gruppenmitgliedschaft gebunden,;
mithin wurde die ethnische Gruppe verhértet, nach auflen weitestgehend ab-
geschlossen und zum zentralen gesellschaftsstrukturierenden Element.

Das koloniale Sabah war eine plurale Gesellschaft, in der unterschiedliche
ethnisch bestimmte Gruppen neben- und nicht miteinander lebten und soziale
Interaktion nur auf dem Marktplatz stattfand. Dieses Nebeneinander war fest
auf die imperiale Macht fokussiert, die selbst tolerant sein konnte und inter-
ethnische Toleranz durchzusetzen bereit war, ,,weil sie iiberall autokratisch
auftritt und nicht durch die Interessen und Vorurteile irgendeines der unter-
jochten Volker, denen sie allen gleichermaf3en fern steht, gebunden ist™ (Wal-
zer 1998: 24) Das Ende des Kolonialregimes bedeutete in derartigen Sys-
temen imperial garantierter Toleranz nicht mehr und nicht weniger als dass
das machtpolitische Zentrum wegfiel und in der Auseinandersetzung um die
Macht gleichzeitig die Frage der Zukunft der Toleranz neu verhandelt werden
musste. Dieses Problem stellte sich in Sabah grundsétzlich nicht anders, als
etwa in Malaya, Sri Lanka oder auf den Philippinen. Zwei Unterschiede in
den konkreten Abldufen und Strukturen der Aufgabe erweisen sich jedoch als
bedeutsam:

In Bezug auf die Abldufe ldsst sich argumentieren, dass in diesen beiden
»Brackwassern® der kolonialen Ordnung Siidostasiens, in Reaktion auf die
Initiative des malayischen Premierministers von 1961, in wenigen Jahren all

476

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

das an Gemeinschafts- und Nationsbildung, an Modernisierung und institutio-
neller Entwicklung nachgeholt werden musste, was in anderen Kolonien der
Region tiber Jahrzehnte vorbereitet worden war. Damit sind sowohl Sarawak
als auch Sabah Paradebeispiele fiir einen Entkolonisierungsprozess, in dem
samtliche Dimensionen der Nations- und Staatsbildung simultan und in enor-
mer Geschwindigkeit ablaufen mussten, ohne dass die politischen, 6konomi-
schen oder sozialen Systeme auf diesen fundamentalen Funktions- und
Strukturwandel vorbereitet waren. Wihrend in den anderen hier untersuchten
Fillen der Philippinen, Sri Lankas, aber auch in Festlandsmalaysia der Pro-
zess der Ubergabe politischer Verantwortung an indigene Eliten schon viele
Jahre vor dem tatsdchlichen Ereignis der Souverénitit schrittweise erfolgte
und damit noch unter imperialer Kontrolle der Aufbau einer modernen Polity
und der sie tragenden indigenen politischen Klasse vor sich ging, fand dieser
Prozess in den Gebieten Britisch-Borneos quasi im Zeitraffer in weniger als
einem Jahrzehnt statt.

Sarawak und Sabah fanden sich 1963 in der eher auflergewéhnlichen Po-
sition, dass sie zwar, wie andere ehemalige Kolonien auch, eine ihnen adi-
quate politische Praxis fiir nachkoloniale Gesellschaft und Staat entwickelten,
sich aber anders als die meisten anderen, an externe, in Malaya entwickelte
und habitualisierte Muster interethnischen Konfliktmanagements und Tole-
ranz anpassen mussten, weil sie trotz anderslautender Rhetorik einem schon
bestehenden souverdnen Staatsgebilde beitraten — der Foderation Malaya.
Deren Politiker und gesellschaftlichen Gruppen hatten im Jahrzehnt der Ent-
kolonisierung (ca. 1946-1957) und in den 5 Jahren souverdner Staatlichkeit
elaborate Mechanismen interethnischer Kommunikation und eines entspre-
chenden o6konomischen und politischen Interessenausgleichs etabliert. Sie
hatten gleichermaBen die fundamentalen Fragen moderner Staatlichkeit'®' mit
spezifischen Antworten belegt, auch wenn diese in manchen Details aus
Griinden der Konfliktvermeidung schwammig bzw. mehrdeutig blieben. Ob
und inwieweit diese Ubereinkiinfte auch fiir Sabah Giiltigkeit erlangen sollten
war aus Sicht der sabahischen Eliten eine offene Frage. Aus ihrer Perspektive
konnten die Antworten auf diese Fragen auch aus interethnischen Verhand-
lungen zwischen den lokalen Eliten hervorgehen. Mit Milne und Ratnam l4sst
sich argumentieren, dass

,[1]n 1963 the Borneo states had only just ceased to be colonies, and standards of
literacy and education were too low for the mass of the population to have any but
the haziest notions of what the rules of politics might be. In 1963 there was conside-

101 Etwa die Fragen: Wer ist das Volk? Welche Bedeutung kommt der Kategorie
der Indigenitdt zu? Welche politische Rolle spielt Ethnizitit? Wie legitimiert
sich politische Herrschaft? Wie werden Interessenkonflikte zwischen Gruppen
politisch bearbeitet? Wer partizipiert legitimerweise im politischen Raum?

477

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

rable uncertainty about the rules of politics in the Borneo states. Colonial precedents
and the example of Malaysia gave some guidance but not enough. Conflicting views
existed, for example, on the nature of constitutional change, the role of an oppositon,
the rules regulating the behaviour of parties inside the Alliance and the rules gover-
ning competition between parties* (Milne/Ratnam 1974: 307).

Nichtsdestoweniger hatten die vielen politischen Debatten im Rahmen des
Einigungsprozesses, in dem die Foderation Malaya, Singapur, Sarawak und
Sabah zur neuen Foderation Malaysia verschmolzen, eine kleine, aber poli-
tisch schon relativ erfahrene politische Elite hervorgebracht, die auf der Basis
ihres erfolgreichen Engagements in den Verhandlungen nun daran ging, die
politische Kontrolle iiber die neuen (Glied-)Staaten Sabah und Sarawak zu
tibernehmen.

4.4.2 Kognitive Muster der Machtteilung in Sabah

Schon im vorangegangenen Kapitel zu Sabah (Kap. 3.4) ist gezeigt worden,
wie sich hier immer neue Formen der Machtteilung abwechselten, mittels
derer der Sprengstoff entschérft werden sollte, der aus dem komplexen plura-
len Nebeneinander bei gleichzeitig ausgepréigter 6konomisch asymmetrischer
Entwicklung der ethnischen Gruppen resultierte. Dabei wurde sichtbar, dass
hinter den, bis Mitte der 90er Jahre immer prekdren, Arrangements interethni-
scher Kooperation unterschiedliche Konzepte politischer Legitimitdt konkur-
rierten. Die verschiedenen Varianten der Machtteilung zielten immer wieder
darauf, eine alle Seiten befriedigende Balance herzustellen und aufrechtzuer-
halten. Diese Balance galt es in doppelter Weise zu erarbeiten: zwischen den
ethnischen Gruppen in Sabah und zwischen der Foderationsregierung auf der
einen und der Gliedstaatsregierung auf der anderen Seite. Wachsende Un-
gleichgewichte fiihrten wiederholt zu ,,radikalen* Neuanfingen, bis Mitte der
90er Jahre mit der Ubernahme des Festlandsmodells schlieBlich Strukturen
und Verfahrensweisen etabliert worden sind, die bis dato trotz mancher Ein-
schrankungen als generell funktionsfihiges Balancemodell gefasst werden
konnen.

Da dieser Weg zu den derzeit bestehenden Arrangements im vorangegan-
genen Kapitel, wenngleich unter einem Fokus auf die Rolle der Féderations-
regierung, schon in seinen wesentlichen Schritten nachgezeichnet worden ist,
soll hier auf eine Wiederholung, die lediglich den Blickwinkel stéirker auf die
lokale Ebene legen wiirde, verzichtet werden. Der Schwerpunkt der folgenden
Seiten liegt demgegeniiber auf einer Charakterisierung der gegenwirtigen
Muster der Politik in Kota Kinabalu. Vor allem anderen gilt es, den politi-
schen Prozess soweit moglich mit den ,,Augen der Akteure* zu vermessen.
Hierzu werden vor allem AuBerungen aktiver und ehemaliger Politiker und

478

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Verbandsfithrer aus Sabah, aber, soweit angemessen, auch aus der in vielem
vergleichbaren Nachbarprovinz Sarawak verwendet. Einige der Aussagen
miissen auf Wunsch der Interviewpartner anonym bleiben.

Diese ,,Sicht von Innen” soll allerdings durch einen kritischen ,,Blick von

AuBen” erginzt werden, so dass durch die Spiegelung der beiden ein inte-
griertes Bild der lokalen politischen Dynamiken entstehen kann. Bevor wir
uns jedoch der Rekonstruktion der Akteurssicht auf die politischen Prozesse
widmen, gilt es, die Ergebnisse der obigen Studie zum Politikstil sowie der

Muster der Eskalation und Deeskalation in thetischer Form einfithrend noch

einmal kurz zu skizzieren:

Parteien sind Vertreter von konkreten ethnischen aber auch 6konomischen
Interessengruppen.
Politik wird als Kooperation der Eliten der verschiedenen ethnischen
Gruppen verstanden, eine aktive Teilhabe der allgemeinen Bevélkerung
ist nicht anvisiert.
Trotz wiederholter und relativ erfolgreicher Experimente mit multiethni-
schen Regierungsparteien (Berjaya, PBS) wurde Ethnizitit nicht als fun-
damentales Strukturelement der Politik geschwicht oder gar von anderen
Mustern abgelost. Hinter der multiethnischen Partei bestand der ethnische
Proportz im Wesentlichen unverindert fort. Die Politiker wurden auch in
diesen Arrangements immer als Représentanten ihrer ethnisch/askriptiv
bestimmten Klientelgruppen begriffen.
In keinem der beiden Strukturierungsprinzipien — stabile Allianz ethni-
scher Parteien oder multiethnische Partei — ist eine bedeutsame Rolle fiir
eine Opposition oder aber politischen Wechsel vorgesehen. Insofern sind
beide, gemessen am liberalen Modell der Demokratie, gleichermafBien de-
fizitdr.
Das Festlandsmodell, in dem der indigenen Gruppe eine herausgehobene
politische Rolle im ,,Konzert™“ der Parteien zugesprochen wurde, ist auf
Sabah nur schwer anwendbar, da die Hilfskonstruktion der Bumiputera
eine fiir Identifikationszwecke weitgehend ungeeignete politische Katego-
rie blieb, weil dadurch zwei indigene Gruppen mit jeweils eigener sozia-
ler, kultureller und politischer Identitét, die muslimischen Gruppen und
die zumeist christlichen Kadazandusun, ,,gebiindelt” wurden.
Eine zentrale Dynamik, die die drei Jahrzehnte bis Anfang der 90er Jahre
pragte, waren die gegenldufigen Versuche
— der muslimischen Bevoélkerungsgruppe die eigene politische Position
auf Kosten der anderen Gruppen auszubauen, wozu haufig auch die mit
entsprechenden kognitiven Scheuklappen versehene Foderationsregie-
rung instrumentalisiert wurde;

479

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

— der Kadazandusun und Chinesen, genau dies zu verhindern und die
eigenen Interessen durch eine auf Eigenstindigkeit Sabahs pochende
Position durchzusetzen.

¢ Da die Reprisentanten der muslimischen Bevolkerungsgruppen die Sche-
mata der nationalen Fithrung sehr gut zu bedienen verstanden und insbe-
sondere die Kadazandusun wiederholt einen bewusst konfrontativen Stil
der Sicherung der eigenen Gliedstaatsinteressen wihlten, hatten die ei-
gentlich primédr lokalen Auseinandersetzung um politische Fithrung und

Teilhabe eminente Riickwirkungen auf die Muster der vertikalen Integra-

tion Sabahs in Malaysia. In der Sorge um die territoriale Integritit Malay-

sias griff die Zentralregierung wiederholt tendenziell zugunsten der mus-
limischen Bevolkerungsgruppe in die innenpolitischen Konflikte auf

Sabah ein.

¢ Die dramatischen Folgen der chinesischen Bereitwilligkeit, Tun Mustapha

1966-67 bei der Vernichtung der politischen Organisation der Kadazandu-

sun zu helfen, fithrte zu einem Lernprozess in der chinesischen Elite, da

ihr klar wurde, dass dem muslimischen Hegemoniestreben nur im Konzert
der nicht-muslimischen Gruppen Einhalt geboten werden konnte und dass
den Interessen der Chinesen nicht durch eine Schwichung einer ihrer
kollektiven Gegentiber gedient war.

¢ Das Schicksal von Berjaya und PBS zeigte auf jeweils eigene Weise, dass
ein Modell, in dem eine stabile Allianz zwischen den ethnischen Gruppen
aufrechterhalten werden konnte, noch nicht gefunden war. Wihrend in

Berjaya die muslimische Komponente wieder dominant werden und hier-

zu auch auf die Unterstiitzung der Foderationselite zdhlen konnte, blieb

diese Gruppe aus der nominell ebenfalls multiethnischen PBS weitgehend
ausgeschlossen. In beiden Fillen gelang es letztlich nicht, die Balance
zwischen den drei Partnern aufrecht zu erhalten.

Die Stellung von Ethnizitat in der sabahischen Politik: Ahnlichkeit
und Differenz zu Festlandsmalaysia

Wie in den Staaten Festlandsmalaysias bildete Ethnizitit auch in Sabah die
zentrale Kategorie bei der Erarbeitung sozialer und politischer kollektiver
Identitdten. Dieses Fundament, das Politik immer (auch) als Konkurrenz und
Kooperation ethnischer Gruppen um Zugang zu politischer Macht, um Res-
sourcen und Teilhabe bei der Bestimmung der normativen Ordnung des poli-
tischen Gemeinwesens versteht, ist bis heute unverindert wirksam.

Auch in Sabah etablierte sich Mitte der 90er Jahre das Modell der von ei-
ner starken muslimischen Partei dominierten Allianz ethnischer Parteien. Im
Vergleich zum Festland scheinen freilich die Grenzen zwischen den Gruppen
— insbesondere den Chinesen und den Kadazandusun — offener. Einem klaren

480

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

und eindeutigen Bewusstsein der eigenen ethnischen Zugehoérigkeit korres-
pondiert eine Ideologie der interethnischen Toleranz und Kooperation, die
sich z.T. gerade auch in expliziter rhetorischer Abgrenzung zum Festland
manifestiert. Von zentraler Bedeutung ist, dass von den Mitgliedern der poli-
tischen Elite die Grenzlinien als mehrschichtig und -deutig und damit eben
auch als situations- und kontextbezogen wahrgenommen werden. So formu-
lierte einer der hochstrangigen Beamten Sabahs, ein Kadazandusun, im Inter-
view:

,,There would be, say, non-Malay Muslims here. They would have a conflict of
identity here in the sense that — for example Dusuns — are they Dusun or are they
Muslims. But I think the way how the Dusun lives as a Dusun and how the Muslim
lives as a Muslim, there is not much of a conflict. So they can identify themselves
either as Muslim in a Muslim environment or Dusun in a Dusun environment. Just
like me, I can identify myself as a Christian in a Christian community, as a Dusun or
Kadazan in a Dusun or Kadazan community or as a Sabahan among all the others.
As far as I am concerned, my religion is subordinate to my ethnicity and my ethni-
city is subordinate to my identity as a Sabahan.

[...] In West-Malaysia the ethnic groups are divided according to the race itself and
the religion itself. The Chinese are Buddhist, the Indians are Hindus and the Malays
of course, automatically they are all Muslims. But in East Malaysia of course there
are Chinese who are Christians, we have Indians who are Christians. [...] And in
fact you can find many instances in Sabah where a family could be half Muslims,
half Christians, half Pagans or half this or that. And nobody in Sabah can claim that
they don’t have a relative who is Muslim or they don’t have a relative who is a
Christian® (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.2004, anonymisiert).

Chau Tet On, Minister und stellvertretender Chief Minister unter der Berjaya-
Regierung Ende der 80er Jahre, konkretisiert die Spezifika des Falles Sabah
am eigenen Beispiel als Chinese in einer landlichen Region:

»When I was a boy, I mix with the Malays. I spoke Malay, Bahasa Malay and I
spoke Cantonese instead of my own mother tongue. I didn’t know how to speak my
own mother tongue, because I was the youngest in the family, so I always mixed
with our neighbours boys, so we communicate in Malay and Cantonese. [...] And
intermarriage is also very common. Especially the Chinese and the Kadazan and
even between the Muslim and the Chinese also. So if you go further up [...] all mix
up. [...] Among the native people it’s all the same thing. I think this credit should be
given to the British. They allowed you to practice your own culture, there is no pres-
sure, they allow you to live freely and so forth (Interview, Kota Kinabalu,
05.07.2004).

481

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Yong Teck Lee, Vorsitzender der chinesischen SAPP und fritherer Chief Mi-
nister Sabahs (1996-1998), geht noch weiter, wenn er feststellt, dass

,»The most important value in Sabah that we are proud of is being able to integrate
well. [...] Not just peaceful coexistence, but actually integration. [...] We have
multiracial families for instance. I think we are a very multicultural society and the
people are very mixed. Some families are mixed, most communities are mixed and
over time the interaction among ethnic communities and religion have made them
interact very well“ (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.2004).

In all diesen AuBerungen wird gleichermaBen deutlich, dass sich die Personen
durch eine gemeinsame Identitét als Biirger Sabahs geeint fiihlen, der in ihrer
Sicht der Vorrang gebiihrt gegeniiber den trennenden Kategorien der Ethni-
zitat. Diese Identitét definiert sich tiber das Bewusstsein der eigenen, gemein-
samen Integrationsleistung, die explizit von der, aus Sicht der sabahischen
Elite, mangelhaften Leistung in Festlandsmalaysia differenziert wird. Von
vielen der Interviewpartner wurde betont, dass in Bezug auf interethnische
Beziechungen Sabah sehr wohl als Vorbild fiir Festlandsmalaysia tauge. Frei-
lich argumentierten zwei der hier zitierten Interviewpartner, dass die relative
Leichtigkeit des multiethnischen Miteinanders einem ,,Zufall der Geschichte*
geschuldet ist, dem Faktum, dass fiir die meisten Sabaher unterschiedlich
formierte, sich iiberkreuzende kollektive ethnische Identitdten existieren, die
fiir die Verankerung der Individuen in Politik und Gesellschaft wichtig sind.
So empfinden sie ihre Gesellschaft im strengen Sinn nicht als plurale Gesell-
schaft, in der eindeutige und mehrdimensional ausgeprigte Gruppengrenzen
die Gesellschaft spalten.

Obgleich auf formaler Ebene Sabah Mitte der 90er Jahre dort angekom-
men zu sein scheint, wo Festlandsmalaysia seit den 50er Jahren steht (bei ei-
ner stabilen, muslimisch dominierten Allianz ethnischer Parteien), zeigt der
Blick auf die Gliedstaatsebene der Politik, dass hinter der institutionellen
Ahnlichkeit ein hoher Grad kognitiver Eigenstindigkeit und Distanz vorhan-
den ist. Dies erscheint umso wichtiger, als die von den Interviewpartnern be-
tonte Durchlidssigkeit der ethnischen Grenzen weitaus geringer ist, als es in
der Selbstdarstellung den Anschein hat. Hoch ist sie nur, wenn man Fest-
landsmalaysia zum Maf}stab nimmt. Wie die in Kapitel drei skizzierten politi-
schen Auseinandersetzungen der Vergangenheit zeigen, ist die Konkurrenz
zwischen den Gruppen jedoch scharf ausgeprigt und ihre Grenzen sind relativ
prizise gezogen. Die Charakterisierung der Beriihrungs- und Uberlappungs-
flachen kollektiver Identititen durch die Interviewpartner ist sicherlich Aus-
druck einer nachweisbaren historischen Erfahrung, die jedoch positiv wie
negativ gedeutet werden kann. Die durchgingige Entscheidung fiir die posi-
tive Interpretation — ein starkes Bewusstsein ethnischer Identitét bei einer

482

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

gleichzeitigen Relativierung und Unterordnung unter eine gemeinsame regio-
nale staatsbiirgerliche Identitét als Sabaher — kann nicht als selbstverstindlich
vorausgesetzt werden, sondern bedarf der Erklarung.

Es ldsst sich argumentieren, dass die Betonung der Erfahrung von Ge-
meinsamkeit gerade als proaktive Reaktion auf das Wissen um die Fragmen-
tierung entlang der ethnischen Grenzen entstanden ist. Es handelt sich dann
um Coping-Strategien, die dazu dienen, neben dem ohnehin vorhandenen, die
einzelnen Gruppen zusammenbindenden Sozialkapital (bonding social capi-
tal) ein Reservoire von grenziiberschreitendem und kommunikationsvereinfa-
chendem Sozialkapital (binding social capital) zu entwickeln, das interethni-
schen Konfliktausgleich erleichtert. Fundament dieser Interpretation sind
beobachtbare Unterschiede zur ,Folie“ des lokal bedeutsamen Anderen
(Westmalaysia) aber auch ein stark ausgeprigtes Bewusstsein regionaler
Identitét, das sich aus der Erfahrung der Jahre speist in denen tiber den Zu-
sammenschluss mit Westmalaysia verhandelt wurde. Gerade von den Fiihrern,
die vielfiltige Erfahrungen in Westmalaysia aufweisen koénnen, werden die
dortige Gesellschaft wie auch Politik in unzweideutigen Worten als extrem
rigide kritisiert und die lokale sabahische Gesellschaft demgegeniiber als
freier und weitaus ungezwungener erlebt. Daraus entsteht eine gewisse Dis-
tanz zu den ,.ethnischen Pendants auf dem Festland, mit deren Interessen
man sich nur teilweise identifiziert und von denen man sich nicht oder nur in
begrenztem Mal3 reprdsentieren ldsst. Historisch ist dieses Bewusstsein der
,.Eigenheit verankert in den Erfolgen bei der Verhandlung um die Bedingun-
gen des Zusammenschlusses zur Foderation Malaysia.

Obgleich argumentiert werden kann, dass die muslimische Elite wieder-
holt State-Rights an die Foderation verkauft hat, heifit dies nicht, dass sie per
se die Interessen des Gliedstaates vernachldssigt hétte, sondern nur, dass sie
auf ein muslimisch dominiertes, aber nichtsdestoweniger moglichst weitge-
hend autonomes Sabah abzielte. Gerade in Bezug auf die harten 6konomi-
schen Faktoren war und ist bei der muslimischen Bevoélkerung und ihrer poli-
tischen Vertretung keinerlei Abriicken von einer groBtmoglichen Gliedstaats-
autonomie sichtbar. So bestimmt Sabah immer noch ausschlieBlich selbst tiber
die eminent lukrative Vergabe von Holzeinschlagskonzessionen. Die entspre-
chenden Profite flieBen in die Staatskasse und in die Hénde einer relative
kleinen Zahl von Politikern (worauf an spiterer Stelle noch zuriickzukommen
sein wird).

Allerdings ist die hier vorgestellte Interpretation der interethnischen Be-
zichungen zwar durchaus verallgemeinerbar fiir die in der Sabah BN zusam-
mengeschlossenen Partner, steht jedoch nicht unwidersprochen im breiteren
gesellschaftlichen Raum. Vielmehr sollte sie als ein zentrales kognitives Fun-
dament der Sabah-BN begriffen werden, durch das sowohl Kontinuitdt und
Integration in malaysische Politik, als auch Eigensténdigkeit und Distanz zum

483

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Ausdruck gebracht, und damit die regionalen politischen Akteure im nationa-
len Setting verankert werden. Die Homogenitdt der Aussagen ldsst sich si-
cherlich auch durch einen Prozess der Selbstselektion erkldren, da alle Par-
teien, die der Sabah BN angehoren, deren Selbstverstdndnis fiir sich tiber-
nehmen miissen. Wer interethnische Beziehungen offen als konfrontativ be-
nennt oder eine Abkehr von der ethnisch fundierten Politik fordert, hat sich
im sabahischen Setting auBlerhalb des politischen Mainstream positioniert.

Sowohl in der chinesischen, aber auch in der Kadazandusun Gruppe fin-
den sich jedoch auch kritische Stimmen, die in ihren Selbst- und Fremdbil-
dern stiarker die trennenden Aspekte verinnerlicht haben — zumeist zwischen
Chinesen und Kadazandusun auf der einen und Muslimen auf der anderen
Seite — und das ist genau die Problematik, die von Mainstream-Politikern nur
selten thematisiert wird, obgleich sie als gesellschaftliche Bruchline historisch
eindeutig nachweisbar ist. Einer der Fithrer der Kadazandusun, der sich stark
fiir eine kulturelle Wiederbelebung engagiert, fokussiert in seiner Analyse
interethnischer Beziehungen auf die asymmetrischen Beziehungen zwischen
den drei groBBen Gruppen. Wihrend Chinesen und Kadazandusun eng beiein-
ander stiinden, bestehe zu den Muslimen ein tiefer Graben:

,In my observation and experience of it, we [Kadazandusun und Chinesen; die
Verf.] can walk together. For instance the traditional Kadazandusun belief system
can walk together with quite tolerant and accommodating the Chinese culture. The
[...] Chinese altar, and you have the traditional one here, in the same house is a
Christian, is a rosary.'®”

But seldom with Muslim symbolism. So, based on that one, there is an element of
give and take in most of the inter-religious and ethnic level. You know, when they
approach certain customs, traditional rituals and things like that.

But the official religion [d.h. Islam; die Verf.] — I think you can call it the Royal reli-
gion — will not come down to earth. And that is the one we feel is always difficult to
deal with. Like when we have marriages, when we have festivals, that is the one that
we have to particularize. You know we have very traditional houses, we have to al-
locate two special houses. They normally call it the Halal thing here. So the rest,
whether you are Chinese or other, can go into the other houses. To me that will give
you a picture of how the others can work well together, I feel, there is no problem,
only the official group have their own rigidities.

102 Hier ist anzumerken, dass Christentum aus Sicht dieses Kadazandusun Fiihrers
inzwischen zu den Kernbestandteilen der Kadazandusun-Kultur gehort. Es gibt
in seiner Sicht keine Trennung zwischen einer ,prachristlichen indigenen
Kultur und dem spéter angenommenen Religionsimport Christentum. Der
christliche Glaube ist in dieser Sicht genauso fester Bestandteil der askriptiven
kollektiven Identitit der Kadazandusun, wie die anderen pra-christlichen
indigenen Traditionen.

484

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

To me the greatest stumbling block in the freedom of religion is that there is such
thing as law, what the Muslim call the Shariah law. [...] In fact particularly in Sabah
that one has caused conflict in the implementation of justice. Of course we have the
law of the church, also the canonic-laws of the Roman Catholics, especially when it
comes to marriages and such things. This one can agree side by side with the tradi-
tional laws, but not with the Shariah court of Islam* (Interview, Kota Kinabalu,
06.07.2004, anonymisiert).

Die hier dargelegte, politisch eminent brisante, soziale Distanz zwischen
Muslimen und den anderen beiden groBen Bevdlkerungsgruppen wird auch
von den Mainstream-Politikern der Kadazandusun und Chinesen bestitigt,
allerdings gehen diese damit deutlich anders um. Innerhalb der Sabah BN
kann sie nicht offen thematisiert werden. Auf Nachfrage wird sie jedoch auch
nicht negiert. Vielmehr wird sie de facto tabuisiert, durch Sprachspiele ano-
nymisiert und zu einem universalen, nicht-gruppenspezifischen Phianomen
umgerahmt. Yong Teck Lee, der frithere chinesische Chief Minister antwor-
tete auf die Frage nach der relativen sozialen Distanz zwischen den Gruppen:

,»Where it concerns culture and ethnicity the social distance is quite narrow. More so
in the smaller district, the rural areas. If a person is very religious he might look at
other religions in a different angle and they don’t want to get close. This applies 1
think more to some religions than to others. When it comes to your practices, when
it comes to your food, when it comes to how you dress, the social distance — I would
never tend to naming names — but I think this applies to all religious groups. Those
who are very strict in their religious belief. This is not just being a follower of their
religion but are very strict. And therefore they avoid people of another faith. It might
be more serious in some religion than others. So it’s not uniform, but to different
degrees it applies to all religious groups* (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.2004).

Der Aufbau von Lees Argumentation illustriert den typischen Umgang mit
diesem und anderen interethnischen Problemen. Sie werden nicht geleugnet.
Sie werden durch Umkategorisierung verallgemeinert, so dass sie theoretisch
alle Gruppen betreffen konnten — hier: weg von Muslimen und hin zu stark
religios geprigten Menschen allgemein.'” Die Weigerung Namen zu nennen,
verweist auf den von Lee, wie den anderen Mainstream-Vertretern akzep-

103 Eine dhnliche doppelte Struktur haben viele Mafinahmen zur Armutsbekamp-
fung in Sabah wie Gesamtmalaysia. Es handelt sich offiziell um MafBnahmen
zur Bekdmpfung landlicher Armut. Da diese Regionen jedoch weitestgehend
von einer ethnischen Gruppe (Malaien bzw. Kadazandusun und andere indi-
gene ethnische Gruppen) besiedelt sind und die Armen zu 80 Prozent diesen
Gruppen angehoren, handelt es sich gleichzeitig um affirmative action Pro-
gramme zugunsten dieser Gruppen. So kann je nach Kontext zwischen ver-
schiedenen Symbolrdumen gewechselt werden.

485

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

tierten Tabu-Raum, der nicht so sehr bestimmte Themen als solche verbietet,
als vielmehr eine Um-Rahmung erzwingt, so dass das im Ursprungsthema
liegende interethnische Konfliktpotenzial entschérft wird. Teil des kognitiven
Fundaments der multiethnischen Kooperation in Sabah ist damit kaum anders
als auf Festlandsmalaysia die Akzeptanz von bestimmten Tabus, die dazu
dienen sollen, eine Offenlegung von Animosititen und eine Verfestigung der
Grenzen zwischen den Gruppen, mithin eine Eskalation des interethnischen
Konfliktpotenzials, zu verhindern.

Damit aber ist Ethnizitit auch in den Kopfen derjenigen, die fiir sich indi-
viduell ihre Belanglosigkeit feststellen mogen, als zentrales Ordnungsmuster
sozialer und politischer Kommunikation etabliert. Zentrales Politikziel ist die
Sicherstellung der interethnischen Balance im Angesicht der wechselnden
Herausforderungen. Diese Zielsetzung bestimmt auch die Wahl der politi-
schen Organisationsform — eben ethnisch fundierte Parteien, auch wenn diese
in hoherem Maf3 durchléssig sind, als auf Festlandsmalaysia. Sein besonderes
Geprige erhilt die politische Ordnung durch die Betonung der gemeinsamen,
die Bevolkerung vom Rest des Landes absetzenden Identitdt als Sabaher.
Dieser regionalistische Eigensinn zwang die Foderationspolitiker vielfach zu
Kompromissen, was am prominentesten wohl in der institutionellen Form
zum Ausdruck kam, in der UMNO Anfang der 1990er Jahre nach Sabah ex-
pandierte. Weil klar war, dass in Sabah die auf dem Festland praktizierte
Identitdtspolitik UMNOSs nicht greifen wiirde und alle Sabaher ungeachtet
ithrer ethno-religiosen Zugehorigkeit sehr grole Sympathien fiir den Slogan
»Sabah for the Sabahans® aufwiesen, musste sich UMNO stark anpassen.

In allen anderen Gliedstaaten ist UMNO eindeutig die Partei der Malaien,
nicht jedoch in Sabah. Hier wire die Zahl derer, die sich als Malaien begrei-
fen, viel zu klein gewesen, als dass politische Erfolge hitten anvisiert werden
konnen. Auch die auf dem Festland mit Malaie (fast) gleichzusetzende Kate-
gorie der Muslime, die in Sabah ja eine grofle Zahl unterschiedlicher ethni-
scher Gruppen umfasst, erschien nicht tauglich. So entschied sich UMNO da-
fiir in Sabah, wie USNO, als Vertreterin aller indigenen Gruppen aufzutreten,
also als Partei der Bumiputera. Um UMNO beitreten zu konnen muss man
nicht zur Bangsa Melayu (i.e. zur Nation der Malaien) gehoren, sondern le-
diglich malaiischer Abstammung (Rumpun Melayu) sein — eine fiktive Kate-
gorie, die nach offizieller Definition die indigene Bevolkerung Sabahs um-
fasst. Damit finden sich, fir Malaysia einzigartig, in Sabah Nicht-Malaien
und Nicht-Muslime (!) in der Partei der Malaien und Muslime. Diese spezifi-
sche Ausprigung von UMNO bedeutet zweierlei. Zum einen ist die Sabah-
UMNO Reprisentantin der indigenen Gruppen, gleichzeitig verstehen sich
ithre Mitglieder in der nationalen Politik stirker als Sabaher, denn als Muslime
oder Malaien. Ein hochrangiger Interviewpartner kommentierte im Gespréch,
dass auf Festlandsmalaysia UMNO grundsitzlich die Interessen der Malaien/

486

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Muslime reprasentieren soll, eine Formel, die auf Sabah nicht angewandt
werden konne. ,,I think a lot of UMNOSs here in Sabah first and foremost feel
they are Sabahans before they’re UMNO® (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.
2004, anonymisiert). Dieser Fokus auf eine gemeinsame, gegen Kuala Lum-
pur zu verteidigende, Gliedstaatsidentitit und entsprechende Interessen wird
erginzt und unterfiittert durch eine im Vergleich zu Festlandsmalaysia starke
interethnische Durchmischung und eine politisch vielschichtige Représen-
tation konfligierender Identitdtskomplexe innerhalb des institutionellen Setup
des ethnisierten Parteiensystems. Was das konkret bedeutet erldutert Yong
Teck Lee:

,,In Sabah, we have a lot of natives, who are culturally Chinese, but by parentage are
native, mixed blood. Culturally meaning they are non-Muslims, they speak Chinese,
they live in a Chinese area, they celebrate Chinese New Year, but ethnically they are
mixed parentage. This people qualify to be in UMNO. [...] We have UMNO leaders
who look like Chinese, speak Mandarin with me, non-Muslims. In Ketambunan, in
Keningau; they are divisional leaders.

There are Moslem Kadazandusun, who are with Kadazan party or with UMNO.
There are also Malays, Malay Moslems who are in UMNO as well as other non-
Malay parties. They are also the other way round. You have Chinese in non-Chinese
parties and you have non-Chinese in so-called Chinese parties” (Interview, Kota
Kinabalu, 02.07.2004).

Derartige Personengruppen, die mehrere, aus Sicht der groBen Gruppen wi-
derspriichliche Identititen in sich vereinen, fungieren vielfach als Briicken-
kopfe zwischen den Gruppen. Sie bringen eine eigene Art des Bridging Capi-
tal in den politischen Prozess ein, durch den soziale Interaktion vereinfacht
und Fehler in der interethnischen Kommunikation minimiert werden. Freilich
kann der Blick auf Identitdt auch eminent strategisch sein. So antwortete ein
Kadazandusun-Fiihrer auf die Frage nach der relativen Bedeutung der ethni-
schen und religiésen Identitit muslimischer Kadazan:

,,When they look at the economic cake they’ll always use that [their being Muslims;
die Verf.] [...] but back at the home, the real ground level, [...] they would expound
in the paper to say that ,I may be Muslim, and a Malay and member of the United
Malay National Organization politically, but my blood is still Kadazandusun, it runs
in me and nobody can take it away from me.‘ So for the Kadazandusun Cultural As-
sociation this is why we have our deputy presidents and vice presidents, some of
them are even Moslem Kadazandusun. This is good. And they are the ones that give
us the kind of guidance of how to handle this aspect of ceremonies where we do
have to set aside certain things for our Moslem brothers and sisters™ (Interview,
Kota Kinabalu, 06.07.2004, anonymisiert).

487

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Offensichtlich kann es sich bezahlt machen kann, Muslim zu sein und nicht-
muslimische Gruppen vermdgen es, in bestimmten Mal} diese strukturelle
Asymmetrie zu instrumentalisieren. Zumindest einige der Kadazandusun sind
zwar zum islamischen Glauben iibergetreten, scheinen jedoch mit ihrem
Zugehorigkeitsgefithl weiterhin in ihrer ethnischen Gruppe verhaftet und
bereit ihre Konversion zum Islam gezielt dazu zu nutzen, in Kota Kinabalu
und Kuala Lumpur fir die nicht-muslimischen Kadazandusun zusétzliche
Mittel locker zu machen.

Trotz vieler trennender Aspekte teilen die UMNO-Représentanten mit den
Vertretern der anderen ethnischen Gruppen und Parteien diese starke Orien-
tierung auf den Gliedstaat und dessen ,,Eigenheiten” bzw. Interessen. Gerade
der kritische Blick auf die ,,rigiden” interethnischen Grenzen und die Verhal-
tensmuster der jeweiligen ,,Partner” in Festlandsmalaysia verstirkt und kon-
kretisiert die gemeinsame Identitit. So betont Yong Teck Lee kritisch gegen
die chinesischen MCA:

,»The Chinese here, we go in and out, and sometimes we forget, that the other people
here are no Chinese. But the federal MCA, they are very Chinese. You see, if they
talk about problems, they are very Chinese. When they talk about education, the
economics, their very Chineseness in them is much more stronger than in me. We
can talk about the same issue but the emphasis on the Chineseness of policies and
government access is very acute. So it’s not just UMNO, it is the MCA“ (Interview,
Kota Kinabalu, 02.07.2004).

Die auf dem Festland bewusst aufrecht erhaltenen Grenzen existieren aus
Sicht dieser Personengruppe in Sabah nur in einem weitaus geringerem Maf3.
Freilich nutzen die Muslime, wie oben gezeigt wurde, die nur ihnen zur Ver-
fiigung stehende Option der Instrumentalisierung des metropolen Kategorien-
systems eines rigiden ethnisch formierten Systems mit politischer Hegemonie
der muslimischen Komponente immer wieder zur Maximierung eigener Inte-
ressen — und unterminierten damit in der Vergangenheit wiederholt die Ko-
operation mit den anderen Gruppen. Letztlich fithrten sie damit auch eine
Politisierung breiterer Schichten der chinesischen Bevdlkerung herbei, die
glaubten gegen die drohende Islamisierung Sabahs aktiv werden zu miissen
(Interview mit Chao Tet On, , Kota Kinabalu, 05.07.2004).

Bemerkenswert ist, dass die radikale Politik Tun Mustaphas zwar anfing-
lich von Kuala Lumpur unterstiitzt, jedoch schon bald von der zentralen
UMNO-Fiihrung durchaus kritisch gesehen wurde — nicht, weil sie nicht einer
stark pro-muslimischen Politik per se ablehnend gegentiiber gestanden hitten,
sondern weil diese aus ihrer Sicht Gefahr lief, zwei tibergeordnete Ziele zu
konterkarieren: die interethnische Stabilitdt und Kooperation und damit den
interethnischen Frieden sowie die grundlegende territoriale Integritit des

488

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Landes. Doch erwiesen sich aus Sicht von UMNO alle lokalen Représentan-
ten muslimischer Interessen in gewissem Sinn als nicht ,klug“ genug, eine
abgewogene Wahl in einem komplexen Balanceakt zu treffen, in dem es auf
der einen Seite darum gehen sollte, die Position der Muslime auszubauen, der
auf der anderen Seite aber immer den Primat einer stabilen strategischen in-
terethnischen Allianz voraussetzen musste, deren Arbeit dem Ziel dient Recht
und Ordnung aufrechterhalten und schnellstmégliche Entwicklung, sowie
einen sozialen Ausgleich zwischen den Gruppen zu gewihrleisten.

Interessanterweise fihrt die Sabah-UMNO gegeniiber ihren lokalen Vor-
laufern einen deutlich gemaBigteren Kurs in Bezug auf das Ziel der Starkung
muslimischer Positionen (Interview mit Yong Teck Lee, Kota Kinabalu,
02.07.2004). Im Effekt hat der direkte Eintritt UMNOs in Sabah eine Mafi-
gung der politischen Positionen der Muslime im ,,Konzert“ der ethnischen
Eliten bewirkt. Die frithe Radikalitit wie die MaBigung seit Mitte der 1990er
Jahre erkldren sich gleichermalflen aus der strukturellen Position der Muslime
in Sabah. Die aggressive Position der 1960er bis 1990er Jahre ist der perzi-
pierten strukturellen Schwéche als einer Minderheit innerhalb der sabahischen
Gesellschaft geschuldet. Die mogliche Ausweitung der Politikarena auf die
Foderationsebene, die Einbindung der Zentrale als Ressource im Kampf um
die Starkung der eigenen Position, machte radikales Handeln, das vielfach das
Paradigma der interethnischen Kooperation missachtete, {iberhaupt erst denk-
bar und wiinschenswert, um die Position der Schwiche in eine der Stirke zu
verwandeln. Der Eintritt von UMNO in die politische Arena Sabahs verin-
derte den politischen Rahmen dahingehend, dass das Bewusstsein einer im-
mer fragilen Position im Konzert der ethnischen Eliten durch die Sicherheit
einer fiihrenden Rolle abgelost wurde. Interessanterweise weisen die Muslime
auf Sabah, wie ihre Gegeniiber auf dem Festland, eine weitaus héhere Organi-
sationsdisziplin auf als die Gruppen der Chinesen und Kadazandusun, deren
Organisationen immer wieder zersplittern und gegeneinander kdmpfen, wo-
hingegen die muslimische Bevolkerung weitestgehend als Block eine einzige
Partei (frither USNO, jetzt UMNO) unterstiitzt.

Qualitaten politischer Fuhrung

Durch welche Qualitdten zeichnen sich diejenigen Personen aus, die sich in
Sabah als politische Fiihrer durchsetzen, die also im inner- und zwischenpar-
teilichen politischen Rankespiel erfolgreich sind und gleichzeitig tiber die Fa-
higkeit verfiigen gentigend Wahler zu mobilisieren, damit sie auch tiber die
notige parlamentarische Basis fiir ihr Streben nach Macht und Einfluss verfii-
gen?

Die Antworten, die hier gegeben werden unterscheiden sich fundamental
von denen, die in den Philippinen beinahe stereotypisch von allen Befragten

489

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

vorgebracht werden. Wihrend in den Philippinen der Fokus auf den Mitteln
liegt, deren Einsatz es dem einzelnen Politiker ermdglicht auch bar jeglicher
demokratischer Legitimation an die Macht zu kommen, bzw. diese zu erhalten
— Guns, Goons, Gold — liegt der Fokus in Sabah in unterschiedlichen Varian-
ten auf den ,,dienenden’ Funktionen von Politikern.

Zwei deutlich auseinander laufende, einander aber durchaus ergénzende
Charakterisierungen konnen unterschieden werden. Die Erste fokussiert auf
den Politiker als Reprédsentanten der Interessen der eigenen ethnischen
Gruppe in den Arenen multiethnischer Kooperation, die Zweite beschreibt
den Politiker als Patron, der gegeniiber seiner Klientel ein hohes Mal} an fi-
nanzieller Verantwortung hat und dessen zentrale Aufgabe in der ,,Mittelbe-
schaffung® besteht.

Auf die Frage nach den in Sabah notwendigen Qualititen eines guten
politischen Fiihrers antwortete der ehemalige Chief Minister Yong Teck Lee,
dass dieser vor allem anderen die Féhigkeit haben miisse

,to convince his own group, whether a party or a racial group or a geographical
constituency that he understands them and can advocate their interests. [...] So he
has a bond with the people whom he represents. But he will not be a successful lea-
der if he is so narrow.

In the case of Sabah, to be accepted by the people of Sabah as a whole other than to
have a bond with the people whom you represent you must convince the others by
your own action, your own record, that you also understand the fears, aspirations,
and problems of other people, other than those represented by you. And then you
will be able to accept and work with them, work with their leaders. So to me that
one is the understanding of other people as much as yours. [...] Taking a few steps
backward [...] is not the end of the world, by having some compromise, by saying
things to put other people at ease (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.2004).

Ein hoher Beamter betont dhnlich:

,»To me a Sabahan leader [...] I like to see him as one who first and foremost thinks
about the interest of Sabah in the context of Malaysia. There are things you cannot
do, things you can do within the constitution — right. And he is the leader of all Sa-
bahans irrespective of race, religion, creed, sub-ethnicity, whatever it is. And that he
is able to understand the interests of each group of people and is seen to be doing
something about it, to promote it. And the other one is that the leader must be one to
foster inter-ethnic and inter-religious cooperation, other than create division among
them* (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.2004).

Diese Darstellungen stellen die Fahigkeit zu Empathie heraus. Empathie wird

hier freilich als strategische Ressource verstanden, durch deren Vorhanden-
sein politisches Handeln optimiert werden kann.

490

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Primér fokussieren die politischen Fithrer auf die Interessen ihrer Gruppe,
denen sie bestmdglich Gehor und Durchsetzung verschaffen wollen, sind sich
aber bewusst, dass es in jedem Fall gilt, win-win-Situationen herzustellen, aus
denen alle Gruppen als ,,Sieger” hervorgehen. Dies macht ein ehemaliger
Minister deutlich.

,Every politician is this: the primary aim is how to help your own people. Take me
as an example: I joined politics because I wanted to rectify certain mistakes made by
the previous government, to help the Chinese community. That is like Kong Fu Tze:
,Start with your own family, then you extend it to other people and then you help
other people and the state.* Help your state first and then you help Malaysia. So this
is a primary aim.

And secondly in Malaysia, or in Sabah in particular [...] you cannot openly cam-
paign for your own people ,Oh, all I want to fight for is for my own people.© Then
you would have to work within the framework. You have to work with the Kadazan,
you have to work together with the Malay and so forth, to help raise the standard
and so forth. Everybody is like this. Even a Malay: If you want to campaign for your
own chap to be the champion of the Malays, I do think in the next elections you
might be defeated (Interview mit Chao Tet On, Kota Kinabalu, 05.07.2004).

Dieses Argument ist auch insofern interessant, als dass es den doppelten nor-
mativen Rahmen politischen Handelns klar macht — zugunsten der eigenen
ethnischen Gruppe, aber, fiir alle zwingend, in Kooperation mit den anderen
Gruppen. Dieser doppelte Rahmen scheint fiir keine der ethnischen Gruppen
hintergehbar. Er bindet die Politiker gleichzeitig an ihre ethnische Klientel
und an eine stabile interethnische Kooperation, die eindeutig interessenbezo-
gen ist.

Ein weiteres zentrales Charakteristikum aller erfolgreichen Fiihrer ist ihre
Fahigkeit finanzielle Resourcen fiir die eigene Gruppe zu beschaffen. Die
Verbindung zwischen Geld und Politik ist in Sabah mit seiner groen Holz-
industrie legendar.

Dabei unterscheiden sich die Strukturen der klientelistischen Netzwerke
zwischen Chinesen auf der einen und muslimischen aber auch nicht-muslimi-
schen indigenen Gruppen auf der anderen Seite.

Waihrend es im Fall der Chinesen als eine der zentralen Aufgaben politi-
scher Fithrer gelten kann, moglichst viele der begehrten Holzeinschlags- und
teilweise auch die Transportlizenzen zu moglichst profitablen Konditionen fiir
chinesische Unternehmen zu sichern, zielt die ,Arbeit® vieler Reprisentanten
der indigenen Bevolkerung deutlich direkter darauf, einen moglichst gro3en
Anteil am groflen Kuchen der Rohstoffrenten in ihre privaten Kassen umzu-
leiten, vielfach dadurch, dass sie selbst oder aber Familienangehorige und
Strohménner entsprechende Konzessionen zugesprochen bekommen. Als
strategisch zentrale Position hat sich hierfiir die Leitung der Sabah Foundation

491

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

erwiesen, eines Staatskonzerns, der den grofiten Teil der Wilder Sabahs kon-
trolliert'® und dort ohne externe Kontrolle Holzeinschlagskonzessionen ver-
geben kann. Mit jedem, der in Sabah in der Vergangenheit teilweise drasti-
schen Regierungswechsel findet sich eine ebenso deutliche Neuadjustierung
der Konzessionspolitik der Sabah Foundation. Die Vergabe von Holzein-
schlagskonzessionen an Politiker und politiknahe chinesische Geschiftsleute
geht bis in die ersten nachkolonialen Jahre unter Chief Minister Donald Ste-
phens zuriick. Dessen Nachfolger Tun Mustapha errang legendire Qualitét als
Konzessionir. Viele seiner Konzessionen wurde von seinem Nachfolger kon-
fisziert und an sich selbst, sowie eine gréBere Zahl politischer Freunde ver-
teilt. Datuk Harris selbst kontrollierte nach kurzer Zeit mehrere 10.000 Hektar
Holzeinschlagskonzessionen, die allmihlich in Plantagen umgewandelt wur-
den. Nach Berichten ,schenkte‘ Harris auch allen malaiischen Regenten der
verschiedenen Gliedstaaten auf dem Festland jeweils 10.000 Hektar Holzein-
schlagskonzessionen und stellte ihnen gleichzeitig einen chinesischen Ge-
schiftsmann, der die eigentliche Arbeit tibernehmen und ihnen die entspre-
chenden Einnahmen iibertragen sollte. Nach seinem Sturz und der
Regierungsiibernahme durch den Kadazan-Fiihrer Pairin Kitingan wurden alle
von Harris getroffenen Arrangements einer Uberpriifung unterzogen. Pairins
Bruder Jeffrey tibernahm die Kontrolle der Sabah Foundation und restruktu-
rierte die Konzessionsvergabe, so dass nun das meiste Geld in die Taschen
von PBS-nahen Unternehmern flossen. Die Schitzungen iiber das von Jeffrey
Kitingan wihrend seiner Zeit an der Spitze der Sabah Foundation erworbene
Vermogen schwanken zwischen 200 Millionen US$ und 1 Mrd. USS. Eine
Untersuchung deckte auf, dass in den PBS Jahren insgesamt ca. 1,6 Milliar-
den US$ aus den Biichern der Sabah Foundation verschwunden, bzw. zu-
gunsten privater Unternehmer nicht eingenommen worden waren.'” Andere
Gewinnmoglichkeiten lagen in der Vergabe von Monopolpositionen fiir den
Seetransport des Holzes. Chief Minister Harris hatte in den vorangegangenen

104 Die Sabah Foundation kontrolliert knapp 1 Million Hektar, wohingegen es alle
anderen Konzessionidre zusammen auf weniger als 900.000 Hektar bringen
(siche: Brown 2001 Kap. 5). Das Gros der folgenden Angaben folgt dieser
Quelle.

105 Fir genaue Details der Verfahren, mittels derer dies gelingen konnte sieche
Brown. 2001, Kap. 5. Sehr haufig findet sich die Praxis, die angenommenen
Kosten fiir den Holzeinschlag kiinstlich hoch anzusetzen, so dass die Unter-
nehmen die Differenz zu den tatséchlichen Kosten einstreichen konnten. Viel-
fach wurde auch Holz von der Sabah Foundation unter Marktwert an lokale
Unternehmer verkauft. Eine durchgidngig angewandte Praxis der Renten-
generierung war die Aufnahme von Politikern oder aber deren Strohménner in
die (gut dotierten) Aufsichtsratsposten der zumeist chinesischen Holzein-
schlags- und Transportunternehmen. Ohne etwas zu tun, konnten sie so finan-
ziell von den von ihnen erteilten Konzessionen direkt profitieren.

492

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Jahren grofe Einnahmen aus dem von Strohminnern kontrollierten Trans-
portmonopol gezogen. Pairin Kitingan war angetreten dieses Monopol aufzu-
brechen — nur um dann nach langwierigen Verhandlungen und der Zahlung
grofler Schmiergelder den alten Monopolisten wieder in seine Position einzu-
setzen.'%

Nach dem Sturz der PBS verlor die neue, von UMNO gefiihrte Regierung
keine Zeit, das profitable Holzgeschéft neu zu ordnen. Erstmals ging, tiber die
UMNO-Verbindung, eine grofere Zahl von Konzessionen auch an Festlands-
malaysier.'”” Besonders profitiert zu haben scheinen die Familien bzw. per-
sonlichen Freunde von Mohamad Mahathir und Anwar Ibrahim, doch kamen
auch andere UMNO-Notablen zum Zug. Die grofiten Konzessionen aber gin-
gen an chinesische Geschiftsleute, die, vermutlich mit finanziellen Kontribu-
tionen, die notige Zahl der PBS-Abgeordneten zum Partei- und Lagerwechsel
,iberredet® haben, was erst die Regierungsiibernahme der von UMNO ge-
fithrten Sabah-Allianz moglich machte. Die Details der Folgejahre brauchen
hier nicht thematisiert werden. An dieser Stelle ist es ausreichend darauf hin-
zuweisen, dass die Muster sich nicht wesentlich gedndert haben und es viel-
leicht kein Zufall ist, dass der gegenwirtige Chief Minister Musa Aman {iber
Jahre hinweg die direkte Kontrolle iiber die Sabah Foundation innegehabt und
in dieser Zeit grole Reichtiimer angehduft hat. Brown zieht aus seiner For-
schung folgende Schlussfolgerung, die im wesentlichen fiir die politischen
Eliten aller ethnischen Gruppen gleichermallen gilt: ,,Political elites in Sabah
had unofficially appropriated massive amounts of timber rent, through awar-
ding private timber concessions to their families, friends, business associates,
political moneymen and allies and by making timber resources available to
these individuals through the Sabah foundation and other state-owned timber
companies* (Brown 2001, Kap. 5).

Browns Studie und eine Zahl anderer, weniger detaillierter Analysen kon-
zentrieren sich auf die Aneignung von Rohstoffrenten durch die einheimi-
schen politischen Eliten, nicht aber auf die Zwecke denen die immensen
Geldsummen dienen. Im Wesentlichen wird herausgestellt, dass es sich in
Sabah um ein hochst korruptes System handelt, in dem eine kleine Elite die
Ressourcen des Landes zum eigenen Nutzen hemmungslos ausbeutet. Daran

106 Nach offiziellen Angaben hat Jeffrey Kitingan insgesamt 290.000 Dollar
Schmiergeld erhalten. Hinzu kommt, dass ein signifikanter Teil der Vermitt-
lungsgebiihren und der Aktienanteile von Kitingan und ihm nahen Personen
gehalten wurden.

107 Das war vorher nicht so einfach moglich gewesen, da die Forstwirtschaft nach
malaysischer Verfassung der Jurisdiktion der Gliedstaaten untersteht und alle
Einnahmen in den entsprechenden Gliedstaaten verbleiben. Das dadurch gege-
bene grole Mall an Autonomie liefen sich die Vorginger der UMNO-Re-
gierung selbstverstidndlich nicht dadurch schmilern, dass sie Vertreter dkono-
mischer Interessen aus anderen Teilen Malaysias am Kuchen teilhaben lieen.

493

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

ist viel Wahres. Nichtsdestoweniger greift die Kategorisierung der Praxis als
korrupt zu kurz, wie schon Milne fiir die 60er Jahre herausstellte. Damals wie
heute korrespondiert der Korruption auf der Ebene der politischen Elite eine
entsprechende Erwartungshaltung in der Bevolkerung, die nur solche Politiker
ins Amt wihlt, die iber lukrative Patronagekanile verfiigen. D.h. die Kanéle
der Korruption sind genau die, durch die in Sabah auch Mittel an die jeweilige
Klientel der politischen und 6konomischen Patrone verteilt wird. Dies wird
von Vertretern aller ethnischer Gruppen iibereinstimmend bestétigt. So stellt
der ehemalige stellvertretende Chief Minister Chao Tet On kritisch heraus,

.1 think our forefathers, our former leaders made a very big mistake in the beginning
by using money to buy votes. With due respect to the Moslem leaders, to the Kada-
zan leaders, the community expects you to make money for them. Whereas the Chi-
nese is slightly different. If you make money, they envy you. Whereas the Bumipu-
tera, they expect their leaders to make tons of money, so that they can get some out
of it. So in those day, if you have the timberland, contract or whatever is it — in the
next election they still support him. Whereas the Chinese, of course there is the
small group in Chinese culture, that wants to become an officer — automatically mo-
ney will go to you: shengguan fazai [Becoming an official and thereby becoming
rich; die Verf.]. If you zoule guan [become an official; die Verf.] even in Taiwan
once you are a minister ore whatever, then money will flow in. So they despise this
sort of leaders. To a certain majority of the Bumiputera community, they expect you
to make tons of money* (Interview, Kota Kinabalu, 05.07.2004).

Aus Sicht des Chinesen ist die Anspruchshaltung der Bumiputera-Bevolke-
rung gegeniiber ihren politischen Fithrern weit tiberzogen. Er kritisiert die
grofien, mit politischen Amtern verkniipften Kosten, die als Ergebnis der Do-
minanz eines Patronagesystems resultieren und die vereinzelt selbst politische
Elitemitglieder in Schwierigkeiten bringen.

,,The most of Bumiputera leaders are, once they retire, or leave the arena, or are
forced to leave, they leave in a very poor condition. Because they almost spend all
their money trying to get their support. It’s a pity, It’s a pity. [...] You have to
spend, You have to spend.

You see, our local leaders even when they are short lived [as political leaders; die
Verf.], they don’t want to go back to their own Kampung [Dorf; die Verf.]. Once
you go back to your old Kampung, they all come to you and ask you for money. Du-
ring USNO time of course that worked quite well. Just Mustapha signed on a small
piece of paper then you go to the forest and you get a few thousand acres. And then
you sell it, you make tons of money. One shipment over three millions. So you have
a lot of money to spend” (Interview mit Chao Tet On, Kota Kinabalu, 05.07.2004).

494

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Diese Darstellung wird von kritischen Kadazan-Vertretern bestitigt. Es sei
nicht einfach

,to become an assemblyman if you really look at it from a dignified point of view,
because there is this expectation that, when you are there, your money will flow.
[...] Always letters come in. They look at him as a resource for multiple numbers of
things. [...] Let’s say there is a student from a family, that is supposed to go to the
university, but not enough money, so he has to be expected to be able to help. [...]
With that, if you have a politician who is not resourceful enough, he doesn’t have
the basic economic, at least a certain level as soon as he wins. Then you can see he
starts with a minus. So he has to finance and he will become very weak. And there-
fore he will have to look for money* (Interview, Kota Kinabalu, 06.07.2004).

Eine zentrale, wenngleich implizite Botschaft dieser AuBerungen ist, dass sich
alle politischen Akteure als vom Fortbestand des Systems abhéingig wahr-
nehmen. Ohne die reibungslose Kooperation zwischen den verschiedenen
Akteuren sind die Profite aus dem Holzeinschlag nicht einzustreichen. Ohne
die chinesischen Unternehmen fehlte frither vollstindig und heutzutage immer
noch weitgehend das technische Knowhow fiir Holzeinschlag und Abtrans-
port, ohne die bereitwillige Lizenzvergabe durch die indigene politische Elite
wire fiir die chinesischen Unternehmen schnell das 6konomische Ende nahe.
Da die indigenen Eliten die von ihnen abgeschopften Renten nur zu einem
geringen Teil in den Aufbau eigenen technischen Knowhows stecken, viel-
fach auf Chinesen als Subkontraktoren zuriickgreifen und mit dem Geld in
thren Gemeinschaften direkt Projekte unterschiedlichster Art finanzieren,
bleibt die technische Expertise auch weiterhin weitgehend bei den Chinesen
und die indigenen Eliten mithin auf deren Kooperation angewiesen.

Entstanden ist so ein System wechselseitiger horizontaler wie vertikaler
Abhingigkeit, das die Eliten der verschiedenen ethnischen Gruppen in einer
Allianz aneinander und auf der Grundlage traditionaler, bzw. traditionsba-
sierter Patronagestrukturen die einzelnen Eliten an ihre Klientelgruppen bin-
det.

Die Lernprozesse der letzten Jahrzehnte haben inzwischen ein System
etabliert, in dem Kooperation und Konkurrenz eine relativ feste Verbindung
eingegangen sind, eine hohe Erwartungssicherheit herrscht und die verschie-
denen Parteien ihre respektiven Einflusssphiren weitestgehend akzeptieren.
Solange die verschiedenen intra-ethnischen Patronagestrukturen funktionsfa-
hig bleiben und damit die ethnischen Klientel befriedigt werden konnen, ist
keine systemische Instabilitéit zu befiirchten.

495

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Opposition in Sabah: ein leerer Raum?

Der Preis fiir Stabilitdt und Gewaltfreiheit ist in Sabah der gleiche, wie in
Festlandsmalaysia: ein weitgehendes Fehlen von Opposition, die die herr-
schenden Arrangements in Frage stellen wiirde. Politische Mobilisation und
themenfokussierte Auseinandersetzungen sind ebenso wenig anzutreffen, wie
eine offene und kritische Presse und Zivilgesellschaft. Die Medien sind unter
Kontrolle von Parteien bzw. fithrenden Politikern von Mitgliedsparteien der
Allianz. Dementsprechend ist Kritik auch nur in sehr vorsichtigen Dosen und
nicht selten nach gezielter (politisch motivierter) Freigabe durch fithrende
Politiker anzutreffen.

Das ist nicht nur einer sicherlich bestehenden Allianz der ethnischen Eli-
ten geschuldet, fiir die ein weitgehend kritikfreies System natiirlich ausneh-
mend bequem ist, sondern auch einem bei allen Mainstream Représentanten
dhnlichem Verstiandnis von dem was Opposition sein und was sie leisten soll.
In Anbetracht der wiederholten Verwandlungsprozesse von Oppositionspar-
teien, die nach tiberwiltigenden Wahlsiegen die vordem scheinbar uniiber-
windlichen, weitgehend mit den staatlichen Institutionen verschmolzenen Re-
gierungsparteien von der Macht fegten und selbst die Regierung iibernahmen,
kann man nicht einfach sagen, dass Opposition in dem herrschenden System
nicht moglich und ein Sieg gegen die Regierung nicht machbar wire. Berjaya
und PBS illustrieren auf jeweils eigene Art, dass im wahldemokratischen
Kontext Malaysias selbst gegen autoritdr verformte Systeme wie das unter der
Fiihrung Mustaphas die Organisation von Opposition méoglich ist und eine
Mehrheit der Wiahlerstimmen mobilisiert werden kann.

Welchen spezifischen Platz hat die Opposition im politischen System Sa-
bahs und wie wird das Konzept der Opposition von den Akteuren gedacht?
Auf diese Fragen gilt es nun Antworten zu skizzieren.

Seit Staatsgriindung ist das politische System charakterisiert durch die un-
gebrochene Herrschaft der BN auf der Ebene der Foderation und der meisten
Gliedstaaten. Dem korrespondiert eine dauerhafte strukturelle Schwiéche der
,ewigen‘ Opposition. Das politische Verfahren ist gekennzeichnet durch eine
dauerhafte autoritire Verformung, die besonders sichtbar wird in der recht-
lichen Absicherung der BN-Hegemonie im o6ffentlichen Raum mittels des
Versammlungs-, Presse und Vereinigungsrechts. Hinzu kommen die zu Zeiten
bereitwillige Anwendung des Internal Security Act'® gegen innenpolitische

108 Dieser erlaubt unter bestimmten Bedingungen die Inhaftierung von Kritikern
bis zu zwei Jahre, ohne dass diesen der Rechtsweg offen stehen wiirde. Uber
die Inhaftierung entscheidet allein der zustindige Minister. Wenn dieser die
nationale Sicherheit bedroht sieht, d.h. schon vor einem nur antizipierten
Handeln der ,potenziellen Straftiter’ kann eine entsprechende Inhaftierung
unter dem ISA angeordnet werden.

496

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Kritiker des Regimes und die 6konomische Dominanz der in der BN zusam-
mengeschlossenen Parteien im Mediensektor sowie die vielfach nachgewie-
sene Neuadjustierung/Manipulation von Wahlbezirksgrenzen, die durchgén-
gig den BN-Parteien und meistens UMNO zu Gute kam.

Diese Fakten haben viele Beobachter dazu verleitet Malaysia als ein im
wesentlichen ,,oppositionsfreies” System zu betrachten, eine Sichtweise, die
jedoch fiir einige Gliedstaaten, insbesondere das von der PAS regierte Kelan-
tan, aber auch Terengganu und eben fiir Sabah zu verzerrten Analysen fiihrt.
Auch andere Spezialfille, wie das seit langem von einer regionalen, aller-
dings der BN angehorigen, chinesischen Partei regierte Penang machen in
einer derartigen Analyse Probleme, weil hier die Kategorie und die Stellung
von Opposition teilweise anders als auf Foderationsebene bestimmt werden
muss.

Im historischen Riickblick auf die ,,Anfinge der Politik im Sabah der
1960er Jahre wurde schon deutlich, dass die zeitgendssischen Auseinander-
setzungen zwischen den drei ,Partnern® der Allianz kaum etwas von der
Schérfe vermissen lieBen, die ansonsten von Konflikten zwischen Regierung
und Opposition zu erwarten sind. Immerhin alliierten sich zwei der drei Part-
ner mit dem (mehr oder weniger unausgesprochenen) Ziel der politischen
Vernichtung des Dritten. Dieser wiederum stellte 6ffentlich die kognitiven
Grundlagen der Kooperation in Frage. Interessanterweise entwickelte sich aus
diesen politischen Konfrontationen, trotz ,,britischen* Wahlrechts, kein insti-
tutionelles System, nach dem Muster der strukturell dhnlichen westlichen
Systeme. Es kam nicht zur Herausbildung eines stabilen parlamentarischen
Gegeneinanders von zwei oder drei relativ stabilen Parteien, die in den Rollen
von Regierung und Opposition wechselten. Selbst wenn man eine stabile eth-
nische Verteilung und eine relativ starre Fixierung der Wéhlerschaft auf ihre
jeweiligen Interessenvertreter unterstellt, wire ein System erwartbar gewesen,
in dem Zwei-Parteien-Koalitionen einander an der Macht abwechseln. Jede
der drei Parteien hitte bestindig verhandeln konnen, mit welchem anderen
Partner sie die eigenen Interessen zu einem hoheren Grad durchsetzen konnte.
Da die anderen Parteien mit der gleichen Intention verhandeln miissten, um
ihre Interessen bestmoglich durchzusetzen wire eine moderate Koalition
zweier ethnischer Gruppen erwartbar. In dem Moment, in dem die dritte
Gruppe jedoch einer der beiden Parteien weiterreichende Zugestidndnisse
machen wiirde, wire mit einem Wechsel zu rechnen. Eine dauerhafte Koali-
tion zweier Parteien wire nur dann erwartbar, wenn die Interessen zweier
Gruppen am besten auf Kosten der dritten Gruppe maximiert werden konnten
— in diesem Fall wire mit einer strukturellen Marginalisierung der dritten
Gruppe zu rechnen.

Fiir Sabah wire unter den Bedingungen der 60er Jahre wohl zu erwarten
gewesen, dass sich ein System etabliert, in dem sich die politischen Reprisen-

497

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

tanten der muslimischen und nicht-muslimischen indigenen Gruppen gegen-
iiberstiinden und die chinesische Bevolkerungsgruppe als Ziinglein an der
Waage eines Systems alternierender Mehrheiten fungiert. Ansétze hierzu fin-
den sich in der Mitte der 60er Jahre, als die prekdre Allianz-Formel zugunsten
einer einfachen Mehrheitsformel (USNO+SCA) aufgegeben wurde. Es hitte
sich nun eine starke Opposition unter Fithrung von UPKO entwickeln kénnen,
was die Handlungsmoglichkeiten der fithrenden Regierungspartei USNO
drastisch eingeschrinkt hétte, wire diese doch immer Gefahr gelaufen, bei zu
opportunistischem Handeln die Unterstiitzung der chinesischen SCA und da-
mit die Regierungsmacht an eine Allianz aus SCA und UPKO zu verlieren.
Dies geschah jedoch nicht. Vielmehr 16ste der tiberragende Fithrer der Kada-
zandusun, Donald Stephens, deren politische Organisation UPKO auf und
handelte mit der USNO-Fiihrung aus, dass UPKO-Mitglieder als Individuen
in die USNO aufgenommen wiirden. Die absehbare Folge war, dass die
Kadazandusun als einzige ethnische Gruppe iiber keine institutionalisierte
Vertretung ihrer kollektiven Interessen verfiigten. Die als Einzelpersonen in
USNO aufgenommenen UPKO-Kader spielten politisch nur noch eine sehr
begrenzte Rolle, da es die USNO-Fiithrung zu verhindern wusste, dass Fiih-
rungspositionen an sie gingen. Wie erklért sich dieser sehenden Auges began-
gene ,politische Selbstmord*?

Zumindest fiir die damalige Kadazandusun-Fiihrung gilt, dass ihrem poli-
tischen Handeln eine ausgeprigte, am Interesse der Kadazandusun, aber auch
der groBeren politischen Einheit Sabahs orientierte pro-soziale Haltung zu-
grunde lag. Stephens, der in den frithen 60er Jahren vom scharfen Gegner
zum {iberzeugten Beflirworter der Vereinigung mit der Foderation Malaya
geworden war, argumentierte, dass der Weg in die Opposition gegen USNO
die Frage wieder aufgeworfen hitte, ob Sabah mit einem weiteren Verbleib in
Malaysia wirklich optimal gedient wire — wodurch, nur kurze Zeit nach dem
Bruch mit Singapur die territoriale Integritdt Malaysias erneut zur Debatte
gestellt worden wire. Der Weg in die Opposition hitte aus seiner Sicht zu
einer Vertiefung der Grében, zu einer Verscharfung der Konflikte und evtl. zu
Konfrontation und Gewalt gefiihrt, etwas, das es um allen Umstanden zu ver-
meiden galt. In einem Brief an James Ongkili von 1969 begriindet Stephens
seine Entscheidung sehr genau, wenn er schreibt:

,,»An Opposition in a long-established democracy is a must but in a young country
like Sabah we found that Opposition was leading to a rift which could be so wide
that it could never be mended. The UPKO leaders also felt that Opposition was lea-
ding them towards an anti-Malaysian policy which if allowed to remain could lead
to a breaking up of the Federation. They had all been for Malaysia and knew that
Sabah's future was irrevocably tied to that of Malaysia. They had much to do with
the birth of Malaysia and they wanted Malaysia to succeed. They feared also the rift

498

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

between the Bumiputra peoples of Sabah and, knowing that their future was tied to
the future of the Bumiputra people of Malaysia as a whole, they felt that to remain in
Opposition purely for the sake of opposing would only end in disaster* (Donald Ste-
phens zit. nach Ongkili 1989: 69-70).

Festzuhalten ist, dass diese ,,altruistische® Einstellung weder von den musli-
mischen noch von den chinesischen Eliten geteilt wurde, die in ihrer Bereit-
schaft, die politischen Reprisentanten der Kadazandusun zu marginalisieren,
auf die Maximierung ihrer jeweiligen Interessen abzielten. Es ist jedoch auch
zu betonen, dass beide Eliten in kiirzeren bzw. ldngeren Lernprozessen eine
ausgepragte Fahigkeit zu strategischer Empathie erwarben; d.h. dass sie
politisch lernten und begriffen, dass ihren eigenen Interessen langfristig am
besten gedient war, wenn Arrangements gesucht und umgesetzt wurden, von
denen alle gesellschaftlich relevanten Gruppen profitierten, wenn also eine
Nullsummenlogik zugunsten einer Win-Win Orientierung aufgegeben wurde.
Strategische Empathie meint jedoch fiir sich genommen nicht, dass die Dis-
tanz zum Gegeniiber aufgehoben wird, sie zielt auch nicht auf eine Uberwin-
dung der trennenden kollektiven Identitdten, sondern beschreibt lediglich die
Fahigkeit zur Einfithlung in die Positionen und Befindlichkeiten des Anderen,
was dann in die Entwicklung eigener Zielvorgaben und Handlungsstrategien
einflief3t.

Opposition hat in einem derartigen System eine klare, von den Herr-
schenden definierte Rolle und Stellung. Thnen geht es nicht darum, sie per se
abzuschaffen, sondern an ihren Platz zu verweisen. Da das System nicht als
zwischen verschiedenen Lagern alterierend gedacht ist, sondern als eine alle
Gruppen integrierende Regierung, kann Opposition am besten als temporérer
Bestandteil einer auf Dauer gestellten supermajoritiren Regierung imaginiert
werden.

Diese Sicht wird exemplarisch deutlich in den Einschédtzungen von James
Masing, eines fritheren langjdhrigen Oppositionsabgeordneten und jetzigen
Ministers in der Regierung Taib Mahmud in Sarawak. Vor dem Hintergrund
des ehemaligen Oppositionspolitikers argumentiert er, dass

,,The objective [of the government; die Verf.] is not to get rid of the opposition com-
pletely. It is better to bring them in and tame them [...]. And then we have a better
foundation to grow together. I think that’s what happened. [...] First the opposition
fights, because it’s enough frustration to start there. The ruling government realizes
that. They ease that frustration there. [...] ,If you want to come in, bring them in and
let us sort out the differences within the coalition.® That’s how it works, I think.
Because there is an understanding on both sides* (Interview 1 mit James Masing,
Kuching, 27.06.2004).

499

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

In diesem Verstindnis dient Opposition ausschlieBlich dazu, Protest zum Aus-
druck zu bringen und zu kanalisieren. Ziel des Systems an sich ist aber ihre
Uberwindung durch Integration in das Verhandlungssystem, als das die BN
gelten kann.

Der Erfolg bemisst sich in den Augen der Politiker darin, dass es ihnen
gelingt, Entwicklungsleistungen fiir alle Gruppen zu erbringen, so dass diese
ihre Frustrationen innerhalb des BN-Systems zum Ausdruck bringen und
nicht in Form von Opposition.

Pang Teck Wali, einer der intellektuellen Vordenker in Sabahs Staatsbiiro-
kratie bestimmt die Rolle der Opposition dhnlich. Er betont, dass das Fehlen
von Opposition in Malaysia offensichtlich sei, und viele Menschen sich eine
stiarkere Opposition wiinschen wiirden. Dieses ,,Defizit“ resultiert seines
Erachtens jedoch aus einer klugen aktiven Integrationsstrategie der Regie-
rung, ,,where all opposition that is strong enough would be absorbed into the
mainstream politics. So, [...] if you are good somehow they find ways to take
you over. As it happened in Sabah and many other places. So it is a very cle-
ver model and a very interesting model. I don’t know where else in the world
you have a political model like this. It has worked very well“ (Interview mit
Pang Teck Wai, Kota Kinabalu, 01.07.2004).

So geht es vor allem darum, dass die Regierung immer weil3, wieweit sie
nachgeben und wann sie fest bleiben muss. Opposition ist ein Seismograph
fur die Stimmung im Volk und der richtige Umgang mit ihr zeichnet den
guten vor dem mittelméBigen oder schlechten Fiihrer aus, wie Pang, hier am
Beispiel der nationalen Politikebene, betont: ,,Primarily I think prime-minis-
ters have been very clever. They know when to give way a bit and when to
pull back, so managing this very fine balance between great opposition and
have a system where things can run smoothly. Therefore a great deal of power
comes with it. Minimum opposition has been a final line which Mahathir has
been able to manage very well and I think he is a Master in this. [...] That
very fine line has to be very carefully managed* (Interview, Kota Kinabalu,
01.07.2004).

Die Fahigkeit zur Inklusion ist eine der wesentlichen unabdingbaren
Voraussetzungen des dauerhaften Funktionierens des malaysischen Modells.
Die Gefahren der Exklusion werden von Sympathisanten der Opposition
kaum anders gesehen, als von Regierungsvertretern. So analysiert Pung Chen
Chun den Unterschied zur majoritiren Demokratie: ,,So if you do not include
the race-based party from the opposition, you do not encourage them to come
into the National Front coalition, they start shouting there. It may be good for
democracy in the Western eyes. But it may not be very good for national sta-
bility at the home front* (Interview, Kota Kinabalu, 03.07.2004).

Der ehemalige Vorsitzende der chinesischen Handelskammer von Kota
Kinabalu, Chong Kon Fui, verkniipft direkt die Perspektive auf die Opposi-

500

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

tion mit der vorherrschenden Ideologie des Entwicklungsstaates, dessen Han-
deln im Wesentlichen dem einer Firmenfiihrung &hnele. Seines Erachtens
muss es Ziel politischen Handelns sein, die Opposition in die Regierung zu
integrieren: ,,I personally feel, that they should join the Barisan National, so
that you can bring them to the mainstream of development. [...] So if you
keep your people in the opposition, they are the loosers. For the people’s
good, for their advancement, forget about politics. [...] Don’t keep them away
from the mainstream. Forget about politics* (Interview, Kota Kinabalu,
06.07.2004).

Dies kann aber nur funktionieren, wenn die Anliegen der Opposition auch
von der Regierung aufgenommen werden. Um dies sicherzustellen, wird den
Oppositionsparteien, die bereit sind der Barisan National beizutreten, eine ge-
sicherte Représentation in BN-Gremien, aber zumeist auch in Parlament und
Exekutive zugesichert, so wie 2002 der langjdhrigen Oppositionspartei PBS,
die nicht nur 13 Sitze im Gliedstaatsparlament, sondern auch noch vier Sitze
im Foderationsparlament erhielt. Nach der ,schmutzigen® Niederlage gegen
die Sabah BN in den Wahlen von 1994, war es der PBS gelungen, sich durch
ihr tiberzeugendes Abschneiden bei den Wahlen von 1999 klar als legitime
Stimme der Kadazandusun zu profilieren und sie wurde mit diesem Auftrag
auch 2002 in die Sabah BN aufgenommen. Eine kritische Analyse der inte-
grativen Strategie von BN und Opposition, begriindet sie mit dem Uberle-
bensinteresse der Oppositionsparteien und erklart damit, warum diese bereit
sind, der BN beizutreten. Danach haben sie in einem System wie dem in Ma-
laysia und Sabah vorherrschenden kaum Uberlebenschancen auBerhalb der
BN, weil ihnen die finanziellen Voraussetzungen fehlen und sie zwar Protest-
stimmen auf sich vereinigen modgen, aber vom Gros der Wihler nicht als
sinnvolle Alternative zur BN gesehen werden. So ist die BN zwar auf der ei-
nen Seite eine bereitwillige ,,Kduferin®, doch sind die Oppositionsparteien in
der Regel auch

,willing seller[s]. BN is happy not to have an opposition shout outside and some
opposition, they understand that they will not be able to create much impact anyway.
So, if they want to survive, [...] [they] can jump into a big coalition and be ensured
of survival. [...] I don’t think, they join because they have a common goal per se.
But generally the Barisan National concept is quite well received, because records
show that they have not used the dominance in the parliament to marginalize any-
body. The Indians, the Orang Asli, everybody is still having their place under the
sun“ (Interview mit Pung Chen Chun, Kota Kinabalu, 03.07.2004).'%

109 Dies ist wohlgemerkt die Einschétzung einer Person, die ihren Beruf als Jour-
nalist nach einem kritischen Artikel durch die Tétigkeit staatlicher Organe ver-
loren hat.

501

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Ahnlich betont auch ein fithrender Biirokrat die finanzielle Grundlage der
Inklusionspolitik in Sabah — gerade weil Parteien im Rahmen der vorherr-
schenden Patron-Klient-Beziehungsmuster auch eine grof3e Zahl ganz ,,hand-
fester” Vorteile gewédhren miissen.

,,In Sarawak and Sabah financial backing is normally provided by the person on top.
If he looses his finance, he cannot run his machinery. [...] So it is important for this
party to be in the government, so that they can have access to government funds to
finance its party. I mean, that’s how things are here. [...] It is siphoned off from
somewhere and UMNO is the same. [...] They siphon it from the system, legally or
I do not know if illegally, but maybe legally, by giving contracts and in exchange for
that they give me certain representation and all that. [...] So as an institution it [the
political party; die Verf.] will collapse if the financing is not there and somebody
else with a lot of money will come up* (Interview, Kota Kinabalu, 02.07.2004, ano-
nymisiert).''’

So geht es aus Sicht der BN bei Wahlen vor allem darum, die Stimmenzahl
fiir die Opposition dadurch zu minimieren, dass sie deren Agenda soweit als
moglich zu ihrer eigenen macht und sich als eine Kraft darstellt, die alle ge-
sellschaftlichen Interessen in ihren Reihen représentiert. Eine Konfrontation
zwischen konkurrierenden Interessen soll soweit als moglich vermieden wer-
den. Dem dient auch die Selbstdarstellung als ein Block, in dem die verschie-
denen Interessengruppen ihre festen Plitze haben, ohne gegeneinander zu
konkurrieren. Logischerweise werden nirgendwo Kandidaten von Mitglieds-
parteien der BN gegeneinander antreten. Vielmehr wird die Verteilung der
Kandidaten auf die Sitze im Vorhinein in ,,Hinterzimmer-Deals* der Partei-
Eliten festgelegt.

Das Pendant zur Reduktion demokratischer Partizipation auf die Eliten
der verschiedenen ethnischen Gruppen ist die Selbstverpflichtung auf den
Kompromiss und die grofitmogliche Integration, die sich klar gegen das
Majoritdtsprinzip der Demokratie richtet. Es geht nicht darum, dass sich eine
Mehrheit gegen eine Minderheit durchsetzt, sondern dass die politikgestal-
tende Mehrheit so gro3 und breit als moglich wird.

So vertritt James Masing, einer der einflussreichsten Politiker Sarawaks,
dhnlich wie viele Politiker Sabahs, offen die Idee von Proporz und Integra-
tion:

.| think, the Americans stretch democracy to the farthest extent. We win, therefore
we control. Next time your turn to win, you control. We said ,No share. Let us share
the winning. We’ll watch, what is your problem, then you in the same time coming
to us, as you know what our limitations will be. So let us go together.© And that is

110 Beinahe gleichlautende Ausserungen gaben die meisten der Interviewpartner.

502

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

why in Barisan here, we form the government before the election. While in other
countries they form the government after election. And our system is much better.
We decide before we got to the polls. ,0k, let us decide what we’ll do: You have so
much, you have so much and so much, you agree? Yes we agree. Let us go to the
poll together.® [...] Once we agree, let us fight the other” (Interview 1 mit James
Masing, Kuching, 27.06.2004). !

Nun lésst sich durchaus argumentieren, dass dies ein fiir die Eliten sehr be-
quemes Denkmuster ist. Allerdings korrespondiert es zu der oben dargestell-
ten und immer wieder beschriebenen Einstellung, die von Politikern vor allem
die Lieferung von Giitern unterschiedlichster Art erwartet. Solange diese
sichergestellt ist, scheinen Politiker iiber ein hohes Mal} an Legitimitdt zu ver-
fiigen.

Wie immer man auch von einem westlichen, den Idealen der liberalen
Demokratie verpflichteten, Normen- und Wertesystem dariiber urteilen mag,
so scheint es doch offensichtlich, dass die tibergroB3e Mehrheit der Malaysier,
sei es in der Foderation als Ganzer oder aber in Sabah im besonderen, dem
gegenwirtigen Modell durchaus positiv gegeniiber steht. Selbst bei den emo-
tional hoch aufgeladenen Wahlen von 1999, bei denen vor allem {iber die
schmutzige Art der ,Entlassung™ des stellvertretenden Premierministers
Anwar Ibrahim abgestimmt wurde, erhielt die Opposition zwar deutlich mehr
Stimmen (und Parlamentssitze) als in der Vergangenheit, diese gingen jedoch
fast ausschlieBlich an die stark islamisch orientierte PAS, die nun nicht mehr
nur 7 sondern 27 Abgeordnete ins Parlament schicken konnte. Demgegeniiber
blieb der Stimmenanteil der ,,etablierten Oppositionspartei DAP''? konstant
und die neue Partei Keadilan, die von Anwar Ibrahims Frau gefiihrt wurde,
konnte ganze 5 Sitz gewinnen. Alle drei Parteien spielten und spielen in
Sabah keinerlei Rolle. Soweit Opposition in Sabah eine politische Rolle inne
hat, handelt es sich um politische Gruppen, die vor allem Skonomische Inte-
ressen ethnischer Gruppen vertreten, oder aber als Unabhéngige fiir eine bes-
sere Berticksichtigung lokaler Interessen kdimpfen. Eine andere, vom malaysi-
schen Modell der Politik abweichende Opposition findet in der Bevolkerung
bislang keinerlei Riickhalt. Selbst Regierungskritiker haben nicht selten eine
kritische Einstellung zu den kleinen Oppositionsparteien, wie etwa Pung Chen
Chun, der beklagt, dass es keine Opposition gebe, dann aber fortfihrt, dass die
Oppositionspolitiker

,really don’t understand, what opposition is all about. They oppose for the sake of
opposing. [...] They should contribute to the decision-making process in govern-
ment. That would be something, that they always overlook. They just protest, pro-

111 James Masing, Interview 1, Kuching, 27.6.2004.
112 DAP: Democratic Action Party.

503

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

test, protest. They never give you any credit. I don’t like that kind of opposition. 1
mean basically its drilling up the emotions of the people and without giving them an
anti-dote afterwards. It doesn’t help society. They are basically encouraging dissent
for no reason” (Interview, Kota Kinabalu, 03.07.2004).

Die kognitive Grundlage von Kooperation: Frieden, Stabilitat und
Entwicklung als zentrale Zielsetzungen

Das kognitive Fundament dieser breiten Akzeptanz der BN-Hegemonie bildet
zum einen das Bewusstsein der absoluten Notwendigkeit friedlichen intereth-
nischen Miteinanders und die damit gekoppelte Angst vor interethnischer
Konfrontation und der Moglichkeit, dass diese in Gewalt umschlagen konnte,
wenn eine oder mehrere Gesellschaftsgruppen auf Kosten anderer ihre Inte-
ressen durchsetzen konnten.

Implizit oder explizit rekurrieren die Mitglieder der sabahischen Elite auf
Theorien objektiver Deprivation, wenn sie argumentieren, dass interethnische
Harmonie nicht als gegeben vorausgesetzt werden kénne, sondern auf einem
Fundament der Fairness basiere.

,»The divisive factor I think would be, when politicians try to create the notion that
one race is superior to another race. One ethnicity is superior to another ethnicity,
that there is no element of sharing among the various groups. Because that’s very
important to me: the sharing of the economic cake. So the resource allocation has to
be managed properly. It’s all right for everybody to be hungry, but it is not all right
if certain portion is overfed and some portion is hungry (Interview, Kota Kinabalu,
02.07.2004).

Letztlich ist die Grundlage des Bestehens auf Fairness und Teilhabe fiir alle
ethnischen Gruppen auch oder vielleicht vor allem die Angst vor einer ge-
waltférmigen Eskalation interethnischer Beziehungen. Nimmt man die Ge-
schichte Sabahs zum Malstab, so scheint dieses Bewusstsein iiber Zeit in
einem Lernprozess gewachsen zu sein. Fiir die Chinesen war, wie mehrere der
Interviewpartner bestitigten, ihre Erfahrung mit der einseitigen Unterstiitzung
Tun Mustaphas durch die SCA entscheidend. Der Versuch eine Gruppe de
facto weitgehend aus dem inter-elitiren Arrangement herauszudriangen, hatte
letztlich in der eigenen politischen Marginalisierung resultiert.

Die Muslime lernten in zweierlei Hinsicht. Die muslimische Foderations-
elite begriff nach den Alleingéingen Mustaphas in den frithen 70er Jahren und
nach dessen versuchtem ,konstitutionellen Staatsstreich® von 1985, dass eine
zu prononciert pro-muslimische Politik massive Kosten verursacht, also um
eines hoheren Nutzen Willen unterlassen werden sollte. Der Wahlsieg von
Berjaya und der PBS verdeutlichte, dass muslimische Positionen langfristig
nicht maximiert werden konnten, wenn sie gegen den Willen der anderen

504

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Gruppen durchgesetzt wurden. Der Lernprozess der Kadazandusun verlief
etwas anders, da sie von Anfang an am chesten bereit schienen, auf eine
Maximierung der eigenen Interessen zu verzichten und erst im Laufe spaterer
Jahre die zur Durchsetzung kollektiver Interessen notwendige Organisations-
fahigkeit gewannen. Allen Gruppen gemein ist jedoch ein Bewusstsein der
Fragilitit der gegenwirtigen, durchweg als positiv gewerteten Situation, die
es trotz vielfdltiger Kritikpunkte im Detail aufrechtzuerhalten gelte. So stellt
Chong Kon Fui heraus, dass

,If you hurt other people’s feelings, nobody will follow you. [...] Why would you
want to hurt other people’s feelings? We regard this as a very stupid thing to do. If
for nothing you will stir up this ill-feeling. We like to live peacefully together. We
have been very sensitive to other races feelings. And furthermore the government is
very strict on this thing because we have a seditious act. The punishment is no joke*
(Interview, Kota Kinabalu, 06.07.2004).

Gerade dieser letzte Hinweis auf die Gesetzgebung, die die interethnischen
Beziehungen zum Teil aus dem 6ffentlichen Diskurs herausnimmt und damit
tabuisiert, verweist auf die Bewusstheit der Handlungsstrategie und ihren
fundamentalen ordnungspolitischen Platz. Alle Mitglieder des politischen
Mainstreams stellen im Wesentlichen eine gemeinsame Botschaft heraus: dass
der Stabilitidt der unbedingte Vorrang vor allen anderen moglicherweise kon-
kurrierenden Werten zukommt:

,,The federal government sees stability at the national level being a very important
factor. And nothing should come along to disturb this and if there were any threats
they would come very quickly and stem it up. And I think this largely explains why
we have democracy and peace in the midst of ethnic differences.

Because the overriding goal is very clearly established. National stability is of ove-
riding importance. This is enshrined very clearly in the various Malaysia plans under
this rukun negara, the peace stability. Anything that comes and threaten this, in any
small way, it will be stamped out. [...]

One can say, it's political, but I think the fear of any run-up into violence that would
be difficult to control and can not be tolerated is in all the minds of leaders that we
have* (Interview Kota Kinabalu, 01.07.2004, anonymisiert).

Dieser Interviewpartner bringt damit eine Position zum Ausdruck, die auch in
Umfragen bestitigt wird. Fiir Malaysier haben Demokratie und Rechtsstaat-
lichkeit, so die Ergebnisse einer Untersuchung aus dem Jahr 1996, einen
hohen Stellenwert. Nichtsdestoweniger sind sie, ungeachtet ihrer sozialen
oder regionalen Herkunft, bereit, Demokratie zu beschrinken, wenn sie durch
ein Mehr an Demokratie eine Gefahr fiir die soziale Stabilitéit befiirchten. Die
zentralen Ergebnisse dieser nicht auf die Region Sabah bezogenen Studie

505

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

verlaufen weitgehend parallel zu der vorgelegten Analyse. Als zentrale Ergeb-

nisse konnen gelten, dass Malaysier

e die demokratische Ordnung wertschitzen,

¢ cine effiziente Regierung als wichtigstes Element einer demokratischen
Ordnung noch weit vor dem Recht auf freie Rede positionieren und dieses
Recht wiederum weitaus bedeutender erscheint als das Recht die Regie-
rung wihlen zu diirfen,

e einer groflen Zahl von gesellschaftlichen Interessengruppen nicht per se
ein Recht auf politische Partizipation einrdumen,

e der Unabhéngigkeit der Gerichte einen hohen Stellenwert einrdumen und
diese durch das Handeln der Regierung bedroht sehen,

¢ davon ausgehen, dass auch sensible Themen (Ethnizitdt) im Parlament of-
fen diskutiert werden sollten,

¢ fiir eine freie Presse eintreten, allerdings eine sensible Behandlung der ge-
sellschaftlich kritischen Themenbereiche einfordern (vgl. Welsh 1996,
vgl. auch Department of State, Office of Research 2005).

Der zentrale Faktor, der als einziger durchgéngig mit der Bereitschaft zur Be-
schrinkung von Freiheiten korreliert, ist die durchgéngig prononciert vorge-
tragene Notwendigkeit der Aufrechterhaltung sozialer Ordnung (vgl. ebd.:
898-899).

Soziale Ordnung, Frieden und ein Mindestmal} an sozialer Gerechtigkeit
zwischen den gesellschaftlichen Gruppen sind die kardinalen Paradigmen, an
denen sich alle politischen Praktiken und Arrangements messen lassen miis-
sen. Demgegeniiber stehen breite demokratische Partizipation, eine politische
Offentlichkeit und individuelle Freiheitsrechte eindeutig zuriick, obgleich sie
gleichermalBien Teil des kollektiven Selbstbildes sind.

4.4.3 Machtteilung als kognitives Muster
gewaltfreier Interessenpolitik

Wie schon in den vorangegangenen Kapiteln, so stechen auch hier die Unter-
schiede des Falles Malaysia, die ihn von den beiden gewalthaltigen Fillen
trennen, offensichtlich heraus. Besonders auffillig ist das praktisch vollstén-
dige Fehlen all der Kategorien, die in den vorangegangenen Féllen als gewalt-
verschirfend ausgemacht wurden: eine Clan- bzw. familialistische Ordnung
findet sich bei keiner der ethnischen Gruppen. Selbst die chinesische Bevol-
kerungsgruppe, die traditionell engen Familienbanden groBe Bedeutung bei-
misst und deren Geschifte und Unternehmen zumeist in Familienhand sind,
ist zu politischen Zwecken auf hoherer Aggregationsebene organisiert — als
Sprachgruppe, Herkunftsgruppe oder als Mitglied der chinesischen Gemein-
schaft in Sabah. Das heilit nicht, dass nicht auch Verwandte von Politikern

506

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

deren Amter ,.erben®, wohl aber, dass die Forderung des Familieninteresses
im politischen Raum mit der der Interessen der ganzen, weitaus gréBeren
ethnischen Gruppe ausbalanciert wird, als deren Repriasentanten die einzelnen
Politiker agieren. Wenn Patron-Klient-Beziehungen durch eine Priferenz fiir
partikulare Losungen gekennzeichnet sind, dann ist Sabah in dieser Hinsicht
kaum als klientelistisches System zu bezeichnen. Obgleich, wie gezeigt, Be-
reicherung im Amt, Korruption und Vetternwirtschaft in Sabah keine Fremd-
worter sind und teilweise massive Ausmafle annahmen, resultiert der iiberge-
ordnete Rahmen der Elite-Kooperation, der Orientierung auf Win-Win
Losungen, der expliziten Entwicklungs- und Wachstumsorientierung und der
Fokussierung auf den Ausgleich der Interessen groBer gesellschaftlicher
Gruppen doch in einer Politik, die allen Gruppen zugute kommt. D.h. dass die
kontraproduktiven Effekte von Korruption und Patron-Klient-Beziehungen
nicht als universale Konstante gehandelt werden diirfen, sondern von einem
spezifischen Set von Voraussetzungen abhiangen. Sollten diese in Teilen nicht
gegeben sein, ist Ausgleich, Kooperation, Win-win Orientierung auf ein iiber
dem Einzelinteresse stehenden Gemeinwohl und Entwicklung méglich, ob-
gleich allenthalben Korruption grassiert. Ein derartiges System, zumindest
wenig destruktiver, evtl. in Teilen durchaus positiver Korruption und Vettern-
wirtschaft, ist fiir Sabah zu konstatieren.

Worin liegen die Unterschiede? Zum einen ist offensichtlich fiir keine
Personengruppe das eigene Clan- oder Familieninteresse der zentrale Mal3stab
politischen Handelns. Alle betonen vielmehr ihre Aufgabe als Vertreter einer
ethnisch bestimmten Gruppe im Rahmen eines Konzertes weitgehend gleich-
berechtigter Michte. Gleichzeitig verorten sich alle bewusst als Reprisentan-
ten einer ethnischen Gruppe in einem von mehreren gleichberechtigten Grup-
pen besiedelten sozialen Raum. Thre Antworten auf die Frage nach Fiihrer-
schaft und interethnische Beziehungen verweisen auf a) ein sehr hohes Mal}
an Reflexivitit, b) eine klare und eindeutige gemeinsame Prioritdtensetzung,
die dem friedlichen Mit- oder zumindest Nebeneinander Vorrang vor allen
gruppenspezifischen Interessen einriumt, c) eine hohe Ubereinstimmung in
Bezug auf das Regelset, das die Aushandlung interethnischer und sonstiger
politischer Konflikte verregelt.

Auch hier gelten kognitiv sehr anspruchsvolle Zielvorstellungen und Re-
geln: Zugrunde liegt die Annahme, dass interethnische Beziehungen gewalt-
tréachtig sind, dass interethnische Konflikte schnell eskalieren konnen, dass
die entstehende Gewalt immensen Schaden fiir alle anrichtet und folglich der-
artige Eskalationsprozesse um jeden Preis verhindert werden miissen (auch
um den Preis der Beschrankung der Freiheit). Zugrunde liegt gleichermallen
eine sehr ,rationale Analyse interethnischer Konflikte, die diese auf soziale
Ungleichheit, ungleiche Entwicklung und Deprivation zuriickfiihrt. Genau
deshalb wird Ethnizitit, bzw. die ethnische Balance, zum Fundament der

507

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Politik, die als bewusster Prozess des Ausgleich zwischen den Interessen der
ethnischen Gruppen gefasst wird, aus dem keine als Verlierer hervorgehen
darf. Daher gilt es auch alle ethnischen Gruppen in den Verhandlungsprozess
zu integrieren, so dass keine in die Position einer exkludierten Minderheit
gerét.

Da sich weder in Malaysia als Ganzem, noch in Sabah im Speziellen, eine
rechtliche Sicherstellung ethnischer Reprisentation findet, sondern theore-
tisch eine dauerhafte Majorisierung der Minderheit durch die Mehrheit denk-
bar ist, wurden verschiedene Verfahrensweisen erprobt, die die erwiinschte
Inklusivitét sicherstellen sollen. Die Angst vor einem Abgleiten in kommuna-
listische kognitive Muster und Handlungspraxen fithrte in Malaysia wie in
Sabah zum gleichen Design einer Elite-Kooperation, die zum einen die Kon-
trolle tiber die potenziell konkurrierenden ethnischen Gruppen sicherstellt und
zum anderen fiir Politiker wie auch die allgemeine Wihlerschaft einen hohen
Anreiz schafft innerhalb des Systems zu agieren und Strategien des ethnic
outbidding wegen der damit verbundenen hohen Kosten zu meiden.

Dieses quasi-institutionelle Argument erkldrt aber bestenfalls, warum
kommunalistische Tendenzen nicht erfolgreich waren, es erklért nicht, warum
sie lber lange Zeitrdume weitestgehend bedeutungslos waren, und das ob-
gleich Politiker durchaus nicht selten mit den Angsten ihrer Klientel Politik
zu machen verstanden. Ein moglicherweise zentraler Unterschied zum para-
digmatischen Fall des ethnic outbidding, wie er in Sri Lanka zu beobachten
ist, ist die herausragende Bedeutung, die von Wéhlern und Eliten gleicher-
mafBen der Aufrechterhaltung sozialer Stabilitit zugewiesen wird. Stabilitét,
Frieden und Ordnung sind Kategorien, die im Denken aller gesellschaftlicher
Gruppen wie auch in dem ihrer Fiihrer eine de facto uneingeschrinkte Priori-
tit genieen. Da alle Eliten davon ausgehen, dass Gewalt aus einem Gerech-
tigkeitsdefizit resultiert, sind sie bereit und willens aktiv eine Politik zu ver-
folgen, die nicht nur den Interessen der eigenen, sondern auch denen der
anderen Gruppen nutzt. Eskalatorische Strategien sind damit nicht ausge-
schlossen, miissen jedoch innerhalb eines eng begrenzten Rahmens eines
,.kalkulierten Opportunismus‘ bleiben.

Gerade weil sich Politik als integrativ versteht, in dem Sinn als alle gesell-
schaftlichen Gruppen tiber ihre ethnischen Reprisentanten am politischen
Entscheidungsprozess teilhaben, bleibt Opposition eine immer nur temporér
integrierbare Kategorie, als Indikator der Vernachldssigung wie auch als
Zeichen partiellen Politikversagens. Inhaltlich ist sie auf Kritik an Leistungs-
defiziten des Systems beschrankt und wird als solche auch durchaus ernst
genommen. Insoweit als Opposition das herrschende Elite-Kartell, bzw. die
Kartellpolitik” in Frage stellt, ist sie freilich nicht integrierbar und wird mit
vielerlei, z.T. auch undemokratischen Mitteln, bekdmpft. Physische Gewalt

508

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

hat allerdings im politischen Raum keinen Platz.'”® Die in den Philippinen
und Sri Lanka beobachtbaren Versuche politische Gegner auch mit Gewalt zu
bekédmpfen oder aber die Bevolkerung durch symbolische Gewaltdemonstra-
tionen einzuschiichtern sind nicht nur unbekannt, sie sind undenkbar, da sie
den Normen des politischen Konfliktaustrags fundamental widersprechen
wiirden.

Die in den Philippinen aber auch in Sri Lanka allenthalben beobachtbare
Privatisierung von Gewalt findet in Malaysia zu keinem Zeitpunkt ein Pen-
dant. Am nichsten kam Sabah der Gewaltanwendung in den terroristischen
Anschlédgen, die das Land zwischen 1985 und 1986 erschiitterten. Anders als
in den Philippinen und in Sri Lanka waren diese jedoch eine klare Abwei-
chung von der Norm friedlicher und regelgeleiteter Politik und nicht Aus-
druck eines typischen Politikmusters. Entsprechend wurde das im regionalen
Vergleich ,,harmlose” Ausmal} der Gewalt als extrem kritisch empfunden. So
bleibt festzuhalten, dass Gewaltanwendung ein Anathema der Politik war und
ist.

In den vorangegangenen Kapiteln haben wir herausgearbeitet, dass
Machtteilung zwischen ethnisch bestimmten politischen Gruppen das heraus-
stechende Charakteristikum der malaysischen und sabahischen Politik ist. In
dieser kurzen Skizze der Sicht der politischen Akteure auf ihr Handeln und
die diesem zugrunde liegende Motivation wurde sichtbar, dass Machtteilung
kein ,,Zufallsprodukt® ist und auch nicht auf einem spezifischen forderlichen
institutionellen Design aufsitzt, sondern umfassende kognitive Voraussetzun-
gen hat. In Anlehnung an Baileys klassische Formulierung argumentieren wir,
dass die malaysischen/sabahischen Eliten nicht nur wie die philippinischen
und sri-lankanischen als Fiihrer ihrer jeweiligen Gefolgschaft auftreten, son-
dern zwei kognitive Sets von Fiihrerschaft in sich vereinen, die ihre systemi-
sche Rolle und die Dynamiken politischen Handelns signifikant verschieben.
Bailey und Lustick differenzieren zwischen dem Fiihrer, der im Interesse
seiner Gruppe handelt und ,strives to exploit or modify the rules that govern
competition with other groups, in order to achieve advantages for his group
and for his position as group leader” (Lustick 1979: 331) und Schiedsrichtern
(umpires), deren Handeln auf die Bewahrung der Regeln zielt:

113 Wir sind uns durchaus bewusst, dass immer wieder iiber einzelne Fille von
Gewaltanwendung und Folter im Polizeigewahrsam berichtet wird und es auch
im Zusammenhang mit Holzeinschlag in Sabah und anderen Gebieten zu Kon-
frontationen zwischen Polizei und Demonstranten kommt, bei denen die
Polizei Gewalt anwendet. Hierbei kam es auch schon zu einigen Toten, doch
lassen ihre Zahl und die Verlaufsberichte derartiger Konfrontationen unseres
Erachtens darauf schlie3en, dass es sich dabei um nicht-intentionales Verhal-
ten im Rahmen einer generellen staatlichen Politik der Gewaltarmut handelte
und nicht, wie etwa in den Philippinen, um z.T. gezielten Mord.

509

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

,insofar as he is an umpire, he has no group to maintain. What he must preserve is
the structure of rules which regulate political competition. His concern is not a team,
but an arena. This does not mean, of course, that the umpire’s role is wholly conser-
vative. In practice, most of an umpire’s time is spent in seeing that the existing rules
are obeyed and that deviant competitors are brought back into line. But the role also
includes modifying the existing rules and even making new rules to cope with unan-
ticipated disorders which may break out in the arena. But his goal is always the pre-
servation of that arena® (Bailey zit. nach Lustick 1979: 331).

Lustick betont zu Recht, dass die politische Elite in Systemen der Machttei-
lung die ausgehandelten Kompromisse in Gesetze und Verwaltungshandeln
umsetzen, und diese Regeln ohne Ungleichbehandlung umsetzen muss, will
sie die Arena erhalten. Diese Zielsetzung aber ist nicht selbstverstindlich,
sondern basiert auf der von allen geteilten Uberzeugung, dass die Arena und
die sie formenden Praktiken ein Optimum darstellen, gegeniiber dem alle Al-
ternativen suboptimal sind. Sie ist mit anderen Worten abhingig von Uber-
zeugungen, Normen und Werten, i.e. vom Symbolhaushalt der jeweiligen po-
litischen Kultur.

Wie gezeigt werden konnte integrieren in Sabah alle politischen Eliten im
Sinne strategischer Empathie die Bediirfnisse der konkurrierenden Eliten und
Gruppen in die eigene Argumentation und Zielbestimmung, so dass Politik
bei allem harten Verhandeln doch auf die Generierung umfassender allgemei-
ner offentlicher Giiter ausgerichtet ist. Die Problemstellung ist, wie Lustick
betont, fiir alle ethnischen Eliten identisch: ,,elites must strike bargains that do
not jeopardize the integrity of the system as a whole, on terms that can be en-
forced within the respective sub-units which they represent® (Lustick 1979:
332). Diese Orientierung korrespondiert zu der stark ausgeprigten Fokussie-
rung auf die Absicherung des Systems der exklusiven Elite-Kooperation und
der inklusiven, moglichst umfassenden Reprisentation ethnischer Gruppen-
interessen im Elite-Kartell. Die Uberzeugung, dass Systemstabilitit nur {iber
exklusive Elite-Kooperation erreicht und dauerhaft gesichert werden kann,
fithrt zu der in den Interviews durchgingig beobachtbaren Priferenz fiir eine
»Depolitisierung* demokratischer Politik in dem Sinne, dass konfliktive Fra-
gen im geschlossenen Kreis bearbeitet werden und anschlieBend die Eliten
eine gemeinsame Losung vertreten, ohne dass sie versuchen die eigene Posi-
tion durch Ausweitung der Arena etwa mittels einer politischen Mobilisierung
ihrer Klientel zu stirken. Die Gefahren des Kontrollverlustes werden als zu
grof3 eingeschitzt, als dass dies als legitime Strategie politischen Handelns im
Rahmen der Machtteilung akzeptabel wire. Ahnlich lasst sich die Zielsetzung
(und Handlungspraxis) der bestindigen Inklusion der Opposition in das
Macht-Kartell auch als Versuch interpretieren, die Schaffung von politischer
Offentlichkeit und eines nicht direkt steuerbaren Diskurses zu verhindern.

510

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Alle Oppositionsgruppen, die die Arena akzeptieren, werden als legitime Inte-
ressenvertreter in das Macht-Kartell integriert, wofiir deren Eliten im Gegen-
zug die dem Kartell zugrunde liegenden Regeln der Elite-Kooperation, der
,.Depolitisierung* der Politik und Beschrinkung politischer Offentlichkeit
akzeptieren miissen. Dass (fast) alle, und das umfasst auch das Gros der Op-
position, bereit sind diese spezifische Interpretation der politischen Arena zu
akzeptieren, liegt an der durchgingig bekundeten Uberzeugung, dass die eth-
nisch fundierte politische Fragmentierung in sich fragil ist und bei ungenii-
gender Kooperations- und Kompromissbereitschaft jederzeit in ein konfron-
tatives und gewaltbasiertes Gegeneinander umschlagen kann. Die Furcht vor
Gewalt und Instabilitdt, die alle Friichte der Kooperation zunichte machen
kann, einigt praktisch alle politischen Akteure und legitimiert in ihren Augen
die semi-autoritdre Attitiide der Elite. Sie bringt gleichzeitig die Bereitschaft
zum Streben nach Losungen hervor, die flir alle Gruppen einen Mehrwert
beinhalten und dauerhafte Niederlagen ausschlieen.

4.5 Die kulturellen Grundlagen unterschiedlich
gewalthaltiger Handlungsstrategien zur
Bearbeitung interethnischer Konflikte

In diesem Kapitel ging es darum herauszuarbeiten inwieweit unterschiedliche
Gewalthaltigkeit bei der Bearbeitung ethnischer Konflikte auf spezifischen
normativen Orientierungen und kulturellen Mustern basiert, die Gewalt als
Modus der Konfliktbearbeitung nahe legen, ermdglichen oder aber erschwe-
ren. Konkret befinden wir uns damit auf der zweiten und dritten der in der
Einleitung angesprochenen Ebenen der Erkldrung menschlichen Verhaltens,
in der der Mensch nicht als homo oeconomicus, sondern als regel- und norm-
orientierter homo sociologicus bzw. als homo significans, ein bedeutungsge-
bendes und, auf der Grundlage von Bedeutung, handelndes Subjekt, betrachtet
wird.

Nachdem wir uns in Kapitel drei vor allem darauf konzentriert haben
herauszuarbeiten, welche Rolle strukturelle und a-kulturell rationale Hand-
lungslogiken fiir die Genese und den Verlauf der Konflikte in den Philippinen
und Sri Lanka, bzw. fiir die wiederholt erfolgreiche Deeskalation von Ansit-
zen interethnischer Konfrontation in Malaysia (Sabah) gehabt haben, also
weitgehend mit der Brille des homo oeconomicus an die Problemstellung
herangetreten sind, zielten wir in diesem Kapitel darauf, die beobachtbaren
unterschiedlichen Verhaltensmuster (z.B. interne Kolonialisierung vs. weit-
gehenden Schutz der Peripherie und der peripheren Gruppen) in den sie gene-
rierenden sinngebenden Rahmen zu setzen. Wie schon weiter oben betont, ist
es zwar zu begreifen, dass Marginalisierung oft Widerstand bis hin zur
Gewalt hervorbringt. Fiir sich genommen ist dies jedoch ein altbekanntes

511

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Faktum, fiir dessen bestdndige ,,Wiederentdeckung® der Aufwand wissen-
schaftlicher Studien nicht lohnt. Die eigentliche Frage ist nicht, ob bestimmte
systemische Logiken oder individuell rationale Strategien des Handelns,
kontraproduktive Effekte hervorbringen konnen, sondern warum sie in man-
chen Gesellschaften tendenziell hdufiger zur Anwendung kommen und nicht
selten auch tiber Dauer stabil bleiben, wohingegen andere Gesellschaften der-
artige Optionen generell meiden. In diesem Kapitel haben wir versucht {iber
die Analyse sozio-kultureller Sinn- und Bedeutungssysteme genau den Rah-
men zu rekonstruieren, der die politischen und gesellschaftlichen Akteure zu
ihrer jeweils spezifischen Wahl dringt, der also beispielsweise Marginalisie-
rung als legitim oder eben illegitim erscheinen ldsst, der private Gewalt als
Herrschaftsmittel plausibel und sinnvoll erscheinen lédsst, oder aber tabuisiert.
In den Kapiteln zwei und drei wurde herausgearbeitet, dass sich sowohl in
Sri Lanka als auch in Malaysia eine offene und fundamentale Ethnisierungen
findet, in ersterem Fall allerdings in der Form eines exklusiven Anspruchs auf
kulturelle Uberlegenheit, sowie einer bewussten Gleichsetzung von ethnore-
ligioser Gruppe, Nation und Staat. Ethnisierung heif3t hier die Legitimation
des absoluten Herrschaftsanspruches einer ethnischen Gruppe, basierend auf
einer quasi-sakralen Ausgestaltung von Territorium und Volk. Anders als
dieser exkludierende Ethnos-basierte Nationalismus erweist sich der ma-
lay(si)sche als pluraler Nationalismus, in dem Gesellschaft als Konglomerat
ethnischer Gruppen gefasst wird, diese jedoch nicht in eine eindeutige Hierar-
chie gebracht werden, die die Hegemonie einer Gruppe und die Unterwerfung
der anderen festschreiben wiirde. Durch die weitgehende Entkoppelung von
ethnischer Nation und Staat, konnte der Staat als Arena regelgeleiteter Ver-
handlung der Interessen politisch formierter ethnischer Gruppen genutzt wer-
den. In den Philippinen findet sich keine offene Ethnisierung von Politik,
sondern eine ethno-religiose Verfremdung der muslimischen Minderheit, wie
sie durchaus auch fiir manche westlichen Demokratien typisch ist. Die eigene
— hier stark christlich geprégte — Identitit wird als neutrale Norm konzeptio-
nalisiert, gegeniiber der dann die anderen — hier muslimischen Identitidten —
als ,,ethnisch abstechen. Hier findet sich Ethnisierung im Sinne einer Asym-
metrie der Begrifflichkeiten, mittels derer identische Phinomene (beispiels-
weise Religiositdt) im einen Fall als ,,neutral”, im anderen aber als Ausdruck
von Ethnizitit gefasst werden. Uberspitzt ausgedriickt, lassen sich die jeweili-
gen Formen der Ethnisierung als Blickrichtungen der Identititsformierung
fassen:
¢ Sri Lanka: selbstbezogen, der Blick auf das eigene Ich gerichtet, das es zu
tiberhohen, zu sakralisieren gilt. Ziel ist es, die eigene Grofle herauszuar-
beiten und immer wieder zu bestétigen. Vor diesem Hintergrund eigener
GroBe konnen die Anderen nur als unterlegen wahrgenommen werden,;

512

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

hier wird das Selbst und das Andere ethnisch bestimmt und in eine hierar-
chische Ordnung gebracht.

e Philippinen: das kollektive Selbst ist die nicht hinterfragte natiirliche
Form der Identitdt, es ist zwar positiv bewertet, aber inhaltlich schwach
ausgeprdgt. In der Interaktion richtet sich der Blick weitgehend interesse-
los auf den Anderen, der tiber seine Bestimmung als ethnisch in einen
untergeordneten Status versetzt wird. Hier wird das Selbst nicht als eth-
nisch bestimmt wahrgenommen, sondern Ethnizitdt in eine Kategorie zur
Bestimmung einzelner Minderheiten (des/der kollektiven Anderen) ver-
wandelt.

¢ Malaysia: balancierter Blick auf das Selbst und den Anderen, die gleicher-
malfen als ethnisch gefasst, jedoch nicht hierarchisiert werden. Der Selbst-
wert des Eigenen wird im Anderen gespiegelt und dieser als ein grund-
sitzlich Gleichberechtigter anerkannt.

Auf der Ebene staatlichen Handelns f#llt auf, dass in den zwei Gewaltfillen
Strategien dominierten, durch die die Minderheiten multidimensional margi-
nalisiert wurden, so dass ihre Erfahrungen mit den neuen souveridnen Staaten
durchgéngig als Deprivation und Exklusion charakterisiert werden konnen.
Diese Erfahrungen haben weder im Fall der malaysischen Peripherie Sabah
als Ganzes, noch fiir den Fall der dort ansédssigen indigenen Bevolkerungs-
gruppe(n) ein Pendant. Zu keinem Zeitpunkt wurden die fundamentalen Be-
diirfnisse von Peripherie bzw. peripherer Gruppe bedroht — Sicherheit, Iden-
titdt und Wohlfahrt.

Auf Seiten der Minderheiten finden sich gleichermaflen unterschiedliche
Strategien des Umgangs mit der ,Minderheitensituation“. Wiahrend die Mus-
lime der Philippinen aber auch die Tamilen in Sri Lanka auf die sie exkludie-
renden Nationalismen der Mehrheit mit der Bildung von Gegennationalismen
reagierten, durch die die trennende Grenze auch von ihrer Seite hervorgeho-
ben wurde, entwickelten die Bevolkerung von Sabah als Ganzem, wie auch
die Gruppe der Kadazandusun kollektive Identititen, die innerhalb eines
malaysischen Staates konzeptionalisierbar waren. Die Rdume hierfiir waren
ihnen, wie auch den chinesisch und indischstimmigen Malaysiern, durch die
explizite Verweigerung eines hegemonialen malaiischen Nationbuilding er-
offnet. So konnte sich in Malaysia ein geschichtetes, nicht-exklusives partiell
amalgamiertes Nebeneinander sozialer, kultureller und politischer Identitéten
etablieren, in dem ein ausgeprégtes Beharren auf Differenz und Eigenart in
einem tiibergeordneten Rahmen gleichberechtigter Kooperation distinkter
Gruppen entwickelt wurde.

Wie korrespondieren die hier skizzierten Faktoren mit den beobachteten
Mustern politischer Bedeutungszuschreibung?

513

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Ein erstes ins Auge springendes Ergebnis ist die unterschiedliche Rolle,
die traditionelle und moderne politische Organisationsformen in den drei Lan-
dern spielen. Wéhrend in Malaysia durchgingig die offizielle Form politi-
scher Organisation in ethnisch fundierten Parteien auch die kulturellen Muster
der ihnen vorstehenden Eliten préigen, also politische Eliten als Représentan-
ten ethnischer Interessen im Rahmen institutionell relativ stabiler Parteien
gelten konnen, bilden Parteien in den beiden anderen Léndern vielfach mo-
derne institutionelle Hiillen mittels und innerhalb derer die Interessen traditi-
onell fundierter Elitefamilien verfolgt werden. Folgerichtig erweist sich Poli-
tik sowohl in den Philippinen als auch in Sri Lanka tiber die Zeit als Mittel
zur Stabilisierung und intergenerationellen Weitergabe von (Familien-)
Macht. Die in beiden Lindern auffindbare Dauerhaftigkeit von Familien-
Herrschaft hat in Malaysia keiner Pendant. Politische Macht wird hier gene-
rell nicht intergenerationell weitergegeben, sondern zunehmend iiber Teil-
nahme und Aufstieg im Apparat erworben. Politische Dynastien, wie sie fiir
die beiden anderen Léandern typisch sind, finden sich von Einzelfillen abge-
sehen nicht.

Deutlich sind auch die Unterschiede in Bezug auf die Frage, welche Form
von Konfliktlosungen bevorzugt werden. Wihrend in den beiden Gewaltfil-
len politische Herrschaft immer als das Recht einer kleinstmoglichen Mehr-
heit gedeutet wurde, ihre Interessen (zumindest auf Zeit) durchzusetzen, und
dem konkreten Handeln eine Nullsummenlogik zugrunde gelegt wurde, findet
sich in Malaysia eine am balancierten Nutzen aller Gruppen orientierte Herr-
schaftsform und eine entsprechende Fokussierung auf Arrangements, die
keine Verlierer hervorbringt, sondern im Idealfall zu win-win Lésungen fiihrt,
auch wenn die Gewinne fiir die verschiedenen Gruppen durchaus nicht immer
gleich verteilt sein mogen.

Direkt damit verkniipft ist, die unterschiedliche Perzeption der Interessen,
zu deren Durchsetzung politisches Handeln dienen soll. Insoweit als in den
Philippinen wie in Sri Lanka politische Dynastien im Zentrum der Politik
stehen, dient Politik in bedeutsamen Teilen der Sicherung privater bzw. patro-
naler (Familien-)Interessen. Der Primat der Familie, der Kaste oder lokalen
Gemeinschaft schwicht gleichzeitig die Fahigkeit zu dauerhafter sozialer und
politischer Organisation jenseits dieser Kleingruppen. Politische Herrschaft ist
sowohl in den Philippinen als auch in Sri Lanka immer noch die Herrschaft
einer familialistisch begriindeten politischen Klasse bzw. kleinen Elite. Wo
im einen Fall das traditionelle Fundament in der Zugehorigkeit zur landbesit-
zenden Klasse liegt, zu deren Représentanten in den letzten Jahrzehnten Ver-
treter neuer strategischer Gruppen gesto3en sind, erweist sich im anderen Fall
u.a. die Kastenherkunft als politisch bedeutsames Kriterium zur Bestimmung
von Elitestatus. Obgleich das 6konomische Fundament der herrschenden Oli-

514

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

garchien durchaus partiell verschieden ist, bleibt die oligarchische Natur ge-
wabhrt.

Der Fokus auf die kleinrdiumige Gemeinschafts- und Gruppenzugehorig-
keit resultiert in einem, aus der Sicht der Vermeidung von Gewalt, problema-
tischen Effekt: Da die kognitiv relevanten Einheiten relativ klein sind, erweist
sich Politik als ein Nebeneinander einer Vielzahl halbautonom handelnder, da
unterschiedlichen Loyalitidten verpflichteter, Akteure. Damit multiplizieren
sich auch die potenziellen intra- wie interethnischen Konfliktlinien, die zu
Gewaltlinien mutieren kénnen. Ethnizitdt erweist sich als nicht mehr und
nicht weniger als eine zusitzliche intervenierende Variable. Zumindest fiir die
Philippinen ldsst sich sagen, dass ein groBer Teil der Gewalt selbst in den vom
Biirgerkrieg betroffenen Gebieten nicht im Kontext des Konfliktes zwischen
Staat und Guerilla veriibt wurde, sondern in den Arenen sozialer, 6konomi-
scher und politischer Konkurrenz zwischen Familien und Strongmen, oder
aber der Sicherung der Kontrolle {iber Land und Bevolkerung durch einzelne
Machthaber diente.

In den Philippinen und in Sri Lanka finden sich allenthalben private Ge-
waltakteure, die im Dienst einflussreicher Politiker und/oder Unternehmer
eine politisch bedeutsame Funktion innehaben. Hierzu findet sich weder in
Sabah, noch einem der anderen Gliedstaaten Malaysias ein Pendant. Die ma-
laysischen politischen Eliten haben weder auf der nationalen noch auf der
lokalen Ebene jemals tiber private Gewaltmittel verfiigt. Hinzu kommt, dass
die staatlichen Mittel der Gewaltsamkeit in Malaysia weitestgehend im 6f-
fentlichen Interesse wirken, wihrend sie in den beiden anderen Liandern ge-
rade in den Krisenregionen (i.e. an den Peripherien, bzw. den riickstindigen
landlichen Regionen) durchgingig als partiell privatisiert gelten miissen, in
dem Sinne, dass ihre Repriasentanten den partikularen Interessen lokaler und
regionaler Strongmen dienen. Zwar ist in Malaysia die Instrumentalisierung
der Polizeikréfte durch politische Eliten nicht vollstandig ausgeschlossen, je-
doch eindeutig die Ausnahme von der Regel.

Der Vergleich der drei Lénder legt den Schluss nahe, dass die unter-
schiedlich hohe Gewaltneigung politischer Akteure bei der Bearbeitung ethni-
scher Konflikte nicht dem Charakter der Konflikte selbst geschuldet ist, son-
dern der unterschiedlichen Legitimation, die Gewalt im kulturellen System
jeweils erhilt.

Die Aufstinde der JVP im Siiden Sri Lankas und der Kommunisten in
vielen Regionen der Philippinen illustrieren, dass interethnische Gewalt nur
eine von vielen, das politische System prigenden kollektiven Gewaltformen
darstellt. Diese letzten zwei Fille kollektiver Gewalt sind Ausdruck einer
Klassenherrschaft, der es nicht gelingt, die Interessen von benachteiligten
Segmenten der Mehrheitsbevolkerung in staatlicher Politik angemessen zu
berticksichtigen.

515

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

Daneben finden sich in beiden Lindern eine grole Bandbreite weiterer
sozialer und zumeist direkt politischer Gewaltformen, die dazu dienen, die
politische Herrschaft in einem Patron-Klient System zu stabilisieren, bzw. die
selbst Ausdruck der Rivalitdt unterschiedlicher Segmente der herrschenden
Eliten (Familien) darstellen.

Gewaltformig ausgetragene private Fehden zwischen lokalen Politikern
bzw. politischen Familien prigen das Bild einer Ordnung, in dem politische
Macht auch tiber die Anwendung von Gewalt begriindet werden kann. In den
beiden Fillen, in denen staatliche Akteure auf kollektiven Protest ethnischer
Gruppen oder benachteiligter Schichten der Mehrheitsethnie mit Gewalt rea-
giert haben, konnte gezeigt werden, dass Gewaltanwendung das Handeln der
Herrschenden in vielerlei Formen prigt — von Einschiichterung bis hin zu
Mord vor Wahlen tiber Vigilantismus und lokale Unruhen, tiber die Verwen-
dung privater Schligerbanden gegen landlose oder arme Bevolkerungsgrup-
pen, die den Interessen der Méachtigen im Weg sind, bis hin zu Zusammensto-
Ben zwischen staatlichen Sicherheitsdiensten (Polizei, Streitkréifte, parastaatli-
che Milizen) und Guerilleros, die private Auseinandersetzungen zwischen
konkurrierenden Familien maskieren — das Gros dieser Bandbreite ist in bei-
den Liandern vertreten. Androhung oder Anwendung von physischer Gewalt
ist in beiden Fillen Teil des routinemdBig zur Anwendung kommenden
Handlungsrepertoires. Der Blick auf die Vielfalt der Anlésse, die zum Einsatz
von Gewalt durch die Herrschenden fithren konnen, zeigt auf, dass Gewalt in
beiden Landern auch zur Sicherung der bestehenden Ordnungsstrukturen, und
damit der Herrschaft einer bestimmten politischen Klasse eingesetzt wird, die
sich in sichtlichem Widerspruch zur formal demokratischen Ordnung der
Gemeinwesen als legitimerweise herrschende Klasse begreift.

Wenn in den Philippinen lokale Politiker Vigilantismus gegen Kriminelle
tolerieren wenn nicht gar offen unterstiitzen, dann zielen sie dabei zwar zum
einen auf ,Kriminalititsbekampfung® in einem partiell funktionsunfdhigen
Staat, ihr eigentlicher Adressat ist jedoch die allgemeine Bevélkerung. Im von
lokalen Patronen tolerierten bzw. geférderten Vigilantismus driickt sich para-
digmatisch die Allmacht der Herrschenden tiber Leben und Tod aus. Wer als
potenzielles Opfer benannt wird ist nur noch ein lebender Toter, er kann sei-
nem Schicksal nicht mehr entgehen. Damit wird allen die Allmacht der Herr-
schenden vor Augen gefiihrt. Vigilantismus erweist sich so als Représentation
einer kognitiv immer noch weitgehend feudalen Ordnung, in der der Herr
auch Herr iiber Leben und Tod ist — in vielerlei Hinsicht v6llig unabhingig
von staatlichem Recht. Im Vigilantismus wird immer wieder die Personifizie-
rung von Macht bestitigt.

Wihrend dieses System einer semifeudalen oligarchischen Herrschaft in
den christlichen Philippinen kaum ideologisch tiberwolbt ist, wird es in den
muslimischen Regionen durch expliziten Rekurs auf Tradition (Adat) und

516

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

islamische Religion (Datuherrschaft) riickgebunden und mit einem zusétzli-
chen Legitimationsanker versehen.

Auch in Sri Lanka sind die Defekte des Sicherheits- und Rechtssystems
offenkundig und eine direkte Konsequenz des zentralistisch und autoritiren
Gesellschafts- und Politikmodells. Politiker verfiigen seit je her iiber eigene
»Schutzgruppen® und sind auch bereit, diese einzusetzen. Selbst Polizeikrifte
arbeiten fiir bestimmte lokale/nationale Politiker, ignorieren deren Verbrechen
oder sind selbst daran beteiligt. Gewalt ist insbesondere gegeniiber sozial
Schwachen und Angehorigen niederer Kasten weit verbreitet. Aber auch fiir
die Beseitigung potenzieller Konkurrenten ist Gewalt ein probates Mittel.
Innerhalb der Elite besteht eine offentlich zwar unausgesprochene aber weit
verbreitetet Auffassung iiber das Recht der herrschenden Gruppe (Familie,
Kaste, Ethnie) Gewalt auszuiiben, die keineswegs demokratisch orientiert ist,
sondern von der eigenen Uberlegenheit ausgeht (Meyer 2003: 150). Seit die
politische Ebene iiber die Beforderung, Versetzung oder Degradierung von
Sicherheitskriften und Justizangehorigen entscheidet, hat sich zudem eine
Kultur der Straflosigkeit eingebiirgert, die es der herrschenden Elite erlaubt,
fast ungestraft zu agieren. Der JVP-Aufstand und der Biirgerkrieg gegen die
Tamilen fiihrte zu einer weiteren Entgrenzung der Gewaltanlédsse -akteure und
-mittel. Gewalt wird dabei initilert durch die herrschende Gruppe
(Mehrheitsethnie, Elite) und als ordnende, sithnende Gewalt klassifiziert. Den
Aufstindischen und der Gesellschaft soll ,,eine Lektion erteilt werden®.

Hervorgehoben werden muss, dass in beiden von uns untersuchten Ge-
waltféllen der Anwendung von Gewalt durch politische Eliten kaum hem-
mende normative Schranken gegeniiberstehen. Wenn und soweit der Maxi-
mierung der Macht des einzelnen Clans, bzw. der einzelnen politischen
Familie der normative Primat zukommt, wird Gewalteinsatz hierzu in einem
rein instrumentellen Verhiltnis gesehen. Das heifit nicht, dass Gewalt haufig
eingesetzt wird, wohl aber, dass die der Entscheidung iiber ihren Einsatz zu-
grunde liegenden Kriterien weitestgehend nutzenbasiert sind.

Bedeutsame Unterschiede zwischen den zwei Landern ergeben sich durch
den jeweils unterschiedlichen Fokus der Politik auf die zentrale Ebene.
Waihrend die Philippinen als Konglomerat lokal basierter Elitefamilien begrif-
fen werden konnen, von denen keine Einzelne oder auch nur eine kleine
Gruppe auf der nationalen Ebene dominiert, ist Politik in Sri Lanka viel stér-
ker zentralisiert und vertikal von Oben nach Unten integriert. In gewissem
Mal lasst sich sagen, dass der philippinischen ,,Anarchie der Familien* in Sri
Lanka eine doppelkopfige ,,Hierarchie der Familien” gegeniibersteht. In bei-
den Fillen findet sich ein, tiber Jahrzehnte gewachsenes Netzwerk komplexer
Verwandtschaftsbezichungen, die die konkurrierenden Familien als Klasse
miteinander verschweilen. In Sri Lanka wird diese Ordnung noch durch das
Kastenwesen verstérkt, das einen zusétzlichen legitimatorischen Impetus fiir

517

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN BURGERKRIEG UND KOEXISTENZ

die fortgesetzte traditionsbasierte Herrschaft der Goyigama-Kaste liefert, der
praktisch alle prominenten singhalesischen Politiker beider konkurrierender
Lager angehoren. Die imperiale Singhala Ideologie suggeriert, analog zu den
alten buddhistischen Konigreichen, die Notwendigkeit einer hierarchischen,
auf die zentrale Ebene fokussierten Ordnung und weist der zentralen politi-
schen Fithrung eine herausgehobene symbolische Stellung zu. Analog zu tra-
dierten kosmologischen Systemen wird Macht als von einer Zentrale ausge-
hend imaginiert. Demgegeniiber fehlt in den Philippinen eine solche
zentralisierende Vision von Ordnung und Staatlichkeit, die als Fundament der
Hierarchisierung lokal verankerter politischer Macht dienen konnte. Folge-
richtig bleibt Macht fragmentiert. Eine ideologische Uberwélbung von
Klassenmacht findet sich weitestgehend nur in den muslimischen Regionen,
wo sich die Datus auf der Basis ihrer Herkunft als muslimische Aristokratie
und ihres historischen Einsatzes gegen die verschiedenen Kolonialméchte ein
quasi naturgegebenes Herrschaftsrecht zuschreiben.

Auffillig ist gleichfalls die unterschiedliche Kodierung des Konzeptes
politischer Opposition. Sri Lanka wie auch die Philippinen kennen beide eine
(wenngleich unterschiedlich formierte) politische Opposition, der im politi-
schen System nicht nur eine aktive Rolle zukommt, sondern die gleichfalls
mit begriindeten Aussichten auf Erfolg darum kdmpfen kann, die jeweilige
Regierung im Amt abzulosen. Génzlich anders sicht es in Malaysia mit
seinem integrativen Konzept der Regierung aus, wo eine Allianz mehrerer
Parteien innerhalb einer, auf foderaler Ebene hegemonialen, Partei, die Bari-
san Nasional, seit der Unabhingigkeit die Ziigel der Macht fest in den Hénden
hélt. Wiahrend es sich in den ersten beiden Fillen fiir die Opposition ,,lohnt*
mittels mobilisatorischer Politik danach zu streben die Macht zu gewinnen,
erscheint dies im malaysischen Fall auf foderaler Ebene aussichtslos. Selbst in
den Gliedstaaten, in denen Parteien regieren, die keine nationalen Ambitionen
haben, geschieht dies in der Regel in Kooperation mit der nationalen Barisan
Nasional, zu der die meisten als Mitglieder auch gehoren. Der Kampf der
Interessen, der sich in den beiden anderen Landern zumindest in Teilen in den
Parlamenten zwischen Opposition und Regierung abspielt, ist in Malaysia auf
Foderations- wie Gliedstaatsebene mit wenigen Ausnahmen (die PAS regier-
ten Staaten im Norden), in die Regierungsallianz selbst internalisiert. Damit
ist Mainstream-Politik explizit anti-mobilisatorisch. Die Idee eines Regie-
rungs- d.h. eines Machtwechsels ist zwar nicht undenkbar, und gerade Sabah
ist ein Beispiel dafiir, dass unterschiedliche Lager iiber Wahlerfolge an die
Regierungsmacht gelangen konnen, doch stehen alle Regierungen gleicher-
maf3en unter dem Druck die unterlegene Seite in die Regierung zu integrieren,
so dass alle ethnischen Gruppen in den Zirkeln der Macht reprisentiert sind.
Wenn und soweit das nicht gelingt, wird es als Manko wahrgenommen, das
schnellstmoglich behoben werden sollte.

518

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOzZIALE ORDNUNG ALS KULTURELLE ORDNUNG

Im Effekt ergeben sich unterschiedliche Handlungslogiken. Auf der einen
Seite findet sich eine Strategie der kurzfristigen Gewinnmaximierung, da bei
jeder Wahl Machtverlust droht. Auf der anderen Seite findet sich eine Orien-
tierung auf Win-Win-Losungen, da nur so die groBtmdogliche Inklusion dauer-
haft gewahrt bleibt. Wihrend die Orientierung auf Inklusivitit und die damit
einhergehende Suche nach einem gemeinsamen Nenner einer grofitmoglichen
Zahl von Gruppen zur MéBigung ethnischer Positionen fiihrt, resultiert ein
System alternierender Herrschaft zwar nicht notwendigerweise im Gegenteil,
fokussiert aber auf die Interessen einer zum Machtgewinn ausreichenden
Mehrheit. Strukturelle Minderheiten konnen hier ihre Interessen nur dann er-
folgversprechend einbringen wenn sie zur Mehrheitsbeschaffung notwendig
sind.

Damit lassen sich abschlieBend die folgenden in diesem Kapitel herausgear-
beiteten zentralen Beobachtungen festhalten, wonach
e die Wahl unterschiedlicher Strategien des Umgangs mit ethnischen

Minderheiten (Marginalisierung/Exklusion vs. Inklusion) mit unterschied-

lichen Mustern der Bedeutung politischer Herrschaft und unterschiedli-

chen Zielsetzungen bei der Bearbeitung kollektiver Konflikte korreliert.

Da Strategien wie auch Zielsetzungen als von den Akteuren gewihlt gel-

ten miissen, scheint es uns plausibel davon auszugehen, dass zwischen

beiden ein kausaler Zusammenhang besteht in dem Sinn, dass Exklusions-
bzw. Marginalisierungspolitiken Ausfluss kognitiver Muster sind, die an
der Maximierung der Interessen der eigenen Gruppe orientiert sind, wo-
hingegen eine Strategie der Inklusion, die nach balancierten Losungen
ohne Verlierer strebt aus einer entsprechenden Kultur erwéchst.

¢ die unterschiedliche Gewalthaltigkeit der Bearbeitung politischer Kon-
flikte zu einem signifikanten Teil in den unterschiedlichen Legitimitétsni-
veaus begriindet ist, die der Anwendung von Gewalt durch politische Eli-
ten und Bevolkerung in den drei Féllen zugewiesen wird.

¢ entsprechende kognitive Muster, wie Handlungsstrategien {iber Dauer sta-
bil, also pfadabhingig sind, aber gleichwohl, wie der Fall Sabah illustriert,
wo Lern- und Anpassungsprozesse beobachtbar sind, durchaus nicht un-
wandelbar sind.

519

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21:51:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839407585-004 - am 14.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839407585-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

