1X.
DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE.
SCHRIFT UND KORPERBILD

Weiblichkeit und Miitterlichkeit | Die Reihe der Partialobjekte
Thre Beziehung zum Spiegelstadium | Verstandeskategorien und
Partialobjekte | Thesen zu Schrift und Korperbild

Drei Punkte stehen heute auf dem Programm:

1. Es gibt noch ein paar Nachtrdge zum Thema der Sexuierung,
das Partialobjekt und seine Bedeutung wird thematisiert,

3. mochte ich etwas tiber die Beziehung der Kanjis zum Korperbild
sagen.

Zunichst zu ein paar Nachtragen zur Sexuierung:

Wir haben gehort, welch grole Bedeutung der phallische Signifi-
kant fiir beide Geschlechter hat. Die Position der Weiblichkeit ist je-
doch ein wenig anders als diejenige der Ménnlichkeit. Es ist aber
nicht so, dass es zwei unterschiedliche Substanzen gibt, die Positio-
nen sind asymmetrisch. Es gibt das Wort von Lacan: ,,La femme n’e-
xiste pas, die Frau existiert nicht“. Ich verweise dazu vor allem auf
das Seminar XX Encore.' Dort finden Sie das beriihmte Tableau der
Sexuierung. Es ist jedoch fiir unser Seminar zu speziell. Mit dem
Thema des Existierens, mit der Aussage, die Frau existiert nicht,
meint Lacan nicht eine Abwertung der Frauen, sondern er weist dar-
auf hin, dass sie kein empirisches Merkmal haben, das sie definiert.
Beim Mann gibt es die Verkniipfung des phallischen Signifikanten
mit dem Koérper. Man kann den Mann so definieren, dass er nicht
ohne das Organ ist (,,il n* est pas sans ’avoir*)* Bei der Frau fehlt
ein sie definierendes Merkmal. Deswegen ist sie auch nicht ganz im
Phallischen positioniert. Lacan spricht in diesem Zusammenhang von
einem supplementdren GenieBen. Die Frau ist auch im phallischen
Diskurs, jedoch nicht ganz. Es gibt zum Beispiel die Teilung in Miit-

1 Vgl. dazu die 6. Sitzung ebd.
2 Vgl. dazu Le Séminaire VIII, S. 274. Paris: Ed. du Seuil 1991.

123

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

terlichkeit und Weiblichkeit. Die Miitterlichkeit ist definiert durch
die Phallizitit, die Mutter ist nicht ohne Kind. Bei der Weiblichkeit
gibt es Offenheit. Ich habe sie mit der Position der Reflexion in Ver-
bindung gebracht.

Ein weiterer Gedanke schlieft hier an: Wenn es so ist, dass die
weibliche Position nicht von der Phallizitit ausgeht, sondern vom
Nicht-Definierten, so gilt ihr Begehren dem Andern, der sie definiert.
Man konnte es mit einer Bewegung ausgehend von a in Richtung auf
A kennzeichnen. Die Frau will vom Andern eine Antwort auf ihre
Frage nach ihrem Sein bekommen. Damit ergibt sich die Relation zu
einem Meister. Dabei kann jede Antwort nur ungeniigend sein, weil
dieses S1 ja niemals das Unerreichbare, Abwesende von a definieren
kann. Von da weg gibt es die Bewegung, diec man von der Hysterie
kennt: ,.Das ist es nicht, und das ist es nicht.* Die Position des Man-
nes geht eher umgekehrt vom Subjekt in Richtung Objekt. Der Mann
erfiahrt die Wirkung der Signifikanten dadurch, dass ein Interesse an
den phallischen Objekten da ist, die dazu da sind, den Mangel zu fiil-
len. Aber auch diese SchlieBung, diese Fiillung des Mangels kann
nicht gelingen, weil sich das Objekt a letztlich entzieht und eben
nicht einholbar ist. An seine Stelle kommen Phantasmen. Es gibe
dariiber sicher noch viel zu sagen, aber ich denke, wir gehen nun zum
ndchsten Punkt, dem Partialobjekt, das durch diesen letzten Nachtrag
schon ein wenig eingefiihrt worden ist.

Wir sehen, dass die Sexuierung einem Loch im Narzissmus gleich-
kommt. Im Zusammenhang mit dem Geviert, das ich ja wiederholt an
die Tafel gezeichnet habe, stellte sich immer wieder die Frage, was
den Narzissmus tbersteige oder durchbreche. Die Geschlechter-
trennung ist sicher etwas, was die Ordnung des Narzissmus durch-
bricht. Die Positionen sind nicht aufeinander beziehbar, weshalb La-
can sagt, es gibe kein sexuelles Verhéltnis. Der Zugang zu den Parti-
alobjekten er6ffnet sich iiber die symbolische Kastration, das heif3t
dann, wenn sich das Subjekt, ausgehend vom Spiegelstadium, als
unsichtbar und als gespalten erfidhrt. Wie gehoren nun Libido, - phi,
Objekt a und Phallus im Symbolischen zusammen? Gehen wir von
der Libido aus, sie ist etwas Negatives, das immer schon entflohen ist
und nun im Andern inkarniert wird, ein Entzug. Zugleich ist das Sub-
jekt der Signifikanten da, das sich als Mangel, als Frage erfahrt. Das
Objekt a hat die Funktion, eine Positivitit herzustellen, dem Entzug
entgegenzuwirken. In diesem Zusammenhang spricht man vom Par-
tialobjekt.

124

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

Beim Wort Partialitdt muss man sehr vorsichtig sein. Die Partialitdt
konstituiert sich namlich erst nachtridglich. Nehmen wir das Beispiel
der Brust als Partialobjekt. Anfinglich empfindet sie das Kind als
Teil des eigenen Korpers, dabei kann man eigentlich nicht vom eige-
nen Korper sprechen, da er ja nicht als abgegrenzter erfahren wird.
Gegeben ist eine unabgegrenzte, diffuse Einheit mit der Brust. Die
Wirkung der Signifikanten bewirkt eine Trennung, bei der man sogar
von der Empfindung einer Verstiimmelung des Subjekts sprechen
kann. Zugleich eroffnet diese Wirkung der Signifikanten andere
Moglichkeiten von Objektbeziigen. Erst in diesem Zusammenhang
konstituiert sich die Brust als partielles Objekt. Wir sehen, dass der
phallische Signifikant im Symbolischen am Ursprung der Nachtrég-
lichkeit steht. Er bewirkt eine Trennung, deren SchlieBung die ima-
gindre Dimension des Phallus intendiert. Die Reihe der Objekte steht
fir den Versuch, diese Kluft, die in Korperdffnungen lokalisiert wer-
den, zu schlieBen. Die Objekte sind die klassischen drei, die Freud
genannt hat: Brust, Kot und Blick; dazu kommt die Stimme. Freud
hat selber immer mit der Stimme als Objekt gearbeitet, aber er hat sie
nie als solches thematisiert. Sie wissen ja, dass die Stimme auch eine
besondere Bedeutung bei Freud hatte; er litt unter Kehlkopfkrebs.
Die Objekte sind Formationen dessen, was die im Spiegelstadium
verlorene Ganzheit kompensiert. Gehen wir sie der Reihe nach
durch:

Die Brust ist das Objekt, das am nichsten beim Realen ist, einge-
bettet in Natur. Man kann ja den Menschen auch als Saugetier defi-
nieren. Durch die trennende Wirkung der Signifikanten wird sie ein
partielles Objekt. Durch diesen Verlust der Ganzheit wird sie zum
Sinnbild von Geborgenheit, Warme, Nahrung, Gabe. Unter dem Ein-
fluss des phallischen Signifikanten bekommt die Brust auch eine an-
dere Funktion. Man sieht das daran, welche Bedeutung sie fiir die
weibliche Schonheit hat. Dabei kommen andere Qualitdten als Ge-
borgenheit und Nahrung ins Spiel.

Der Kot taucht dann als Objekt auf, wenn der Einfluss des An-
dern vom kindlichen Subjekt bemerkt wird. Oder anders gesagt,
wenn das Kind wahrnimmt, dass der Andere ein Begehren hat, das
sich an es richtet. Damit er6ffnet sich auch die konfliktreiche Prob-
lematik des Gehorsams. Fiir das Kind stellt sich die Frage, ob es dem
Begehren entsprechen soll oder nicht. Es gibt eine intersubjektive
und eine intrasubjektive Dimension der Analitdt. In der intersubjekti-
ven Dimension geht es um Erfiillung des Gehorsams oder nicht. Aber
es gibt diese Konflikte auch im Verhéltnis zum eigenen Ko6rper. Der

125

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

eigene Korper verliert in der Analitdt seine Unmittelbarkeit. Das
Kind hat ein Verhéltnis zum Korper, er wird ein Objekt. Nun stellt
sich die Frage nach seiner Beherrschung oder nach dem Ausgelie-
fertsein an ihn. Diese Problematik zeigt sich zum Beispiel, wenn das
Kind, das in einem Alter ist, in dem es schon gehen kann, hinfillt.
Das ist weniger ein Problem des Schmerzes, als vielmehr der Krin-
kung, nicht tiber den Korper zu verfiigen. Und natiirlich zeigt sich
das Problem in der ganzen Reinlichkeitserziechung. In diesem Zu-
sammenhang wird der Kot zur Gabe oder zum Zeichen der Liebe.
Wenn das Kind gehorsam ist, aufs Topfchen geht und ein schones
Caca macht, haben die Eltern Freude. Zur Analitét gehort aber auch,
dass es dies eben nicht tun will.

Gehen wir weiter zum Blick. Der Blick ist sehr an das Reflexive
gebunden. Einerseits erhilt er die Bedeutung dadurch, dass das Sub-
jekt mit dem Schauen tiberhaupt erst die Realitét erfahrt. Wir haben
ja vorher vom Existieren oder Nicht-Existieren gesprochen; das Kri-
terium, ob etwas existiert oder nicht, richtet sich danach, ob es gese-
hen werden kann oder nicht. Der zweite wichtige Punkt ist, dass das
eigene Schauen nicht gesehen werden kann. Ich kann meinen Blick
nicht selber sehen, aber der andere kann ihn sehen. Von da weg wird
der andere zum Tréger eines Wissens, das ich nicht habe. Ich kann
dann von ihm eine Antwort auf meine Frage nach meinem Sein er-
warten. In diesem Zusammenhang ist das Setting der freudschen
Analyse bedeutsam, das ja gerade den Blickkontakt ausschaltet. Man
muss aber nicht glauben, dass deswegen der Blick keine Rolle mehr
spielt. Ganz im Gegenteil, der vorgestellte Blick, wie der andere
mich sieht, im weiteren Sinn, was der andere denkt, wird noch wich-
tiger, wenn ich ihm nicht gegentiber sitze. Die Bedeutung des Blickes
zeigt sich in der Pathologie nirgends so stark wie in der Paranoia: Die
Bdume im Wald haben Augen, im Nebel sind Augen, iiberall sind
Augen da, die das Subjekt sehen. Da konnen wir an das denken,
woriiber wir frither gesprochen haben, an diese primitiven Anthro-
pomorphisierungen, die sich eben dadurch auszeichnen, dass noch
keine Abgrenzung zwischen dem Subjekt, das sieht, und dem Objekt
das gesehen wird, besteht. In diesem Sinne ist dieses Stadium, in dem
der andere zum Trager meiner Erwartungen wird, dass er mich sieht,
nie ganz iiberwindbar. Lacan stellt mehrmals fest, dass das Verfehlen
zum Blick gehort.® Es gibt zwar eine Intimitit des Blickes, dabei ist

3 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XI, 6. und 7. Sitzung.

126

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

aber nicht gesagt, dass der eine den andern im Blick auch wirklich
wahrnehmen kann.

Kommen wir noch zur Stimme. Die Stimme ist Triger der
sprachlichen Reprisentation. Wo zeigt sich ihre phallische Dimensi-
on, wenn es doch so ist, dass die Objekte phallische Objekte sind?
Z.B. im Schrei, wenn ein groBes Erstaunen da ist. Die Oper spielt mit
der phallischen Dimension der Stimme. Man kann sowohl an weibli-
che wie an ménnliche Stimmen denken. Die Stimme ist insofern ein
besonderes Objekt, als sie ja Triager des psychoanalytischen Ge-
sprachs ist. Einerseits kommt sie vom Subjekt, aber das, was die
Stimme mitteilt, kommt vom Anderen her. Die Dimension der Aner-
kennung ist sehr stark verkniipft mit der Stimme. Wenn ich zu je-
mandem spreche, so ist das eine Anerkennung meines Gegentibers,
seines Subjekt-Seins. Man darf die Stimme jedoch nicht idealisieren.
Sie kann auch sehr hdssliche Worte sagen oder gar Vernichtungen
befehlen. Man muss nur daran denken, wie z.B. in totalitiren Staaten
Stimmen als Propagandainstrument verwendet werden. Gleichwohl
ist zumindest im Moment, in dem sich die Stimme vernehmbar
macht, ein friedlicher Zustand da. Wenn der andere auch die Mog-
lichkeit hat, seine Stimme zu erheben, so herrscht Frieden.

Bei allen vier Objekten spiclen die Koérperéffnungen eine grof3e
Rolle, wobei der Mund besonders wichtig ist, weil er die Offnung fiir
zwei Objekte ist, fiir die Nahrung und fiir die Stimme. Das zeigt, dass
der Mangel sinnlich empfunden wird, er ist nicht einfach etwas Abs-
traktes. In diesem Sinne konnte man den Korper mit dem Signifikan-
ten parallelisieren. Der Signifikant fithrt den Mangel ein, aber die
Korperoffnungen stehen ebenfalls fiir den Mangel. Es geht darum,
Objekte zu finden, die diesen Mangel wieder fiillen. Die Korperoff-
nungen erfahren wir erst durch Vermittlungen der Signifikanten, das
gilt sogar fiir die Augen, die im Schauen etwas Unmittelbares zu ha-
ben scheinen. Es kann erst thematisiert werden, wenn eine Reflexion
da ist, die selber nicht visuell ist.

Zu den Objekten gehort zudem die sexuelle Dimension, im freud-
schen Sinne. Wir kommen damit auf ein schwieriges Geldnde. Wenn
man von Sexualitdt spricht, denkt man in erster Linie an die Ge-
schlechterteilung und an die Beziehung der Geschlechter. Was kann
denn die Beziehung sein zwischen den Partialobjekten und der Sexu-
alitdt? In diesem Zwischenbereich, zwischen der Ebene der Signifi-
kanten des Subjekts und den Objekten, gibt es eine libidindse Span-
nung. Denken wir z.B. an das Lutschen als eine orale Manifestation,

127

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

oder auch an das Kiissen. Oder denken wir an die Bedeutungen des
Schautriebes, der Retention des Stuhls in der Analitit. Es ist spiirbar,
dass das nicht nur Manifestationen des Korpers sind, sondern dass
hier etwas Sinnliches vor sich geht, das auf ein Subjekt der Sinnlich-
keit verweist. In diesem Sinne sind die Partialobjekte Sexualobjekte.
Das Sexuelle ist nicht identisch mit Geschlechtertrennung oder -tei-
lung, sondern bezeichnet auch die Kluft zwischen der Ebene der Sig-
nifikanten und dem Korper; beide Geschlechter sind davon betroffen.

Heifit das nun, dass die Geschlechtertrennung, die Teilung der
Geschlechter in Minnlichkeit und Weiblichkeit, nichts mit diesen
Partialobjekten zu tun hat? Eine solche Folgerung wire voreilig.
Uber das Konzept des Phallus, des phallischen Signifikanten kommt
die Sexuierung doch wieder ins Spiel. Er selbst ist der Signifikant des
Mangels schlechthin, an seine Stelle kommen die Objekte. Wenn nun
fur einen Mann dieser Mangel empfunden wird, bekommt z.B. die
weibliche Brust einen erotischen Wert. Es gibt dabei zwei Varianten:
Die eine besteht darin, dass eine Frau mit allen ihren Attributen als
Phallus gesehen wird; die andere Variante ist dadurch charakterisiert,
dass eben ein Partialobjekt den Reiz der Frau ausmacht. Das kann
auch der Blick sein, d.h. die Art und Weise, wie sie blickt, oder ihre
Stimme. Ein Mann kann in eine Séngerin verliebt sein, weil sie eine
wunderschone Stimme hat. Dann sieht man, dass es zwar eine
sexuelle Beziehung zwischen beiden gibt, die aber nicht begriindet ist
in einem unmittelbaren Bezug der Geschlechter.

Die Partialobjekte verkorpern eigentlich das, was vom phalli-
schen Signifikanten als Mangel aufgerissen wird. Man muss aber
immer wieder darauf hinweisen, dass dieses Objekt a letztlich uner-
reichbar, unendlich ist.* Warum? Es ist ja der Inbegriff dessen, was
eigentlich vor der trennenden Wirkung der Sprache da ist. Den Zu-
stand der Unmittelbarkeit vor der Sprache konnen wir nicht mehr
erreichen; die Objekte sind uneinholbar. An ihre Stelle kommen
Phantasmen. Diese geben uns eine Stiitze im Sein. Es gibt keinen
Anlass, sie abzuwerten, weil wir sie brauchen.

Die vertrackte Beziehung der Partialobjekte zur Sexualitét driickt
sich in einem lacanschen Wortspiel aus, wenn er sie a-sexué nennt.’

4 Antonello Sciacchitano hat die Idee der Unendlichkeit des Objekts mit-
tels mathematischer Uberlegungen ausgearbeitet. In: Das Unendliche
und das Subjekt. Warum ist es gut die Mathematik zu kennen, wenn man
iiber die Psychoanalyse spricht? Ziircher Gesprdche. RISS-Extra 4. Zii-
rich: RISS-Verlag 2004.

5 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XX, S. 137.

128

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

Das Partialobjekt ist sexuell, aber nicht sexuiert, ist dartiber hinaus
dennoch konstitutiv fiir die Beziechung der Geschlechter, auch wenn
diese glauben, ihre Beziehung sei in biologischen Relationen ge-
griindet.

Nun habe ich vorhin von der Reihe der Objekte gesprochen, aus-
gehend von der Oralitét iiber die Analitdt, zum Blick und zur Stim-
me. Das machen ja alle die Entwicklungs- und Reifungstheorien
auch. Es gibt so viele Theorien, die von der Pragenitalitit ausgehen,
dann von der Phallizitdt sprechen und schlieflich zur Genitalitit
iibergehen. Gibt es denn einen Unterschied zu meiner Darstellung,
und wenn ja, worin zeigt er sich? Tatséchlich geht es hier um eine
Strukturtheorie, ausgehend von der Ebene der Signifikanten. Die
Triebstadien sind nicht biologisch vorgegebene, sondern schon ge-
schichtliche, strukturiert von der Wirkung der Signifikanten. Das
trifft sogar fiir die Oralitdt zu. Gewiss kann man am Anfang beim
neugeborenen Kind von angeborenen Teilen sprechen; das, was wir
Oralitdt nennen, strukturiert sich jedoch erst ausgehend von der Ent-
wohnung, wenn der Zustand der Identitdt, der Unmittelbarkeit, ein
verlorener ist. Dann treten tausend Nahrungsmittel als Substitut an
die Stelle der verlorenen Einheit.

Sprechen wir noch iiber die Beziehung der Partialobjekte zum Spie-
gelstadium. Man konnte auf die Idee kommen, das Spiegelstadium
ausgehend vom Partialobjekt zu konzipieren. Zuerst wire ein Objekt
a gegeben, das dann irgendwie zum Spiegelstadium fithren wiirde.
Das wire Ausdruck einer Reifungstheorie, die sich dariiber hinweg-
setzen wiirde, dass das Subjekt von den Signifikanten, also vom An-
deren her strukturiert wird. Auch das Spiegelstadium erhélt vom An-
deren her seine Bedeutsamkeit. Wir haben ja gesehen, dass es schon
die Symbolisierung des Imagindren enthélt. Es ist bereits ein erster
Ausdruck einer Teilung des Subjekts. Die Phallifizierung des ménn-
lichen Organs ist ein Versuch, diese Teilung riickgidngig zu machen.
Die Frage stellt sich: Warum bleibt man nicht beim Autoerotismus,
warum geniigt sich der Mann nicht selbst, wenn er sagen kann, sein
Organ sei phallisch, er habe keinen Mangel mehr? Selbst, wenn er
sich in diesem Narzissmus gefillt, gibt es gleichwohl noch Dimensi-
onen dessen, was verloren ist, z.B. das Ungeteilt-Sein von Innen und
AuBlen oder die Unmoglichkeit, den eigenen Blick einzuholen. Das
Partialobjekt muss im Verhéltnis zum Spiegelstadium somit nicht als
Ursprung gesehen werden, sondern als etwas, das dem Spiegelbild
seine besondere Auspriagung gibt, je nachdem, um welches Partialob-

129

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

jekt es geht. Man konnte auch sagen, dass das Spiegelstadium Trieb-
objekte, ja sogar Triebstadien in sich enthilt. Es ist ja nicht ein abs-
traktes Subjekt, das sich im Spiegelbild sieht, sondern es ist ein Sub-
jekt, das durch die Reflexion auf sich selbst etwas verliert, was es
nun wieder haben will.

Was wire somit die orale Dimension des Spiegelbildes? Viel-
leicht die, dass man so in sich verliebt ist, dass man mit dem Spie-
gelbild verschmelzen mochte. Die Erfahrung der Kéilte des Bildes ist
dann ein Schock. In Ovids Mythos ist etwas von dieser Oralitét spiir-
bar. Narcissus ist z.B. nicht auf die Idee gekommen, das Wasser zu
trinken, auf dessen Oberfldche er sein Bild gesehen hat. Die Oralitit
besteht nicht einfach darin, dass man trinken mochte, sondern es gibt
einen Wunsch nach dem Wieder-Eintauchen in eine Einheit, die,
wenn sie gelingen wiirde, etwas Tddliches hitte. Es gibt Geschichten
von Pathologien, die sich vor dem Spiegel abspielen. Das Subjekt
versucht, sich in seinem Spiegelbild selber zu geniigen.

Was koénnte als anale Dimension des Spiegelstadiums bezeichnet
werden? Zu denken wire an etwas Zerstérerisches, an eine Abwen-
dung von sich, einen Hass. Die Reflexion der Signifikanten ist ja
nicht einfach etwas Kraftloses, Blasses, sondern es ist auch ein Sich-
Losreilen vom andern. In diesem Zusammenhang will man von sei-
nem eigenen Bild nichts mehr wissen. Wenn man sich sieht, gibt man
sich auf die Nerven; es gibt in diesem Sinne sehr wohl auch einen
Hass gegen das eigene Bild. Aber die Analitét kennt auch die andere
Seite, die sie schwer abgrenzbar von Oralitdt macht: Die Trennung,
das Sich-Abstoen vom Bild erfihrt eine Gegenbewegung, die ein
erneutes Verlangen nach einer Einheit ausdriickt.

Die blickhafte Dimension des Spiegelbildes ist vielleicht die ein-
leuchtendste oder die erfahrungsnichste, weil sie sich um die Prob-
lematik dreht, dass man sich selber nicht sehen kann. Man kann sich
vor den Spiegel setzen und in die Augen des Gegeniibers sehen. Man
hofft dabei, sich selber sehen zu kénnen, und man sieht, wie einem
das Gegeniiber anblickt. Der andere, der mich sieht, ist aber bloB ein
Bild, der keinen eigenen Blick hat, sondern den eigenen objektiviert.
Damit entwischt der Akt des Sehens diesseits des Spiegels. Ist das
Gegeniiber dagegen ein anderes Subjekt, so ist dessen wahrgenom-
mener Blick derjenige eines Andern, ergo sagt er nichts iiber den
Blick aus diesseits des Spiegels. Wie man es immer anstellt, stets
bleibt der eigene Blick in seiner realen Dimension einem selbst ver-
borgen. Dagegen sieht man den Blick des Andern, den dieser selber
nicht sehen kann. Einerseits driickt der Blick die Quadratur des Zir-

130

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

kels aus, andererseits akzentuiert er die Polaritit von Macht und
Ohnmacht, weil der Andere stets mehr weill als das Subjekt ange-
sichts des andern.

SchlieBlich gibt es eine stimmliche Dimension des Spiegelstadi-
ums. Ovid mit der Figur der Echo hat sie uns vorgefiihrt. Die Laute
folgen in transformierter Form den Gesetzen der Spiegelung. Es gibt
die merkwiirdige Erfahrung, die eigene Stimme zu héren. Wenn ich
mich auf Tonband aufzeichne und mich dann selber hére, dann habe
ich den Eindruck von Fremdheit. Die Redensart, die besagt: ,,Wie
man in den Wald ruft, so tént es zuriick™ ist nur bedingt richtig, trifft
fiir den akustischen Bereich jedenfalls nicht zu. Es entsteht sofort ein
Wunsch nach Vertrautheit der eigenen Stimme. Hier entsteht aber
immer wieder eine Kluft zwischen dem, was in einem unmittelbar
drin ist, und dem, was nachher vom Anderen her zuriickkommt.

Die knappen Ausfithrungen iiber das Verhiltnis der Partialobjek-
te zum Spiegelstadium haben auch deutlich werden lassen, dass das
Begehren nach vollstindiger Aufhebung der Fremdheit der Partialob-
jekte etwas mit dem Genieflen zu tun hat. Die Unerreichbarkeit der
Partialobjekte in ihrer realen Dimension, bedingt durch die trennende
und verzeitlichende Wirkung der Signifikanten, bewirkt einen Man-
gel an Sein. Umgekehrt gesagt: Das vollstindige Einholen der Parti-
alobjekte wére gleichbedeutend mit einem vollen — jedoch todlichen
— GenieB3en. Das volle Sein, die Unmittelbarkeit, das wire das volle
Genieflen. Es ist grundsitzlich verbaut durch die Ebene der Signifi-
kanten, so dass das Subjekt zwischen diesen beiden Polen situiert ist,
zwischen dem Nicht-Genie3en, Sublimieren und dem Genief3en.

Ich fiige diesen Gedanken tiber die Partialobjekte noch etwas bei,
was uns wieder zu Kant zuriickfiihrt. Sie erinnern sich, wir haben
vom Verstand bei Kant gesprochen und von den vier Kategorien des
Verstandes: der Quantitit, der Qualitit, der Relation und der Modali-
tit. Die Quantitit bezeichnet das Vereinheitlichende, die Qualitit be-
inhaltet die M6glichkeit der Negation, also etwas zu bejahen oder zu
verneinen. Die Relation hat mit Kausalitdt zu tun und die Modalitit
mit dem Grad der Wirklichkeit — ist etwas wirklich, moglich oder
unwirklich? Nun schlage ich vor, dass wir diese vier Kategorien mit
den vier Objekten, bzw. mit den vier Trieben in Beziehung setzen.
Die Oralitdt erscheint dann als ein anderer Ausdruck fiir den
quantitativen Aspekt. Was macht die Oralitdt anderes als zu verei-
nen? Die entsprechende Figur dazu wire die Begierde im hegelschen
Sinn. Man muss dabei den Gegensatz von Begehren und Begierde in

131

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Betracht ziehen. Das Begehren hat kein ihm zugeordnetes Objekt, ist
seinem Wesen nach Metonymie. Die Begierde tendiert im Gegensatz
dazu, sich etwas einzuverleiben. Genau das trifft fiir die Oralitét zu:
Sie will das, was auflen, getrennt vom Ich ist, einverleiben und auf
diese Weise eine Einheit herstellen — wie die quantifizierende Tétig-
keit des Verstandes. Nun geht es nicht in jedem Fall um Einverlei-
bung; auch auf sublimierter Ebene lassen sich Einheiten herstellen.
Wenn wir sagen, wir sind uns einig, ist dies zwar kein Kannibalis-
mus, aber doch etwas, was eine Gemeinsamkeit, eine Eins stiftet.
Das, was in der Psychoanalyse Kannibalismus genannt wird, wére
dann der brutalste Ausdruck fiir die Begierde.

Die Analitét 14sst sich mit dem qualitativen Aspekt in Beziehung
bringen. Im Zentrum steht die Negation als Merkmal der Qualitit.
Negation und Affirmation sind dabei aufeinander angewiesen. Man
konnte sagen, die Oralitit ist gleichbedeutend mit Bejahung, die
Analitit setzt mit Verneinung, Negation ein. Das stimmt aber nicht
ganz. Man kann erst etwas bejahen, wenn man es auch verneinen
kann. Somit ist am Anfang noch ein unmittelbarer Zustand. Ausge-
hend von der Analitit, bekommt die Oralitit nachtraglich einen ande-
ren Stellenwert. Die Oralitdt von der Analitdt her gedacht, nach ihr
situiert, ist eine andere, als die Oralitit vor der Analitit. Erst wenn
das Subjekt etwas verneinen kann, kann es auch im vollen Sinn des
Wortes etwas bejahen. Die Negation der Analitit ermdglicht somit
auch die sublimierte Bejahung anstelle der Einverleibung. Zur Anali-
tat gehort sodann der Besitz. Er driickt die Abgrenzung gegen andere
aus und gibt ihm zugleich ein positives Merkmal, eben Besitz, ein
eigenes Territorium zu haben.

Den dritten Aspekt, die Relation, habe ich mit dem Blick in Be-
ziehung gesetzt. In der Tat verbindet der Blick zwei getrennte Ele-
mente. Weil ich mich angeblickt fithle, drehe ich meinen Kopf in
Richtung auf die vermutete Herkunft des Blicks. Das Beispiel weist
zugleich darauf hin, dass die Kausalitdt im psychischen Bereich et-
was grundsitzlich anderes ist als im physischen Bereich. Wenn ich
einen Gegenstand fallen lasse oder wegstofle, kann ich die darin
wirksamen Krifte messen und die Wirkungen berechnen. Im psychi-
schen Bereich ist die Kausalitét nicht in diesem Sinne einer Notwen-
digkeit moglich. Dennoch steht der Mensch nicht auBerhalb von kau-
salen Zusammenhingen. Kant hat das gewusst und versucht, die
Schwierigkeit der beiden Kausalitétsauffassungen so zu denken, dass
er ein Nebeneinander von Kausalitdt aus Freiheit — die zum Noume-
nalen gehort — und Kausalitit aus Notwendigkeit — die zum Phéno-

132

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

menalen, Empirischen gehdrt — behauptet hat.® Wir brauchen hier
jedoch keine Diskussion tiber diese kantschen Konzepte zu fiihren,
sondern wir konnen uns auf die Bedeutung des Blicks hinsichtlich
der Kausalitit konzentrieren. Im Spiegelstadium zeigt sich dabei eine
interessante Besonderheit, denn das Spiegelbild ist ein physikalisches
Phénomen, fiir das exakt die Gesetze der Physik gelten. Nicht so fiir
das abgebildete Subjekt! Seine Beeinflussung durch das Spiegelbild
gehorcht nicht physikalischen Gesetzen. Vielmehr entsteht aus der
Einwirkung des Spiegelbildes auf das abgebildete Subjekt, auf seinen
Eindruck des Angeblicktwerdens vom andern, die Reflexion, die den
andern vom Subjekt unterscheidet. Schon im Kontext der Erérterung
der Analitdt zeigte sich die Abwendung des Subjekts vom Bild.
Wenn es sich wiederum dem Spiegelbild zuwendet, ist dieses fiir es
ein anderes geworden: nicht mehr ein Ort der Selbstvergessenheit, in
dem es sich vermeintlich selber erkannte, sondern ein Ort des Abbil-
des, seines Abbildes. Das Objekt des Blicks setzt somit die trennende
Arbeit der Analitét fort und bringt sie auf einer hoheren Ebene wie-
der zusammen, wobei das Spiegelbild strikt der physikalischen Kau-
salitdt gehorcht, die vom Subjekt gesteuert werden kann — was es tut,
tut auch das Spiegelbild —, wihrend das Subjekt dieser deterministi-
schen Kausalitdt nicht unterworfen ist — das Spiegelbild und seine
Bewegungen lassen ihm einen breiten Spielraum, wie es sich dazu
verhalt.

Kommen wir noch zur Stimme, die ich auf die Modalitéit zu be-
ziehen versuche. Wie héngen Stimme, Wirklichkeit, Moglichkeit und
Unmoglichkeit — die Merkmale der Modalitdt — zusammen? Sind
diese Grade der Realitét nicht auflerhalb der Stimme, ja, miissten sie
nicht vielmehr mit dem Blick in einen Zusammenhang gebracht wer-
den? Auf solche Gedanken kommen wir vielleicht, wenn wir uns mit
naturwissenschaftlichen Erfahrungen befassen, wo das Sehen, Fest-
stellen und Aufschreiben eine dominierende Rolle spielt. Im psychi-
schen Bereich ist es anders. Erst wenn ich etwas zur Sprache bringe,
wenn ich es artikuliere, erhélt es Wirklichkeit. Selbst die Schrift kann
das gesprochene Wort nicht ersetzen. In der Artikulation manifestiert
sich das Psychische, wird dadurch wirklich. Ausgehend von der
Wirklichkeit in ihrem performativen Aspekt konstituiert sich zu-
gleich das Mogliche und das Unmogliche. Alles kann nicht gesagt
werden, wenn es denn so ist, dass die Signifikanten das Subjekt re-
prisentieren. Etwas bleibt ausgeschlossen, was Ursprung des Objekts

6 Vgl. dazu 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, S. 488-505.

133

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

a ist. Andererseits kann nicht alles, was in den Kreis des Sagbaren
gehort, gleichzeitig gesagt werden; es bildet den Horizont des M6gli-
chen. Die Stimme als Ausdruck des Subjektiven zeigt sich in einem
kleinen Beispiel, das Freud von einem Jungen berichtet: , Tante,
wenn du sprichst, wird es heller.” Ganz gleich was die Tante sagt,
verschafft ihm die Stimme den Eindruck eines Lichtes; sie ist weit
mehr als ein physikalisches Phdnomen. Die Stimme bringt das Psy-
chische erst zur Wirklichkeit, wobei sie auch substituiert werden
kann — selbst ein Bild kann die Stimme eines Malers ausdriicken; und
Stummiheit ist nicht gleichbedeutend mit Stimmlosigkeit. Die Mani-
festation der Stimme ist eng mit Angst verkniipft, die nichts Patholo-
gisches hat. Die Stimme erheben heif3t, eine Kausalitit tiberhaupt erst
herstellen, etwas eine Bedeutung geben; das Subjekt riskiert, expo-
niert sich in seiner und durch seine Stimme als ein singuldres, das
damit angreifbar wird, weil es der blinden Kausalitdt enthoben ist.
Lassen wir es einstweilen damit bewenden.

Ich wollte noch tiber Schrift und Korperbild sprechen; angesichts der
fortgeschrittenen Zeit kann ich vielleicht noch den Zugang dazu
skizzieren. Wir sind ja immer wieder von der Verlustthematik ausge-
gangen. Die phallische Besetzung des Korpers ist ein Versuch, iiber
den Verlust hinwegzukommen. Die vier Triebobjekte haben auch mit
seiner Kompensation zu tun. Es gibt eine weitere Dimension, {iber
den Verlust hinwegzukommen, das ist die Schrift. Das Wort ist
flichtig, die Schrift bleibt, das haben schon dic Rémer gesagt Das
Wort ist an einen Sprecher gebunden, die Schrift kann tiberall ver-
breitet werden. Das gilt fiir die Buchstabenschriften wie fiir die bild-
haften Zeichen, nenne man sie Ideogramme oder Piktogramme. In
vielen Kulturen gibt es bewegende Dokumente davon, z.B. Zeugnis-
se aus der Azteken- und Mayazeit. Es ist mir aufgefallen, welch enge
Beziehung diese Sprache zum Korper hatte. Z.B. ist die Zahl 20 als
ein Kopf dargestellt. Warum 20? Sie haben zwei Hande und zwei
Fiie. Diese 20 Elemente geben zusammen eine Zwanzigheit.

Sodann habe ich an die Zahl 5 im Japanischen gedacht, die go
heif3it, wobei dieses go wieder in dem Wort vorhanden ist, das die
Japanische Sprache bezeichnet: nihion-go. Es ist wiederum die Erfah-
rung der Hand, die irgendwie miteinflieBt in das Verstédndnis dieser
Sprache. Ich habe versucht, diese und weitere Zusammenhinge in
Form von Thesen etwas zu systematisieren. Es wird kaum moglich

7 Vgl. dazu S. Freud, Vorlesungen zur Einfiithrung in die Psychoanalyse,
Stud.ausg. S. 393.

134

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

sein, uns dariiber zu unterhalten, weil ich in den restlichen Sitzungen
die Pathologie des Korperbildes in den Mittelpunkt stellen werde.
Das Thema Schrift und Korperbild gehért jedoch zur Grundlage, die
tiberhaupt erst moglich macht, einen Zugang zur Pathologie zu fin-
den. Wie ich zu Beginn des Seminars gesagt habe, hat es Werkstatt-
charakter; die Thesen beinhalten nicht abgeschlossene Aussagen son-
dern versuchen, etwas von einem Unterwegssein festzuhalten.

Thesen zum Korperbild und den Kanjis (Erlduterungen zur japani-
schen Schrift S. 181):

1.

Die japanische Schrift, die auf den chinesischen Zeichen (Kanjis)

basiert, orientiert sich an ihren Bedeutungen und wird deshalb

Bilderschrift genannt. In freudscher Terminologie lédsst sich von

Sachvorstellungen sprechen, im Gegensatz zu den Wortvorstel-

lungen der europdischen Sprachen.

Die Kanjis lassen sich ihrer subjektiven Dimension wegen als

unbewusste Korperbilder bezeichnen, die konstitutiv sind fiir die

Realitdt. Sie bilden in ihrem Verweisungszusammenhang die

symbolische Ordnung, die aus der Formgebung eines (allgemei-

nen) Subjekts und dem referenziellen Bezug zu einem Objekt be-
steht.

Die Verwendung eines Kanjis setzt ein sprechendes (zeichenge-

brauchendes) Subjekt voraus, das eine Positionalitdt in Raum und

Zeit hat und sich in seiner Unbekanntheit im Kanji metaphorisie-

ren kann.

Das Korperbild flieit nicht nur in diejenigen Kanjis ein, die oh-

nehin seelische oder leibliche Sachverhalte ausdriicken, sondern

auch in solche, die materielle und unwirkliche Gegensténde be-
zeichnen.

In jedem Kanji werden metaphorisiert:

— Raumerfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Authebung der
Positionalitidt des Korpers des Subjekts; Schrift kann tiberall
sein und reproduziert werden.)

— Zeiterfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Aufhebung der
Zeit des Subjekts; es ist iiber grofle Zeitraume hinweg lesbar.)

— Korpererfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Verkdrperung
des raumzeitlichen Korpers des Subjekts. Er wird dadurch me-
taphorisiert und zweidimensional.)

135

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

— Mentale Erfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Verkorpe-
rung der mentalen Erfahrungen des Subjekts. Unsichtbares,
Begriffliches wird dabei vorstellbar und sichtbar.)

6. Die Kanjis verkorpern die Kategorien des Verstandes im Sinne
Kants. Die Quantitit zeigt sich im Vereinheitlichen der einzelnen
Striche; die Qualitit im Negieren des Gegenstandes (Anwesen-
heit des Abwesenden); die Relation im Verbinden von Subjekt
und Gegenstand; die Modalitdt im Konstituieren von Realitét
durch die Artikulation.

7. Wenn man die Kanjis als unmittelbare, vorsprachliche Abbilder
auffasst, begeht man den selben Irrtum wie Freud, der in theoreti-
schen AuBerungen die (unbewussten) Sachvorstellungen als vor-
sprachlich auffasste.

8. In japanischen Lehrbiichern wird die Auffassung vertreten, dass
die Kanjis aus Abbildern des Realen hervorgegangen sind oder
sie noch immer abbilden. Damit wird die subjektive Dimension
iibergangen. Selbst da, wo Sonne, Mond, Wasser, Feuer, Tag,
Fluss, Berg usf. als Kanjis dargestellt werden, flieBen subjektive
Dimensionen mit ein. Die Bewandtnis einer Sache fiir ein Sub-
jekt ist genau so wichtig wie seine Darstellung.

Beispiele: Angeblich soll das heutige Zeichen fiir Sonne oder Tag

aus einem Kreis hervorgegangen sein und sich dann in das Zei-

chen H (nichi) verwandelt haben. Gibt dieses geteilte Rechteck

nicht vielmehr die Erfahrung einer geteilten Einheit wieder, d.h.

des Tages als Einheit von Tag und Nacht? Und braucht es nicht

ein Subjekt dazu, das dies zu reflektieren vermag, dergestalt, dass
die Zeit im Kanji gleichsam angehalten, objektiviert wird? Oder
das Beispiel fiir Wasser, von dem ebenfalls behauptet wird, es
gehe auf Abbildliches zuriick. Ist es nicht erkennbar, dass seine

heutige Form 7K (mizu), die man man schon auf Hausfassaden im

alten China fand, ein Ziehbrunnen bedeutet, und dass seine In-

schrift auf Mauern (aus Holz) in einem Zusammenhang steht mit

Brandgefahr, vielleicht auch mit Wasserknappheit? Selbst das

Zeichen fiir einen Fluss JI| (kawa) gibt nicht einfach einen ab-

bildlichen Eindruck wieder, oder hat jemand schon drei Wellen

gesehen? Ist nicht die Zeitlichkeit mitenthalten, Gegenwart, Ver-
gangenheit und Zukunft, die der Fluss so trefflich metaphorisiert?

9. Die Kanjis reprisentieren das Genieflen, insofern sie Signifikate
sind und etwas bildlich festhalten, bei dem das Subjekt verweilen
kann.

136

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

10.

11.

12.

13.

Der Zusammenhang von Sachvorstellungen und Kanjis impliziert
einen Bezug der Kanjis zum Primérprozess und zum Lustprinzip,
den Kennzeichen des freudschen Unbewussten. Die japanischen
Subjekte haben deshalb einen ganz anderen Zugang zum Unbe-
wussten, das nicht dem Verdringten entspricht, sondern der
Schrift, deren Zeichen kontextuell definiert und mehrdeutig sind.
Die Bildhaftigkeit der Kanjis und der Bezug zu den Sachen, die
sie bezeichnen, fithren zu einer Sprechvergessenheit, die mit
wachsender Vertrautheit zunimmt. Fiir ein japanisches Subjekt,
das gewohnt ist, diese Zeichen zu lesen, erscheinen sie wie Zei-
chen einer unmittelbaren Realitét, abseits der gesprochenen Spra-
che; die Wortvorstellungen bleiben unbemerkt.

Damit werden sie zu Spiegeln des Anderen, in denen sich die
Subjekte unbewusst metaphorisieren. Je mehr sie in den Zeichen
vertieft sind, desto mehr verlieren sie die Reflexivitit; je mehr sie
den Bezug reflektieren, desto mehr erscheint das Subjekt der
Leere.

Die Kanjis zu lernen, die jedem Subjekt vorausgehen, bedeutet,
noch einmal die Erfahrungen zu machen, die die Erfinder der
Zeichen schon gemacht haben. Auf diese Art wird aus dem all-
gemeinen und abstrakt-geschichtlichen Subjekt der Kanjis ein
singulédres Subjekt.

Als Zugabe noch drei Entdeckungen, die mich verbliifft haben
und die mir zeigen, was es in den Kanjis zu entdecken gibt, tiber
das hinaus, was in Lehrbiichern steht. ,,Elefant heilit auf Japa-
nisch zoe, das Kanji sicht so aus: ZR. Das selbe Kanji wird ge-
braucht, wenn es darum geht, etwas Bildhaftes zu bezeichnen;
sogar das japanische Wort fiir Symbol (es setzt sich aus 2 Kanjis
zusammen) enthdlt den Elefanten, sowohl im Lautbild wie im
Zeichen. Mehr noch: das Zeichen fiir ein Bild eines Menschen
sieht so aus: f&. Wie man sieht, hat man zum Zeichen fiir den E-
lefanten etwas beigefiigt, ein sog. Radikal, das einen Menschen
darstellt. Kann man hier anders als an das Titelbild des ersten
Seminars Lacans (leider enthélt nur die franzosische Ausgabe E-
lefantenbilder) denken? Ist es moglich, nicht auf die Bahn der
Assoziationen von Elefant-Riissel-Phallus-Signifikant-Symbol-
Sprechen zu geraten? Wer glaubt, das sei alles Einbildung, moge
sich auf ,,Einbildung* im Japanischen einlassen; im Lautbild so-
zo-teki steckt wiederum der Elefant, wie {ibrigens auch im Spie-
gelbild (kyo-zo).

137

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sodann wird das Zeichen fiir Kanji, das Zeichen fiir alle Zeichen,
wie folgt geschrieben: ;E. Es erweckt den Eindruck eines Men-
schen; auBBerdem enthilt es zwei Radikale, einen fiir Pflanzen (ho-
rizontaler Strich oben mit zwei Markierungen), und einen fiir
Wasser (drei Tropfen auf der linken Seite). Die Herkunft des Zei-
chens gilt als rétselhaft, der Name ,,Kan-ji“ wird auf den Han-
Fluss in China zuriickgefiihrt, der Region, aus der die frithesten
Schrift-Funde stammen. Muss man hier nicht an eine Illustration
des Phallus denken, wobei die Radikale auf Fruchtbarkeit bzw.
auf Verbreitung hinweisen? Wenn dem so wiére, hétten die alten
Chinesen begriffen, dass Schrift das Ergebnis einer geistigen
Fruchtbarkeit ist.

138

am 14.02.2026, 07:56:33. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

