Yoga

Alexander Benatar

Yoga ist gesund, Yoga halt fit, Yoga kann man in der Gruppe machen
oder allein, auf dem Wohnzimmerfufiboden oder im Freien, Yoga kann
schweifltreibend sein oder entspannend, Yoga ist weltweit bekannt und so-
zial anerkannt. Kurz: Yoga ist aus dem Leben vieler Menschen kaum mehr
wegzudenken. Nach einer Umfrage des Berufsverbands der Yogalehrenden
in Deutschland aus dem Jahr 2018 haben 16 % der Befragten schon einmal
in ihrem Leben Yoga praktiziert, 5 % tun dies nach wie vor — Tendenz stei-
gend.! Gerade in den ,Lockdown“-Phasen der Corona-Pandemie 2020/21
erlebten zahlreiche YouTube-Kanile diverser Yogalehrender international
einen veritablen Boom. Vor allem in einem jiingeren, stadtischeren Kontext
mag die Aussage ,Ich mache jeden Tag Yoga“ zuweilen weniger Erstaunen
hervorrufen als der Satz ,Ich gehe jeden Sonntag in die Kirche® Aber ist
beides vergleichbar? Handelt es sich bei Yoga iiberhaupt um eine spirituelle
Handlung - oder ist es Sport? Und lassen sich Kirchgang und Yoga nicht
auch miteinander vereinbaren?

Was ist Yoga?

Der Begriff ,Yoga“ entstammt der altindischen Sprache Sanskrit und wird
vom Verb yuj, ,verbinden oder auch ,anschirren’, abgeleitet (s. u.). Im
Rahmen der Hindu-Religionen bezeichnet Yoga einen mdglichen Ansatz,
Erlosung zu erlangen. Wie in den meisten Religionen werden auch in
den Hindu-Religionen spezifische Heilswege (marga) als Antwort auf das
Bewusstsein der Begrenztheit menschlichen Lebens beschrieben. Der Hin-
duismus zeigt sich hierbei ausgesprochen ambiguitétstolerant und offen
fir Pluralismus. Er schreibt nicht den einen alleingiiltigen Weg zur Erl6-
sung vor, sondern lésst eine Vielzahl verschiedener Heilslehren (darshana)
gelten, die sich historisch und religiés mitunter stirker voneinander unter-

1 Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland: Reprdsentative BDY-Studie zu Yoga
in Deutschland, www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
(Abruf: 5.5.2021).

289

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018

Alexander Benatar

scheiden als etwa Christentum, Judentum und Islam. Die meisten dieser
Lehren verbindet ein {ibergeordnetes Ziel: die Vereinigung von Atman (in
etwa ,Menschenseele“) und Brahman (,Weltseele®).

Grob vereinfacht lassen sich drei hinduistische Wege unterscheiden,
Erlésung durch eine solche Vereinigung (moksha) zu erreichen (Malinar
2009, 242):

o Der Weg der Tat (karma) zielt darauf ab, dass ein jedes Individuum mdog-
lichst pflichtgeméf} die Rolle (dharma) erfiillt, die ihm nach der Ord-
nung der Welt zukommt, um dadurch im Kreislauf der Wiedergeburten
(samsara) nach und nach das seinen Afman vom Brahman trennende
Karma abzubauen.

« Der Weg der Hingabe (bhakti) verfolgt das Ziel einer Erlésung durch
religiose Devotion und géttliche Gnade; er sucht dabei bisweilen auch
eine Art Verschmelzung des Menschen mit Gott.

« Auf dem Weg der Erkenntnis (jnana) soll durch Meditation und Ver-
senkung (samadhi) das Wissen um die letztliche Einheit von Atman
und Brahman verinnerlicht werden. In den Upanishaden, einer hindu-
istischen Schriftensammlung aus dem 1. Jahrtausend v. Chr., wird zur
Veranschaulichung dieser Einheit das Bild vom Salz gewdhlt, das sich
in Wasser auflost und mit ihm vereint, ohne aber je mit dem Wasser
identisch zu werden.

Beim Yoga soll die Erkenntnis der Einheit von Individualseele und Welt-
seele nun aber nicht allein durch stille Meditation gewonnen werden.
Vielmehr wird der Korper zum Werkzeug, er wird wortlich vom Geist
»unters Joch genommen® (yuj, ,anschirren), um die angestrebte Verbin-
dung von Individuum und Gott zu realisieren. Bereits in der Bhagavad
Gita, einem spirituellen Gedicht und zentralen Text des altindischen Epos
Mahabharata, werden hierzu dienliche Kdrperhaltungen, Sitzpositionen
und Atemvorschriften erwéhnt. Die gedankliche Grundlage dieser betont
korperlichen Meditationspraxis bildet die in der sog. Samkhya-Lehre ent-
wickelte dualistische Trennung von Geist (purusha) und (Ur-)Materie (pra-
kriti). Erst wenn der Mensch durch Konzentration und Meditation sein
individuelles Bewusstsein (identifiziert als Purusha bzw. Atman) von der
materiell-weltlichen Prakriti befreit, steht ihm der Weg zur Uberwindung
der schmerzlichen Trennung von Atman und Brahman offen.

Im Yogasutra (,Yogaleitfaden®), einem vom haufig als ,Vater des Yoga“
bezeichneten Patanjali verfassten Grundtext, wird die Erlosung durch kor-
perliche Meditation als achtstufiger Pfad beschrieben:

290

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

« Yama - duflere Selbstdisziplin, ausgedriickt in Gewaltverzicht (ahimsa),
Wabhrhaftigkeit, Keuschheit und Besitzlosigkeit.

« Niyama - innere Selbstdisziplin, die sich in Reinheit, Askese, Studium
und Gottesverehrung duflert.

o Asana - besondere Korperhaltungen und Sitzpositionen (etwa der
~Lotossitz).

« Pranayama - bewusstes Ein- und Ausatmen sowie Regelung der Atem-
frequenz.

« Pratyahara - Losung von den sinnlichen Eindriicken duflerer Objekte.

+ Dharana - Stillstand der Gedanken durch Fokussierung auf einen ein-
zelnen Punkt.

+ Dhyana — Meditation und Versenkung durch Loslassen aller Gedanken.

o Samadhi - Erleben einer vollkommenen Versenkung und der Vereini-
gung von individuellem und absolutem (g6ttlichem) Bewusstsein.

Formen und Schulen

Dieser im Yogasutra beschriebene klassische Weg, auch als Raja-Yoga (,,Ko-
nigsyoga“) bezeichnet, war auch bei der Verbreitung des Yoga im Westen
bedeutsam, wenngleich man ihn oftmals losgelost vom Hinduismus selbst
deutete. Raja-Yoga wurde dort vor allem durch den Inder Vivekananda
(1863 - 1902) bekannt, der die Ramakrishna Mission begriindete, den Hin-
duismus 1893 beim Weltparlament der Religionen in Chicago vertrat und
fiir seine Wahrnehmung als ,Weltreligion® sorgte. Auch die hinduistische
Bewegung Brahma Kumaris betreibt Schulen, in denen der Raja-Yoga ge-
lehrt wird (Wobbe 2018, 44).

Daneben entwickelte Vivekananda die mit den drei genannten Heilswe-
gen korrespondierenden Formen von Karma-, Bhakti- und Jnana-Yoga. Der
von Sri Aurobindo Ghose (1872 - 1950) gepragte Integrale Yoga verbindet
diese drei Spielarten miteinander. Auch der in Deutschland populdre Yoga
Vidya (,Wissen'; ,Weisheit“) Sivanandas (1887 - 1963) versteht sich in dieser
Tradition. Eine mit dem Raja-Yoga entfernt verwandte, fiir nicht-hinduisti-
sche Einfliisse durchaus offene Yogapraxis etablierte mit dem Kriya-Yoga
auch Paramahansa Yogananda (1893 - 1952). Dieser betrat 1920 zum ersten
Mal US-amerikanischen Boden und griindete zur Verbreitung seiner Lehre
die sehr erfolgreiche Self-Realization Fellowship (SRF). Yogananda schrieb
nicht nur den spirituellen Bestseller Autobiography of a Yogi, sondern wur-
de bald auch zu einem Vorreiter spiterer indischer ,Pop-Gurus’, indem

291

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander Benatar

er die Nahe politischer und kultureller Kreise gleichermafien suchte. Er
beeindruckte die Musiker Elvis Presley, Ravi Shankar und George Harrison
ebenso wie spiter den Apple-Griinder Steve Jobs.

Bei dem im Westen besonders weit verbreiteten Hatha-(,Kraft“-)Yoga
handelt es sich um eine Ausprigung des Yoga, die urspriinglich nur zur
Unterstiitzung der anderen Yogawege entwickelt wurde. Sie konzentriert
sich auf die oben genannten Meditationsstufen Asana (Korperhaltungen)
und Pranayama (Atemregelung). Heute hat sich diese Form der Yogapraxis
weitgehend verselbstandigt und ist fiir viele Praktizierende im Westen mitt-
lerweile gleichbedeutend mit dem Yoga iiberhaupt geworden. Wer heute
~Yoga macht’, widmet sich meist einer Abfolge verschiedener Asanas. Das
bekannteste Beispiel einer solchen Abfolge ist wohl ,Surya Namaskar® -
der sog. Sonnengruf. Die westliche Yogapraxis spiegelt insofern meist nur
einen sehr beschrankten Teilaspekt der spirituellen Yogalehre des Hindu-
ismus wider (vgl. auch Hummel 1990, 7). In der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts wurden einige Asanas zudem nach dem Vorbild altbekannter
Gymnastikiibungen entwickelt, haben mit den indischen Urspriingen des
Yoga also kaum mehr etwas zu tun.

Gerade das Feld des Hatha-Yoga hat sich in den letzten Jahrzehnten
in hohem Maf3e ausdifferenziert. Zu dieser im Rahmen von (Volks-)Hoch-
schulangeboten auch als Ashtanga- oder Vinyasa-Yoga bezeichneten Form
treten dort oftmals der ruhigere Yin-Yoga, aber auch Power-Yoga bzw.
Acro-Yoga. Deren Name ist Programm - sie werden daher von traditions-
bewussteren Yogalehrenden eher fiir eine Art ,Aerobic* gehalten als fiir
moderne Adaptionen altindischer Heilslehren. Beim nicht minder schweif3-
treibenden Bikram-Yoga werden die Asanas in einem ca. 35 bis 40 Grad
heiflen Raum praktiziert. Der Hasya-(,Lach“-)Yoga strapaziert weniger die
Gliedmaflen, dafiir umso stirker Zwerchfell und Atemmuskulatur: Hier
wird kiinstliches Lachen getibt, das spéter zu echtem Lachen werden soll.

Eine gewisse Bedeutung hat im Westen zuletzt auch der u. a. von Yogi
Bhajan (1929 - 2004) propagierte Kundalini-Yoga erlangt. Thm liegt die
Vorstellung einer den Koérper durchziehenden gottlichen Lebensenergie
(Shakti) zugrunde, die wie eine zusammengerollte Schlange (Kundalini)
am Beckenboden liegt. Mithilfe von Ubungen soll die Kundalini geweckt
werden und durch sieben Energiezentren (Chakren) entlang der Wirbelsdu-
le bis zum Scheitel (Sahasrara) aufsteigen, wo sich die weiblich gedachte
Shakti mit dem mannlichen kosmischen Bewusstsein (Shiva oder auch
Atman) vereinen kann (vgl. auch von Stietencron 2017, 64f). Gepragt ist
dieser Yoga von Mantren, die der Kundalini den Weg bereiten sollen.

292

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

Gemeinsam ist all diesen duf8erst heterogenen Ausformungen der histori-
schen und modernen Yogapraxis ihr monistischer Anspruch, ihr Streben
nach einer ,Befreiung durch Erkenntnis der Einheit in der Zweiheit, der
Gleichheit von Geist und Materie und der Verschiedenheit von Seele und
Materie durch die Identifikation der Individualseele mit Unsterblichkeit®
(Michaels 1998, 295).

Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?

In seiner urspriinglichen Form handelt es sich beim Yoga um eine spe-
zifische und dabei doch sehr vielfiltige Form indischer Religionspraxis.
Ungeachtet vereinzelter Versuche etwa Yoganandas, Jesus und einige seiner
Jinger im Nachhinein zu ihresgleichen zu erklaren, um ihre Lehre in einer
westlichen, christlich gepragten Umgebung kulturell anschlussfahiger zu
machen, ist Yoga eigentlich kein Bestandteil der christlichen Religionspra-
xis. Allerdings wire auch die Annahme verfehlt, seine Yogapraxis mache
einen Menschen zwangslaufig zu einem Hindu. Das ist schon deshalb nicht
moglich, weil eine Konversion zum Hinduismus traditionell nicht vorgese-
hen ist, als Hindu wird man geboren. Manche Hindu-Organisationen kriti-
sieren sogar die zunehmende westliche Vereinnahmung einer urspriinglich
genuin indischen spirituellen Praxis. Der Grad an Ubernahme von Hindu-
Lehren ist bei den diversen Yoga-Schulen zudem sehr unterschiedlich. Eine
intensive Auseinandersetzung mit hinduistischen Lehren ist z. B. bei Yoga
Vidya zu beobachten.

Es gehort aufSerdem mehr dazu, Hindu zu sein, als sich mehr oder weni-
ger regelmiflig Asanas und kontrolliertem Atmen zu widmen. Das Dharma
als umfassendes Ordnungsprinzip der indischen Gesellschaft, das auch zur
religiosen Begriindung des indischen Kastenwesens dient, ist wie der Sam-
sara auch fiir jene Hindus pragend, die eine Versenkung ihres Atman im
Brahman mittels Yogatechnik suchen. Eine solche Orientierung am Dhar-
ma-Konzept oder die ihm zugrunde liegende Vorstellung eines Kreislaufs
der Wiedergeburten ist aber nur fiir die wenigsten nicht-hinduistischen
Yoga-Praktizierenden relevant. Auch wenn Christinnen und Christen mit
dem Yoga eine in ihrem Ursprung hinduistische Praxis ausfithren, bleiben
ihnen zentrale Bestandteile hinduistisch inspirierter Weltanschauung inso-
fern weiterhin fremd.

Wenn Yoga also losgelost von tiefergehenden Elementen hinduistischer
Religiositat praktiziert werden kann, wére es dann nicht denkbar, ihn

293

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander Benatar

auch fiir den christlichen Glauben fruchtbar zu machen? Vielfach wird
moniert, gerade die evangelische Spiritualitit habe den Korper weitgehend
aus den Augen verloren. Auch mystische Traditionen (etwa die unio mystica
als Ziel einer spirituellen Vereinigung des betenden Menschen mit Gott)
spielen in der kirchlichen Gegenwart kaum mehr eine Rolle. Mit Verweis
auf die paulinische Aufforderung ,Priift aber alles, das Gute behaltet® (1.
Thess 5,21) fragen daher manche, ob zur Bereicherung der evangelischen
Glaubenspraxis nicht auch ein ,christlicher Yoga“ begriiienswert wiare (vgl.
Hummel 1990, 30f).

Tatsachlich sehen einige Christen und Christinnen im Yoga eine Mog-
lichkeit, ,den eigenen spirituellen Reichtum mit den Herausforderungen
der Korperorientierung in einen fruchtbaren Dialog zu bringen“ (Hahn
2020, 18). Richtig adaptiert konnte Yoga dann zu einer neuen Ausdrucks-
form auch christlicher Religiositit werden, miisste dabei allerdings im Un-
terschied zu seinen hinduistischen Urspriingen ,von Gottes Befreiungshan-
deln getragen werden und zur Hoffnung auf ein befreites Subjekt fithren®
(ebd., 39). So verstanden wiirden Christen mit Yogaiibungen eben nicht das
hinduistische Ziel einer Auflosung der Individualseele in einer Weltseele
verfolgen, sondern die christliche Hoffnung auf individuelle Erl6sung blie-
be ausdriicklich bestehen. Es ginge darum, ,in das Innere zu schauen und
sich so mit allen Sinnen auf Gott ausrichten zu konnen® (Lang 2021, 6). Im
Rahmen christlicher Spiritualitdt konnte dem Yoga auflerdem ,auch eine
vorbereitende religiése Funktion zugeschrieben werden, namlich als Hilfe
zur Sammlung und zu jener Stille, in der der Christ wieder zum Horen,
Bibellesen und Beten fihig wird (Hummel 1990, 25). Vor diesem Hinter-
grund ist auch die immer wieder diskutierte Zuldssigkeit von Yogakursen in
kirchlichen Rdumen nicht kategorisch auszuschliefSen.

Fir viele Praktizierende tritt die spirituelle Dimension heute zudem
nahezu vollstindig in den Hintergrund. Yoga kann bei Schlafstérungen und
Depressionen helfen sowie Riickenschmerzen lindern. Teilweise werden
die Kosten fiir Yogakurse sogar von Krankenkassen iibernommen, die den
Nutzen von Yogaiibungen zum Stressabbau und zur Prévention spezifischer
Krankheiten anerkennen (gleichzeitig aber auch vor potenziell schadlichen
Yogaiibungen warnen, die im Extremfall etwa zu Bandscheibenvorfillen
oder Hyperventilation fithren kénnen; vgl. Ott 2013, 229). Manche Arbeit-
geber bieten Yoga als Bestandteil der betrieblichen Gesundheitsférderung
an. Der Anspruch, eine Verbindung von Geist und Kérper zu fordern, oft
mittels Abstimmung der Bewegungen auf den Atem, ist freilich auch in

294

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoga

den populéren, eher ,meditationssportlichen® Formen der Yogapraxis weit
verbreitet.

Obgleich die International Yoga Sports Federation (IYSF) regelmafige
~Yoga-Weltmeisterschaften® ausrichtet, ist ein sportlicher Leistungsdruck
dem Yoga eigentlich fremd, geht es dabei doch gerade darum, sich von
solch weltlichen Anspriichen zu losen. Bei der 30-Tage-Challenge einer
YouTube-Yogalehrerin kimpft man daher auch nicht gegeneinander, son-
dern vielmehr gegen seinen eigenen ,Schweinehund® Dennoch handelt
es sich beim modernen Massenphidnomen ,Lifestyle-Yoga“, Auftreten und
Selbstmarketing nach zu urteilen, haufig eher um einen Sport als um eine
altindische spirituelle Praxis. Und in der Gruppe sucht man dann gelegent-
lich doch den athletischen Vergleich. Auch die Beweggriinde zur Teilnahme
an solchen (Online-)Yogakursen sind oftmals primdr utilitaristisch: Man
verfolgt Fitnessziele und Schonheitsideale, will dabei aber frei bleiben (oder
zumindest wirken) von dufSerem Erfolgsdruck (vgl. Rottenberg 2021).

Einschdtzung

Der Art und dem Anspruch nach ist der Yoga eine viel zu heterogene und
vielschichtige Gestalt von Religionspraxis, als dass sie sich mit einem Pau-
schalurteil bewerten liefle. Auch 30 Jahre nach ihrer Formulierung bleibt
die folgende Problemanzeige zum Umgang mit Yoga unverdndert aktuell:

~Yoga im Westen bewegt sich in beiden Sphéren: als Gesundheits- und
Entspannungs-Yoga in der sdkularen Welt von heute, als Suche nach mysti-
scher Erfahrung und nach Lebenssinn sowie im Kontext missionierender
Gurubewegungen im religidsen Bereich. Die Uberginge zwischen beiden
sind flielend. In beiden Sphéren ist Yoga présent, ob es der Kirche passt
oder nicht“ (Hummel 1990, 28).

Yogaangebote in den geschilderten gesundheits- oder sportorientierten
Formen (vor allem im Fitnessstudio) haben nur sehr geringe weltanschau-
liche Relevanz. Vermutlich wiirden sich nur wenige Yogalehrende als ,Gu-
rus“ bezeichnen. Etwas anderes allerdings gilt fiir die etwa von Yoga Vidya
angebotenen, ebenfalls unter dem Rubrum ,Yoga“ gefassten Einkehrtagun-
gen (Retreats) in hinduistischen oder zumindest hinduistisch inspirierten
Meditationszentren (Ashrams). In ihnen konnen die korperlichen Yoga-
iibungen eine deutliche spirituelle Uberformung erfahren, indem sie nicht
nur in einen liturgischen Tagesablauf eingebettet, sondern auch mit einer
ausgepragten Guruverehrung, der Lehre von Reinkarnation und Karma

295

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexander Benatar

sowie anderen, mit dem Christentum nicht zu vereinbarenden Glaubensin-
halten verbunden werden (vgl. Hummel 1990, 29).

Immer wieder kam und kommt es in solchen Gruppierungen vereinzelt
zu Fillen spiritueller (und finanzieller) Abhingigkeit und zu sexualisierter
Gewalt durch charismatische Fithrungspersonen, die das in der klassischen
Yoga-Initiation unabdingbare, aber strukturell ungleiche Guru-Schiiler-Ver-
hiéltnis sowie ihre Machtstellung innerhalb verschwiegener Gruppen skru-
pellos ausnutzen. Auch wenn dies in der Sache leider nicht auf die Yogapra-
xis beschréinkt, zudem dort duflerst selten anzutreffen ist und mit den kor-
perlichen Meditationsiibungen selbst meist wenig zu tun hat, entbindet dies
nicht von der Mahnung zu duflerster Vorsicht im Umgang mit einschligig
bekannten Gurus. Ratsam erscheint es jedenfalls, verfiigbare Informationen
zu nutzen sowie der eigenen Intuition zu vertrauen und im konkreten Fall
zu priifen, ob die spirituelle Grundierung des gelehrten Yoga die angestreb-
te korperliche Betitigung tiberwiegt bzw. ob die Yoga-Praktizierenden in
ihrer personlichen Entfaltung eingeschrénkt werden.

Literatur

Eliade, Mircea (2016): Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit, 3. Aufl., Frankfurt a. M. /
Leipzig.

Hahn, Andreas (Hg., 2020): Yoga und christlicher Glaube. Zwischen kérpersensiblen
Entdeckungen und synkretistischer Vereinnahmung, EZW-Texte 270, Berlin.

Hummel, Reinhart (1990): Yoga — Meditationsweg fiir Christen? Probleme einer christli-
chen Yoga-Rezeption, EZW-Information 112, Stuttgart.

Hutter, Manfred (2008): Die Weltreligionen, 3. Aufl., Miinchen.

Lang, Katharina (2021): Yoga ¢ Christentum, https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christ
sein (Abruf: 18.6.2021).

Malinar, Angelika (2009): Hinduismus, Gottingen.
Michaels, Axel (1998): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, Miinchen.

Ott, Ulrich (2013): Yoga fiir Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklirt die uralte Wahr-
heitslehre, Miinchen.

Rottenberg, Tom (2021): Yoga ist doch kein Sport!, Der Standard, 17.1.2021, www.derstan
dard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport (Abruf: 18.6.2021).

Stietencron, Heinrich von (2017): Der Hinduismus, 4. Aufl., Miinchen.

Wobbe, Liane (2018): Hinduismus. Geschichte, Inhalte, Transformationen, EZW-Texte
258, Berlin.

296

https://dol.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10.



https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport

	Was ist Yoga?
	Formen und Schulen
	Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?
	Einschätzung

