
Yoga

Alexander Benatar

Yoga ist gesund, Yoga hält fit, Yoga kann man in der Gruppe machen
oder allein, auf dem Wohnzimmerfußboden oder im Freien, Yoga kann
schweißtreibend sein oder entspannend, Yoga ist weltweit bekannt und so‐
zial anerkannt. Kurz: Yoga ist aus dem Leben vieler Menschen kaum mehr
wegzudenken. Nach einer Umfrage des Berufsverbands der Yogalehrenden
in Deutschland aus dem Jahr 2018 haben 16 % der Befragten schon einmal
in ihrem Leben Yoga praktiziert, 5 % tun dies nach wie vor – Tendenz stei‐
gend.1 Gerade in den „Lockdown“-Phasen der Corona-Pandemie 2020/21
erlebten zahlreiche YouTube-Kanäle diverser Yogalehrender international
einen veritablen Boom. Vor allem in einem jüngeren, städtischeren Kontext
mag die Aussage „Ich mache jeden Tag Yoga“ zuweilen weniger Erstaunen
hervorrufen als der Satz „Ich gehe jeden Sonntag in die Kirche“. Aber ist
beides vergleichbar? Handelt es sich bei Yoga überhaupt um eine spirituelle
Handlung – oder ist es Sport? Und lassen sich Kirchgang und Yoga nicht
auch miteinander vereinbaren?

Was ist Yoga?

Der Begriff „Yoga“ entstammt der altindischen Sprache Sanskrit und wird
vom Verb yuj, „verbinden“ oder auch „anschirren“, abgeleitet (s. u.). Im
Rahmen der Hindu-Religionen bezeichnet Yoga einen möglichen Ansatz,
Erlösung zu erlangen. Wie in den meisten Religionen werden auch in
den Hindu-Religionen spezifische Heilswege (marga) als Antwort auf das
Bewusstsein der Begrenztheit menschlichen Lebens beschrieben. Der Hin‐
duismus zeigt sich hierbei ausgesprochen ambiguitätstolerant und offen
für Pluralismus. Er schreibt nicht den einen alleingültigen Weg zur Erlö‐
sung vor, sondern lässt eine Vielzahl verschiedener Heilslehren (darshana)
gelten, die sich historisch und religiös mitunter stärker voneinander unter‐

1 Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland: Repräsentative BDY-Studie zu Yoga
in Deutschland, www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
(Abruf: 5.5.2021).

289

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018
https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zahlen-2018


scheiden als etwa Christentum, Judentum und Islam. Die meisten dieser
Lehren verbindet ein übergeordnetes Ziel: die Vereinigung von Atman (in
etwa „Menschenseele“) und Brahman („Weltseele“).

Grob vereinfacht lassen sich drei hinduistische Wege unterscheiden,
Erlösung durch eine solche Vereinigung (moksha) zu erreichen (Malinar
2009, 242):

• Der Weg der Tat (karma) zielt darauf ab, dass ein jedes Individuum mög‐
lichst pflichtgemäß die Rolle (dharma) erfüllt, die ihm nach der Ord‐
nung der Welt zukommt, um dadurch im Kreislauf der Wiedergeburten
(samsara) nach und nach das seinen Atman vom Brahman trennende
Karma abzubauen.

• Der Weg der Hingabe (bhakti) verfolgt das Ziel einer Erlösung durch
religiöse Devotion und göttliche Gnade; er sucht dabei bisweilen auch
eine Art Verschmelzung des Menschen mit Gott.

• Auf dem Weg der Erkenntnis ( jnana) soll durch Meditation und Ver‐
senkung (samadhi) das Wissen um die letztliche Einheit von Atman
und Brahman verinnerlicht werden. In den Upanishaden, einer hindu‐
istischen Schriftensammlung aus dem 1. Jahrtausend v. Chr., wird zur
Veranschaulichung dieser Einheit das Bild vom Salz gewählt, das sich
in Wasser auflöst und mit ihm vereint, ohne aber je mit dem Wasser
identisch zu werden.

Beim Yoga soll die Erkenntnis der Einheit von Individualseele und Welt‐
seele nun aber nicht allein durch stille Meditation gewonnen werden.
Vielmehr wird der Körper zum Werkzeug, er wird wörtlich vom Geist
„unters Joch genommen“ (yuj, „anschirren“), um die angestrebte Verbin‐
dung von Individuum und Gott zu realisieren. Bereits in der Bhagavad
Gita, einem spirituellen Gedicht und zentralen Text des altindischen Epos
Mahabharata, werden hierzu dienliche Körperhaltungen, Sitzpositionen
und Atemvorschriften erwähnt. Die gedankliche Grundlage dieser betont
körperlichen Meditationspraxis bildet die in der sog. Samkhya-Lehre ent‐
wickelte dualistische Trennung von Geist (purusha) und (Ur-)Materie (pra‐
kriti). Erst wenn der Mensch durch Konzentration und Meditation sein
individuelles Bewusstsein (identifiziert als Purusha bzw. Atman) von der
materiell-weltlichen Prakriti befreit, steht ihm der Weg zur Überwindung
der schmerzlichen Trennung von Atman und Brahman offen.

Im Yogasutra („Yogaleitfaden“), einem vom häufig als „Vater des Yoga“
bezeichneten Patanjali verfassten Grundtext, wird die Erlösung durch kör‐
perliche Meditation als achtstufiger Pfad beschrieben:

Alexander Benatar

290

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• Yama – äußere Selbstdisziplin, ausgedrückt in Gewaltverzicht (ahimsa),
Wahrhaftigkeit, Keuschheit und Besitzlosigkeit.

• Niyama – innere Selbstdisziplin, die sich in Reinheit, Askese, Studium
und Gottesverehrung äußert.

• Asana – besondere Körperhaltungen und Sitzpositionen (etwa der
„Lotossitz“).

• Pranayama – bewusstes Ein- und Ausatmen sowie Regelung der Atem‐
frequenz.

• Pratyahara – Lösung von den sinnlichen Eindrücken äußerer Objekte.
• Dharana – Stillstand der Gedanken durch Fokussierung auf einen ein‐

zelnen Punkt.
• Dhyana – Meditation und Versenkung durch Loslassen aller Gedanken.
• Samadhi – Erleben einer vollkommenen Versenkung und der Vereini‐

gung von individuellem und absolutem (göttlichem) Bewusstsein.

Formen und Schulen

Dieser im Yogasutra beschriebene klassische Weg, auch als Raja-Yoga („Kö‐
nigsyoga“) bezeichnet, war auch bei der Verbreitung des Yoga im Westen
bedeutsam, wenngleich man ihn oftmals losgelöst vom Hinduismus selbst
deutete. Raja-Yoga wurde dort vor allem durch den Inder Vivekananda
(1863 – 1902) bekannt, der die Ramakrishna Mission begründete, den Hin‐
duismus 1893 beim Weltparlament der Religionen in Chicago vertrat und
für seine Wahrnehmung als „Weltreligion“ sorgte. Auch die hinduistische
Bewegung Brahma Kumaris betreibt Schulen, in denen der Raja-Yoga ge‐
lehrt wird (Wobbe 2018, 44).

Daneben entwickelte Vivekananda die mit den drei genannten Heilswe‐
gen korrespondierenden Formen von Karma-, Bhakti- und Jnana-Yoga. Der
von Sri Aurobindo Ghose (1872 – 1950) geprägte Integrale Yoga verbindet
diese drei Spielarten miteinander. Auch der in Deutschland populäre Yoga
Vidya („Wissen“, „Weisheit“) Sivanandas (1887 – 1963) versteht sich in dieser
Tradition. Eine mit dem Raja-Yoga entfernt verwandte, für nicht-hinduisti‐
sche Einflüsse durchaus offene Yogapraxis etablierte mit dem Kriya-Yoga
auch Paramahansa Yogananda (1893 – 1952). Dieser betrat 1920 zum ersten
Mal US-amerikanischen Boden und gründete zur Verbreitung seiner Lehre
die sehr erfolgreiche Self-Realization Fellowship (SRF). Yogananda schrieb
nicht nur den spirituellen Bestseller Autobiography of a Yogi, sondern wur‐
de bald auch zu einem Vorreiter späterer indischer „Pop-Gurus“, indem

Yoga

291

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Nähe politischer und kultureller Kreise gleichermaßen suchte. Er
beeindruckte die Musiker Elvis Presley, Ravi Shankar und George Harrison
ebenso wie später den Apple-Gründer Steve Jobs.

Bei dem im Westen besonders weit verbreiteten Hatha-(„Kraft“-)Yoga
handelt es sich um eine Ausprägung des Yoga, die ursprünglich nur zur
Unterstützung der anderen Yogawege entwickelt wurde. Sie konzentriert
sich auf die oben genannten Meditationsstufen Asana (Körperhaltungen)
und Pranayama (Atemregelung). Heute hat sich diese Form der Yogapraxis
weitgehend verselbständigt und ist für viele Praktizierende im Westen mitt‐
lerweile gleichbedeutend mit dem Yoga überhaupt geworden. Wer heute
„Yoga macht“, widmet sich meist einer Abfolge verschiedener Asanas. Das
bekannteste Beispiel einer solchen Abfolge ist wohl „Surya Namaskar“ –
der sog. Sonnengruß. Die westliche Yogapraxis spiegelt insofern meist nur
einen sehr beschränkten Teilaspekt der spirituellen Yogalehre des Hindu‐
ismus wider (vgl. auch Hummel 1990, 7). In der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts wurden einige Asanas zudem nach dem Vorbild altbekannter
Gymnastikübungen entwickelt, haben mit den indischen Ursprüngen des
Yoga also kaum mehr etwas zu tun.

Gerade das Feld des Hatha-Yoga hat sich in den letzten Jahrzehnten
in hohem Maße ausdifferenziert. Zu dieser im Rahmen von (Volks-)Hoch‐
schulangeboten auch als Ashtanga- oder Vinyasa-Yoga bezeichneten Form
treten dort oftmals der ruhigere Yin-Yoga, aber auch Power-Yoga bzw.
Acro-Yoga. Deren Name ist Programm – sie werden daher von traditions‐
bewussteren Yogalehrenden eher für eine Art „Aerobic“ gehalten als für
moderne Adaptionen altindischer Heilslehren. Beim nicht minder schweiß‐
treibenden Bikram-Yoga werden die Asanas in einem ca. 35 bis 40 Grad
heißen Raum praktiziert. Der Hasya-(„Lach“-)Yoga strapaziert weniger die
Gliedmaßen, dafür umso stärker Zwerchfell und Atemmuskulatur: Hier
wird künstliches Lachen geübt, das später zu echtem Lachen werden soll.

Eine gewisse Bedeutung hat im Westen zuletzt auch der u. a. von Yogi
Bhajan (1929 – 2004) propagierte Kundalini-Yoga erlangt. Ihm liegt die
Vorstellung einer den Körper durchziehenden göttlichen Lebensenergie
(Shakti) zugrunde, die wie eine zusammengerollte Schlange (Kundalini)
am Beckenboden liegt. Mithilfe von Übungen soll die Kundalini geweckt
werden und durch sieben Energiezentren (Chakren) entlang der Wirbelsäu‐
le bis zum Scheitel (Sahasrara) aufsteigen, wo sich die weiblich gedachte
Shakti mit dem männlichen kosmischen Bewusstsein (Shiva oder auch
Atman) vereinen kann (vgl. auch von Stietencron 2017, 64f ). Geprägt ist
dieser Yoga von Mantren, die der Kundalini den Weg bereiten sollen.

Alexander Benatar

292

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinsam ist all diesen äußerst heterogenen Ausformungen der histori‐
schen und modernen Yogapraxis ihr monistischer Anspruch, ihr Streben
nach einer „Befreiung durch Erkenntnis der Einheit in der Zweiheit, der
Gleichheit von Geist und Materie und der Verschiedenheit von Seele und
Materie durch die Identifikation der Individualseele mit Unsterblichkeit“
(Michaels 1998, 295).

Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?

In seiner ursprünglichen Form handelt es sich beim Yoga um eine spe‐
zifische und dabei doch sehr vielfältige Form indischer Religionspraxis.
Ungeachtet vereinzelter Versuche etwa Yoganandas, Jesus und einige seiner
Jünger im Nachhinein zu ihresgleichen zu erklären, um ihre Lehre in einer
westlichen, christlich geprägten Umgebung kulturell anschlussfähiger zu
machen, ist Yoga eigentlich kein Bestandteil der christlichen Religionspra‐
xis. Allerdings wäre auch die Annahme verfehlt, seine Yogapraxis mache
einen Menschen zwangsläufig zu einem Hindu. Das ist schon deshalb nicht
möglich, weil eine Konversion zum Hinduismus traditionell nicht vorgese‐
hen ist, als Hindu wird man geboren. Manche Hindu-Organisationen kriti‐
sieren sogar die zunehmende westliche Vereinnahmung einer ursprünglich
genuin indischen spirituellen Praxis. Der Grad an Übernahme von Hindu-
Lehren ist bei den diversen Yoga-Schulen zudem sehr unterschiedlich. Eine
intensive Auseinandersetzung mit hinduistischen Lehren ist z. B. bei Yoga
Vidya zu beobachten.

Es gehört außerdem mehr dazu, Hindu zu sein, als sich mehr oder weni‐
ger regelmäßig Asanas und kontrolliertem Atmen zu widmen. Das Dharma
als umfassendes Ordnungsprinzip der indischen Gesellschaft, das auch zur
religiösen Begründung des indischen Kastenwesens dient, ist wie der Sam‐
sara auch für jene Hindus prägend, die eine Versenkung ihres Atman im
Brahman mittels Yogatechnik suchen. Eine solche Orientierung am Dhar‐
ma-Konzept oder die ihm zugrunde liegende Vorstellung eines Kreislaufs
der Wiedergeburten ist aber nur für die wenigsten nicht-hinduistischen
Yoga-Praktizierenden relevant. Auch wenn Christinnen und Christen mit
dem Yoga eine in ihrem Ursprung hinduistische Praxis ausführen, bleiben
ihnen zentrale Bestandteile hinduistisch inspirierter Weltanschauung inso‐
fern weiterhin fremd.

Wenn Yoga also losgelöst von tiefergehenden Elementen hinduistischer
Religiosität praktiziert werden kann, wäre es dann nicht denkbar, ihn

Yoga

293

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch für den christlichen Glauben fruchtbar zu machen? Vielfach wird
moniert, gerade die evangelische Spiritualität habe den Körper weitgehend
aus den Augen verloren. Auch mystische Traditionen (etwa die unio mystica
als Ziel einer spirituellen Vereinigung des betenden Menschen mit Gott)
spielen in der kirchlichen Gegenwart kaum mehr eine Rolle. Mit Verweis
auf die paulinische Aufforderung „Prüft aber alles, das Gute behaltet“ (1.
Thess 5,21) fragen daher manche, ob zur Bereicherung der evangelischen
Glaubenspraxis nicht auch ein „christlicher Yoga“ begrüßenswert wäre (vgl.
Hummel 1990, 30f ).

Tatsächlich sehen einige Christen und Christinnen im Yoga eine Mög‐
lichkeit, „den eigenen spirituellen Reichtum mit den Herausforderungen
der Körperorientierung in einen fruchtbaren Dialog zu bringen“ (Hahn
2020, 18). Richtig adaptiert könnte Yoga dann zu einer neuen Ausdrucks‐
form auch christlicher Religiosität werden, müsste dabei allerdings im Un‐
terschied zu seinen hinduistischen Ursprüngen „von Gottes Befreiungshan‐
deln getragen werden und zur Hoffnung auf ein befreites Subjekt führen“
(ebd., 39). So verstanden würden Christen mit Yogaübungen eben nicht das
hinduistische Ziel einer Auflösung der Individualseele in einer Weltseele
verfolgen, sondern die christliche Hoffnung auf individuelle Erlösung blie‐
be ausdrücklich bestehen. Es ginge darum, „in das Innere zu schauen und
sich so mit allen Sinnen auf Gott ausrichten zu können“ (Lang 2021, 6). Im
Rahmen christlicher Spiritualität könnte dem Yoga außerdem „auch eine
vorbereitende religiöse Funktion zugeschrieben werden, nämlich als Hilfe
zur Sammlung und zu jener Stille, in der der Christ wieder zum Hören,
Bibellesen und Beten fähig wird“ (Hummel 1990, 25). Vor diesem Hinter‐
grund ist auch die immer wieder diskutierte Zulässigkeit von Yogakursen in
kirchlichen Räumen nicht kategorisch auszuschließen.

Für viele Praktizierende tritt die spirituelle Dimension heute zudem
nahezu vollständig in den Hintergrund. Yoga kann bei Schlafstörungen und
Depressionen helfen sowie Rückenschmerzen lindern. Teilweise werden
die Kosten für Yogakurse sogar von Krankenkassen übernommen, die den
Nutzen von Yogaübungen zum Stressabbau und zur Prävention spezifischer
Krankheiten anerkennen (gleichzeitig aber auch vor potenziell schädlichen
Yogaübungen warnen, die im Extremfall etwa zu Bandscheibenvorfällen
oder Hyperventilation führen können; vgl. Ott 2013, 229). Manche Arbeit‐
geber bieten Yoga als Bestandteil der betrieblichen Gesundheitsförderung
an. Der Anspruch, eine Verbindung von Geist und Körper zu fördern, oft
mittels Abstimmung der Bewegungen auf den Atem, ist freilich auch in

Alexander Benatar

294

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den populären, eher „meditationssportlichen“ Formen der Yogapraxis weit
verbreitet.

Obgleich die International Yoga Sports Federation (IYSF) regelmäßige
„Yoga-Weltmeisterschaften“ ausrichtet, ist ein sportlicher Leistungsdruck
dem Yoga eigentlich fremd, geht es dabei doch gerade darum, sich von
solch weltlichen Ansprüchen zu lösen. Bei der 30-Tage-Challenge einer
YouTube-Yogalehrerin kämpft man daher auch nicht gegeneinander, son‐
dern vielmehr gegen seinen eigenen „Schweinehund“. Dennoch handelt
es sich beim modernen Massenphänomen „Lifestyle-Yoga“, Auftreten und
Selbstmarketing nach zu urteilen, häufig eher um einen Sport als um eine
altindische spirituelle Praxis. Und in der Gruppe sucht man dann gelegent‐
lich doch den athletischen Vergleich. Auch die Beweggründe zur Teilnahme
an solchen (Online-)Yogakursen sind oftmals primär utilitaristisch: Man
verfolgt Fitnessziele und Schönheitsideale, will dabei aber frei bleiben (oder
zumindest wirken) von äußerem Erfolgsdruck (vgl. Rottenberg 2021).

Einschätzung

Der Art und dem Anspruch nach ist der Yoga eine viel zu heterogene und
vielschichtige Gestalt von Religionspraxis, als dass sie sich mit einem Pau‐
schalurteil bewerten ließe. Auch 30 Jahre nach ihrer Formulierung bleibt
die folgende Problemanzeige zum Umgang mit Yoga unverändert aktuell:

„Yoga im Westen bewegt sich in beiden Sphären: als Gesundheits- und
Entspannungs-Yoga in der säkularen Welt von heute, als Suche nach mysti‐
scher Erfahrung und nach Lebenssinn sowie im Kontext missionierender
Gurubewegungen im religiösen Bereich. Die Übergänge zwischen beiden
sind fließend. In beiden Sphären ist Yoga präsent, ob es der Kirche passt
oder nicht“ (Hummel 1990, 28).

Yogaangebote in den geschilderten gesundheits- oder sportorientierten
Formen (vor allem im Fitnessstudio) haben nur sehr geringe weltanschau‐
liche Relevanz. Vermutlich würden sich nur wenige Yogalehrende als „Gu‐
rus“ bezeichnen. Etwas anderes allerdings gilt für die etwa von Yoga Vidya
angebotenen, ebenfalls unter dem Rubrum „Yoga“ gefassten Einkehrtagun‐
gen (Retreats) in hinduistischen oder zumindest hinduistisch inspirierten
Meditationszentren (Ashrams). In ihnen können die körperlichen Yoga‐
übungen eine deutliche spirituelle Überformung erfahren, indem sie nicht
nur in einen liturgischen Tagesablauf eingebettet, sondern auch mit einer
ausgeprägten Guruverehrung, der Lehre von Reinkarnation und Karma

Yoga

295

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowie anderen, mit dem Christentum nicht zu vereinbarenden Glaubensin‐
halten verbunden werden (vgl. Hummel 1990, 29).

Immer wieder kam und kommt es in solchen Gruppierungen vereinzelt
zu Fällen spiritueller (und finanzieller) Abhängigkeit und zu sexualisierter
Gewalt durch charismatische Führungspersonen, die das in der klassischen
Yoga-Initiation unabdingbare, aber strukturell ungleiche Guru-Schüler-Ver‐
hältnis sowie ihre Machtstellung innerhalb verschwiegener Gruppen skru‐
pellos ausnutzen. Auch wenn dies in der Sache leider nicht auf die Yogapra‐
xis beschränkt, zudem dort äußerst selten anzutreffen ist und mit den kör‐
perlichen Meditationsübungen selbst meist wenig zu tun hat, entbindet dies
nicht von der Mahnung zu äußerster Vorsicht im Umgang mit einschlägig
bekannten Gurus. Ratsam erscheint es jedenfalls, verfügbare Informationen
zu nutzen sowie der eigenen Intuition zu vertrauen und im konkreten Fall
zu prüfen, ob die spirituelle Grundierung des gelehrten Yoga die angestreb‐
te körperliche Betätigung überwiegt bzw. ob die Yoga-Praktizierenden in
ihrer persönlichen Entfaltung eingeschränkt werden.

Literatur

Eliade, Mircea (2016): Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit, 3. Aufl., Frankfurt a. M. /
Leipzig.

Hahn, Andreas (Hg., 2020): Yoga und christlicher Glaube. Zwischen körpersensiblen
Entdeckungen und synkretistischer Vereinnahmung, EZW-Texte 270, Berlin.

Hummel, Reinhart (1990): Yoga – Meditationsweg für Christen? Probleme einer christli‐
chen Yoga-Rezeption, EZW-Information 112, Stuttgart.

Hutter, Manfred (2008): Die Weltreligionen, 3. Aufl., München.
Lang, Katharina (2021): Yoga & Christentum, https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christ

sein (Abruf: 18.6.2021).
Malinar, Angelika (2009): Hinduismus, Göttingen.
Michaels, Axel (1998): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, München.
Ott, Ulrich (2013): Yoga für Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklärt die uralte Wahr‐

heitslehre, München.
Rottenberg, Tom (2021): Yoga ist doch kein Sport!, Der Standard, 17.1.2021, www.derstan

dard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport (Abruf: 18.6.2021).
Stietencron, Heinrich von (2017): Der Hinduismus, 4. Aufl., München.
Wobbe, Liane (2018): Hinduismus. Geschichte, Inhalte, Transformationen, EZW-Texte

258, Berlin.

Alexander Benatar

296

https://doi.org/10.5771/9783748947806-289 - am 24.01.2026, 15:04:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://doi.org/10.5771/9783748947806-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://yogahimmelwaerts.de/yoga-christsein
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport
https://www.derstandard.at/story/2000123302200/yoga-ist-doch-kein-sport

	Was ist Yoga?
	Formen und Schulen
	Wie verhalten sich Yoga und Christentum zueinander?
	Einschätzung

