1. Einleitung

Als ich 1973 mit dem Studium der Politikwissenschaft an der Freien Universitit in
West-Berlin begann, kam Hannah Arendt in den Vorlesungsverzeichnissen nicht
vor. Dafiir Karl Marx. Das marxistische Denken war allgegenwirtig. Anders als die
Linke, die sich Gewissheiten wiinschte, appellierte Arendt an die Moglichkeiten und
Chancen des Individuums, an seine Verantwortung als Citoyen. Arendts »Warnung
vor der Vereinfachung von Problemen« fruchtete nicht. Mit Arendt kam ich, wie vie-
le andere Linke, erst nach 1989 in Berithrung. Erstmals tiber meine Frau. Bis dahin
galt Arendt, auch fiir mich, als Konservative. Mein Studium der Philosophie, insbe-
sondere der Philosophie von Immanuel Kant und Karl R. Popper sowie spiter von
Hannah Arendt, befreite mich aus dem »dogmatischen Schlummer«.

Angeregt durch meinen Doktorvater, Prof. Wolf-Dieter Narr (Freie Universitit
Berlin), lernte ich mit Arendt eine selbststindige politische Philosophin kennen, die
sich tradierten Denkschulen entzog. Sie stellte nicht das Okonomische, den wirt-
schaftlichen Fortschritt, Wirtschaftswachstum und Parteien in den Mittelpunkt ih-
res ungewdhnlichen Denkens, sondern Fragen der politischen Freiheit und indivi-
duellen Verantwortung, des zivilgesellschaftlichen Engagements und der Sorge um
die Welt, was mitunter verwirrte. Ihr philosophischer Horizont und ihre Freund-
schaften mit Philosophen beeindruckten mich, beginnend bei der Antike, mit Platon
und Sokrates, iiber Descartes, Immanuel Kant, Martin Heidegger und Karl Jaspers,
bis zu Hans Jonas, Giinther Stern (Anders) und Heinrich Bliicher; auch ihre Lektii-
re von Homer, Franz Kafka, Bertolt Brecht, Walter Benjamin oder Joseph Conrad.
Inspiriert durch jingere Diskussionen aus zwei Arendt-Seminaren als Lehrbeauf-
tragter, setzte ich meine Beschiftigung mit Arendt aus den 1990er-Jahren fort. Die-
ses Buch ist das vorliufige Ergebnis.

Hannah Arendt gilt als eine der grofRen Personlichkeiten der Geistesgeschichte
des 20. Jahrhunderts. Was mich an ihr fasziniert, ist ihr Republikanismus, ihr Ver-
standnis von Politik als Freiheit und ihre Suche nach einer neuen politischen Moral
vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus. Im Mittel-
punkt meiner Arbeit steht Arendt als Diagnostikerin der Fragilitit spitmoderner
Massen- und Konsumgesellschaften, ihrer Bedrohung durch die Einschrinkung der
Sphire politischen Handelns, durch Weltentfremdung, Raubbau und Naturzersto-

https://dol.org/10:14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

rung, Klimawandel, Fake News, autoritiren Nationalradikalismus, Antisemitismus,
Rassismus und imperialistische Kriege. Arendts Uberlegungen zur Stabilisierung
der liberalen Demokratie durch acting in concert sind zeitlos aktuell, denn erst im
gemeinsamen Handeln realisiert sich fiir Arendt Freiheit. Dieses Buch ist ein sys-
tematischer und historischer Versuch, Hannah Arendts »Denken ohne Gelinder«
zu verstehen und mit Blick auf aktuelle Entwicklungen weiterzudenken: Russlands
Uberfall auf die Ukraine, das Versagen der deutschen Ostpolitik, den weltweiten
Kampf zwischen Liberalismus und Autoritarismus und den Klimawandel. Im Mit-
telpunkt steht die immer wieder diskutierte Frage nach der Modernitit und Aktua-
litat Arendts und die nach der Normativitit ihres Begriffs von Politik. Ein Nachden-
ken iiber Arendts Begriff des Politischen ist in Anbetracht des 24. Februar 2022 ak-
tueller denn je, weil dieser den Kern der politischen Philosophie Hannah Arendts
berithrt: die Freiheit des Handelns, Begriffe wie Macht, Gewalt, Herrschaft, Tota-
litarismus, Pluralitit, Moral, Politik und Wahrheit, Republikanismus und Revolu-
tion. Ausgangspunkt des Nachdenkens tiber Politik nach der totalitiren Herrschaft
der Nationalsozialisten ist fiir Arendt die auch heute wieder aktuelle Frage nach den
Griinden fiir die Verfithrbarkeit des Denkens.

Im ersten Teil des Buches versuche ich zu rekonstruieren, wie Arendt das philo-
sophische und das wissenschaftliche Denken seit Platon — jener Traditionslinie, die
sich auf den Menschen statt auf die Menschen konzentriert — einer Neubestimmung
unterzieht und sich die traditionellen Begriffe von Freiheit, Souveranitit, Urteils-
kraft, Macht und Politik neu aneignet. Einige ihrer philosophischen Grundbegriffe
sind von Martin Heidegger inspiriert. In Vita activa oder Vom titigen Leben, das sie
auch als eine Kritik an der Weltentfremdung in der Moderne konzipiert, gestaltet
sie diese griindlich um. Arendt transformiert seine Philosophie der »Eigentlichkeit«
in eine der Welt und den Menschen zugewandte Philosophie. Vita activa 16st sie aus
dem Bann Heideggers und macht Arendt zu einer eigenstindigen philosophischen
Denkerin.

Die Katastrophe des 20. Jahrhunderts besteht fiir Arendt nicht im moralischen
Versagen der Menschen, nach allgemeinen Mafstiben zu handeln, sondern im
Mangel am selbststindigen »Denken ohne Gelinder« — in der »Banalitit des Bo-
sen«. Dafiir steht Adolf Eichmann. Aber gibt es nicht auch »béses Denken« und ist
moralisches Urteilen ohne universelle Maf3stibe itberhaupt moglich? Mit Arendt
gehe ich im zweiten Teil der Frage nach: Was tun wir, wenn wir urteilen? Neben So-
krates spielt Kant die entscheidende Rolle. Im Begriff der dsthetischen Urteilskraft
Kants und in seiner Theorie der erweiterten Denkungsart meint Arendt Ansitze
eines neuen politischen selbststindigen Denkens gefunden zu haben. Es ist ein
eigenwilliges Nachdenken mit Kant gegen Kant.

In Bezug auf ihren aristotelischen Begrift des Politischen, ein altes Narrativ,
fragt man auch heute noch, ob mit Arendt Politik in der Moderne itberhaupt mog-
lich ist. »Die Moderne miisse ihre Normativitit aus sich selbst schipfen«, notiert Jirgen

https://dol.org/10:14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Einleitung

Habermas in seinem wegweisenden Buch Der philosophische Diskurs der Moderne. Ex
ist auch derjenige, der die Diskussion im Hinblick auf Arendts Trennung zwischen
okonomischen und gesellschaftlichen Anliegen anstief} und nach wie vor maR-
geblich beeinflusst. Arendts Politikbegriff hitte eine elitire, antidemokratische
Note, der dem modernen Anspruch auf soziale und politische Emanzipation und
Demokratisierung aller Lebensbereiche widerspriche. Jiirgen Habermas liest darin
Arendt als altmodische Neoaristotelikerin, als eine nostalgische Anhingerin der
Polis. Er kritisiert ihren Begriff von Revolution als Suche nach Freiheit als einsei-
tig und konservativ, weil er gesellschaftliche Emanzipation nicht beriicksichtige.
Arendts Weigerung, eine naturrechtliche Grundlage fiir Politik und 6ffentliche
Debatte bereitzustellen, lasse »zwischen Erkenntnis und Meinung einen Abgrund
klaffenc, erklirt Habermas.

Seit Habermas’ Aufsatz aus dem Jahre 1966 dominiert diese Lesart der Arendt-
Rezeption, insbesondere im Milieu der Frankfurter Schule. Ihre Konzentration auf
die lingst vergangene Zeit, meint Axel Honneth, habe Arendt den Blick verstellt,
dass eine »vitale Offentlichkeit und eine zivile Demokratie auch auf dem Boden der
modernen Arbeitsgesellschaft erreichbar seien«.! Fiir die Berliner Politologin Stefa-
nia Maffeis, die die akademische Diskussion der deutsch-amerikanischen Arendt-
Rezeption in ihrer Habilitationsschrift Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und
die Zirkulation des Politischen griindlich analysiert, gilt der »Topos des Politischen ge-
gen das Soziale als wichtigster und schwierigster Bestandteil von Arendts politi-
scher Theorie«.”

Hannah Arendt ist eine jiidische und europiische Denkerin. Ihr Denken ist, wie
unser aller Denken, zeitgebunden. In meinem Buch fokussiere ich mich nicht auf
die seit Jahrzehnten wiederholte Kritik an Arendts Politikbegriff, nicht auf Wider-
spriiche und Ungereimtheiten in ihrem Werk. Vielmehr suche ich nach produkti-
ven Ankniipfungspunkten, ohne Arendts Politikbegrift zu destruieren. Es geht mir
um eine konstruktive Neubewertung einer der einflussreichsten Denkerinnen des
20. Jahrhunderts und um die Sichtbarmachung der ungebrochenen Aktualitit ihrer
Themen.

Habermas’ Lesart von Arendt halte ich weder fiir zwingend noch fiir konstruk-
tiv und mochte im letzten Teil des Buches zeigen, auch mit Blick auf die 6kologi-
schen Folgen der modernen ékonomistischen Fortschrittsidee, dass ihrem Begriff
von Politik ein normatives Moment inhirent ist, der uns Freiheit, Wirtschaft und
Sicherheit neu denken lisst. Trotz Arendts pluraler Perspektive ist ihr Begriff vom

1 Axel Honneth: Flucht in die Peripherie, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 1g. 56, Nr. 6,
2008, S. 985.

2 Stefania Maffeis: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die Zirkulation des Politi-
schen, Frankfurt a.M. 2019, S. 350.

https://dol.org/10:14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

Politischen ohne eine normative Dimension mit Bezug auf Rechtsstaat, Menschen-
rechte, soziale Gerechtigkeit und Freiheit nicht verstehbar. Freiheit bleibt bei Arendt
gleichwohl kontingent und unterliegt keiner natiirlichen oder transzendentalen Be-
griindung. Freiheit ist jedoch keine Willkiir, sondern vielmehr eine kollektive Ver-
antwortung, die wir alle fiir die Dinge tragen, die in unserem Namen geschehen.

Der Uberfall Putins auf die Ukraine und Deutschlands energiepolitische Abhin-
gigkeit von Russland zeigen eindriicklich, dass Freiheit, Sicherheit und Wiirde ver-
loren gehen, wenn der Staat zum verlingerten Arm wirtschaftlicher Interessen mu-
tiert. Politische Freiheit bedeutet nach Arendt, dass die Angelegenheiten der res pu-
blica in 6ffentlichen Riumen durch Worte und Gespriche und nicht durch Notwen-
digkeit, Befehl oder Zwang geregelt werden. Es ist die Reduktion von Freiheit auf
das Okonomische, auf den sozialen Frieden, auf Wohlstand und auf das nationa-
le Interesse, die Reduktion des liberalen Ideals auf einen technokratischen, selbst
optimierten Individualismus und des Einzelnen auf einen konsumsatten, politisch
wenig engagierten Wohlstandsbiirger, bei gleichzeitiger Ausblendung der Wieder-
kehr des »Bésen« — vor all dem warnt Arendt in ihren Schriften.

Den revolutioniren Geist lebendig zu halten und die demokratische Ordnung
zu stabilisieren, bilden den Dreh- und Angelpunkt ihres politischen Denkens. Dies
wird insbesondere in ihrem Buch Uber die Revolution deutlich. Arendt erinnert darin
an den »Schatz der Revolutionenc, an das freiheitliche Potenzial, das dem sponta-
nen gemeinsamen Handeln von Menschen innewohnt. Deutlich wird: Freiheit und
Ordnung bilden bei ihr keinen Gegensatz. Freiheit als Handeln bleibt fiir Arendtim-
mer ein riskantes Ereignis, das allein auf der Anerkennung der Pluralitit und dem
Versprechen und Verzeihen beruht. In diesem Sinne verstehe ich Hannah Arendtals
eine Denkerin der Moderne, als eine Denkerin der republikanischen Freiheit.

https://dol.org/10:14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

