
1. Einleitung

Als ich 1973 mit dem Studium der Politikwissenschaft an der Freien Universität in

West-Berlin begann, kam Hannah Arendt in den Vorlesungsverzeichnissen nicht

vor. Dafür Karl Marx. Das marxistische Denken war allgegenwärtig. Anders als die

Linke, die sichGewissheitenwünschte, appellierte Arendt an dieMöglichkeiten und

Chancen des Individuums, an seine Verantwortung als Citoyen. Arendts »Warnung

vor der Vereinfachung vonProblemen« fruchtete nicht.Mit Arendt kam ich,wie vie-

le andere Linke, erst nach 1989 in Berührung. Erstmals über meine Frau. Bis dahin

galt Arendt, auch für mich, als Konservative.Mein Studium der Philosophie, insbe-

sondere der Philosophie von Immanuel Kant und Karl R. Popper sowie später von

Hannah Arendt, befreite mich aus dem »dogmatischen Schlummer«.

Angeregt durch meinen Doktorvater, Prof. Wolf-Dieter Narr (Freie Universität

Berlin), lernte ichmit Arendt eine selbstständige politische Philosophin kennen, die

sich tradierten Denkschulen entzog. Sie stellte nicht das Ökonomische, den wirt-

schaftlichen Fortschritt,Wirtschaftswachstum und Parteien in denMittelpunkt ih-

res ungewöhnlichen Denkens, sondern Fragen der politischen Freiheit und indivi-

duellen Verantwortung, des zivilgesellschaftlichen Engagements und der Sorge um

die Welt, was mitunter verwirrte. Ihr philosophischer Horizont und ihre Freund-

schaftenmitPhilosophenbeeindrucktenmich,beginnendbeiderAntike,mitPlaton

und Sokrates, über Descartes, Immanuel Kant,Martin Heidegger und Karl Jaspers,

bis zu Hans Jonas, Günther Stern (Anders) und Heinrich Blücher; auch ihre Lektü-

re von Homer, Franz Kafka, Bertolt Brecht, Walter Benjamin oder Joseph Conrad.

Inspiriert durch jüngere Diskussionen aus zwei Arendt-Seminaren als Lehrbeauf-

tragter, setzte ichmeine Beschäftigungmit Arendt aus den 1990er-Jahren fort. Die-

ses Buch ist das vorläufige Ergebnis.

Hannah Arendt gilt als eine der großen Persönlichkeiten der Geistesgeschichte

des 20. Jahrhunderts.Was mich an ihr fasziniert, ist ihr Republikanismus, ihr Ver-

ständnis von Politik als Freiheit und ihre Suche nach einer neuen politischenMoral

vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus. Im Mittel-

punkt meiner Arbeit steht Arendt als Diagnostikerin der Fragilität spätmoderner

Massen-undKonsumgesellschaften, ihrerBedrohungdurchdieEinschränkungder

Sphäre politischen Handelns, durchWeltentfremdung, Raubbau und Naturzerstö-

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

rung,Klimawandel,FakeNews,autoritärenNationalradikalismus,Antisemitismus,

Rassismus und imperialistische Kriege. Arendts Überlegungen zur Stabilisierung

der liberalen Demokratie durch acting in concert sind zeitlos aktuell, denn erst im

gemeinsamen Handeln realisiert sich für Arendt Freiheit. Dieses Buch ist ein sys-

tematischer und historischer Versuch, Hannah Arendts »Denken ohne Geländer«

zu verstehen undmit Blick auf aktuelle Entwicklungen weiterzudenken: Russlands

Überfall auf die Ukraine, das Versagen der deutschen Ostpolitik, den weltweiten

Kampf zwischen Liberalismus und Autoritarismus und den Klimawandel. Im Mit-

telpunkt steht die immer wieder diskutierte Frage nach derModernität und Aktua-

lität Arendts und die nach derNormativität ihres Begriffs von Politik. EinNachden-

ken über Arendts Begriff des Politischen ist in Anbetracht des 24. Februar 2022 ak-

tueller denn je, weil dieser den Kern der politischen Philosophie Hannah Arendts

berührt: die Freiheit des Handelns, Begriffe wie Macht, Gewalt, Herrschaft, Tota-

litarismus, Pluralität, Moral, Politik und Wahrheit, Republikanismus und Revolu-

tion. Ausgangspunkt des Nachdenkens über Politik nach der totalitären Herrschaft

derNationalsozialisten ist für Arendt die auch heutewieder aktuelle Frage nach den

Gründen für die Verführbarkeit des Denkens.

Im ersten Teil des Buches versuche ich zu rekonstruieren,wie Arendt das philo-

sophische und das wissenschaftliche Denken seit Platon – jener Traditionslinie, die

sich auf denMenschen statt auf dieMenschen konzentriert – einer Neubestimmung

unterzieht und sich die traditionellen Begriffe von Freiheit, Souveränität, Urteils-

kraft, Macht und Politik neu aneignet. Einige ihrer philosophischen Grundbegriffe

sind von Martin Heidegger inspiriert. In Vita activa oder Vom tätigen Leben, das sie

auch als eine Kritik an der Weltentfremdung in der Moderne konzipiert, gestaltet

sie diese gründlich um.Arendt transformiert seine Philosophie der »Eigentlichkeit«

in eine der Welt und den Menschen zugewandte Philosophie. Vita activa löst sie aus

dem Bann Heideggers und macht Arendt zu einer eigenständigen philosophischen

Denkerin.

Die Katastrophe des 20. Jahrhunderts besteht für Arendt nicht im moralischen

Versagen der Menschen, nach allgemeinen Maßstäben zu handeln, sondern im

Mangel am selbstständigen »Denken ohne Geländer« – in der »Banalität des Bö-

sen«. Dafür steht Adolf Eichmann. Aber gibt es nicht auch »böses Denken« und ist

moralisches Urteilen ohne universelle Maßstäbe überhaupt möglich? Mit Arendt

gehe ich im zweiten Teil der Frage nach: Was tun wir, wenn wir urteilen? Neben So-

krates spielt Kant die entscheidende Rolle. Im Begriff der ästhetischen Urteilskraft

Kants und in seiner Theorie der erweiterten Denkungsart meint Arendt Ansätze

eines neuen politischen selbstständigen Denkens gefunden zu haben. Es ist ein

eigenwilliges Nachdenkenmit Kant gegen Kant.

In Bezug auf ihren aristotelischen Begriff des Politischen, ein altes Narrativ,

fragt man auch heute noch, ob mit Arendt Politik in der Moderne überhaupt mög-

lich ist. »Die Moderne müsse ihre Normativität aus sich selbst schöpfen«, notiert Jürgen

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


1. Einleitung 13

Habermas in seinem wegweisenden Buch Der philosophische Diskurs der Moderne. Er

ist auch derjenige, der die Diskussion im Hinblick auf Arendts Trennung zwischen

ökonomischen und gesellschaftlichen Anliegen anstieß und nach wie vor maß-

geblich beeinflusst. Arendts Politikbegriff hätte eine elitäre, antidemokratische

Note, der dem modernen Anspruch auf soziale und politische Emanzipation und

Demokratisierung aller Lebensbereiche widerspräche. JürgenHabermas liest darin

Arendt als altmodische Neoaristotelikerin, als eine nostalgische Anhängerin der

Polis. Er kritisiert ihren Begriff von Revolution als Suche nach Freiheit als einsei-

tig und konservativ, weil er gesellschaftliche Emanzipation nicht berücksichtige.

Arendts Weigerung, eine naturrechtliche Grundlage für Politik und öffentliche

Debatte bereitzustellen, lasse »zwischen Erkenntnis und Meinung einen Abgrund

klaffen«, erklärt Habermas.

Seit Habermas’ Aufsatz aus dem Jahre 1966 dominiert diese Lesart der Arendt-

Rezeption, insbesondere imMilieu der Frankfurter Schule. Ihre Konzentration auf

die längst vergangene Zeit, meint Axel Honneth, habe Arendt den Blick verstellt,

dass eine »vitale Öffentlichkeit und eine zivile Demokratie auch auf dem Boden der

modernen Arbeitsgesellschaft erreichbar seien«.1 Für die Berliner Politologin Stefa-

nia Maffeis, die die akademische Diskussion der deutsch-amerikanischen Arendt-

Rezeption in ihrer Habilitationsschrift Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und

die Zirkulation des Politischen gründlich analysiert, gilt der »Topos des Politischen ge-

gen das Soziale als wichtigster und schwierigster Bestandteil von Arendts politi-

scherTheorie«.2

Hannah Arendt ist eine jüdische und europäischeDenkerin. Ihr Denken ist,wie

unser aller Denken, zeitgebunden. In meinem Buch fokussiere ich mich nicht auf

die seit Jahrzehnten wiederholte Kritik an Arendts Politikbegriff, nicht auf Wider-

sprüche und Ungereimtheiten in ihrem Werk. Vielmehr suche ich nach produkti-

ven Anknüpfungspunkten, ohne Arendts Politikbegriff zu destruieren. Es geht mir

um eine konstruktive Neubewertung einer der einflussreichsten Denkerinnen des

20. Jahrhunderts und umdie Sichtbarmachung der ungebrochenen Aktualität ihrer

Themen.

Habermas’ Lesart von Arendt halte ich weder für zwingend noch für konstruk-

tiv und möchte im letzten Teil des Buches zeigen, auch mit Blick auf die ökologi-

schen Folgen der modernen ökonomistischen Fortschrittsidee, dass ihrem Begriff

von Politik ein normatives Moment inhärent ist, der uns Freiheit, Wirtschaft und

Sicherheit neu denken lässt. Trotz Arendts pluraler Perspektive ist ihr Begriff vom

1 Axel Honneth: Flucht in die Peripherie, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Jg. 56, Nr. 6,

2008, S. 985.

2 Stefania Maffeis: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die Zirkulation des Politi-

schen, Frankfurt a.M. 2019, S. 350.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


14 Mit Hannah Arendt Freiheit neu denken

Politischen ohne eine normative Dimensionmit Bezug auf Rechtsstaat,Menschen-

rechte, sozialeGerechtigkeit undFreiheit nicht verstehbar.Freiheit bleibt bei Arendt

gleichwohl kontingent undunterliegt keiner natürlichen oder transzendentalenBe-

gründung. Freiheit ist jedoch keine Willkür, sondern vielmehr eine kollektive Ver-

antwortung, die wir alle für die Dinge tragen, die in unseremNamen geschehen.

DerÜberfall Putins auf dieUkraine undDeutschlands energiepolitische Abhän-

gigkeit von Russland zeigen eindrücklich, dass Freiheit, Sicherheit undWürde ver-

loren gehen,wenn der Staat zum verlängerten Armwirtschaftlicher Interessenmu-

tiert. Politische Freiheit bedeutet nach Arendt, dass die Angelegenheiten der res pu-

blica in öffentlichen Räumen durchWorte und Gespräche und nicht durch Notwen-

digkeit, Befehl oder Zwang geregelt werden. Es ist die Reduktion von Freiheit auf

das Ökonomische, auf den sozialen Frieden, auf Wohlstand und auf das nationa-

le Interesse, die Reduktion des liberalen Ideals auf einen technokratischen, selbst

optimierten Individualismus und des Einzelnen auf einen konsumsatten, politisch

wenig engagierten Wohlstandsbürger, bei gleichzeitiger Ausblendung der Wieder-

kehr des »Bösen« – vor all demwarnt Arendt in ihren Schriften.

Den revolutionären Geist lebendig zu halten und die demokratische Ordnung

zu stabilisieren, bilden den Dreh- und Angelpunkt ihres politischen Denkens. Dies

wird insbesondere in ihrem BuchÜber die Revolution deutlich. Arendt erinnert darin

an den »Schatz der Revolutionen«, an das freiheitliche Potenzial, das dem sponta-

nen gemeinsamen Handeln von Menschen innewohnt. Deutlich wird: Freiheit und

Ordnung bilden bei ihr keinenGegensatz. Freiheit alsHandeln bleibt für Arendt im-

mer ein riskantes Ereignis, das allein auf der Anerkennung der Pluralität und dem

VersprechenundVerzeihen beruht. In diesemSinne verstehe ichHannahArendt als

eine Denkerin der Moderne, als eine Denkerin der republikanischen Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001 - am 14.02.2026, 07:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466582-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

