4 >Gefuge« und »differenzierende
Aktualisierung< von Gesellschaften
(Gilles Deleuze)

Unter den Denkern, die basale Vorannahmen und Konzepte mit Bergson
teilen und insofern am selben Paradigma teilhaben, muss man immer zu-
erst Gilles Deleuze behandeln — mit seinem Buch von 1966 tiber Berg-
son, seiner ab 1968 vorgelegten eigenen Philosophie >der Differenz und
der Immanenz« sowie des >Virtuellen und des Aktuellen, die er 1980 in
eine Gesellschafts- und Sozialtheorie weiterfuhrt. Diese Neulekture ist
die Referenz aller aktuellen Bergson-Lekturen, einschliefSlich der hier
verfolgten.

Deleuze (1925-1995) studiert Philosophie unter anderem bei Can-
guilhem und Hyppolite, welche 1947 auch seine Dissertation Empiris-
me et subjectivité. Essai sur la nature humaine selon Hume begutachten
(dt. David Hume, frz. zuerst 1953). Er wird Philosophielehrer an ver-
schiedenen Gymnasien und 1957 Assistent fur Philosophiegeschichte an
der Sorbonne. 1960-64 forscht er am CRNS; 1964—69 lehrt er in Lyon.
1962 lernt er Foucault kennen, der von seinem Nietzsche-Buch begeis-
tert ist und dem Deleuze eine Aufsatzsammlung (Foucault, 1986) wid-
met; die Freundschaft, die daraus entsteht, wird 1978 aus politischen
— und sicher auch aus theoretischen, konzeptionellen! — Griinden zer-
brechen. 1955 versammelt Deleuze in einer von Canguilhem edierten
Reihe eine Anthologie zu Instincts & Institutions. 1966 erscheint Le
Bergsonisme, 1969 die Habilitation Differenz und Wiederbolung sowie
Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie. Im selben
Jahr wird er Professor in Paris VIII (Vincennes), wo er, neben Lyotard
und Foucault, bis 1987 lehrt. Mit seiner Bekanntschaft zu Félix Guat-
tari, den gemeinsamen Biichern Anti-Odipus (1972) und Tausend Pla-
teaus 1980) wird Deleuze respektive \D/G< zum unkonventionellen Ge-
sellschaftstheoretiker.

1 Vgl. z.B. die Auseinandersetzung mit Foucaults Thema der >Macht« G. Deleuze,
Wunsch und Lust (1977/1986), in: Ders., Schizophrenie und Gesellschaft. Texte
und Gespriche von 1975 bis 1995, Frankfurt/M. 2005, 117-128 (»Wenn ich
mit ... von Wunschgefiigen spreche, so deshalb, weil ich nicht sicher bin, ob die
Mikro-Dispositive in Begriffen der Macht beschrieben werden konnen«, 119).

2 »Wir haben den Anti-Odipus zu zweit geschrieben. Da jeder von uns mehrere
war, ergab das schon eine ganze Menge«, lautet der erste Satz von Tausend
Plateaus. Das Verhiltnis Deleuze-Guattari wird in der Forschung als »miracle

331

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Erinnerungen eines Bergsonianers

»Und heute gibt es Leute, die es unglaublich komisch
finden, wenn sie mir vorwerfen, daf$ ich sogar tiber
Bergson geschrieben habe«.?

Das Werk von Deleuze und das von Deleuze-Guattari ist zu vielgestal-
tig, als dass im Folgenden eine auch nur entfernt adaquate Schneise hin-
durch zu schlagen wire. Vielmehr geht es allein um den Bergson-Bezug,
um dessen Weiterentfaltung. Und >adaquat< wire sowieso schon das fal-
sche Wort, da es sich ja stets nur um das eigene Bild handeln kann, eine
Abschattung, die man an den Werken vornimmt. So wird es hier einzig
darum gehen, den Bergsonismus im Denken von Deleuze sichtbar zu ma-
chen — gleichwohl meinend, dass dies ein, vielleicht der wesentliche Zug
des deuleuzianischen Werkes ist —; sowie die soziologischen Konzepte,
die daraus resultieren.

Fiir diesen Autor gilt, was fiir Bergson galt, noch einmal verstarkt:
Es gibt ein eigenes Vokabular, das es zu ubersetzen gilt.* Auch Deleuze
hat es als Aufgabe der Philosophie verstanden, neue Begriffe und damit
Denkweisen zu schaffen, wie die Kunst neue Perzepte und Affekte erfin-
det. Dabei beruft er sich auf Bergson: »Der Philosoph ist Schopfer, Er-
finder und nicht reflexiv. Man wirft mir vor, Analysen Bergsons aufzu-
greifen. Aber wie Bergson Wahrnehmung, Affekt und Aktion als die drei
Formen der Bewegung zu unterscheiden, damit fiihrt man eine sehr gute
Einteilung ein. Das ist immer neu ... und gehort zu dem Schwierigsten
und Schonsten im Denken Bergsons«.* Unter den neuen Begriffen von

bezeichnet; es ist gezielt das eines >kollektiven Aussagengefiiges«. Deleuze hat
die Manuskripte, die den Anteil abzuwigen helfen konnten, vernichtet. Die
Autoren stemmen sich stets erneut gegen jede Trennung (z.B. Deleuze, Brief an
Michel Cressole, 14). Im Guattari gewidmeten Exemplar von Das Bewegungs-
Bild schreibt Deleuze: Das Buch sei von diesem »>nicht zu trennen, auch wenn
er es allein geschrieben habe« (vgl. E. Alliez/A. Querrien, Leffet-guattari, in:
Multitudes 34 (2008), 22—29). Gemeinhin wird gleichwohl allein von Deleuze
gesprochen, wenn es um die gesellschaftstheoretischen und philosophischen
Konzepte geht, wihrend von Guattari der Anti-Lacanismus stammt (so geht
das >Vocabulaire< im Titel nur auf Deleuze ein: F. Zourabichvili, Deleuze, in: J.-
P. Zarader (Hg.), Vocabulaire des Philosophes (XX° siecle), Paris 2002, 9oo—
933).

3 G. Deleuze, Brief an einen strengen Kritiker (1973), in: Ders., Unterbandlungen
1972-1990, Frankfurt/M. 1993, 11-24, 15f.

4 Zourabichvili, Deleuze. Vgl. R. Sasso/A. Villani (Hg.), Le vocabulaire de Gilles
Deleuze, Les Cahiers de Noesis 3, 2003.

5 Deleuze, Der Fursprecher, 176.

332

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

Deleuze erkliren sich eine ganze Reihe von Bergson her: Aktualisierung
und Virtuelles, agencement und Affektion sind einige der zentralen Be-
griffe, in denen das Konzept des Sozialen von Deleuze (und Guattari)
erscheint, auf gesellschaftstheoretischer wie mikrosoziologischer Ebene.
In diesen Begriffen kehrt das prozessuale differenztheoretische Denken
Bergsons wieder, und auch dessen nichtcartesianische Theorie des Bezu-
ges von Korper und Geist wird sozialtheoretisch gewendet. Das Soziale
setzt sich bei Deleuze weder allein noch vordergriindig aus intentionalen
Akteuren zusammen, vielmehr gibt es stets >Gefiige« (agencements) von
Artefakten, Korpern und Aussagen und in ihnen instituierten Affekten
und Perzepten. Diese artefakt- oder mikro-soziologische Dimension ist
zugleich untrennbar von der gesellschaftstheoretischen Ebene: Die Ge-
fuge sind ein Aspekt des jeweiligen Charakters des Kollektivs, des Kol-
lektiv-Werdens. So versteht man etwa die nomadischen Gesellschaften
und ihre kriegerischen Ziige (ihre spezifischen Affekte) nicht, wenn man
nicht ihre >Geschwindigkeitsgefiige« zur Kenntnis nimmt (etwa die Ge-
fiige Mensch-Pferd-Bogen), den spezifischen Raum, den sie schaffen und
ihren Bezug zur Erde (terra).® Ebenso wenig versteht man urbane, stad-
tische, sich infrastrukturell fixierende Gesellschaften mit ihren je eige-
nen Bewegungen und Subjektivierungen, wenn man nicht deren Gefuge
wahrnimmt: die festen Architekturen, deren Materialien mit ihren Per-
zepten und Affekten sowie Bedeutungen. Und man versteht beide Ge-
sellschaftsformen nicht, wenn man sie nicht in ihrem gegenseitigen Be-
zug sieht, in der permanenten Wendung nomadischer Kollektive >gegen
den Staat«. Hier schlieflen Deleuze und Guattari an Pierre Clastres an.
Insgesamt werden hier wie in keiner anderen soziologischen Theorie die
vitalen Bewegungen gedacht, die eine Gesellschaft »antreiben«:” Eine
Gesellschaft bemisst sich daran, welche temporale und spatiale Beweg-
lichkeit sie fordert oder unterbindet; wie sie sich im Spannungsfeld von
>De-< und >Reterritorialisierungenc« instituiert.

Den bergsonschen Impulsen muss man erneut zweifellos andere hin-
zuftigen: den Affekt Spinozas und Humes, die Macht Nietzsches, das
Begehren Freuds. Gleichwohl bleibt diese Inspiration evident und wird
von Deleuze von den ersten Texten an angemerkt. In diesen taucht auch
bereits das spezifische differenztheoretische Denken auf, das Deleuze
mit Bergson eng verknupft. Bereits 1960, in einer Vorlesung zum drit-
ten Kapitel der Schopferischen Evolution, wird Deleuze das Konzept des
Virtuellen und der Aktualisierung formulieren. In dieser Bergson-Vorle-
sung entwickelt Deleuze also eines seiner zentralen Theoreme, die The-
orie der Differenz als permanente und unvorhersehbare Differentiation.
Zugleich weist er hier auf eine zentrale Entscheidung in Hinblick auf die

6 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 540.
7 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 294.

333

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

soziologische Theorie vor, namlich die Ersetzung der Frage der Moglich-
keit sozialer Ordnung. An dieser Stelle heifst es in Bezug auf L’évolution
créatrice: Das »wabre Problem ist ... nicht das der Ordnung und Un-
ordnung, sondern das der Differentiation der Ordnung. Bergson liebt es
nicht, zu sagen, dass ein Mégliches sich realisiert, er bevorzugt die For-
mel: ein Virtuelles aktualisiert sich.«® Auch beharrt Deleuze bereits hier
auf dem methodischen Vorgehen Bergsons, das man ebenso in andere
Bereiche tragen konne, etwa in die Analyse von Gesellschaften. Die >In-
tuition< habe nichts »Sentimentales«, es handele sich vielmehr um eine
Methode, die zwei Vorteile aufweise: » 1) Sie allein erlaubt, die Probleme
in Begriffen der Zeit zu stellen: das ist ihre positive Seite; 2) mit ihr kann
man die wahren von den falschen Problemen trennen: das ist ihr nega-
tive Seite.«’ 1966 erscheint, diese Lektiiren systematisierend, Le Berg-
sonisme, das erste Buch mit diesem Titel jenseits des alten Bergsonismus
und der antibergsonschen Pamphlete. Deleuze wird sich weiter konti-
nuierlich auf Bergson beziehen, etwa wenn es in Tausend Plateaus um
Mannigfaltigkeiten geht (darum, den »abstrakten Gegensatz von Vielem
und Einem« zu vermeiden und »verschiedene Typen von Mannigfaltig-
keit« zu scheiden); oder wenn er die Fabulation als Kollektiv-stiftende
Kraft einsetzt, die weder der Erinnerung noch dem Phantasma gleicht,
da sie nicht >etwas< schildere, sondern positiv »wirksame Gegenwarten «
schaffe.! Und auch, wenn Deleuze-Guattari »baumartige Mannigfaltig-
keiten und rhizomatische Mannigfaltigkeiten« unterscheiden, »Makro-
und Mikro-Mannigfaltigkeiten«, folgen sie Bergson, namlich seiner »Un-
terscheidung von numerischen und ausgedehnten« sowie »qualitativen
und dauerhaften Mannigfaltigkeiten«.!" Auch die Begriffe Bild, Erinne-
rung, Gedichtnis sind fiir das Werk von Deleuze von grofler Bedeutung.
Alain Badiou spricht nicht ohne Grund von einem »magischen Leser
Bergsons«,'2 und bei dem Deleuze-Experten Eric Alliez heifit es iiber den
Bezug auf Bergson:

»Eine Ontologie des Virtuellen, das ist es, ... was Deleuze letztlich ...
vollbringt. Historisch oder historiographisch ist dies der ganze Sinn
der Bergson-Studien nach der Veroffentlichung von Empirisme et
subjectivité, mit den beiden Artikeln von 1956, systematisiert zehn
Jahre spiter in Le bergsonisme. Sicher, nicht einfach Bergson, sondern
auch Nietzsche, Kant, Spinoza, Foucault... Aber alles scheint sich so

8 Deleuze, Cours sur le Chap. III de [évolution créatrice de Bergson (Cours de
Saint-Cloud 1960), in: Annales bergsoniennes 2. Bergson, Deleuze, la phéno-
meénologie, Paris 2008, 166-188, 181.

9 Deleuze, Cours sur le Chap. ITI, 180.

10 Deleuze/Guattari, Was ist Philosophie, 201f.

11 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 51f.

12 A. Badiou, Deleuze. La Clameur de I’étre, Paris 1997, 62 (dt. Das Geschrei
des Seins). Das Buch ist eine Deleuze-Kritik.

334

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

abgespielt zu haben, als ob Deleuze nichts anderes getan hitte, als
die Kritik Bergsons an Einstein zu verallgemeinern, sie auf das Ganze
der modernen Philosophie anzuwenden ...: Dass sie niamlich das
Aktuelle und Virtuelle verwechseln, die mathematische Logik auf die
ontologische Problematik der Frage von Materie und Zeit angewandt
haben. So scheint das Denken von Deleuze kein anderes Ziel als das
Virtuelle zu haben. Nur so kann man auch sagen, dass es sich sowohl
um eine >Philosophie des Werdens«, der >Differenz¢, der sImmanenz« als
auch des >Ereignisses< handelt. Letztlich ist es das Virtuelle, das erlaubrt,
all dies auszusagen«.!3

Ebenso versteht Anne Sauvagnargues Deleuze als tiefen Bergsonianer,
dessen Denken stets eine »Kinetik« aufweise, die Bergson als »veritab-
len Motor« erkennen lasse.'* Dieser Motor ist auch fiir sie das Begriffs-
paar des Virtuellen und der Aktualisierung. Freilich gewinnt Deleuze aus
Bergsons Philosophie eine eigene Dynamik, er stellt diese auch durchaus
um, wenn er etwa an die Stelle der durée das Virtuelle setzt und das Ak-
tuelle mit einer »Raumlichkeit partes extra partes ausstattet«, wihrend
das Virtuelle »Koexistenz impliziert«.!"> Noch in seinen beiden letzten
Texten — Teilen eines geplanten Buches tber Ensembles et multiplicités,
das den Begriff des Virtuellen noch einmal vertiefen sollte — wird Deleu-
ze auf seinen Bezugsautor zuriickkommen: Im ersten Text (Die Imma-
nenz: ein Leben...) wird er seine Philosophie als >transzendentalen Em-
pirismus« erldutern — es war diejenige Position, die Deleuze in Materie
und Geddchtnis fand, in dem, was Bergson dort als >Zwischenposition«
zwischen Transzendentalismus und Empirismus definiert und im Begriff
des >Bildes« entfaltet hatte. Das deleuzianische Denken ist insofern eine
Kritik des Transzendentalen im Konzept des Virtuellen, eine Kritik der
philosophischen Konzentration auf Erkenntnistheorie (und nicht Onto-
logie) und an ihrer Voraussetzung, das Denken stehe dem Sein gegen-
uiber, dem es entspreche. Ontologisch wie methodologisch will Deleuze
die Genese von Denken und Sein verfolgen — es ist dies ein tief bergson-
sches Projekt.'® Und der zweite Text (Das Aktuelle und das Virtuelle)
beschreibt das eigene Werk noch einmal als Theorie der »Vielheiten«,

13 E. Alliez, Sur la philosophie de Gilles Deleuze. Une entrée en matiére, 2004
[http://multitudes.samizdat.net/Sur-la-philosophie-de-Gilles.

14 A. Sauvagnargues: Deleuze avec Bergson. Le cours de 1960 sur ’Evolution
créatrice, in: Annales bergsoniennes 2. Bergson, Deleuze, la phénoménologie,
Paris 2008, 151-165, 165.

15 Sauvagnargues, Deleuze avec Bergson, 162.

16 G. Deleuze, Die Immanenz: ein Leben ... (1995), in: E. Balke/J. Vogl (Hg.),
Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie, Miinchen 1996, 20-33. Deleu-
ze zitiert hier Bergson, Materie und Gedichtnis, 22: »... als ob wir das Licht,
das von den Oberflichen ausgeht, auf sie zuriickwiirfen, ein Licht, das nie-
mals sichtbar geworden wire, wenn es sich ungestort fortgepflanzt hitte.«

335

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

wobei jede Vielheit »aktuelle und virtuelle Elemente« einschliefSe, jedes
Aktuelle umgebe sich mit einem Nebel virtueller Bilder, die auf es ein-
wirken.!”

Bergsonsche Schneisen durch das Werk von Deleuze

Einige Aspekte dieser Philosophie wurden bereits angedeutet. Da Berg-
son-Deleuze oft in eins fallen; priziser, da Bergson durch Deleuze in sei-
ner Tragweite und Innovativitit erst deutlich wird, wird sich nun eini-
ges wiederholen mussen. Die Rekonstruktion orientiert sich dabei an
folgenden Fragen: 1) An welchen Punkien geht Deleuze in seiner grund-
legenden Perspektive iiber Bergson hinaus? Und 2): Wie siebt daher sei-
ne Theorie des Sozialen und der Kollektive aus? Die erste Frage scheint
sich mit dem Monismus zu beantworten: Anders als es bei Bergson oft
klingt, wird Deleuze auch die Materie als belebt verstehen, ein Konzept
des Werdens entwickeln, das keine Stufen oder Wesensdifferenzen kennt.
Dabei greift er vor allem auf Simondon zuriick. Die zweite Frage ist wohl
so zu beantworten, dass in Tausend Plateaus ein >bergsonscher Struk-
turalismus« entfaltet wird, wo es um gesellschaftstheoretische Aspekte
geht; sowie ein >bergsonscher Spinozismus¢, wo es um >mikrosoziologi-
sche« Aspekte geht (im Konzept des >Gefliiges< mit dessen Zentralitat der
Affekte). Die > Mikrosoziologieo oder die Artefaktsoziologie von Deleuze
bietet eine affekt-, materialitats- und gesellschaftstheoretische Alternati-
ve zur Akteur-Netzwerk-Theorie, die sich im Ubrigen des Ofteren ihrer-
seits auf Deleuze bezieht. Bereits in seiner Antwort auf die Frage, wor-
an man den Strukturalismus erkennt, hat Deleuze Bergsons Konzept der
Aktualisierung des Virtuellen eingebracht, um sich tber die Seinsweise
der Struktur klar zu werden. Und in Tausend Plateaus heifSt es, Bergson
und den Strukturalismus erneut verbindend:

» Erinnerungen eines Bergsonianers. Es ist offensichtlich, dafs der
Strukturalismus diese Arien des Werdens nicht bertucksichtigt, da er
gerade geschaffen wurde, um ihre Existenz zu leugnen oder zumindest
herabzuwiirdigen: eine Entsprechung von Beziehungen ist noch kein
Werden. Das geht so weit, dafs der Strukturalismus, wenn er auf
solche Arten des Werdens trifft, die eine Gesellschaft in jeder Richtung
durchlaufen, darin Verfallsphinomene sieht, die die wirkliche Ordnung
aus der Bahn werfen und abenteuerliche Wendungen der Diachronie ans
Licht bringen. Dennoch ist Lévi-Strauss bei seinen Mythenforschungen
immer wieder auf jene spontanen Handlungen gestofsen, durch die der
Mensch zum Tier wird, wihrend das Tier zugleich zum ... na, zu was

17 G. Deleuze, Das Aktuelle und das Virtuelle (1995), in: P. Gente/P. Weibel (Hg.),
Deleuze und die Kiinste, Frankfurt/M. 2007, 249-253, 249f.

336

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

wird? Wird es zum Menschen oder zu etwas anderem? Der Versuch,
diese Blocke des Werdens durch die Entsprechung von zwei Beziehungen
zu erkldren, ist immer moglich, aber er fiithrt sicher auch zu einer
Verarmung des beobachteten Phinomens«.!$

Das >Leben< oder Werden der Struktur ist es, das Deleuze gegen einen
dogmatisch sich verstehenden Strukturalismus betont, ganz dhnlich wie
Simondon, der damit wohl eine Korrektur der sozialen Morphologie der
Durkheimiens beabsichtigte. Dabei bezieht sich Deleuze stirker auf sin-
gulire Momente des Werdens, wenn er etwa betonen wird, er interessiere
sich nicht fur »Eigenschaften« (die ein identitar konzipiertes Ding oder
Subjekt >hat<), sondern fiir die Arten und Weisen der » Ausbreitung, der
Fortpflanzung, der Besetzung, der Ansteckung und der Bevolkerung«."”
Interessant sind die Arten des Werdens fiir Deleuze insbesondere, inso-
fern sie je spezifische affektive Momente instituieren — etwa die Arten des
Tier-Werdens im Totemismus, in dem sich die Clanmitglieder mit ihrem
Totemtier identisch wissen: Es handelt sich hier um eine soziale Reali-
tit, die Gruppenmitglieder sind Kangurus. Aber um was fiir eine handelt
es sich? Es geht, so ist Deleuze wichtig, in solchen Realitdten nicht da-
rum, das Tier nachzuahmen; auch werden die Gruppenmitglieder nicht
swirklich« Tier. Es ist eine »falsche Alternative, wenn wir sagen: entwe-
der man ahmt etwas nach oder man ist«, real ist vielmehr »das Werden
selber«, ein Werden, das keinen Endzustand kennt, »der das gewordene
Tier wire. Das Tier-Werden des Menschen ist real, ohne daf§ das Tier, zu
dem er wird, real ist: auch das Anders-Werden des Tieres ist real, ohne
dafd dieses Andere real wire«. Zu denken ist vielmehr eine »Realitit,
die dem Werden eigen ist«. Dies entspreche, so heifst es weiter, Bergsons
»Idee einer Koexistenz von sehr unterschiedlichen >Dauerns, die »der un-
seren< tber- oder unterlegen sind und die alle miteinander kommunizie-
ren«. Das Werden ist keine Evolution, es hat kein vorbestimmtes Ziel
und es ldsst sich auch auf »nichts zuriickfithren«.?°

Auch im Anti-Odipus (auf den wir nicht den Schwerpunkt legen)
ist ein Bergson-Bezug vorhanden, wenn es diesem enigmatischen Text
namlich um die »Positivitit« des Begehrens geht, wenn er die »bejahen-
de Konzeption eines produktiven und schopferischen Begehrens gegen
die ... Interpretation des Begehrens als Mangel, Angst, Leiden« setzt,
und wenn uns die »Diskussion iiber die Natur des Begehrens«, die der
Anti-Odipus vollzieht, als Debatte zwischen »Deleuze, der hierin Schii-

18 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 323f.
19 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 326.
20 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 326.

337

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ler Bergsons ist« einerseits und allen »Hegelianern«, also Dialektikern
andererseits (vor allem Sartre und Lacan) vorgestellt wird.!

Philosophie der Differenz — Monismus der Pluralititen
— Aktuelles und Virtuelles

Vor allem aber die spezifische Philosophie der Differenz findet Deleu-
ze bei Bergson. Auch wenn er ebenso an Spinoza, Nietzsche, Leibniz,
Hume anschlief3t, so bietet nur Bergson die Grundlage der dynamischen
Konzeption der Differenz, die Grundlage des Konzepts von Differenzie-
rung und Differentiation. Deleuze erkennt in Bergson einen spezifischen
Monismus, einen Monismus der Mannigfaltigkeiten oder Pluralititen
— Bergson sei weder der Denker der psychologischen Dauer noch der
Dualist. Er sei vielmehr ein » Anti-Kant«,?? ein Verneiner jeglicher Dua-
lismen. Die strikte Opposition von Materie/durée, Raum/Zeit, die Berg-
son doch immer erneut vorzunehmen scheint, wird von Deleuze umge-
deutet zur dynamischen Einheit des Virtuellen und Aktuellen, in der es
letztlich nur Gradunterschiede gibt. Bergson wird bei ihm zum Denker
mannigfaltiger, intensiver Unterschiede. Tatsachlich hatte Bergson selbst
von differenten durées, auch von solchen der anorganischen Materie ge-
sprochen: Jede Materie hat oder ist ihre durée, jede hat ihren eigenen
Rhythmus, ihr Werden. Es bestehen daher sowohl zwischen den Mate-
rien wie auch zwischen Materie und Geist letztlich Intensitats-Differen-
zen. In dieser Konzeption gibt es in der Tat kein Transzendentales, das
dem Empirischen gegeniiberstiinde. Die Materie ist ihrerseits »eher ein
FliefSen als ein Ding«, sie folgt keinem anderen Prinzip als das Leben.?
Daher auch konnten Simondon und Leroi-Gourhan aus Bergson einen
smateriellen Vitalismus< entfalten. Dieser hatte in Materie und Geddchi-
nis ausgefuhrt:

»In der [gewohnten] Hypothese, welche die Unterscheidung zwischen
Geist und Korper mit raumlichen Begriffen ausdriickt, sind Korper
und Geist gleich zwei Schienenstrangen, die sich im rechten Winkel
schneiden; in der zweiten [bergsonschen] gehen die Gleise in einer
Kurve zusammen, so daf$ man unmerklich von der einen Bahn zur
anderen gleitet. Aber ist das denn irgendwie mehr als ein Bild? Bleibt
der Unterschied nicht einschneidend und der Widerspruch unauflosbar

21 V. Descombes, Das Selbe und das Andere, 33, 3 5f.

22 Deleuze, Cours, 173f.: »Kant — so Bergson — sieht die Dinge in den Formen,
die aus uns stammen. Fiir Bergson stammen die Formen aus den Dingen. Die
Intelligenz ist spatialer, als man glaubt... Die Materie ist weniger spatial als
man glaubt; der Raum ist »intelligenters, als man glaubt«.

23 Bergson, Schopferische Evolution, 215. Vgl. Sauvagnargues, Deleuze avec
Bergson, 152f.

338

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

zwischen der eigentlichen Materie und dem niedrigsten Grad der Freiheit
oder des Gedichtnisses? Allerdings, der Unterschied bleibt fortbestehen,
aber die Vereinigung wird moglich. ... [W]ir haben nachgewiesen, dafs
die reine Wahrnehmung, der niedrigste Grad des Geistes — der Geist
ohne Gedichtnis —, an der Materie, wie wir sie verstehen, wirklich
teilnimmi« >

In der Vorlesung zu L’évolution créatrice akzentuiert Deleuze den »tiber-
wundenen Dualismus« als das letzte Prinzip der bergsonschen Philoso-
phie: »Wir haben es mit einem bewahrten Monismus tun«.* An anderer
Stelle spricht er davon, dass Bergson zwar einen Dualismus habe, aber
nur, um ihn so weit zu treiben, bis alle Dualititen einstiirzen.?® Auch
Canguilhem hatte darauf bestanden, dass die bergsonschen Unterschei-
dungen »eher solche der Intention (oder der Intension)« seien, solche der
»Tendenz«, als ontologische Oppositionen. Bergsons Konzeption der an-
organischen Materie sei tatsiachlich »nicht spatial«, da die Materie gera-
de nicht als aus Teilen bestehend gedacht werde, die einander wie »geo-
metrische Punkte dufSerlich wiren (partes extra partes)«. Bergson denke
die Materie als eine, die zur Spatialitit nur tendiere, wobei diese Ten-
denz zugleich die » Tentation des Bewusstseins« sei.?” Selbst zwischen Be-
wusstsein und Materie gibt es keine Wesensdifferenzen. Und Bergsons
Trennung von Zeit und Raum, durée und temps? Fur Deleuze kommt
beiden gleichermafSen Realitit zu, die Virtualitat der Koexistenz ist ge-
nauso real wie die Aktualitat der Individuation. Auf diese Interpretation
von Materie und Gedichtnis wird er stets erneut kommen, hier erhilt
das Begriffspaar Aktuelles/Virtuelles die Bedeutung einer neuen Imma-
nenzontologie, in der sich das gewohnte Verhiltnis von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft wie auch das von Wahrnehmung und Materie,
Subjekt und Objekt umkehrt.

Die multiple Realitdt des Virtuellen und des Aktuellen (statt
Vergangenbeit/Gegenwart) — Différent/ciation

Zunichst zur ersten Umkehrung: Die Zukunft kann, wie Bergson zeigt,
sehr wohl auf die Gegenwart wirken und diese auf die Vergangenheit,
sofern die Erinnerungen in der Aufmerksambkeit fur die Gegenwart ak-
tualisiert werden. Die Vergangenheit ist virtuell real. Bergson bietet, so

24 Bergson, Materie und Geddchtnis, 222 (der Schluss des IV. Kapitels: Von der
Abgrenzung und Fixierung der Bilder. Wabrnehmung und Materie. Seele und
Leib, 174—223). Herv. v. mir.

25 Deleuze, Cours, 187f.

26 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiihrung, 971f.

27 Canguilhem, Commentaire, 129.

339

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Deleuze, die »Bedingungen, unter denen das Wort >virtuell< in aller Stren-
ge verwendet werden kann«, wenn er virtuelle und aktuelle Mannig-
faltigkeiten unterscheidet. Nicht das Virtuelle steht dem Realen entge-
gen; was ihm entgegensteht, ist vielmehr das Mogliche. Oder anders
formuliert, das »Virtuelle steht dem Aktuellen entgegen und besitzt in
dieser Eigenschaft volle Realitit«.*® Um diese Gleichwertigkeit von Ak-
tuellem und Virtuellem zu denken, fithrt Deleuze das Konzept Diffé-
rent/ciation ein.”® Es spricht einiges dafiir, in Bergson chronologisch und
systematisch den Einsatz von Deleuzes’ eigener Philosophie und Ge-
sellschaftstheorie zu sehen, wenn die Differentiation (différenciation)
tatsachlich der »Eckstein der deleuzianischen Metaphysik« ist. Deleu-
ze versteht die durée als »virtuelle Differentiation«, womit er Bergsons
raumlich-temporelle Dualitdt durch die temporale Dualitat Virtuelles/
Aktuelles ersetzt. » Zweifellos« ist also das Konzept der Differentiation
»entscheidend von Bergson angestofSen«; aber es ist auch eine deleuzia-
nische Erfindung: der »Ubergang von einer Philosophie des élan vital zur
Philosophie der Differenz«.3° Was beinhaltet das Konzept der Différent/
ciation, das an die Stelle des élan vital tritt? Er soll sagen: Das Virtuel-
le ist in sich bereits differentiiert und differenziert sich in seiner Aktua-
lisierung. Differentiieren und differenzieren sind also zwei verschiedene
Dinge: Ein Ganzes (Virtuelles) ist differentiiert, da es aus heterogenen
Singularitaten besteht; und es aktualisiert sich, in dem es sich differen-

28 G. Deleuze, Die Methode der Dramatisierung (1967), in: Ders., Die einsame
Insel, Frankfurt/M. 2003, 139-170, 149.

29 G. Deleuze, Die Methode der Dramatisierung, 143. Vgl. Sauvagnargues, De-
leuze avec Bergson, 157: »Der Begriff zeugt vom scholastischen Geschmack
von Deleuze« (er wird spiter durch haecceitas ersetzt: nicht-personelle Indi-
viduation). Deleuze verweist fir die Differenziation (c) zudem auf Raymond
Ruyer (Le psychologique et le vital, in: Bulletin de la Société francaise de phi-
losophie, Paris 1939, 159-195). In Differenz und Wiederholung (273f. und
Fn.) zeigt Deleuze, inwiefern das Denken Raymond Ruyers bergsonianisch
ist: auch Ruyer habe (in Eléments de psycho-biologie, Paris 1946, Kap. 4)
das Virtuelle und Aktualisierung »griindlich analysiert«, Bezug nehmend auf
Bergsons These zum Nervensystem in Materie und Gedichtnis. Ahnlich wie
Simondon geht es Ruyer darum, das Werden von Strukturen zu denken; dhn-
lich wie Simondon integriert er dabei den Begriff der Information. Hinsicht-
lich der Morphogenese gibe es zwei Haltungen: man kann versuchen, die
Formation zu verneinen, um Isomorphismen zwischen Form und Diagramm,
Form und Denken zu finden; oder aber sich in Analogie zur Erfindung an ein
nichtstrukturelles Diagramm halten. (Ruyers, La Genése des formes vivantes,
Paris 1958, 8; vgl. Ruyer, L'animal, ’homme, la fonction symbolique, Paris
1964, eine Theorie der tierischen und menschlichen Institutionen, die es zu
vertiefen gilte. Da aber Ruyer zu einer theologischen Kosmologie und keiner
soziologischen Theorie kommt, nennen wir ihn nur am Rande.

30 Sauvagnargues, Deleuze avec Bergson, 153.

340

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

ziert. Dies ist der Prozess der Individuation, den wir von Bergsons Un-
terscheidung dreier >Strafsen< des Lebens kennen — das Leben, der élan
vital (das Virtuelle) differenziert sich in die Gattungen und Arten (das
Aktuelle), wobei es ebenso real ist wie das Aktuelle. Es ist in sich diffe-
rentiiert, das Leben ist >virtuell multipel<, sagte Bergson. Deleuze deu-
tet das Virtuelle dabei nun als tiefsten Grad des Werdens und damit als
Differenz, die zugleich Immanenz ist. Der élan vital beschreibt die Diffe-
renzierung wahrend der Aktualisierung, er ist dasjenige, was »in jedem
Moment zwei divergente Richtungen schafft«. Elan vital ist die Formel
fur Bergsons Philosophie der Evolution als permanente Differentiation.>!
Deleuze wird unter der Formel »differenzierende Aktualisierung des Vir-
tuellen< nicht weniger als den >ganzen Bergson« resimieren:

»Wir stellten eingangs die Frage: Welche Beziehung besteht zwischen
den drei Grundbegriffen Dauer, Geddchtnis und Elan vital? ... Uns
scheint, daf$ die Dauer (durée) wesentlich eine virtuelle Vielheit (das,
was wesensverschieden ist) umschreibt. Das Gedichtnis erscheint dann
als die Koexistenz aller Differenzstellen innerhalb dieser Vielheit und
Virtualitit. Der Elan vital schliefSlich bezeichnet die Aktualisierung
dieses Virtuellen entlang der Differenzierungslinien«.>

Differenzierung kennzeichnet die biologische Evolution, aber auch die
Gesellschaftsgeschichte. Es gibt eine differenzierende Aktualisierung des
gesellschaftlichen Virtuellen. Bergson hatte dies das >Gesetz der dop-
pelten Raserei< genannt. Im Falle des Menschen tauchen immer neue
Bediirfnisse auf; das »Rennen nach dem Wohlleben«, die Tendenz der
Konsumgesellschaft wire eine der Aktualisierungen des Virtuellen, die
entgegengesetzte Aktivitat das »asketische Ideal«. Bergson hatte beide
gesellschaftlichen Richtungen als »zwei entgegengesetzte Aspekten einer
urspriinglichen Tendenz« verstanden, mit dem Zusatz, dass die Zukunft
»unbestimmt« bleibe.?* Ahnliches ist es, was unserer Interpretation nach
Tausend Plateaus weiterfuhrt: eine spezifisch differenzierend verfahren-
de Methode der Gesellschaftsanalyse und des Gesellschaftsvergleiches,
die auf der Unvorhersehbarkeit der gesellschaftlichen Entwicklung, dem
unvorhersehbaren Anders-Werden beharrt.

31 Deleuze, Cours, 168f.
32 Deleuze, Bergson, 141.
33 Bergson, Die beiden Quellen, 232f.

341

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die Immanenz von Subjekt und Welt — die bergsonsche Affekttheorie
des Sozialen, Arten des >Werdens«

Die zweite Bewegung, zu der Materie und Geddichinis Deleuze einladt
(die zweite Umkehrung des gewohnten Denkens), ist die angekiindig-
te immanenzontologische Konzeption des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses.
Sie bereitet ein zweites soziologisches Konzept vor: das ebenfalls be-
reits angesprochene artefakt- und affekttheoretische Konzept des Gefii-
ges (agencement). Das Gefuige lasst sich von Bergson-Spinoza herleiten;
es hat aber auch viel mit Foucaults Dispositiv gemein; schliefSlich ist es
mit dem Konzept der Aktualisierung des Virtuellen eng verkniipft. Zu-
nédchst: Was ist das Dispositiv? Zu denken ist bei Foucault unter diesem
Begriff eine spezifische Artefakt-Form, die eine bestimmte »>Sichtbarkeit<
erzeugt und dabei untrennbar von einer je bestimmten >Sagbarkeit« ist.
Dispositive existieren in einem »gemischten Zustand« aus Aussagen und
Materialititen; es sei, so Foucault, dabei irrelevant, eine Entitit als dis-
kursiv, eine andere als nicht-diskursiv zu bestimmen. Alles liege hier auf
einer ontologischen Ebene.’* Aus der so zu denkenden Verschrinkung
von Artefakten und Aussagen resultieren (wie Uberwachen und Strafen
zeigt) spezifische Subjekte mit spezifischen Affekten (z.B. Reue, Ruhe, Ei-
fer); dieser wiederum sind in Bezug auf >Gesellschaftskrifte« zu denken.?

34 M. Foucault, Ein Spiel um die Psychoanalyse (1977), in: Ders., Dispositive der
Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrbeit, Berlin 1978, 118-175, 125.

35 M. Foucault, Uberwachen und Strafen, Frankfurt/M. 1976. Die Architektur
des Gefingnisses ist »nicht mehr diejenige, die umgibt und schiitzt, auch nicht
mehr diejenige, die durch ihre imposante Dimension und Ausstattung Ein-
druck macht«, sondern »die sorgfiltig komponierte Mauer, die in keiner Rich-
tung zu tiberschreiten ist«, die »zugleich materielle und symbolische Gestalt
der Strafgewalt«, in der die neuen »Schlosser der biirgerlichen Ordnung« eine
Gesellschaft konstituieren (ebd., 149). Sie wirken auf den individuellen Kor-
per ein, assoziieren sich mit ihm und den Aussagestromen zu spezifischen Ge-
fiigen. Gefingnisse, Stadtebau und Arbeitersiedlungen, Spitiler, Asyle, Schu-
len, Erziehungsheime zeigen dasselbe Prinzip. Es geht weniger um konkrete
einzelne Gebaude als um das iibergreifende Dispositiv des architektonischen
Denkens aus einer »Licht-Form« und der »Verschachtelung hierarchisierter
Uberwachungen«. Es sind buchstiblich die Steine, die die Individuen »ge-
lehrig und erkennbar machen« — einfach indem sie ein »Kalkiil der Offnun-
gen, Winde und Zwischenrdaume, der Durchginge und Durchblicke« umset-
zen, segmentieren und klassifizieren (ebd. 222, 256, 267). Vgl. Deleuze, Das
Sichtbare und das Sagbare (Wissen) (1986), in: Ders., Foucault, Frankfurt/M.
1987, 69—98; Ein neuer Kartograph (Uberwachen und Strafen) (1975), ebd.,
38-66; Was ist ein Dispositiv? (1989) In: F. Ewald/B. Waldenfels (Hg.), Spiele
der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt/M. 1991, 153-162.

342

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

Ein >Dispositiv« bezeichnet (so nun Deleuze) nichts anderes als ein virtu-
elles Krafte- oder Machtverhaltnis mit je spezifischen Aktualisierungen.

Bevor es genauer um die Soziologie der »Gefiige< geht, muss zunichst
diese zweite Umkehrung des gewohnten Denkens, die Materie und Ge-
ddchtnis bietet, noch einmal thematisiert werden, insofern nun die de-
leuzianische Affekt- und Artefakttheorie die dort vollzogene Verabschie-
dung jeglicher Dualitdten in Bezug auf Korper/Bewusstsein, Objekt/
Subjekt, Welt/Wahrnehmung weiterfithrt. Bergsons These war, >dass wir
eher in den Dingen sind, als die Dinge in uns, es keinen Wesensunter-
schied zwischen Unausgedehntem und Ausgedehntem, Wahrnehmung
und Ding gibe. Naturlich sind Bewusstsein und Materie, Subjekt und
Objekt weiter unterschieden; jedoch nur, sofern der Geist » Geddchtnis
ist (d.h. eine Synthese von Vergangenheit und Gegenwart im Hinblick
auf die Zukunft)«, sofern er die » Augenblicke der Materie zusammen-
zieht, um sie sich zunutze zu machen und sich in Handlungen zu mani-
festieren«. Damit unterscheiden sich Korper und Materie auf der einen
Seite, Wahrnehmung und Denken auf der anderen nicht entlang des car-
tesianischen Schemas Ausgedehntes/Unausgedehntes, sondern zeitlich,
durch differente durées, Rhythmen des Werdens. Die Materie tendiert
zur »bloflen Sukzession unendlich schneller Augenblicke«, die sich ausei-
nander »ableiten lassen und deshalb einander dquivalent sind«, wahrend
das Denken sich als »Fortsetzung der Vergangenheit in die Gegenwart«
erweist. Dabei bestehen unendlich viele graduelle Differenzen zwischen
der »Materie und dem vollen entwickelten Geiste«.?”

Es ist die These Bergsons, dass im Grunde die gesamte Realitdt >mit
Bewusstsein begabtc« sei, weil es eben zwischen dem (auf das Handeln ge-
richteten) Denken und der (im Interesse des Handelns perzipierten) Rea-
litat keine wesentliche ontologische Differenz gibt. In Die beiden Quel-
len hat Bergson diese These noch einmal formuliert:

»Wenn unser Korper der Stoff ist, auf den unser BewufStsein sich bezieht,
dann hat er die gleiche Ausdehnung wie unser BewufStsein, dann umfafSt
er alles, was wir wahrnehmen, dann reicht bis zu den Sternen. Aber
dieser riesige Korper verandert sich jeden Augenblick, und manchmal
radikal schon bei der geringsten Verriickung jenes Teils seiner selbst,
der seinen Mittelpunkt einnimmt. ... Dieser innere Korper ... ist immer
gegenwartig. Er ist ... auch handelnd: durch ihn, und nur durch ihn,
konnen wir andere Teile des grofsen Korpers bewegen. Und da das Ich
das ist, was zihlt, da es klar ist, dafl wir dort sind, wo wir handeln, so
ist es tiblich, das BewufStsein in den winzigen Korper einzuschlieflen und
den riesigen Korper zu vernachlissigen«.?®

36 G. Deleuze, Ein neuer Kartograph, 56.
37 Bergson, Materie und Geddchinis, 218—222.
38 Bergson, Die beiden Quellen, 201.

3453

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Diese Perspektive auf die Relation von Korper und Welt liest Deleu-
ze als affekitheoretische. Dass wir eher in den Dingen sind, als diese in
uns, ist eine affekttheoretische Aussage, wobei Affekte Beziehungen zwi-
schen >Korpern« sind. Die >Bilder« Bergsons sind Arten und Weisen, wie
unser Korper von anderen Korpern affiziert wird und wie er diese zu af-
fizieren weifs.

Man muss damit in der Interpretation der Immanenzontologie von
Bergson-Deleuze und der ihr entsprechenden Beriicksichtigung der an-
organischen und organischen Kérper im Sozialen) bei Baruch de Spinoza
beginnen.?* An ihn haben beide angeschlossen. Der Affekt bezeichnet bei
Spinoza (Ethica, more geometrico demonstrata, 1677) die verschiedenen
Arten, auf die ein Korper (jeder Korper, der tierische, vegetative, artifi-
zielle ebenso wie der menschliche) erregt werden kann, sowie die Arten,
auf die er andere erregt, wobei die anderen Korper die »Wirkungsmacht«
des eigenen Korpers vermehren oder vermindern. Die Affekte, die Spi-
noza auflistet, werden also hinsichtlich ihrer Positivitat oder Negativitit
sowie entlang dreier Hauptaffekte angeordnet: Begierde (des Menschen
Wesen selbst), Lust (Ubergang von geringerer zu groflerer Vollkommen-
heit) und Unlust (Ubergang von groferer zu geringerer Vollkommen-
heit). Die Affekte sind stets individuell, und es gibt so viele, wie es » Ar-
ten von Objekten gibt«.** Man kann dann fir jedes Lebewesen, aber
auch (so Deleuze und Guattari) fiir jede Gesellschaft, fiir jede instituier-
te Form von Gefiigen spezifische Affektenlisten erstellen. Als Spinozist
bestimmt man etwas »weder durch seine Form noch durch seine Or-
gane und Funktionen«, auch definiert man es weder als Substanz noch
als Subjekt. Entscheidend sind allein die Affekte, zu denen es fihig ist.*!

Das Konzept der Affektion ist fiir Bergsons These der Identitit von
Subjekt und Objekt oder Materie und Bewusstsein zentral, wobei er die-
se Verhiltnisse vom einfachsten tierischen Fall her denkt: Die Ungeteilt-
heit der Organe fiir Wahrnehmung und Handlung bei der Amébe zeige,
dass beide nicht wesensverschieden sind, und dass die Wahrnehmung
eines Lebewesens stets seiner »moglichen Wirkung auf die Dinge« so-
wie der »moglichen Wirkung der Dinge« auf es entspreche. Die Wahr-
nehmung ist eine Affektion des Korpers. Von Affekten statt Gefiiblen

39 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 349: » Erinnerungen eines Spinozisten«:
»Wir wissen nichts von einem Korper, wenn wir nicht wissen, was er vermag,
das heifdt, welche Affekte er hat, wie sie sich mit anderen Affekten, den Affek-
ten eines anderen Korpers, verbinden kénnen oder nicht, um ihn entweder zu
zerstoren oder von ithm zerstort zu werden, um entweder zu handeln oder zu
leiden, oder um mit ihm einen Korper zu bilden, der noch mehr vermag als
er«.

40 Spinoza, Ethik, Teil I, 59. Lehrsatz, Definitionen L, II, II[; 56. Lehrsatz.

41 G. Deleuze, Spinoza und wir (1978), in: Ders., Kleine Schriften, Berlin 1980,
75-84, 79f.; vgl. erneut Seyfert, Das Leben der Institutionen.

344

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

zu sprechen, ist damit ein Unterschied der Perspektive: man kann >im¢
Subjekt ansetzen (Emotionen, Gefiihle) oder in der Relation zwischen
Korpern (Affekte). Im Affekt steckt weiterhin stets »Positives, Aktives«,
namlich eine Tendenz zur motorischen Aktion. Thr wird man nicht ge-
recht, wenn man >Affekt< mit >Emotion« oder >Gefiihl< gleichsetzt, eben-
so wenig, wie es dem Affekt entspricht, wenn man ihn zu einer »undeut-
lichen Vorstellung« macht.*

Bergson fligt dieser spinozistischen Konzeption die Veranderlichkeit
der Affekte, das affektive Werden hinzu (wihrend Spinozas Affekte kon-
stante, als solche streng klassifizierbare Affekte waren). » Affekte sind Ar-
ten des Werdens«,** sagt Deleuze. Dieses Werden ist nun gesellschafts-
theoretisch entscheidend, insofern es die Arten des affektiven (Subjekt-)
Werdens sind, durch die sich Gesellschaften unterscheiden.

Wie sieht also das soziologische Denken, die Gesellschaftstheorie von
Deleuze aus? Zunichst (1955) hat er direkt an die Beiden Quellen an-
geschlossen, jedenfalls wird im knappen Kommentar zur Anthologie in-
stincts & institutions eine Institutionentheorie angedeutet, die sich glei-
chermafsen gegen Naturrechtstheorien des Sozialen (welche das Positive
aufserhalb des Gesellschaftlichen ansiedeln) wie gegen Vertragstheorien
richtet (welche das Gesellschaftliche in der Einschrinkung sehen), eben-
so aber auch gegen solche, die das Gesellschaftliche aus dem Negativen
erkldren (aus Bediirfnissen), um die Gesellschaft nur sekundar als »posi-
tiv, erfinderisch darzustellen«. Denn auch wenn die »Neigung in der In-
stitution befriedigt wird, so erklart sich die Institution doch nicht durch
die Neigung«.* Statt nun weiter vorzuschlagen, tierische und menschli-
che Gesellschaften zu vergleichen, indem man beide als komplementire,
negative Losungen versteht (beide folgen einem Zwang, zu iiberleben),
wird das Problem des Instinkts und der Institution, so Deleuze, an sei-
nem »akutesten Punkt« erfasst, wenn man den Punkt erwischt, an dem
die »Erfordernisse des Menschen das Tier betreffen«: wenn es in die
Institutionen integriert wird wie in totemistischen Gesellschaften; oder
»wenn die Dringlichkeiten des Tiers dem Menschen begegnen«, wenn
das Tier dasjenige ist, vor dem man flieht oder »Nahrung und Schutz«
erwartet.* Womoglich bildet diese Verschachtelung von Instinkt und
Institution chronologisch den Beginn eines der gesellschaftstheoretisch
zentralen Konzepte von Deleuze/Guattari: des bereits angesprochenen
Konzeptes des >Tier-Werdens<, dem in Tausend Plateaus ein ganzes Ka-

42 Bergson, Materie und Geddchtnis, 41; (ebd. 42, 45). Das 1. Kapitel des Bu-
ches entfaltet die Affekttheorie: Von der Auswahl der Bilder bei der Vorstel-
lung. Die Funktion des Leibes< (1—65); siehe oben, Kap. IL.

43 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 348.

44 Deleuze, Instinkte und Institutionen (1955), in: Ders., Die einsame Insel. Tex-
te und Gespriche von 1953-1974, Frankfurt/M. 2003, 23-27, 23.

45 Deleuze, Instinkte und Institutionen, 24.

345

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

pitel gewidmet ist, eine Gesellschaftsanalyse entlang der Frage, welches
Werden instituiert wird, welche Affekte kanalisiert werden, welche Sub-
jekte entstehen.

»Wir wollen ein paar Beispiele anfithren ... das Tier-Werden in der
Kriegsmaschine, die wilden Manner jeder Art, wobei allerdings die
Kriegsmaschine von aufSen kommt und gegeniiber dem Staat extrinsisch
ist, der den Krieger als anomale Macht behandelt; das Tier-Werden
in Verbrechensgesellschaften, die Leoparden-Minner, die Alligator-
Minner, wenn der Staat lokale und Stammeskriege verbietet; das
Tier-Werden in aufstindischen Gruppen, wenn Kirche und Staat mit
Bauernaufstinden, in denen Hexen eine Rolle spielen, zu tun bekommen
und sie unterdriicken wollen, indem sie ein Rechts- und Gerichtssystem
einsetzen, das Pakte mit dem Teufel verdammen soll; das Tier-Werden
in asketischen Gruppen, der von Gras lebende Einsiedler ... neben der
Kirche, [der] deren AnmafSung bestreitet, sich als imperiale Institution
zu geben; das Tier-Werden in Gesellschaften mit sexueller Initiation
... die sich auf ein hoheres Biindnis berufen, das der Familienordnung
tiberlegen ... ist. ... Die Politik des Tier-Werdens bleibt natiirlich
auflerordentlich doppeldeutig. Denn auch primitive Gesellschaften
haben sich diese Arten des Werdens immer wieder angeeignet, um sie
zu zerstoren und auf Beziehungen mit totemistischer oder symbolischer
Entsprechung zu reduzieren«.*

Auf diese Affekt-Theorie des Sozialen werden wir zuriickkommen, inso-
fern sie mit der Artefakt-Theorie des Sozialen eng verkniipft ist, wie es
in dieser Theorie eben keine ontologischen Trennungen gibt, die Korper
der Akteure und Artefakte aktive Teile des Sozialen sind — socii.

Die Artefakt- und Affekttheorie des Sozialen: >Gefiige«

Zwischen Objekt und Subjekt, Ding/Kérper und intentionales Bewusst-
sein gibt es nur graduelle Differenzen; zudem liegen diese nicht auf der
Ebene, wo man sie gewohnlich sucht. Dies war das Lektiireergebnis von
Materie und Geddchtnis. Weder Subjekte allein, noch Akteure allein sind
real. Real sind die Symbiosen, durch die beide moglich sind. Die Sozio-
logie wird hier keine gereinigte Interaktion oder Kommunikation ana-
lysieren, sondern stets Ensembles, Mischungen, oder »Gefiige« (agance-
ments). Was ist ein Geflige? Sobald man ein Ensemble materieller oder
artefaktischer Relationen und das ihm korrelierende Symbolische iden-
tifizieren und beschreiben kann, steht man ihm gegentiber, so Deleuze.
Unter dem Begriff agencement (Einrichtung, Anordnung, Aufstellung,

46 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 337f.

346

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

Arrangement*’) geht es also zundchst um die je spezifische Mischung
von materiellen Gefiigen: den terrestrischen, artifiziellen, menschlichen,
pflanzlichen und tierischen Korpern, die aufeinander reagieren, und de-
ren Materialien ihre Eigendynamik mitbringen, ihre Affektionen und
Perzeptionen. Zugleich bestehen Gefiige aus kollektiven AufSerungen,
die die materiellen Gefiige durchqueren (6konomische, religitse, politi-
sche Diskurse; in visueller, sprachlicher, taktiler, auditiver Form). Jedes
Gefiige hat drittens seine Effekte — Effekte der Aneignung eines Raums
(Territorialitdt) und seiner Besetzung (glatt-gekerbt), der Abgrenzung ei-
nes Auflen von einem Innen. Vor allem aber sind es subjektformierende
Effekte. Das Subjekt geht dem Gefuge nicht vorher und steht ihm nicht
gegenuber, es wird konstituiert und transformiert durch das Gefuge, in
das es eingeht. Jedes Gefiige hat viertens eine Art der Bewegung und Ge-
schwindigkeit (Intensitit), entsprechende Perzepte und Affekte. Es gibt
eine spezifische Art, ein Milieu mit anderen Gefiigen zu verbinden (Re-
territorialisierung<) oder zu verlassen (>Deterritorialisierunge).

Und es gibt in verschiedenen Gesellschaften stets sehr verschiedene
Gefiige, die alle konkret zu beschreiben wiren, oder wenigstens die je
dominanten. Deleuze und Guattari sprechen etwa von >Pferde-Gefiigens,
konkret zum Beispiel vom Gefiige »Zugpferd-Stellwagen-Strafse«, das
sich durch seine »aktiven und passiven Affekte definiert« — mit »Scheu-
klappen verschlossene Augen haben, ein Gebifs und Ziigel haben, stolz
sein, einen grofSen Wiwimacher haben, schwere Lasten ziehen, mit der
Peitsche geschlagen werden, stiirzen, Krawall mit seinen Beinen machen,
beifSen«, und so fort. Das >»vermag« ein Pferd in diesem Gefiige, wobei es
fuir dessen Wirken eine »obere Grenze« und eine »untere Schwelle« gibe
— das Zusammenbrechen unter der Peitsche und das Nicht-Wiederauf-
richten unter einer zu schweren Last.*® Ein anderes Beispiel ist das feu-
dale Gefiige mit seinen verschiedenen >Korpern«< der Erde, des Lehnsher-

47 Vgl. die Anmerkung der Ubersetzer in Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus,
12, Fn.

48 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 349f. Vgl. zu Pferde-Gefiigen und ihren
Affekten auch die Freud-Kritik in: G. Deleuze, Die Interpretation der Aussa-
gen (1977), in: Ders., Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und Gespriche
von 1975 bis 1995, Frankfurt/M. 2005, 84-108, 92 (»Ein Pferd ist ein Ele-
ment, ein determiniertes Material in einem Gefiige aus Strafle Pferd Wagen
Last. Ein Pferd ist ... durch eine Liste von Affekten definiert, gemaf§ dem Gefii-
ge, von dem es ein Teil ist ...: blind sein, eine Kandare haben, stolz sein, einen
grofSen Wiwimacher haben, eine dicke Kruppe zum Kotmachen haben, bei-
Sen, zu schwere Lasten ziehen, mit den Fiiflen Krawall machen. ... Das wirk-
liche Problem, weshalb ein Pferd >affektiv< und nicht reprisentativ ist, lautet:
Wie zirkulieren die Affekte im Pferd, wie gehen sie ineinander uiber, wie ver-
wandeln sie sich ineinander? Das Werden des Pferds und das Pferd-Werden
des kleinen Hans — eins im andern ... Was kann ein Pferd? «).

347

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ren, der Vasallen, Leibeigenen, von Ritter und Pferd; ihren Waffen und
Werkzeugen; sowie den kollektiven Auflerungsgefiigen (Wappen, Eid,
Rechtssystem). Die Effekte sind hier die Schaffung eines »gekerbten«
Raumes, den auch weitere feudale Gefiige (die Burg mit ihren Mauern,
Strafsen, Gebduden) in das geografische Milieu einbringen.* Oder man
nimmt das nomadische Geflige Mensch-Pferd-Bogen, als konkreter Fall
des Gefiiges Mensch-Tier-Waffe: Es hat spezifische Affekte, es ist ein
»Geschwindigkeitsgefiige«,*® das der nomadischen Gesellschaft koexis-
tent ist. In diesem Gefiige werden die Bewegungs-Krifte des menschli-
chen Kérpers und seiner kognitiven und sinnlichen Vermégen sowie der
des Tieres (der Reitkamele) selektiert, kanalisiert, optimiert. Zudem gibt
es auch hier eine spezifische Architektur, nimlich gewebte, geflochtene
oder gendhte Gefiige, die in das Gesamtbild der nomadischen Existenz
einzurechnen sind — die Zelte mit ihren Materien, ihren akustischen und
visuellen Perzeptionen, ihrer Geschwindigkeit sowie dem spezifischen
Verhaltnis zum Boden, das mit ihnen einhergeht. Der aus diesen Gefii-
gen resultierende Raum ist einer, der »sehr weit unten beginnt«.’! Es ist
zudem ein »glatter« Raum, um Gegensatz zum »gekerbten« Raum feu-
daler Gefiige.” Die Geflige operieren also auf verschiedenen Groflenord-
nungen: im MafSstab einer Aktivitit (Mensch-Pferd-Waffe-Geftge), einer
Institution (rechtliche, burokratische, familiale, syndikale oder margi-
nale Gefuge) oder einer Gesellschaft (feudal, nomadisch). Die Gefiige
konnen sich auch »zu sehr groffen Komplexen gruppieren, die >Kultu-
ren< oder sogar >Zeitalter« bilden«.*? Sie sind gesellschaftsanalytisch aus-
schlaggebend.

49 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 124.

5o Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 558.

51 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 556. Eine Fortfithrung dieser Analyse
fiir die Architektur-Gefiige der Tuareg und Inuit: H. Delitz, >Die zweite Haut
des Nomadenc«. Zur sozialen Effektivitit nicht-moderner Architekturen, in: P.
Trebsche/N. Miiller-Scheef3el/S. Reinhold (Hg.), Der gebaute Raum. Bausteine
einer Architektursoziologie vormoderner Gesellschaften, Miinster u.a. 2010,
83-106.

52 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 556, 658ff.

53 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 562.

348

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

Vom >Nomos« des Materials zur Universalgeschichte

Zugleich bleiben sie stets mit der Ebene der Materie und den auf sie
einwirkenden Aktivitaten verkniipft, in einer mikrosoziologischen Per-
spektive, die sich des gesellschaftstheoretischen und sogar universalge-
schichtlichen Blicks nicht enthilt. Unter diesem Gesichtspunkt einer Uni-
versalgeschichte unterscheiden Deleuze-Guattari

»drei Hauptformen: 1. die imperialen archaischen Staaten ... (diese
Staaten sind sich aufgrund einer formalen Unbeweglichkeit, die ihnen
gemeinsam ist, sehr dhnlich); 2. die untereinander sehr verschiedenen
Staaten (entwickelte Reiche, Stadtstaaten, Feudalsysteme, Monarchien),
die eher mit Subjektivierung und Unterwerfung operieren ...; 3. die
modernen Nationalstaaten, die die Decodierung noch weiter vorantreiben
und so etwas wie Realisierungsmodelle ... einer allgemeinen Verbindung
von Stromungen sind«.>

Auf der anderen Seite operiert diese Perspektive vor der Alternative In-
dividuum-Gesellschaft, ihr geht es um die vor-individuellen Prozesse, in
denen Individuen und Kollektive sich individuieren und instituieren.*’
Die Gefuige konnen die Ebene von Gesellschaften erreichen, zu deren Be-
schreibung dienen. Zugleich differenzieren die Gesellschaften mit ihnen
die noch ungeformte anorganische Natur (phylum), indem sie diese in
»verschiedene Phyla teilen und selektive Diskontinuitdten in die ideale
Kontinuitdt der Materie-Bewegung einfithren«. So wird etwa die Che-
mie des Kohlenstoffs

»durch ein bestimmtes Gefiige, das sie selektiert, organisiert oder
erfindet, an die Oberfliche gebracht. ... Man kann in allen Fillen viele
recht unterschiedliche Linien erkennen: die einen, die phylogenetischen,
werden tiber lange Entfernungen durch Gefiige aus verschiedenen
Zeitaltern und Kulturen vermittelt (Vom Blasrohr zur Kanone? Von
der Gebetsmiihle zum Propeller? Vom Kessel zum Motor?); andere,
die ontogenetischen, sind in einem Gefuge enthalten und verbinden
verschiedene Elemente oder vermitteln ... ein Element mit einem
anderen Gefiige unterschiedlicher Art, aber aus derselben Kultur oder
demselben Zeitalter (zum Beispiel verbreitet sich das Hufeisen in
landwirtschaftlichen Gefugen). ... Ein élan vital? «>¢

54 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 633.

55 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 299: »Tarde ist der Erfinder einer Mi-
kro-Soziologie, der er ihre ganze Ausdehnung und Tragweite gab«, indem er
nicht Akteure und Interaktionen betrachtet habe, sondern unterhalb ihrer die
Begehren, die eine Gesellschaft durchziehen.

56 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 562.

349

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Hier stoflen Deleuze und Guattari also in unverkennbar bergsonschem
Vokabular auf Simondon und Leroi-Gourhan, die von der Materialitiit
aus auf die Gesellschaftsbewegungen zugehen, auf die Annahme einer
unvorhersehbaren, auf den Materien beruhenden technischen und da-
mit auch sozialen Evolution. Leroi-Gourhan hatte fiir die Tendenz tech-
nischer Dinge von einem bergsonschen élan gesprochen; Simondon hat-
te sich fiir die Einschmiegung des Technikers in die Materie interessiert,
wobei diese initiativ sei.

Deleuze und Guattari interessieren sich fiir den Metallurg in seinem
Bezug zu Metall und Erde, sowie fiir die Stellung im Dazwischen zwi-
schen anderen Gruppen und Gesellschaften. So, wie Magier oder Zau-
berer eine »anomale Stellung« in der Gesellschaft haben, stets an den
Rindern (am »Dorfrand oder zwischen zwei Dorfern«) hausen,’” so sind
die Metallurgen die Figuren namentlich zwischen Nomaden und Sess-
haften. Hier schlieflen Deleuze und Guattari auch an Simondons Unter-
scheidung von freier Tatigkeit (>der eigentlich sozialen< Beziehung) und
Arbeit an. Und sie sehen den Metallurg insbesondere mit dem Herstel-
len von Waffen verbunden, insofern als denjenigen, der der nomadischen
Kultur des Krieges eng verbunden ist (enger als der fixierten, sesshaften,
das Gesellschaftsinnere befriedenden Art der Vergesellschaftung mit ih-
rer Monopolisierung der Waffengewalt). Die Metallverarbeitung ist eine
»Stromung, die zwangsliufig mit dem Nomadentum zusammenfliefSt« .58
Nomadische und territorial gebundene (feudale) Gesellschaften unter-
scheiden sich dann sowohl in ihrer Richtung (Projektion oder Intro-
zeption), ihrem Vektor (Geschwindigkeit oder Schwere), ihrem Subjek-
tivitats-Modell (freie Tatigkeit oder Arbeit), ihren Ausdrucksmedien
(Schmuckstiicke oder abstrakte Zeichen) als auch in ihrer Stimmung
(Affekt oder Gefiihl). In diesen funf Aspekten, die fiir D/G mit der Erfin-
dung der Metallurgie einhergehen, erweist sich die Metallurgie als zent-
rale, als exzeptionelle technische Aktivitdt in bestimmten Gesellschaften.
Die nomadischen Gesellschaften (die diese Gesellschaftsanalyse interes-
sieren, sofern sie den Kontrastfall zu >uns«< darstellen), weisen nament-
lich »kriegerische Innovationen« auf, von Waffen, Strategien und Tech-
nologien, wobei es nicht entscheidend ist, ob sie ein spezifisches Artefakt
wirklich erfunden oder es entlehnt haben. In jedem Fall haben sie es
transformiert, in ihre Subjektform integriert. Und es sind nicht >die No-
madenc« an sich, denen eine Erfindung zuzuschreiben ist, sondern es sind
eben die Metallurgen, also Einzelne. Zwar werden diese stets, in jeder
Gesellschaft kontrolliert (sei es der Staatsapparat oder der Nomaden-
stamm), technologisch und auch sozial sind sie — jedenfalls in den von
D/G angesprochenen Gesellschaften — autonom. Sie haben eine »gesell-

57 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 33 5.
58 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, §556.

350

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

schaftliche Klandestinitit«.> Was hat diese Autonomie, diese Freiheit
des Metallurgen (der sich ganz in die Beziehung zur Materie begibt, statt
sich sozialen Normen zu beugen, so Simondon) fiir sozietale Funktio-
nen und Effekte?

An dieser Stelle fiihren Deleuze und Guattari das Konzept der techno-
logischen Abstammungslinie oder des technologischen Kontinuums ein.
Es wird durch mehrere » Variationslinien« definiert, es spielen hier neben
den Aktivitidten der Akteure die Potentiale ganz verschiedener Materi-
en hinein: von Meteoriten und gediegenen Metallen, Erzen und Metall-
anteilen; natiirlichen und kiinstlichen Legierungen; von Umgangsweisen
mit dem Metall und dessen Qualititen. Diesen materiellen Eigenschaften
(Singularititen) und ihren Bearbeitungsweisen korrelieren je »affektive
Qualitaten« oder » Ausdrucksmerkmale«. All dies muss gleichermaflen
ernst genommen werden. Es ist der Stahl, der eine bestimmte Umgangs-
weise erfordert. So setzt Gussstahl die Aktualisierung mehrerer Mate-
rialeigenschaften voraus (Schmelzen des Eisens bei hoher Temperatur,
Entkohlung, usw.), denen affektive Qualititen entsprechen (Dauerhaf-
tigkeit, Schliff, »Schlieren und Muster «, die sich aus der »inneren Struk-
tur des gegossenen Stahls« ergeben). Ein Komplex solcher Singulariti-
ten, die durch »bestimmte Bearbeitungsarten weiterentwickelt werden
konnen« und in » Ausdrucksmerkmalen konvergieren«, nennt Deleuze
das Phylum oder die technologische Abstammungslinie. Jedes Phylum
hat seine eigene affektive Qualitit (die Affekte des Sdbels unterscheiden
sich von denen des Schwertes). Unter dem Begriff des Phylums kommt
also erneut das Gefiige-Konzept ins Spiel, namlich nun als gesellschaft-
lich instituierte Konvergenz von Materialitdt, Bearbeitung und symbo-
lischer Dimension, als eine Konvergenz, welche »selektiert, organisiert
und stratifiziert« ist, konsistent wird. In diesem Sinn, so flgt Deleuze
hinzu, sei ein Gefuige immer eine »regelrechte Erfindung«.®® Wie fiir Si-
mondon und Leroi-Gourhan ist also auch fiir ihn das — Neues schaffen-
de, produktive — Zusammenspiel von Materialitdt, Aktivitit und Intenti-
on entscheidend. Nie ist der Akteur allein ausschlaggebend, und stets ist
die Materie ernst zu nehmen. Diese Artefakt-, Materialitits- und Affek-
tivitats-theoretische Konzeption des Sozialen ist nun wie erwahnt nicht
allein >mikrosoziologisch« angelegt. Sie stellt vielmehr von Beginn an ge-
sellschaftsanalytische Fragen.

59 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 558f.
60 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 561.

351

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Mikro- und Makrosoziologie, exemplarisch:
Nomadische vs. sesshafte Gesellschaften

Deleuze und Guattari verfolgen mit den Gefiige-Beschreibungen Gesell-
schaftsanalysen. Die Geflige unterscheiden sich zunichst in ihrer Beweg-
lichkeit, ihrem Bezug zum Territorium. Dies ist nicht irgendein Merkmal
der Gesellschaften; an ihm entscheidet sich, welche Art von Einteilun-
gen eine Gesellschaft an ihren Einzelnen und den anderen, nichtmensch-
lichen Korpern vornimmt (vhart< oder >geschmeidige), welche Identitats-
dynamiken sie schafft, mit welchem Maf$ an Fixierungen sie arbeitet.
Gesellschaften differieren namentlich darin, ob sie im Vergleich zu an-
deren »Territorialisierungen« respektive »Reterritorialisierungen« voll-
ziehen, also Elemente auf ein Territorium beziehen und fixieren; oder ob
sie eher »deterritorialisieren«, Elemente mobilisieren. In der territorial-
staatlich organisierten Gesellschaft mit kapitalistischer Wirtschaftsweise
wiren dies die Geld- und Arbeiterstrome im Gegensatz zum segmentier-
ten Boden; in nomadischen Kollektiven ist buchstiblich alles in Bewe-
gung.®! Gesellschaftsanalytisch besteht die Differenz also weniger in der
zwischen moderner und >vormoderner«, oder funktional differenzierter
und segmentirer Gesellschaft. Die Gesellschaftstypisierungen fallen an-
ders aus, und in bestimmter Hinsicht riickt sogar die kapitalistische der
nomadischen Vergesellschaftung nahe: insofern namlich beide Deterrito-
rialisierungen vollziehen. Zugleich erscheinen nomadische und territori-
alstaatlich organisierte Gesellschaften als tief divergent.

Entworfen wird zudem ein neues Modell sozialer Schichtungen. Es
geht hier nicht um ssoziale Strukturen«.*> Stammes- oder Clangesellschaf-
ten entfalten sich durch Territorialititen oder Codes (das Stammessystem
der Territorien oder das Clansystem der totemistischen Abstammungs-
linien), womit sie sich zugleich ihre Resonanz, ihr Zusammenfallen ver-
hindern. Staatliche Gesellschaften haben die Codes der Totemgruppen
ubercodiert und die Territorialitaten der Stimme durch eine neue Ter-
ritorialisierung ersetzt. Gleichwohl ist das »Zentralisierte« des Staates
dem Segmentiren der Stimme nicht einfach entgegengesetzt. Die Orga-

61 Vgl. zu diesen Begriffen, die auch den Grund eines Denkens bezeichnen, auch
Deleuze/Guattari, Was ist Philosophie, Kap. 4. Territorialisierung ist die Be-
wegung, welche die Erde zum Territorium macht; Deterritorialisierung die
umgekehrte. Marx hatte 1848 das terre-capital (in Eigentum und Kapital
verwandelter Boden) von der terre-matiére unterschieden (in der im Origi-
nal franzosischen Ausgabe von Das Elend der Philosophie). Vgl. zu Deleu-
ze R. Seyfert, Barbaren, Despoten, Zivilisierte, Klassen und Minderheiten, in:
G. Gebhard/T. Heim/K.-S. Rehberg (Hg.), >Realitit« der Klassengesellschaft —
>Klassengesellschaft« als Realitdt?, Miinster 2007, 321-344.

62 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 290 und 295f.

352

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

nisationstypen differenzieren zwars; sie sind aber zugleich auch »ineinan-
der verflochten«. Inwiefern? Insofern Stammes- und Clangesellschaften
den territorialen »Staat antizipieren und ibn zugleich abwebren«.** Und
insofern umgekehrt unsere Vergesellschaftungsweise, die Einteilung der
Einzelnen auch nicht im territorialen Staat aufgeht. » Jede Gesellschaft,
aber auch jedes Individuum wird von zwei Segmentarititen gleichzei-
tig durchzogen«, von einer »harten« und von einer »geschmeidigen«,
ohne welche die »harten Segmente nicht halten wiirden«. Die eine Ein-
teilung ist »molar«, die andere »molekular«. Diese beiden Begriffe be-
zeichnen zwei Arten von Mannigfaltigkeit, die miteinander koexistieren,
sich gegenseitig voraussetzen (wie sich Staat und gegenstaatliche Stam-
mesgesellschaft gegenseitig voraussetzen), wobei der molare Bereich als
derjenige »kollektiver oder individueller Vorstellungen« definiert wird,
wihrend der molekulare Bereich » Uberzeugungen und Begehren« be-
zeichnet. Wichtig ist, dass mit diesen Begriffen die » Unterscheidung von
Gesellschaftlichem und Individuellem jede Bedeutung verliert, da die
Stromungen weder Individuen zugeordnet, noch von kollektiven Signi-
fikanten tibercodiert werden konnen«.**

In Bezug auf die zentrale gesellschaftsanalytische Frage, ob eine Ge-
sellschaft ihre Einzelnen in Form des Staates oder Stammes organisiert
(welche Subjekte sie also instituiert), taucht nun erneut Bergsons Kon-
zept>Aktualisierung des Virtuellen< auf. Das Virtuelle, in diesem Fall >der
Staat«, wird durch eine Gesellschaft, die sich in Stimmen organisiert, an
seiner Aktualisierung gehindert. Die deleuzianische Gesellschaftsanaly-
se setzt neben Bergsons Kritik negativer Begriffe also auch seinen gene-
tischen Blick voraus. Sie fiihrt zu einer spezifischen gesellschaftsverglei-
chenden Methode, wobei uns diese genau diejenige Methode zu sein
scheint, welche die »strukturale Anthropologie« verwendet. Statt einlini-
ge Evolutionismen, beziehungslose Dualitiaten oder nicht minder evoluti-
ondre Dialektiken zu denken, erfordert eine solche Gesellschaftsanalyse
ein Hin und Her, stets bleiben die anscheinend einander so fremden oder
sich ablosenden Gesellschaften aufeinander verwiesen. Sie miissen in ih-
rem latenten Bezug gedacht werden. Es handelt sich um zwei nicht von-
einander getrennt beobachtbare Gesellschaftsformen, da sie sich stindig
gegenseitig (wenn auch kollektiv unbewusst) antworten, oder gemein-
sam ein gleiches >Virtuelles« aktualisieren. Was soll damit gesagt sein?
Ebenso wie fiir den Strukturalismus, ist keine Gesellschaft vormodern.
Keine ist archaisch, geht der unseren vorher, entwickelt sich noch. Viel-
mehr sind alle Gesellschaften »hochaktuell«.®

63 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 290. Herv. von mir.
64 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 299.
65 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 289.

353

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Deleuze und Guattari nehmen hier einerseits ausdriicklich den gesell-
schaftstheoretischen Blick von Lévi-Strauss auf, namentlich dessen Un-
terscheidung >kalter< und >heifler< Gesellschaften. Die sogenannten >ge-
schichtslosen<, und genauer, die kalten Gesellschaften stellen sich jenseits
der Geschichte, und zwar nun nicht, »weil sie sich damit zufriedengeben,
unverinderliche Modelle zu reproduzieren oder von einer starren Struk-
tur beherrscht zu werden, sondern weil sie Gesellschaften des Werdens
sind (Kriegergesellschaften, Geheimgesellschaften etc.)«.%® Zum ande-
ren wird Pierre Clastres’ These der >gegenstaatlichen« Gesellschaft auf-
genommen. Gesellschaften, die keinen Staatsapparat haben, sind weder
»snoch nicht« zum Staat vorgedrungen, noch handelt es sich um solche,
denen der Staat >fehlt<. Vielmehr wenden sie permanent soziale Mecha-
nismen an, um diesen abzuwehren. Die gegen-staatliche Gesellschaft par
excellence, fur die sich Deleuze und Guattari im Blick auf uns, ex nega-
tivo, vor allem interessieren, ist dabei erneut die nomadische. Zunichst
sind nomadische Gesellschaften also deshalb interessant, weil sie die
svirtuellec Uberformung des Gesellschaftskorpers mit einer staatlichen
Organisation permanent abwehren, insbesondere mittels der Instituti-
on der >Kriegsmaschines, der jedes Geflige (Kamel-Gefuge, architekto-
nische Gefiige) dieser Kollektive dient. Ethnologen sprechen tatsachlich
- namentlich fur die Tuareg in Mali — auch aktuell von einer nomadi-
schen »Kultur des Krieges«.®” Deleuze und Guattari denken neben den
Tuareg insbesondere auch an die Mongolen Dschingis Khans (tibrigens:
>des Schmieds<), die im 13. Jahrhundert fast ganz Asien beherrschten.
Clastres (siehe unten) spricht hingegen fiir nicht-imperiale, sich namlich
gezielt zerstreuende nomadische Gesellschaften in Siidamerika, Kollek-
tive, die mittels ritueller Kriege den vereinheitlichenden Zentralstaat ab-
wehren.® Die nomadische Gesellschaft ist also als gegen-staatliche Ge-
sellschaftsform interessant.

Die Nomaden sind fiir Deleuze und Guattari aber auch deshalb inter-
essant, weil man ihre soziale Positivitit, ihre Erfindungskraft bisher nicht
verstanden habe. Die Geschichtswissenschaften wie auch die soziologi-
sche Theorie haben die Nomaden statt dessen stets » herabgewtrdigt«.*
Dabei zeichnen sie sich durch eine ganze Reihe sozialer und artefak-

66 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 397f.

67 G. Klute, Kleinkrieg in der Wiiste? Nomadische Kriegsfithrung und die >Kul-
tur des Krieges< bei den Tuareg, in: Th. Jager (Hg.), Die Komplexitdit der
Kriege, Wiesbaden 2010, 188-220, siehe v.a. 201-209 ('nomadische Krieg-
fithrung« mit ihren Merkmalen der Geschwindigkeit, Flexibilitat, und des sin-
guldren Gebrauchs von Kontakt- oder »Schockwaffen« bei den Tuareg und
dem damit verbundenen »Kriegerethos«) und 210ff. (zur Aktualitat dieser
>Kultur des Krieges«).

68 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 597—604.

69 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 543f.

354

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

tischer Erfindungen aus, eine spezifische Kollektiv- und Subjektform,
spezielle Affekte und Geschwindigkeiten. Sieht man diese Positivititen
nicht, wird man nie verstehen, wie die Nomaden im Krieg haben siegen
konnen (ihre »gute Metallverarbeitung«); man wird nie verstehen, war-
um die Nomaden »versuchten, Stidte und Staaten zu zerstoren«, wenn
man nicht die »nomadische Organisation oder eine Kriegsmaschine«
anerkennt. Kurz, man muss die Nomaden »nicht durch Unwissen, son-
dern durch ihre positiven Eigenschaften« bestimmen.”® Zu diesen positi-
ven Eigenschaften gehoren grundlegend die spezifisch nomadischen Ge-
fuige, die wir kurz bereits ansprachen: Das soziale Leben nomadischer
Gesellschaften spielt sich hauptsachlich in zwei Gefuigen ab, und zwar
in zwei Geschwindigkeitsgefiigen: im Gefiige Mensch-Reittier-Waffe und
Mensch-Lasttier-Zelt. Andere Gefuge sind demgegeniiber sekundar. So
haben zwar auch Nomaden ihre Stidte, aber nur in dienender Funktion.
In den entscheidenden Gefiigen hingegen ist alles fiir die Bewegung ge-
macht — eben bis in die Architektur hinein.”! Hiute, Wolle, Filz sind de-
ren Materialien; sie bringen ihre spezifischen visuellen und akustischen
Wahrnehmungen mit, ihre Leichtigkeit, ihre kleinen, handhabbaren Di-
mensionen. Die Zelte graben sich nicht in den Boden ein. Sie schaffen
ebenso wie die nicht kartierten Wege, die weder fixiert noch von Inf-
rastrukturen untermauert sind, den (ebenfalls bereits erwihnten) >glat-
ten< Raum im Gegensatz zum >gekerbten Raumc« der Sesshaften, den die
gebauten Architekturen einbringen, mit ihren dazugehorigen Einteilun-
gen des Bodens und den sozialen Unterteilungen. Der glatte Raum hin-
gegen ist der

»Raum der kleinsten Abweichung: er hat auch keine Homogenitit,
aufler zwischen unendlich dicht beieinanderliegenden Punkten, und die
Verbindung zwischen ihnen vollzieht sich unabhingig von festgelegten
Wegen. Es ist ein Raum des Kontakts, kleiner Kontaktvorginge, der eher
taktil oder manuell als visuell wie der gekerbte euklidische Raum ist.
Der glatte Raum ist ein Feld ohne Leitungen und Kanile«.”

Im »Gegensatz zu dem, was bei den SefShaften vor sich geht«, sind hier
die Bewegungen primdr, nicht die Punkte, zwischen denen man sich be-
wegt. Zudem hat der Weg nicht dieselbe Funktion, er teilt keinen »ge-
schlossenen Raum unter den Menschen« auf, er ist nicht dazu da, je-

70 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 244f.

71 Vgl. H. Delitz, Gesellschaften der Stidte und Gesellschaften der Zelte. Zur
politischen Effektivitdt der Architektur, in: E. Seidl (Hg.), Politische Raumty-
pen. Zur Wirkungsmacht éffentlicher Bau- und Stadtstrukturen im 20. Jabr-
hundert, Gottingen 2009, 15-34, und >Die zweite Haut des Nomaden«. De-
leuze und Guattari beziehen sich v.a. auf A. Milovanoff, La seconde peau du
nomade, in: Nouvelles litteraires 2646 (1978), 18.

72 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 510.

355

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

dem »seinen Anteil zuzuweisen und die Verbindung zwischen den Teilen
zu regulieren«; sondern er verteilt Menschen und Tiere »in einem offe-
nen Raum, der nicht definiert und nicht kommunizierend ist«.”> Eben-
so grundlegend ist das zweite Geschwindigkeitsgefiige, das der Reittie-
re mit ihren Affekten (Ausdauer, Geniigsamkeit, Schnelligkeit) und den
Waffen, die ihrerseits bestimmte Affektionen und Aktivititen mit sich
bringen (auch ein spezielles Politisches, die >Kultur des Krieges< und das
kriegerische Ethos, worauf gleich zuriickzukommen sein wird), sowie ei-
nen spezifischen Boden- und Raumbezug. Die nomadische Gesellaschaft
ist mit ihren beiden Geschwindigkeitsgefiigen »deterritorialisiert par ex-
cellence«. In ihr erfolgt die »Reterritorialisierung nicht wie beim Mig-
ranten im Nachhinein«, auch beruht sie nicht »auf etwas anderem wie
beim SefShaften« (der territorialisierenden Eigentumsordnung, dem ter-
ritorialisierenden Staatsapparat); hier wird die Beziehung zur Erde viel-
mehr durch die Deterritorialisierung »konstituiert«. »Die Erde hort auf,
Erde zu sein, und wird tendenziell einfach Boden oder Trager«.”*
Damit einher geht ein spezielles Organisationsprinzip. Nomadische
Kollektive brechen mit den Filiationen, den territorial gebundenen » Ab-
stammungslinien«; und sie teilen auch nicht die zentralisierende Organi-
sation der Staats-Form mit ihrer Art der Bodenaufteilung.” Der noma-
dische Gesellschaftskorper ist vielmehr numerisch organisiert, es ist ein
Gesellschaftstyp arithmetischer Vielfalt.”® Solche numerischen, zahlen-
formigen Innovationen weisen die Nomaden auch in anderen Gebieten
der Organisation auf, etwa in der Administration, sie zeigen eine » mo-
bile« Territorialitat« in einem Prinzip der Besteuerung, in welchem auch
der Boden Zahlen untergeordnet ist. In der Analyse des Numerischen als
Organisationsprinzip stofSen D/G erneut auf Bergson. Dieser entdeckte

»zwei sehr unterschiedliche Arten von Mannigfaltigkeit<, eine qualitative
und verschmelzende, stetige; und eine numerische und homogene,
unstetige Mannigfaltigkeit. ... Wir sind ... auf alle moglichen Arten
von Unterschieden zwischen den beiden Typen von Mannigfaltigkeit
gestofSen: metrische und nicht metrische; extensive und qualitative;
zentrierte und azentrierte; baumartige und rhizomatische; zahlenformige
und flache; dimensionale und direktionale; der Masse und der Meute;
der Grofle und des Abstands; des Einschnitts und der Frequenz;
eingekerbte und glatte«.””

73 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 524.
74 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 522ff.
75 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 244.
76 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 53 5ff.
77 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 670f.

356

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

Neben der Anordnung der Einzelnen unterscheidet sich auch die Hal-
tung der nomadischen Gesellschaft zur Geschichte, zur eigenen Verande-
rung von »uns«. Es gibt in der Vorstellung der Nomaden sehr wohl Ereig-
nisse, die erinnert werden. Aber diese heften sich nicht an ein bestimmtes
Datum auf einem einlinig vorgestellten Zeitstrahl, sie heften sich an ver-
teilte Orte (heilige Baume, Steine), mit denen sich zugleich das religiose
Wissen verbindet.”® Die Nomaden entfalten dariiber hinaus eine eigene
Form des Wissens, die Nomadologie als Gegenteil der Geschichtsschrei-
bung, als imaginatives, erfinderisches Wissen, das gesellschaftskonsti-
tutiv ist: Es dient dem Werden eines Volkes.”” An anderer Stelle spricht
Deleuze auch davon, dass es zur Legendenbildung und damit zu der
in ihr operierenden »Fabulierfunktion« (Bergson) gehore, ein »Volk zu
erfinden«.%° In diesem Begriff ist die gesamte Gesellschaftstheorie ein-
gefaltet, welche Bergsons Die beiden Quellen enthilt: nimlich die po-
sitive, einrichtende, Neues schaffende Funktion der Fabulation, ebenso
wie ihre abgrenzende, das Kollektiv schlieSende Tendenz. Auch weitere
Formen des Wissens werden von Deleuze-Guattari als spezifisch noma-
disch gekennzeichnet: Die Arbeitsteilung sei hier nicht geringer als die-
jenige, welche die staatliche >Konigswissenschaft« vornimmt. Sie ist viel-
mehr »anders«.

»Man kennt die Schwierigkeiten, die die Staaten schon immer mit
den Ziinften und Gilden hatten, mit den nomadischen oder wan-
dernden Korperschaften der Maurer, Zimmerleute, Schmiede etc.
Die Arbeitskraft festhalten und sefShaft machen, die Bewegungen des
Arbeitsablaufes steuern, ihm bestimmte Kanile und Leitungen zuweisen,
Korporationen im Sinne von Organismen bilden - [all] dies ist immer
eine der wesentlichen Angelegenheiten des Staates gewesen«.?!

Mit all dem, ausgehend von den differenten Gefiigen und ihren ins-
tituierten Affekten, ergibt die nomadische Gesellschaft das Bild einer
»Kriegsmaschine« — was nun ihr Politisches betrifft. Alle gesellschaftli-

78 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 526.

79 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 38.

80 G. Deleuze, Die Literatur und das Leben (1993), in: Ders., Kritik und Klinik,
Frankfurt/M. 2000, 11-17, 14. Vgl. zur Bedeutung der Nomadologie als Eth-
no-Poetik — einer Literatur, die ein Volk schafft —, und Bergsons Fabulation
Seyfert, Das Leben der Institutionen, 55f. Zum Volk-Werden durch Litera-
tur und Philosophie vgl. Deleuze/Guattari, Was ist Philosophie, 126ff. »Die
Schopfung von Begriffen verweist in sich selbst auf eine zukiinftige Form, sie
verweist auf ... ein Volk, das es noch nicht gibt.« Deleuze/Guattari beziehen
sich an dieser Stelle tibrigens auf einen weiteren Bergsonianer, der in dieser
Arbeit nicht angemessen zur Geltung kommt (sich auf soziologische Autoren
konzentrierend), namlich auf Ch. Péguy (Clio, Paris 1931, im Begriff des In-
ternellen statt des Eternellen, Ewigen).

81 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 5o5f.

357

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

chen Elemente scheinen letztlich darauf hinauszulaufen: Der tiefe Bezug
zur Erfindung von Waffen; die Deterritorialisierung; die numerische An-
ordnung anstelle einer namentlichen und lokalisierbaren Zurechnung;
die stindige Bewegung, das Entwischen; der glatte, verschiebbare Raum;
dieser spezielle Bodenbezug, der auch nicht durch Landwirtschaft ver-
tieft wird, sondern fur den die Erde nur die Oberfliche ist, auf der man
sich bewegt. » Die Kriegsmaschine ist eine Erfindung der Nomaden (da
sie nicht zum Staatsapparat gehort und sich von der militdrischen Insti-
tution unterscheidet). Die nomadische Kriegsmaschine hat drei Aspek-
te, einen raumlich-geographischen, einen arithmetischen ... und einen af-
fektiven Aspekt.«® Die Analyse lauft auf diese politischen Elemente des
Sozialen zu, weil die nomadische Gesellschaft uns als diejenige sichtbar
wird, die den Krieg benutzt, um sich gegen die staatliche Zentralisierung
und Fixierung zu wehren. Sie ist das Gegenteil von >uns<. Die nomadi-
sche Gesellschaft ist keine staatenlose Gesellschaft, auch wenn sie kei-
nen Staat >hat« — sie ist eine gegen-staatliche Gesellschaft. Worauf es ei-
ner bergsonschen Gesellschaftsanalyse demnach immer ankommt, ist es,
positive Aktivititen zu beschreiben. Der scheinbare >Mangel« einer Ge-
sellschaftsform (am Staat, am Markt, an der Schrift oder Geschichte) ist
in Realitit stets ein positives, produktives Prinzip. Wegen des >uns< ent-
gegengesetzten Bodenbezugs; weil das soziale Leben auf die (raumliche,
aber auch soziale) Bewegung zugeschnitten ist, wegen des spezifischen
Politischen sind hier andere Individuationen zu beobachten, entstehen
andere Arten instituierter Affekte — anderes, worin die Einzelnen ihren
Ehrgeiz stecken und woher sie ihren Stolz beziehen. So besteht etwa der
politische >Drang« der Tuareg im Raub insbesondere von Reitkamelen
(rezzu); und Raubziige wie Reitkamele entsprechen ihrer am hochsten
bewerteten Tatigkeit: dem >freien Umherschweifen«. Umgekehrt besteht
die Antwort des Staates auf die nomadische Gesellschaft darin, den
»Raum gegen alles einzukerben, was tiber ihn hinauszugehen droht. Der
Staat hat sich die Kriegsmaschine nicht angeeignet, ohne ihr die Form
der relativen Bewegung zu geben: so etwa mit dem Modell der Festung
als einem Regulator der Bewegung, der genau das Hindernis war, auf
das die Nomaden stiefSen, die Klippe, die Abwehrbewegung, durch die
die wirbelnde, absolute Bewegung gebrochen wurde «.*?
Ein letztes Moment dieser bergsonianischen, kontrastiven Gesellschafts-
analyse ist: Nichts ist absolut. Stets gibt es Beziehungen und Bewegungen
zwischen den Gesellschaftstypen, Austauschprozesse und Wandlungen,
zum Beispiel durch die vermittelnden Figuren im Dazwischen (Metall-
urgen, Schmiede, usw.). Es gibt ein stindiges Hin und Her von De- und
Reterritorialisierungen, und noch der am strengsten erscheinende Ge-

82 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 521.
83 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 533.

358

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>GEFUGE« UND »DIFFERENZIERENDE AKTUALISIERUNG< VON GESELLSCHAFTEN

gensatz (wie der des >glatten< und »gekerbten<) fuhrt bei genauerem Hin-
sehen »zu immer schwierigeren Komplikationen« — man kann namlich
auch in Wisten »eingekerbt« leben, sowie »geglattet in Stadten wohnen,
ein Stadt-Nomade sein«.%

Die Analyse von nomadischer versus staatlicher Gesellschaft bezieht
sich natiirlich auch auf >den Kapitalismus«. Auf diesen 6konomischen As-
pekt der eigenen staatlichen Gesellschaftsform lauft es selbstverstind-
lich im zeitgendssischen Kontext hinaus. Die Unterscheidung staatlicher
und nomadischer Gesellschaften lduft genauer gesagt darauf hinaus, un-
erwartete Gemeinsamkeiten des Nomaden mit dem >Teilchenbeschleu-
niger< Kapitalismus aufzuzeigen — und zugleich beider Divergenz zum
Staat zu betonen. Es lduft auf die Analyse der kapitalistischen Verein-
nahmungen von (materiellen und sonstigen) Stromen hinaus, und auf
die spezielle Art des Bodenbezuges, die das Privateigentum an Boden
darstellt. Ohne weiter auf die Einzelheiten einzugehen: Wodurch sich
auch diese Gesellschaft definiert, sind weniger als unveranderliche Blo-
cke vorgestellte Konflikte (Klassen) oder als ebenso unverinderliche Blo-
cke vorgestellte Differenzierungen (Schichten); die Soziologie habe gene-
rell »Unrecht«, wenn sie Gesellschaften nur durch deren » Widerspriiche
definiert«. Viel eher definiere sich eine Gesellschaft durch diejenigen Be-
wegungen, die den Segmentierungen entgehen.®

Brechen wir hier ab, um festzuhalten, dass die Gesellschaftstheorie
von Deleuze (und Guattari) in Vielem bergsonianisch ist: noch in der
singularen Aufmerksamkeit fiir die numerische Aufteilung von Indivi-
duen, die ganze Kapitel von Tausend Plateaus beherrscht. Andere The-
men wurden hier dagegen nur ex negativo (eben die Kapitalismus-Analy-
se) oder gar nicht berticksichtigt. So fiel der Begriff des >Rhizoms« bisher
kaum, das Bild einer nicht-hierarchischen Verteilung von Entitaten statt
des hierarchischen, zentralisierten Baumes. Auch blieben Begriff und
Konzept des >Ritornells< vollig unberiicksichtigt, jener Begriff der (ba-
rocken) Musik, der fiir ein Zwischenstiick steht, die Briicke, den Uber-
gang, das Intermezzo, das sich zunehmend zum Hauptstiick mache. Auf
diesen Begriff kommen Deleuze und Guattari im wichtigen Konzept des
»Volk-Werdens« zu sprechen, womit es sich einmal mehr (als Ubergang)
bergsonianisch interpretieren lasst: als jener Moment, in dem sich die
Offnung der geschlossenen Gesellschaft vollzieht.? Auch die Auseinan-
dersetzung von Deleuze und Guattari mit der Psychoanalyse interessier-

84 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 6671.

85 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 29 4ff.

86 Siehe zum Ritornell (auf Nietzsche konzentriert): H. Bohringer, Fehlendes
Volk. Uber den Begriff des Ritornells in Tausend Plateaus und Was ist Philo-
sophie? von Gilles Deleuze und Félix Guattari, in: P. Gente/P. Weibel (Hg.),
Deleuze und die Kiinste, Frankfurt/M. 2007, 148-167.

359

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

te uns kaum; der Schwerpunkt lag nicht auf dem Anti-Odipus. Dabei
finden sich selbst hier Hinweise auf Bergson. In der Kritik der Psycho-
analyse, ihres ewig gleichen Modells der 6dipalen Familie konne man
auf eine »verschwiegene« »Umwilzung« zuriickkommen, die Bergson
in der »allgemeinen Konzeption der Beziehungen von Mikro- und Ma-
krokosmos vorgenommen« habe. Statt nimlich Mikro- und Makrokos-
mos als einander identische Entsprechungen zu denken, habe er »diese
beiden Ganzheiten geoffnet«. Ist das Leben ein Ganzes, so in dem Sinne,
dass es stets im Begriff steht, in einer »nicht-geschlossene[n] zeitliche[n]
Dimension fortzuschreiten«. Ahnliches wollen Deleuze und Guattari fiir
die Beziehung zwischen Familie (Mikrokosmos) und Gesellschaft (Ma-
krokosmos) zeigen.?” Dies bliebe noch auszubuchstabieren. Erneut sei
es betont: Bergson ist ein Autor neben anderen; seine Spur erlaubt, nur
eine Schneise durch dieses Werk zu schlagen. Diese Spur folgt tatsachlich
jenen Konzepten des Werdens, das Deleuze in Bergson findet — und mit
ihm in Simondon, Leroi-Gourhan, Clastres und selbst in Lévi-Strauss,
wie sich noch zeigen wird.

87 Deleuze/Guattari, Anti-Odipus, 123f.

360

hittps://doLorg/10.5771/9783845277523-331 - am 19.01.2026, 07:46:56. [Er=Em



https://doi.org/10.5771/9783845277523-331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Erinnerungen eines Bergsonianers
	Bergsonsche Schneisen durch das Werk von Deleuze
	Philosophie der Differenz – Monismus der Pluralitäten – Aktuelles und Virtuelles
	Die multiple Realität des Virtuellen und des Aktuellen (statt Vergangenheit/Gegenwart) – Différent/ciation
	Die Immanenz von Subjekt und Welt – die bergsonsche Affekttheorie des Sozialen, Arten des ›Werdens‹
	Die Artefakt- und Affekttheorie des Sozialen: ›Gefüge‹
	Vom ›Nomos‹ des Materials zur Universalgeschichte
	Mikro- und Makrosoziologie, exemplarisch: Nomadische vs. sesshafte Gesellschaften

