Hans-Peter Waldhoff

Eros und Thanatos

Eine Kritik des abtotenden Denkens

2. erweiterte Auflage



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Peter Waldhoff
Eros und Thanatos

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Peter Waldhoff

Eros und Thanatos

Uber die Verflechtung von Lebens- und
Todestrieben und ihre riskante Spaltung
im Zivilisationsprozess

VELBRUCK
WISSENSCHAFT

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zweite, erweiterte Auflage 2019
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2019
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-195-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I0.

IT

I2.

13.

14.

15.

Inhalt

Vorwort zur 2. Auflage

Vorwort zur 1. Auflage

Ein Stimmkonzert iiber Leben, Tod und Denken.
Denkende Lebensfreude und ihre Gefahrdungen.
Wie kommt das Nichtdenken in die Welt? .

Im symbolischen Universum leben .
Erfahrungen, Begegnungen, Verdichtungen .
»Scheintod im Denken« .

Pluralistisches Denken gegen abtotendes Denken

Abtotendes Denken in den modernen Wissenschaften.

Psychologie als »seelenlose Wissenschaft« .
»Geburt und Grab ein ewiges Meer« .

Kosmische Universalwissenschaft und Todestrieb

. Die Liebe zur Welt als ganz andere Erkenntnishaltung

Pathologische Faszination am
wissenschaftlich-technischen Téten .

Das plurale Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

und seine Zerreiflung im Denken und Handeln .
Eine todliche Krankheit der Erkenntnistheorie

Verringerung der Kontraste bei VergrofSerung
der Spielarten und umgekehrt.

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m

IT
13
19
27
28
33
40
44
48
61
65
69

77

83

88

91

95


https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

Vernichter und Vernichtete .

»Du sollst dem Tod keine Herrschaft einriumen
iiber Deine Gedanken «

Primat des Lebens durch Einbeziehung des Todes

Ein Modell der Pluralitit innerer und dufSerer Stimmen .

Tarnungen des Todes und » Terror-Management«
Wir Lebenden und Toten

Todes- und Lebenstrieb in der Entstehung
menschlicher Sprache und bewussten Seins.

Zur Verhauslichung von Leben und Tod .

Ist lebenssteigernder Nahtod denkbar?
Denkriume gestalten: Uberlegungen zur
Soziogenese und Psychogenese des Denkens in
praktischer Absicht.

Im Herzen von Licht und Finsternis

Der faustische Pakt und sein Echo .

Womit man leben kann .

Literaturverzeichnis

Personenregister .

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m

106

109
111
117
119

129

147
163
169
186
194

209


https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort zur 2. Auflage

Die erweiterte zweite Auflage dieses Buches tragt den gegentiber der ers-
ten Auflage verinderten Untertitel: »Uber die Verflechtung von Lebens-
und Todestrieben und ihre riskante Spaltung im Zivilisationsprozess«.
Damit wird angezeigt, dass im Laufe der Weiterarbeit aus einigen Ergan-
zungen schliefSlich ein weitgehend neues und etwa doppelt so umfassen-
des Buch entstanden ist. Das wird auch in dem knapperen Titel »Eros
und Thanatos« sichtbar, der den bisherigen Titel »Eros und Thanatos
als Triebkrifte des Denkens« ersetzt. Zum einen wird Denken mit Han-
nah Arendt als »Quintessenz des Lebendigseins« und als eine menschli-
che Vitalfunktion aufgefasst, zum anderen sind neben wissenschaftlichen
Uberlegungen zahlreiche unmittelbar anschauliche Beispiele enthalten,
die den Eros als Kern des Lebens in seinem Zusammenspiel mit dem To-
tengott Thanatos zeigen.

»Wie reimt sich Lieb und Tod zusammen?«, fragt beispielsweise sich
und uns der deutsche Barockdichter Johann Christian Giinther, und er
antwortet:

»Es schickt und reimt sich gar zu schon,

Denn beide sind von gleicher Starke

Und spielen ihre Wunderwerke

Mit allen, die auf Erden gehn.« (Giinther 20107)

In einem langen Zivilisationsprozess, seit den ersten Hochkulturen, hat
diese Einsicht Miihe sich durchzusetzen, und in den modernen » Wissens-
gesellschaften« droht dieses Zusammenhangswissen eher verlorenzuge-
hen. Was Wunder, konnen wir mit Goethe sagen, wenn selbst Forscher
»0fter durch Trennen und Sondern als durch Vereinen und Verkntipfen,
mehr durch Toten als durch Beleben sich zu unterrichten glauben (Goe-
the 1984, S. 116). Solches Denken ist ein gefihrliches Probehandeln.
Sigmund Freud hat, angesichts des Ersten Weltkrieges und hartnickig
selbstzerstorerischer Tendenzen mancher Patienten, mit seiner Theorie
der zwei Grundtriebe Eros und Thanatos, die der menschlichen Kultur
und dem Seelenleben in dialektischer Wechselwirkung zugrunde liegen,

1 »Die bewusste Nidhe von Liebe und Tod erlaubt es dem schlesischen Barock-
dichter Christian Hofmann von Hofmannswaldau diese Gegenstromungen
so zugunsten des Eros zu mischen, dass er einer Angebeteten gegeniiber die
Beschreibung der kiinftigen Verwesung ihrer Reize (>es wird der bleiche todt
mit seiner kalten hand dir endlich mit der zeit umb deine Briiste streichenc)
als Flirtstrategie einsetzt. Sie moge ihm doch bitte in ihrer Hartherzigkeit
nicht diese doch sehr begrenzt haltbaren Reize verweigern, so lautet die ly-
rische Argumentation« (Elias 1982, S. 33; vgl. dazu auch ebd., S. 33ff.).

7

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT ZUR 2. AUFLAGE

eine kritische und lebensfreundlichere Weisheit wissenschaftlich begriin-
det. Seitdem zeigt sich, dass die Verdrangung des Thanatos und der Ba-
lance von Lebens- und Todestrieben weit stiarker ist als jene des Eros
allein. Die Spaltung dieses lebendigen Zusammenhangs und die Verdrin-
gung des menschlichen Sterbenmiissens und Totenkénnens stiarken je-
doch die an sich natiirlichen Todeskrifte iiber Gebiibr und lassen sie ins
bosartig Pathologische umschlagen. So entsteht eine Dynamik, welche
die verdriangte Angst verstarkt, und diese 16st weitere Verdringung ins
gesellschaftliche und personliche Unbewusste aus: Ein Teufelskreis, eine
Double-Bind-Falle. Wenn wir die menschliche Vergianglichkeit und das
Menschliche unserer Verganglichkeit nicht in unser Leben und Denken
einbeziehen, droht die Selbstabtotung der Denker und Gedanken oder,
in der Projektion auf andere, das von Kant postulierte »radikal Bose«
im Denken und Handeln.

Zivilisationsprozesse sind von Norbert Elias unter anderen Merkma-
len als Verianderungen in der Balance zwischen Trieben und Affekten
einerseits, Trieb- und Affektkontrollen anderseits beschrieben worden,
und zwar in Richtung einer sorgfiltigeren Selbststeuerung, welche durch
zunehmende Verflechtung von immer mehr Menschen tiberlebenswichtig
wird. In immer mehr Lebensbereichen sehen sich die Menschen gezwun-
gen, alles, was sie an ihre Verwandtschaft mit anderen Tierarten erinnert,
einer stindigen Uberwachung zu unterwerfen. Begriffe wie animalisch
oder bestialisch zeigen Faszination und Abscheu in dieser Abgrenzungs-
arbeit. In Wirklichkeit téten Menschen oft grausamer als jede andere
Tierart. Es konnte daher tiberraschen, wenn die zwei grundlegenden und
zuerst von Sabina Spielrein und Sigmund Freud analysierten Triebrich-
tungen, die Leben erhaltende und die Leben auflosende oder zerstoren-
de, nicht nur einer kontrollierenden Dampfung, sondern zugleich ei-
ner akkumulierenden Steigerung unterliegen sollten — und zudem von
der gleichzeitigen, sich sogar gegenseitig antreibenden Eskalation die-
ser beiden Gegenstromungen die Rede ist. Aber fiir eben dieses schein-
bare Paradoxon enthalt dieses Buch, in der zweiten Auflage in quantita-
tiv und qualitativ vertiefter Form, ein weites Spektrum an Belegen. Die
zunehmende Kanalisierung der gegensitzlichen, jedoch unbewusst in-
einander verkeilten Triebe in ihrer gesellschaftlichen und psychischen
Ausgestaltung bewirkt offenbar ihre Konzentration und Steigerung, ja
Ubersteigerung in einer potenziell eskalierenden, einer durchdrehenden
Weise, wie sie Gregory Bateson und Norbert Elias, aber auch René Gi-
rard, mit dem Begriff der Doppelbindung, des double-bind, theoretisch
zu fassen versucht haben. Auf der einen Seite sehen wir die erheblich
gestiegene durchschnittliche Lebenserwartung und die zahlreichen, bis-
weilen zwanghaften und Sterblichkeit verdringenden Anstrengungen
zur Steigerung der Lebenslust, auf der anderen Seite werden zwar To-
tungsmittel und Totungstechniken im Vergleich zu den Schlachten oder

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT ZUR 2. AUFLAGE

Hinrichtungen fritherer Zeiten zunehmend hinter die Kulissen unserer
unmittelbaren Wahrnehmung verlagert, dort jedoch in einer so dras-
tischen und stindig gesteigerten und »verfeinerten« oder abgefeimten
Weise zusammengeballt, dass eine stindig wachsende Zahl lebender
Menschen auf der Erde in stetig wachsender Weise zu Tode gebracht
werden kann. Es ist eben diese »zivilisierte« Verfeinerung des Tétens und
der scheinbar klinisch saubere Mord aus der Distanz, es ist die gesell-
schaftliche und seelische Verdriangung des Totens und der Sterblichkeit
—vor allem unserer eigenen Sterblichkeit und unserer eigenen destrukti-
ven Impulse bis hin zu den seelisch angreifenden und im Extremfall psy-
chisch und physisch vernichtenden wirtschaftlichen Konkurrenzkamp-
fen um Ressourcen, die ohne diese Kampfe fiir alle reichen konnten
— welche Vitalitit und Abtotung ineinander verflechten. Der rauschhaft
gierige Ritt auf dem Tiger des immer mehr Macht und Leben Haben-
wollens birgt die Gefahr des immer tieferen Sturzes in Nichtigkeit und
Vernichtung. Wenn die drei grundlegenden Weisen, in denen wir in der
Welt sind, lieben, hassen und erkennen heiflen (W. Bion), so kommt al-
les darauf an, im Biindnis von lieben und erkennen oder denken unseren
Hass zu zihmen oder vielleicht sogar in Kreativitat und Natalitit umzu-
wandeln. Es kommt darauf an, unseren Todestrieb nicht in abtotendes
Denken und Mordlust, sondern, wenn es an der Zeit ist, in den Dienst
eines sanfter und bewusster gestalteten Sterbenkonnens zu stellen, damit
die nichsten Generationen leben und unser mit Liebe gedenken konnen.
Welche personliche, kulturelle und politische Verantwortung in diesem
Spannungsfeld auf uns zukommt, wird in einer zentralen Botschaft des
indischen Politikers Rahul Gandhi deutlich: »In der Kultur, aus der ich
komme, ist Hass eine bewusste Wahl. Ich kann mich dafiir entscheiden,
jemanden zu hassen, und das ist sehr zerstorerisch. (...) Ich habe keinen
Hass in mir, und das ist das Wichtigste« (Gandhi 2018, S 7). Diese Au-
Berung steht vor dem Hintergrund der politisch motivierten Ermordung
seines Vaters und seiner GrofSmutter. Gandhi entzieht sich der Anste-
ckung durch den Fanatismus und Hass der Tater, und damit auch der
Zerstorung seiner Denkfihigkeit durch Verblendung.

Ein Modell dafiir, wie mit Zerstorungslust gepaarte und darum zwei-
fel- und rauschhafte Erkenntnis und kalte Kreativitit schliefSlich in ei-
nem Biindniswechsel des Erkennens zum liebenden Erkennen und Er-
schaffen hin alles oder zumindest Entscheidendes im letzten Augenblick
wenden und retten konnen, bietet in der Verschmelzung eines Kunstler-
schicksals mit dem eines Landes der Schluss von Thomas Manns Ro-
man Doktor Faustus. Das wird in den Schlusskapiteln dieses Buches
aufgegriffen.

Damit rundet sich nach 24 Jahren mit den Monographien Fremde und
Zivilisierung (1995), Verhdngnisvolle Spaltungen (2009) und Eros und

9

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT ZUR 2. AUFLAGE

Thanatos (2019) eine Trilogie zur Zivilisationstheorie, die sich mittels ei-
nes Mehr-Ebenen-Modells sozialer Prozesse mit verschiedenen Aspekten
der monotonen und monomanen Zerstorungslust im Denken und Han-
deln der Menschen und mit der einfachen Frage nach der farbigen Viel-
falt schopferisch menschlicher Auswege aus derlei todlicher Langeweile
befasst. Dabei schwanden Schritt fiir Schritt und Stufe um Stufe die Si-
cherheit gebenden Orientierungen. Ich musste mich, mit einem Begriff
von Hannah Arendt, zum Denken ohne Gelinder entschlieflen. Jeder
denkt jedoch ohne ein anderes Geldnder. Als ein solches Nicht-mehr-Ge-
lander taucht am Ende des Schreibens und zu Beginn des Lesens eine Ab-
wandlung von W. Bions »no memory, no desire« auf: In jener zirkuld-
ren Bewegung, in der in Marcel Prousts Suche nach der verlorenen Zeit
das Ende mit dem Anfang zusammenfallt, sehe ich das Schreiben und
Lesen von einem Buch wie diesem in gewisser Weise als das allmahliche
Schwinden von Erinnerung und Erwartung, trotz der Erinnerungsstro-
me, die dieses Buch beleben: Es verliert an Bedeutung, wie dieses oder
jenes einst modellhafte Buch war, und der Verzicht auf eine Erwartung
an dieses oder jenes Buch (oder an einen Menschen oder an das Leben)
zeigt sich schliefSlich als einfaches, von Erwartungen zunehmend befrei-
tes Lesen und Leben.

Hans-Peter Waldhoff
August 2019

I0

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort zur 1. Auflage

Wie reiflende Unterstromungen sehe ich die Triebkrifte des Lebens und
des Todes, von Eros und Thanatos, dem Fluss all unseres Denkens und
Wahrnehmens zugrunde liegen. Dieses Buch forscht diesem Eindruck
und seinen Konsequenzen nach. Wenn Menschen sich im Rahmen des
Moglichen in ihrem Denken, und durch dieses, freischwimmen wollen,
miissen sie diese Triebkrifte des Denkens selbst denken und ihre Anzei-
chen auch an der Oberfliche des alltdglichen Lebens zu deuten lernen.

Dem Korrekturleser dieses Buches beispielsweise, der mich und meine
Texte schon seit gemeinsamen Studienzeiten kennt, ist als erstes aufgefal-
len, dass ich plotzlich ungewohnlich viele, um nicht zu sagen viel zu vie-
le Kommata gesetzt hatte. Das konnte, so scheint mir, mit dem Themen-
komplex dieses Buches und dem fortgeschrittenen Lebenszyklus seines
Autors zu tun haben. Das Komma retardiert Fluss und Ende des Satzes.
Ach moge es, so konnte ich mir unbewusst gesagt haben, auch meinen
Lebensfluss, an dem ich mich doch zunehmend erfreue, durch Interpunk-
tion zumindest im Erleben verlangern!

Thomas Mann zitiert in den Buddenbrooks als tiirkisches Sprichwort:
»Wenn das Haus fertig ist, kommt der Tod« — Das lasst sich gut umwan-
deln in: »Wenn das Buch fertig ist, kommt der Tod« (Hirsch 2011, S. 9
f.). Etwas vollenden assoziieren wir leicht mit Ende als Tod und verges-
sen die neuen Anfinge, die sich dadurch eroffnen. Was also tun? Unend-
lich weiterschreiben? Das Buch mit Absicht unvollendet veroffentlichen?
Qder, noch sicherer, nie veroffentlichen? Oder, todsicher, nie schreiben?
Nun, unvollendet sind Biicher und Leben von ganz allein und gerade da-
durch lebendig. Trotzdem braucht es den Mut des Stirb und Werde, um
es so gut zu machen, wie man zu einem gegebenen Zeitpunkt eines gege-
benen Lebens eben kann, und dazu zu stehen. Es kommt darauf an, nicht
das All des Wissens, sondern eine lebendige Synthese aus allem, was man
sich erarbeitet hat, an einem bestimmten Punkt im begrenzten Leben zu
einer neuen Gestalt zusammenzuftigen. Dafiir bedarf es auch einer Syn-
these vieler innerer Stimmen und aller psychischen Instanzen, insbeson-
dere des ZusammenfliefSens bewussten und unbewussten Wissens. Und
ich brauchte die Dialoge mit den Stimmen vieler anderer Autoren, von
denen viele nicht mehr leben. Einige kommen gleich zu Anfang des Bu-
ches in einem vielstimmigen Konzert zu Wort. Im Folgenden trete ich in
eine Reihe von Dialogen mit ihnen ein. Doch erst die Dialoge, auf wel-
che sich die Leserinnen und Leser mit all diesen Stimmen, einschliefSlich
jener des Autors, einlassen, vervollstindigen das Klangbild.

Damit kann das Schreiben enden und das Lesen beginnen.

IT

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mein Dank gilt den ersten Testlesern und Begleitern dieses Buches fiir
ihre Ermutigung: Hana Bezouska, Marco Della Chiesa, Elke Efslinger,
Marie-Luise Imholz, Michael Kopel, Prof. Angela Moré, Arjan Post,
Bernd Schwartz und besonders dem Korrekturleser Gunnar Kutsche.

Ohne die fritheren Begegnungen mit Norbert Elias, Dr. Friedhelm Her-
borth, Heide Grasnick, Prof. Karl Oeter und Hymie Wyse wire dieses
Buch fiir mich undenkbar. Ohne meine Familie hétte ich nicht die Le-
bensenergie und Schreibfreude aufgebracht.

August 2017

I2

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Stimmkonzert uber Leben, Tod und Denken

»Das Denken begleitet das Leben und ist selbst die
entmaterialisierte Quintessenz des Lebendigseins. «
Hannabh Arendt

»In der Mitte des Ganzen ist die Gottin, die al-
les steuert. Uberall waltet sie der weherfiillten Ge-
burt und der Vermischung. Sie sendet das Weib dem
Manne, den Mann dem Weibe zur Paarung.
Als ersten aller Gotter ersann sie den Eros. (...)
Wie je sich der Geist die vielirrenden Glieder ge-
mischt hat, so tritt er den Menschen zur Seite. Denn
es ist immer dasselbe, was da sinnt in den Men-
schen, ihre leibliche Natur, alles und jedem. Ihr Er-
kennen ist nichts als ein Mehr in der Mischung. «
Parmenides,
Das Lehrgedicht vom Sein und Denken

»Wahr ist, was uns verbindet. «
Karl Jaspers

»Ich glaube, wenn wir uns in den kommenden
Jahrtausenden erfolgreich ausgerottet haben, hin-
terlassen wir: gar nichts. «

Gerta Keller

»Erschrick nicht vor dem Liebeszeichen,

Es traget unser kiinftig Bild,

Vor dem nur die allein erbleichen,

Bei welchen die Vernunft nichts gilt.

Wie schickt sich aber Eis und Flammen?

Wie reimt sich Lieb und Tod zusammen?

Es schickt und reimt sich gar zu schon,

Denn beide sind von gleicher Starke

Und spielen ihre Wunderwerke

Mit allen, die auf Erden gehn.«

Jobann Christian Giinther,

Als er der Phillis einen Ring mit einem Totenkopf tbereichte

13

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN STIMMKONZERT UBER LEBEN, TOD UND DENKEN

»Das Ethos des »homo clausus«, des sich allein
fithlenden Menschen, wird schnell hinfillig, wenn
man das Sterben nicht mehr verdringt, wenn man
es als einen integralen Bestandteil des Lebens in das
Bild von den Menschen mit einbezieht. «

Norbert Elias

»Stark wie der Tod ist die Liebe. Auch Wasserfluten
l6schen Sie nicht aus. «
Hobes Lied 8.6

»Irgend einmal wurden in unbelebter Materie
durch eine noch ganz unvorstellbare Krafteinwir-
kung die Eigenschaften des Lebenden erweckt.
Vielleicht war es ein Vorgang, vorbildlich dhnlich
jenem anderen, der in einer gewissen Schicht der le-
benden Materie spater das Bewusstsein entstehen
liefS. Die damals entstandene Spannung in dem vor-
hin unbelebten Stoff trachtete danach, sich abzu-
gleichen; es war der erste Trieb gegeben, der, zum
Leblosen zuriickzukehren. «

Sigmund Freud

»La pulsion de mort telle que Freud I’a décrite est
peut-étre une simplification; elle attire néanmoins
’attention sur un probléme largement négligé dans
les autres théories. La plupart des objets vivants
sont génétiquement programmés pour la maturati-
on tout autant que pour décliner et mourir. «
Norbert Elias

»Es war ihm als miisse er sich auflosen. «
Georg Biichner, Lenz

»Humans are haunting me.«
Der Tod als Erzibler des Romans
The book thief von Markus Zusak

»Die Zivilisation ist nur das Resultat des Gleich-
gewichts von Lebens- und Todestrieben.«
André Green

4

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN STIMMKONZERT UBER LEBEN, TOD UND DENKEN

» Aller Schmerz kommt vom Leben (...) Die Geburt
konfrontiert uns mit der Erfahrung von Bediirfnis-
sen. Diese Erfahrung kann zu zwei Reaktionen fiih-
ren, und ich denke, wir alle haben es mit beiden zu
tun, wenn auch in unterschiedlichen Anteilen. Die
eine ist die Suche nach Befriedigung der Bediirfnis-
se, sie steht im Dienste des Lebens und fithrt zum
Streben nach dem Objekt, zur Liebe und schliefs-
lich zur Sorge um das Objekt. Die andere ist der
Drang, das Bedurfnis zu vernichten, indem sowohl
das wahrnehmende, erlebende Selbst wie auch al-
les, was wahrgenommen wird, vernichtet werden
soll.«

Hanna Segal

»Du sollst dem Tod, um der Giite und der Liebe
willen, keine Herrschaft einrdumen tiber Deine Ge-
danken. «

Thomas Mann, Der Zauberberg

»Das entscheidende Kriterium des Denkens ist eine
Lebendigkeit, die firr die Psychoanalyse mit dem
Lebenstrieb gegeben ist und die der Todestrieb un-
entwegt attackieren muss. «

Robert Heim

»Burning words were torn from their sentences.«
Markus Zusak in The book thief
tiber eine NS-Biicherverbrennung

»Wir wollen den Krieg preisen (...), die schonen Ge-
danken, die toten.«
Filippo Marinetti, Manifest des Futurismus

»Wie wir dem Tod entgegensehen, entscheidet dar-
iiber, wie wir im Leben stehen. «
Dag Hammarskjold, friiberer UN-Generalsekretdir

»Im Innern des Grauens von Nagasaki und Hiros-

hima liegt die Schonheit von Einsteins E=mc2.«
Jeanette Winterson

15

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN STIMMKONZERT UBER LEBEN, TOD UND DENKEN

»Am dringlichsten ist die
Wiedereinfiihrung des Lebens
in die Wissenschaft vom Le-
ben und die Wiedereinsetzung
des Beobachters in die Beob-
achtungssituation. «
Georges Devereux

»Der Wissenschaftler, dessen Untersuchungen den
Stoff des Lebens selbst einbeziehen, sieht sich in
einer Situation, die eine Parallele zu der des Pa-
tienten aufweist, den ich beschreibe. Der Zusam-
menbruch der Ausristung, die dem Patienten zum
Denken zur Verfigung steht, fithrt zur Vorherr-
schaft eines seelischen Lebens, in dem sein Univer-
sum von unbelebten Objekten bevolkert ist. (...)
Es zeigt sich, dass unsere rudimentire Ausstat-
tung fur das >Denken< von Gedanken angemes-
sen ist, wenn die Probleme mit dem Unbeseelten
zusammenhiangen, nicht aber, wenn der Gegen-
stand der Untersuchung das Phinomen des Le-
bens selbst ist. Konfrontiert mit der Komplexi-
tat des menschlichen Geistes, muss der Analytiker
vorsichtig damit sein, selbst anerkannten wissen-
schaftlichen Methoden zu folgen; ihre Schwiche
mag der Schwiche des psychotischen Denkens na-
herstehen, als man bei einer oberflichlichen Uber-
prifung zugeben wiirde.«

Wilfred Bion

»Bis heute erscheint die Psychologie aber als eine
sseelenlose Wissenschaft<, die ihr Augenmerk al-
lein auf die messbaren Teilfunktionen der Psyche
legt. «

Brockhaus Psychologie

»Wie nah sind uns manche Tote, doch wie tot sind
uns manche, die leben. «
Wolf Biermann, der Hugenottenfriedhof

16

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN STIMMKONZERT UBER LEBEN, TOD UND DENKEN

»Das, was an einem Menschen das Fliichtigste und
doch zugleich das GrofSte ist, das gesprochene Wort
und die einmalige Gebarde, das stirbt mit ihm und
das bedarf unser, dass wir seiner gedenken. Das Ge-
denken vollzieht sich im Umgang mit dem Toten,
aus dem dann das Gesprich tber ihn entspringt
und wieder in die Welt klingt. Der Umgang mit den
Toten — das will gelernt sein.«

Hannah Arendt am Grab von Karl Jaspers

»Es schaudert uns bei dem Gedanken, zu Nichts

zu werden.

Doch wie viel mehr Angst hat das Nichts davor, es

konnte zu einem Menschen werden! «
Dschelaleddin Rumi (1207-1273)

»Yet, when we came back, late, from the Hyacinth
garden,
Your arms full, and your hair wet, I could not
Speak, and my eyes failed, I was neither
Living nor dead, and I know nothing,
Looking into the heart of light, the silence.
Od°* und leer das Meer. «
T.S. Eliot, The Waste Land

»Wer den Tod abschafft, muss auch die Geburt ab-
schaffen (...). Das ewige Leben bedeutet die ewige
Langeweile.«

Wallace Stevens

»Dance me to the children who are asking to be
born.«
Leonard Cohen, Dance me to the End of Love

»Ich gehe langsam aus der Zeit heraus
in eine Zukunft jenseits aller Sterne,
und was ich war und bin und immer bleiben werde
geht mit mir ohne Ungeduld und Eile
als wir ich nie gewesen oder kaum.«
Hans Sabl, Strophen

17

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN STIMMKONZERT UBER LEBEN, TOD UND DENKEN

»Nicht den Tod sollte man fiirchten, sondern daf
man nie beginnen wird, zu leben. «
Marcus Aurelius

»Charlie Brown: >Eines Tages werden wir alle ster-
ben, Snoopy!«
Snoopy: »Ja das stimmt, aber an allen anderen Ta-

gen nicht.««
Charles M. Schulz, Die Peanuts

18

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.


https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Denkende Lebensfreude und ihre Gefihrdungen

Ein Blick in die Welt und ein Blick in manche unserer inneren Welten
konfrontieren uns mit einer so gewaltigen Zerstorungskraft und heim-
lich-unheimlichen Zerstorungslust, dass wir den Blick in den Abgrund
lieber vermeiden wiirden. Aber die Abgriinde, die man tbersieht, sind
eben die, in die man am ehesten stiirzt.

Dieses Buch 1ddt zu einem Blick in einen vielleicht bisher zu unauffal-
ligen, zu gut getarnten Abgrund ein, in den viele todliche Stiirze getan
wurden und werden: von einzelnen Menschen und von Menschengrup-
pen bis hin zu ganzen Staatsgesellschaften, die langst zu einem immer
dichter gewobenen Weltsystem verflochten sind. Die Rede ist vom Ab-
grund des abtotenden Denkens, jener Vorholle zur schleichenden Ver-
nichtung der eigenen Menschlichkeit und, wo sich die Gelegenheit bie-
tet, zur Vernichtung der eigenen Person oder Anderer (Waldhoff 2016).
Im Manifest des Futurismus, vom italienischen Dichter Filippo Marinet-
ti 1909 in franzosischer Sprache in der fihrenden konservativen Pariser
Zeitung »Le Figaro« veroffentlicht, hort man das beschleunigte Zutrei-
ben auf den Abgrund zweier Weltkriege und des Faschismus:

»Wir wollen den Krieg preisen — diese einzige Hygiene der Welt — den
Militarismus, den Patriotismus, die zerstorende Geste der Anarchisten,
die schonen Gedanken, die toten, und die Verachtung des Weibes. Wir
wollen die Museen, die Bibliotheken zerstoren...« (zitiert nach Mishra
2017, S. 14).

Eigentlich wird die »Denkarbeit durch Sublimierung erotischer Trieb-
kraft bestritten« (Freud 1940, S. 237-289), ein Gedanke der sich schon
bei Parmenides abzeichnet. Sie zielt auf lebendigen Sinn und Zusammen-
hang. In den »schonen« Gedanken oder Ideen,* die toten, zeigt sich hin-
gegen die triigerische Erotisierung des Todestriebes im Denken. Thana-
tos zielt auf Auflosung von Verbindungen, maskiert sich jedoch oft mit
Zugen des Eros. Das Todliche wird als besonders lebendig geschminkt.
Wenn sich Lebens- und Todestriebe in solcher Weise unter der Vorherr-
schaft des Todestriebes mischen, setzt das Abdriften in die todlichsten
Mahlstrome ein. Die lebhafte Faszination massenmorderischer Kriegs-
technik entspringt der gleichen vergifteten Quelle wie die Phantasie von
den Jungfrauen, die auf islamistische Selbstmordattentater im Paradies
warten, das die Todes-Propaganda ausmaltn.

Wie sich dieser Prozess genauer manifestiert und wie wir den eben
angedeuteten Abgrund meiden konnen, soll im Folgenden mittels eines

1 »Nous voulons glorifier la guerre, — seule hygiéne du monde, — le militaris-
me, le patriotisme, le geste destructeur des anarchistes, les belles Idées qui
tuent et le mépris de la femme. « (Marinetti 1909, These 9)

19

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Gedankenganges durch eine Reihe von Beispielen verdeutlicht werden,
darunter solcher aus dem Spektrum des wissenschaftlichen Denkens, de-
ren Zusammenhang sich allmihlich herauskristallisieren wird.

Das Selbstbild, welches die Wissenschaftler von ihrer Arbeit mit ei-
nigem Erfolg der Allgemeinheit zu vermitteln versuchen, ist das eines
Hortes der Vernunft und Rationalitit, der nichts als Verbesserungen des
menschlichen Lebens hervorbringt. Solche Verbesserungen gibt es of-
fensichtlich in vielen Bereichen. Die These dieses Essays ist trotzdem,
dass in den modernen Wissenschaften als systematisiertem Ausdruck des
Denkens der modernen Gesellschaften zugleich eine starke abtétende
Tendenz (Devereux), ein stummes Wirken des Todestriebes (Freud) de-
struktive Folgen zeitigt. Deshalb sind die Denkstile und Denkkollektive
der Wissenschaften geeignet, die fur unsere Zeit typischen gesellschaft-
lichen, seelischen und intellektuellen Verarbeitungsformen der grundle-
genden Dialektik von Lebens- und Todestrieb aufzuzeigen. Das wissen-
schaftliche Denken wird dabei als ein systematisiertes Probehandeln, ein
intellektuelles Durchspielen moglicher Handlungen, aufgefasst. Die Ge-
schichte der Wissenschaft und des Denkens allgemein wird zugleich mit
Ludwik Fleck als Entwicklung gemeinschaftlicher, gruppenspezifischer
Denkstile verstanden, aufgebaut auf strukturellen Veranderungen in den
sie tragenden >Denkkollektiven« (Fleck 1960/2011, S. 472). Diese ni-
her zu untersuchen, ist Aufgabe der Soziologie des Denkens und Erken-
nens. Im Folgenden liegt der Fokus auf einer grundlegenden Doppelten-
denz des Denkens und Handelns menschlicher Gruppen, einschliefSlich
einflussreicher wissenschaftlicher Denkkollektive, nimlich der unter-
schiedlichen Balanceverhiltnisse und Arten, in denen sie den basalen Le-
bens- und Todestrieben kulturell, intrapsychisch und intellektuell Raum
geben. Je mehr das Sterbenmiissen und Totenkonnen (Koselleck nach
Assmann 2018, S. 78) in Abwigung mit Lebenslust und Liebesfahig-
keit ins menschliche Bewusstsein aufgenommen wird, desto klarer wer-
den Lebens- und Todestrieb zur gesellschaftsgeschichtlichen und biogra-
phischen Existenzialie. Wenn Triebe in Wort und Schrift gefasst werden
konnen, riickt ihr kulturelles Potenzial und ihre Zivilisierungsmoglich-
keit in Reichweite. Werden umgekehrt gesellschaftliche Machtverhalt-
nisse naturalisiert, findet gesellschaftliche und individuelle Produktion
von Unbewusstheit statt (Erdheim 1990). Wir kénnen mit Freud und
André Green die Zivilisation als Resultat des Gleichgewichts von Le-
bens- und Todestrieben betrachten (Green 2011, S. 291). Wehe, dieses
Gleichgewicht kippt zum Tédlichen hin — etwa in jenen unbewussten All-
machtsphantasien, welche die Wirklichkeit ins Sterbenkénnen und To-
tenmiissen verdrehen. Gesellschaftsgeschichtlich geht es um die Balan-
ce zwischen den konvergenten Bewegungen des sublimierten Eros und
den divergenten Bewegungen des schlecht sublimierten Thanatos — auch
dies ist eine Form der Seinsgebundenbeit des Denkens (Karl Mannheim).

20

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKENDE LEBENSFREUDE UND IHRE GEFAHRDUNGEN

In einem zusammenfassenden Uberblick zum neueren anthropologi-
schen Forschungsstand schreibt Richard Wrangham:

»We are naturally good in the way that Rousseau is said to have claimed,
and we are naturally selfish, much as Hobbes argued. The potential for
good and evil occurs in every individual. Our biology determines the
contradictory aspects of our personalities, and society modifies both ten-
dencies. Our goodness can be intensified or corrupted, just as our selfish-
ness can be exaggerated or reduced« (Wrangham 2019, S. 6).

Es geht hier vor allem um Ambivalenzfihigkeit, darum, die Doppelna-
tur der Menschen zu denken, ihre prosoziale Liebenswirdigkeit und
ihre morderische Zerstorungskraft gleichzeitig zu sehen; unsere Natur
zugleich als friedfertige Spezies, die von der Gesellschaft korrumpiert
wird, wie bei Rousseau und seinen Nachfolgern, und als von Natur aus
gewalttitige Spezies, die durch die Gesellschaft zivilisiert wird, wie bei
Hobbes und seinen intellektuellen Erben (ebd., S. 273). In diesem Buch
wird nicht bei Rousseau und Hobbes angesetzt, sondern bei Sigmund
Freud, der als erster ein konsistentes Menschenbild aus dieser Doppelna-
tur entwickelt hat, welches man mit den Begriffspaaren Eros-Thanatos
oder auch Luzifer-Amor symbolisch andeuten kann. Unter Berticksich-
tigung von Freuds Kulturtheorie und Norbert Elias’ Zivilisationstheorie
steht die Frage nach der menschlichen Gewalttitigkeit und den Mog-
lichkeiten ihrer Kontrolle im Mittelpunkt. Hier erscheint es angezeigt,
kunftig starker zwei sehr verschiedene Formen der Gewalt und ihrer Zi-
vilisierbarkeit genauer zu unterscheiden, die von Wrangham als reakti-
ve und proaktive Gewalt bezeichnet werden. Der menschlichen Spezies
ist es demzufolge im Laufe ihrer Selbstdomestizierung und der darauf
aufbauenden Zivilisierung gelungen, die heiflen und leidenschaftlichen
Formen der Gewalt in einem unerhorten Mafe zu dampfen. Die kal-
te und organisierte proaktive Gewalt hingegen, der ebenfalls starke,
jedoch kontrolliert aggressive Emotionen zugrunde liegen, hat immer
weitere Kreise gezogen und an Wirkmachtigkeit und Gefahrlichkeit zu-
genommen. Sie harrt noch ihrer Kontrolle. Das kommt daher, dass die
eruptiven reaktiven Ausbriiche von Gewalt urspringlich mittels proak-
tiver Gewalt eingedimmt wurden, etwa dadurch, dass die nicht domi-
nanten Minner iiber eine grofse Zahl von Generationen hinweg erfolg-
reich Koalitionen zur Exekution besonders gewalttitiger Alphamanner
gebildet haben. Die wirksamsten frithen Mittel der Zivilisierung wa-
ren also selbst ziemlich gewalttitig und selbst noch wenig zivilisiert.
Das gilt auch fiir das von Girard analysierte Toten oder Vertreiben von
»Stndenbocken« zur Beruhigung und Pazifizierung von Gruppen und
fritheren Gesellschaftsformen, mit Nachkldngen bis heute. Wenn also
die Zivilisierung des reaktiven Gewalttypus menschheitsgeschichtlich
uber kooperative und gewissermafSen funktionsteilige proaktive Gewalt

21

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

erfolgte, was fiir die frithe Form des staatlichen Gewaltmonopols, wie
es von Hobbes denkend begleitet wurde, weiter gilt, so kann diese pro-
aktive Form organisierter Gewalt in Form riicksichtsloser Unterdrii-
ckung oder Kriegfithrung schlecht mit dem Typus von Zivilisierung ein-
gedimmt werden, dessen sie sich selbst bedient. Im Hinblick auf die
Beendigung der fiir diese Form charakteristischen Unterdriickung der
Frauen und des Weiblichen und angesichts der drohende Selbstzersto-
rung der Menschheit im Stadium ihrer industriellen und waffentechni-
schen Moderne mussen kiinftig nicht nur die zwei Grundformen der
tendenziell morderischen Gewalt besser unterschieden werden, sondern
auch zwei unterschiedliche Grundformen ihrer Zivilisierung. Cas Wou-
ters hat dazu einen Ansatz mittels der Unterscheidung eines formali-
sierten und eines informalisierten Zivilisierungstypus oder auch Zwei-
te-Natur-Typus versus Dritte-Natur-Typus entwickelt (Wouters 2019).
Ich habe in Fremde und Zivilisierung zwischen disziplinierender bis hin
zu selbstdestruktiver Zivilisierung auf der einen und reflexiver Zivili-
sierung auf der anderen Seite unterschieden. Vor allem aber, und das
ist der hier weiterverfolgte Ansatz, habe ich eine Fremdzwang-Uber-
ich-Achse und eine Uberich-Ich-Achse der menschlichen Verhaltenssteu-
erung unterschieden. Bei einer Uberich-Dominanz der Verhaltenssteu-
erung sind hier vor allem die wenig kontrollierten und unbewussten
Todestriebanteile im Uberich im Auge zu behalten, hinsichtlich ihrer
Wechselwirkung auf der intrapsychischen, der innergesellschaftlichen,
der zwischengesellschaftlichen und der Ebene des symbolischen Univer-
sums (Waldhoff 1993, S. 266-372).

Die mit den Denksystemen eng verbundene Handlungsebene wird im
Folgenden anhand der Konsequenzen von Herrschaftsdenken und terro-
ristischem Denken und ihrer Verschrankung in Diktatur und Krieg auf-
gezeigt. Dieses Thema wird in pluralen Variationen an theoretisch ganz
unterschiedlichen Beispielen aus der Philosophie, Soziologie, Psycholo-
gie, Anthropologie, Medizin, Okonomie, Religionswissenschaft sowie
an literaturwissenschaftlichen und literarischen Beispielen erkundet. Zu-
gleich werden Modelle einer sehr lebendigen Gegenstromung betrach-
tet. Als wichtiges Merkmal dieser alternativen Denkstile (Fleck 1980)
wird pluralistisches Denken herausgearbeitet. Schon Fleck selbst, der den
Begriff der Denkstile entscheidend gepragt hat, hilt es fir wesentlich,
das bereits Studierende anhand vergleichender Denkstiluntersuchungen
auf die Koexistenz einander fremder Denkstile und Moglichkeiten ih-
rer pluralistisch verfassten Zusammenarbeit vorbereitet werden (Fleck
1960/2011, S. 471). Er analysiert nicht nur die Entstehung und Ent-
wicklung unterschiedlicher Denkstile und der vielfaltigen Weisen, wie
diese Bilder und Modelle von Tatsachen und dadurch in gewisser Weise
diese selbst erzeugen, sondern er skizziert zugleich hoffnungsvoll Wege,
wie die Erkenntnis des pluralistischen und Entwicklungscharakters von

22

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKENDE LEBENSFREUDE UND IHRE GEFAHRDUNGEN

Denken und Wissen in Zukunft Lebendigkeit und Menschlichkeit wis-
senschaftlichen Wissens ermoglichen konnte:

»Die wissenschaftliche Wahrheit wird sich von etwas Starrem und Still-
stehendem in eine dynamische, entwickelnde, kreative menschliche
Wahrheit wandeln« (ebd., S. 472).

Diese beiden Konzeptionen wissenschaftlicher Wahrheit umreifsen das
Spannungsfeld von Eros und Thanatos im Denken. Das Starre ist zu-
gleich das, was leicht alles Begegnende zersplittert — oder sich selbst.

Hannah Arendt hat mit ihrer Betonung der Natalitit, des Geboren-
seins, und des vielfiltigen Bezugsgewebes menschlicher Angelegenhbeiten
mit seiner standigen Offenheit fiir Neues und Unerwartetes eine Condi-
tio humana lebendigen Denkens und Lebens in klarem Kontrast zu allen
abtotenden Denktechniken formuliert (Arendt 2014, S 316 f., S. 226).
Diese gewinnen ihre stumme und blinde Energie paradoxerweise ge-
rade daraus, dass sie die menschliche Verginglichkeit nicht einbezie-
hen und ihre Denker insbesondere die eigene Sterblichkeit zu verdrin-
gen oder zu verleugnen scheinen. Von da fiihrt ein direkter Weg in die
Selbstabtotung der Denker und Gedanken oder, in der Projektion auf an-
dere, in das von Kant postulierte »radikal Bose« im Denken und Han-
deln. Zur Selbstabtotung gehort auch die moderne Neigung von Wis-
senschaftlern, sich der Tendenz zu unterwerfen, »daf§ die Wissenschaft
zur Gehilfin von Politik und Industrie wird, zum grofsen Schaden ihrer
kulturellen Mission« (Fleck 1960/2011, S. 466). Die Kritik des abtoten-
den Denkens kann eine Belebung nicht nur der Begriffs-, Synthese- und
Theoriebildung bewirken, also des Gedachten, sondern auch eine der
denkenden Menschen. Dieser kulturellen oder zivilisatorischen Aufga-
be verschreiben sich alle Gegenbewegungen und Denkstile, die Ausgéin-
ge aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit suchen und fur die Flecks
Arbeit ein Beispiel ist.

In der griechischen Antike gab es die Vorstellung des Hades als unter-
weltlichen Reichs des Todes, in dessen Innerem jeder Lebende vom ver-
steinernden Blick der Gorgo getroffen wiirde (Bahr 2002, S. 14). Diesen
Blick der Gorgo, der Lebende in Tote oder Totes verwandelt, nehme ich
als ein frithes Bild des abtotenden Denkens. Das Todliche kann im Auge
des Betrachters liegen. Thomas Manns Beschreibung von Hitlers »stupi-
dem Basiliskenblick« (Mann 1997, S. 806) transponiert einen ganz dhn-
lichen Mythos in die Politik der Neuzeit und erinnert zugleich an Han-
nah Arendts Diagnose der Banalitit des Bosen.

Mit Emmanuel Lévinas, dessen Werk und Leben ganz darauf ausge-
richtet war, einer Wiederholung der nationalsozialistischen Unmensch-
lichkeit entgegenzuwirken, lasst sich Hitlers todlicher Blick erkennt-
niskritisch als eine extreme Form jenes Blickes beschreiben, der in der
modernen Wissenschaft und der ihr zugrundeliegenden Lebensform

23

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

systematisch zum Ausdruck kommt und der sich auch auf den Blick
auf die eigene Person auswirken kann. In seinen radikal humanistischen
Uberlegungen iiber »das Antlitz des Anderen« fragt er sich,

»ob man von einem Blick sprechen kann, der auf das Antlitz gerichtet
wire, denn der Blick ist Erkenntnis, Wahrnehmung. Ich denke vielmehr,
daf$ der Zugang zum Antlitz von vornherein ethischer Art ist. Wenn Sie
eine Nase, Augen, eine Stirn, ein Kinn beschreiben kénnen, dann wen-
den Sie sich dem Anderen wie einem Objekt zu. Die beste Art, dem An-
deren zu begegnen, liegt darin, nicht einmal seine Augenfarbe zu bemer-
ken. Wenn man auf die Augenfarbe achtet, ist man nicht in einer sozialen
Beziehung zum Anderen. Die Beziehung zum Antlitz kann gewif$ durch
die Wahrnehmung beherrscht werden, aber das, was das Spezifische des
Antlitzes ausmacht, ist das, was sich nicht darauf reduzieren lafSt« (Lé-
vinas in Martens 2014, S. 247 f.).

Wie anders wirkt der belebende Blick. Die niederldndische Soziologin
und Zivilisationstheoretikerin Christien Brinkgreve berichtet in der 15.
Variation ihres entsprechend Bachs Goldbergvariationen aufgebauten
Buches iiber das Ritsel des Guten und Bosen, tiber Eros und Thanatos,
wie der Arbeitstitel gelautet hatte, aus dem letzten Lebensjahr ihres Bru-
ders nach der Krebsdiagnose und schreibt tiber die Vitalitat und Offen-
heit seines Geistes gegentuiber dem Verfall seines Korpers. Sehr eindrucks-
voll sind die Veranderungen in seinem fotografischen Werk, welches sie
als personlicher und beseelter sieht. Das Verlangen nach Schonheit zeigt
sich nun in Fotos von ausgemusterten Objekten und verblithenden Blu-
men — der Schonheit im Verfall. Durch seinen Blick und seine Belich-
tung erhalten die abgedankten Gegenstinde und verblithenden Blumen
eine neue Schonheit. Und hinter dieser Schonheit taucht noch mehr auf,
ein Netzwerk aus Licht und Schatten: Hier wird mit beiden Augen ge-
sehen, es geht um das ganze Bild, das Licht des Lebens und die Dun-
kelheit des Todes konnen portratiert werden, und genau das ist es, was
das Fotografierte und den Fotografen, das Beobachtete und den Beob-
achter solch lebendige Kraft und Anschaulichkeit gewinnen lasst: Der
Todestrieb spaltet das Bild, Lebenstriebe und Eros vereinen. Das wird
klarer im Vergleich zu einem anderen von Brinkgreve beschriebenen Ster-
beprozess. In diesem entscheidet sich ein Freund, nur mit dem positiven
Auge auf sein verbleibendes Leben zu blicken. Sein philosophisches Werk
treibt eindrucksvolle » Angstbluten«, die verdrangten finsteren Gedan-
ken kehren jedoch in schweren Alptraumen umso massiver zuriick, bei
der Beobachterin bildet sich, gewissermafSen in der Gegenubertragung,
ein gespaltenes Gefiihl (Brinkgreve 2018, S. 82—90).

Vor rund hundert Jahren fand sich Sigmund Freud in uberdeutli-
cher Schirfe » Auge in Auge« mit dem todlichen und teuflischen Geist,
der stets verneint, der alles, was entsteht, zugrunde gehen sehen will:
in der dufleren Realitdt des Ersten Weltkrieges mit seiner ungeheuren

24

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKENDE LEBENSFREUDE UND IHRE GEFAHRDUNGEN

Destruktivitdt und in der inneren Realitit seiner Patienten mit ihren Wie-
derholungszwingen, ihren negativen therapeutischen Reaktionen oder
ihrem primaren Masochismus. Er nannte ihn spiter den Todestrieb. Aber
schon kurz nach Ausbruch des Krieges, im November 2014, schrieb er
an Lou Andreas-Salomé:

»Ich zweifele nicht daran, daf§ die Menschheit auch diesen Krieg ver-
winden wird, aber ich weif§ sicher, daf§ ich und meine Altersgenossen
die Welt nicht mehr froh sehen werden. Es ist zu garstig; das Traurigste
daran aber, daf$ es gerade so ist, wie wir uns nach den von der Psycho-
analyse geweckten Erwartungen die Menschen und ihr Benehmen vor-
stellen sollten« (Freud in Whitebook 2018, S. 182).

1933 schreibt er,

»dafl der Glaube an die >Giite« der menschlichen Natur eine jener
schlimmen Illusionen ist, von denen die Menschen eine Verschonerung
und Erleichterung ihres Lebens erwarten, wiahrend sie in Wirklichkeit
nur Schaden bringen« (Freud in Whitebook 2018, S. 190).

Das Wegdenken der Destruktivitdt wird hier als Verstarkung derselben
erkennbar.

In seiner Arbeit » Warum Krieg«, einem Brief vom September 1932 an
Albert Einstein, beschreibt Freud, wie der Todestrieb »innerhalb jedes
lebenden Wesens arbeitet und dann das Bestreben hat, es zum Zerfall zu
bringen, das Leben zum Zustand der unbelebten Materie zuriickzufiih-
ren. (...) Der Todestrieb wird dann zum Destruktionstrieb, indem er mit
Hilfe besonderer Organe nach aufSen, gegen die Objekte, gewendet wird.
Das Lebewesen bewahrt sozusagen sein eigenes Leben dadurch, dafS es
fremdes zerstort.« (Freud 1938, S. 22)

René Girard zeigt in seiner Theorie des Stindenbocks, wie menschliche
Gesellschaften immer wieder, wenn sie sich durch die innere Aggression
ihrer Mitglieder untereinander vom Zerfall bedroht fiihlen, ihre eigene
Gewalttitigkeit auf andere projizieren und diese dann zu vertreiben oder
zu vernichten suchen (Girard 2010). Die Unbewusstmachung der eige-
nen Totungsimpulse als eigene, aus dem Inneren der Gesellschaft und ih-
rer Angehorigen kommende und die Externalisierung und Stilisierung des
eigenen, aus dem Inneren stammenden natiirlichen Todes zu einer Bedro-
hung von aufSen bilden, von den archaischen Gesellschaften bis zu unserer
Moderne, ein doppeltes Tabu, welches jene Lebendigkeit untergrabt, die
es zu schutzen glaubt. Die Wiederkehr dieses verdrangten Todlichen legt
sich wie ein Alb auf unser Wissen und unsere Handlungen, dergestalt, dass
eine Spitzenforscherin unserer Tage im Traum von Hitler heimgesucht
wird (NZZ, 06.05.2019) und unsere Staatsfithrungen mit schlafwandle-
rischer Scheinsicherheit irrsinniges Zerstorungspotenzial aufhaufen.

Eine weitere Quelle von Freuds Theorie des Todestriebes bildete Sabi-
na Spielreins Arbeit von 1912 Die Destruktion als Ursache des Werdens,

25

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

ein an Goethes »Stirb und Werde« anklingender Titel (Spielrein 1912).
Sabina Spielrein, eine unterschitzte Pionierin der Psychoanalyse, wurde
von Freud zwar nicht totgeschwiegen, aber in eine FufSnote verbannt.
Zu oft ging Freuds schopferische Kraft mit dem Verdriangen anderer ein-
her, so Christien Brinkgreve (2018, S. 130, 186 f.): eines der zahllosen
Beispiele fiir die merkwiirdige Verflochtenheit kreativer und destrukti-
ver Krifte, wie sie Spielrein als erste beschrieben hat und bei der es stets
auf das Ubergewicht der konstruktiven Krifte im Denken und Handeln
ankommt.

In Goethes dramatischer Dichtung Faust nimmt der stets verneinende
und oft bose Geist weitere hundert Jahre zuvor vorausahnend als Me-
phisto, als Teufel, Gestalt an. Ihm entgegen steht bemerkenswerterweise
der Wunsch des Wissenschaftlers Faust, »dass ich erkenne, was die Welt
im Innersten zusammenhalt«. Als Mittel gegen Zerstorung zeigen sich
im Faust die denkende Suche nach Zusammenhingen und ferner die Su-
che nach Liebe und die liebende Zuwendung zur Welt.

»Das Denken begleitet das Leben und ist selbst die entmaterialisierte
Quintessenz des Lebendigseins« (Arendt 1989, S. 190).

Die Zerstorung von lebendigen Zusammenhingen im Denken ist umge-
kehrt ein Kennzeichen fir das Einwirken abtotender Krifte.

Christopher Clark ist bei der Untersuchung der Entstehung des Ers-
ten Weltkrieges beispielsweise auf eine extreme Denkspaltung bei den
Handelnden gestofSen: Sie dufSerten einerseits in privaten Aufzeichnun-
gen Angst vor weitreichender Vernichtung und Ausloschung durch den
drohenden Krieg, waren aber andererseits »unfihig, die Realitit der
Griuel zu erkennen, die sie in Kiirze in die Welt setzen sollten« (Clark
2012, S. 718). Die Denkspaltung als eine Form der abtotenden Auflo-
sung lebendiger Zusammenhinge fithrte direkt in den Abgrund der Ur-
katastrophe des 20. Jahrhunderts. Das Nichtdenken der Realitit moder-
ner Massentotung und die Gefiithllosigkeit gegeniiber den Menschen, die
sie wie Schachfiguren in die Schlacht schickten, liefs die Verantwortli-
chen, selbst wie Maschinen handelnd, die bis dahin brutalste Mordma-
schinerie der Weltgeschichte antreiben. Und doch ist da oft noch ande-
res. Ende Juli 1914, wenige Tage vor Kriegsausbruch, schrieb Winston
Churchill, damals britischer Marineminister, an seine Frau, dass alles
auf Katastrophe und Zusammenbruch zuliefe. Er sei neugierig, hellwach
und gliicklich (Brinkgreve 2018, S. 113). Der Krieg mag der Hohepunkt
aller Zerstorung sein; manche putscht er zu fiebrig zweifelhafter Leben-
digkeit auf. Dann steht die Balance zwischen Lebens- und Todestrieben
unter keinem gliicklichen Stern, vor allem fiir jene, die die Schlacht aus-
fechten missen.

Fur die bewussten und unbewussten Fanatiker und Mitldufer der Auf-
losung lebendiger Zusammenhange, fiir alle, die wie Mephisto zwanghaft

26

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE KOMMT DAS NICHTDENKEN IN DIE WELT?

mit der Vernichtung flirten und in denen stets Vernichtungswillen nagt,
muss andererseits das immer neue Aufblithen neuen Lebens, alles, was
Hannah Arendt Natalitit und die Liebe zur Welt nennt, zum Verzwei-
feln sein. Ein Weltkrieg geniigte ihnen nicht.

Es gibt einen existenziellen Zusammenhang zwischen der Lebensfa-
higkeit der Menschen, ihrer Art und Weise zu denken und Wissen zu
schaffen, ihrem Wissen von ihrer Sterblichkeit, und der Sinnfindung ih-
res Lebens. Fiir die Freude, trotz aller Schmerzen wirklich lebendig und
menschlich zu sein, kommt alles darauf an, diesen Zusammenhang in le-
bendiger Weise zu sehen: das heifSt, nicht aus Angst vor dem Tod schon
zu Lebzeiten in Todesstarre zu fallen oder blindlings das Leben und die
Denkfihigkeit aus uns und unseren Mitmenschen herauszupressen.

2. Wie kommt das Nichtdenken in die Welt?

»Du sollst dem Tod, um der Giite und der Liebe willen, keine Herr-
schaft einrdumen uber Deine Gedanken« schrieb Thomas Mann im
Zauberberg. Es ldsst sich erganzen: Du sollst auch den Toten keine
Herrschaft einrdumen tiber deine Gedanken und dein Handeln (Har-
rison 2006). Aber wir sollten hinzufiigen: Du sollst auch dem Verdran-
gen des Todes und der Toten keine Herrschaft iiber dein Denken ein-
raumen. Sonst stirbt es ab. Denn wie durch Zauberhand dringen der
verdriangte Tod und die vergessenen Toten auf andere Weise und durch
alle Risse und Poren in die ihn und sie abwehrende Lebens- und Denk-
welt ein. Dadurch werden mogliche Wege des Lebens und Denkens ab-
geschnitten.

Wenn der Tod inhaltlich aus den Gedanken verbannt wird, dringt er
stattdessen in die Form und Struktur des Denkens, Wahrnehmens und
Handelns ein. Er ldsst das Gefaf$ der werdenden Gedanken erstarren und
leistet einen sehr unsokratischen Hebammendienst: Er treibt uns zum
Entbinden tot geborener, leerer oder zerfallener Gedanken. Und weil
nicht nur Denken, sondern auch Nichtdenken Probehandeln ist, kann die
so auf die Welt gekommene Gedankenlosigkeit sich ebenfalls ins Nega-
tive verkehren, nicht nur selbst tot, sondern abtotend wirken, in letzter
Instanz morderisch und selbstmorderisch werden »wie ja Grausamkeit
immer aus Gedankenlosigkeit kommt« (Mann 19771, S. 436).

Dieses abtitende Denken beleuchten und kritisieren die folgenden
Uberlegungen. Es ist wichtig, dessen gefihrliche Allgegenwart in all sei-
nen alten und neuen Verkleidungen bewusster wahrzunehmen. Um-
gekehrt kann das Einbeziehen des fir jedermann jederzeit moglichen
Sterbens und Todes in die bewusste Vorstellungswelt uns beleben und
angstvoll-verengte Betrachtungsweisen entgiften. Das gilt fir einzelne
Menschen wie fur ganze Gesellschaften. Der Hamburger Psychoonkologe

27

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Schulz-Kindermann fasst seine entsprechenden Erfahrungen in der Be-
treuung krebskranker Menschen so zusammen:

»Wir sprechen da von doppelter Bewusstheit: Auf der einen Seite sich
schon klar dariiber zu sein, dass man sich mit Sterben und Tod ausein-
andersetzen muss, und auf der anderen Seite zu spuren, dass diese Aus-
einandersetzung auch ein Gefiihl grofSer Vitalitit erzeugen kann« (SZ,
10./11.09.2016, S. 2).

Ein Grund fiir die gewonnene Lebensenergie konnte in der Verminde-
rung des Energieaufwandes liegen, mit dem Menschen stindig den Tod
verdrangen. Ein weiterer, positiv befligelnder Grund konnte in der Kla-
rung von Sinn und Zusammenhang des eigenen Lebens liegen, in einem
verstarkten Kohdrenzgefiibl (Antonovsky 1997). Um das heilsame Den-
ken der reichen Vielfalt noch ungedachter Gedanken und denkbarer Le-
benswege geht es im Folgenden immer wieder.

3. Im symbolischen Universum leben

Menschen leben nicht nur in den vier Dimensionen von Raum und Zeit,
sondern dartiber hinaus, wie Norbert Elias es gesehen hat, als einzige uns
bekannte Gestaltung des Universums in einer fiinften Dimension: dem
von ihnen selbst geschaffenen symbolischen Universum, mittels dessen
wir auch unser zeitgebundenes und entwicklungsfihiges Verstandnis der
Begriffe Raum und Zeit erfassen, und in dessen Zentrum die mensch-
lichen Sprachen und insbesondere die begrifflichen Netzwerke stehen,
mit denen wir unsere vernetzte Welt und unser Leben zu begreifen und
zu steuern versuchen (Elias 1982, 1984, 1991, 20105 Kohler 2010). Der
Anthropologe Clifford Geertz fasste diese Existenzebene in den skepti-
scher formulierten Satz: »Der Mensch ist ein Tier, das in selbst gesponne-
ne Bedeutungsgewebe verstrickt ist« (zitiert nach Loskutoff 2018). Diese
Bedeutungsgewebe potenzieren die menschlichen Lebensmoglichkeiten,
sie verschleiern im Zuge von Zivilisationsprozessen jedoch zunehmend
den menschlichen Blick auf seine spezifische animalische Natur inner-
halb der sonstigen physikalischen und biologischen Natur in uns und
um uns. Das lateinische anima bedeutet auch Atem, Seele und belebtes
Wesen. Animalisch umfasst auch die Bedeutungsfelder erotisch und bes-
tialisch. Unsere Fahigkeit, die zusitzliche Lebensdimension des symboli-
schen Universums in unserem Denken zu entfalten, entspringt sublimier-
ten erotischen Trieben im Sinne der Vereinigung unserer Erfahrungen. Es
kommt jedoch auf psychischer wie sozialer Ebene auch immer wieder zu
Verfallsprozessen oder, kognitiv, zur Abtotung symbolischer Fiahigkeiten
und zum Angriff auf emotionale und intellektuelle Verbindungen, auf af-
fektlogische Bezugssysteme (vgl. Ciompi 1994).

28

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM SYMBOLISCHEN UNIVERSUM LEBEN

Um dies besser verstehen zu konnen, liegt meinen Untersuchungen ex-
plizit oder implizit ein Mehr-Ebenen-Modell sozialer Prozesse zugrun-
de, welches erweiternd an Elias anschliefSt (z.B. Waldhoff 1995, S. 266
ff.). Dieses dient dazu, die wesentlichen Wechselwirkungen zwischen den
grundlegenden menschlichen Bezugsebenen oder Relationen zu beschrei-
ben: der Ebene der Beziehung zu ihrer (a.) dufSeren und (b.) ihrer inneren
Natur, der Ebene ihres (c.) regulierten Lebens in den Uberlebenseinheiten,
die sie miteinander bilden, von Stimmen bis zu Staaten, und der Ebene der
(d.) weit weniger regulierten Beziehungen zwischen Uberlebenseinheiten,
das ist heute die zwischenstaatliche Ebene in Gestalt des Weltsystems; dies
alles verbunden mit (e.) der Ebene des symbolischen Universums, welches
uns mehr oder weniger erlaubt, zwischen all diesen Ebenen zu navigieren.>
Besondere Beachtung finden dabei Machtbalancen und soziale Ungleich-
heiten. Cas Wouters hat Elias’ wesentliches, aber bisher kaum rezipier-
tes Mehr-Ebenen-Modell, welches dieser urspriinglich in der einfacheren
Form als »Triade der Grundkontrollen« in seiner Arbeit » Was ist Sozio-
logie« eingefithrt hatte (Elias, 1978, S. 173 ff.), zu einem komplexen Be-
obachtungs- und Forschungsmodell aus neun Spannungsbalancen entwi-
ckelt (Wouters, 2019, S. 170 ff.). In der hier vorliegenden Untersuchung
geht es, alle anderen Ebenen im Blick behaltend, vornehmlich um die zi-
vilisationstheoretisch zentrale Balance zwischen konstruktiven und dest-
ruktiven Kriften (ebd., S. 158) und darum, wie sie sich im symbolischen
Universum niederschlagt und umgekehrt durch dieses beeinflusst wird.

Zivilisation bezeichnet Loskutoff als eine Methode, uns tiber die Beu-
te zu erheben, die wir einst waren, indem wir zunehmend komplexere
Mauern errichten, physische und solche aus Information und Erkenntnis.
Die sich daraus ergebende Aufgabe einer reflexiven Zivilisierung, sich in
neuer Weise mit der dufSeren wie mit unserer inneren Natur auseinan-
der und wieder in Beziehung zu setzen, unsere zivilisatorischen Mauern
durchlassiger zu gestalten, wird vielleicht am meisten dort behindert, wo
es um die schopferische und nicht destruktive Verarbeitung und Vertie-
fung der Erkenntnis unserer Sterblichkeit geht, mehr noch: unseres To-
destriebes insgesamt.

2 Genau genommen liegt diesem Buch, rein theoretisch betrachtet, eine Ver-
kniipfung von Elias® > Prozessmodell auf mehreren Ebenen, seiner Zivili-
sationstheorie, Freuds Kulturtheorie in Verbindung mit seiner Lebens-To-
destrieb-Hypothese und Elias’ Symboltheorie sowie eine Verkniipfung der
psychoanalytischen Denktheorie von W. Bion mit der philosophischen
Denktheorie von Hannah Arendt zugrunde. Das ist aber nicht entschei-
dend. Man kann in einem Haus wohnen, ohne die Details der Baustatik zu
kennen, man kann sich mit einem Fahrzeug auf den Weg machen ohne die
genaue Antriebstechnik zu verstehen. Entscheidend ist vielmehr, wie diese
Konstruktionselemente sich in einer dynamischen Synthese zu etwas Neu-
em in Gestalt dieses Buches entfalten — und dessen Lesbarkeit.

29

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Ein Aspekt der Entwicklung des symbolischen Universums, der fiir
unser Thema von besonderer Bedeutung ist, ist die Erkenntnisfahigkeit
der eigenen Sterblichkeit, die, soweit wir wissen, so keiner anderen Tier-
art eigen ist:

»Aus biblischer Sicht machte die Erkenntnis, die Adam und Eva durch
den Biss in den Apfel erwarben, die beiden sterblich. Aus wissenschaft-
licher Sicht ebnete die Entwicklung des menschlichen Neocortex den
Weg fiir symbolisches Denken, Selbstwahrnehmung, die Fahigkeit, die
Vergangenheit zu reflektieren und tiber die Zukunft nachzusinnen, und
das Wissen um unsere Verginglichkeit« (Solomon et. al. 2010, S. 305).

Sprache als Kommunikation mittels differenzierter Symbole ermoglich-
te jedoch auch die Verabredung zu geplanter, proaktiver Aggression, zu
risikoarmem Mord, und zugleich erweiterte sie den Spielraum fiir pro-
soziale Handlungen entscheidend (Wrangham 2019). In gewisser Weise
schuf die Sprache, oder wir mittels der Sprachentwicklung, unsere dop-
pelte Personlichkeit, in der eine hohe proaktive Totungsenergie mit re-
duzierter emotionaler Reaktivitat im Bereich unkontrollierbarer Wut-
und Hassausbriiche einherging und weiter geht. Eine im Vergleich zu
allen anderen Spezies einzigartige kommunikative Fahigkeit gab uns eine
einzigartig widerspriichliche Psychologie der Aggression (ebd., S. 278).

Durch ein solch umfassendes symbolisches Universum gehen nur
Menschen, als Gesellschaften und als Individuen, im Laufe ihres Le-
bens hindurch, und zugleich geht dieses symbolische Universum durch
sie hindurch.

Symbole ermoglichen es uns, gedankliche Verbindungen herzustel-
len. Aus Sicht der Wortherkunft bezieht sich das Wort »symbolisch« auf
die Tatigkeit des Zusammenfiigens, wihrend der Gegenbegriff »diabo-
lisch« ursprunglich Tatigkeiten wie Trennen, Entzweien, Spalten, Aus-
einanderwerfen meint. Tod und Teufel werden oft in einem Atemzug
genannt, in diesem Zusammenhang zu Recht: Es geht bei beiden um
Auflosung, Trennung, Vernichtung; demgegeniiber stehen Leben und
Liebe fiir Verbindung, Vereinigung, Schopfung, Entstehung. Erst das
Zusammenfiigende erlaubt es, das Zerfallende zu denken; umgekehrt
gilt das nicht: Diese Beziehung ist nicht symmetrisch. Denken selbst be-
deutet Beziehungen und Verkniipfungen in der Vorstellung herzustel-
len, welche in der praktischen Anwendung nachgestellt und modifiziert
werden konnen. Daher hat es seinen guten Sinn, dass die Geburt des
symbolischen Universums uns unsere Geburtlichkeit und Sterblichkeit
bedenken lisst.

Seitdem die Menschen in einer permanenten wissenschaftlichen Re-
volution leben, unterliegt ihre Vorstellungswelt einem Schub tiefgreifen-
der Wandlungen. Und wie bei jeder Revolution fragt man sich, ob auch
diese ihre »Kinder« zu fressen geneigt sein konnte.

30

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM SYMBOLISCHEN UNIVERSUM LEBEN

Die Erde ist eine Oase des Lebens in einem todlichen Weltraum, aus
der schlieSlich ein kostbarer Hauch des bewussten Seins entsprang. Die
Astronomen und Astrophysiker durchforschen dieses, das physische Uni-
versum — vielleicht ist es auch nur Teil eines Multiversums —, nicht zu-
letzt angetrieben von der Frage nach Leben und Tod:

»Viele Regionen in diesem supponierten kosmischen Archipel konnten
Totgeburten sein oder steril; die Gesetze, die sie regieren, konnten von
einer Art sein, die keinerlei Komplexitit erlaubt« (Rees 2017, S. 41).

Fehlende Komplexitit wiirde erst recht nicht die Entwicklung von Le-
ben und Bewusstsein erlauben. Die Lebensphilosophie von Henri Berg-
son bezeichnet Leben als schopferische Entwicklung. Es halte die For-
men, die es in der Vergangenheit ausgebildet habe, fest und schaffe
Neues, so dass es immer reicher und komplexer werde (Jacoby 2012,
S. 238 ff.). Rees hofft, dass wir am Ende dieses Jahrhunderts wissen, ob
wir in einem Multiversum leben und dann auch »wie wir das »lebens-
freundliche« Universum zu verstehen haben, das uns beherbergt« (Rees
2017, S. 41).

Wie punktuell auch immer die lebensfreundlichen Inselchen in die-
sem Universum sein mogen, es drohen todliche Gefahren noch wenig
bekannter Art:

»GemafS unserem derzeitigen Verstandnis physikalischer Gesetze besteht
uberall im Weltraum die Moglichkeit, dass sich eine »Todesblase« bildet
und dann nahezu mit Lichtgeschwindigkeit expandiert. Weil die physi-
kalischen Verhiltnisse innerhalb dieser Blase sich von denjenigen im tib-
rigen Weltraum unterscheiden, konnte bei dieser Expansion alle Materie
und alles Leben zerstort werden« (Milner 2017, S. 41).

Jedoch sei selbst dann vielleicht ein Entkommen moglich.

Eine analoge Suche nach Lebensmoglichkeiten und Todesgefahren
wird im Folgenden im symbolischen Universum unternommen, welches
auch ein diabolisches ist. Wie viel Abtotung spiegelt sich insbesondere
in der Verwissenschaftlichung unseres symbolischen Universums als der
oder einer Schicht des Universums, in dem dieses bewusstes Sein erlangt?

In seinem Versuch, den Tod zu denken, spricht Hans-Dieter Bahr im
geschichtlich-kulturellen Vergleich vom »neuzeitlichen Vorrang restloser
Verginglichkeit vor der >Entstehlichkeit<« und einer vorrangigen Aus-
richtung auf den Tod in der Moderne (Bahr 2002, S. 118). Wir sind
also gerade hinsichtlich moderner Macht- und Wissenstechniken ge-
warnt. Selbst die fast restlose Ausrichtung der modernen westlichen
Medizin auf pathogenetische Fragen, auf die Entstehung von Krankheit
oder Krankheiten, kann in dieser unbalancierten Einseitigkeit als Fixie-
rung auf Verganglichkeit und ihre Abwehr gedeutet werden. Aaron An-
tonovsky hat demgegeniiber vorgeschlagen, der Pathogenese die ebenso
wichtige salutogenetische Perspektive zur Seite zu stellen, die Frage, wie

31

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Menschen ihre gesunden Strebungen erhalten und stirken, wie Gesund-
heit oder Gesundheiten entstehen (Antonovsky 1997).

Welche Oasen lebendigen Denkens, welche freien, nicht zwanghaften
Denkriume sind andererseits in der Entwicklung unseres symbolischen
Universums, vor allem in unserer Begriffswelt und unserem Weltbegriff,
zu finden, und wie konnten diese besser untereinander vernetzt werden?
Wie viel Sorgfalt sollten wir in unserer Haltung nicht nur der Vielfalt
irdischen und menschlichen Lebens, sondern, als wesentlichem Teil da-
von, der Pluralitiat unserer Denk- und Begriffswelt widmen, die Han-
nah Arendt mit der Betonung der Natalitit, der neuen Moglichkeiten,
die mit jedem Neugeborenen in die Welt kommen, also einer Form der
»Entstehlichkeit«, als immer neuer Lebenschance verkntipft? Denken
wird dabei als Probehandeln, Begriffe werden als komprimierte Verhal-
tensformen aufgefasst. Die niederlandische Soziologin Christien Brink-
greve schreibt, dass ein Hauptstrom im westlichen intellektuellen Den-
ken auf Sterblichkeit, Verfall und Vernichtung gerichtet sei, kurz: auf
destruktive Tendenzen; dies jedoch in weitgehend unbewusster Faszina-
tion, und deshalb umso wirkmachtiger. Es sei Zeit, mehr auf die ande-
re Seite zu achten, auf Verbundenheit, Kontakt, auf die konstruktiven
Krifte, auf die auf das Leben gerichtete Energie (Brinkgreve 2018, S. 168
f.). Sartres Satz, die Holle seien die anderen, ergdnzt sie um die Bemer-
kung, dass der Ausweg aus der Holle auch durch die anderen ermoglicht
wird. Nicht die Sterblichkeit sei der Kern der Existenz, wie es der Philo-
soph Heidegger darstelle, sondern Natalitat (Geburtlichkeit) und Krea-
tivitat: die schopferischen Krifte (ebd., S. 168 f.). Wir wissen nicht ge-
nug uber die Krifte des Entstehens und die Krifte des Zugrundegehens
und vor allem nicht Gber die Art ihrer Verflochtenheit. Jedoch enthilt
Goethes Faust einen wesentlichen Fingerzeig: Gott und sein gefallener
Engel Luzifer sind nicht gleich. Schopferische These und vernichtende
Antithese sind asymmetrisch: Thre Dialektik funktioniert nur, wenn sie
auf Synthese zielt und nicht ins Leere lauft. Der neue Zusammenhang
ist nur, vielleicht mit einem Zwischenschritt kontrolliert kreativer Zer-
storung, als lebendige Neuschopfung denkbar, in welcher die zerstore-
rischen und die schaffenden Krifte aufgehoben, enthalten und gehalten
werden konnen. Mit anderen Worten: Nur wenn die Lebenstriebe in der
Lebens-Todestrieb-Balance tiberwiegen und wenn das Diabolisch-Ent-
zweiende nicht das Symbolisch-Vereinigende sprengt, sondern vielmehr
in ihm dialektisch aufgehoben wird. Auf einer existenziellen Erfahrungs-
ebene konnte das so aussehen, wie Maxim Loskutoff sein Erlebnis schil-
dert, wie er fast von einer Grizzlybarin gefressen wurde:

» Aber etwas von der Erfahrung mit dem Biren ist mir geblieben, ein Ge-
schenk dieses Augenblicks aus purem Schrecken. Es ist das Wissen um
mein tierisches Selbst. Diese instinktgetriebene, verangstigte, klarsichtige

32

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

Kreatur unter meinen Kleidern. Und es ist das beruhigende Gefiihl, Teil
der natiirlichen Welt zu sein, und nicht von ihr abgespalten, wie wir es
so oft empfinden. Mein Menschsein ist eine Zelle in der einen grofSen,
atmenden Bewegung, die sich vom Sonnenlicht iiber Blitter und Wur-
zeln bis hin zu Kifern, Vogeln und Biren ausbreitet. Zerbrechlich wir
alle, alle verginglich (...)« (Loskutoff 2018, S. 39).

Diese im Grunde lebensfrohe Erfahrung der Kreaturlichkeit und damit
Verginglichkeit steht in einem merkwiirdigen Kontrast zu etwas, das
im Moment der Rettung im Bewusstsein dieses Autors aufgetaucht war:
»ein seltsames Bild meiner GrofSmutter in ihren letzten Tagen, wie sie mit
verzweifelter, blutiger Hingabe Wild jagte, statt sich behaglich im Gis-
tezimmer unseres Hauses einzuquartieren.« Das heift den inneren To-
destrieb nach auflen zu projizieren, im Denken und Handeln, in der ver-
zweifelten unbewussten Hoffnung, nicht sterben zu mussen, wenn man
totet. Mag sein, dass derlei viele Morder und diejenigen antreibt, die das
Morden organisieren.

Fiir die folgende Erkundungsreise auf der Suche nach Leben und Um-
gehungswegen von Lebensgefahren im symbolischen Universum werden
wir uns einiger Pfadfinder versichern, unter ihnen ist zunichst Sigmund
Freud und viele seiner Weiterdenker, insbesondere Georges Devereux,
Wilfred Bion, Norbert Elias, Zygmunt Bauman, Gregory Bateson und
einige Denker der Kritischen Theorie, ferner Hannah Arendt — eine Pfad-
finderin fiir ungewohnliche Denkwege — und schliefSlich der Philosoph
Peter Sloterdijk und der Kultur- und Literaturwissenschaftler Robert
Harrison. Nicht zuletzt benotigen wir literarische Texte, denn fiir diese
mag noch am ehesten gelten, dass, wer den Menschen gedanklich und
emotional beibringt zu sterben, ihnen zu leben hilft (Montaigne 1962a,
S. 88). Das allerdings gilt auch umgekehrt. Leben lernen erleichtert End-
lichkeit ertragen.

SchlieSlich mussen wir auf schmerzliche Grenzen der Leistungsfahig-
keit unseres symbolischen Universums und seines begrifflichen Netz-
werkes in seiner gegenwirtigen Form gefasst sein: Das Bose, das gefahr-
lichste Konzentrat des Diabolischen in der Welt, liegt gerade in seiner
Ungreifbarkeit und Unbegreiflichkeit; das ist sein eigentliches Schreck-
bild. Es ist uneindeutig und entwischt oft den begrifflichen Netzen, mit
denen wir es zu fangen versuchen. (Brinkgreve 2018, S. 132).

4. Erfahrungen, Begegnungen, Verdichtungen
Beim Nachdenken und Lesen iiber existentielle Themen wie Leben, Tod
oder Liebe stehen wir in besonderem MafSe im Bann eigener Erfahrungen,
auch jener erweiterten Erfahrungen, die wir uns durch bertihrende Erzih-

lungen anderer und durch die Erarbeitung symbolischer, literarischer und

33

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

wissenschaftlicher Erfahrungsverdichtungen erworben haben. Es hilft,
auch und gerade beim Thema Tod, sich zunichst dieses eigenen Erfah-
rungsraumes zu vergewissern, um die eigene Perspektive auf das Thema
in das Blickfeld einzubeziehen. Psychoanalytisch gesprochen geht es um
die Wahrnehmung und Kontrolle der eigenen Gegeniibertragung auf ei-
nen thematischen Raum, im Falle von Lesern um die Moglichkeit, die ei-
genen Erfahrungsraume kritisch vergleichend heranzuziehen, um so die
Verallgemeinerungsfahigkeit von Erfahrungen zu steigern.

Zuerst das personliche Erlebnis einer erschiitternden Sterbebegleitung.
Ein sehr sensibler und musischer Mensch mit einer Neigung zur Musik
und zur Philosophie, auch zum Reisen, ist von seinem Vater um 1930
herum aus lebenspraktischen Erwigungen zu einem Ingenieurstudium
gezwungen worden und konnte als Ingenieur beruflich durchaus reussie-
ren. Zuverldssig und liebenswert, tierliebend, jedoch fast stets wie von ei-
ner recht starren Affektpanzerung umgeben, die in der knappen Eruption
eines Wutanfalls selten einmal kurz aufgesprengt wurde, lebte er als Er-
wachsener nie mit jemandem zusammen, weder mit Mensch noch Tier.
Andererseits hat er sich immer aus der Distanz um andere gekummert.
Etwas auffallend war, wenn auch zunichst nur am Rande, die strikte
Meidung von Beerdigungen. Oder auf Reisen, wenn es gelegentlich ei-
nen interessanten oder besonders schonen Friedhof zu besuchen gege-
ben hitte, blieb er stets wartend aufSerhalb, als wiren Friedhofe etwas
mit Tod Ansteckendes. Auch mit 9o Jahren erschien ihm das Schreiben
eines Testamentes als viel zu frith. Zu vieles im Leben empfand er wohl
als ungelebt, unerledigt, so auch das Schreiben eines philosophischen Bu-
ches, dessen Vornotizen ihn zwar lange intellektuell jung gehalten hat-
ten, doch das selbst nie Gestalt annehmen wollte.

Der Zusammenhang dieser Todesverdrangung zu seinem schweren
Sterben mag nicht absolut zwingend sein, und es mag mehr als eine Ur-
sache gegeben haben. Als er jedoch mit weit tiber 9o Jahren und ohne
erkennbare Erkrankung ans Sterben kam, war dieses fur den Hausarzt
unerklirlich quilend und lange. Medizinisch sei es ein Ratsel, wie und
wovon er iiberhaupt noch lebe. Jedoch nach jedem Atemstillstand setz-
te, Uber viele Tage, die Atmung immer wieder ein. SchliefSlich trat der
Tod doch ein, wie man so sagt. Widerstrebend genauer beschrieben: Mir
erschien es, als hieb ein schwerer schwarzer Schatten von durch rasen-
de Schnelligkeit unklarer Gestalt dem Sterbenden die Todesfaust tief in
den Mund, so dass der ganze Arm nachstief§ und der Sterbende sich ein
letztes Mal hoch aufbiumte, die Augen aufriss und den Tod mit einem
Ausdruck so ungeheuren Schreckens ansah, dass fiir einen wie ewigen
Augenblick, einen hollischen Kairos, alles erstarrte, die Zeit, die Augen,
auch ich, bis er leblos hintentiber kippte.

Frappierend an dieser Erscheinung ist die Starke der menschlichen Vor-
stellung des Todes als etwas von aufSen Kommendes, die Externalisierung

34

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

des Todes. Die haufigste externalisierte und personalisierte Vorstellung
des Todes schlagt sich im Bild jenes Knochengeriistes’ nieder, das wir in
Wirklichkeit alle in uns tragen, so wie der Tod im lebenden Organismus
selbst angelegt ist. Wir fassen den Tod in den magischen und primarpro-
zesshaften Schichten unseres Wesens im Grunde als Mord auf.

Doch auch die menschliche Gewalttitigkeit und Mordlust stellen wir
uns als etwas den Menschen, zumindest jenen der eigenen Gruppe, Au-
erliches vor, auch hier externalisieren wir (Girard 2010, S. 126). Diese
doppelte Projektion innermenschlicher Vorgiange nach aufSen verwischt
die Grenze zwischen dem unvermeidlichen Sterben und dem vermeidba-
ren Toten und erschwert es sehr, die Moglichkeiten der Vermeidung ge-
genseitigen Totens klar in den Blick zu nehmen.

Etwa zur Zeit dieser Sterbebegleitung erzihlte mir eine vertraute Kol-
legin, deren Eltern aus der Turkei stammten, vom Tod ihrer GrofSmut-
ter. Diese hatte etwa ein Jahr zuvor zu ihr gesagt, » Tochter«, so nann-
te sie manchmal auch die Enkeltochter, »seid nicht traurig, wenn ich
sterbe. Ich hatte ein schones, erfulltes Leben. Als junge Frau konnte ich
wunderbar tanzen, dann hatte ich Euch. Es ist nicht schlimm, wenn ich
gehe«. Auch hier ist der Zusammenhang zu ihrem verhaltnismafSig sanf-
ten Tod, einem Hintiberdimmern im Kreis der Familie, nicht zwingend
und sicher nicht monokausal. Aber der Vergleich dieser beiden Arten zu
leben und zu sterben legt doch nah: Todesverdringung, ungelebtes Le-
ben, unerfiillte Wiinsche, wenn also keine Versohnung von Wunsch und
Wirklichkeit stattgefunden hat, schneiden tief ein und entfalten aus die-
ser Tiefe heraus ihre dadurch nicht geringere Wirkung.

Es trostet, wenn man sich tiiber wesentliche Angelegenheiten sagen
kann, wie Thomas Mann es hoffnungsvoll in einem Brief tat: »es war
da, auch ich hatte es, ich werde es mir sagen konnen, wenn ich sterbe«
(zitiert nach Lahme 20715, S. 55).

Es lohnt sich, bei dieser Polaritit der Abschiedsmoglichkeiten vom
Leben und ihres Zusammenhangs mit dem gesamten Lebenszyklus von
Menschen einen Augenblick zu verweilen. Sie erinnert in einem MafSe
an Erik H. Eriksons achtstufige Theorie der psychosozialen Entwicklung
und Identitatsbildung, dass sie als eine neunte Stufe betrachtet werden
kann. Von der frihesten nachgeburtlichen Stufe an, der Polaritit zwi-
schen Urvertrauen und Urmisstrauen, welche jedoch, als gewisserma-
Ben nullte Stufe, schon in der Gebarmutter vorgeformt wird, bis zu der

3 Eine moderne, humoristische und vorzugsweise fiir dltere Kinder gedachte
Version dieses traditionellen Knochenmannes ist »Scary Harry « (Kaiblinger
2015). Diese Art, das Memento Mori lebensgeschichtlich frith ins Spiel zu
bringen, ist ein heilsam dosiertes Unterlaufen der Todesverdriangung in einer
Gesellschaft, in der viele ein historisch nie dagewesenes Alter erreichen, bis
sie einmal unmittelbar mit einem Toten in Berithrung kommen. Fiir manche
ist der erste Tote, dessen sie ansichtig werden, die eigene Person.

35

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

achten Stufe des hohen Lebensalters, die durch die Polaritit Ich-Inte-
gritat versus Verzweiflung und Lebensekel gekennzeichnet ist, schildert
Erikson das menschliche Leben als eine Bearbeitung charakteristischer,
phasenweise verdichteter Krisen mit dem Ziel, dem jeweils glinstigen
Ausgang der Krise einigermafSen nahe zu kommen. Erikson gelangt also
vom Urvertrauen in Welt, Leben und eigene Person iiber Intimitit versus
Isolierung (6. Stufe) bis zur riickblickenden Integration der Hohen und
Tiefen des Lebenslaufs in das eigene Selbstbild als ein abgerundetes Gan-
zes (Erikson 2017, S. 55-122). Auf allen acht Stufen des Modells geht es
darum, »im psychologischen Sinne am Leben zu bleiben« (ebd., S. 56).
In jeder Krise, so auch bei der zwischen Identitdtsbildung versus Identi-
tatsdiffusion (5. Stufe) und jener zwischen Generativitat und Stagnation
(7. Stufe), fallt eine Entscheidung fur eine weitere Vertiefung, Konzentra-
tion und schliefflich Offnung des Lebensstroms oder fiir eine Finengung
und Erstarrung, mit anderen Worten, firr Eros oder Thanatos. Und ob-
wohl es unzihlige Zwischentone und Variationen gibt, lasst sich doch bei
jeder Stufe deutlich unterscheiden, ob der Entwicklungsschritt als eher
gegliickt oder als eher missgliickt betrachtet werden kann. Worum aber
geht es in der letzten Krise eines Menschen? Paradoxerweise scheint es
sich auch beim Scheiden aus dem Leben und angesichts des Todes um
eine erweiterte Art der Parteinahme fiir das Leben zu handeln. Kénnen
wir uns dem grofSen Strom des Seins anvertrauen, den man, mit einem
Symbol, das fiir Schopfung steht, auch Gott nennen kann — wider den
Geist, der stets verneint?

Spricht man mit Personen, die eine gewisse Erfahrung mit Sterbepro-
zessen gesammelt haben, so kénnen diese, wie beim Hineingleiten ins
Leben so auch beim Hinausgleiten, meist ohne Zoégern die Menschen,
die sie beim Sterben begleitet haben, einem der beiden Pole zuordnen,
wenn wir einmal die Fille unertraglichen korperlichen Leidens ausklam-
mern. Sie haben diese Personlichkeiten schon zuvor als mit sich im gro-
fen Ganzen im Reinen erlebt oder als tief unzufrieden und empfinden
den letzten Schritt als nattrliche Folge des vorletzten. Nichts ist bildkraf-
tiger als letzte Visionen, wenn die Grenzen des Bewusstseins sich zum
Vor- und Unbewussten hin auflosen. Exemplarisch sei einerseits jene ge-
nannt, die sich von Kindern in bunter Kleidung umgeben sieht, jene an-
derseits, die tiberall Ekel erregende Ratten wimmeln sieht.* Bei den far-
bigen Abschiedsbildern schliefst sich der Lebenskreis besonders deutlich
mit Hoffnung und Vertrauen in Geburtlichkeit und nachwachsendes Le-
ben zusammen, eben als zyklische Wiederkehr, als Identitit tiber ein ein-
zelnes Leben hinaus.

Diesen Zusammenhang von Leben und Tod zeigt auch Thomas Mann
bei der Schilderung, wie ein Freund »eines Nachmittags in seinem Bett,

4 Ich danke Aldin Becirbasic fiir diese Mitteilung.

36

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

auf der Steppdecke allerlei Zeitschriften, eine Hand unter dem Kopf, im
Schlafe unmerklich und mit friedlichster Miene abgeschieden, ein Sonn-
tagskind im Tode, wie er es, selbst unter den Unbilden der Zeit, im Le-
ben gewesen war« (Mann 1997, S. 759).

Komplexer und paradoxer die Schilderung von Gerhart Hauptmanns
Tod an Thomas Manns erstem Nachkriegsgeburtstag. Hauptmann, ei-
gentlich und urspringlich ein fast natiirlich zu nennender Nazi-Gegner,
hatte sich Hitler schliefSlich demonstrativ unterworfen, um die Emigrati-
on und Heimatlosigkeit um jeden Preis zu vermeiden. Kurz nach Kriegs-
ende wurde sein Haus in Schlesien von den Polen requiriert und es folg-
te »das Sich-niederlegen und Sterben des Vierundachtzigjihrigen in der
Auflosung des Haushalts, bei gepackten Koffern« (ebd., S. 803).

Es folgt ein Sterbebericht, der mich beeindruckt hat, auch wenn er mit
den Erkenntniserwartungen in einer verwissenschaftlichen Gesellschaft
kollidieren mag: Eine Tochter holt ihre sterbende Mutter zu sich, um sie
zu pflegen. Nachdem diese bereits langere Zeit in der tiefen Unbewusstheit
des Komas liegt, kann sie dennoch nicht sterben. Die Tochter zieht eine
Heilpraktikerin hinzu, welche die gesamte Familie lange begleitet hatte.
Diese verfugt, ohne dariiber sonst weiter zu sprechen, iiber jene erweiterte
Wahrnehmungsfahigkeit, die oft als »Zweites Gesicht« bezeichnet wird.
Sie tritt durch Beriithrung in Kontakt mit der Mutter. Nach einer Weile
teilt sie der Tochter mit, sie sihe eine heranbrandende Flut — ob diese et-
was damit anfangen konne? Allerdings, antwortet die Tochter. Als Kin-
der hitten die Eltern sie einmal zu einer Wattwanderung an die Nordsee
mitgenommen. Die Eltern hitten sich mit der herannahenden Flut verkal-
kuliert und mussten die kleinen Tochter schon auf die Schultern nehmen.
Knapp wiren sie noch entkommen. Daraufhin legt die Heilpraktikerin
der Mutter wieder die Hinde auf und spricht zu ihr, sie miisse sich keine
Sorgen mehr machen. Sie seien der Flut entkommen, die Kinder seien ge-
rettet. Die Mutter 16st ihre Verspannungen. Und sie 16st sich vom Leben.

Eine flichtige, jedoch aufschlussreiche Fallvignette ware jene, in der
eine Tochter, zugleich Krankenschwester, am Sterbebett ihrer Mut-
ter steht und merkt, dass diese auf der Kippe zwischen Leben und Tod
steht. »Schau Mutter«, sagt sie, »der letzte Flieger ist gerade gegangen.
Da kénntest Du doch jetzt auch abfliegen«. Die Mutter tut es. Oder sie
ldsst es geschehen.

An dieser Stelle wirde Georges-Arthur Goldschmidt vielleicht etwas
frivol einwerfen, dass auch »die sexuelle Erfillung ein Davonfliegen ist«
(Goldschmidt 2010, S. 99). Alice Munro schildert in ihrer Erzihlung
Wilde Schwine den Orgasmus einer Frau im fahrenden Zug, den ihr der
Sitznachbar, der sich als Geistlicher vorgestellt hatte, halb gegen ihren
Willen und manuell im Schutz einer aufgeschlagenen Zeitung verschafft:

»Her legs were never going to open.

37

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

But they were. (...)

Invasion, and welcome, and sunlight flashing far and wide on the lake
water (...). They glided into suburbs where bedsheets, and towels used
to wipe up intimate stains, flapped leeringly on the clotheslines (...). The
gates and towers of the Exhibition Grounds came into view, the paint-
ed domes and pillars floated marvellously against her eyelids’ rosy sky.
Then flew apart in celebration. (...) She bit the edge of her tongue. Very
soon the conductor passed through the train, to stir the travellers, warn
them back to life« (Munro 2010 a,S. 121 f.).

Mit all dem wire nur gesagt, dass die beiden gegenlaufigen Urtriebe, Eros
und Thanatos, zugleich zusammengehoren wie Einatmen und Ausatmen.
Man konnte hier auch an folgende literarische Verdichtung denken:

»...schon spiirt er, wie er sich loslost aus seinem Korper, wie er sich aus-
atmet, in die schwarze Nacht hinaus« (Preufsler 2016, S. 158).5

Alicio Braz ist ein brasilianischer Arzt, Psychiater, Zen-Lehrer und pro-
fessioneller Sterbebegleiter, der junge Menschen in Sterbebegleitung aus-
bildet. In Thomas Luichingers Dokumentarfilm » Being There — Da sein«
kommen er und andere Sterbebegleiter und Begleiterinnen aus verschie-
denen Kulturen zu Wort. Aufgrund dieser sehr vielfiltigen professionel-
len Erfahrungen und der Erinnerung an die Begleitung seiner sterbenden
Frau betont er vor allem die Notwendigkeit von inneren und aufSeren
Raumen fur die Endphase des Lebens:

»Die ganze Familie war um sie herum. Das ermoglichte uns, die >Geburt«
ihres Todes gemeinsam zu erleben«.

»Das wichtigste beim Begleiten von sterbenden Menschen, von jedem
Menschen, ob sterbend oder lebend, ist es, fiireinander den Raum zu
halten, einfach Raum zu sein. Raum — wie eine grofse Wiege, die alles

halt«.

»Wenn wir Raum sind, konnen wir sogar uns selbst Raum sein, auch in
schwierigen Momenten, in unserer Verzweiflung, unserer Hoffnungslo-
sigkeit, unserer Wut (...)«

»Und wenn die Patienten fiihlen, dass wir alles halten konnen, jedes Ge-
fithl — das ist dann beruhigend« (A-Bulletin 2017, S. 4 f.).

Viele dieser Themen, vor allem diese Grundhaltung, tauchen immer wie-
der auf, wenn man sich mit dem guten Umgang nicht nur mit dem Le-
bensende, sondern auch mit den Anfingen und dem Verlauf individuellen

5 Im Roman geht es nicht eigentlich ums Sterben, sondern um ein magisches
Verlassen des eigenen Korpers, das in einen lebensgefahrlichen Zustand ge-
steigerter Aufmerksambkeit zwischen Leben und Tod fiihrt.

38

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

Lebens beschiftigt, schliefSlich auch, wenn den Bedingungen menschli-
cher Denkfihigkeit und der Geburt von Gedanken, tiber die sich viel von
Sokrates, dem Sohn einer Hebamme, lernen ldsst, nachgespiirt werden
soll. An den Denktheorien des Psychoanalytikers Wilfred R. Bion, vor
allem seinem Modell des » Containing«, und der Denktheorie der Phi-
losophin Hannah Arendt soll das in spateren Kapiteln vertieft werden.
Hinshelwood verweist im Anschluss an Bion auf die Angriffe, denen un-
sere Denkrdaume standig ausgesetzt sind und deren Energiequelle im To-
destrieb liegt (Hinshelwood 1994). Diese Angriffe zielen aber, wenn das
Denken als Quintessenz menschlichen Lebens verstanden wird, auf die-
ses selbst, in allen seinen Phasen und Formen. Zwei weitere Auflerungen
von Braz deuten ebenfalls in die Richtung von Denken und Wissen und
formulieren Gedanken, denen viel mehr Raum gegeben werden sollte:

»Das Wichtigste ist, immer die Wahrheit zu sagen. Viele Menschen ver-
bringen ihr Leben mit Lugen, gegentiber sich selbst und gegeniiber ande-
ren. Wenn wir das Leben lang ligen, und der Tod kommt, dann ist das
die Stunde der Wahrheit. Es ist sehr traurig, wenn wir die Wahrheit erst
kurz vor dem Sterben aussprechen. Die Wahrheit zu sagen, ist immer
wichtig, auch wenn es schmerzt und schwierig ist. Es wird die Annihe-
rung an den Tod erleichtern« (A-Bulletin 2017, S. 4 f.).

»Ich glaube, wenn wir mit Sterbenden arbeiten, sind wir in einem Raum,
der von einem Mysterium gepragt ist, von etwas Heiligem, in einer Zone
des Nicht-Wissens« (ebd.).

Es geht jedoch nicht nur um den metaphorischen Gebrauch des Raum-
begriffes und die Kritik an Mangel und Mangelhaftigkeit von inneren
Denkrdumen. Deren Marginalisierung steht in Wechselwirkung zum
Mangel an dufleren Raumen:

»Die Gesellschaft unserer modernen Welt bietet den Alten und den To-
ten keinen Platz mehr an. (...) Fiir die Toten ist weder im physischen
noch im geistigen Raum der neuen Stidte etwas vorgesehen« (Condrau
1984, S. 410).

Und wenn es in jungster Zeit Indizien dafiir gibt, dass die extreme Ver-
lagerung des Sterbens und der Gestorbenen hinter die psychischen und
sozialen Kulissen mancherorts ein wenig riicklaufig zu sein scheint, so
schligt dies im Geiste der Leistungsgesellschaft oft in einen neuen Zwang
um, »gut« zu sterben. (Di Falco 2017, S. 12 f.). Dadurch konnen Men-
schen gerade nicht denkend bei ihrem Sterblichsein verweilen (Condrau
1984, S. 408, Bahr 2002).

Schliefilich steht noch die Warnung von S. Giedion im Raum, den Tod,
wie es im Ubergang zur Moderne geschah, zu sehr zu maskieren oder
zu literarisieren:

39

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Es ist viel ehrlicher, den Tod in seiner Krassheit darzustellen (...) Das
Grauen liegt in der unberechenbaren, schlagartigen Zerstorung eines
organischen Wesens« (Giedion 1987, S. 272, 274).

Aber das ist vielleicht noch nicht das ganze Bild. Das Grauen kann zu-
gleich herbeigesehnt und dadurch verwandelt werden. In einer ihrer Er-
zahlungen lasst die kanadische Schriftstellerin Alice Munro ein Mddchen
zu Wort kommen, das glaubt, den Tod in Gestalt des Sensenmannes he-
ranpirschen zu sehen:

»People say, they have been paralyzed by fear, but I was transfixed, as
if struck by lightning, and what hit me did not feel like fear so much as
recognition. (...) This is the sight that does not surprise you, the thing
you have always known was there that comes so naturally, moving de-
licately and contentedly and in no hurry, as if it was made, in the first
place, from a wish of yours, a hope of something final, terrifying« (Mun-
ro 2010 b, S. 45 f.).

Lisst sich der Todestrieb, der hier scheinbar von aufSen, bei niherem
Hinsehen jedoch von innen kommt, besser beschreiben?

5. »Scheintod im Denken«

Selbst das, was wir fur unser personlichstes Denken tiber den Tod hal-
ten konnten, ist wie Wasser in das Flussbett der pragenden Krifte un-
serer Denkgeschichte geleitet, hier also jener der westlichen Welt. Mit
einem anderen Bild liefSe sich sagen, dass unser Denken innerer und au-
Berer Gefafle bedarf, an denen es sich abarbeiten muss, um Form und
Substanz zu gewinnen. Diese GefidfSe sind unterschiedlich flexibel. Sie
konnen den Charakter eines ehernen Gehiuses der Horigkeit anneh-
men, dessen zwingender dufSerer und innerer Kraft man sich nur miih-
sam uiber die Generationen entwinden kann. Das wire weniger schlimm,
wenn es nur um das Denken uber den Tod ginge; es geht aber auch und
vor allem um den Tod im Denken.

Hierfur ist, wie Peter Sloterdijk tiberzeugend zeigt, Platons Darstel-
lungsweise des Todes seines Lehrers Sokrates pragend und modellbil-
dend:

»Es ist erneut Nietzsche, der diese Zusammenhinge erstmals bemerk-
te. Er war misstrauisch genug, zu begreifen, dass Platon den abschied-
nehmenden Sokrates einen Satz zuviel sagen liefs. Er legte den Finger
auf die fatale Sequenz im Dialog Phaidon, in welcher der Weise sei-
nem Freund Kriton den Auftrag erteilt: >Wir sind dem Asklepios einen
Hahn schuldig, entrichtet ihm den(...)!« Kommentatoren merken hier-
zu an, das Hahnenopfer sei bei den Griechen Teil eines volksreligiosen
Rituals gewesen, das Menschen ausfiihrten, wenn sie sich genesen vom

40

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»SCHEINTOD IM DENKEN«

Krankenlager erhoben. Demnach bildet Sokrates in seinem letzten Lehr-
satz eine gefihrliche Metapher: Er redet allen Ernstes so, als habe er
jetzt, da er aus dem Leben geht, guten Grund, dem Gott der Heilkunst
Dank abzustatten (...) fur die Heilung von der Mutter aller Krankheiten
— der Krankheit des Lebens. (...) Indem Platon seinen Lehrer implicite
behaupten lisst, er erhole sich von der lingsten Krankheit, verwandelt
er den Tod des Weisen in die Urszene der Welt- und Lebensiiberwin-
dung im Modus philosophischer Existenz. (...) Darum stellt sich die
neue Disziplin bei ihm von Anfang an als ars moriendi vor« (Sloterdijk
2010, S. 70 f.).

Der biologische Tod wird hier als »bewusste Riickkehr in den Ursprung«
verstanden (ebd., S. 73), was an die Todestriebtheorie Freuds anklingt,
welche allerdings um die entscheidende Dimension des Unbewussten
vertieft ist.

Das kann man einerseits als bedeutende Geste des Widerstandes ver-
stehen, mit der Sokrates die Totungsgewalt der Obrigkeit, ihre wesent-
liche verbliebene Machtquelle, entwertet. Jedoch schlagt in der plato-
nischen Umwertung des Lebens in den Tod als hochsten Wert sowie in
die gewissermafSen vorbeugende, vorlaufende Selbstabtotung zu Lebzei-
ten als Erkenntnishaltung dieser Zug in eine zunehmend verinnerlich-
te unbewusste Identifikation mit dem totenden Aggressor, mit den Ge-
waltherrschern, um.

Dagegen konnte man mit Euripides und vielleicht im Sinne des au-
thentischen Sokrates bedenken: »Wer sterblich ist, der denke Sterbli-
ches!« (Euripides, Alkestis, zitiert nach Condrau 1984, S. 246). Lauft
nicht in der Tat, wer versucht, Unsterbliches zu denken, Gefahr, Unle-
bendiges in die Welt zu setzen?

Aus heutiger Sicht konnte man uiberdies fragen: Ware es nicht frucht-
barer, mit Erkenntnisobjekten sinnlich zu verkehren statt nur platonisch,
zumal wenn diese zugleich Subjekte und Objekte sind, so wie der Be-
trachter selbst? Dass einem, wie Hegel meinte, Horen und Sehen ver-
gehen musse, um zu denken, liegt in dieser Sinneswahrnehmungen und
Sinn abtotenden Tradition eines geisterhaften, leblosen » Denkens« — an
das Hegel sich nicht immer gehalten hat.

Eine zweite Stichprobe aus der Geschichte des Denkens, die sich
hochst merkwiirdig um den Tod rankt, entnehme ich den Essays von
Michel de Montaigne aus dem Frankreich des 16. Jahrhunderts. Zu der
reichen thematischen Vielfalt von Montaignes Denken gehort sein inten-
sives Nachdenken tiber den menschlichen Tod in seinen Essays. Unter Be-
rufung auf Seneca schreibt er iber den Tod eines jungen romischen Ad-
ligen, Tullius Marcellinus. Dieser erwigt, sich einer ldstigen Krankheit
mitsamt seinem Leben zu entledigen, obwohl die Arzte ihm, wenn auch
nicht schnelle, so doch sichere Heilung versprechen. Er ruft seine Freun-
de zur Beratung zu sich. Ein stoischer Philosoph sagt ihm, er solle sich

41

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

nicht so abmiithen mit seiner Entscheidung, es handele sich doch nicht
um etwas von Bedeutung. Leben sei keine grofSe Sache, seine Diener und
Tiere lebten auch. Hingegen sei es eine grofse Sache, ehrenvoll und mit
Weisheit und Entschlossenheit zu sterben. Das Leben sei nur das immer
Gleiche: Essen, trinken, schlafen, trinken, schlafen, essen. Montaigne, der
so viele Lebensthemen, und in so lebendiger Weise, behandelt hat, ldsst
doch Bewunderung iiber einen so durchdachten und »verdauten« Tod
durchblicken: Marcellinus braucht weder Eisen noch Blut. Er will aus
diesem Leben gehen und nicht flichten. Er nimmt nichts mehr zu sich,
und nach drei Tagen lasst er sich mit lauwarmem Wasser besprengen und
verfallt Schritt fiir Schritt — nicht ohne eine gewisse Wollust, wie er sagt
(Montaigne 1962b, S. 593 f.).

Ein zeitgendssisches literarisches Beispiel fiir die Vorherrschaft des To-
destriebes, speziell im Selbstmord sinnvollen Denkens:

»Aus der Kindheit fliehend, bin ich auf die Todesangst gestofSen. So be-
gann ich, zu wissen. Und jene Angst wurde siifSer im Wunsch, zu sterben.
Und der Wunsch wurde durchscheinend in einer grimmigen Zerstérung
der Seligkeit des sinnlosen Denkens« (Cioran 2004, S. 17).

Diese Mischung aus Angst vor dem und Lust am Sterben, am sich selbst
toten, an der Totung des eigenen Denkens, aber auch die am Té6ten an-
derer, an der Abtotung ihrer eigenstindigen Denkentwicklung, soll im
Folgenden mittels Freuds Todestriebtheorie genauer beleuchtet werden.
Todesangst auf der einen Seite, Todesfaszination und Todessehnsucht
auf der anderen sind in unterschiedlichen Mischungsformen hiufig ge-
meinsam anzutreffen, einige davon in pathologischer Form (Condrau
1984, S. 94 ff.).

Bemerkenswert ist die Geringschatzung des irdischen Lebens, wie sie
von Platons Sokratesbild tiber das Romische Reich und das Christentum
bis in unser heutiges Denken vielfach zu konstatieren ist. Sie wird im an-
tiken romischen Beispiel mit den animalischen Aspekten des Lebens be-
griindet, wie sie niedere Tiere und Menschen aufwiesen. Sie wird in Begrif-
fen des sich entfaltenden symbolischen Universums begriindet, in denen
jedoch so getan wird, als bildete diese Bliite menschlichen Lebens nicht
eine vielfach gegliederte Einheit mit den frithesten und einfachsten Wur-
zeln des Lebens. Diese Aufspaltung menschlicher Lebensprozesse ist eines
der Merkmale der Vorherrschaft des Todestriebes im Denken. Gegen die-
se Vorherrschaft wird im Folgenden argumentiert, nicht gegen die unver-
meidliche Beimischung des Todestriebes im Denken wie im Leben allge-
mein.

Menschliches Leben und Denken wird dabei als existentieller Zusam-
menhang gedacht:

»Das Denken begleitet das Leben und ist selbst die entmaterialisierte
Quintessenz des Lebendigseins« (Arendt 1989, S. 190).

42

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»SCHEINTOD IM DENKEN«

schreibt Hannah Arendt und fiigt an, dass ein menschliches Leben ohne
Denken zwar moglich, jedoch nicht nur sinnlos, sondern gar nicht wirk-
lich lebendig sei: »Menschen, die nicht denken, sind wie Schlafwandler«
(ebd., S. 190. Vgl. auch Clark 20715).

Das Treffende solcher Begriffe wie »Scheintod im Denken« oder jener
der nichtdenkenden und nicht wirklich lebendigen Schlafwandler oder
auch der erstarrten »denkenden Statuen« (Elias) liegt darin, dass es sich
um Varianten abtétenden Denkens handelt, mit seinem vollen morde-
rischen und selbstmorderischen Potenzial. Das wird nicht nur am Kon-
text der Shoah im Zweiten Weltkrieg deutlich, der bei Hannah Arendt
mitschwingt. Der Historiker Christopher Clark verwendet den Begriff
der Schlafwandler bereits hinsichtlich der Genese des Ersten Weltkrieges
mit seinen 20 Millionen Todesopfern und 21 Millionen Verwundeten als
diagnostische Kategorie (Clark 2015, S. 718.).

Zur Aufhebung solcher Spaltungen des Denkens leistet beispielswei-
se Hannah Arendt ihren Beitrag, wenn sie Vita Activa und Vita Cont-
emplativa zusammendenkt, oder Freud, indem er anale, orale, genitale
und aggressive Triebe einzelner Patient/innen mit der menschlichen Kul-
turentwicklung insgesamt verbindet, oder Elias, wenn er in seiner Zivi-
lisationstheorie menschliches Verhalten beim Essen, bei den Ausschei-
dungvorgingen, in den sexuellen und aggressiven Beziehungen in eine
Synthese mit Staats- und Begriffsbildungsprozessen bringt.

Einige dieser Gegenbewegungen gegen abtotendes Denken in der po-
litischen Theorie, der Philosophie, der Psychologie, der Soziologie und
in literarischer Arbeit und Dichtkunst werden hier aufgegriffen und zu-
sammengefiihrt. Das methodische Vorgehen gestaltet sich dabei als ein
Wiederholen und Durcharbeiten des leitmotivischen Zusammenhangs
von Leben und Tod, verstanden als Denkfelder und Denkstrukturen,
auf verschiedenen Ebenen und in unterschiedlichen Themenfeldern und
Denktraditionen, solange bis Gegensatz und Zusammengehorigkeit bei-
der ausreichend entfaltet und verarbeitet sind. Die Antwort einer lang-
jahrigen ehemaligen Rechtsmedizinerin auf die Frage, ob sie nach so vie-
len Begegnungen mit dem Tod in seinen unschénsten Formen Angst vor
dem Sterben habe, mag Auskunft dariiber geben, wie dies alltagsprak-
tisch aussehen konnte:

» Angst wire das falsche Wort. Ich habe den Tod in mich aufgenommen.
Ich finde es einfach unheimlich schade, wenn ich sterben miisste« (Ta-
ges-Angzeiger, 08.11.2016, S. 19).

Ein Mensch im lebendigen Widerspruch.

43

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

6. Pluralistisches Denken gegen abtotendes Denken

Seit es Leben auf der Erde gibt, hat sich dieses, in langer Sicht betrach-
tet, als Komplexitatssteigerung betitigt, als eine Bewegung der Selbst-
entfaltung. Homo Sapiens treibt diese Bewegung in ungeahnte Hohen,
mit dem neuzeitlichen Risiko noch tieferen Absturzes.

Anthropologisch lassen sich die Menschen als »kulturgepragtes Viel-
fachwesen« kennzeichnen (Lenk 2013). »Kultur bedeutet (...): sich un-
terscheiden von anderen (...). So gesehen ist Vielfalt die Ursache aller Zi-
vilisation - sie ist aber zugleich auch die Ursache jedes Krieges. Denn wo
Unterschiede sind, sind auch Konfliktherde, Selbstbehauptungsansprii-
che, Uberlegenheitsgefiihle« (Kermani 2018, vgl. Wouters 1998). Mit
diesen Ambivalenzen gilt es umgehen zu lernen.

Eine Kultur der lebendigen Vielfalt und Widerspriiche, in der diese
und die sozialen Ungleichheiten zugleich politisch entscharft oder zivi-
lisiert sind, ist eine pluralistische Kultur. Wenn hingegen der Todestrieb
im Denken vorherrscht, dominiert die Friedhofsruhe scheinbar stabiler
Widerspruchsfreiheit (Bauman 1992, S. 22). Dieser Gedanke lasst sich
mit Hannah Arendt vertiefen.

Die politische Philosophin Hannah Arendt ist in Hannover geboren.
Dort steht ein Leibniz-Denkmal, eine Art Schattenriss seines Kopfes, mit
dem Zitat » Einheit in der Vielbeit«. Diese pragnante Denkfigur findet sich
mit der umgekehrten Akzentsetzung als » Vielfalt in der Einbeit« exem-
plarisch in der Praambel der Schweizer Bundesverfassung (Bundesverfas-
sung 1999/2016). Pluralismus in diesem zeitgenossischen Sinn setzt eine
stabile Staatsbildung mit Gewaltmonopol und Gewaltenteilung voraus,
oder, falls man den Begriff Pluralismus auch auf die zwischenstaatliche
Ebene anwenden mochte, einen ansatzweise dquivalenten internationalen
Ordnungsrahmen. Auf beiden Ebenen, der inner- und der zwischenstaat-
lichen, eroffnet Pluralismus einen Raum fiir Menschenrechte, grundle-
gend dafiir ist das Recht auf Leben (Rensmann 201 5). Unter dieser Bedin-
gung wird die Fahigkeit zu pluralem Denken politisch im Sinne Hannah
Arendets: »Politik handelt von dem Zusammen- und Miteinander-Sein der
Verschiedenen« (Arendt 2003, S. 9). Politik beruht demnach auf der » Tat-
sache der Pluralitiat der Menschen« (ebd.). Umgekehrt gilt:

»Eine gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem
Aspekt gesehen wird; sie existiert iberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Per-
spektiven« (Arendt 2014, S. 73).

Die Fihigkeit, die Realitdt der Welt zu erkennen, nennt Hannah Arendt
»Gemeinsinn«. Dieser Sinn sei derjenige, der unsere anderen funf Sinne,
also Sehen, Horen, Riechen, Schmecken und Tasten und »die radikale Sub-
jektivitat des sinnlich Gegebenen in ein objektiv Gemeinsames und darum
eben Wirkliches fugt« (Arendt 2013, S 264f.). Sie fasst diesen Gemeinsinn

44

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISTISCHES DENKEN GEGEN ABTOTENDES DENKEN

als politische Qualitit auf, als Sinn fiir die res publica, die offentliche Sa-
che. Demgegeniiber lautet eine philosophische Gegenwartsdiagnose:

»Die radikale Subjektivitit wird nicht mehr allein im Privaten zelebriert,
sondern zersplittert auch die politische Offentlichkeit in Narzissten, die
ihre Selbstbespiegelungen und Projektionen mit der Welt verwechseln«
(Emcke 2017, S. 35).

Diese Zersplitterung kann, wie gezeigt werden soll, als kulturell vermit-
telter Ausdruck des Thanatos, des Todestriebes, dessen Hauptmerkmal
sie in sich tragt, betrachtet werden. Die entgegenwirkende Fahigkeit zum
Gemeinsinn bringt hingegen die verbindende Kraft des Eros als Kern al-
ler Lebenstriebe zur Geltung. Fiir menschliches Leben spezifisch ist ein
solcher zusammenfassender Sinn, der sich im Denken als Fihigkeit zur
Bildung von Zusammenhangsmodellen des sinnlich Beobachtbaren ma-
nifestiert, als die Vitalfunktion der Synthesebildung. Diese beruht auf der
Fahigkeit zur Symbolbildung, also darauf, dass Menschen in einem sym-
bolischen Universum leben.

Das pluralistische Menschen- und Gesellschaftsbild der Einheit in der
Vielfalt, das die Lebensentwiirfe der Menschen in ihrer individuellen
Vielfalt achtet, liegt in der gesamten Moderne im Kampf mit einem in-
tellektuell und politisch auf beherrschende Vereinheitlichung der Men-
schen, auf eine total »verwaltete Welt« (Horkheimer/Adorno 2013), und
implizit oder explizit auf die Unterdriickung, Ausstofsung bis hin zur
Vernichtung der Anderen abzielenden Menschen- und Gesellschaftsbild.
Dieser Verwaltungsaspekt verwandelt lebendige Individuen, die entspre-
chend der sozialen Natur der Menschen in ein Bezugsgewebe menschli-
cher Angelegenheiten hineingeboren sind, tendenziell in isolierte Objekte
des Herrschafts- und Verwaltungshandelns. Oder, mit der demokrati-
schen Kommunistin Rosa Luxemburg schon 1918 in Richtung Sow-
jetrussland gesprochen:

»Ohne allgemeine Wahlen, ungehemmte Presse- und Versammlungsfrei-
heit, freien Meinungskampf erstirbt das Leben in jeder 6ffentlichen In-
stitution, wird das Scheinleben in der Biirokratie allein das titige Ele-
ment« (zitiert nach Arendt 2018, S. 33).

Pluralistisches Denken und Handeln, abgesichert durch die Institution
der Gewaltenteilung, wird demgegentiber als wesentliches Gegenmittel
gegen abtotendes Denken und Handeln im Kontext von Wissenschaft,
politischer Herrschaft und Terrorismus herausgearbeitet.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts dufSert sich der schottische Moral-
philosoph Adam Smith, den wir sonst sehr einseitig als Schopfer der »un-
sichtbaren Hand « des kapitalistischen Marktes kennen, in seiner Theorie
der ethischen Gefiible kritisch gegen den Typus des politischen Fiihrers,
der, wie man heute sagen wiirde, narzisstischen Allmachtsphantasien un-
terliegt. Dieser

45

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»pflegt in seinen eigenen Augen sehr weise zu sein und ist oft so verliebt
in die eingebildete Schonheit seines blof$ vorgestellten Regierungsplanes,
dass er nicht die geringste Abweichung von diesem Plane vertragt. (...)
Er scheint sich einzubilden, dass er die verschiedenen Glieder einer Ge-
sellschaft mit ebensolcher Leichtigkeit anordnen kann, als die Hand die
verschiedenen Figuren auf dem Schachbrett anordnet. Er bedenkt nicht,
dass die Figuren auf dem Schachbrett kein anderes Bewegungsprinzip
besitzen als jenes, welches die Hand ihnen auferlegt, dass aber auf dem
grofSen Schachbrett der Gesellschaft jede einzelne Figur ein eigenes Be-
wegungsprinzip besitzt« (Smith 2010, S. 380. Vgl. Blomert 2012, S. 263).

Dieses Abstrahieren von der Vielheit der Menschen und ihrer Motive
steht in Wechselwirkung mit Ordnungsvorstellungen, die im Gegenteil
zu »hochster Unordnung und Verwirrung« fithren (ebd.). Dementspre-
chend formuliert Hannah Arendt,

»dass alles Trachten nach Allmachtigkeit, ganz abgesehen von der Frage
der Hybris, immer danach trachten muss, Pluralitit als solche zu ver-
nichten« (Arendt 2014, S. 255),

eine auch gegenwartig hochst giiltige Beobachtung.

Wenn lebendige Menschen in Beherrschungsphantasien zu leblosen
Figuren gemacht werden, bedeutet das, dass dem vereinheitlichenden
Drang, wenn ihm keine Grenzen gesetzt werden, etwa durch Gewalten-
teilung, Pluralismus und eine vielfiltige und hochwertige 6ffentliche Dis-
kussionskultur, eine Tendenz zur Umsetzung destruktiver Gedankenwel-
ten, Phantasien und Triebe innewohnt. Wenn beherrschte Menschen sich
mit dem Beherrschungsdrang, dessen Objekt sie sind, selbst schliefSlich
identifizieren, spricht man im Deutschen mit einem schrecklich treffen-
den Begriff von »Kadavergehorsam«.

Diese abtotende Tendenz zielt nicht nur auf Aushéhlung und Aus-
16schung von Pluralitit, sondern in letzter Konsequenz auch auf die zu-
vor durch eine pluralistische Ordnung geschiitzten Menschen. Sie kommt
je nach den Machtverhiltnissen in stiarker sublimierter oder direkter bru-
taler Weise zum Ausdruck. In einer Arbeit iber den Todestrieb, auf den
hier noch genauer eingegangen werden soll, schreibt Kurt R. Eissler:

»Das Problem des Menschen ist nicht sein Aggressionstrieb als solcher,
sondern vielmehr die Tatsache, dass seine Aggression nicht von Selbst-
erhaltung gesteuert wird, sondern von Narzissmus und Ambivalenz«
(Eissler 1992, S. 38).
In seiner Theorie der ethischen Gefiihle setzt Smith dem eine Haltung
der Sympathie und des Mitgefiihls mit den Mitmenschen entgegen, ge-
grindet in der Liebe zur Menschheit und einem Wohlwollen, welches die
Unendlichkeit des Universums umfasst.
Ein aktuelles politisches Beispiel, das zugleich die intergenerationel-
le Weitergabe von todlicher Denkverweigerung und Totungsimpulsen

46

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISTISCHES DENKEN GEGEN ABTOTENDES DENKEN

zeigt, bilden bestimmte tiirkische Reaktionen auf den Beschluss des
Deutschen Bundestages, die Verfolgung und Ermordung der Armenier
im Osmanischen Reich vor hundert Jahren als Volkermord zu bezeich-
nen und die deutsche Mitschuld daran zu benennen.

Hierbei geht es nicht nur um den personlichen Narzissmus politischer
Fiihrer, sondern auch um den in Wechselwirkung damit stehenden kol-
lektiven Narzissmus, wie er jedem Nationalismus und Rassismus eigen
ist. Insbesondere die Weigerung, die eigenen aggressiven und bosartigen
Schattenseiten in das scheinbar makellose Selbstbild einzubeziehen, stei-
gern die Aggression der von Uberlegenheitsideologien Besessenen ins Un-
berechenbare und Unkontrollierbare.

Die Neue Ziurcher Zeitung kommentiert »die personlichen Attacken
bis hin zu direkten und indirekten Morddrohungen, denen vor allem die
turkischstimmigen Bundestagsabgeordneten ausgesetzt sind «, wie folgt:

»Die Unfihigkeit vieler Turken in der Tiirkei, aber auch vieler tiirkisch-
stammiger Deutschen, ein pluralistisches Meinungsspektrum zu akzeptie-
ren, vergiftet die Debatte um den Volkermord an den Armeniern genau-
so wie die um den Umgang mit den Kurden« (NZZ, 08.06.2016, S. 5).

Auch solche intellektuelle, emotionale und seelische Vergiftung ist zu den
schleichenden Formen abtotenden Denkens zu zdhlen. Sie wurzelt oft ge-
nug in morderischem Handeln und triagt den Keim zu neuen Gewaltaus-
briichen in die Zukunft.

Ein weiteres Beispiel dafiir ist ein Ereignis des franzosischen Prasident-
schaftswahlkampfes 2017. Der Kandidat Emmanuel Macron hat wih-
rend eines Besuches in Algerien Mitte Februar 2017 die Kolonisierung
und deren blutige Schlussphase im Kolonialkrieg als Verbrechen gegen
die Menschheit bezeichnet und eine offizielle Entschuldigung des franzo-
sischen Staates gefordert. Zeit, Ort und Inhalt der Forderung, das alge-
rische Trauma nicht linger zu verdrangen, sind mutig in einem grundle-
genden Richtungswahlkampf, in dem die Kandidatin des rechtsextremen
Front National zu diesem Zeitpunkt nach allen Umfragen in Fihrung
lag. Diese nationalistische Partei ist 1972 mit vielen Befurwortern ei-
nes franzosischen Algerien gegriindet worden. Dieser verdriangte Erinne-
rungskomplex mit seinen Folgen in gesellschaftlichen Handlungen und
Unterlassungen

»erkldrt zum Teil die Spaltung der franzosischen Gesellschaft, die Aus-
schreitungen in den armen Banlieues, wo tiberdurchschnittlich viele
Menschen aus dem Maghreb wohnen, und die autoritiren Tendenzen,
die besonders, aber nicht nur in der rechtsextremen Partei Front Natio-
nal aufscheinen« (Calla 2017, S. 2).

Zu diesem Verdrangungsprozess, in dem sich deutsche und franzosi-
sche Gewaltgeschichte verschrianken, gehort auch die Nacht des 7. Ok-
tober 19671. Die franzosische Polizei unter dem Befehl des Prifekten

47

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

und Kriegsverbrechers Maurice Papon (1998 fiir Verbrechen gegen die
Menschheit unter der deutschen Besatzung zu zehn Jahren Haft verur-
teilt) richtete mitten in der Hauptstadt ein Massaker unter friedlich de-
monstrierenden Algeriern an, das dann fir drei Jahrzehnte aus dem an-
scheinend gleich mit massakriertem kollektiven Gedachtnis verschwand.
Indem Macron an die Wurzelfdulnis dieser verdriangten Untaten geht,
setzt er einer rechtsextremen Politik eine wirklich radikal demokrati-
sche Antwort entgegen: Eine Strategie der Entlastung von kollektiver
Verdriangung von Gewalt.

Die mangelnde Fahigkeit, im pluralen Chor in Deutschland und der
Europdischen Union die Stimmen aus der Tiirkei angemessen zu horen,
leistet dabei ihren Beitrag (Waldhoff 1995). Dieser Mangel ermoglicht
den Einbruch radikaler Antimigrationsbewegungen, denen ebenfalls das
pluralistische Talent oder die Kunst der Mehrstimmigkeit, die Fahigkeit
und der Wille zur Fremdheitsverarbeitung, letztlich die lebensnotwen-
dige Zivilisierung der Aggression in Form von gegenseitiger Rucksicht-
nahme abgeht, wie sie fur die Bildung und Erhaltung »eines 6ffentlichen
Raums der Freiheit« (Arendt 2018, S. 38) konstitutiv sind.

Die leichtsinnige oder bisweilen geradezu lustvolle Zerstorung des
pluralistischen Erbes im Denken, Fithlen und (anti-politischem) Handeln
ist jedoch auch in unserer Zeit die grofte politische, psychologische und
intellektuelle Gefahr, wie Peter Baehr, der in Hongkong lehrt, schreibt
(Baehr 2010, S. 144). Denn da geht es in letzter Instanz immer um Le-
ben und Tod, um die kalt machende Lust des Todestriebes.

Wenn mit Hannah Arendt als Kern der Denkfahigkeit »das Sokrati-
sche Zwei-in-einem« (Arendt 2015, S. 186) angenommen wird, also »das
stumme Zwiegesprach zwischen mir und mir selbst« (ebd., S. 184), dann
ist diese intrapsychische Dualitiat Kern und Keim pluralistischen Den-
kens, denn sie »verweist auf die unendliche Vielzahl, die das Gesetz der
Erde ist« (ebd., S. 186).

7. Abtotendes Denken in den
modernen Wissenschaften

Der modernen Wissenschaft, zugleich Prageinstanz und Symptom gegen-
wirtiger gesellschaftlicher Lebensformen, attestierten Horkheimer und
Adorno in der Dialektik der Aufklirung eine wenig pluralistische Hal-
tung:
»Die Vielheit der Gestalten wird auf Lage und Anordnung, die Geschich-
te aufs Faktum, die Dinge auf Materie abgezogen« (Horkheimer/Ador-
no 2013, S. 13).

48

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABTOTENDES DENKEN IN DEN MODERNEN WISSENSCHAFTEN

Auch Hannah Arendt weist auf die Logik dieses Wissenssystems hin, in
dem zu den zu Objekten reduzierten Forschungsfeldern, einschliefSlich
anderer Menschen, so grofSe Distanz gehalten wird, dass man sich »auf
die konkrete Mannigfaltigkeit des Gegebenen nicht einlassen« kann, also
weder auf die besondere Pluralitit der Menschen noch die der Dinge
(Arendt 2014, S. 340). Devereux spricht von einem Selbst-Modell der
Forscher als »Marsmenschen«:

»Ein marsmenschlicher Feldforscher oder Psychologe, der der Einfithlung
in seine Objekte nicht fihig ist, konnte alles beschreiben, blof§ nicht das,
was an Menschen auf distinktive Weise menschlich ist, weil eben seine eige-
ne Nichtmenschlichkeit ihm die entscheidende Fahigkeit des Menschen zur
Selbstpriifung verhehlen wiirde, die im Gefiihl des Menschen fur seine ei-
gene Identitit und in seiner Fahigkeit griindet, gleichzeitig und bewuf3t so-
wohl als Objekt wie als Beobachter zu fungieren« (Devereux 1998, S. 179).

Dass diese unmenschlich grofSe Distanz abtotenden Charakters ist, macht
beispielsweise das sozialpsychologische Milgram-Experiment sichtbar.
Bekanntlich war die Mehrheit der Testpersonen bereit, auf Drangen ei-
ner wissenschaftlichen Autoritit anderen Menschen, zu denen sie durch
die experimentelle Anordnung gentigend dufSere und innere Distanz hat-
ten, zuletzt auch potenziell todliche Stromschlage zuzuftugen, deren si-
mulierten Charakter sie offensichtlich nicht kannten. In einer Abwand-
lung des Experiments, die man als pluralistisch bezeichnen kann, gentigte
eine zweite wissenschaftliche Autorititsfigur, die sagte »Sie miissen das
nicht tun«,und kein einziger Proband machte weiter. » Angesichts eines
Pluralismus der Autoritit behaupteten sich die moralischen Triebe der
Versuchspersonen und gewannen wieder die Kontrolle tiber ihr Verhal-
ten« folgert Zygmunt Bauman (2003, S. 89).

Aber entspringt der nicht nur in diesem Beispiel sichtbar werdende Ty-
pus » Todliche Wissenschaft« (Miller-Hill 1984) wirklich nur der Unfa-
higkeit der Versuchspersonen, aus der autoritiren Sozialstruktur der mo-
dernen Wissenschaft auszubrechen, entspringt er denn tiberhaupt nicht
»destruktiven Trieben«, wie Stanley Milgram es fur notig halt besonders
zu betonen (Bauman 2005, S. 88)?

» Wissenschaftliche Objektivitit«, schreibt Goldschmidt tiber Miil-
ler-Hills Studie zur deutschen Biologie der NS-Zeit, »legte die Grund-
lagen zum Volkermord« (Goldschmidt 2010, S. 33); vielleicht, weil sie
dazu neigt, Menschen als leblose Objekte zu denken?

Das wurde die Notwendigkeit zivilisatorischer Vorkehrungen wie der
Gewaltenteilung, des Rechtsstaates, des Pluralismus und der Gedanken-,
Meinungs- und Wissenschaftsfreiheit keineswegs obsolet machen, son-
dern vielmehr ihre Lebenswichtigkeit und ihre Erfolgschancen unter-
streichen, die in der pluralistischen Variante des Milgram-Experimentes
so klar zum Ausdruck kommen.

49

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Die Existenz abtotenden Denkens in den modernen Wissenschaften
kann bereits auf einer ganz elementaren Ebene sichtbar gemacht wer-
den. Die Grundlegung der Soziologie als neuer Wissenschaft durch Au-
guste Comte erfolgte aus der Emanzipation von der zuvor in Frankreich
etablierten »sozialen Physik«. Seitdem zeigen sich im weltweiten Wis-
senschaftssystem Versuche zu einer elaborierten Riickkehr zur sozialen
Physik, zur Ubertragung naturwissenschaftlicher Modelle, die in der Re-
gel an unbelebter Materie gewonnen wurden, auf die theoretische und
praktische Behandlung von Menschen und Tieren.

Dieses »reduktionistische Programm« (Griffin 1988, S. 3 ff.), welches
von den Teilen zum Ganzen hin erklirt, zielt als moderner wissenschaft-
licher Konsens nach Griffin u.a. auf deanimation (ebd., S. 7), was dem
Sinne nach als eine Form von Abtotung uibersetzt werden kann.

Versuche zur Entwicklung von Denk- und Handlungsmodellen, wel-
che fiir Menschen geeigneter sind, bilden einen sich davon absetzenden
oppositionellen Wissenschaftsstrang. Der Neuropsychologe Alexander
Lurija teilt die Wissenschaftler diszipliniibergreifend in zwei grundle-
gende Denkschulen ein, die er die klassische und die romantische nennt
und die nicht nur wissenschaftliche, sondern auch personliche Grund-
haltungen umfassen. Der klassische Wissenschaftler zerlege die Ereignis-
se in ihre Bestandteile. Der romantische Wissenschaftler hingegen folge
nicht dem Weg des Reduktionismus:

»Romantiker in der Wissenschaft haben weder das Bediirfnis, die leben-
dige Wirklichkeit in elementare Komponenten aufzuteilen, noch wollen
sie den Reichtum der konkreten Lebensprozesse in abstrakten Model-
len darstellen, die die Phinomene ihrer Eigenheiten entkleiden« (Lurija
1993,S.177).

Es gehe ihnen um das » Aufdecken eines Netzwerks wesentlicher Zu-
sammenhinge« bei »Bewahrung mannigfaltiger Subjektivitat« (ebd.,
S. 182). Diese Wissenschaftshaltung kniipft in der Tat historisch gese-
hen an Goethe und an die Romantiker an. Ernst Troeltsch hat als ei-
nen wesentlichen Aspekt der Romantik ihre »Revolution (...) gegen
den ganzen westeuropdischen mathematisch-mechanischen Wissen-
schaftsgeist« beschrieben (zitiert nach Mishra 2017, S. 213). In die-
ser Hinsicht haben die Vertreter der Bewegung, die Mishra die »kultu-
relle Romantik« nennt, schon im 19. Jahrhundert auf latent todliche
Risiken der Moderne aufmerksam gemacht. Am eindriicklichsten gilt
dies fiir Heinrich Heine, als er bereits im 19. Jahrhundert schrieb: »Es
wird ein Stuick aufgefiihrt werden in Deutschland, wogegen die fran-
zosische Revolution nur wie eine harmlose Idylle erscheinen mochte«
(Heine in Weinrich 1987, S. 120); Nietzsche erganzte: »Es wird Kriege
geben, wie es noch keine auf Erden gegeben hat« (Nietzsche in Mish-
ra 2017, S. 240).

50

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABTOTENDES DENKEN IN DEN MODERNEN WISSENSCHAFTEN

Beim Umschlagen der kulturellen in eine »politische Romantik« aller-
dings, der »Politisierung des Spirituellen« (Mishra 2017, S. 213 ff.), ha-
ben deren nationalistische Vertreter selbst zu dieser lebensgefahrlichen
Tendenz der Moderne entscheidend beigetragen. Wenn etwa Friedrich
Ludwig Jahn, der sogenannte » Turnvater«, von seiner eigenen Sprache
als einer »edlen lebendigen Sprache« spricht und diese dem Franzo-
sischen als »Lutetiens stehende Lache« gegenuiberstellt (ebd., S. 217),
so wird das Lebendige zu einer stehenden Propagandaformel, zu einer
Uberlegenheitsideologie entleert und dem Eigenen zugeschrieben, wih-
rend das Unlebendige allem Fremden zugeordnet wird, in diesem Fall den
Franzosen und den Juden. Die eigentliche Botschaft lautet dann: Wir sind
lebendig und ihr seid tot, und sobald die Machtverhaltnisse es erlauben,
werden wir euch zeigen, wie tot ihr seid. Ernst Moritz Arndt sprach von
blutigem Franzosenhass und forderte. »Dieser Hass gliithe als die Religi-
on des deutschen Volkes, als ein heiliger Wahn« (Arndt in Pankaj 2017,
S. 217). Theodor Korner rief den heiligen Krieg aus. Mishra folgert: » Die-
ser heilige Krieg (...) ging dem islamischen Fanatikern zugeschriebenen
Dschihad gegen den militarischen und kulturellen Imperialismus um viele
Jahrzehnte voraus« (ebd.). In der Tat sieht er hier vergleichbare Motivla-
gen und unbewusste Vorbilder. Wenn die gemeinsame Benennung »Ro-
mantik« iberhaupt gerechtfertigt ist, dann dadurch, dass beide Denkstile
und Denkkollektive eine vertiefte Wahrnehmung des kollektiv und indivi-
duell Unbewussten entwickelt haben. Die kulturelle Romantik neigt da-
bei den Lebenstrieben zu, die politische Romantik dem Todestrieb.

Angesichts der gewaltigen Auswirkungen dieser Denkstile sind neue
Synthesen entscheidend, welche die im Umschlag zur »politischen Ro-
mantik« und in vergleichbaren Bewegungen verlorene Balance zwischen
kreativ-lebendigen und destruktiven Kraften halten oder erneuern und
den Lebenskriften sowie der Erkenntnisfiahigkeit den Vorrang zu ver-
schaffen geeignet sind.

Karl Mannheim gliedert in seiner Denksoziologie das moderne Be-
wusstsein als Voraussetzung der Wissenschaften in drei Haupttypen: zu-
nachst das aufklirerische und das romantische Denken; als dialektische
Synthese dieser beiden Typen schliefSlich das dynamische Denken und
die dynamische Synthese (Mannheim 1980, S. 42 ff.). Dieses stellt er als
eine Grundstromung nunmehr wissenschaftlichen Denkens einer zwei-
ten wissenschaftlichen Grundstromung gegeniiber, die sich am Erkennt-
nisideal der sogenannten exakten Naturwissenschaften orientiere. Des-
sen Gegenstandserfassung, wie sie im rechnerischen und berechnenden
Erfahren des Gegeniibers vorliege, versucht den im Erkennen liegenden
Zug existentieller Beziehung durch Reduzierung, Isolierung und extre-
me Distanzierung zu leugnen und auszumerzen; mit anderen Worten:
das Lebendige im Erkennen — und damit zugleich im Betrachter und im
Betrachteten als den beiden Polen des Erkenntnisprozesses — abzutoten.

ST

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Zudem sah er in der Moderne, besonders im Hinblick auf die USA und
Max Webers Diagnose der Entzauberung der Welt dhnlich, eine Tendenz
zu einer Welt, die glaubt, mit sich fertig zu sein und sich stets nur repro-
duziert. Sie verliere dadurch den Blick in die Geschichte und in die Zu-
kunft — man sollte besser von einer Vielfalt moglicher Zukiinfte spre-
chen. Diese »vollige Destruktion der Seinstranszendenz in unserer Welt«
fithre zu einer statischen Sachlichkeit, in der der Mensch selbst zur Sa-
che wird; mit anderen Worten: Das Leben entweicht aus den Menschen
(Kruse 2018, S. 198 £.).

Norbert Elias’ Prozesssoziologie kniipft an Mannheims dynamisches
Wissenschaftskonzept an. Er hat im Sinne dieser alternativen Strémung
seine Versuche der — zugleich an Auguste Comte anschlieflenden — Eman-
zipation menschenwissenschaftlichen Denkens (Elias 2006, S. 40-61) in
einem sehr einfachen Vergleich zusammengefasst. Um die Struktur eines
Molekiils zu verstehen, miisse man nicht wissen, wie sich die einzelnen
Atome in diesem »fithlen«; um die Struktur einer menschlichen Gruppe
oder Gesellschaft zu verstehen, sei es hingegen unerlasslich zu verstehen,
wie sich die einzelnen Menschen innerhalb der Figuration, die sie mitei-
nander bilden, fithlen (Elias 1983, S. 30).

Den Begriff der Figuration hat Elias dabei, wie es seiner zivilisieren-
den Begriffsbildungsstrategie generell entspricht und im Unterschied zu
vielen anderen theoretischen Begriffen der Soziologie und weiterer Men-
schenwissenschaften (Elias) so zu konzipieren versucht,

»dass er die Menschen ausdriicklich in die Begriffsbildung einbezieht.
Er setzt sich also mit einer gewissen Entschiedenheit von einem weithin
vorherrschenden Typ der Begriffsbildung ab, die sich vor allem bei der
Erforschung lebloser Objekte, also im Rahmen der Physik und der an
ihr orientierten Philosophie, herausgebildet hat« (Elias 2010, S. 75 f.).

Die tendenzielle gedankliche Transformation lebendiger Menschen in
unbelebte Objekte manifestiert sich oft im scheinbar Harmlosen, gegos-
sen in zur ehernen Routine erstarrte Denk-, Begriffsbildungs- und Hand-
lungsrituale. Devereux berichtet in seinen Fallbeispielen exemplarisch
uber die Elimination des Individuellen in ethnologischen Feldberichten:
»Linton zitierte mir gegeniiber einmal die folgende Bemerkung eines
Kollegen: >Meine Monographie iiber den Soundso-Stamm ist fast fer-

tig. Das einzige, was mir noch zu tun bleibt, ist, das Lebendige (d.h. alle
Hinweise auf reale Menschen und Ereignisse) zu streichen< « (Devereux

1998, S. 115).

Gegen eine andere Variante des herrschenden wissenschaftlichen Grund-
modells, wie sie beispielsweise in den Wirtschaftswissenschaften giangig
ist, wendet Pierre Bourdieu ein:

»Die gesellschaftliche Welt ist akkumulierte Geschichte. Sie darf deshalb
nicht auf eine Aneinanderreihung von kurzlebigen und mechanischen

52

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABTOTENDES DENKEN IN DEN MODERNEN WISSENSCHAFTEN

Gleichgewichtszustinden reduziert werden, in denen die Menschen die
Rolle von austauschbaren Teilchen spielen« (Bourdieu 1983, S. 183).

Die oben geschilderte Transformation des Lebendigen ins Unbeleb-
te wird im hier vorliegenden Text weit scharfer und radikaler gefasst
als in herkommlichen Begriffen wie Entfremdung und Verdinglichung
oder Vergegenstindlichung, Reduzierung und Isolierung. Der Begriff der
Abtotung versucht, ihren potenziell morderischen und selbstmorderi-
schen Charakter sichtbar zu machen. Auch Begriffe wie Deanimierung
(Griffin 1988, S. 3 ff.; Wurmser 1998, S.317 ff.), Debumanisierung oder
Entmenschlichung und Depersonalisierung sowie Objektivierung oder
Objektifizierung und Selbstobjektivierung enthalten Aspekte dessen, was
ich in diesem Buch herauszuarbeiten versuche, und sind umgekehrt im
Begriff der Abtotung enthalten. Im Begriff des Seelenmordes und der See-
lenblindbeit, wobei letzterer schwere Storungen der Wahrnehmung und
Erkenntnisfihigkeit bezeichnet, klingt das Thema der Lebens- und Denk-
storung als Lebensgefahr an (Wurmser 1998). Mir geht es darum, bereits
die verhullten und abgemilderten Anzeichen als Warnsignale, insbeson-
dere im Denk- und Erkenntnisprozess, sichtbar zu machen.

Ein solches, fast noch unmerkliches, keimhaftes Beispiel sind die fol-
genden beiden Arten, einen wesentlichen frithgeschichtlichen Vorgang,
den der neolithischen Revolution, zu beschreiben: Die eine Beschrei-
bung schildert dicht und sehr anschaulich den »Ubergang von der pri-
mitiven Wirtschaftsweise der Sammler wilden Getreides und Jager von
Ziegen zur Wirtschaftsweise der Getreideanbauer und Ziegenzuchter«
(Leroi-Gourhan 1964, S. 223, eigene Ubersetzung). Die andere abstra-
hiert diesen Vorgang:

»Die neolithische Revolution, das heifdt der Ubergang von einer Jiger-Fi-
scher-Sammler-Gesellschaft zu einer Gesellschaft von Ackerbauern und
Viehziichtern« (Tannahill 1979, S. 30 f.).

Diese letztere Darstellungsweise ist deutlich naher an Hegels Vorstellung
einer Wissenschaft der Logik, nach der einem Horen und Sehen verge-
hen missse, die durchaus als mehr oder minder bewusstes Leitmotiv mo-
derner Wissenschaften insgesamt gesehen werden kann. Nach Descartes
miisse »der Mensch« lernen, seine Beziehung zu seiner Kindheit von sich
abzutrennen, was ebenfalls abtotend wirkt (Gruen 2003, S. 144). Dem-
gegeniiber erscheint es fruchtbarer, »Denken als Versuch die Kindheit
verwandelnd einzuholen« zu begreifen, im Sinne einer lebendigen und
lebenslangen Umarbeitung, Ausdifferenzierung und Kriftigung der frith
gepragten Erfahrungsfihigkeit, des Erkenntnisgliicks, mit dem behtitete
Kinder die Welt erfahren (Negt 2016 b, S. 222ff.). Bion hat in der fri-
hesten Mutter-Kind-Kommunikation, deren Einbettung in gesellschaft-
liche Lebensverhaltnisse mitzudenken ist, psychoanalytisch die basalen
Fundamente menschlicher Denkfahigkeit herausgearbeitet (Bion 1992).

53

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Die herrschende wissenschaftliche Beobachtungsposition blickt hingegen
aus der »Stratosphdre allgemeinen Theoretisierens« auf die in weite Fer-
ne geriickte Welt, insbesondere auf die lebenden, menschlichen und den-
kenden Schichten ebenjener (Baehr 2010, S. 133). Dies fuhrt zu einer ver-
hdngnisvollen Spaltung des Denkens der Menschen tiber die Menschen:

»Trotz der vielen Fortschritte, die die Wissenschaft erzielt hat, wird in
allen Bereichen der Wissenschaft, in denen das Denken von der Abspal-
tung der Gefiihle bestimmt ist, ein wahrhaft integrierendes Denken un-
moglich« (Gruen 2003, S. 145).

Wenn vor allem die Verbundenheit zwischen dem jeweiligen Beobachter
und dem, was er beobachtet, verleugnet wird, kann Wahrnehmung »fast
zu einem Akt der aggressiven Gewalttitigkeit werden« (ebd., S.146),
in dem der Wahrnehmende, wie Prokrustes mit seinen hilflosen Op-
fern, jene Aspekte des zum reinen Objekt degradierten Beobachteten
abschneidet, die fiir seine Zwecke unbrauchbar erscheinen. Devereux
hat das an sadistischen Tierexperimenten und den Menschenexperimen-
ten in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern analysiert. Ein
scheinbar kleines, jedoch weitreichendes vergleichendes Beispiel fiir die-
se Form abtotenden Denkens und Handelns:

»Die Theorie, dass Lernen die Festlegung einer bestimmten Abfolge win-
ziger Einheiten motorischen Verhaltens einschliefst, wurde dadurch ge-
testet, dass man an Ratten, die zunichst durch ein Labyrinth zu laufen
gelernt hatten, eine Gehirnoperation vornahm, die ihr Bewegungsver-
mogen so sehr beeintrichtigte, dass sie danach nur noch durch das La-
byrinth rollen konnten. Ein menschlicherer und damit auch phantasie-
vollerer Experimentator testete dieselbe Theorie, indem er die Ratten
— die ausgezeichnete Schwimmer sind — durch das Labyrinth, das sie
zuerst laufend kennengelernt hatten, schwimmen lieff« (Devereux 1998,
S. 270).

Das bedeutet verallgemeinert fiir die Theorie der abtotenden Krifte im
Denken:

»Bohr und Jordan erkannten, dass man eine Ratte abtoten kann, indem
man sie einer allzu eingehenden Verhaltenssondierung unterwirft. Ich
mochte hinzufiigen, dass man das auch erreichen kann, indem man ein be-
griffliches Modell der Ratte konstruiert, dass das Verhalten der Ratte auf
unendlich kleine Prozesse reduziert, die die Ratte abtoten wiirden, wenn
man in der Lage wire, sie experimentell zu erforschen« (ebd., S. 322).

An anderer Stelle erganzt er:

»Die Rohheit vieler Experimentatoren (...) ist oft schlicht eine auf den
theatralischen Effekt abgestellte Demonstration der >Objektivitdt< vor
einer internalisierten Galerie kritischer Kollegen, die als eine Art Uber-
ich fungieren« (ebd., S. 268).

54

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABTOTENDES DENKEN IN DEN MODERNEN WISSENSCHAFTEN

Dieser Aspekt des Uberichs wird durch folgende Beobachtung von André
Green hinsichtlich Freuds zweiter Topik deutlicher:

»Freud hebt namlich hervor, dass das Uber-Ich im Unterschied zum Ich
vom Es gendhrt wird. Mit anderen Worten heifst dies, dass die Moral,
deren Herold dieses Uber-Ich ist, in den Tiefen der am wenigsten zivili-
sierten Instanz der Psyche verankert ist, in denen Todestriebe neben den
Lebenstrieben in einer so explosiven Mischung herumgeistern, dass jede
Schwichung des Eros aus dieser vitalen Mischung einen Schierlingsbe-
cher der Kultur macht (...)« (Green 2011, S. 279).

Es mag uberraschen, an dieser Stelle von Max Weber zu sprechen. Es
ist jedoch klar zu sehen, dass er die sehr strenge protestantische Ar-
beitsethik, uber die er geschrieben hat, selbst verinnerlicht hat und die-
se auch sein wissenschaftliches Uber-Ich und letztlich sein ganzes Leben
dominiert hat. Die von ihm diagnostizierte Entzauberung der Welt und
den streng rechenhaften Umgang, der die Menschen in ein eisernes Ge-
hiuse der Horigkeit zwingt, hat er selbst erlitten und schlecht ertragen.
Schwere Nervenzusammenbriiche und ein verfrithter Tod konnen unter
diesem Gesichtspunkt betrachtet werden. Nur der Eros war fiir ihn als
Essenz des Irrationalen, wie er es verstanden hat, ein Gegengewicht zur
kapitalistisch-biirokratischen Moderne. Seine Verkorperung des Eros,
Else Jaffé-von Richthofen, blieb jedoch ein kaum erfullter Traum. Kein
ausreichendes Gegengewicht zu den Selbstzwiangen strenger Rationali-
tit. Weber hat mehr oder minder bewusst versucht, das Zerstorerische
im Wesentlichen nicht nach aufen zu projizieren. Dem stand seine ethi-
sche Haltung entgegen, wie sie sich im Postulat der Werturteilsfreiheit
zeigt. Analytisch zerlegende Tendenzen konnte er durch eine ungeheure
Kraft zur wissenschaftlichen Synthese aufwiegen.

Wenn demgegeniiber abtotende Krifte im Denken tiberhandneh-
men, der Bequemlichkeit der Projektion freier Lauf gelassen wird und
die Machtverhiltnisse sehr ungleich sind, folgt schidigendes Handeln
bis hin zur Zerstorung von zu wissenschaftlichen, biirokratischen oder
Herrschaftsobjekten degradierten Tieren und Menschen. Ludwik Fleck
schreibt iiber die Menschenversuche von Arzten im Nationalsozialismus:

»Krasse Beispiele solcher Missbrauchsmoglichkeiten haben wir in Hit-
ler-Deutschland gesehen. In den meisten Fillen waren das gemeine sa-
distische Verbrechen mit klarer sexueller Firbung, doch manche Taten
hatten tatsachlich den Anschein echter wissenschaftlicher Experimente«
(Fleck 1948/2011, S. 540).

Fleck weist darauf hin, dass 1946 in der fihrenden medizinischen Fach-
zeitschrift » Lancet« von einem englischen Arzt Sympathie fiir diese Men-
schenversuche geaufSert werden konnten, was allerdings auf Kritik stiefS
(ebd.). In seinem Versuch, eine Ethik von Menschenversuchen zu entwi-
ckeln, schreibt Fleck, dass letztlich entscheidend sei, »dass der Arzt in

55

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

jedem Fall mit der Person, die zu einem Experiment benutzt wird, wie
ein Mensch zu einem anderen Menschen sprechen muss« (ebd., S. 541).

Die amerikanische Physikerin und Biologin Evelyn Fox Keller hat dar-
gelegt, wie das abgespaltene Denken, welches eine Form der Abtotung
im Denken ist, in der Wissenschaft gefordert wird und innerhalb die-
ser Umgebung meist einzig zum Erfolg fihrt (Gruen 2003, S. 146 ff.).
Man kann sagen, dass eine wissenschaftskonforme Personlichkeitssto-
rung und Denkpathologie geziichtet wird. Radikal formuliert:

»Wissenschaft, gerade weil sie die allgemeine Abspaltung von Gefiih-
len institutionalisiert, belohnt diejenigen, die ohne Seele sind« (Gruen
2003, S. 147).

Das gespaltene Denken, so Keller, 16st Verbindungen auf und erzeugt Dis-
tanz. Indem die normalen Prozesse der Integration, wie Liebe, Schuldge-
fithle oder Selbsterhaltung, ausgeschaltet werden, »wird die Wissenschaft
zu einem >Werkzeug des Todes< und nicht zur Lebenskraft« (ebd., S. 146).¢

Als Beispiel fuhrt Keller die Entdeckung des Mechanismus der gene-
tischen Replikation durch Watson und Crick an:

»DNA wird im allgemeinen das >Muttermolekiil des Lebens« genannt. In
dieser Darstellung des Lebens sind alle jenen komplexen, unentschliis-
selten Dynamiken der Zelle verlorengegangen, welche die Zelle als ein
lebendiges Wesen erhalten. Das Leben selbst hat sich in dem einfachen
Mechanismus eines sich selbst reproduzierenden Molekiils aufgelost. In
der Tat, lebendige Organismen sind nicht mehr der eigentliche Gegen-
stand der meisten gegenwartigen Biologiebtcher« (ebd., S. 147).

Als derzeit folgenreichste Entdeckung auf dem Gebiet der Gentechnik
gilt die Crispr-Technik. Mit diesem Werkzeug kann man die Erbsubstanz
DNA sehr prizise und auf relativ einfache Weise verandern, bei Pflanzen,
Tieren und Menschen. Zu den Entdeckern gehort die amerikanische For-
scherin Jennifer Doudna. Es zeichnen sich durchaus lebensfreundliche
Anwendungsmoglichkeiten, aber auch einige sehr zweischneidige und
destruktive ab. Die »normale« Forschungslogik aber spaltet letztere ab.
Jennifer Doudna, die selbst Experimente an menschlichen Embryonen
nicht mehr in jedem Fall ablehnt, sagt:

»Mir personlich ist die Vorstellung nicht geheuer, eine grofle Zahl von
Embryonen extra fiir Forschungszwecke zu kreieren. Fiir manche sind

6  Diese Erkenntnishaltung schaltet die integrativen Lebenstriebe und -gefiih-
le aus, nicht aber Gefiihle, die dem Todestrieb nahestehen. In das Alltagsle-
ben tibersetzt, kann das so aussehen: »»In Hagen/Westfalen filmten smart-
phonebewehrte Menschen ein sterbendes Kleinkind, das von einem Auto
angefahren worden war. Einige forderten die Polizisten auf, beiseite zu tre-
ten (...). Die Beamten hatten Miihe, Platz zu machen fiir den Rettungshub-
schrauber«« (Kelnberger 2017, S. 8).

56

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABTOTENDES DENKEN IN DEN MODERNEN WISSENSCHAFTEN

Embryonen nur Zellhaufen, fur mich sind sie etwas beinahe Heiliges.
Ich bin zwar nicht religios, aber jeder Embryo konnte eine Person sein.
Mein Sohn, ich selbst, wir alle haben als Embryo begonnen. Deshalb
will ich nicht, dass im grofSen Stil an menschlichen Embryonen experi-
mentiert wird. Es wirde das menschliche Leben herabsetzen« (Wick /
Doudna 2019, S. 57).

Zwar gibt es Anlass zu der Beflirchtung, dass verantwortungsbewusste
Entdecker, wie im Fall der Atomwaffen, in die Rolle des Goethe’schen
Zauberlehrlings geraten, der die Geister, die er rief, nicht mehr los wird,
aber hier geht es zunichst darum, wie die abgespaltenen und verdriang-
ten Gefiihle, der » Abfall« des Forschungsprozesses, wie Liebe, Schuldge-
fuhle oder Selbsterhaltung wieder wahrnehmbar und integrierbar wer-
den konnen. In diesem Fall so:

»Da traumte ich eines Nachts, ich betrete einen Raum, in dem eine
Person auf einem Stuhl sitzt, den Riicken zu mir gewandt. Ich kann
die Person nur als Silhouette sehen. Eine Stimme sagt: Hier ist jemand,
der mehr tber Crispr wissen will. Nun dreht sich die Person im Stuhl
um, und ich kann sehen, dass sie eine Schweineschnauze hat wie ein
Mischwesen. Uber ihrem Maul sitzt ein kleiner Schnauzbart. Die Per-
son schaut mich mit starrem Blick an, und ich erkenne: Hitler. Es war
grauenhaft! Ich wachte auf, schwitzend und mit klopfendem Herzen. Da
wusste ich, dass ich vor meiner Verantwortung als Crispr-Mitentdecke-
rin nicht davonrennen kann. Seither engagiere ich mich in der 6ffentli-
chen Debatte« (ebd., S. 57).

Der Traum zeigt sich hier nicht nur als Konigsweg zum Unbewussten,
sondern vor allem als Weg zu den kreativen und mythopoietischen Funk-
tionen des Unbewussten, wie sie in Henry F. Ellenbergers grofser Unter-
suchung tiber die Entdeckung des Unbewussten zu Tage treten (Ellenber-
ger 1973). Wir werden aber auch daran erinnert, dass Georges Devereux
es fiir angezeigt hielt, mit Forschern tiefenpsychologisch zu arbeiten. Als
ganze Menschen, mit allen Schichten ihrer Personlichkeit, konnen sie un-
verzerrter und verantwortlicher forschen. Sie konnen auch, wie die zi-
tierte Forscherin, im Sinne Hannah Arendts in ein Gesprich »von mir
mit mir selbst« kommen und eben deshalb das eigene, nunmehr von Le-
benskraften getragene Denken 6ffentlich machen im Sinne der res pub-
lica und des Gemeinsinns. Es bleibt viel zu tun, um diese Ausnahmeer-
scheinung als bewusstes Vorbild zu etablieren.

Abtotung vollzieht sich im Wissenschaftsbetrieb als mechanische Re-
duktion von lebendiger Komplexitit und vor allem als Abtotung der Ge-
fithle. Wie dies in Wechselwirkung mit unserem wissenschaftlich-tech-
nisierten Alltag steht, sehe ich in einem sehr alltiglichen Beispiel bei
einem Blick in meinen Blutdruckpass, den ein namhafter Hersteller sei-
nen Messgeriten beilegt. Der erste Halbsatz unter » Wissenswertes tiber
den Blutdruck« lautet: »Unser Herz ist nichts anderes als eine grofSe

57

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Pumpe« (Hervorhebung HPW). Der Leben auf Mechanik reduzierende
Aspekt liegt in der Formulierung »nichts anderes«.

Diese Art Denkmodelle aber beschrinken und verengen das Denken,
welches nur in Wechselwirkung mit dem Gefihlsleben gedeihen kann
(Damasio 1995). So wird es zur Sensation, wenn eine Fachzeitschrift
Berichte von Wissenschaftlern tiber Gliicksmomente, Gewissensbisse
und emotionale Folgen ihrer Arbeit, kurz: iiber » Forschen mit Gefiihl«
veroffentlicht (Blawat 2018). Denn selbst in diesem Zusammenhang
wird »die tibliche, staubtrockene Niichternheit akademischer Studi-
en« als »hart erarbeitete Absicht« fraglos als gesetzte Norm betrach-
tet (ebd.) Wie befreiend, wenn doch einmal die Erkenntnis eines jun-
gen Biologen wiedergegeben wird, dass seine wissenschaftliche Hybris
— eigentlich die eines lebensfeindlichen kollektiven wissenschaftlichen
Uberichs, eines ich-dystonen Fremdkorpers in der Psyche des Wissen-
schaftlers — eine seltene Raubkatze das Leben gekostet hat. Das herr-
schende Wissenschafts- und Forschungsmodell wird hier als potenziell
traumatisierend fur den Forscher erkennbar. Den Erforschten hat es
getotet. Und wie bewegend, dass der Forscher in mehr als zehn Jahren
psychischer Arbeit zu einer produktiven Losung gekommen ist, indem
er nun als Berater zum Schutz der Jaguare titig ist. Noch produktiver
wire es zweifellos gewesen, hitte die psychische und die wissenschaft-
liche Arbeit ohne Spaltung Hand in Hand gehen kénnen. Denn: »Die
Promotion, die durch den toten Jaguar ins Stocken gekommen war,
hat er nie abgeschlossen« (ebd.). Dies wiare wohl nur moglich gewe-
sen, wenn er die Reflektion seiner Gefiihle und seiner Gegenubertra-
gung auf seinen »Forschungsgegenstand« in die Promotion hitte inte-
grieren konnen und dirfen.

In vorbildlicher Weise ist genau dies der Berliner Migrationsforsche-
rin Nevim Cil gelungen (Cil 2007). Marina Brandes hat gezeigt, dass es
durch eine fein abgestimmte Balance von Engagement und Distanzierung
(Elias 1983, Elias/Waldhoff 2005) gelingen kann, einen traumatischen
Tod auf der personlichen Ebene und die sozialwissenschaftliche Behand-
lung des gesellschaftlichen Sterbetraumas mit doppeltem und sich gegen-
seitig mehrendem Gewinn zu behandeln (Brandes 2011). Dursun Tan
hat in seiner Untersuchung iiber das Sterben in der Fremde — das fremde
Sterben — zwei Themen mit traumatisierenden Eigenschaften dergestalt
verbinden konnen, dass, ganz im Sinne von Georg Simmels Exkurs tiber
den Fremden (Simmel 1908), der Blick von aufSen und der Blick von in-
nen nicht getrennt werden, sondern ein Sehen mit zwei Augen viele Per-
spektiven heilsam integriert (Tan), ganz anders als der eindugige Scharf-
blick des herrschenden Denkstils (vgl. Devereux 1998; Erdheim 1990;
Hermann/Reuleaux 20715). Solche Arbeiten, von denen am Rande der of-
fiziell abgesegneten Irrwege und Datenautobahnen manche blihen, sind
methodisch weit tiberzeugender als ein Paradigma, welches dazu zwingt,

58

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABTOTENDES DENKEN IN DEN MODERNEN WISSENSCHAFTEN

die zahlreichen potenziell traumatischen Themen der Lebens- und Men-
schenwissenschaften mit einer Methode zu behandeln, die, wie jede strik-
te Spaltung von Denken und Fiihlen, selbst traumatisierend wirkt und so
ein Dilemma zwanghaft verdoppelt.

Dieses Dilemma ist im Ubrigen eine Beziehungsfalle oder Doppel-
bindung in der Art, wie Bateson und Elias sie analysiert haben (Bateson
2017, Elias 1983, Kapitel 14 und 25 in diesem Buch) und in der sowohl
die emotionale als auch die kognitive Intelligenz kastriert werden. Das
zu Erforschende oder die zu Erforschenden werden forschungstechnisch
und gedanklich so pripariert, als wiirden sie eine doppelte Aufforderung
an die Forscher senden: Erkenne mich, aber erkenne mich nicht.

All diese Tendenzen werden durch institutionell gesetzte, scheinba-
re Sachzwiange im gegenwartigen Wissenschaftssystem systematisch ge-
fordert und driicken auch an seiner europaischen Wiege einem freieren
Denken zunehmend die Luft ab:

»Der gesamte Wissenschaftsbetrieb mit den Schwerpunkten auf Projekt-
orientierung, Drittmitteleinwerbung, bibliometrisch ermittelter Exzel-
lenz, strikter Ausrichtung am amerikanischen Wissenschaftsmarkt und
einer zunehmenden Bedeutung privat finanzierter und gesteuerter Auf-
tragsforschung lasst doch schon seit geraumer Zeit das Ideal der Frei-
heit der Wissenschaft einigermafSen blass und antiquiert aussehen. (...)
und das enge, verschulte und entmiindigende Korsett der Bologna-Ar-
chitektur lassen weder in der Lehre noch in der Forschung jenen Geist
der Freiheit spiiren, ohne den es keinen Fortschritt im Denken gibt«
(Liesmann 2017, S. 11).

Der fragmentierte und geistige Bander zerschneidende wissenschaftli-
che Produktionsprozess wiederholt sich in der Zirkulationssphare durch
nochmaliges Kleinhacken seiner Resultate. So wird empfohlen, wissen-
schaftliche Arbeiten, die fir ein groffere Zusammenhinge herstellendes
Buch geeignet wiren, lieber in viele kleine Artikel fur Fachzeitschriften
zu zerschneiden, weil diese in den herrschenden rein quantitativen Be-
wertungsverfahren wissenschaftlicher Arbeiten im wahrsten Sinne des
Wortes mehr »zihlen« (Tuiir-Frohlich 2016, S. 6).

»the numerical indicators of productivity and impact such as h-Index’
and JIF® are the >sacred cows« of current academic activities. Just by rai-
sing ethical issues or doubting the >raison d’étre< of the evaluation busi-
ness makes one to an outsider« (ebd., S. 21).

Was es bedeutet, unter diesen Bedingungen und in dieser akademischen
Atmosphire zu arbeiten, wenn man versucht, lebendige Beziehungen zu

7 Der Hirsch-Index misst die Zahl der Zitationen eines Autors.
8  Journal Impact Factor. Der JIF wird von einem privaten kommerziellen Un-
ternehmen, Thomson Reuters, berechnet.

59

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

den Menschen herzustellen, iiber die man forscht und nachdenkt, wur-
de mir durch den privaten Bericht einer Sozialwissenschaftlerin anschau-
lich: sie musste jeden Abend nach der Arbeit ein heifles Bad nehmen, um
die von allem Menschlichen abstrahierende und aggressive Stimmung
abzuwaschen und um wieder zu sich zu kommen.

Merkwiirdigerweise gibt es eine Verbindungslinie von der oben zi-
tierten Charakterisierung der neolithischen Epoche, genauer gesagt, von
ihrem Ende, zu der Sinneswahrnehmungen und Sinnzusammenhinge
abtotenden wissenschaftlichen Beobachtungsposition und Denkweise.
Dort ldsst sich ein paradoxer Zusammenhang zeigen oder zumindest
andeuten, auf welchen diese Untersuchung immer wieder, und aus den
unterschiedlichsten Perspektiven, stoflen wird: Die merkwiirdige Wech-
selwirkung zwischen Todesverdrangung und durch Abstraktion sowie
unmenschliche Distanz abtotendem Denken. Das dominierende Para-
digma wissenschaftlichen Denkens steht dafiir als modellbildendes Kon-
zentrat.

Der Literatur- und Kulturwissenschaftler Robert Harrison schreibt in
seiner Studie tiber die Herrschaft des Todes oder der Toten:

»Falls das kulturelle Gedichtnis eine Zukunft hat, was gegenwirtig
zweifelhaft erscheint, dann wird man das 20. Jahrhundert eines Tages
als die unstete und langanhaltende Fortsetzung eines Prozesses in Er-
innerung behalten, der ernsthaft ein Jahrhundert frither begann: des
Endes der neolithischen Epoche. In der hier zu Ende gehenden Ara, die
mit der Zahmung von Tieren und der Entdeckung der Landwirtschaft
einsetzte, lebte und schuftete die iiberwiegende Mehrzahl der Men-
schen auf dem Land, in dem ihre Vorfahren begraben waren, dort, wo
man sie, ihre Kinder und Kindeskinder ebenfalls begraben wiirde. Das
ist in westlichen Gesellschaften nicht mehr der Fall. Zum ersten Mal
seit Jahrtausenden wissen die meisten von uns nicht, wo sie begra-
ben sein werden, vorausgesetzt, dass wir iberhaupt begraben werden.
(...) Nichts zeugt derart beredt von dem Verlust des Ortes« (Harrison
2006, S. 58).

»Sie geht Hand in Hand mit einer anderen Unbestimmtheit, die fiir
die meisten Menschen noch bis vor kurzem ebenso undenkbar gewesen
wire. Die meisten von uns haben keine Ahnung, wo die Nahrung, die
wir zu uns nehmen, herkommt« (ebd.).

»Wenn das >woher« der Dinge, die wir verzehren, nicht nur fernliegend,
sondern im Grunde unwirklich wirklich wird, dann zieht die Welt, in der
wir leben, einen Schleier tiber die Erde, auf der wir leben — einen Schleier,
der nicht nur die Quelle unserer Nahrungsmittel verhiillt, sondern auch
die Quelle unserer Beziehung zur Erde, nimlich unseren Tod. Denn die
Erde ist sowohl unser (...) »woher« als auch unser (...) »wohin«« (ebd.).

60

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PSYCHOLOGIE ALS »SEELENLOSE WISSENSCHAFT «

Wenn existentielle Beziige menschlichen Lebens und Sterbens zu weit
hinter die Kulissen der Wahrnehmung verschoben werden, verhungert
und verdurstet diese. Dieser Prozess setzt schleichend ein.

Ahnlich wie de Sade ein Kontinuum von bestimmten harmlosen se-
xuellen Vorlieben, die allenfalls als leichte Perversionen klassifiziert wer-
den konnten, bis zu extrem grausamen Sexualmorden mit einer Logik
sexualwissenschaftlicher Prizision avant la lettre entwickelt hat (de Sade
2014, S. 408 ff. ), konnte man ein Kontinuum von wissenschaftlichen
und sonstigen Beschreibungen, welche zugunsten von Abstraktion auf
Lebendigkeit verzichten, bis zu morderischen und Morde vorbereitenden
und legitimierenden Beschreibungen von Menschen als Material, Unge-
ziefer, Bazillen oder Dreck ziehen.

»Das Werk de Sades, wie dasjenige Nietzsches, (...) steigert das szien-
tifische Prinzip ins Vernichtende« (Horkheimer/Adorno 2013, S. 101).

Daher die umstandslose Verwendbarkeit vieler Wissenschaften fiir totali-
tare Zwecke. Dieses szientifische Todestrieb-Potenzial ist schon in ihnen
angelegt. Man braucht nur noch das Lebendige zu streichen.

8. Psychologie als »seelenlose Wissenschaft«

Auch in der Psychologie herrscht die Menschenleben zerlegende Teil-
chenwissenschaft des szientifischen Prinzips vor.

Man sollte beispielsweise meinen, dass der Begriff der Seele zu den
Grundbegriffen der Wissenschaft von der Seele zahlt, zumal Psychologie
von der griechischen Wortherkunft her genau das bedeutet. In einem ver-
breiteten Fachworterbuch der Psychologie, in dem hundert Grundbegrif-
fe derselben erldutert werden, sucht man den Begriff der Seele vergebens
(Jordan/Wendt 2010). Er scheint nicht zu den wichtigsten Begriffen der
Wissenschaft von der Seele gezahlt zu werden. Ein bekanntes Lehrbuch
erldutert dieses Paradoxon so:

»Der Begriff Seele ist jedoch wissenschaftlich nicht fassbar und kann
deshalb selbst nicht Gegenstand der Psychologie sein« (Hobmair 2013,
S.17)2

9  Daserinnert an die Geschichte von dem Betrunkenen, der nachts ausgiebig un-
ter einer Laterne herumsucht. Ein beobachtender Polizist fragt ihn schliefSlich,
was er da suche. » Meinen Hausschliissel«, so die Antwort. Der Polizist hilft
suchen. Schlieflich fragt er: » Wir suchen schon so lange unter dieser Laterne,
sind Sie sicher, dass Sie ibren Schliissel hier verloren haben?« » Nein, ich habe
ibn dort hinten verloren, aber da ist es zu dunkel« (Watzlawick 2013, S. 31).
Also lieber im scheinbar hellen Lichtschein etablierter Methoden den Schliis-
sel dort suchen, wo er gut zu suchen, aber gewiss nicht zu finden ist?

61

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Wenn man mit dem Freudkenner Thomas Mann die Seele als eine » Ver-
mittlungs- und Versohnungsinstanz zwischen Geist und Trieb« (Mann
1997, S. 734 f.) versteht, wiirde ihre Ausklammerung immer zu einer
Spaltung des psychologischen Denkens zwischen naturwissenschaftli-
chen und geisteswissenschaftlichen Modellen tendieren.

Es liefe sich auch fragen, ob, wenn die Wissenschaft die Seele nicht
fassen kann, es allemal Schuld der Seele sei oder ob vielmehr das Fas-
sungsvermogen, mit Bion gesprochen das Containing, die Verarbeitungs-
fahigkeit der Wissenschaft charakteristische Mingel aufweist (Hinshel-
wood 2004, S. 350-360; Bion 2004; Waldhoff 2009, S. 7—22).

Die Fihigkeit, etwas als bedrohlich Empfundenes in sich zu behal-
ten, zu verarbeiten und nicht auszustofen, etwa als unwissenschaftlich,
ist am stiarksten, wenn Todesdngste im Spiel sind (Hinshelwood 2004,
S.3571). Ist das hier der Fall?

Eichendorff malt in einem seiner bekanntesten Gedichte ein eindriick-
liches Bild der Seele:

»Und meine Seele spannte weit ihre Fligel aus, flog durch die stillen
Lande, als floge sie nach Haus« (Eichendorff 2010, S. 372).

Kann nicht die Schonheit einer lyrischen Beschreibung der Seele auch
ein Kriterium ihrer Wahrheit sein? Die sich hier eroffnende Weite see-
lischen Spielraums findet auch Platz in Thomas Manns weitldufigstem
Roman, Joseph und seine Briider, den er als einen Roman der Seele be-
zeichnet (Mann 2011). Warum nicht auch in der akademischen Psy-
chologie?

Hier tragt der Brockhaus Psychologie, der den Begriff der Seele kennt,
zur Klarung bei:

»Bis heute erscheint die Psychologie aber als eine >seelenlose Wissen-
schaft¢, die ihr Augenmerk allein auf die messbaren Teilfunktionen der
Psyche legt« (Brockhaus Psychologie 2009, S. §39).

Das »Zerlegen« von Menschen in messbare Teilfunktionen klingt nicht
nur nach wissenschaftlichem Fleischerhandwerk, sondern verrit seine
Herkunft, seine unangemessene Ubertragung aus den Naturwissenschaf-
ten, insbesondere jenen der physikalisch-chemischen Ebene, die ihre Mo-
delle und Methoden an unbelebten Objekten bildet. Devereux spricht
davon, dass von Physikern tibernommene Denkmodelle das Psychische
aus der Psychologie eliminieren (Devereux 1998, S. 158).

In diesem Zusammenhang beriihrt es eigenartig, wenn Baron und
Yin-Baron bei ihrem Versuch, westlich gepragten Lesern ein Psycho-
gramm der Chinesen vorzustellen und mehr Einfiihlung und Hinein-
denken in Grundziige der chinesischen Mentalitit zu fordern, anderer-
seits bedauern, dass »die indigene Kulturpsychologie des Landes« immer
noch in den »Kinderschuhen« stecke, denn:

62

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PSYCHOLOGIE ALS »SEELENLOSE WISSENSCHAFT «

»Mit chinesischem Denken ist es schwer vereinbar, Menschen unter
experimentellen Laborbedingungen in mentale Einzelteile zu zerlegen
und daraus abstrakte Schlussfolgerungen zu ziehen« (Baron / Yin-Ba-
ron 2018, S. 45).

Dieses »kindliche« Stadium halten sie offenkundig und entgegen der
sonstigen Intention ihres Buches nur fur tiberwindbar, wenn eine stir-
kere Durchdringung durch die »westlichen empirischen Wissenschaf-
ten« erfolgt. Reprasentieren diese wirklich so fraglos und unreflektiert
das globale »objektive« Einheitsmodell der Wissenschaften? Ist es so un-
denkbar, dass die »indigene« Psychologie dieser oder jener Kultur, etwa
auch der indischen, eigene Beitrage zur Welt der Seelenkunde entwickelt,
die sich der »Seelenlosigkeit« nicht fiigen, so wie Gegenstromungen im
Westen wie die Ganzheits- und Gestaltpsychologie oder die Tiefenpsy-
chologie es auch nicht tun?

So haben nach der Beobachtung des kritischen Psychoanalytikers Arno
Gruen auch in der Psychiatrie Gefuhle wie Schmerz, Leid und Freude
als Grundsteine des menschlichen Seins fur die Diagnose so gut wie kei-
ne Bedeutung (Gruen 2003, S. 144 ff). Gefihle werden auf eine andere
Ebene, eine organische oder pharmakologische beispielsweise, reduziert.
Dies spiegelt in Psychiatrie und Psychologie einen gesellschaftlichen Ent-
fremdungsprozess als Ausdruck abtotenden Denkens und Handelns wi-
der. Damit wird die weit komplexere Wirklichkeitsebene menschlichen
Lebens, soziologische und psychologische Phantasie einfrierend, regres-
siv und aggressiv auf einfachere, leblose Naturablaufe reduziert. Der Psy-
chiater Daniel Hell hilt dem entgegen, dass die Vorstellung einer Seele
als Lebensgrund Jahrtausende alt und in der Alltagssprache ganz gegen-
wartig ist, ohne Rucksicht auf die Begriffsvermeidung der herrschen-
den modernen Humanwissenschaften. Vor allem aber ist dieser Begriff
Ausdruck eigenen Erlebens und Basis der therapeutischen Beziehung.
Hell betont den gefiihlshaften und beziehungsorientierten Gehalt, der im
Wort Seele mitenthalten ist: »Die Seele ist innig und lebendig (...). Mei-
nes Erachtens sollte die Seele nicht zu Grabe getragen werden« schreibt
Hell unter dem Titel »Haben wir unsere Seele verloren?« (Hell 2018).

Einen wesentlichen Gegenakzent zu diesem dominanten seelen- und
phantasielosen Trend hat beispielhaft C.W. Mills 19 59 mit seinem Buch
uber die soziologische Phantasie oder Vorstellungskraft gesetzt. Dort
konstatiert er die abtotende Biirokratisierung des wissenschaftlichen
Denkens von Menschen iiber Menschen durch Sammeln nur adminis-
trativ relevanter Daten, die Menschen statistisch auf Objekte reduzie-
ren. Auf die damaligen Nachwuchswissenschaftler wirkte sich das nach
seinen Beobachtungen in Gestalt fehlender leidenschaftlicher Neugier,
frith einsetzender sehr starker Spezialisierung und durch eine »todli-
che Beschrinkung des Geistes« aus (Gruen 2003, S. 147 f.). Dem setzt
er als soziologische Phantasie die Fahigkeit zur Wahrnehmung der

63

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Zusammenhinge zwischen den Problemen des personlichen Lebens
und den sozialen Strukturen bis hin zur Weltgesellschaft entgegen (Mills
1967). Aus der Herstellung solcher Zusammenhinge erwichst lebendi-
ges Lernen (Cohn 2009; Negt 2016).

Wird dies hinsichtlich der psychogenetischen Aspekte vertiefet, zeich-
net sich noch etwas Anderes ab: Nicht nur die Weite des ungegenstiand-
lichen Gegenstandes Seele, nicht nur ihre nie ganz iiberschaubare leben-
dige Vieldeutigkeit, nicht nur die Tatsache, dass sie zwar bis zu einer
gewissen Grenze versteh- und erschliefSbar, aber nicht ausrechenbar ist,
macht sie zum Argernis vorherrschender Wissenschaft, welche sie profes-
sionell beschweigt, wihrend sie allgegenwartig im Raum steht.

Jedenfalls mag die »endgultige Beseitigung des objektivistischen Ide-
als bei der Wissenschaft von der Seele« (Husserl 2012, S. 277 ff.) von
vielen Seiten auf die Tagesordnung gesetzt worden sein, ihre Umsetzung
steht noch aus.

Vielleicht, um Eichendorffs Bildsprache mit Freuds Triebtheorie zu
verknupfen, umfasst die Spannweite der Seele mit einem Flugel das wei-
te Spektrum der Lebenstriebe, mit dem anderen verschiedene Ausdrucks-
formen des Todestriebes. Deshalb eignen sich seine Verszeilen sowohl
dazu, die Weite und das Schwebende der Liebe bildlich zu fassen, vor al-
lem im ersten Teil, als auch dazu, in ihrem Schlussteil das doch so ande-
re Gefuhl der Heimkehr der Seele im Tode zu umschreiben.

Fiir diese Wahrnehmung erscheint die Begrifflichkeit und, mehr noch,
der Quantifizierungstrieb der modernen Wissenschaften als viel zu eng.
Schon von der Wortherkunft her sind Enge und Angst verwandt. Die
Enge der Methoden und Begriffe entstammt den Untersuchungen De-
vereux’ zufolge der Abwehr und Unbewusstmachung von Angst vor den
Forschungsobjekten (Devereux 1998; Erdheim 1990) — und nirgends
wird potenziell mehr Angst mobilisiert, als wenn Menschen ihre Sonden
zur Erforschung der Welt auf ihre eigene Sterblichkeit richten oder diese
auch nur unbewusst streifen.

Das zu enge Fassungsvermogen der vorherrschenden Schulen der Psy-
chologie fiir ihren eigenen Ausgangsbegriff Seele konnte nicht nur der
Angst vor der lebendigen Vielfalt entspringen, sondern auch der Angst
vor dem Todestriebanteil unseres Seelenlebens und noch mehr vor sei-
ner unreduzierbaren Ambivalenz von Todesmonotonie und Lebensviel-
falt.

Dabei sind Begriff und Vorstellung der Seele sozio- und psychogene-
tisch innig mit dem Wissen um den Tod und mit dessen Verleugnung
verknupft:

»Nahezu allen Vorstellungen von Unsterblichkeit im eigentlichen Sinne
gemein ist das Konzept der Seele. Otto Rank war der Ansicht, die Seele
sei eine der frithesten und kligsten Erfindungen des Menschen, sie ma-
che es ihm moglich, sich tiber den Tod hinwegzusetzen, indem er sich

64

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»GEBURT UND GRAB EIN EWIGES MEER «

selbst fiir ein mehr als rein korperliches Wesen halte« (Solomon et.al.
2016, S. 132).

Die Seele als Erfindung bedeutet jedoch keineswegs ihre Unwirklich-
keit. Die Doppelsinnigkeit des Begriffs der Erfindung, ahnlich jener des
Begriffs Phantasie, kennt einerseits die Vorstellung einer irrealen Erfin-
dung im Sinne eines Trugbildes, andererseits hat die menschliche Vor-
stellungskraft und Erfindungsgabe als wesentliche Wirklichkeit den un-
abgeschlossenen und offenen Prozess der Menschwerdung entscheidend
gepragt. Das gilt nicht nur fiir technische, sondern ebenso fiir soziale Er-
findungen.

Die Seele konnte zu jenen ganzlich neuen Erfindungen, unvorherseh-
bar und ohne Vorldufer, gehoren, wie sie Peter Baehr im Anschluss an
Hannah Arendt diskutiert (Baehr 2010, S. 133 ff.). Julian Jaynes schreibt:

»Das menschliche Geistesleben — Kultur, Geschichte, Religion, Wissen-
schaft — unterscheidet sich von allem, was im uns bekannten Universum
sonst noch vorkommt. (...) Es ist, als habe das Lebendige insgesamt eine
Evolution bis zu einem gewissen Punkt hinter sich gebracht, um dann
mit dem Menschen im rechten Winkel abzubiegen und mit explosions-
artiger Wucht in eine neue Richtung zu expandieren« (Jaynes in Solo-
mon et. al. 2016, S. 99).

Die Erfindung und Entwicklung der menschlichen Seele gehort zu den
wesentlichen Antrieben dieser menschlichen Revolution, von deren Ex-
plosivitdt vor allem offen ist, ob sie eher zur Selbstvernichtung des Le-
bens tendiert oder zu dessen weiterer Steigerung oder Vertiefung.

9. »Geburt und Grab ein ewiges Meer«

Es scheint paradoxerweise gerade erst die gesellschaftlich gestiitzte Ab-
wehr und Spaltung dieses zweideutig oszillierenden seelischen Zusam-
menhangs zu sein, welche zu den qua Zergliederung abtotenden Me-
thoden der Psychologie und vielleicht des ganzen modernen Denk- und
Wissenschaftssystems fiihrt, wie es auf der modernen Lebensfithrung
aufruht und diese wiederum durchdringt.

Die Verdriangung oder Verleugnung der Sterblichkeit, vor allem der
eigenen, wie sie in modernen Gesellschaften in gesteigertem MafSe zu
beobachten ist (Elias 1982), muss nicht immer die aggressive Verdich-
tung und Zuspitzung abtotenden Denkens und schliefSlich Handelns ge-
geniiber anderen und der eigenen Person annehmen; jedoch kann be-
reits die Todesverdrangung, so verstiandlich sie auch scheinen mag, qua
Wiederkehr des Verdringten dem individuellen und gesellschaftlichen
Leben eine gewisse unbewusste Starre aufpragen und so beispielsweise
die Wahrnehmung von Lebenszyklen und Mehr-Generationen-Prozessen

65

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

einer Reduktion auf je gegenwirtige, eingefrorene Zustandsbilder unter-
werfen. Dies kann nicht nur den Lebensfluss emotional und intellektuell
ins Stocken bringen, sondern auch dessen endliches Einmiinden — »Ge-
burt und Grab ein ewiges Meer« (Goethe 2015, S. 21) — durch tibergro-
e Qualen und Schrecken zusitzlich beschweren.

Bei der Reflexion tiber abtotendes Denken und seine Vermeidung stof3t
man in vielen weiteren Kontexten auf eine Art paradox abtotender To-
desflucht. Eine Zusammenhangsvermutung fiir jene Muster von gleich-
zeitiger Todes- und Lebensferne, manchmal von ineinander umschlagen-
der Todesflucht und Todessucht im abtotenden Denken und Handeln
— ins Extreme gesteigert in der Psychose (Condrau 1984, S. 110ff.) —,
aber umgekehrt auch von Todesakzeptanz und Lebenssteigerung ein-
schlieSlich der Chance auf etwas leichteres Sterben, sollen sich so zu ei-
nem der Leitmotive dieses Essays verdichten.

In Meral Kureyshis Roman Elefanten im Garten erinnert sich die Schwei-
zer Ich-Erzihlerin, die der tiirkischen Volksgruppe im Kosovo entstammt,
an den Friedhof ihrer Herkunftsstadt Prizren und an ihren GrofSvater:

»Der Friedhof liegt in der Stadt. Eine Mauer schiitzt seine Bewohner.
Neben dem tiirkisch-islamischen liegt der alte osmanische Friedhof. Eine
Mauer umgibt ihn seit ein paar Jahren, ein Deutsch sprechender Wach-
mann vor dem Eingang sorgt dafiir, dass sich die Menschen erinnern.
>Sieben Mal am Tag sollst Du an den Tod denken.< Dede sprach viel tiber
den Tod. Dede ging an einem Freitagnachmittag spazieren, wo er wahr-
scheinlich dem Tod begegnet war. Er kam nach Hause zuriick, wurde
miide und legte sich sterben« (Kureyshi 2016, S. 112).

Hier ist der Tod selbstverstiandlicher ins Leben einbezogen, weniger hin-
ter die Kulissen der alltdglichen Wahrnehmung verschoben, und anschei-
nend verhaltnismafSig sanft.

Ein den unbeilvollen Spaltungen (Waldhoff 2009) gegeniiber poten-
ziell heilsames Zusammendenken des polaren Spannungsfeldes von Tod
und Leben, Vergianglichkeit und Zukunft, kann neben der schon bei
Freud dufserst literaturkundigen, ja, literaturgetrankten Psychoanaly-
se weniger bei wissenschaftlichen Autoren als vielmehr bei verdichtend
dichtenden Schriftstellern wie Goethe oder in Verszeilen gesucht werden
wie der folgenden von Walt Whitman:

»Leben und Tod.
Die beiden alten Fragen, von je zum Bund vereint (...)« (vgl. Solomon
et. al. 2016, S. 299).

So findet sich in T.S. Eliots lyrischem Zyklus The Waste Land stets, wie
etwa in dem Doppelmotiv Leben durch Bewdsserung und Tod durch das
Wasser (Eliot 1975, S. 26), ein changierendes Zwischenreich zwischen
Tod und Leben: »That corpse you planted last year in your garden, has

66

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»GEBURT UND GRAB EIN EWIGES MEER «

it begun to sprout? Will it bloom this year« (ebd., S. 44)? und insbeson-
dere zwischen Eros und Thanatos, iibrigens immer wieder auch zwi-
schen zwei Sprachen:

»Yet, when we came back, late, from the Hyacinth garden,
Your arms full, and your hair wet, I could not

Speak, and my eyes failed, I was neither

Living nor dead, and I know nothing,

Looking into the heart of light, the silence.

Od und leer das Meer« (ebd., S. 42).

Eine Rickkehr zu einem der Urspriinge des Todestriebkonzepts, nam-
lich bei Sabina Spielrein, zeigt, dass auch im psychoanalytischen Denken
Eros und Thanatos sehr dicht beieinander liegen, beispielsweise ange-
sichts der »Haufigkeit der mit sexuellen Winschen verkniipften Todes-
vorstellungen« (Spielrein 1912, S. 469). Spielrein zitiert Stekel: »Selbst
der Mord im Traume ist, wie so hiufig im Leben, nur ein Lustmord und
stellt oft nichts anderes als einen stark sadistisch gefarbten Sexualakt
dar« (ebd., S. 478). Auch eine sorgfaltige Freud-Lekture weist darauf
hin, dass eigentlich von einer Lebens-Todestriebhypothese zu sprechen
ist (Danckwardt 2o0171).

Vor allem wiirde eine Erweiterung unseres Begriffes der menschlichen
Seele Wege aus bedngstigender Enge weisen. So fragt Thomas Mann
etwa in seinem Roman der Seele, ob es nicht moglich wire, diese als
iiber die Generationen reichende zu sehen, statt sie nur einem einzelnen
Menschen zuzuschreiben (Mann 2o011). S.H. Foulkes wiederum, einer
der wesentlichen Begriinder der tiefenpsychologischen Gruppenanalyse,
beschreibt die menschliche Seele als ein die Individuen transzendieren-
des soziales Phinomen, einschliefSlich der Prozesse, die unbewusst am
Werk sind (Foulkes 1992). Gregory Bateson nimmt in seiner Okologie
des Geistes (Ecology of Mind) an, dass »die Grenzen des >Ich« falsch ge-
zogen oder sogar vollig fiktiv« seien (Bateson 2017, S. 596):

»Uberdies veriandert sich die ganze Bedeutung von >Uberleben¢, wenn
wir aufhoren, iiber das Uberleben von etwas zu sprechen, das durch die
Haut begrenzt ist (...). Die Inhalte der Haut sind beim Tod zufallsge-
mifd verteilt (...). Aber die Ideen konnen unter weiterer Transformation
in Biichern oder Kunstwerken in die Welt hinausgelangen. Sokrates ist
als ein bioenergetisches Individuum tot. Aber vieles von ihm lebt noch
immer als ein Bestandteil in der zeitgendssischen Okologie von Ideen«
(ebd., S. 592).

Und Charles Lindbergh, nachdem er iiber weite Streckens seines Lebens
von Todesfurcht und Suche nach Unsterblichkeit verzehrt worden war,
fand schlieflich wihrend einer Afrikareise seinen Frieden in einer Vor-
stellung naturlicher Transzendenz:

67

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Ich sehe die Tiere als sterbliche Manifestationen eines unsterblichen
Lebensstroms; und so sehe ich auch mich selbst. Ich bin nicht nur ein
Einzelner, ich bin auch die Vielen« (Solomon et. al. 2016, S. 315).

SchlieSlich konnen wir hier weit zuriickgehend Aristoteles wiederbele-
ben, welcher die Seele in allem Belebten gesehen hat, in Pflanzen, Tieren
und Menschen. Sie alle sind Verkorperungen von Seele. Die Menschen
enthalten die vegetative oder Nahrseele der Pflanzen, die sensorische
oder Empfindungsseele der Tiere und die rationale oder Denkseele, die
den Menschen spezifisch eignet. Sie sind von diesem Geflecht vitaler
Funktionen durchwirkt. (Brockhaus Psychologie; Kaeser 2018).

Im alten Indien hat sich in dieser Epoche die buddhistische Vorstel-
lung entwickelt, dass, da alles fliefSt und ineinander tibergeht, auch die
Seelen ineinander tibergehen. Der Tod eines Individuums sei daher kein
Endpunkt (Jacoby 2012, S. 33).

Anstatt das Seelische zu eliminieren, greifen all diese Ansdtze mensch-
heitsgeschichtlich weit zuriick, um die menschlichen Moglichkeiten heu-
te und in Zukunft zu erweitern. In tief bewusstem MafSe gilt das fir Tho-
mas Manns Versuch, die Seele als tiber die Generationen hinausgreifend
zu verstehen:

»Thomas Mann, der in seinen Josephsromanen die >Einheit des Men-
schengeistes« vertrat und ein kulturelles Gedachtnis entwarf, in dem sich
indische, mesopotamische, dgyptische, griechische und biblische Mytho-
logien und Motive vermischen (...) schwebte ein »Menschentumc« vor,
dessen kulturelles Gedichtnis in unvordenkliche Tiefen zuriickreichte
und sich daher tiber alle zeitlichen und kulturellen Grenzen hinweg wie-
dererkennen und verstindigen konne« (Assmann 2018, S. 2871).

Das ist auch eine Antwort auf den extrem geistfeindlichen und feindse-
ligen Partikularismus des Nationalsozialismus.

Der vorherrschenden akademischen Vorstellungswelt geht das alles zu
weit. Sie sieht die menschliche Seele oder ihre blassen Ersatzbegriffe —und
indirekt sich selbst — als eingeschlossen im vereinzelten, affektgepanzer-
ten Individuum. Das entspricht dem von Norbert Elias vielfach beschrie-
benen und einfithlsam kritisierten Vorstellungsmodell des homo clausus,
dem er ein Gegenbild der offenen Menschen im Plural, der homini aper-
ti, als wirklichkeitsgerechter, man kann auch sagen: lebensniher, gegen-
uberstellt (zum Beispiel Elias 2006, S. 156-179; Elias 1982, S. 100; Wald-
hoff 2014).™

Immerhin ermoglicht die neuere Forschung tiber transgeneratio-
nelle Prozesse, etwa die Weitergabe psychischer Traumata tber die

1o Kein anderer mir bekannter Autor vermeidet iibrigens derart konsequent
wie Elias den abstrakten und vereinzelnden Singular »der Mensch«, den
Hannah Arendt mit so scharfer Ironie kritisiert; nicht einmal Arendt selbst
(2003).

68

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

Generationen, ein weniger individuell isoliertes Seelenverstindnis; sie
zeigt transindividuelle psychische Prozesse, ohne Individualisierung
rickgingig zu machen.

Bereits Norbert Elias hat in seinen Studien tiber die Deutschen auf Ha-
bitusentwicklungen aufmerksam gemacht, die tiber ein Jahrtausend ver-
laufen konnen, so insbesondere die Folgen des DreifSigjahrigen Krieges
im 17. Jahrhundert, in dem mindestens ein Drittel der deutschen Bevol-
kerung ums Leben kam, iiberdies »eine Zeit der Verarmung, auch der
kulturellen Verarmung, und einer zunehmenden Verrohung der Men-
schen.« (Elias 1989, S. 12) Diese kollektive Traumatisierung hinterliefs
demnach permanente Spuren im Habitus und im Seelenleben der Deut-
schen, die bis in die Vorgeschichte des Nationalsozialismus und weiter
reichen. Vielleicht deshalb war der » Ausbruch von Rohheit und Bar-
barei« im »dritten Reich« besonders extrem, wahrend er zugleich von
»Tendenzen herrtiihren konnte, die der Struktur moderner Industriege-
sellschaften geradezu inhirent sind.« (ebd., S. 395):

»Viele Ereignisse unserer Zeit weisen darauf hin, dass der Nationalso-
zialismus vielleicht in besonders krasser Form Bedingungen heutiger Ge-
sellschaften, Tendenzen des Handelns und Denkens im 20. Jahrhundert
enthullt hat, die auch anderswo zu finden sind. Wie wissenschaftlich ge-
fithrte Massenkriege, so scheint auch die hochorganisierte und wissen-
schaftlich geplante Ausrottung ganzer Bevolkerungsgruppen in eigens
dafir eingerichteten Todeslagern und abgesperrten Ghettos durch Ver-
hungern, Vergasen oder ErschiefSen nicht vollig aus dem Rahmen tech-
nisierter Massengesellschaften zu fallen« (ebd., S. 395).

»Kaum ein anderes Beispiel zeigt so offensichtlich die Verwundbarkeit
der Zivilisation, erinnert so stark an die Gefahren gegenwirtiger Wachs-
tumsprozesse und an die Tatsache, dass nicht nur Prozesse des Wachs-
tums und des Verfalls Hand in Hand gehen, sondern dass auch die letz-
teren das Ubergewicht iiber die ersteren erlangen kénnen« (ebd., S. 4071).

Diese dunklere Seite von Menschen in einem ambivalenten Zivilisations-
prozess, ihr regressives Unbehagen an aufgeklirter Zivilisation, soll im
Folgenden nochmals an dem neben der Industrialisierung und Mecha-
nisierung (Giedion 1987) typischsten Entwicklungsstrang der Moderne,
der herrschenden Form der Verwissenschaftlichung mit ihren strangu-
lierenden Aspekten, diskutiert werden.

10. Kosmische Universalwissenschaft
und Todestrieb

Wie weit steht das — dem Anspruch nach - idealtypisch rationale und am
weitesten fortgeschrittene moderne Denksystem, jenes der im modernen

69

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Universitatssystem globalisierten abendlandischen Wissenschaft, im
Dienste des, freudianisch gesprochen, iltesten Triebes?

»Irgend einmal wurden in unbelebter Materie durch eine noch ganz un-
vorstellbare Krafteinwirkung die Eigenschaften des Lebenden erweckt.
Vielleicht war es ein Vorgang, vorbildlich dhnlich jenem anderen, der in
einer gewissen Schicht der lebenden Materie spater das Bewusstsein ent-
stehen liefs. Die damals entstandene Spannung in dem vorhin unbelebten
Stoff trachtete danach, sich abzugleichen; es war der erste Trieb gegeben,
der, zum Leblosen zuriickzukehren« (Freud 1920, S. 40).

So lautet eine der Formulierungen des Konzepts des Todestriebs, von Sig-
mund Freud 1920 in » Jenseits des Lustprinzips« niedergeschrieben. Acht
Jahre frither schrieb Spielrein:

»In dieser Urmutter (dem UnbewufSten) will jede aus ihr differenzierte
Vorstellung aufgelost werden, d. h. sie will sich in den nicht differenzier-
ten Zustand verwandeln (...).

Nicht umsonst haben griechische Philosophen, wie z.B. Anaxagoras, den
Ursprung des Weltschmerzes in der Differenzierung des Seienden aus
dem Urelemente gesucht. Dieser Schmerz besteht eben darin, dafS jedes
Partikel unseres Wesens sich nach der Ruckverwandlung in seine Ur-
spriinge sehnt, woraus dann wieder das neue Werden hervorgeht« (Spiel-
rein 1912, S. 469).
Schon rund hundert Jahre friher heifit es in Biichners Novelle » Lenz«:
»Es war ihm als miisse er sich auflésen« (Biichner 1835/2012, S. 246).
Und noch viel dlter ist das buddhistische Streben zum Nirwana, ein Be-
griff, den auch Freud aufgegriffen hat.

Was bedeutet die Todestriebtheorie fiir die hoheren Bewusstseinsformen
und insbesondere die Denktatigkeit? Der Trieb, zum weniger Differen-
zierten und speziell zum Leblosen zuriickzukehren, mit anderen Worten,
Zusammenhange und Synthesen aufzulosen, bewirkt einen Hang zur Auf-
losung von Gedanken, eine Sehnsucht nach Gedankenlosigkeit, die Tho-
mas Mann mit Grausamkeit in Verbindung bringt und Hannah Arendt
mit der Banalitit des Bosen. Mit André Green kann man »letztlich im
Todestrieb die Erklarung fir das hemmende Bremsen des Erreichens der
Synthesen suchen (...) auf die der Eros aus ist« (Green 2011, S. 283).
Heute wiirden man wohl, naturwissenschaftlich-reduktionistisch ori-
entiert, von Entropie sprechen, hier im Sinne eines als irreversibel be-
trachteten Zerfalls eines organischen Systems in rein chemisch-physika-
lische Wirkungsketten (Bahr 2002, S. 136). Bahr erkennt darin ein auf
der Basis der biologischen Systemtheorie und der Genetik fufsendes Bild
vom Menschen als entropischer Maschine (ebd., S. 21): also als unbelebt
und mechanisch. Dies wire ein weiteres Beispiel der Vorherrschaft des
Todestriebes in dominanten wissenschaftlichen Denkstilen.

70

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

Komplementir zur Freud’schen Beschreibung des Todestriebs, da-
bei den Gegenpol betonend und wie Freud ein menschliches Seelenle-
ben statt einer entropischen Maschine zugrunde legend, formuliert C.G.
Jung:

»Seele ist das Lebendige im Menschen, das aus sich selbst Lebende und

Lebenverursachende (...). Die Seele verfiihrt die nicht lebenwollende Ti-

tigkeit des Stoffes mit List und spielerischer Tauschung zum Leben. Sie

uberzeugt von unglaubwiirdigen Dingen, damit das Leben gelebt werde.

Sie ist voll von Fallstricken und FufSangeln, damit der Mensch zu Fall

komme, die Erde erreiche, sich dort verwickle und dran hingen bleibe,

damit das Leben gelebt werde.; (...). Ware die Bewegtheit und das Schil-
lern der Seele nicht, der Mensch wiirde in seiner grofSten Leidenschaft,

der Tragheit, zum Stillstand kommen« (zitiert nach Hark 1998, S. 149).

Das vom Todestrieb befeuerte Zerreiffen von Zusammenhingen und
Entwicklungen, beispielsweise jenen, in die unser seelisches und sozia-
les Leben eingebettet ist, wird wesentlich durch die einseitige Dominanz
der Analyse tiber die Synthese in den modernen Wissenschaften beein-
flusst, wie sie von naturwissenschaftlichen Modellen auf menschenwis-
senschaftliche iibertragen wurde. Bereits Goethe schrieb hellsichtig:

»Ich erinnere mich, dass ich als Kind Blumen zerpfliickt, um zu sehen,
wie die Blitter in den Kelch, oder auch Vogel berupft, um zu beobach-
ten, wie die Federn in die Flugel eingefugt waren. Ist doch Kindern die-
ses nicht zu verdenken, da ja selbst Naturforscher 6fter durch Trennen
und Sondern als durch Vereinen und Verkniipfen, mehr durch Toten
als durch Beleben sich zu unterrichten glauben« (Goethe 1984, S. 116).

Dem setzt ein reiferer Goethe eine andere, lebensfreundliche, insbeson-
dere auch auf das Denken tiber die menschliche Natur und Gesellschaft
tbertragbare Erkenntnishaltung entgegen:

»Es ist ein angenehmes Geschift, die Natur zugleich und sich selbst zu
erforschen, weder ihr noch seinem Geiste Gewalt anzutun, sondern bei-
de durch gelinden Wechseleinflufs miteinander ins Gleichgewicht zu set-
zen« (zitiert nach Muschg 2004, S.13).

Die Sprengkraft der unreifen, gewalttatigen, letztlich abtotenden Er-
kenntnishaltung, wie sie auch den dominierenden und auf Dominanz
zielenden Wissenschaften von der menschlichen Natur und Gesellschaft
zugrunde liegen, wird durch einen weiteren Prozess verschirft: Bei dem
vorherrschenden Typus der modernen Wissenschaften geht es nach Han-
nah Arendt nicht mehr nur um das dominante Modell der klassischen
Physik, das leblosen und weit weniger komplexen Strukturen als denen
menschlichen Lebens abgewonnen ist, sondern es entstammt iiberdies
der Teilchenphysik, besonders der Physik der sogenannten Elementar-
teilchen, welche ihren Untersuchungsgegenstand extrem und bis ins Un-
endliche zu zerlegen bestrebt ist.

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Hannah Arendt unterscheidet eine kosmische Universalwissenschaft
von der erdgebundenen Naturwissenschaft und argumentiert, dass es in
Wirklichkeit langst diese kosmische Universalwissenschaft sei, mit de-
ren Machtakkumulation und Zerstorungskraft wir es zu tun haben. Die
modernsten wissenschaftlichen Denkmodelle entsprechen demnach, von
der Atomphysik ausgehend, nicht mehr irdischen Bezugen, sondern kos-
mischen und betrachten unsere Welt und das Leben nur noch als Spezial-
fall kosmischer Strukturen. Der Beobachtungsstandpunkt sei ein gedach-
ter archimedischer Punkt im Weltall, von dem aus die Welt zuerst in der
Vorstellung, dann real, im Sinne atomarer Zerstorung, aus den Angeln
gehoben werden konnte.

Hannah Arendst zitiert hier, bezogen auf den modernen Wissenschaft-
lertypus und Menschen, Franz Kafka:

»Er hat den archimedischen Punkt gefunden, hat ihn aber gegen sich
ausgenutzt, offenbar hat er ihn nur unter dieser Bedingung finden diir-
fen« (nach Arendt 2014, S. 318).

Hans Jonas folgend konnen wir alles Leben um uns und in uns als kos-
misch seltenen Gliicksfall annehmen, der eine im SchofS der Materie ver-
borgene und in aller Regel verborgen bleibende Moglichkeit ausnahms-
weise zum Zuge kommen liefs.

Wenn wir uns vor Augen fithren, durch welchen Reichtum komple-
xer Gebilde sich dieses Erdenschauspiel mit seinen Menschenlandschaf-
ten von den ganzen iibrigen uns bekannten primitiven und monotonen
kosmischen Strukturen abhebt (Jonas in Martens 2014, S. 256-263), so
unterliegt unser Leben, in Hannah Arendts Formulierung

»in einer Welt, die theoretisch und praktisch von einer Wissenschaft
und Technik beherrscht wird, die auf kosmisch-universalen und nicht
auf geophysikalischen >Naturgesetzen«< beruht« (Arendt 2014, S. 342).

einer Reduktion und ist einem Zerstorungspotenzial ausgesetzt, das tief
in subatomare Strukturen und Prozesse hineinregiert und den bekann-
ten naturwissenschaftlichen Reduktionismus theoretisch wie praktisch
weit Ubertrifft. Wir unterwerfen uns einer aus der eigenen Lebensfiih-
rung gendhrten

»ganz und gar universal und kosmisch gewordenen Wissenschaft, die
die Prozesse des Weltalls in die Natur hineinleitet trotz des offenbaren
Risikos, ihren Haushalt und damit das Menschengeschlecht selbst, das
in diesen Haushalt gebannt ist, zu vernichten« (ebd., S. 342).

Die Wissenschaften vom Menschen bedienen sich weitgehend analoger
Denktechniken und zerlegen so menschliche Zusammenhinge und Be-
ziehungsgewebe aus grofiter Distanz — und in unmenschlicher Weise —
in kleinste, quantifizierbare und scheinbar berechenbare »Elementarteil-
chen«.

72

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

Hannah Arendt sieht die Dominanz von Mathematik und Statistik,
die tendenzielle Reduktion von Wissenschaft auf Mathematik (ebd., S.
341), darin begriindet, dass diese Denkinstrumente am meisten dem ge-
dachten archimedischen Punkt im Weltall entsprechen, von dem aus die
modernen Wissenschaften irdisches Dasein und Menschenleben betrach-
ten. Daraus folgt fiir sie, dass die Giiltigkeit der so gewonnenen Gesetz-
mafsigkeiten »die Fassungskraft und Reichweite menschlicher Sinnes-
wahrnehmung prinzipiell iibersteigt« (ebd., S. 335). Bereits 1935 hatte
Edmund Husserl in seiner Krisendiagnose der Wissenschaften die herr-
schende »Idee der objektiven Wissenschaft« und deren Annahme einer
objektiv-wahren Welt als prinzipiell unanschaulich bezeichnet. Dieser
stellt er die »Lebenswelt als Universum prinzipieller Anschaubarkeit«
entgegen, auf der ein neuer Wissenschaftstypus aufzubauen wire (Hus-
serl 2012, S. 137 ff.). Dass Natur- und Sozialwissenschaftler atomare
Verbande und Menschengruppen erfassten, als waren diese im Wesent-
lichen gleich, vermutet Hannah Arendt dem Umstand geschuldet,

»dass es uns bereits ganz selbstverstindlich geworden ist, diese gesell-
schaftlichen Vorginge so zu betrachten, bzw. in dieser Gesellschaft so
zu leben und uns so zu verhalten, als seien wir unserer eigenen mensch-
lichen Existenz ebenso weit entriickt wie wir von mikrokosmischen und
makrokosmischen Vorgiangen entfernt sind« (Arendt 2014, S. 412).

Die moderne Lebensfithrung und die Produktions- und Rezeptionsraume
moglichen wissenschaftlichen Nachdenkens iiber ebendiese sind mittler-
weile zudem ganz von der Virtualitidt des weltweiten Internets durchzo-
gen. Diese virtuellen Welten produzieren vollig abstrakte Beziehungs-
muster, erfahrungsferne Entfremdung und reizen zu digitaler, scheinbar
klinisch sauberer Gewalt. Ist es ein Zufall, dass sie sich auch als beson-
ders »fruchtbarer« oder furchtbarer Nahrboden destruktiver »Kreativi-
tat« erweisen, ja als »Schule des modernen Totens« (Geipel 2012, S. 206
f.) in der Kriegs- und Biirgerkriegsfithrung?

Eine fraglose Hinnahme dieser extremen Entfremdung, wie sie zum Bei-
spiel in Niklas Luhmanns soziologischer Systemtheorie — insbesondere in
der Wahl seines quasi aufSerirdischen Beobachtungsstandpunktes — gesehen
werden kann, in der aus unmenschlicher Distanz Menschen zu Rander-
scheinungen werden, bedeutet das ZerreifSen der Wechselwirkung zwischen
nachdenkenden Menschen und den Menschen, tiber die nachgedacht wird.

Zum Vergleich: Theodor W. Adorno bezeichnet sein philosophisches
Hauptwerk, die sehr plurale Minima Moralia, im Untertitel als »Reflexi-
onen aus dem beschidigten Leben« (Hervorh. d. Verf.) — nicht etwa éiber
das beschadigte Leben. Hier ist ein ganz anderer Beobachtungsstandpunkt
gewahlt, offensichtlich keiner, der von oben und auflen oder entriickt von
der eigenen menschlichen Existenz auf menschliches Leben blickt (Ador-
no 2014).

73

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Den Verzicht auf sinnlich nachvollziehbare und sinnvolle menschli-
che Zusammenhinge, wodurch den Erforschten und den Forschenden
Gewalt widerfahrt, verstehe ich als Abtotung im Sinne von Georges De-
vereux.

Es gibt eine Gruppe oder Fachdisziplin von Wissenschaftlern, welche
fast standig ihre eigene Sterblichkeit streift, und dies, so steht zu vermu-
ten, in der Regel unbewusst: Die Historiker. Man konnte es als Kern ih-
rer Aufgabe bezeichnen, die Lebenden in Beziehung zu den nicht mehr
lebenden Menschen zu setzen, die ihnen vorausgegangen sind, im Leben
und im Sterben. Edward Hallett Carr beschreibt Geschichte als fortwih-
renden Prozess der Wechselwirkung zwischen dem Historiker und sei-
nen Fakten, als unendlichen Dialog zwischen Gegenwart und Vergan-
genheit (Carr 1981, S. 30). Aber nirgends wird potenziell mehr Angst
mobilisiert, als wenn Menschen ihre Sonden zur Erforschung der Welt
auf ihre eigene Sterblichkeit richten oder diese auch nur unbewusst strei-
fen. Wenn sie aus unbewusster Angst vor ihrem Forschungsbereich, den
toten Menschen und ihren Gesellschaften, zu Methoden der Forschung
und Darstellung greifen, mit denen sie sich von den lebendigen Hand-
lungen und Gedanken der nicht mehr Lebenden und von ihrer eigenen
lebendigen Denk- und Handlungsfihigkeit im Ubermaf3 distanzieren,
verfolgen sie oder werden sie verfolgt von eine(r) abtotendenden Strate-
gie eines ebensolchen kollektiven wissenschaftlichen Uberichs. Der His-
toriker Carr schreibt:

»Die Vergangenheit, mit der sich der Historiker befaf3t, ist nicht tot, sie
lebt in gewisser Weise in der Gegenwart weiter. Aber ein Akt, der der
Vergangenheit angehort, ist tot, d.h. bedeutungslos fiir den Historiker, es
sei denn, er versteht den Gedanken, der ihm zugrunde lag (ebd., S.30).«

Dies kann auch passieren, wenn das Forschungsfeld in zu kleine Frag-
mente gebrochen wird oder wenn durch die Verleugnung der morderi-
schen Aspekte der Vergangenheit kiinftigen Morden der Boden berei-
tet wird.

In Devereux’ zahlreichen Fallminiaturen wird deutlich, wie das Strei-
chen des Lebendigen aus wissenschaftlichen Erfahrungen und insbe-
sondere die Rohheit bei Tierexperimenten und bei medizinischen Men-
schenexperimenten in den Konzentrationslagern der Nazis einem sehr
strengen, sogar grausamen kollektiven wissenschaftlichen Uber-Ich ge-
schuldet ist, das sich, in welcher Weise auch immer, mit jeweils korres-
pondierenden oder in der wissenschaftlichen Sozialisation herangeziich-
teten individuellen Uber-Ich-Strukturen verbindet:

»Die Rohheit vieler Experimentatoren (...) ist oft schlicht eine auf den
theatralischen Effekt abgestellte Demonstration der >Objektivitdt< vor
einer internalisierten Galerie kritischer Kollegen, die als eine Art Uber-
ich fungieren. Diese Analogie ist umso giiltiger, als das Uberich per

74

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

definitionem eine archaische, grausame und dumpfe psychische Instanz
ist, von der mehr Brutalitit ausgeht, als noch das ungehemmteste Es sich
jemals zuschulden kommen lassen konnte.« (Devereux 1998, S. 268, vgl.
auch Hinshelwood 2004, S. 652 ff.).

Es ist Gibrigens bedeutsam, wie sich diese Art der feindseligen » Gewis-
sensbildung« von dem Bild der inneren Stimme unterscheidet, wie Han-
nah Arendt es in ihrer Beschreibung des Denkens als Dialog mit der ei-
genen Person anspricht. Diesen inneren Gesprachspartner konzipiert sie
als Freund. Bereits Freud selbst spricht gelegentlich vom »strengen Uber-
Ich« als Quelle einer Wahrnehmungsstorung (Freud 1936/1981). Und er
hat den Zusammenhang von Uber-Ich und Todestrieb im Unbehagen in
der Kultur so formuliert:

»Die Aggression wird introjiziert, verinnerlicht, eigentlich aber dort-
hin zuriickgeschickt, woher sie gekommen ist, also gegen das eigene
Ich gewendet. Dort wird sie von einem Anteil des Ichs ibernommen,
das sich als Uber-Ich dem iibrigen entgegenstellt, und nun als >Gewis-
sen< gegen das Ich dieselbe strenge Aggressionsbereitschaft ausiibt, die
das Ich gerne an anderen, fremden Individuen befriedigt hiatte« (Freud
1948 S. 482 f.).

In derselben Epoche, in der Freud sein Uberich-Ich-Es-Modell der
menschlichen Psyche entwickelt und konstatiert, dass das Ich als In-
stanz der koordinierenden, vernunftgeleiteten Selbststeuerung nicht Herr
im eigenen Haus sei, sondern sich gegen unbewusste Triebforderungen,
ein tyrannisches Uber-Ich und die aufreibenden Anforderungen der du-
Beren Realitat durchsetzen miisse, fragt Kafka in einer Parabel »Bin ich
nicht Steuermann?«, um mit der verzweifelten Frage zu enden »Was ist
das blof fiir ein Volk? Denken sie auch, oder schlurfen sie nur sinnlos
uber die Erde?« In einer merkwiirdigen Verdichtung konnte man in die-
ser Parabel zugleich die psychische Instanz des Ich erkennen, das von
einem brutalen Uberich vom Steuer eines Schiffes vertrieben wird, das
noch besser als Freuds Haus-Metapher die menschliche Seele symboli-
siert, wie sie in Bewegung und manchmal elegant tiber Abgriinde gleitet,
und zugleich ein Staatsschiff, auf dem ein apathisches Volk seine recht-
mifSige Fiihrung von einem autoritdaren Tyrannen vertreiben ldsst. In der
Theorie des Autoritaren Charakters ist wenig spater das Zusammenwir-
ken dieser psychischen und sozialen Ebenen im Entstehen des National-
sozialismus aufgezeigt worden.

In seinen Uberlegungen iiber den Todestrieb und das Bose, die sich auf
psychische Folgeschdden des Nationalsozialismus beziehen, verortet Ro-
bert Heim das Bose in einer verungliickten Uber-Ich/Ich-Figuration, in
welcher der Todestrieb tiberhandnimmit:

»Das Bose wire somit (...) in einem grausamen >Teufelskreis< zwischen
Ich und Uber-Ich zu verorten, in der jedes Denken, jede Lebendigkeit

75

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

verschwindet, Leben schliefSlich zerstort und vernichtet wird« (Heim
20716, S. 120).

Wiederum in der Riickwendung oder Ableitung des Todestriebes nach
aufsen diagnostiziert Freud, »dass seine Befriedigung mit einem aufSer-
ordentlich hohen narzisstischen Genuf$ verkniipft ist, indem sie dem Ich
die Erfilllung seiner alten Allmachtswiinsche zeigt« (Freud 1948, S. 480).
Man konnte hier exemplarisch an die folgende Aussage eines Morders
vor Gericht denken: Nach der Tat habe er »extremes Glick« und »All-
macht« verspurt (Tages-Anzeiger Ziirich, 04.10.2016,S. 4). Freud fihrt,
eine Art »Zivilisierung« des Todestriebes beschreibend, fort:

»Gemaifigt und gebiandigt, gleichsam zielgehemmt, muss der Destrukti-
onstrieb, auf die Objekte gerichtet, dem Ich die Befriedigung seiner Le-
bensbediirfnisse und die Herrschaft iiber die Natur verschaffen« (Freud
1948, S. 480).

Wie heikel die Balance in der Legierung von sublimierten Lebens- und
Todestrieben im wissenschaftlichen Denken und seiner praktischen An-
wendung tatsichlich ist, zeigt sich schon 1930, noch vor der Entwick-
lung der Atomwaffen:

»Die Menschen haben es jetzt in der Beherrschung der Naturkrifte so
weit gebracht, dass sie es mit deren Hilfe leicht haben werden, einander
bis auf den letzten Mann auszurotten« (ebd., S. 506).

Das ist vielleicht weniger tiberraschend, wenn der betrichtliche Anteil
an Todes- und Destruktionstrieben, der dem wissenschaftlichen Denken
und Handeln, dem kollektiven wissenschaftlichen Uber-Ich, beigemischt
ist, mitbedacht wird. Dieser schlidgt sich beispielsweise in einer einsei-
tigen Dominanz analytischer, also gedanklich oder physisch zerlegen-
der Wissenschaftstechniken nieder. Synthesebildung kann als menschli-
che Vitalfunktion oder Ziel des Eros verstanden werden, wihrend »im
Todestrieb die Erkldrung fur das hemmende Bremsen des Erreichens
der Synthesen« (Green 20171, S. 283) zu suchen ist. Bei der Bildung ge-
danklicher Synthesen wird tiberdies nicht von Beobachtungen abstra-
hiert, also Wirklichkeit aus extremer Distanz betrachtet und gewisserma-
3en verdiinnt, sondern gelingende Synthesen verdichten Beobachtungen
zu wirklichkeitsgerechten Zusammenhangsmodellen (Waldhoff 2009,
S. 247-262).

In gewisser Weise hebt die Syntheseorientierung eine Spaltung auf,
die schon weit in der Vorgeschichte des modernen Wissenschaftssystems
auftritt, in der sogenannten Achsenzeit, in der sich »um die Mitte des
ersten vorchristlichen Jahrhunderts in der Welt der Hochkulturen vom
Nahen bis zum Fernen Osten ein kognitiver Durchbruch vollzogen hat.
Damals entstehen in Persien, Indien und China, in Israel und Griechen-
land die bis heute wirksamen religiosen Lehren und kosmologischen

76

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

Weltbilder « (Habermas nach Assmann 2018, S. 220). In diesem vorwis-
senschaftlichen Prozess werden unter anderem narrative Erklarungen
durch argumentative ersetzt (Habermas nach Assmann 2018, S. 277).
Die neuere Syntheseorientierung greift auf hoherer Ebene auf die Zeit
vor dieser historischen Spaltung zuriick. In den wissenschaftlichen Wer-
ken von Freud und den erzahlerischen Werken von Thomas Mann bei-
spielsweise wird Erzdhlerisches und Argumentatives wieder verbunden.
In diesem Buch werden aus solchen Erwigungen heraus erzahlerisches
und lyrisches Wissen mit akademischem als gleichwertige Erkenntnis-
formen behandelt.

11. Die Liebe zur Welt als
ganz andere Erkenntnishaltung

Fir Freud wird es zur Schicksalsfrage, ob die Lebenstriebe, »der ewi-
ge Eros«, fur eine Gegenanstrengung gegen den »menschlichen Aggres-
sions- und Selbstvernichtungstrieb« wirksam werden konnen (Freud
19438, S. 506).

Dieser Freud’schen Fassung eines existentiellen Zweikampfes um die
menschliche Seele und Gesellschaft gingen 1793 die moralphilosophi-
schen Uberlegungen Immanuel Kants »von dem Kampfe des guten Prin-
zips, mit dem Bosen, um die Herrschaft iiber den Menschen« voraus
(Kant 2013, S. 44 ff.). An Kants Theorie des radikalen Bosen in der
menschlichen Natur (ebd., S. 14 ff.) ist gegenwirtig vor allem festzu-
halten, dass ein wie auch immer gearteter zerstorerischer Trieb Men-
schen nicht von der Verantwortung fiir ihr Denken und Handeln ent-
bindet, da es sich um »ein radikales, angeborenes (nichtsdestoweniger
aber von uns selbst zugezogenes) Bose in der menschlichen Natur« han-
delt« (ebd., S. 25).

Indem der deutsche Nationalsozialismus dieses radikal Bose des zur
Maxime, im Sinne sowohl Kants als auch de Sades, verfestigten mensch-
lichen Aggressions- und Selbstvernichtungstriebes »zur welthistorischen
Doktrin erhob« (Horkheimer/Adorno 2013, S. 108), ldsst er Kants Ide-
en zur Entgegenwirkung als tiberholt erscheinen. Nicht jedoch jene, die
sich aus Hannah Arendts Beobachtung der Widerstand leistenden Men-
schen ergibt:

»Nicht weil sie das Gebot »Du sollst nicht téten« streng befolgt hitten,
lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, weil sie nichtwillens
waren, mit einem Morder zusammenzuleben — mit sich selbst. Die Vor-
aussetzung fiir diese Art der Urteilsbildung ist keine hoch entwickelte
Intelligenz oder ein duflerst differenziertes Moralverstindnis, sondern
schlicht die Gewohnbheit, ausdriicklich mit sich selber zusammenzuleben,

77

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

das heifst, sich in jenem stillen Zwiegesprach zwischen mir und meinem
Selbst zu befinden, welches wir seit Sokrates und Plato gewohnlich als
Denken bezeichnen« (Arendt 2014, S. 244).

Aus einer vielleicht iiberraschenden Perspektive ldsst sich der Zusam-
menhang von Denken und Leben, Nichtdenken und Téten vertiefen. Der
chinesische Literaturnobelpreistriger Mo Yan schildert in seinem Ro-
man Der Uberdruss die jiingere chinesische Geschichte im Spiegel einer
drastisch burlesk gestalteten buddhistischen Seelenwanderung — einer
weiteren Denkfigur der Verarbeitung menschlichen Lebens und Sterbens.
Die Hauptfigur durchlauft zwischen ihren beiden menschlichen Erschei-
nungsformen zahlreiche Tiergestalten. In einer derselben, als Schwein,
unternimmt sie einen todlichen Rachefeldzug:

»Ich dachte an nichts. (...) Es war eine rein physische Reaktion. In Be-
zug auf meine Umgebung blieb ich voéllig kalt, versteinert geradezu (...)
Mein Kopf war leer, keine Gefithle und Gedanken beschwerten mich.
Ich sprang einfach, federleicht sprang ich gestreckt vor. (...) Kein einzi-
ger Gedanke ging mir mehr durch den Kopf, noch weniger konnte ich
den verschiitteten Erinnerungen in meinem Unterbewusstsein nachspii-
ren. Ich senkte den Kopf wie ein Stier und stief§ Qiao Feipeng tiber Bord
in den Fluss« (Mo Yan 2012, S. 559 ff.).

Am Ende treibt eine Handvoll Leichen im Fluss. Ganz anders im folgen-
den Kapitel, in dem der Protagonist zahlreiche Kinder vor dem Ertrin-
ken in eisigem Wasser rettet:

»]Jeden, der mir gerade in die Quere kam, den wollte und wiirde ich
retten. Diesmal war mein Gehirnkasten nicht leer, dieses Mal bestiirm-
ten mich alle moglichen Gedanken. (...) Eins nach dem anderen rettete
ich die Kinder aus dem eisigen Wasser und schob sie aufs Eis hinauf«
(ebd., S. 564).

In einem radikalen, das heifSt an die Wurzel gehenden Sinne wire dem abto-
tenden »Denken« als einer Form negativen Denkens (im Sinne von Bions
»-K« und »Kein K«) die Qualitit eigentlichen Denkens abzusprechen.
Das liefSe sich auch evolutionstheoretisch begriinden (vgl. Wouters
2015). Sowohl die menschheitsgeschichtliche Evolution des Denkens
als auch seine individuelle Entwicklung ldsst sich nur als Kooperati-
on verstehen (Tomasello 2014, S. 185 ff.). Nicht die Konkurrenz, wie
es sich teilweise bei Darwin und extrem in sozialdarwinistischen Vor-
stellungen seit Spencer findet, sondern die Kooperation war die ent-
scheidende menschliche Fihigkeit, wenn auch innerhalb einer Koope-
rations-Konkurrenz-Balance, zur Erhaltung und Entwicklung unserer
Primatenart: » Zusammenarbeit und Kommunikation (...) dehnen sich
auf alle begrifflich vermittelten Tatigkeiten der Menschen aus« (ebd.,
S. 2171). Und die spezifisch menschlichen Fahigkeiten, insbesondere die
menschliche Denkfihigkeit, erweisen sich als so angelegt, »dass sie nur

78

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

inmitten von reichhaltigen sozialen und kulturellen Umgebungen wach-
sen und gedeihen konnen« (ebd., S. 217). Angriffe auf Verbindungen
tendieren also dazu, das spezifisch Menschliche im Denken auszul6-
schen.

Um echte Denkfihigkeit zu entwickeln und zu erhalten, ist die Ein-
richtung von geschiitzten inneren und dufSeren Denkrdumen, vor al-
lem in Familien und Bildungsinstitutionen, und ihre Verteidigung gegen
allfallige innere und duflere Angriffe notig (Hinshelwood 1994; Her-
mann/Reuleaux 2015). Menschen haben daher friih in ihrer Evolution
Lernumgebungen hergestellt, in denen sich ihr eigener Nachwuchs ent-
wickelt (Tomasello 2014, S. 199). Problematisch wird es in der so ge-
nannten Moderne, wenn diese Lernumgebungen ihren Charakter als
geschiitzte Raume durch tbersteigerten Leistungsdruck immer mehr
verlieren. Echte Lern- und Denkentwicklungen werden so tendenziell
stillgelegt und ihres lebendig spielerischen und experimentellen Cha-
rakters beraubt.

Vor dem Hintergrund einer von den gegenwartigen Machteliten be-
triebenen » Ablosung des Wohlfahrtsstaates durch den Wettbewerbs-
staat« (Munch 2018, S. 23) zeigt Richard Munch, wie der von ihm
identifizierte und weltweit agierende »Bildungsindustrielle Komplex«
in einer schrecklichen neuen Volte der Dialektik der Aufklarung »aus
der explorativen Entfaltung des Verstandesgebrauchs« tendenziell einen
»durch und durch kontrollierten« Produktionsprozess der Lernenden an
den Schulen und Hochschulen macht, und zwar in der Form von gleich-
geschalteten » Trivialmaschinen« (Miinch 2018), in der Bedeutung einer
volligen Reiz-Reaktions-Konditionierung auf Lernvorgaben, die nicht
mehr padagogisch und lerntheoretisch, sondern 6konomisch festgelegt
werden. Paradigmatisch dafiir steht das Programme for International
Student Assessment (PISA) der OECD als Ausdruck ihrer fithrenden Rol-
le »in der globalen Unterwerfung des Bildungsprozesses« unter die auf
simple Kennziffern reduzierte, taylorisierte Steuerungsphilosophie des
»New Public Management« (NPM). Das bedeutet die Zerstorung oder
Abtotung zentraler Voraussetzungen von Lernen, Personlichkeitsbildung
und gelingender Erziehung und erzeugt tendenziell psychische Storun-
gen, weil es der kooperativen Natur der menschlichen Kultur zuwider-
lauft (ebd., S. 319 ff.).

Einer weiteren Steigerungsform des abtotenden Denkens, der extre-
men Kilte der Welt- und Selbstbetrachtung aus einer wie auflerirdischen
Distanz, einer totalisierenden Distanz, aus der alles eins wird und einer-
lei, einem Denken wie aus der leblosen Kailte eines vergleichsweise pri-
mitiv strukturierten Universums setzt Hannah Arendt die Amor Mun-
di entgegen, die Liebe zur irdischen und zur menschlichen Welt mit dem
Wunder der Natalitit, der Geburt, die immer wieder die Chance auf
Neues, Unerwartetes, Unberechenbares zur Welt bringt (Arendt 2014),

79

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

mit anderen Worten: Den gesellschaftlichen Kdiltestrémen (Negt 1994),
der kalten Anziehungskraft des Nichts (Gasdanow 20716, S. 120) kann
immer neu das geschichtlich wirksame Prinzip Hoffnung als lebenserhal-
tender und Leben erzeugender Trieb entgegensetzt werden (Bloch 1985).
Durch Hannah Arendts Amor Mundi werden ganz frisch gebliebene,
sehr alte biblische Worte wachgerufen:

»Wenn ich in den Sprachen der Menschen und Engel redete, / hitte aber
die Liebe nicht,/ wire ich drohnendes Erz oder eine lirmende Pauke. Und
wenn ich prophetisch reden konnte / und alle Geheimnisse wiisste / und
alle Erkenntnis hatte; / wenn ich alle Glaubenskraft besifSe / und Berge
damit versetzen konnte, / hitte aber die Liebe nicht, / wire ich nichts« (1.
Korinther 13).”

Zygmunt Bauman zitiert von Gershom Scholem einen vergleichbaren
Gedanken aus der Geschichte der jiidischen Mystik, namlich tber die
kabbalistische Lehre:

»Es entwickelte sich allmihlich die Lehre, die Quelle des Ubels im iiber-
reichlichen Wachstum der Macht des Urteils zu sehen, die durch die
Verdinglichung und die Trennung der Qualitdt des Urteils von seiner
herkémmlichen Verbindung mit der Qualitit liebender Freundlichkeit
moglich gemacht worden war« (Bauman 1993, S. 217).

Auch nach Auffassung einiger islamischer Mystiker »erlangt der Mensch
wahres Wissen durch die Liebe« (Heinzmann et.al. 2014, S. 450). In ei-
ner zeitgenossischen literarischen Formulierung: » Vergiss nie, dass du nur
das kennen kannst, was du zu lieben vermagst« (Shafak 2013: S. 158).
In einer mafSgeblich durch Bion geprigten psychoanalytischen Denk-
theorie ist von der »epistemophilen Komponente der Libido« die Rede
(Hinshelwood 2004, S. 362). Georges Devereux spricht davon, dass der
Eros, der nicht nur Sexualitit, sondern auch Freundschaft und liebevol-
le Firsorge umfasst, die wissenschaftliche Kreativitit beseelt (Devereux
1998, S. 147). Oscar Wilde erwahnt die unbequeme »Liebe zum Den-
ken« (Wilde 1982, S. 8). Der Soziologe Pierre Bourdieu spricht von einer
mithsam zu erwerbenden libido sciendi als einer Form sozial konstitu-
ierter Libido, welche dem Erwerb von kulturellem Kapital dient (Bour-
dieu 1983, S. 187). Es geht um die Verbindung der Liebe zur Welt mit der
Liebe zum Erkenntnisakt. Wenn wir mit Bion drei grundlegende Modi
des menschlichen Weltverhiltnisses annehmen, Liebe, Hass und Verste-
hen, dann erlaubt die Verbindung von Liebe und Verstehen gegen Hass
den grofStmoglichen Spielraum fiir die menschliche Erkenntnisfahigkeit.

11 Die verschiedenen heiligen Schriften enthalten bekanntlich nicht nur Bot-
schaften der Liebe. Mit Salman Rushdies Vision ihrer Entstehung gespro-
chen, haben sich auch dort »Satanische Verse« eingeschlichen (Rushdie
1988).

8o

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

In erschiitternder Weise fithrt die Schweizer Psychologin Jacqueline
von Kaenel diesen Zusammenhang in dem Dokumentarfilm »Das Erste
und das Letzte« von Kasper Kasics vor Augen. Auch hier schiefSen die
erste und letzte Phase des Lebenszyklus zusammen, es zeigt sich jedoch,
dass es bei Menschen keinen zwingenden Determinismus gibt, dass Le-
bendigkeit und Liebe sich auch beim letzten Lebensschritt, dem aus dem
Leben heraus, noch gegen das Todliche durchsetzen konnen. Als sie die
Diagnose Bauchspeicheldriisenkrebs mit infauster Prognose erhilt, lasst
sie sich auf einen inneren Dialog mit sich selbst und dem wahnsinnigen
und terroristischen Familiensystem ein, in dem sie aufgewachsen ist. Im
Angesicht des Todes gelingt es ihr, sich selbst und ihre Biografie zu erken-
nen, einschliefSlich des gesellschaftlichen Umfeldes und ihrer Herkunft.
Ihre Denkfihigkeit, die sie sich in einem geschickt geschiitzten inneren
Raum, wohl als einzige von vier Kindern, bewahren konnte, gelangt zu
einer vollen und spaten Bliite, einer Blute ihres Selbstwertgefuhls und der
Liebe, die sie ausstrahlt und anzieht. Deren Schonheit tiberlebt in dem
Film, zu dem sie sich dann entschlossen hatte. Sie ist drei Wochen nach
den letzten Aufnahmen gestorben. Es bleibt der Eindruck eines von den-
kender Liebe geradezu gefluteten Kinosaals und ein Geftihl hart erarbei-
teten Seelenfriedens am Lebensende (Kasics / Kaenel, 2018).

Es lohnt fiir das hier behandelte Thema, noch etwas genauer hinzu-
schauen. Eine misshandelnde Mutter aus ostpreufSischem Adel, die ihre
Kinder als Besitz betrachtet. Ein Schweizer Ehemann, wirtschaftlich er-
folgreich, der mit seiner Frau eine glinzende Fassade aufbaut, hinter
der die Kinder unmenschlich leiden. Ein Leben im katholisch-faschisti-
schen Franco-Spanien. Dort, so Jacqueline von Kaenel, war eine elter-
liche Willkiir moglich, wie sie so in der Schweiz nicht moglich gewesen
ware. In tiefster Verzweiflung ein Suizidversuch des Madchens. Eine kur-
ze Psychotherapie, die schnell wieder von der Mutter abgebrochen wird.
Aber das Madchen hat gesehen: es gibt eine andere Welt. Menschen kon-
nen anders miteinander umgehen. Erwachsen wird sie selbst Psycholo-
gin. Aber neben dem erkdmpften inneren Raum gibt es eingemauerte
Erinnerungen teuflischer Art, wie sie unubertroffen in der Novelle Die
schwarze Spinne von Jeremias Gotthelf bildlich verdichtet sind. Im An-
gesicht des nahenden Todes brechen diese hervor. Unter der Dusche ver-
wandeln sich die Wasserstrahlen in brutale Stockschliage. Unwillkiirliche
Erinnerung uiberwiltigt mit brutaler Wucht die Gegenwart. Von da an
folgen all die anderen traumatischen Erinnerungen. Aber die schwarze
Spinne der traumatisch nicht vergehenden Vergangenheit kann nun von
dem Frau gewordenen Kind neu gesehen werden, so dass ihr todliches
Gift verdampft. Die Protagonistin erkennt sich selbst und versteht den
Verlauf ihres bisherigen Lebens. Diese tiefe Erkenntnis, und das ist das
Wunder, setzt zugleich jene starken Liebesgefiihle frei, wie sie zu den er-
wachsenen Sohnen offensichtlich sind, wie sie aber in sproder Vorsicht

81

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

auch gegentiber der eigenen Person moglich werden. Das lebt in den ma-
gischen Momenten des Films weiter, und so lebt Jacqueline von Kaenel
nicht nur in ihren Sohnen oder ihren Patienten weiter, sondern auch in
denen, die sie in ihrem Film erkennen konnen.

Dieser wirkkriftigen Verbindung von Liebe und Erkenntnis entge-
gen steht eine die Wahrnehmung und das Denken hemmende Angst vie-
ler Menschenwissenschaftler vor den von ihnen untersuchten Menschen,
mehr noch vor sich selbst und ihrer Beziehung zu diesen, so dass sie, von
unbewussten Abwehrreaktionen getrieben, nach Methoden suchen, um
die soziopsychische Distanz zwischen dem Beobachter und dem Beobach-
teten zu vergrofern (Devereux 1998, S. 128). Dadurch »sstirbt« die leben-
dige — und deshalb relevante — Substanz des Menschen und der Kultur«
(ebd., S. 124).

»Am dringlichsten ist deshalb die Wiedereinfithrung des Lebens in die
Wissenschaft vom Leben und die Wiedereinsetzung des Beobachters in
die Beobachtungssituation« (ebd., S. 53).

Als produktivsten Weg, Menschen zu erforschen, kennzeichnet Devereux
an immer neuen Beispielen das »Medium der eigenen Menschlichkeit«
(ebd., S. 186).

Mittels Erich Fromms Methode des produktiven Denkens lasst sich
dieser Zusammenhang vertiefen:

»Im produktiven Denken ist das Subjekt dem Objekt gegeniiber nicht
gleichgiiltig. Das Objekt wirkt auf das Subjekt, und das Subjekt be-
fasst sich mit ihm. Das Objekt wird nicht als etwas Totes verstanden,
als etwas, das von einem selbst und vom eigenen Leben losgelost ist,
oder als etwas, iber das man nachdenkt, indem man es von sich selbst
isoliert. Im Gegenteil, das Subjekt ist an seinem Objekt interessiert,
und je enger die Bindung, desto fruchtbarer das Denken« (Fromm
2017, S. 119).

Um diese Fruchtbarkeit zu erlangen, bildet ein »vitales Interesse den An-
trieb« (ebd., S. 122). Hier wird Eros als Triebkraft des Denkens und als
Gegenspieler von Thanatos, der Objekte tot denkt, augenfillig.

Wenn wir versuchen, die Liebe zur Welt mit dem Erkennen der Welt
zusammenzudenken, bedeutet das, eine uralte und verhangnisvolle Spal-
tung im abendlandischen Denken und der daraus entsprungenen mo-
dernen Wissenschaft nicht linger zu akzeptieren. Goldschmidt bezeich-
net Freuds Werk als Suche nach den gemeinsamen Wurzeln des Baums
des Lebens und des Baums der Erkenntnis (Goldschmidt 2010, S. 154).

Christina Thiirmer-Rohr hat auf den Zusammenhang zwischen der Lie-
be zur Welt und zur existentiellen Vielfalt der menschlichen Welt, der Plu-
ralitat, hingewiesen. Pluralitit sieht sie in Ankniipfung an Zygmunt Bau-
man als

82

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PATHOLOGISCHE FASZINATION

»die einzige Kraft, um Menschen die Verantwortlichkeit fiir ihr Handeln
zurlickzugeben und das destruktive Potenzial der Moderne einzuschrin-
ken« (Thiirmer-Rohr 1997).

Allerdings hat die Liebe zur Welt auch zur Folge, dass uns die Trennung
von der Welt, unser Abschied aus ihr, unvorstellbar schwerfallen kann.
Dementsprechend hat beispielsweise Goethe im Alter zwar nichts erken-
nen lassen, was auf ein Festhalten an der Welt mit klammernden Organen
deuten konnte, jedoch hat er in seinen Gesprachen mit Eckermann gedufert,
er mochte keinesfalls das Gliick entbehren, an eine kunftige Fortdauer zu
glauben. Vielmehr wiinschte er sagen zu konnen, dass alle diejenigen »auch
fiir dieses Leben tot sind, die kein anderes hoffen« (Condrau 1984, S. 274).

12. Pathologische Faszination am
wissenschaftlich-technischen Toten

Demgegentiiber zeigt sich das destruktive Potenzial in seiner modernen
Verkleidung als Faszination am wissenschaftlich-technischen T6ten. Die-
ses ist nur die Steigerungsform jenes allgemeinen Zusammenhangs zwi-
schen Nekrophilie und der Vergotterung der Technik, der Anbetung der
»Stahlgewitter« (Ernst Jinger), den bereits Erich Fromm beschrieben
und analysiert hat (Fromm 2015, S. 384—403). Bereits vor Jiinger schrieb
der italienische Autor und Nationalistenfithrer Enrico Corradini mit der
gleichen kalt morbiden Lust uber die Schonbeit des mechanisierten Ge-
metzels (Mishra 2017, S. 260).

Wie reiffend und anschwellend dieser Todessstrom in der Moderne
ist, zeigt sich daran, »wie im 17. Jahrhundert eingesetzt wurde, was zur
modernen »Technik« werden sollte; und der industrielle Komplex von
Auschwitz veranschaulicht ihren Mechanismus so perfekt, dass sich zu-
mindest die Frage aufdrangt: Ist Auschwitz der tiefste Grund der abend-
landischen Technik« (Goldschmidt 2010, S. 164)? »Ist die Vernichtung
als solche gewissen Formen der zeitgenossischen Technik inhdrent?«
(ebd., S. 165)

Es gibt hier einen weiteren Entwicklungsstrang. In einer bestimmten
Phase des Zivilisationsprozesses, in welchem die Menschen durch die
Form ihres Zusammenlebens gehalten waren, ihre inneren, animalischen
Impulse — zu denen Zuneigung und Vernichtung gehoren — aus ihrem Be-
wusstsein zu verdrangen, wirkte sich die zunehmende »Herrschaft der
Mechanisierung«, wie Sigfried Giedeon in seiner gleichnamigen Studie
zeigt, nicht nur auf den Umgang mit der dufleren Natur aus, mit den
Pflanzen und Tieren insbesondere, sondern auch und in Wechselwirkung
auf den Umgang der Menschen mit der eigenen, inneren Natur: »Je ho-
her der Grad der Mechanisierung ist, umso mehr wird der Kontakt mit

83

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

dem Tod aus dem Leben verdringt« (Giedion 1987, S. 272). Diese Ver-
drangung des Todes fiithrt zu seiner exponentiellen Steigerung. Giedion
zeigt das unter anderem an der Mechanisierung des Totens der Tiere in
den modernen Schlachthiusern:

»Todesschreie und Maschinengerausche sind kaum auseinanderzuhalten.
Und auch das Auge kann kaum festhalten, was es sieht. Auf der einen
Seite des Schlichters die lebenden, auf der anderen Seite die gestochenen
Tiere, beide im gleichen regelmifSigen Abstand, mit dem Kopf nach un-
ten hiangend (...). Es geschieht alles so rasch und ist so geschmeidig in den
Produktionsvorgang eingegliedert, dass kein Gefiihl aufkommt.

Was an diesem massenweisen Ubergang vom Leben zum Tod erschiit-
ternd wirkt, ist die vollkommene Neutralitdt des Aktes. Man spiirt nichts
mehr, man empfindet nichts mehr, man beobachtet nur. Moglich, dass ir-
gendwo im Unterbewusstsein Nerven revoltieren, tiber die wir keine Kon-
trolle haben. Dann nach Tagen steigt plotzlich der eingeatmete Blutgeruch
hoch, obwohl keine Spur davon an einem zuriickgeblieben sein kann.

Wir wissen nicht, ob die Frage zulissig ist, doch mag sie immerhin ge-
stellt werden: Hat diese Neutralitdt des Totens eine weitere Wirkung
auf uns gehabt? Dieser weitere Einfluss braucht durchaus nicht in dem
Lande aufzutreten, das dieses mechanisierte Toten hervorgebracht hat,
und durchaus nicht unmittelbar in der Zeit, in der es entstand. Diese
Neutralitdt des Totens kann tief in unserer Zeit verankert sein. Sie hat
sich im grofsSen MafSstab erst im Zweiten Weltkrieg gezeigt, als ganze Be-
volkerungsschichten, wehrlos gemacht wie das Schlachtvieh, das kopf-
iiber am FliefSband hingt, mit durchtrainierter Neutralitit ausgetilgt
wurden« (ebd., S. 276 f.).

Es ist bekannt, dass einige der Aufstindischen des 20. Juli 1944 gegen
Hitler an Fleischerhaken ermordet wurden und Hitler sich an den Film-
aufnahmen davon delektiert hat. Farbt dieser todliche Blick auch auf den
angeblich neutralen und objektiven Blick des modernen wissenschaftli-
chen Beobachters ab?

Wenn im Prozess der Mechanisierung und neuerdings auch Digitali-
sierung des Totens von Menschen im Hinblick auf einen moglichen Drit-
ten Weltkrieg nach SchiefSpulver und Atomwaffen tatsachlich eine »drit-
te militdrische Revolution« bevorstehen sollte, weil gegenwartig tiberall
auf der Welt an Kriegsmaschinen gearbeitet wird, »die dem Menschen
nicht nur das Toéten abnehmen, sondern auch die Entscheidung dazu«,
so sind diese fachsprachlich als » Lethal Autonomous Weapon Systems«
bezeichneten automatisierten Zerfleischungstechnologien nur eine wei-
tere extreme Welle der unbeirrbar irren Vorbereitung (un)menschlicher
Selbstzerstorung (vgl. Matern/Theile 2016). Die von Richard Miinch
diagnostizierte tendenzielle Umwandlung junger Menschen in uniform
steuerbare Trivialmaschinen durch den Bildungsindustriellen Komplex

84

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PATHOLOGISCHE FASZINATION

der sogenannten entwickelten Industriestaaten (Miinch 2018), der sich
hier mit dem militarisch-industriellen Komplex verbiindet, gleicht immer
weniger autonome, sich tot stellende Menschen und scheinbar autonom
handelnde Maschinen einander zunehmend an.

Die verdeckende Fachsprache, in der tiber diesen todlichen Wahn hin-
weg kommuniziert wird, ist durch ihre pathologische Abspaltung von
der materiellen Wirklichkeit ein Teil des Problems. Es gilt demgegentiber,
die Menschen aufzustoren aus der fast schon schizophrenen Selbstver-
standlichkeit, mit der sie sich an die Moglichkeit einer Selbstzerstorung
des Menschengeschlechts gewohnt haben (Condrau 1984, S. 376). Wir
miissen » Uber massenhaftes Toten sprechen lernen« (Gleichmann 2006,
S. 353 ff.). Denn die Verleugnung des vielfach geplanten technisierten
modernen Massenmordes bahnt diesem den Weg, indem sie die zivilisa-
torischen Hemmschwellen durch groftmogliche raumliche und emotio-
nale Distanzierung der Tater von den Opfern senkt.

Und nicht dadurch allein. André Green bemerkt:

»Die vergangenen Jahrhunderte waren in allen Gesellschaften und zu
jeder Zeit von der Priasenz des Todes gekennzeichnet. Verwunderlich
ist tibrigens, dass die Tendenz, sich mit dem Tod nicht abzufinden oder
diese Fatalitdt so weit wie moglich hinauszuschieben (in unseren zeit-
genossischen Gesellschaften, HPW), mit einer relativen Unbekiimmert-
heit gegentiber der Anhdufung von Zerstorungspotenzial einhergeht«
(Green 2011, S. 267).

Die Verhullung, Abspaltung und hinter den Kulissen konzentrierte und
eingefrorene Zerstorungswut steigert diese ins Unermessliche.

Waihrend sich in fritheren Zeiten noch Menschen gegentiberstanden
und um ihr Leben kimpften und ebenfalls bei einer Hinrichtung keine
Distanz zwischen dem Verurteilten und seinem Richter und vor allem
seinem Henker vorhanden war, schob sich durch die neuen Totungsin-
strumente sowohl in Kampfen als auch bei der Vollstreckung der »To-
desstrafe« eine immer grofSere Distanz zwischen totende und getotete
Menschen (Foucault 1992). Das erméglicht eine »Humanisierung« fiir
das Selbstverhaltnis der Tater und eine Entmenschlichung fur die Opfer.
Damit ging auch die Verlagerung von Hinrichtungen hinter die Kulis-
sen des gesellschaftlichen Lebens einher. Man kann annehmen, dass bei-
de Entwicklungen einen Einfluss auf den »Sinkflug« der Hemmschwelle
beim Toten aus der Ferne hatten.*

Exemplarisch studiert ist mittlerweile jene grausige Nekrophilie
(Fromm 2015, S. 366-486), die »Liebe« zum Toten, zum Té6ten und
allem Unlebendigen, mit all der Getriebenheit und Triebhaftigkeit des

12 Wenigstens werden diese Entwicklungen jetzt bei den Vereinten Nationen in
Genf als Gefahr fiir das humanitire Volkerrecht diskutiert (Matern/Theile
2016).

85

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Todestriebes, als Wesensmerkmal totalitirer Totungslust. Das drickt
sich in den Totenkopfen der SS-Uniformen aus, in der »Liebe« zum Auf-
bau einer Totungsmaschinerie, von Konzentrationslagern als Fabriken
zur Herstellung von Leichen (Baehr 2010, S. 15), in jener Zeit, in wel-
cher der Tod ein Meister aus Deutschland war, wie es Paul Celan in sei-
ner Todesfuge in Worte fasst (Celan 20710).

»Der Tod sei unser KampfgenofS«! hief§ es im SS-Lied (Hohne 1966)
oder »Es lebe der Tod« bei den spanischen Falangisten (Fromm 2013,
S. 371 f.). Aber bereits in Bezug auf »normales« Militar konnte eine »to-
desverliebte Haltung« diagnostiziert werden (Kuzmics 2015, S. 234).

Vielleicht speist sich die unheimliche Banalitit des Bésen (Hannah
Arendt) letztlich aus der auf primitive, leblose, nicht mehr sinnvoll ver-
bundene Einzelelemente gerichteten Auflosungs- und Zerstorungsener-
gie des Todestriebes.

Erich Fromm nennt in seiner Analyse des nekrophilen Charakters
»die Leidenschaft, lebendige Zusammenhinge zu zerstiickeln« als des-
sen Kern (Fromm 20713, S. 373). Eines von vielen Beispielen fuir diese »ra-
dikale Form des Bosen« hat Dostojewski fiir seinen Roman Die Ddmo-
nen der russischen Tagespresse des Jahres 1876 entnommen, ein Beispiel
fiir die Holle, die sich unter machtschwicheren Menschen bei zu grofSer
Machtungleichheit und verrohten Menschenbildern auftut: »der Adlige,
der seinen Jagdhunden befiehlt, den Bauernjungen vor den Augen seiner
Mutter in Stiicke zu reiffen« (Russell 2000, S. 246 f.).

1932 sitzt Klaus Mann im Café eines Miinchner Hotels, direkt am Ne-
bentisch Hitler. Mann notiert in seinem Tagebuch:

»Adolf Hitler, in blodester Gesellschaft. Seine geradezu auffallende Min-
derwertigkeit. Auflerst unbegabt; die Faszination, die er iibt, grofite Bla-
mage der Historie; gewisser sexualpathologischer Einschlag« (Lahme
2015, S. 81).

Hitlers extrem bosartige und narzisstische Aggression analysiert Erich
Fromm spater in der Tat als Sexualpathologie, namlich als schweren
klinischen Fall von Nekrophilie (Fromm 2013, S. 415-486). Der Kulis-
senzauber des triigerisch erotisierten Todestriebes, seine perverse Faszi-
nation, ist hier zum Kraftstoff fiir die gedankliche und physische Miss-
handlung von Menschen destilliert.

In Hitlers Schatten wurden bestimmte Wissenschaftlergruppen des na-
tionalsozialistisch gewordenen Deutschlands als Verkorperung und Ve-
rungeistigung der grausamen und todlichen Unterstromung der moder-
nen Wissenschaft und Gesellschaft nach oben gespiilt und tobten ihre
Macht und ihr abtotendes, zerlegendes Erkenntnisinteresse systematisch
an wehrlosen Menschen aus, beispielsweise in den kalt brutalen Todes-
foltern der wissenschaftlichen Menschenexperimente von Exponenten
der NS-Arzteschaft. Peter Gleichmann konstatiert knapp:

86

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PATHOLOGISCHE FASZINATION

»Manche Disziplin hat sich bisher tiberhaupt nicht distanziert von den
menschenverachtenden Praktiken ihrer Berufsangehorigen. Ein wirkli-
cher Wandel der bevorzugt analytisch-reduktionistischen Erkenntnisme-
thoden ist dadurch nicht eingeleitet worden« (Gleichmann 2006, S.168).

SchlieSlich findet sich hinsichtlich des spezifischen Hauptzieles der mor-
derischer Aggression Hitlers, dem modernen Judentum, der aufschluss-
reiche Hinweis auf den Aspekt des Angriffs auf Verbindungen, auf die
Angewiesenheit der entstehenden Weltgesellschaft seit der frithen Neu-
zeit auf die Juden als diejenigen, die uiberall Fremde sind, weil nur sie
der entstehenden Weltgesellschaft durch ihre Vernetzung kurze kommu-
nikative Wege zwischen beliebigen Orten in der Welt zur Verfiigung stel-
len konnten, die auf der Basis anderer sozialer Gruppen noch nicht re-
alisierbar waren:

»Werner Sombart zitiert eine faszinierende Beschreibung dieser funk-
tionalen Bedeutung des Fremden am Beispiel des Judentums, die er dem
»Spectatori vom 27. September 1712 entlehnt: >They are ... so dissemi-
nated through all the trading Parts of the World, that they are become
the Instruments by which the most distant Nations converse with one
another and by which mankind are knit together in a general Corre-
spondence: they are like the Pegs and Nails in a great Building, which
though they are but little valued in themselves, are absolutely necessary
to keep the whole frame together«« (Stichweh, 0.]., S. 5).

Wenn man mit Freud davon ausgeht, dass der Kulturprozess mit der
nicht gewaltformigen Bildung groferer menschlicher Einheiten einher-
geht (oder einhergehen sollte), ergibt sich hier ein Zusammenhang so-
wohl mit der Kulturfeindschaft der Nationalsozialisten, wie sie sich etwa
in den Biicherverbrennungen ausdriickte, als auch mit dem Angriff auf
weltgesellschaftliche Verbindungen, wie er sich in der Aggression gegen
die in der NS-Propaganda als »internationales Judentum« bezeichnete
und gebrandmarkte Gruppe zeigte.

SchlieSlich waren terroristische Gebilde wie der NS-Staat und die SS
bei aller monolithischen und Allmachtssehnsucht und Fassade im In-
neren voller explosiver Fragmentierungen und Zerwirfnisse und auf
der Suche nach der »Entladung ihres Todestriebs« (Goldschmidt 2010,
S.175). Sie konnten ihrer inneren Zerstorungsenergie vielleicht nur
durch Fremdzerstorung zeitweise, bis zur Selbstzerstorung von Reich
und Fuhrer, Herr werden (Hohne 1966; Neumann 1984).

Einen weiteren Gesichtspunkt, der ebenfalls an Freuds These vom Un-
behagen in der Kultur anklingt und der den nationalsozialistischen und
den islamistischen Terrorismus in ihrer ins Extrem getriebenen Kultur-
feindschaft verbindet, nennt der niederlindische Schriftsteller Leon de
Winter:

87

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Die Juden werden gehasst, weil sie das Gewissen und das Ideal ei-
ner moralischen und ethischen Vervollkommnung erfunden haben. Die
Menschheit hasst sie dafiir, weil sie immer wieder versucht, diese mo-
ralischen Forderungen zu erfiillen, aber immer wieder aufs Neue schei-
tert. Sie scheitert, weil niemand diesen hohen moralischen Geboten ge-
recht werden kann. Der islamische Dschihad umgeht dieses existentielle
Problem. Er erlaubt den Glaubigen, die Stimme der Vernunft und des
Gewissens abzuschalten (...) Der Dschihad hat so viel Macht, weil er
die mithsam errungenen Beschriankungen ausschalten kann, die wir im
Laufe des Zivilisationsprozesses verinnerlicht haben « (zitiert nach Heim
2016, S. 108 f.).

Ein aktuelles Symbol fiir die enthemmte und todeskalte terroristische
Zerstorungslust ist jener Terrorist, von dem man annimmt, die Anschla-
ge des im November 2015 in Paris geplant zu haben, Anschliage auf
ein Konzert und Cafés, auf Symbole der Lebensfreude in ihrer farbigen
Vielfalt, und von dem ein Video kursiert, auf dem er lichelnd mit einem
Fahrzeug Leichen abtransportiert (NZZ, 19.11.20715, S. 3).

Auch hier geht, wie fast immer, der Drang zur Zerstorung mit dem
Trieb zur Selbstzerstorung einher. Der mit aller Kraft verdrangte To-
destrieb wird mit gesteigerter Energie nach aufSen projiziert oder frisst
sich radikal nach innen beziehungsweise schlingert zwischen diesen Po-
len unvermittelt hin und her. Peter Baehr schreibt:

»A clear-eyed appraisal of those who would gladly destroy the plura-
list legacy is the sine qua non of any realistic policy today. For the point
is not whether jihadists will succeed in their fantastical projects. It is
what harm they will do to civilized life on their way to failure« (Baehr
2010, S. 144).

13. Das plurale Bezugsgewebe menschlicher
Angelegenheiten und seine ZerreifSung im Denken
und Handeln

Jedem Pluralismus sind alle totalitiren Bewegungen extrem feindlich ge-
sinnt (Baehr 2010, S. 1139). Das ist kein Zufall. Im Kern des Anti-Plu-
ralismus sitzt Lebensfeindlichkeit, letztlich Totungslust. Das ist durch-
gingig zu beobachten. Ein neueres Beispiel fiir diese Tendenz ist der
tiirkische Prasident Erdogan, der am selben Tag, an dem er den Pluralis-
mus in der tiirkischen Verfassung zerstort hat, als nidchstes Ziel die Wie-
dereinfuhrung der Todesstrafe angekiindigt hat (NZZ, 18.04.2017,S. 3).
Die unumschriankte Herrschaft soll die Moglichkeit zu toten einschlie-
B3en oder erschliefSen. Dies gilt fiir alle Menschen, die die herrschende
Gruppe mittels Staatsapparat unter ihre Kontrolle zu bringen versucht.

88

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PLURALE BEZUGSGEWEBE MENSCHLICHER ANGELEGENHEITEN

Es gibt einen wesentlichen Spezialfall, in dem herrschende Gruppen die-
se Kontrolle durch Vereinheitlichung der Beherrschten mehr oder weni-
ger bewusst indirekt zu erreichen trachtet, indem sie die eigene Aggressi-
on und die der Beherrschten auf eine Sindenbockgruppe ableitet, durch
Krieg oder durch Vélkermord, durch Genozid (Kiirsat-Ahlers 1997). Der
genozidalen Ideologie liegt ein lingerfristig akkumulierter » Affekt- und
Denkprozef3« (ebd., S. 323) zugrunde, wie die tiirkisch-deutsche Sozio-
login Flgin Kiirsat in ihren zivilisationstheoretischen Uberlegungen zu
»Staatsgewalt und Genozid« ausfuhrt:

»Weder die ideologische Vorbereitung eines Genozids, die die auszurot-
tende Gruppe entmenschlicht, die moralische Totungsschwelle Schritt
fir Schritt senkt und den Akt der Totung zu einer heiligen Mission fir
das Uberleben der eigenen Nation, Ethnie, Glaubensgemeinschaft oder
Weltideologie erklart, noch die Durchfithrung der Massentotungen ist
ohne die aktive Beteiligung der technischen Intelligenz und der kultu-
rellen Intellektuellen im Dienst ihres Staates moglich« (ebd., S. 327).

In jeder degradierenden Tendenz, Menschen als (leblose) Objekte zu den-
ken und zu behandeln, auch und gerade in den modernen Wissens- Ver-
waltungs- und Produktionssystemen, ist diese morderische Moglichkeit
angelegt. Unverhullt gerit ihr Kern in den Blick, wenn die groflen Sys-
teme zeitweise, wie in Biirgerkriegen, in den Hintergrund treten und zi-
vilisatorische Zerfallserscheinungen sich nicht mehr hinter den schein-
bar glatten Fassaden einer Staats- und Kriegsmaschinerie oder moderner
Pseudokultur verbergen. Kiirsat zitiert Berichte aus den libanesischen
Biirgerkriegen von Ritualen der Entmenschlichung;:

»Young girls oft the best Christian Society, petty bourgeois costumed at
Pierre Cardin or Courreges, admirers of Brassens and Bob Dylan, castra-
ted prisoners; university faculty, advocates of coexistence between the com-
munities, embodying the wisdom of Islam and of Christianity, gouged out
eyes and disemboweled woman « (Kuper nach Kiirsat-Ahlers 1997, S. 329).

Das erstgenannte Beispiel ist geradezu archetypisch fiir die restlose Uber-
waltigung von Eros durch Thanatos. Derlei wird durch gesellschaftliche
Verhiltnisse begunstigt, in denen Menschen erlaubt wird und in denen
sie selbst sich erlauben, ihre personliche Verantwortlichkeit zu ignorieren
und ihr Denken im Exekutionsrausch zu begraben. Menschen mit au-
toritaren Personlichkeitsstrukturen und geringem Selbstwertgefuhl wer-
den rekrutiert und geztichtet.

Denken setzt fiir Hannah Arendt demgegeniiber den Dialog mit der
eigenen Person voraus, zugleich die Einbeziehung der Mitmenschen in
das eigene Denken. »Mit dem Eigenen vom Anderen abhingig sein«, hat
das Franz Rosenzweig, Dialogphilosoph und in den 20er Jahren des letz-
ten Jahrhunderts Leiter des Jiidischen Lehrhauses in Frankfurt am Main,
genannt (Buber nach Mies 2013, S. 298).

89

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Wahrend Fichte schon vor iiber 200 Jahren konstatierte, »der Mensch
sei leichter dahin zu bringen, sich fiir ein Stiick Lava vom Mond als fiir
ein lebendiges Ich zu halten« (nach Safranski 2013, S. 378) und aktu-
ell Volkmar Sigusch feststellt, »durch und durch moderne Theorien (...)
stellen den widerspruchsvollen Prozess des Lebens still« (2013, S. 170),
womit er den Zusammenhang lebendigen und ambivalenten oder plu-
ral-vieldeutigen Denkens andeutet, hat es doch kontrapunktisch beglei-
tend stets eine Gegenstromung des Denkens gegeben, die ebenfalls von
sublimierten Trieben getragen war und ist, jedoch laut Freud von auf
uns selbst und aufeinander bezogenen, zielgehemmten erotischen Trie-
ben (Freud 1940/1987, S. 274), im weiteren Sinne von Lebenstrieben.

Ein herausragendes Beispiel dafur ist wiederum Hannah Arendt. Sie
spricht ausdriicklich von der »Bindung an die Welt«, von der »Zunei-
gung zu ihren Gegenstinden und den Sachen, die sich in ihr abspielen«
(Arendt 2003, S. 97). Und was konnte dem Tod sinnreicher entgegen-
gesetzt werden als »das Wunder, das den Lauf der Welt und den Gang
menschlicher Dinge immer wieder unterbricht und vor dem Verderben
rettet, (...) die Tatsache der Natalitit, das Geborensein«, dessentwegen
man fiir die Welt immer von neuem hoffen darf (Arendt 2014, S 3716 f.).
Sie schreibt:

»Da Menschen nicht von ungefahr in die Welt geworfen werden, son-
dern von Menschen in eine schon bestehende Menschenwelt geboren
werden, geht das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten allem
einzelnen Handeln und Sprechen voraus, so dass sowohl die Enthiillung
des Neuankémmlings durch das Sprechen wie der Neuanfang, den das
Handeln setzt, wie Fiaden sind, die in ein bereits vorgewebtes Muster ge-
schlagen werden und das Gewebe so verdndern, wie sie ihrerseits alle Le-
bensfidden, mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berithrung kommen
auf einmalige Weise affizieren. Sind die Fiden erst zu Ende gesponnen,
so ergeben sie wieder klar erkennbare Muster bzw. sind als Lebensge-
schichten erzihlbar« (ebd., S. 226).

Dieses plurale Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten, bei Elias gern
mit dem Figurationsbegriff bezeichnet, sieht sich immer wieder der zwei-
felhaften »Utopie« ausgesetzt, »man konne vielleicht die Menschen be-
handeln, wie man alles andere Material behandelt« (ebd., S. 234). Diese
Menschen zu Material abtotende Herrschaftsutopie ist eigentlich, fir die
Mehrzahl der Menschen, eine schwarze Dystopie maximaler Macht-Un-
gleichheit bei maximaler Gleichformigkeit und Verformung durch Un-
terdriickung, so beispielsweise wenn eine Lehrerzeitung 1935 von behin-
derten Schilern als von »unverbesserlichem Menschenmaterial« spricht
(Hamburger Lebrerzeitung 1935, S. 6). Abtotendes Denken pflasterte als
Probehandeln auch den Weg zu den Totungsprogrammen der sogenannten
Euthanasie. Seine Verwirklichung zerreifSt immer das fein gewirkte Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten; die gemeinsame Welt geht unter.

90

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE TODLICHE KRANKHEIT DER ERKENNTNISTHEORIE

Das Beispiel des Umgangs mit behinderten Menschen im Nationalso-
zialismus ist extrem und eigentlich nicht zu vergleichen mit dem folgen-
den, einer sehr demokratischen Gesellschaft wie der heutigen Schweiz
entnommenen. In einem zentralen Punkt aber doch: In einer Studie tiber
den biirokratischen Umgang mit gesundheitlich eingeschrinkten Er-
werbslosen wird das sogenannte » Assessment« geschildert, die gedank-
liche Zurichtung von Menschen fiir den biirokratischen Prozess ihrer
nicht uber jeden Zweifel erhabenen »Unterstiitzung«: Dazu wird der
»Korper fragmentiert und die Einzelteile werden bewertet« (Koch 2016:
216). Diese fragmentierten Momentaufnahmen in einem spezifischen Be-
wertungskontext werden dann verallgemeinert. Behandelt wird dann
nicht ein Mensch in seinen Lebensbeziigen, sondern, genau betrachtet,
ein Praparat im Sinne von Devereux.'> Auch wenn es in diesem Fall nicht
um Vernichtung der nicht Passenden, sondern um ihr »forderndes« Pas-
sendmachen geht: Die latente Struktur abtétenden Denkens tiber Men-
schen ist in beiden Fallen in allerdings sehr unterschiedlicher Konzentra-
tion erkennbar; und die Machtverhaltnisse unterscheiden sich.

14. Eine todliche Krankheit
der Erkenntnistheorie

Gregory Bateson hat eine »Okologie des Geistes« entwickelt, mit deren
Hilfe sich eine weitere Facette des abtotenden Denkens und eine mog-
liche Korrektur eines diesem zugrunde liegenden Denkfehlers erkennen
lasst (Bateson 2017). Jene Aspekte seines Gedankenganges, auf die ich
im Folgenden zuriickgreife, konnen wir meines Erachtens am besten als
eine Kombination erkenntnistheoretischer, evolutionstheoretischer und
in gewisser Weise auch theologischer und literarischer Perspektiven ver-
stehen. Das von ihm entwickelte Denkmodell ist ganzheitlich, systemisch
und lebendig. Letzteres ldsst sich etwa an der Betonung flexibler gegen
rigide Denkweisen erkennen. Denkspaltungen und Fragmentierungen
des Denkens sind demgegentiber Anzeichen potenziell todlicher Risiken
des Denkens und Verhaltens. Diese fithrt Bateson auf grundlegende »er-
kenntnistheoretische Trugschliisse der abendlandischen Zivilisation« zu-
ruck, die durch die moderne Technologie eine gefihrliche Dimension an-
genommen hitten (ebd., S. 620).

Die mediterranen Religionen haben laut Bateson »fiinftausend Jahre
lang zwischen Immanenz und Transzendenz hin und her geschwankt«

13 Diese Technik ist aus Tierexperimenten bekannt: Tiere werden gedanklich
als Praparat behandelt, also von einem lebenden Wesen zu einem Ding ge-
macht. »In diesem Fall besteht die komplementire Reaktion in Fihllosig-
keit« (Devereux 1988, S. 269).

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

(ebd., S. 592). Aber ihr fataler Schritt bestand demnach letztlich doch da-
rin, nach Totemismus und Animismus, »die Vorstellung des Geistes von
der natiirlichen Welt abzusondern, und damit kommt man zu der Vor-
stellung von den Gottern« (ebd., S. 622). Man kommt auch zu der nar-
zisstischen Allmachtsphantasie der Uberwiltigung, Unterwerfung und in
letzter Konsequenz der Ausloschung des scheinbar Anderen:

»Wenn man Gott nach auflen verlegt und ihn seiner Schopfung gegen-
tiberstellt und wenn man die Vorstellung hat, dass man nach seinem Bil-
de geschaffen ist, dann wird man sich selbst logisch und natirlich als
auflerhalb von und entgegengesetzt zu den Dingen um einen herum se-
hen. Und wenn man sich selbst allen Geist anmafSt, dann wird man die
Welt um sich herum als geistlos ansehen und ihr jeglichen Anspruch auf
moralische oder ethische Erwagungen absprechen. Die Umgebung wird
sich so darstellen, als sei sie nur fiir die Ausbeutung da. Die Uberlebens-
einheit wird man selbst und die eigenen Angehorigen oder Artgenossen
sein, im Gegensatz zu der Umgebung anderer sozialer Einheiten, ande-
rer Rassen und der Tiere und Pflanzen.

Hat man diese Einschdtzung seiner Beziehung zur Natur und verfuigt
man iiber eine fortgeschrittene Technologie, dann wird die eigene Uber-
lebenschance der eines Schneeballs in der Holle entsprechen. Man wird
entweder an den toxischen Nebenprodukten des eigenen Hasses oder
einfach an Uberbevélkerung und Uberausbeutung sterben. Die Rohstof-
fe der Welt sind begrenzt« (ebd., S. 593 f.).

Bemerkenswerterweise greift Hans Jonas in seiner Philosophie der
Mensch-Umwelt-Beziehungen ebenfalls auf ein monistisches Weltbild
zuriick, geht also vor die dualistische Spaltung in Gott und Welt, wie sie
fir die monotheistischen Religionen typisch ist, zuriick (Jonas in Mar-
tens 2014). In seiner frithen Arbeitsphase war Jonas als Spezialist fiir
die dlteste wirkmachtige monotheistisch-dualistische Religion, die judi-
sche, hervorgetreten.

Dieser Verlust an Beziehungsfihigkeit zur Natur, die uns umgibt,
scheint mit einem Verlust an Gespiir fiir unsere eigene Natur einherzuge-
hen, vor allem mit dem zu oberflichlichen Bedenken unserer Endlichkeit.
Der Umweltschiitzer und Psychotherapeut Andreas MeifSner schreibt im
Hinblick auf die drohende Klimakatastrophe, also das im Anthropozin
vor allem menschengemachte Risiko eines Durchdrehens 6kologischer
Selbstregulierung;:

»Mogliche Katastrophen werden gerne verdringt, dhnlich wie der Ge-
danke an Krankheit oder Tod. Wirksame psychotherapeutische Ansitze
jedoch betrachten diese Schattenseiten des Daseins. Sie lindern Todes-
angst auch durch einen verianderten Blick darauf. (...) Vielmehr fiihrt
gerade das BewufStsein eigener Endlichkeit meist zu einer sinnvolleren
Lebensgestaltung mit Fiirsorge auch fiir die Nachkommen, wie sich bei

92

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE TODLICHE KRANKHEIT DER ERKENNTNISTHEORIE

Menschen nach Auftreten schwerer Erkrankungen oft zeigt« (Meifsner
2018, S. 2).

Solange man noch uber geniigend Kraft fir einen gelegentlich spieleri-
schen Umgang mit dem bitteren Ernst des Todes verfiigt, konnen Hu-
mor, Witz und Ironie die Seele reinigen. Der geniale Filmregisseur Woo-
dy Allen hat sich haufig in dieser Weise geaufSert: »Ich habe keine Angst
vor dem Sterben, ich mochte nur nicht dabei sein, wenn es passiert« oder
»Ich mochte nicht auf der Filmleinwand weiterleben, sondern in meinem
Wohnzimmer«, ferner: »Ich glaube nicht an ein Leben nach dem Tod,
aber fiir alle Fille nebme ich immer Unterwdsche zum Wechseln mit«
oder: » Die Ewigkeit dauert lange, besonders gegen Ende« sind gelunge-
ne Beispiele. Und doch drangt sich mir hier eine Anekdote auf, die iiber
den berithmten Filmemacher erzihlt wird: In einem Restaurant in Rom
schockiert Allen andere Gaste damit, dass er um die zwanzig verschie-
dene Gerichte bestellt, von allen ein oder zwei Bissen isst, und alles an-
dere abraumen lasst. Das lasst sich als Sinnbild fiir die reicheren Schich-
ten in den reicheren Staatsgesellschaften deuten: Trotz aller Bewusstheit
und Gewitztheit moglichst viel konsumieren, ehe Alter und Tod uns kon-
sumieren — auf Kosten der Lebensspielraume anderer. Wahrend fiir Dar-
wins Evolutionstheorie, ganz zu schweigen von den Pathologien des So-
zialdarwinismus, die Uberlebenseinheit im Kampf ums Dasein der sich
fortpflanzende Organismus oder der Stammbaum oder die Gesellschaft
war, zeigt Bateson, dass die tatsichliche Uberlebenseinheit »ein flexibler
Organismus-in-seiner-Umgebung « ist (Bateson 2017, S. 580). Ein darwi-
nistischer Organismus hingegen wiirde, indem er seine Umwelt zerstort,
sich selbst zerstoren (ebd., S. 620). »Die Vernichtung des eigenen Hab-
itats: Keine andere Tierart scheint das zu tun«, schreibt Brinkgreve tiber
den Umgang der Menschen mit ihrer Umwelt (Brinkgreve 2018, S. 142,
Ubersetzung HPW). Zudem sind Uberlebenseinheiten, anders als Sozial-
darwinisten in Bezug auf Menschen postulieren, nicht homogen, sondern
bestehen immer aus Individuen, deren genetische Beschaffenheit breit
variiert (Bateson 2017, S. 579). Interessant ist nun, dass man mit Bate-
son sagen kann, dass alle Teile des Universums, die lebendig sind oder
lebende Dinge einschlieflen, insbesondere jede menschliche Organisation
und der Prozess der Zivilisation insgesamt, »sowohl das Charakteristi-
kum der Selbstregulation als auch die Potenzialitit des Durchdrehens«
zeigt (ebd., S. 598, 620, 552). Das gilt auch fiir Denkprozesse. Selbstre-
gulation ist fur Bateson das Kriterium des Denkens. Insofern sieht er das
durchdrehende Denken, wie er es am eindriicklichsten am Beispiel der
Schizophrenie analysiert hat, nicht eigentlich als Denkprozess. Es ist tib-
rigens bemerkenswert, dass drei der interessantesten Denktheorien, die
von Bateson, W. Bion und von Julian Jaynes, alle aus der Erforschung
der Schizophrenie hervorgegangen sind.

93

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

So wie Ludwik Fleck das Individuum als grundlegende Einheit des
Denkens durch das Denkkollektiv abgelost hat, 1dsst auch Bateson die-
ses als eingefiigt in umfassendere Zusammenhinge erkennbar werden:

»Was denkt, ist das Gesamtsystem, das sich auf Versuch und Irrtum ein-
lasst, nimlich der Mensch plus die Umgebung« (ebd., S. 620).

Wenn wir das Denken als Quintessenz des Lebens betrachten, ldsst sich
auch der folgende Gedankengang besser verstehen:

»Und schliefSlich ist da der Tod. Es ist verstindlich, dass wir in einer Zi-
vilisation, die den Geist vom Korper absondert, entweder versuchen, den
Tod zu vergessen oder Mythologien iiber das Uberleben des transzen-
denten Geistes zu bilden. Wenn aber der Geist nicht nur den Informati-
onsbahnen immanent ist, die im Korper lokalisiert sind, sondern auch
denen, die aufserhalb liegen, dann nimmt der Tod einen anderen Aspekt
an. Der individuelle Nexus von Bahnen, den ich als >Ichi bezeichne, ist
nun nicht mehr so kostbar, weil dieser Nexus nur ein Teil des grofSeren
Geistes ist« (ebd., S. 597).

Das Ineinanderwirken des individuellen Mikrokosmos und des gesell-
schaftlichen und nattirlichen Makrokosmos lasst sich jedoch auch in ei-
ner Weise beschreiben, die jeden Anklang an eine Abwertung der Indi-
viduen, der einzelnen Menschen, vermeidet, etwa in folgenden Worten
von C. G. Jung:

»Nur diejenige Gesellschaft, welche ihren inneren Zusammenhang und
ihre Kollektivwerte bei grofStmoglicher Freiheit des Einzelnen bewah-
ren kann, hat eine Anwartschaft auf dauerhafte Lebendigkeit. Da das
Individuum nicht nur ein Einzelwesen ist, sondern auch kollektive Be-
ziehung zu seiner Existenz voraussetzt, so fuhrt auch der Prozess der
Individuation nicht in die Vereinzelung, sondern in einen intensiveren
allgemeineren Kollektivzusammenhang« (zitiert nach Hark 1998, S. 80).

Die psychischen Mikrokosmen sind so welthaltig wie der gesellschaftli-
che Makrokosmos beseelt ist.

SchlieSlich ldsst sich argumentieren, dass im Falle des Augenblicks, zu
dem wir sagen konnen verweile doch, Du bist so schén, auch die Tren-
nung von Transzendenz und Immanenz hinfillig wird. In den immer neu
aufscheinenden magischen Momenten, die das ganze Leben punktuell als
ewig erscheinen lassen und allen Lebewesen, von den Pflanzen tiber die
Tiere zu den Menschen eignet, und ihre anrithrende Schonheit ausmacht,
kommt es zum Ineinsfall von Immanenz und Transzendenz.

Auch sind mogliche Wechselwirkungen nicht aufler Acht zu lassen.
Gotteshauser aller Religionen weltweit konnten beispielsweise in Bate-
sons Logik als Architektur gewordene Transzendenz verstanden werden.
Und doch sind diese ins Auflere und Dingliche projizierten Riaume der
Stille und Zwiesprache hilfreich, um sie riickwirkend wieder in innere

94

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

Riume der Kontemplation ihrer Besucher und so in Immanenz zu ver-
wandeln. Vielleicht lasst sich die dialektische Spannung beider Geiste-
shaltungen am besten mit dem Begriff der innerweltlichen Transzen-
denz fassen, »um die Welt aus dem im Konfuzianismus angelegten Geist
der innerweltlichen Transzendenz zu rekonstruieren«, wie es der israeli-
sche Soziologe Shmuel Eisenstadt formuliert hat (in Baron / Yin-Baron,
S. 336). Die Welt ldsst sich, solange noch Leben in ihr ist, nicht ganzlich
entzaubern (Bateson 2017, S. 303ff.).

Umgekehrt konnte gelten: Die von Max Weber in magisch-dringlicher
Niichternheit beschriebene Entzauberung der Welt wire, wenn sie als
total gedacht wiirde, Lebenserstarrung und Abtotung. Er fiirchtete, ein
eisernes Gehiuse der Horigkeit wiirde sich um uns schliefSen. Die Ver-
suche von staatlichen, kapitalistischen, religiosen und vielen sonstigen
Organisationen, unser menschliches Verhalten, Erleben und Denken ei-
ner immer tiefer reichenden Berechenbarkeit zu unterwerfen, sind seit-
dem weiter fortgeschritten. Sie zielen mehr oder weniger bewusst darauf
ab, die menschliche Natur in einer Weise zu kontrollieren, die der Un-
terwerfung des Lebens der Tiere und Pflanzen analog ist und im letzten,
als neue soziale Physik und Herrschaftsokonomie, Menschen wie leicht
steuerbare leblose Gegenstiande zu behandeln versucht.

Max Weber selbst konnte sich nicht immer ganz frei von dieser Erstar-
rung halten. Im Selbstverhaltnis nicht, denn in seinen schweren Depres-
sionen konnte er lange Zeit nur stumm und bewegungslos am Fenster sei-
nes Hauses sitzen. Wenn das innere Ausland des Unbewussten zu fremd
wurde oder auch manchmal das dufSere Ausland, scheint es gelegentlich
zur Selbst- oder zur projektiven Fremderstarrung gekommen zu sein:

»In seiner 1915 erschienenen Untersuchung tiber Konfuzianismus und
Taoismus (...) bekriftigte Weber das Urteil von Herder und Hegel und
konstatierte eine >Erstarrung des Geisteslebens< im >Reich der Mitte «.
Chinesisches Denken bezeichnete er als >Zaubergartens, in dem (...) eine
srationale Wirtschaft und Technik moderner okzidentalischer Pragung
einfach ausgeschlossen<seien« (Baron / Yin-Baron 2018, S. 58).

Deutschland hielt damals noch sein kleines Stiick Kolonialherrschaft in
China, und Weber stiefs an die Grenzen seiner Werturteilsfreiheit.

15. Verringerung der Kontraste bei
Vergroflerung der Spielarten und umgekehrt
Zygmunt Bauman hat gezeigt, wie judische Denker dem gewaltigen und
gewalttitigen sowie kollektiv narzisstischen Assimilationsdruck nationa-

listisch vereinheitlichenden Modernisierungsdranges ambivalentes und
polyvalentes Denken entgegensetzen. An Georg Simmel, Sigmund Freud

95

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

und Franz Kafka demonstriert er die Widerstandigkeit dieses Denkens,
das sich nidher an realen Lebensprozessen bewegt, gegen den herrschen-
den Denk- und Wissenschaftstypus. Oscar Wilde schrieb der eigentli-
chen, entfalteten Personlichkeit des Menschen zu: »Sie wird sich nicht
immer um andere kiimmern oder von ihnen verlangen, sie sollen ebenso
sein wie sie selbst. Sie wird sie lieben, weil sie anders sind« (Wilde 1982,
S. 22). Wilde begrtindet sehr klar, dass die Beseitigung von Armut und
die Anerkennung menschlicher Vielfalt eine notwendige Voraussetzung
der Entfaltung individuellen Seelenlebens ist. Die Befreiung von materi-
eller Not betont auch Hannah Arendt in einem Vergleich der nordameri-
kanischen mit der franzosischen Revolution. »Die Freiheit, frei zu sein«,
bedeute nicht nur die Befreiung von absoluter und despotischer Macht,
nicht nur die Freiheit von Furcht, sondern auch die Freiheit von mate-
rieller Not (Arendt 2018, S. 24). Heute wire zumindest Wilde vermut-
lich nicht nur ein Anhédnger der genossenschaftlichen Organisation der
Wirtschaft, sondern vor allem der Idee des bedingungslosen Grundein-
kommens (Engler 2003, S. 122 ff.).

Man kann Hannah Arendt, Norbert Elias, Theodor Adorno, Max
Horkheimer und Zygmunt Bauman selbst in dieser alternativen und auch
in sich vielfiltig verastelten Tradition offenen und pluralistischen Den-
kens sehen. Dass diese iiberhaupt moglich ist, lasst sich vermutlich auf eine
Ambivalenz des Zivilisationsprozesses selbst zuriickfithren. Wahrend es
eine hiaufige Wahrnehmung dieses Prozesses als eines zu stets gesteigerter
Gleichformigkeit gibt, beschreibt Elias in einer, wenn man so will, eigenen
Pluralismustheorie, einen Doppelprozess der Verringerung der Kontraste
bei Vergroflerung der Spielarten moglichen Verhaltens, und zwar sowohl
zwischen wie auch in Menschen, gesellschaftlich und intrapsychisch:

»Die Kontraste des Verhaltens zwischen den jeweils oberen und den
jeweils unteren Gruppen verringern sich mit der Ausbreitung der Zivi-
lisation; die Spielarten oder Schattierungen des zivilisierten Verhaltens
werden grofer« (Elias 1997, S. 359).

Wenn sich diese Tendenz umkehrt, zeigt sich ein wichtiger Indikator ei-
ner Entzivilisierung.

Wie in der Geschichte der Soziologie vor allem Herbert Spencer Ana-
logien zwischen biologischer Evolution und gesellschaftlicher Entwick-
lung betont (Kruse 2018, S. 40 ff.), so arbeitet auch der niederlandische
Soziologe Cas Wouters, empirisch fundierter, die strukturelle Ahnlichkeit
von Prozessen der Differenzierung, Integration und steigender Komple-
xitdt auf der Ebene biologischer Evolution mit der Differenzierung, Inte-
gration und steigenden Komplexitit sozialer Funktionen in menschheits-
geschichtlicher Perspektive heraus (Wouters 2019, S. 158 und S. 35 ff.):

»Die Lebensprozesse der Differenzierung (Wettbewerb), der Integra-
tion (Kooperation) und der steigenden Komplexitit (Synthese) sind

96

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

dominant als Prozessantriebe geblieben« (ebd., S. 139, Ubersetzung
HPW).

Im Zusammenhang mit seiner Theorie der Zivilisation und der In-
formalisierung arbeitet Wouters im Anschluss an Elias die langfristi-
ge Bedeutung von Prozessen der funktionalen Demokratisierung mit
solchen der Verringerung der Kontraste bei VergrofSerung der Spielar-
ten in Zivilisationsprozessen heraus. Weltgeschichtlich gesehen sieht
er funktionale Demokratisierung als vorherrschenden Trend (ebd.,
S.138). Gemeint ist, im Unterschied zur weitergehenden Verfestigung
der institutionellen Demokratisierung, die Verringerung von Macht-
abstinden und sozialer Ungleichheit in gesellschaftlichen Zusammen-
hangen durch immer engere Netzwerke funktionaler Abhiangigkeiten
von Menschen in ihren Uberlebenseinheiten, etwa in wirtschaftlicher,
politischer, affektiver und sexueller Hinsicht. Mit dieser Differenzie-
rung sozialer Funktionen entsteht eine offene oder latente Ambiva-
lenz in allen menschlichen Beziehungen, welche fiir die Zivilisierung
menschlichen Verhaltens unerlisslich ist (ebd., S. 122). Diese immer
engere Verflechtung gegenseitiger menschlicher Abhangigkeiten fihrt
zu einer Verringerung der Kontraste zwischen Menschen und erhoht
zugleich die Variationsmoglichkeiten des Verhaltens (ebd., S. 118 ff.).
Wenn gegenseitige Abhiangigkeiten sehr dicht und Machtchancen we-
niger ungleich verteilt sind, mussen sich Menschen daran gewohnen,
einander gleichzeitig als Partner und Gegner zu betrachten. Dies wird
eine als normal empfundene Spannungsbalance im Zusammenleben
und im psychischen Erleben und fiihrt zu einer weitgehend unbewuss-
ten Verfeinerung des Erlebens und Verhaltens. Wouters spricht zusam-
menfassend von einem Konkurrenz- und Verflechtungsmechanismus
(ebd., S. 144 ff.). Nach seiner Ansicht tragen in jiingerer Zeit die Ge-
fahren der globalen Erwarmung und der waffentechnisch gesicherten
Fahigkeit zu gegenseitiger Zerstorung (mutually assured destruction
oder MAD) zur Entstehung eines Bewusstseins der Menschen als un-
geteiltes Ganzes bei (ebd., S. 142). Allerdings miissen Verflechtungen
und Lebenschancen, die wesentlich auch auf der Drohung mit gegen-
seitigem Massenmord basieren, als inhdrent instabil betrachtet werden.

Das plurale Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten (Arendt) ge-
winnt mit wachsender Komplexitit an Bedeutung. Die Welthistoriker
McNeill und McNeill rekonstruieren einen menschheitsgeschichtlichen
Trend zur Vergroflerung, Verdichtung und Verdistelung des menschlichen
Netzwerkes bis hin zur Bildung des gegenwirtigen weltweiten Netzes,
welches alle Menschen miteinander verbindet.

Es kann kaum tberraschen, dass ein so langfristiger und weitlaufiger
Trend wie der zur Verlingerung und Verdichtung des Interdependenz-
und Bezugsgeflechtes menschlicher Angelegenheiten von Gegentrends

97

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

unterschiedlicher Intensitit begleitet und teils konterkariert wird. Beson-
ders betonen die Historiker die Phase eines Riickzuges aus der Globali-
sierung mit der Weltwirtschaftskrise und den Weltkriegen zwischen 1914
und 1941 (McNeill/McNeill 2003, S. 288-295), die mit ungeheuren Zer-
storungen von Menschenleben auf hohem technischem Niveau einher-
gingen.

Diese Phase setzte 1914 mit dem Ersten Weltkrieg ein, der Urkata-
strophe des 20. Jahrhunderts, aus der alle weiteren folgten. Christopher
Clark hat dessen Vorgeschichte untersucht und ist auf eine merkwiirdi-
ge Bewusstseins- oder Denkspaltung bei den Handelnden gestofSen, die
fiir unser Thema von Interesse ist:

»Wie lassen sich das Gefiihl der Angst und die dunklen Vorahnungen,
die einem in so vielen Quellen begegnen, in Einklang bringen mit der
Arroganz und Prahlerei, auf die wir stoffen — haufig zum Ausdruck ge-
bracht von ein und derselben Person?« (Clark 2012, S. 19).

Er erwidhnt beispielsweise franzosische und russische Generile, die von
»Vernichtungskrieg« und »Ausloschung der Zivilisation« sprachen
(ebd., S. 717). Sie wussten es, aber haben sie es auch wirklich so emp-
funden? Clark versucht, diese Spaltung zu ergrinden mit der Schluss-
folgerung:

»So gesehen waren die Protagonisten von 1914 Schlafwandler — wach-
sam, aber blind, von Albtriumen geplagt, aber unfihig, die Realitit der
Griuel zu erkennen, die sie in Kiirze in die Welt setzten sollten« (ebd.,
S. 718).

Es sind also unbewusste Prozesse auf kollektiver wie individueller Ebe-
ne in Rechnung zu stellen.

Bezogen auf Hannah Arendts Denktheorie konnen wir sie hier fra-
gen lassen:

»Was flr ein Zwiegesprach kann man mit sich selbst fithren, wenn in
der Seele keine Harmonie herrscht, sondern innerer Krieg?« (Arendt
20153, S. 188).

Aus dieser Phase heraus entsteht, nachdem Freud seine eigene durch den
Krieg anfangs hervorgerufene Denklihmung tberwunden hatte, eine be-
deutende Zeitdiagnose und Kulturtheorie, welche in ihren Grundziigen
zugleich Zeit und Raum ihrer Entstehung weit transzendiert und deren
zusammenfassenden Hohepunkt Sigmund Freuds Studie Das Unbeha-
gen in der Kultur darstellt.

Freud sieht es als eine der Hauptbestrebungen der menschlichen Kul-
tur und der ihr zugrundeliegenden Lebenstriebe, des sublimierten Eros,
»die Menschen zu groflen Einheiten zusammenzuballen« (Freud 1948,
S. 462). Der Evolutionsforscher Michael Tomasello untersucht in sei-
ner Naturgeschichte des menschlichen Denkens Kultur als einen Prozess

98

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

sozialer Koordination (Tomasello 2014, S. 10). Infolge der menschlichen
Aggressionsneigung ist jedoch laut Freud

»die Kulturgesellschaft bestandig vom Zerfall bedroht. Das Interesse der
Arbeitsgemeinschaft wiirde sie nicht zusammenhalten, triebhafte Lei-
denschaften sind stirker als verniinftige Interessen. Die Kultur muss al-
les aufbieten, um den Aggressionstrieben der Menschen Schranken zu
setzen, ihre Auflerungen durch psychische Reaktionsbildungen nieder-
zuhalten. Daher also das Aufgebot von Methoden, die die Menschen zu
Identifizierungen und zielgehemmten Liebesbeziehungen antreiben sol-
len« (Freud 1948, S. 471).

Elias spricht von einer Erweiterung des Radius der Identifizierung als ein
Aspekt zivilisatorischer Prozesse (Elias 1982, S. 9 ff.). Freud weist hin-
sichtlich der Gegentendenzen aufSerdem auf die oft iibersehene Kultur-
feindschaft gerade auch der herrschenden Klassen hin.

Berticksichtigt man nun, dass die Menschen sich beim Verzicht auf ihre
Aggressionsneigungen nicht wohl fithlen (Freud 1948, S. 473), ferner,
dass der »Kultur- oder Zivilisationsprozess uiber die gesamte Mensch-
heit ablduft« (Freud 1948, S. 456), so wirft dies ein spezifisches Licht
auf die Phase des Rickzuges aus der Globalisierung, namlich die eines
Unbehagens in der Kultur hinsichtlich ihrer Eigenschaft, als »Trieb die
lebende Substanz zu erhalten und zu immer grofSeren Einheiten zusam-
menzufassen« (ebd., S. 477). Das Leben kann in seiner menschlichen Or-
ganisationsstufe nur als Vielfalt in der Einheit tberleben. Die Menschen-
welt »existiert iberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven« (Arendt
2014, S. 73). Mit Georg Simmel konnte man erginzen:

»Einheit und Vielheit sind nicht nur logisch, sondern auch in ihrer Ver-
wirklichung Ergidnzungsbegriffe. Die Vielheit der Elemente erzeugt
durch deren Wechselbeziehungen das, was wir die Einheit des Ganzen
nennen, aber jene Vielheit wire ohne diese Einheit nicht vorstellbar (...)«
(Simmel 2009, S. 88).

Das unterstreicht den existentiellen Charakter des zusammenhingen-
den Pluralismus im Unterschied zur Fragmentierung. Simmel nennt als
Beispiele die Einheit des Staates und die der menschlichen Seele. Ent-
sprechend pathologisch und lebensfeindlich sind die Angriffe auf Ver-
bindungen (Bion 1959), sowohl auf der psychischen Ebene wie auf der
sozialen Ebene, letzteres in Form des Angriffs auf den gesellschaftlichen
Pluralismus.

Im Rahmen des Ambivalenzkonflikts zwischen den Auswirkungen
von Lebens- und Todestrieben auf den menschlichen Kulturprozess fin-
det sich bei Freud ebenfalls eine Uberlegung zu der Frage eines durch
Vereinheitlichungszwinge in der Moderne unterdriickten grundlegen-
den menschlichen Pluralismus, und zwar des sexuellen Pluralismus, der
gesellschaftlich tolerierten Variationsbreite der geschlechtlichen Liebe:

99

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Die Objektwahl des geschlechtsreifen Individuums wird auf das gegen-
teilige Geschlecht eingeengt, die meisten aufSergenitalen Befriedigungen als
Perversionen untersagt. Die in diesen Verboten kundgegebene Forderung
eines fiir alle gleichartigen Sexuallebens setzt sich tiber die Ungleichheiten
in der angeborenen und erworbenen Sexualkonstitution der Menschen
hinaus, schneidet eine ziemliche Anzahl von ihnen vom Sexualgenufs ab
und wird so die Quelle schwerer Ungerechtigkeit« (Freud 1948, S. 464).

Wie Volkmar Siguschs zeitgendssische Studie mit dem pluralen Titel »Se-
xualitdten« zeigt, konnte man seit Freuds Zeit in den westlichen Landern
von einer Verringerung der groben Kontraste, hier jener zwischen erlaub-
ten und verbotenen sexuellen Aktivitdten bei gleichzeitiger Vergrofferung
der Spielarten und damit von Lust- und Lebens-Chancen sprechen (Si-
gusch 2013). Auch aus wirtschaftsgeschichtlicher Perspektive lasst sich
dieser pluralisierende Doppelprozess beobachten, wenn fiir die durch
markantes Wirtschaftswachstum gekennzeichnete Periode der Moderne
seit 1700 jenes Wachstum sowohl als »egalisierender Faktor« als auch
im Hinblick auf eine » Diversifizierung der Lebensformen« diskutiert
wird (Piketty 2015, S. 118ff, 127ff.).

Wahrend fiir den sehr langfristig untersuchten menschheitlichen Pro-
zess trotz aller zeitweiliger Gegenschiibe immer lingere und dichtere
Faden des pluralen Bezugsgewebes menschlicher Angelegenheiten ent-
stehen, geht mit eben diesem Prozess in welthistorischer Perspektive ein
zweiter Prozess zunehmender Ungleichheit einher, der den ersteren ge-
fahrdet und latente Destruktivitat reprasentiert (McNeill/McNeill 2003).
Wouters erwihnt einen Anstieg des globalen Wohlstandes und Einkom-
mens bei steigender Ungleichheit (Wouters 2019, S. 159).

Thomas Piketty beschreibt die grundlegenden und gegenldufigen
Triebkrifte von Konvergenz und Divergenz in der Moderne und den
seit etwa 1970 wieder wachsenden divergenten Trend der Zerstérung
sozialer Kohdsion (Piketty 2015, S. 46 f.). Zugespitzt formuliert: der
globalisierte Klassenkampf der Reichen gegen die Armeren, Armen und
Armsten droht zur Anomie zu fithren, zur Erosion zivilisierter gesell-
schaftlicher Umgangsformen und -normen. Er kostet Leben oder ver-
schleifst zumindest Lebenskraft, und das wird mehr oder weniger gern
in Kauf genommen.

Der amerikanische Milliardiar und derzeitige US-Prisident Donald
Trump reprasentiert als eine klassische Charaktermaske diese Form ent-
zivilisierenden Klassenkampfes von oben in Verbindung mit fleischge-
wordenem Unbehagen an und in der Kultur. Warren Buffet, der zwar als
einer der drei reichsten Menschen der Welt gilt, aber diese Entwicklung
seit einiger Zeit kritisch kommentiert, beschrieb das Phinomen schon
vor einiger Zeit wie folgt:

I00

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

»Es herrscht Klassenkrieg, richtig, aber es ist meine Klasse, die Klasse
der Reichen, die Krieg fithrt, und wir gewinnen« (Buffet 2006).

Hinsichtlich der Interessenlagen der groffen Mehrheit von Trumps An-
hiangern und Wihlern, solange man diese in Kategorien soziologischer,
okonomischer und politischer Rationalitit zu fassen versucht, liefen sich
diese kurzerhand in Brechts bekanntem Diktum zusammenfassen: Nur
die allerdiimmsten Kdlber wiblen ibre Schlichter selber. Mit einer psy-
choanalytischen Denktheorie konnte man diese Form negativen oder
abtotenden Denkens, wie sie bei dem geschilderten Typus von Anhin-
gern und Wihlern vorgefunden werden kann, vielleicht so beschreiben:

»Die Versagungen, denen er ausgesetzt ist, werden ihm nicht begreif-
bar gemacht; er hat vielmehr das Gefuihl, dass sie ihrer Bedeutung aktiv
entkleidet werden, und empfindet sie als snamenlose Angst«« (Hinshel-
wood 2014, S. 367).

Die Bewirtschaftung solcher zunichst biographisch, dann politisch ent-
eigneten menschlichen Angste zihlt zu den bedeutendsten Machtquel-
len aller Herrscher, insbesondere jener mit tendenziell totalitiren Zi-
gen. In Begriffen einer tiefenpsychologischen Sozialpsychologie konnte
man den sinnzerstorenden »Sinn« von Uberlegenheitsideologien wie
Rassismus, Antisemitismus, Frauenfeindlichkeit und Intoleranz als Ver-
such eines »Ungeschehenmachens« der Prasidentschaft Barack Obamas
verstehen. Mit den Worten des amerikanischen Kulturtheoretikers Mar-
cus Greil ldsst sich Trump als » Meister der Bosartigkeit und des Absur-
den« beschreiben und als »reines Es und reines Ego. Du bist die ein-
zige Person, die es gibt...keiner, der etwas an Dir hinterfragt, ist noch
ein Mensch. (...) Da ist reine Leere« (Greil 2016, S. 31). Man muss ihn
nur selbst zu Wort kommen lassen, um das zu sehen, etwa wenn er
auf Twitter, ein Beispiel von vielen, eine gefeuerte frithere Mitarbeite-
rin als »diesen Hund« und dieses »niedrige Leben« bezeichnet (Sattar
2018, S. 6). Es ist wie in der antiken Tragodie: Auf Individuen wird ge-
zielt, Institutionen werden getroffen; sie drohen, ihre Vitalitdt zu ver-
lieren (Girard 2010, S. 77 f.). Wir horen die Sprache der Gewalt, po-
tenziell einer Diktatur, gleich ob einer gegenwirtigen, der Vorbereitung
oder der Nachwirkung einer solchen (Dhouib 2018). Sie unterscheidet
sich nicht wesentlich vom Untermenschenjargon der Nazis. Und tiber
Trumps Wahler schreibt Greil:

»Ich glaube wirklich, dass sie diese lustvolle Zerstorung herbeisehnen.
Sie bejubeln alles, was er sagt, sie schlagen andere zusammen und froh-
locken, wenn jemand an seinen Veranstaltungen zusammengeschlagen
wird« (Greil 2016, S. 31, Hervorhebung HPW).

Hier entfaltet sich eine Logik der Destruktion, hinter der sich zugleich
eine der Selbstdestruktion abzeichnet wie bei allen gegenwairtigen

IOI

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

sogenannten rechtspopulistischen, eher: rechtsextremen Bewegungen;
kulturtheoretisch gesprochen: offen aggressives Unbehagen an der Kultur.

Der Kulturwissenschaftler Joseph Vogl stellt in diesem Zusammen-
hang die Frage

»0b es so etwas wie einen politischen oder sozialen Todestrieb gibt.
Das Verhiltnis von Kapitalakkumulation und Vernichtung des Sozi-
alen wire ein Indiz dafiir. Oder denken Sie an die Kimpfe um Obama-
care oder um die Waffengesetze in den USA: Mit welcher Leidenschaft,
mit welcher Besessenheit ringt man dort darum, das Leben der ande-
ren, zuweilen sogar das eigene, zu verkiirzen. Solche suizidaren Nei-
gungen ganzer Gesellschaften geben zumindest ein kleines Ritsel auf«
(Vogl 2017, S.3).

Zu den moglichen Beschreibungen auf der soziologischen Ebene gehort
die eines Biindnisses kultur- und demokratieferner Eliten mit gut finan-
zierten rechtsextremen Demagogen sowie verzweifelten und dadurch
denkfeindlichen Teilen der Arbeiterklasse und abstiegsbedrohter Mit-
telschichten. Beides ist wenig beruhigend: Diese doppelte Beschreibung
passte bereits auf die Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei. Er-
ganzend ldsst sich zu Trumps bisherigem Regierungsstil aus der Sicht von
Hannah Arendts Denktheorie sagen:

»Sokrates entdeckte, dafs man Umgang mit sich selbst haben kann,
so gut wie mit anderen, und daf$ beide Arten von Umgang irgendwie
miteinander zusammenhangen. (...) Wer jenen stummen Verkehr nicht
kennt (in welchem man priift, was man sagt und was man tut) der wird
nichts dabei finden, sich selbst zu widersprechen, und das heifSt, er ist
weder fihig noch gewillt, fiir seine Rede oder sein Handeln Rechen-
schaft abzulegen« (Arendt 1989, S. 187 und 189).

Dass Hannah Arendt erginzt: »es macht ihm auch nichts aus, jedes be-
liebige Verbrechen zu begehen, weil er darauf zihlen kann, daf$ er es im
nachsten Augenblick vergessen hat« (ebd.) ist beunruhigend, bedeutet
aber nicht mehr und keinesfalls weniger als das Faktum, dass Gewalten-
teilung, demokratische Kontrollmechanismen und eine demokratische
Offentlichkeit unerlisslich sind, um das pathologisch destruktive Poten-
zial in Schach zu halten. Nichts ist dabei wichtiger als jene Grundhaltung
des Denkens, in der Gut und Bose, Wahrheit und Liige unterscheidbar
sind und bleiben. Das systematische Verwischen dieser Grenzen ist et-
was ganz anderes als die Pluralitat der Perspektiven.

Vaclav Havel, Schriftsteller und Widerstandskampfer in einer Dikta-
tur, spater Prasident einer demokratischen Tschechischen Republik, hat
uber den » Versuch, in der Wahrbeit zu leben« als Kern des Kampfes fiir
Menschenrechte und Menschenwiirde geschrieben. Den »Totenschlei-
er des >Lebens in Liige<« (Havel 1980) zu liiften, konnen wir als Havels
Lebensthema verstehen.

I02

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

Was sagt uns das tiber die hybride geistige Biirgerkriegsfithrung mit-
tels als »alternative Fakten« schlecht getarnter Liigen des US-Prisiden-
ten Trump? Uber den Versuch, eine kollektive Psychose zu erzeugen,
insofern es ein Merkmal psychotischer Pathologien ist, die Grenze zwi-
schen Realitit und Phantasien zu verwischen? Uber den Versuch, sich
in den Totenschleier der Liige zu hiillen? Uber einen Anfiihrer und sei-
ne Anhinger, deren Konservative Revolution, deren Unbehagen in der
Kultur ein Aufstand einer neuen Art der »Walking Dead« ist, derer, die
sich selbst zum geistigen, moralischen und emotionalen Tode verurteilen
und als Amokldufer und Selbstmordattentiter des Abtotenden Denkens
moglichst viele mitreifSen mochten? Oscar Wilde schrieb mit einem Un-
terton der Verzweiflung bereits tiber eine frithere Phase der Moderne in
seinem Essay Der Sozialismus und die Seele des Menschen:

»Leben — es gibt nichts Selteneres in der Welt. Die meisten Leute existie-
ren, weiter nichts« (Wilde 1982, S. 20).

In eine solche Richtung konnte eine Diagnose des politischen Handelns
des neuen US-Prasidenten wie die folgende deuten:

»Die Verbindung einer drohenden innenpolitischen Verfassungskrise mit
einem fundamentalen wirtschaftlichen Paradigmenwechsel im Welthan-
del in Richtung Protektionismus und einer sicherheitspolitischen Wen-
de in Richtung Isolationismus wird massive disruptive Auswirkungen
auf das internationale politische und 6konomische System haben« (Fi-
scher 2017, S. 2).

Diese »disruptiven Auswirkungen« werden in Jan-Werner Millers Ana-
lyse der »neuen Liigenregime« noch deutlicher. Tatsachen, so zitiert er
Hannah Arendt,

»sind der Gegenstand von Meinungen, und Meinungen konnen sehr ver-
schiedenen Interessen und Leidenschaften entstammen, weit voneinander
abweichen und doch alle noch legitim sein, solange sie die Integritat der
Tatbestinde, auf die sie sich beziehen, respektieren« (Miiller 2017, S. 37).

Das bewusste Verwischen zwischen einem hoch legitimen, ja lebenswich-
tigen Pluralismus der Meinungen und der abtotenden Erfindung »alter-
nativer Fakten« beschreibt Miiller als Charakteristikum der neuen Lii-
genregime.

»Dahinter steckt der Gedanke, dass das Volk es intuitiv doch immer am
besten weifs. Vor allem weif$ es, was die Welt im Innersten zusammenhilt
— oder besser: was sie auseinandertreibt: Hort man bei Trump, Bannon
oder Orbdn genau hin, wird klar, inwiefern das von ihnen angerufene
Volk angeblich ein wirklich >realistisches< Bild der Dinge hat: Die Rea-
litat ist ewiger, existentieller Kampf« (ebd., S. 37).

103

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Diese Sicht der Realitit ist ideologische Produktion und Projektion ei-
gener dominierender Antriebe. Die Formulierung, »was die Welt aus-
einandertreibt«, zeigt, genau wie die der disruptiven Wirkungen, den
politisch-ideologisch tiberformten Todestrieb an. Sie spielt zugleich mit-
tels eines mephistophelischen Anti-Faust-Satzes auf Goethes Faust an,
ein Drama, welches den ganz anders gearteten Kampf um Lebendig-
keit darstellt.

Das Zerrbild einer Realitit als ewiger, existentieller Kampf — und aus-
schlieflich als das — entspricht recht genau Hitlers Weltsicht, wie es in
Tischreden und sonstigen Auflerungen immer wieder zum Ausdruck
kommt. Hier gelten nur der Todestrieb und seine Abkommlinge als real,
das Leben und die Lebenstriebe nicht. Die Sprachforscherin Elisabeth
Wehling schreibt:

»Trumps Sprache beruht darauf, dass man Menschen aufgrund ihrer
Merkmale sortiert und auch abwertet, weil man davon ausgeht, manche
Menschen seien besser als andere« (Wehling 2017, S. 41).

Diese Angriffe auf das Selbstwertgefiihl anderer, zumeist machtschwi-
cherer Menschen zielen auf die Vernichtung des uiberlebenswichtigen
Identitatsgefuhls der Opfer, um Zweifel der Tater am eigenen Wert und
der eigenen Identitdt zwanghaft und zwangsweise in diese hinein zu pro-
jizieren. »Die Reduktion des Selbstwertgefiihls fithrt besonders bei Ju-
gendlichen zu suizidalem Verhalten« (Condrau 1984, S. 418). »Ich krin-
ke, also bin ich« kann man dieses bosartig narzisstische Auftrumpfen
ubersetzen, das an die Stelle der Fahigkeit zu denken tritt. Amokladufer,
Terroristen und regierende Terroristen steigern das zur Maxime »Ich ver-
nichte den anderen, also bin ich« (Altmeyer 2016, S. 122 ff.). Unkon-
trollierte Todestriebe liegen beidem zugrunde. Abtotung wird auch in
Trumps maschinenartigem Sprachstil erkennbar:

»Dem Terror ihrer Satze, getwittert oder sonstwie in die Welt geprugelt,
kann man nicht mit Gegenterror begegnen; noch weniger aber einfach
mit Argumenten, denn was die Maschinerie dieser Sitze mit einigem Er-
folg versucht, ist die Zerstorung des Raums fur Argumente. Sie zerstort
den ohnehin briichig gewordenen Raum der Zivilgesellschaft, des Le-
sens; sie ersetzt ihn durch einen Raum des Larms und Terrors der Selbst-
behauptung« (Stangl 2017, S. 39).

Die Feindschaft zum Lesen, die sich bekanntlich in der Geschichte schon
bis zur Biicherverbrennung, der die Menschenverbrennung folgte, gestei-
gert hat, ist ein weiteres bemerkenswertes Indiz der Abtotung: Das Lesen
braucht und fordert in der stillen inneren Zwiesprache mit einem Autor
zugleich die stille innere Zwiesprache mit dem eigenen Ich, welche Han-
nah Arendt im Anschluss an Sokrates als das Kernmerkmal lebendigen
Denkens bezeichnet. Zudem steht das Lesen fiir vielfaltige Zugdnge zu
einer existentiell pluralen Welt.

104

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERRINGERUNG DER KONTRASTE BEI VERGROSSERUNG DER SPIELARTEN

Der Historiker Ernest Gellner hat drei grundlegende politische Antwor-
ten auf die tiefgreifenden Verunsicherungen und Umbriiche der Moderne
festgestellt: Die kommunistische, die liberaldemokratische und die faschis-
tische (Gellner 1993). In diesem Sinne gehoren die gegenwartigen tiblicher-
weise beschwichtigend als »rechtspopulistisch« etikettierten Bewegungen
in den Bereich der mehr oder minder abgemilderten oder getarnten, zu-
mindest latent faschistischen Denkstile und Handlungskollektive.

Wenn wir diese sich abzeichnende Zuspitzung eines Klassenkamp-
fes von oben, unterstiitzt durch engherziges Fu$volk, und die Wider-
standsformen dagegen im Hinblick auf dadurch hervorgerufene eher
produktive oder eher destruktive Denkhaltungen und deren Einfluss-
moglichkeiten betrachten, so konnte ein Ruckgriff auf die Soziologie
Franz Oppenheimers intellektuell und gesellschaftlich helfen. Er unter-
scheidet zwei fundamental gegensitzliche Mittel, tiber welche die Men-
schen verfugen, um sich die Guiter und Lebensmittel zu beschaffen, de-
rer sie bedirfen. Das eine Mittel ist die eigene produktive Arbeit an der
Natur und der Austausch der Produkte. Durch dieses 6konomische Mit-
tel entstehe eine Wirtschaftsgesellschaft. Das zweite Mittel, das politi-
sche Mittel, sei die Guterbeschaffung durch korperliche Gewalt oder den
Missbrauch geistlicher Gewalt mit Hilfe religioser Organisationen. Eine
solche Beziehung zwischen Klassen gewalttitig-destruktiver Rauber und
Klassen produzierender Beraubter begriindet keine Gesellschaft, sondern
ein Herrschaftsverhiltnis, wie es in seiner Urform verkorpert wird durch
die Entstehung des Staates (Oppenheimer 1990).

Die allmihliche zivilgesellschaftliche und demokratisierende Umfor-
mung der Staaten ist, so konnte man folgern, durch schleichend wie-
der errichtete willkiirlich oligarchische oder diktatorische Herrschafts-
formen und wieder zunehmende Ungleichheit gefihrdet. Sollte dieser
Trend massiv Ubermacht gegen demokratische Gegeninitiativen gewin-
nen, so werden die meisten Menschen schon in den milderen Ausformun-
gen in ihren Lebensspielraumen radikal eingeschriankt und ihrer Glick-
schancen zunehmend beraubt. Armut entwiirdigt und tibt eine lihmende
Wirkung auf Menschen aus (Wilde 1982, S. 14). Neue, immer riick-
sichtlosere und gewaltformigere Herrschaftssysteme setzen dann wie-
der zunehmend auf die Drohung gegen die korperliche und intellektu-
elle Bewegungsfreiheit und Unversehrtheit, auf Erzeugung, Verstarkung
und Bewirtschaftung menschlicher Angste und im Hintergrund auf die
permanente und, folgt man Horkheimer und Adorno, heimlich lustvolle
Todesdrohung (Horkheimer/Adorno 2013, S. 88-127).

Die innere Struktur der heutigen Staaten und der in ihnen existieren-
den Menschen konnte vom Schatten einer Kultur des Todes am wirk-
samsten durch weltweite egalitdre Strukturen (Meyer 2016 S. 57 ff.) be-
freit werden. Nirgends wird das sichtbarer als an der Flichtlingsfrage.
Schlieflich ist die Hauptbewegungsrichtung der Flichtlinge, soweit wie

105

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

moglich aus der Unterschicht in die Oberschicht des modernen Weltsys-
tems zu gelangen. Hannah Arendt hat die fiir den Nationalstaat typische
Fremdenfeindlichkeit als unter heutigen Verkehrs- und Bevolkerungsbe-
dingungen provinziell bezeichnet. Vor allem aber: »Der Souveranitats-
begriff des Nationalstaates, der ohnehin aus dem Absolutismus stammt,
ist unter heutigen Machtverhiltnissen ein gefihrlicher GrofSenwahn«
(Arendt 2016, S. 55). Hannah Arendt hat die Zurichtung der Fliichtlin-
ge durch Nationalstaaten zu »lebenden Leichnamen« beklagt (Meyer in
Arendt 2016, S. 53). »Erschlagt die Armen« heifst ein Roman von Shu-
mona Sinha zum »Zwangssystem« der Fliichtlingspolitik (Meyer 2016,
S. 57). In einer Radio-Diskussion hat Hannah Arendt 1963 in Koln iiber
den Nationalstaat und die Fliichtlings-Problematik gesagt:

»Die Lebensunfihigkeit dieser Staatsform — und die Form scheitert an
Fragen des Lebens, denn das sind alle wirtschaftlichen Fragen, wenn Sie
sie recht betrachten — in der modernen Welt ist langst erwiesen, und je
linger man an ihr festhilt, umso boser und riicksichtsloser werden sich
die Pervertierungen nicht nur des Nationalstaates, sondern auch des Na-
tionalismus durchsetzen« (Arendt 2016, S. 55).

Eben daraus lasst sich die Notwendigkeit egalitar und tberstaatlich ori-
entierter wirtschaftlicher und politischer Strukturen in Europa (Negt
2015) und der Welt ableiten.

16. Vernichter und Vernichtete

»Deine Biicher

Sind Biicher eben

Diinne Tiicher

Noch nicht, noch nicht Leben« (Elias 1988, S.67).

schreibt der Soziologe Norbert Elias in einem seiner Gedichte.

Das Verhiltnis der Biicher zum Leben lisst sich mit Florence Green,
frith verwitwete Buchhandlerin mittleren Alters und Hauptfigur in Pene-
lope Fitzgeralds Roman » The Bookshop«, auch so beschreiben:

»A good book is the precious life-blood of a masterspirit, embalmed
and treasured up on purpose to a life beyond life (...)« (Fitzgerald 2018,
S. 108).

Florence erfullt sich mit der Eroffnung ihrer Buchhandlung einen Le-
benstraum. Zugleich kniipft sie damit an die geliebte frithere Mitarbeit
in einer Londoner Buchhandlung sowie an die guten Erinnerungen an
ihre Ehe und ihren Ehemann an. Beide hatten sich abends gerne gegen-
seitig vorgelesen.

106

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERNICHTER UND VERNICHTETE

Ahnlich wie ein Denkprozess ist sein Resultat in Form eines guten Bu-
ches zugleich noch nicht Leben, kunftiges Leben, und Nachleben als ge-
steigertes Leben, als Quintessenz des Lebendigseins.

In jeder sehr ungleichen Machtbeziehung, in jeder Etablierten-AufSen-
seiter-Figuration, schlummert das Potenzial einer Vernichter-Vernichte-
te-Figuration, ein Leitthema von Penelope Fitzgerald.

In Fitzgeralds Mikrokosmos Hardborough, einer provinziellen engli-
schen Kustenstadt um 1960, spiegelt sich der Makrokosmos der Welt,
wie sie ihn sieht. Soziale Ungleichheit, Klassenverhaltnisse, die sehr un-
gleiche Verteilung von sozialem, 6konomischem und kulturellem Kapital
durchzieht das ganze Buch. Dahinter jedoch sieht sie die Aufteilung der
Welt in Vernichter und Vernichtete als die wirklich wichtige Unterschei-
dung im Leben mit der Vorherrschaft der Vernichter in jedem gegebenen
Augenblick™. Auf den ersten Blick dhnelt diese Weltsicht jener der Sozi-
aldarwinisten, der Autoritiren Charaktere aller Art, der zumindest po-
tenziellen Vernichter. Aber Penelope Fitzgerald schreibt im Gegenteil aus
einer liberalen, aufgeklarten, lebens- und menschenfreundlichen, auch
tierfreundlichen Perspektive. Wie macht sich dieser Unterschied bemerk-
bar? Thre Beobachtungen sind einfithlsam, genau und frei von Klischees
und Falschheiten. Nichts davon stiinde der Gegenseite zur Verfligung.
Nichts davon steht der zweiten Hauptfigur zur Verfiigung, der machti-
gen, reichen und herrschsiichtigen Violet Gamart. Das frische, eigenstin-
dige Leben, welches Buchhandlung und Leihbiicherei in die verschlos-
sene Kleinstadt bringen, ist ihr ein Dorn im Auge. Mehr noch: Die von
ihr als Gegenspielerin wahrgenommene Florence Green, die schon in ih-
rem Namen das Blithen und Griinen tragt, erscheint ihr in ihrer Tapfer-
keit, Freiheitlichkeit und Menschlichkeit als unertraglich. Machtstreben
gegen Freundlichkeit — so differenziert und fein im Detail gezeichnet, so
klar tritt zugleich diese Grundkontur hervor. Violet Gamart, die Vernich-
terin, veranlasst leise und ganz aus dem Hintergrund die Entfernung der
Schiilerin Christine, die eine kaum entbehrliche Hilfe in der Buchhand-
lung geworden war. Sie leitet die Griindung einer konkurrierenden Buch-
handlung und Leihbiicherei in die Wege. Thr Neffe, ein brillianter und
dummer Nachwuchspolitiker und Abgeordneter im nationalen Parla-
ment in London, bringt unauffillig ein maf$geschneidertes Gesetz durch,
das schlieSlich die entschadigungslose Enteignung des »Old House« er-
laubt, in dem Florence Green wohnt und ihre Buchhandlung betreibt.
Die Bank erzwingt zur Abzahlung des Geschiftskredites den Verkauf al-
ler Bucher und des Privatwagens. Der eigene Anwalt handelt im Interesse
der Gegenseite. Sie muss den Ort mittellos verlassen, in eine ungewisse

14 Die Verfilmung von Isabel Coixet versucht, die Balance zwischen Vernich-
tung und Hoffnung etwas mehr als im Roman zugunsten der Hoffnung zu
verschieben.

107

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Zukunft, immerhin mit ihrer Witwenrente ausgestattet, und fuhlt sich
beschamt, wie so oft jene beschiamt sind, die moralisch gehandelt haben,
wihrend ihre Vernichter frei von Gewissensbissen bleiben, oft mangels
Gewissen: un-verschimt. Aber da ist noch etwas anderes. Etwas, das sich
mit einem biblischen Wort beschreiben lasst: Was hiilfe es Dir, wenn Du
die ganze Welt gewonnest, aber Schaden an Deiner Seele nihmest. Denn
tatsachlich wirkt die Vernichterin so belanglos und nichtig, ihre Gedan-
ken so banal, als sei sie selbst langst vernichtet. Bei manchen ist es schon
eine Unverschamtheit, wenn sie »ich« sagen, so Adorno. Vielleicht speist
sich die kaum begreifliche Intensitit ihres Hasses auf jene, die wirklich
lebendig wirken, aus ihrem verdringten, hier ins Bosartige umgeschla-
genen Abgestorbensein. Psychoanalytisch gesprochen:

»Aller Schmerz kommt vom Leben (...) Die Geburt konfrontiert uns mit
der Erfahrung von Bediirfnissen. Diese Erfahrung kann zu zwei Reak-
tionen fuhren (...) in unterschiedlichen Anteilen. Die eine ist die Suche
nach Befriedigung der Bediirfnisse, sie steht im Dienste des Lebens und
fithrt zum Streben nach dem Objekt, zur Liebe und schliefflich zur Sor-
ge um das Objekt. Die andere ist der Drang, das Bediirfnis zu vernich-
ten, indem sowohl das wahrnehmende, erlebende Selbst wie auch alles,
was wahrgenommen wird, vernichtet werden soll« (Segal in Kennel/
Reerink 2013, S. 68).

Die dritte Hauptfigur des Romans, der alteingesessene und vereinsamte
Bewohner des iltesten Herrenhauses am Ort, Edmund Brundish, wirkt
auf eine ganz andere, nicht bosartige und etwas melancholische Wei-
se wie abgestorben. Und an dieser Figur entwickelt sich eine fiir unser
Thema besonders aufschlussreiche Dynamik: Die Begegnung mit Flo-
rence Green, der unkonventionellen Buchhindlerin, wirkt unglaublich
belebend auf den alten Herrn. Er interveniert zugunsten seiner neu ent-
deckten Seelenverwandten, die er schliefSlich sogar als seine Freundin be-
zeichnet (Fitzgerald 2018, S. 144), er, der kaum je mit jemandem auch
nur noch spricht. Die Vernichterin weist ihn aalglatt ab, auf so emporen-
de Weise, wie er von ihr vermutet hatte, was er ihr auch so deutlich und
viel deutlicher noch sagt, als er, gesundheitlich angeschlagen, unbewusst
einige Gedanken laut ausspricht: » The bitch cannot deny me a glass of
brandy« (ebd., S. 142), oder: »Either this woman is stupid or else she is
malevolent« (ebd., S. 146). Auf dem Riickweg von seiner Mission, bei
schlimmem, gesundheitsschidlichem Wetter, bricht er tot zusammen: aus
Vernichterperspektive, auch aus soziologischer Sicht, erfolglos — psycho-
logisch betrachtet hat er, in den Wochen zuvor und bei diesem Einsatz,
noch einmal ins volle und reiche Leben zuriickgefunden. Metaphorisch
gesprochen: Zu viel frisches Blut ist zu schnell durch die briichig ge-
wordenen Adern geschossen. Im Vergleich zur Vernichterin Violet Ga-
mart, die wie eine Untote wirkt, bosartig narzisstisch, vampiristisch,

108

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DU SOLLST DEM TOD KEINE HERRSCHAFT EINRAUMEN «

blutsaugend, wie alle Vernichter, ldsst sich mit Marc Aurel, dem romi-
schen Kaiser und Philosophen sagen: »Nicht den Tod sollte man furch-
ten, sondern dass man nie beginnen wird, zu leben. «

Und nach dem Tod? Die selbst- und fremdabtoétenden Vernichter, die
in der Luge »leben«, versuchen immer auch das Nachleben ihrer Opfer
zu vernichten oder, falls das nicht gelingt, zumindest zu verfilschen. So
auch die Figur Violet Gamart. Nach dem Tod von Edward Brundish er-
zahlt sie, er hitte sie besucht, um seine Unterstiitzung fur ihre Projek-
te mit dem Alten Haus zu bekunden, fiir die sie die Buchhindlerin auch
vertrieben hatte.

Das Urteil letzter Instanz, am Beispiel der hochsten Konzentration
des Bosen in den Nazi-Vernichtungslagern, lautet: Nicht nur die Ver-
nichteten sind Schatten geworden, sondern auch die Vernichter, spates-
tens durch ihre Untaten (Brinkgreve 2018, S. 34). Letztere waren viel-
leicht nie etwas anderes.

Camus macht uns schliefSlich, zusitzlich zu den Vernichtern und Ver-
nichteten, auf die geschichtlich so haufige dritte, gemischte Figur der ver-
folgenden Verfolgten (» persécutés-persécuteurs), der vernichtenden Ver-
nichteten, aufmerksam (Camus 1994, S. 210).

17. »Du sollst dem Tod keine Herrschaft
einriumen iiber Deine Gedanken«

Wirft man noch einen letzten Blick auf das Durchschimmern des To-
destriebes in manchen wissenschaftlichen, politischen und terroristi-
schen Gedankensystemen, so drangt sich vor allem eine Unterscheidung
zwischen diesen bosartigen Formen und einer, wenn man es paradox
formulieren mochte, lebensbejahenden oder zumindest lebenstauglichen
Form des Umgangs mit dem Tod auf, wie wir sie exemplarisch bei Nor-
bert Elias und Thomas Mann finden.

Wenn man den guten Tod, der so ganz gut freilich wohl nie sein kann,
bei allem Entgegenwirken gegen Schmerzen und Leiden, bei aller ars
moriendi nicht, in den Worten von Norbert Elias gleichwohl so ima-
ginieren und vielleicht erleben kann: »Man fillt ins Traumen und die
Welt verschwindet« (Elias 1982, S. 99), so ist das der Lauf der Dinge,
dem man sich im Einverstindnis figen mag. » Du sollst dem Tod, um
der Giite und der Liebe willen, keine Herrschaft einrdumen iiber Dei-
ne Gedanken« schrieb Thomas Mann im Zauberberg. Dieser Schliis-
selsatz verdrangt den Tod keineswegs, unterwirft sich ihm jedoch auch
nicht. Mann schildert aufSerdem den Schneetraum seiner Romanfigur
Hans Castorp. Selten ist das Ringen zwischen Todestrieb und Lebens-
trieb bewegender beschrieben worden. SchliefSlich verschafft sich die

109

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

innere Stimme des Lebenswunsches erfolgreich Gehor. Jedoch miindet
der Roman in den Ersten Weltkrieg, einem Erntefest des Todestriebes,
angetrieben von unversohnlichen nationalistischen Allmachtsphantasi-
en, von einem kollektiven Unbewussten unter der ungemischten Herr-
schaft des Zerstorungstriebes, wie ihn Goethes Mephistopheles, welchen
Thomas Mann im Doctor Faustus und Klaus Mann im Mephisto spa-
ter auf je verschiedene Weise auf den Nationalsozialismus tibertragen
haben, formuliert: »denn alles, was entsteht, ist wert, dass es zugrunde
geht« (Goethe 2015, S. 43).

Hier wird exemplarisch sichtbar und spater tibrigens durch geschichts-
und religionswissenschaftliche Studien bestatigt, wie eng die uberliefer-
ten Vorstellungen von Vernichtung, Tod und Teufel zusammenhingen
(Russell 2000). Die Vorstellung des Teufels steht im Wesentlichen fiir den
extremen Vernichtungsimpuls des abgespaltenen, nicht integrierten To-
destriebs in Gestalt des Bosen. Freud sah im Teufel ein Symbol fir ver-
driangte Todesangst oder den Tod selbst (ebd., S. 236-251, 238); man-
konnte auch sagen, fiir den unbewusst gemachten und gerade dadurch
einseitig zerstorerischen Todestrieb.

Fir den nicht abgespaltenen Vernichtungstrieb oder »die Integration
des Bosen« (ebd., S. 236—251) steht eher jener dialektische Aspekt des
Mephisto, der ihn sagen lasst, er sei »ein Teil von jener Kraft, die stets
das Bose will, und stets das Gute schafft« (Goethe 2015, S. 43).'

An dieser Stelle der Argumentation schliefSen sich Form und Inhalt
zu einer kohirenten Gestalt zusammen: In der Kritik des abtotenden
Denkens ist durchaus Angriffslust, nicht so sehr gegen totes, aber ge-
gen aggressiv abtotendes Denken enthalten, eine Motivation, dieses
schopferisch zu zerstoren. Allerdings kann sich diese kritische Haltung
auf Notwehr berufen und sollte ferner im hier entfalteten Bezug nicht
als Zerstorung formuliert werden, sondern als Verflussigung oder Ein-
schmelzung und endlich als Entgiftung schiadigender Denk- und Wis-
sensgehalte, noch priziser: als Reduzierung des Giftgehaltes auf die
Konzentration eines Heilmittels, wenn hier einmal Paracelsus’ Gedan-
ken tiber das Verhiltnis von Gift und Arzneimittel auf Denkmittel tber-
tragen werden darf.'¢

Aus der Epoche der triumphierenden Gegenbewegungen gegen den
Kultur- und Zivilisationsprozess heraus und diese gedanklich tiberwin-
dend, ist nicht nur Freuds Theorie der Ambivalenz von Todestrieb und
Lebenstrieben geboren, eine ganze Generation hervorragender jidischer

15 Man konnte hier auch an eine der Formen der »schopferischen Zersto-
rung« denken, wie sie der Okonom Joseph Schumpeter dem Kapitalismus
zuschreibt.

16 »Alle Ding’ sind Gift und nichts ohn’ Gift — allein die Dosis macht, dass ein
Ding’ kein Gift ist«, vgl. http://flexikon.doccheck.com/de/Paracelsus

IIO

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRIMAT DES LEBENS DURCH EINBEZIEHUNG DES TODES

Denker hat Ambivalenz und Polyvalenz, also Pluralismus, gedacht, wie
Zygmunt Bauman, einer ihrer Erben, es so iiberzeugend nachgezeich-
net hat (Bauman 20035). Sie haben damit einer reflexiven Zivilisierung
der Lebens- und Gedankenfiihrung einen Pfad eroffnet (Engler 1992).

18. Primat des Lebens durch Einbeziehung des Todes

Die Abspaltung des Todestriebs gebiert Ungeheuer. Die mehr oder weni-
ger verdeckte, aber durchgingige Nekrophilie vieler aggressiver Bewe-
gungen der Kulturfeindschaft, insbesondere auch jener von herrschen-
den Gruppen, wie zum Beispiel der Generalstibe der Kriegsparteien des
Ersten Weltkrieges, der Fithrungsschichten der deutschen NS-Diktatur
und heute des militdrisch-industriell-wissenschaftlichen Komplexes der
Atommichte, welcher die Entwicklung von Massenvernichtungswaffen
vorantreibt, veranlasst zu weiterem Nachdenken tiber die Ambivalenz
von Lebens- und Todestrieb, wie sie auf einem Hohepunkt deutscher
Kulturentwicklung, in der Nachtszene von Goethes Faust, voller Lebens-
kraft so in Verse gefasst wurde:

»Geburt und Grab,

Ein ewiges Meer,

Fin wechselnd Weben,

Ein glithend Leben« (Goethe 2015, S. 21).

Hier verleiht Goethe der Ambivalenz von Tod und Leben, von Geburt
und Grab (im Englischen »womb and tomb«: Gebarmutter und Grab)
Ausdruck, und zwar unter dem Primat des Lebens und unter Einbezie-
hung des Todes. In seinem autobiographischen Werk entfaltet er das gan-
ze Leben von Begebenheiten von der frithen Kindheit an; auch alle Toten
haben darin ihren Platz (Negt 2016 b, S. 223). Im gleichen verbinden-
den Sinne schreibt er:

»Eine Grabschrift ist ja eigentlich eine Lebensschrift, indem sie die
Grabstitte durch die Erinnerung an das Leben beleben soll. Dient sie
also als Gegengewicht des Todes, warum sollte sie nicht auch dem Le-
bendigen ein Ubergewicht geben?« (zitiert nach Muschg 2014, S. 9 f.).

Hierzu passt die Grabinschrift Sherwood Andersons: »Das Leben ist das
grofse Abenteuer, nicht der Tod« (Vgl. Solomon et.al, 2016, S. 325), die
wiederum an sehr alte, archetypische Vorstellungsbilder erinnert, wie
etwa der hochst ambivalenten indisch-hinduistischen Gottin Kali, die
ebenfalls fiir Geburt, Tod und Zerstorung sowie wiederum fiir Neuschaf-
fung steht. Die Moderne hingegen

»konstituiert sich in einer dufSersten Entgegensetzung von Leben und
Tod und betont zugleich die unumkehrbare Drift des Lebens zum Tod

ITIT

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

(...) Und selbst der Glaube an den Fortschritt in der Geschichte, der
kiinftig Lebenden zugute kommen soll, sieht in den jetzt Lebenden vor-
rangig die Absterbenden« (Bahr 2002, S. 122 f.).

In ihr herrscht das Begehren vor, »etwas seiner Mannigfaltigkeit zu ent-
reifSen, um es als eindeutig zu identifizieren« (ebd., S. 125). Hier wirkt
kulturell iberformter Todestrieb.

Der Zusammenhang zum Pluralismusmotiv als Lebensprinzip lasst
sich demgegentiber bereits bei Goethe sichtbar machen. So beschreibt
Adolf Muschg, wie Goethe

»die Vieldeutigkeit des Lebens unter das Vorzeichen des Todes gestellt
hat« und wie er anderseits »dessen Eindeutigkeit wieder der Forderung
der Tatigkeit, also des Lebens aussetzt« (Muschg 2004, S. 77).

Dieses Zusammenspiel muss gegen die Versuchungen todlicher Triebent-
mischung, gegen emotionale und intellektuelle Inkontinenz, gehalten
und ausgehalten werden.

Die psychoanalytischen Uberlegungen von Thomas H. Ogden analy-
sieren Formen der Lebendigkeit und der Leblosigkeit mit dem Ziel »in
der Sprache das Erleben menschlicher Lebendigkeit zu schaffen« (Og-
den 2001, S. 5), aber auf der Grundlage eines Gefiihls fur das »subtile
Wechselspiel zwischen Lebendigkeit und Leblosigkeit menschlichen Er-
lebens« (ebd., S. 4). Ogden geht davon aus, »dass jede Form von Psycho-
pathologie einen spezifischen Typus der Beschrankung der Fihigkeit des
Individuums, ein vollig lebendiger Mensch zu sein, reprasentiert« (ebd.,
S. 20). Was genau damit gemeint ist, wird in den von ihm prisentierten
Fallstudien deutlich. Fiir meine Uberlegungen muss es geniigen, die zu-
nehmend bewusste Integration von Gefithlen, gerade auch solchen der
Leblosigkeit, zu betonen. Dies kann die entscheidende Vorstufe zu leben-
diger Menschlichkeit bilden.

In einer Fallstudie, in der auch die Bedeutung des Denkens sichtbar
wird, diskutiert Ogden exemplarisch den

»Beginn eines Prozesses, in dessen Verlauf das Erleben der Leblosigkeit der
Patientin (...) in der Analyse von einer undenkbaren Sache per se (...) in
ein lebendiges, verbal symbolisiertes Erleben der Leblosigkeit der Patien-
tin (und meiner eigenen Leblosigkeit) transformiert wurde« (ebd., S. 25).

Fur Hannah Arendt ist dem entsprechend »das Gefiibl des Leben-
digseins« Metapher und Merkmal des Denkens (Arendt 2015, S. 193).
Wenn hingegen das Gefiihl der Leblosigkeit oder die Leblosigkeit des
Fithlens und Denkens, wenn letzten Endes der Todestrieb unbewusste,
ungemischte und unkontrollierte, »reine« Herrschaft iiber die Gedan-
ken, vor allem aber tiber das Handeln, erlangt, ohne Riicksicht auf Giite
und Liebe, so driickt sich das nicht nur in der Selbstabtotung eigener Le-
bensimpulse, sondern nach aufsen gewendet auch im offen oder verdeckt

IT2

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRIMAT DES LEBENS DURCH EINBEZIEHUNG DES TODES

lustvollen Morden aus, wobei die niedersten Instinkte gerne durch hochs-
te Weihen verleugnet werden. Gerade die Verdrangung der Destruktivitit
und Ersetzung durch scheinbar edle Absichten ermdglichte etwa Hitler
ungebremst nekrophile Zerstorungslust, begleitet von diese legitimieren-
den abtotenden Gedankensystemen (Fromm 2015, S. 454—456).

Vielleicht kann man Hitler auch als extremsten Vollstrecker der »nihi-
listischen Moderne« deuten, in deren Vorstellungswelt der Weg ins Jen-
seits durch einen endgiiltigen Tod abgeschnitten wurde, »damit sich der
gigantische, industrielle Kult um den Leib, aber auch seine massenhaf-
te Vernichtung, in Szene setzen konnte« (Bahr 2002, S. 20). Die Biicher-
und Menschenverbrenner haben ihren Kult um die gestdhlten arischen
Leiber auf ein Bild maschinenartig gedrillter, nicht denkender, gewisser-
mafSen lobotomisierter Korper aufgebaut, deren stillgelegtes Zentralorg-
an das Gehirn ist: Untote, Existenzen zwischen Leben und Leblosigkeit
(Geimer 2014).

Auch am Beispiel des sogenannten Islamischen Staates zeigt sich be-
reits, in das Probehandeln reprasentierenden zwanghaften Gedankensys-
temen, die destruktive Sprengkraft spateren Ausagierens. The Extinction
Of The Grayzone lautet ein solches morderisches Gedankenkonstrukt
in einer Online-Zeitschrift des IS. Dort geht es darum »noch mehr Zer-
wirfnis in die Welt zu bringen und allerorten die Grauzone zu zerstoren«
(SZ, 17.11.2015, S. 11). Der grofste Hass richtet sich dabei charakte-
ristischerweise nicht gegen jene, die selbst auf die Rhetorik des Entwe-
der-Oder, letztlich des Krieges, einsteigen. » Der Hass gilt einem ungreif-
baren Pluralismus, der blofS Gesellschaft ist, aber nicht Gemeinschaft«
(ebd.). Er richtet sich gegen die sogenannte Grauzone derer, die sich dem
Frontdenken verweigern, die sich quer auf die Barrikaden setzen (Bau-
man), die ein Sowohl-als-auch kennen, es ist der zerstorungswiitige Hass
gegen alle Formen freiheitlichen und selbstverantworteten Lebensstils,
also gegen jene Zone der vielen Spielarten und verringerten Kontraste,
in der sich das wirkliche Leben abspielt, das Zwischentone und Schattie-
rungen kennt. Dies erscheint nur jenen grau, denen die Sinne der Wahr-
nehmung brachliegen.

Hier wird der Reifungsschritt der Emanzipation von der alten binaren
Logik von Freund oder Feind im Umgang mit Anderen und Fremden,
hier wird das Aushalten und Lernen von Ambivalenz verweigert (Stich-
weh 0.].; Erdheim 1996).

Vielfach wird eine Art Rechtfertigungssatz der islamistischen Terroris-
ten, die 2004 in Madrid 194 Menschen getotet haben, zitiert: »Ihr liebt
das Leben, wir lieben den Tod« (SZ, 23.11.2015, S. 9; vgl. Gholamasad
2002), womit sie ironischerweise und augenscheinlich unbewusst ausge-
rechnet die alte Kampfparole der spanischen Faschisten, » Viva la muer-
te«, imitieren. Vielleicht wird hier der Tod auch als der geliebt, »der alle
gleich macht«, um es mit einem Marchen der Briider Grimm zu sagen

113

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

(Grimm 1943, S. 184) 7. Dieses in vieler Hinsicht erstaunliche Marchen
ist nicht nur in Bezug auf den Umgang mit dem Tod modern, sondern
wirft auch ein Licht auf die Betonung der Gleichheit, die auch von den
Kritikern der Moderne zumeist itbernommen wird:

»Wie die europdischen und russischen Revolutionire vor ihnen, beriefen
sich auch die Islamisten mit besonderem Eifer auf die Prinzipien ihrer
religiosen Traditionen sowie auf die der Moderne: Gleichheit und Ge-
rechtigkeit« (Pankaj 2017, S. 1671).

Der Islamwissenschaftler Erdogan Karakaya setzt dem fundamentalis-
tisch begriindeten Toten unter der Uberschrift Das Leben ist der Giiter
hdchstes doch die im Koran bereits angelegte Deutungs- und Meinungs-
vielfalt entgegen. Diese sei durch den von Navid Kermani diagnosti-
zierten Verlust des kulturellen Gedachtnisses, durch eine zivilisatorische
Amnesie, verschiittet und durch »starre Konstrukte«, welche »die Unsi-
cherheit und Vieldeutigkeit des Lebens beseitigen sollen«, tiberlagert und
ersetzt worden (FAZ, 24.11.2015, S. 9).

Solche starren Konstrukte als Abwehr der Herausforderungen des Le-
bens sind ein Kennzeichen abtotenden Denkens. Dieses lasst das ernste
Spiel der gleichschwebenden Aufmerksamkeit (Freud) fur fremde Erfah-
rungen, eine Offenheit, die nicht festlegt und vorschnell oder lieblos ur-
teilt, die zwischen den Positionen und Perspektiven wechselt, nicht zu.

Analoge Konstrukte beherrschen das »Denken« der gegenwirtig
wirkmachtigen undemokratischen und hinter die Aufklirung zurtick-
fallenden Bewegungen, der neuen Konservativen Revolutionen, in vie-
len Teilen der westlichen Welt.

Johann Wolfgang von Goethe war vor 200 Jahren weiter. In der Sprache
seiner Kunst gilt bereits sublimiert (und nicht konservativ) Revolutionares:

»das Alte hort immer wieder auf, das Wahre zu sein, und was fiir ei-
nen Gegenstand gestern noch s>schicklich« gewesen ist, wird ihm heu-
te nicht mehr gerecht und bricht auf, im doppelten Sinne des Wortes:
es fillt auseinander, und es offnet sich fiir eine unabsehbare Zukunft«
(Muschg 2014, S. 76).

Diese Zukunftsfahigkeit fehlt allen starren, abtotenden Fundamentalis-
men, einschliefSlich der methodologischen Dogmen der diversen wissen-
schaftlichen Disziplinen.

Es fragt sich, ob dem ein grundlegendes Versagen unseres Bildungs-
systems auf allen Ebenen, von der Schule bis zur Universitit, zugrunde
liegt — eines Systems, dem eine burokratische Arroganz der Macht nicht
fremd ist und dessen strukturierte Schemata oft in eine Pidagogik und
Didaktik todlicher Langeweile munden. Kann die Liebe zum Lernen und

17 Eine sehr sorgfiltige Studie dieses Mirchens findet sich bei Bahr 2002,
S.33-115%)

114

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRIMAT DES LEBENS DURCH EINBEZIEHUNG DES TODES

konnen die engen personlichen Beziehungen den vorherrschenden me-
chanisch-unpersonlichen und zerstiickelnden Trend der modularen Wis-
sensvermittlung iiberleben und tiberwinden? (Hattie 2015, S. 296, 298,
300, 308).

Das grofSe judische Denken gegen den ambivalenz-, pluralismus- und
lebensfeindlichen Vereinheitlichungsdrang zu Anfang des 20. Jahrhun-
derts, obwohl und weil durch den Nationalsozialismus mit einer Mor-
dorgie quittiert, sollte fiir uns heute, auch durch seine Erben wie Hannah
Arendst, die beispielhaft Aufklirung im Sinne Kants als den Mut, 6ffent-
lich selbst zu denken gelebt hat, ganz gegenwirtig sein und als lebens-
wichtig erkannt werden.

Hinzuzufiigen ist das scheinbare Paradox, auch mit der Ambivalenz,
der Verflochtenheit unser Lebens- und Todestriebe, lebensfreundlicher
und entwicklungsfordernd dergestalt umgehen zu lernen, dass wir bes-
ser lernen, mit unserer Verletzlichkeit und individuellen Endlichkeit um-
zugehen und den Sinn unseres Lebens in den Beziehungen zu Menschen
(und Tieren) zu suchen, die vor, mit und nach uns leben.

Manches spricht dafiir, dass jiingere Kinder dieser Verflochtenheit von
Libido und Destrudo spielerisch noch nahe sind. Sie haben beispielswei-
se Lust, kleine Turme zu bauen und wieder umzustofsen; sie gestalten
ihre kleine Welt, indem sie etwas schaffen und wieder zerstoren und neu
schaffen (Beins/Klee 2014).

Das stellt spéter, in Adoleszenz und Erwachsenenalter, aus psychoana-
lytischer Sicht anspruchsvolle, aber lebenswichtige emotionale Anforde-
rungen, vor allem:

»Die Fihigkeit, sich zu entwickeln, geht mit (...) der Fihigkeit einher,
die Elemente des Prozesses, die Vernichtung und Tod reprasentieren, zu
ertragen und in sich zu bewahren« (Hinshelwood 2004, S. 360).

John Steiner konnte im Anschluss an Freud und Melanie Klein demons-
trieren, wie Todestriebhaftes nicht nur im Hass, sondern auch in Wie-
derholungszwang und Neid enthalten sind und wie ein besseres Ver-
stindnis des Todestriebes und vor allem der gegen sein Auftauchen im
Bewusstsein gerichteten typischen Abwehrformen helfen konnen, Pati-
enten durch die Integration des Todestriebes und seiner Abkommlinge
einer Heilung von einem zerstorerischen und selbstzerstorerischen pa-
thologischen Narzissmus naher zu kommen (Steiner 2014, S. 33-51).
Devereux analysiert zu diesem Thema einen Witz: »Eine Hausfrau aus
Nebraska sagt zu ihrem Mann: >Wenn einer von uns stirbt, ziehe ich nach
Los Angeles.<« Eine klassische Fehlleistung, die sich mit dem Wunsch
iibersetzen liefSe, der Mann solle tot sein, damit die Frau nach Los Ange-
les ziehen kann. Devereux empfiehlt dem Mann, die Aussage seiner Frau
auch auf sein Unbewusstes wirken zu lassen und den dann bei ihm ent-
stechenden Arger auch fiir seine Frau zu analysieren, und zwar, weil ein

115

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

unbewusster Todeswunsch gefahrlicher sei. Da unbewusst, konne er nicht
kontrolliert werden und so konnte die Frau beispielsweise »zufillig« aus
dem zweiten Stock einen schweren Blumentopf auf ihn fallen lassen (De-
vereux 1998, S. 339 f.). Ein ins Bewusstsein integrierter Todeswunsch hin-
gegen konnte der Frau die Unannehmlichkeit vor Augen fiihren, dass sie
auf dem elektrischen Stuhl enden konnte, wiirde sie ihn ermorden.

Eine Einbeziehung des Todestriebes in das bewusste Seelenleben
fehlt auf der einen Seite bei der narzisstischen Explosion, mit der bei-
spielsweise Terroristen sich zu Herren uber Leben und Tod aufspie-
len, besonders gerne mit Sprengstoff, der technischen Externalisierung
gesellschaftlicher und intrapsychischer Explosivitit. Die extreme Ge-
fahrenzone, die hier beriihrt ist, entsteht aus der eskalierenden Wech-
selwirkung zwischen briichigen und fragmentierten oder anomischen
Sozialstrukturen, von der Staatsgesellschaft bis zur Familie, und den
dadurch aufgewtihlten schrecklichen personlichen Angstphantasien der
seelischen Fragmentierung und des Auseinanderfallens (Hinshelwood
1987, S. 130). Beides schreit nach streng hierarchischer, allerdings tiu-
schender Klarheit und Fraglosigkeit. Pankaj Mishra verweist darauf,
dass es seit dem 19. Jahrhundert und von Bakunin bis zu den IS-Terro-
risten »diese abgekoppelten und beziehungslosen Figuren« gab (Mish-
ra 2017, S. 351).

Diese Fahigkeit fehlt auf der anderen Seite den attackierten wohl-
habenden Gesellschaften, die vor lauter Selbstbezogenheit und All-
machtsphantasien glauben, sich die Wahrnehmung des Elends in Welt-
gegenden der globalen Peripherie und Halbperipherie (und der eigenen
inneren Peripherie) schenken zu konnen, ganz besonders, wenn sich in
diesem Elend ihr eigener Export, ihre eigene Externalisierung zerstoren-
der und ausbeutender Energie in Vergangenheit und Gegenwart spiegelt.
Sie werden dann vom »Einbruch der Wirklichkeit« in Gestalt massiver
Fluchtbewegungen und anderer Migrationen bose tiberrascht (Kerma-
ni 2016), oder eben von terroristischen Angriffen und reaktiver Kultur-
feindschaft sowohl bei Menschen mit Migrationshintergrund als auch
bei denen, die diese zum Hassobjekt degradieren.

Unbewusst gemachte individuelle und kollektive Angst vor der eige-
nen Auflosung liegt insbesondere den engherzigen Phantasien der neu-
en anti-demokratischen konservativen Revolutionen in den westlichen
Landern zugrunde, die aus Angst vor dem eigenen Untergang ebendiesen
vorantreiben, indem sie die Lebenslinien unserer weltweiten und inner-
gesellschaftlich-zwischenmenschlichen Verflechtungen zu durchtrennen
versuchen; einschliefSlich der kommunikativen Verbindungen unserer
verschiedenen inneren Stimmen, etwa jener, die Lebens- und Todestrie-
be, Gewissen und Empathie reprisentieren. Um es mit den Worten des
Schweizer Philosophen Georg Kohler zu sagen:

116

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN MODELL DER PLURALITAT INNERER UND AUSSERER STIMMEN

»Gesellschaften, wie sie sich in der frithen Neuzeit entwickeln, basie-
ren darauf, dass moglichst viel von der latenten Gewaltfihigkeit, die in
unseren Seelen lauert, gebandigt wird. Dass das gelingt, kann aber de-
nen, die in unserem Wohlstand leben, niemals egal sein, denn wir exis-
tieren in vielen Welten, aber auf einer einzigen Erde« (Sonntagszeitung.
¢h, 22.11.2015, S. 15).

19. Ein Modell der Pluralitat innerer
und dufSerer Stimmen

Hier kann die aus der Psychoanalyse hervorgegangene Gruppenanaly-
se einen modellhaften Beitrag leisten. Es handelt sich um eine tiefen-
psychologische Therapie und Theorie, die aus der Reaktion gegen ex-
trem zerstorerische Gesellschaftsentwicklungen und deren Niederschlag
in den Individuen entstanden ist. Thr gelingt es, einen geschiitzten Raum
zu schaffen, einen Mikrokosmos, in dem sich in hoher Verdichtung der
Makrokosmos ganzer Gesellschaften spiegelt und die Pluralitat inne-
rer und duferer Stimmen in ihrer Wechselwirkung horbar wird (Ma-
schwitz/Miiller/Waldhoff 2009; Moré 2013, Waldhoff 2014). Gerhard
Rudnitzki schreibrt,

»dass sowohl Freud wie auch Foulkes, der in der Psychoanalyse Freuds
ausgebildet worden ist, ihre analytische Sicht- und Umgehensweise mit
ihrer Umwelt entwickelt haben. Denn diese Umwelt war fiir sie und die
ganze judische Gemeinschaft dermaflen bedrohlich geworden, dass sie
mit einem traditionellen Konzept von konstruktiver Mitmenschlichkeit
nicht mehr nachzuvollziehen war. Freud suchte die Antworten dafiir
in der individuellen Latenz. Foulkes, der mehr mit Massenphianome-
nen konfrontiert war als Freud, namlich mit der aufkeimenden aggres-
siv-destruktiven Nazi-Herrschaft (die auf globalen Krieg und pauschale
Vernichtung hinsteuerte), vermutete das Destruktive in einer kollekti-
ven Latenz. Deswegen akzentuierte er die Gruppenanalyse als Gegen-
dynamik und Ansatz fiir Verstindnis und Prophylaxe beziiglich unbe-
wusster zerstorerischer Krifte in der Gesellschaft (...). So wie Freud die
Psychoanalyse in einer Zeit des sich entwickelnden Antisemitismus fuir
Osterreich als verstehende Gegenposition entdeckte und entwickelte, so
entdeckte und entwickelte Foulkes die Gruppenanalyse unter Kriegs-
bedingungen, als namlich ganze Volkerblocke destruktiv einander be-
gegneten, als Moglichkeit, Angst und Angstphanomene kommunikativ
abzureagieren. Profitiert haben davon zunichst physisch und psychisch
kranke Soldaten« (Rudnitzki, 0.].).

Vor diesem Hintergrund spricht Rudnitzki heute von der zunehmenden
Bedrohung unseres menschlichen Miteinanders durch mechanisch-tech-
nische Ideologien und die daraus resultierenden Strategien und Taktiken

117

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

(ebd.). Dies Kalte, Mechanisch-Technische kann so als moderne Ver-
kleidung der abtotenden Tendenz entschliisselt werden (Fromm 20135,
S. 384—403).

Morris Nitsun hat mit seinem Konzept der Antigruppe darauf hinge-
wiesen, dass eine zerstorerische und selbstzerstorerische Tendenz in un-
terschiedlichem Grad wirksam ist, die sich am besten mit der Annah-
me eines zugrundeliegenden Todestriebes verstehen ldsst (Nitsun 1996,
S. 133-152). Auf Gruppenebene allgemein wie auch in therapeutischen
Gruppen in systematischer Weise gibt es andererseits die Fihigkeit ei-
ner Gruppe, auch heftige Gefiihle zu halten und zu verarbeiten, was die
Gruppenmitglieder mit der Zeit verinnerlichen konnen. Diese Funkti-
on der » Gruppe als Container« (Hirsch 2010) fordert grundlegend die
Denkfihigkeit ihrer Mitglieder.

Nehmen jedoch die von der Unterstromung des Todestriebes getra-
genen destruktiven Prozesse in Gruppen tiberhand, in Gestalt eines zu
ubermachtigen intra-psychischen, interpersonellen und gesamtgesell-
schaftlichen Drucks auf die Haltbarkeit der Gruppe, so kann diese zu
einem giftigen Container (Nitsun 1996, S. 151) mutieren. Es ist aber un-
ter glinstigen Umstanden auch moglich, dass, wie Nitsun im Anschluss
an H. Segal schreibt, eine Konfrontation mit dem Todestrieb die Lebens-
triebe mobilisieren kann (ebd., S. 148). Dann kann der ausgehaltene,
durch Lebenstriebe ausbalancierte und integrierte Todestrieb kreative
Prozesse freisetzen.

Das Destruktive, das Fremd- und Selbstzerstorerische, kann in inte-
grierter, kontrollierter und sublimierter Form eine konstruktive Rolle
spielen, wenn es von unbewusstem Agieren in bewusste Kommunikati-
on umgeleitet wird.*®

Hier 6ffnet sich das Feld fiir gruppenanalytisches und weiteres, im glei-
chen Geiste herrschaftsfreien Diskurses (Habermas) operierendes Den-
ken und Handeln, des Schaffens geschiitzter Raume fiir ein Einbeziehen
anderer und des Dialogs mit dem Unbewussten, insbesondere mit dem je
eigenen, kollektiv und individuell. Die Gruppenanalyse steht in diesem
Sinne, wie Angela Moré ankniipfend an Foulkes ausfiihrt, im Dienste der
Individualitat und freien Entwicklung der Menschen (Moré 201 5). Sie er-
laubt es den mit ihr Arbeitenden, die scharfen Kontraste zwischen ihren
Positionen zu verringern, die individuellen Spielrdume moglichen Den-
kens und Handelns zugleich in befreiender Weise zu erweitern. Sie ist zu-
tiefst demokratisch, indem sie versucht, alle Stromungen einzubeziehen,
das heifst die intrapsychischen, die interpersonellen Einfliisse in der Grup-
pe und die aus der Gesellschaft hereingetragenen Einfliisse.

18 Vamik Volkan schildert demgegeniiber auf GrofSgruppenebene die Bruch-
stellen, an denen Diplomatie scheitert, da, wo die zugrundeliegenden Affek-
te nicht zur Sprache kommen konnen (Volkan 1999).

118

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT «

Ein Kernstiick der tiefenpsychologisch arbeitenden Gruppe ist die
Selbsterfahrung. Aber wer sind wir selbst und wie erfahren wir uns?
»Der Mensch kennt nur sich selbst, insofern er die Welt kennt, die er nur
in sich und sich nur in ihr gewahr wird«, schrieb Johann Wolfgang von
Goethe (zitiert nach Hirsch 2013)

20. Tarnungen des Todes und
»Terror-Management«

In gewisser Weise konnen vielleicht Krebserkrankungen als elementa-
re Manifestationen des Todestriebes betrachtet werden, nimlich inso-
fern, als hier Zellen die sie regulierenden hoheren biologischen Integra-
tionsebenen und Steuerungsmechanismen iiberwaltigen. Das ldsst sich
als Streben nach Rickkehr zu einer sehr frihen und niedrigen biologi-
schen Integrationsebene, der von einzelnen Zellen, aus denen wir alle,
in der Gestalt von Eizelle und Spermium, hervorgegangen sind, und, im
Todesfalle, nach der noch fritheren und niedrigeren anorganischen Inte-
grationsstufe beschreiben (Mukherjee 2012).

Bedeutet die nicht zuletzt im Zusammenhang mit terminalen Krebs-
erkrankungen gefuhrte Kontroverse uber Sterbehilfe und humanes Ster-
ben, dass die Machtbalance zwischen heutigen Sterbenden und Leben-
den zugunsten der spiter Sterbenden oder linger Lebenden ausfallt?
Wesentlich ist die psychologische Unterstiitzung der korperlichen Be-
handlungen, die ebenfalls ihre Ebene der Todesqualen zu zihmen oder
zivilisieren haben, insbesondere die Thematisierung des Todes und die
Versohnung mit dem Sinn des eigenen Lebens, im Unterschied zur Re-
duktion von Menschen auf somatische Prozesse oder zur Spaltung
zwischen der gleich wichtigen seelischen und somatischen Hilfe. An-
dernfalls wird in der Sterbebegleitung die aggressiv-zerstorende Sei-
te des Todestriebes unbewusst verdoppelt. Ein ganzheitlicher Umgang
mit Sterbenden — und dieser mit sich selbst — in dem die Betreuen-
den auch die eigene Sterblichkeit bedenken, unterstiitzt demgegeniiber
die schmerzliche Verabschiedung aus dem individuellen Leben aus der
Nihe und als notwendigen Teil menschlichen Werdens und Vergehens
in der Abfolge der Generationen.

Ein literarisches Fallbeispiel, welches das Thema vertieft, findet sich
in Thomas Manns letzter Erzahlung Die Betrogene. Wihrend im Faust
der Teufel als betrogener Betriiger endet, lisst Thomas Mann hier den
Tod, kurz vor seinem eigenen »knappen Ubertritt« — wie er das Sterben
bezeichnet, als aufgehoben im Leben erscheinen. Im Mittelpunkt seiner
Erzahlung steht eine Frau in den Wechseljahren, die sich tiber die immer
unregelmafSigere und schliefSlich ausbleibende Monatsblutung gramt.

119

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Als sie sich in einen jingeren Mann verliebt, setzt ihre Periode wieder
ein. Sie fiihlt sich verjiingt und neu belebt, sieht jedoch angegriffen aus.
Bald zeigt sich, dass die Blutung eine ganz andere Quelle hat: einen fort-
geschrittenen und inoperablen Tumor. In einem Augenblick klaren Be-
wusstseins sagt sie jedoch kurz vor ihrem Tod zu ihrer Tochter:

»sprich nicht von Betrug und hohnischer Grausamkeit der Natur.
Schmiile nicht mit ihr, wie ich es nicht tue. Ungern geh’ ich dahin — von
euch, vom Leben mit seinem Friihling. Aber wie wire denn Friihling
ohne den Tod? Ist ja doch der Tod ein grofles Mittel des Lebens, und
wenn er fiir mich die Gestalt lich von Auferstehung und Liebeslust, so
war das nicht Lug, sondern Giite und Gnade« (Mann 1981, S. 483).

Will man Zerstorung vor der Zeit, sinnlose Zerstorung und Zerstorung
von Sinn, vermeiden, ist man auf die Unterscheidungsfahigkeit von Le-
ben und Tod angewiesen. Der Tod in der Verbildlichung als Teufel je-
doch versteht sich, nicht nur in der Gestalt getarnter Tumorzellen, auf
Tduschung. In Goethes Faust, in der Szene » Auerbachs Keller«, konsta-
tiert Mephisto: » Den Teufel spiirt das Volkchen nie, / Und wenn er sie
beim Kragen hiitte«. Das lisst an den fremd- und selbstzerstorerischen
Massenrausch der Zustimmung fiir Hitler denken. Auch heutige religi-
ose Terroristen, hiaufig Fremd- und Selbstmorder in Personalunion, ge-
hen mit einer Halluzination von Leben in den schlecht getarnten und
schlechten Tod.

Wolf Lepenies hat die Bedeutung des Todes in seinen Untersuchun-
gen uber die Entwicklung der Soziologie zwischen Literatur und Wis-
senschaft aufgezeigt, so wenn er unter anderem am Beispiel von Georg
Simmel darstellt, wie im 20. Jahrhundert das » Leben« die » Gesellschaft«
als kennzeichnenden Epochenbegriff ablost (Lepenies 1985, S. 290 ff.).

»Ihren Objekten gegeniiber verhielten sich die Naturwissenschaften
gleichgiiltig; sie gewannen ihre tiberragende Bedeutung in der Epoche
der Geldwirtschaft, in welcher — objektiv, indifferent und charakterlos
— der Intellekt herrschte« (ebd., S. 292).

In den Menschenwissenschaften erschien diese gleichgiltige Form der
Subjekt-Objekt-Beziehung nach Auffassung Simmels und aller, die den
Begriff des Lebens als Schliisselbegriff ins Feld fithrten, als nicht legitim.
In der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts treffen wir jedoch oft auf eine
Kritik, welche einen Gegensatz zwischen Leben und Denken insgesamt
konstruiert. Diese Abwege oder Entgleisungen des Denkens (Bions »-k«
und »kein k«) werden gefihrlich, wo der Lebensbegriff sich als Maskie-
rung seines Gegenteils entpuppt:

»Gekennzeichnet und durchdrungen vom Trieb, gegen den sie sich letzt-
lich richtet, nimmt die Abwehr oft ein zwanghaftes Geprige an und

I20

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT «

geht, mindestens teilweise, unbewufSt vor sich« (Laplanche/Pontalis
1989, S. 24).

Fur den Todestrieb gilt das in besonderem Mafe. Der Soziologe und
»konservative Revolutionir« Hans Freyer, der sich im Nationalsozialis-
mus als Vertreter einer »deutschen Soziologie« profilierte, »wahlt in be-
kannt deutscher Manier das Leben mit all seiner Unbestimmtheit zum
Orientierungspunkt« (Lepenies 1985, S. 411), um dann von der » Voll-
endung des Geistes« im Staat zu sprechen, der am reinsten sei, wenn er
sich im Krieg befinde. Ist nicht gerade das Unvollendete lebendig? Und
haftet nicht der »Disziplin des Erkennenwollens, die kein Neugierverhal-
ten mehr ist, sondern nur noch totale Mobilmachung«, wie sie Lepenies
Freyer attestiert, genau wie Heideggers Rede vom » Wissensdienst« als
militarisiertem Denken, etwas Abtotendes an (ebd., S. 417 f.)?
Uberdeutlich wird dies, wenn der nekrophile Hitler die Nazi-Bewe-
gung als »lebende Organisation« bezeichnet und sie dem »toten Mecha-
nismus« der als buirokratisiert bezeichneten demokratischen Parteien der
ersten deutschen Republik gegentiberstellt (Baehr 2010, S. 25) oder wenn
eine Neonazi-Gruppe sich irrtiimlich »Die Unsterblichen« nennt (NZZ,
30.03.20719, S. 7). Hier kann man vom Missbrauch des Lebens als Ersatz-
gott sprechen, im 20. Jahrhundert »ebenso angebetet wie aufgeopfert«
(Bahr 2002, S. 8). Hitlers scheinbare Parteinahme fur das Leben erinnert
an Thomas Manns Doctor Faustus, in dem dieser in Gestalt des Friedrich
Nietzsche nachgebildeten Kuinstlers Adrian Leverkiihn sich vom Teufel sa-
gen lassen muss, dass sein frithes Theologiestudium bereits die unbewuss-
te Suche nach dem Gegenteil, namlich nach ihm, dem Teufel, war. Und
konnte man nicht sagen, dass der Teufel, der einen holt, fiir den schlech-
ten, unversohnten Tod steht und fiir die Verleugnung der eigenen Sterb-
lichkeit auf Kosten anderer? Zugleich symbolisiert er aber das absolut
Bose, das zu ihrer Zeit Kant und de Sade auf so verschiedene Weise tiber-
zeugend behandelt haben. Ganz zu Recht hat Pasolini de Sades » 120 Tage
von Sodom«, die sich politisch gesehen auf den franzosischen Absolutis-
mus beziehen, auf den Faschismus tibertragen. Dieser reprasentiert mehr
als jeder andere bisher bekannte Terrorismus und Totalitarismus eine Kul-
tur des Todes (Baehr 2010, S. 1). Um den in der Natur alles Lebenden lie-
genden Todestrieb in die leibhaftige Holle der Konzentrationslager oder
des bolschewistischen Gulags zu verwandeln, braucht es die bosartige
Pathologie einer Kultur des Todes, auf psychischer und sozialer Ebene.
Peter Baehr betont die »diabolischen Ambitionen« jedes Totalitarismus:

»The point of terror is, among other things, to create a kind of human
being that accepts its own expendability. This New Man is trained to
be superfluous, bereft of most recognizable human qualities, especial-
ly reflection and spontaneity. The laboratory in which he is created is
the concentration and death camp where, through terror, people can be

I2T

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

reduced to a bundle of sensations and, once consumed, disappear with-
out trace (...)« (ebd., S. 12 f.).

Wenn Hannah Arendt erklirt, dass es dabei auch um die Herstellung vol-
lig konditionierter Wesen geht, deren Reaktionen kalkuliert werden kon-
nen, selbst wenn sie ihrem sicheren Tod zugefiihrt werden (ebd., S. 15),
und zum anderen kritisiert, dass die Sozialwissenschaften mit ihrer Nei-
gung zum Utilitarismus und zur Berechenbarkeit nicht in der Lage sei-
en, einen Terrorapparat zu verstehen, der auf sinnlose, genauer: sinnver-
nichtende Qualen zielt, so verweist das auf ein Paradox: Gerade da, wo
Wissenschaften Wahlverwandtschaften zu Terror, speziell terroristischer
und totalitarer Herrschaft, aufweisen, verstehen sie diese am wenigsten.
Politische und wissenschaftliche Ideologien sind reduzierend und mo-
noton (ebd., S. 13, 15, 18, 21) und neigen, im wissenschaftlichen Falle,
zur Desintegration menschlicher Zusammenhinge im Denken, also je-
ner Abtotung, welche die zwanghafte Leidenschaft terroristischen Den-
kens und Handelns bildet.

Als die amerikanischen Sozialpsychologen Sheldon Solomon, Jeff
Greenberg und Tom Pyszczynski vor etwa dreifSig Jahren begannen, ihre
Theorie des » Terror-Management« zu entwickeln, dachten sie kaum an
politischen und religiosen Terrorismus, so wie heutige Leser es sofort tun.
Thr Thema war und ist der innere Terror vor dem Wissen um unsere Sterb-
lichkeit, der Menschen als Individuen und in Gesellschaften um- und an-
treibt. Die Angst vor dem Tod und ihre Verdrangung haben einerseits le-
bendige Kulturleistungen, anderseits Kulturen des Todes hervorgebracht.

Als die zwei wesentlichsten Arten der Bekampfung der Todesangst
haben die Autoren ein gutes individuelles Selbstwertgefiithl und das
Vertrauen in die je eigene Weltanschauung, in das jeweilige kulturelle
Weltbild herausgearbeitet. Diese beiden Abwehrformen der Todesangst
werden umso gefahrlicher, je weniger gesellschaftlich und individuell
pluralistische Lebenshaltungen gelernt sind und je niher sie einer Kul-
tur des Todes mit ihren pathologischen Fallen und Sackgassen stehen. Je
mehr es sich hingegen um Kulturen des Respekts vor allem Leben han-
delt, desto besser stehen die Chancen, das Wissen um die eigene Ver-
ganglichkeit in die Lebensfiihrung so einzubeziehen, dass das eigene Le-
ben und das der Mitmenschen bei allem unvermeidlichen Leid sinnvoll
gefiihrt werden kann. Die Projektionen der Todesangst auf Andere und
Fremde aller Art und ihre illusionire Bekiampfung in den Fremden und
im fremd Erscheinenden ist ein anderer Ausdruck des abtotenden Um-
gangs mit dem Wissen um die Sterblichkeit.

Gegenwirtig, in der zusammenfassenden Darstellung ihrer drei-
Bigjahrigen empirischen Forschung, kommt Solomon, Greenberg und
Pyszczynski unter anderem auch der dufSere Terrorismus in den Sinn, der
ohne Aussicht auf Erfolg den inneren Terror bannen soll:

I22

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT «

»Im Laufe der Menschheitsgeschichte hat die Angst vor dem Tod die
Entwicklung von Kunst, Religion, Sprache, Okonomie und Wissen-
schaft beeinflusst. Sie hat die Pyramiden Agyptens hervorgebracht und
die Twin Towers in Manhattan dem Erdboden gleichgemacht. Sie ndhrt
Konflikte rings um den Erdball. Als Individuen bringt uns die Erkennt-
nis unserer eigenen Sterblichkeit dazu, ein Faible fiir schicke Autos zu
entwickeln, ungesund lange in der Sonne zu brutzeln, unser Kreditkar-
ten-Limit zu tiberziehen, wie die Irren zu fahren, mit einem vermeint-
lichen Feind den Kampf aufzunehmen, nach Ruhm zu gieren (...). Der
Tod sorgt dafiir, dass wir den eigenen Korper mit Unbehagen und das
Thema Sex mit gemischten Gefiihlen betrachten. Das Bewusstsein fiir
die Unausweichlichkeit unseres Todes konnte leicht dazu beitragen, dass
wir uns selbst ausloschen, wenn wir es nicht schaffen, unseren Umgang
damit zu verindern« (Solomon et. al. 2016, S. 11).

Eine sehr alte und gut dokumentierte, geradezu formative Art des Um-
gangs mit dem Tod, die bis heute nachwirkt, ist die altagyptische, tiber
die der Kulturwissenschaftler und Agyptologe Jan Assmann schreibt:

»dass fiir die alten Agypter nicht die Dauer, sondern umgekehrt Tod und
Verganglichkeit die zentrale Basiserfahrung darstellen, gegen die sie ihre
gesamte Kultur im Sinne einer kompensierenden GegenmafSnahme auf-
bieten und die daher weniger der Erfabrung als vielmehr der Sebhnsucht
nach Dauer entspringt« (Assmann 2018, S. 248).

Besonders eindriicklich ist »die Idee eines personlichen Totengerichts
(...), bei dem das Herz (Bewusstsein, Gewissen, Selbst) des Verstorbe-
nen auf die Waage gelegt wird. Seit der Mitte des 2. Jahrhunderts lasst
sich dann das Ideal der »Gottesbeherzigung« greifen« fur das die agypti-
sche Formel »sich Gott ins Herz setzen« lautet (ebd., S. 216). Diese frii-
he Form der Betonung des inneren Menschen kann als frihes Konzept
einer personlichen Seele gelesen werden, die zugleich Verantwortung fiir
die eigene Person wie fiir andere beinhaltet. Die » Verfugung allen Han-
delns«, das »Fiireinander handeln« und » Aneinander denken« sind be-
reits zentrale Grundsitze altagyptischer Ethik (ebd., S. 214 ff.). Schon
so frith gibt es Ansitze, die die Erfahrung der Verganglichkeit und die
Sehnsucht nach Dauer in einer Weise verbinden, die auf iiberindividuel-
le Verantwortung verweist.

Selbst die auch in den heutigen Menschenwissenschaften hiufi-
ge Neigung, die Suche nach Konstanten, nach als im Kern unverin-
derlich gedachten Strukturen als hoherwertig zu betrachten verglichen
mit der Erforschung von Prozessen, kann in Zusammenhang damit ge-
bracht werden, dass Prozesse unbewusst an Verganglichkeit erinnern,
auch an die eigene Verganglichkeit und die der Gruppen und Gesell-
schaften, denen wir angehoren, sowie unserer kulturellen Weltbilder.
So haben wir noch immer mit ambivalenten Abkommlingen der Kultur

123

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

kompensierender Gegenmafsnahmen gegen das Bewusstsein der Sterb-
lichkeit zu tun, von denen einige eher fruchtbar und lebensférdernd, an-
dere eher zerstorerisch sind.

Dass Solomon et. al. versuchen, ihre »Schliisselexperimente dadurch
lebendiger zu gestalten, dass wir sie aus der Perspektive der Teilnehmer
geschildert haben« (Solomon et. al. 2016, S. 12), ist Gibrigens ein dop-
pelter Beitrag zur Vermeidung abtotenden Denkens in den Menschen-
wissenschaften: Sie vergottlichen nicht ihre eigene, wissenschaftliche
Perspektive und sie verlebendigen ihre Darstellungsweise, sie versuchen
»die ausgedorrten Felder der Sozialwissenschaften zu bewassern« (ebd.,
S. 300). Es kommt ihnen darauf an, dass wir lernen, »die eigene Ver-
ganglichkeit anzunehmen, um so die zerstorerischen Folgen unbewuss-
ter Todesangste aufzufangen und die Wertschitzung des Lebens im All-
tag zu steigern« (ebd., S. 311) sowie mehr Mitgefiihl den Mitmenschen
gegenuber aufzubringen (ebd., S. 313). Letztlich geht es darum, ein Ge-
fithl des Fliefsens zu ermoglichen und sich fiir Erfahrungen von lebens-
steigernder Transzendenz in der Immanenz zu 6ffnen, insbesondere fiir
all jene glitzernden Augenblicke im Alltag, die tiber diesen hinausweisen.

Dazu gehort eine Auffassung vom Leben, welche Mehrdeutigkeit und
Pluralismus, also die Vielfalt von Lebensformen, in allen Schattierungen
anerkennt (ebd., S. 316 ff.). Diese lebenssteigernde Transzendenz kann
unsere Sterblichkeit und die aller, die wir lieben, einbeziehen und ganz
irdisch gedacht werden:

»Wir werden Erde, mit der unsere Kinder und Enkelkinder und deren
Kinder spielen werden, in die sie Blumen und Biume pflanzen werden,
auf der sie Hauser bauen werden, in denen sie leben werden« (Kurey-
shi 2016, S. 129).

Robert Harrison baut in seinem Buch Herrschaft des Todes eine ganze
Anthropologie auf dieser Beziehung zwischen Mensch und Erde auf: *

»Da die Erde seit so vielen Millionen und Abermillionen Jahren die
Toten immer wieder in ihre Elemente aufnimmt, stellt sich die Frage,
wer noch den Unterschied zwischen Behaltnis und Inhalt ausmachen
kann. (...) Wenn menschliche Korper vergehen, haben sie teil an diesem
organischen Nachleben des Toten. Sie kreisen in der Erde Tageslauf /
mit Fels und Stein und Baum¢, um es mit Wordsworth zu sagen. Der
Mensch (-humanc<) kehrt zwar zum Humus zuriick, aber die Tatsache,
dass Wordsworth diese Zeilen tiberhaupt geschrieben hat oder dass wir
mehr als anderthalb Jahrhunderte spiter zu ihren Worten zuriickkehren,
zeigt, dass die menschliche Kultur, anders als die Natur, eine lebendige
Erinnerung an die Toten und nicht nur ein mineralisches Bewahren ih-
rer Bestandteile begriindet« (Harrison 2006, S. 18).

19 Der falsch und tiberdies das Denken des Autors stark verfilschend tibersetz-
te Titel der deutschen Ausgabe von The Dominion of the Dead.

124

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT «

Zygmunt Bauman hat aus einer soziologischen Perspektive gezeigt, wie
das Bewusstsein unserer Sterblichkeit die Kulturformen und sozialen
Organisationen aller geschichtlich und aktuell bekannten menschlichen
Gesellschaften entscheidend beeinflusst. Hinsichtlich der Denkformen
betont Bauman

»the mind’s own Thanatos-like drive towards that stable tranquility
which only the cohesion, the absence of contradiction, can bring« (Bau-
man 1992, S. 22).

Das beschreibt eine der Formen abtotenden Denkens, eine der Wirkungs-
weisen des Todestriebs in den Denkformen. Diese Form mag auf den
ersten Blick harmlos, geradezu harmonisch und kaum oder nur latent
aggressiv erscheinen. Aber zumindest im eigenen Denken lasst dieser
Denkstil neue oder fremde Anstof3e nicht zu, sondern wehrt sie ab. Han-
delt es sich um grofSere Denkkollektive, die sich tiber mehrere Genera-
tionen oder ganze Staatsgesellschaften erstrecken und institutionalisiert
sind, so ist damit zu rechnen, dass sie die Friedhofsruhe ihres Nicht- oder
Anti-Denkens gegen alle anderen, echten Denkstile nicht nur verteidigen,
sondern auch auf diese auszudehnen versuchen.

Hinsichtlich der von Bauman vertieft analysierten modernen und
postmodernen Strategien der Todesverleugnung lasst sich feststellen,
dass diese vom Todestrieb insofern impragniert sind, als dass sie ihrer
Form nach Angriffe auf Verbindungen (Bion) und Zusammenhinge sind:

»The big carcass of mortality has been sliced from head to tail into thin
rashers of fearful, yet curable (or potentially curable) afflictions« (Bau-
man 1992, S. 140), »a world-view that splits mortality into a multitude
of individual occurrences« (ebd., S. 142).

Gemeint ist hier vor allem der permanente moderne Gesundheitskampf,
dem man sein Leben opfert, um es zu verldngern. In der postmodernen
Strategie sieht Bauman »eternity decomposed into a Brownian move-
ment of passing moments, nothing seems to be immortal any more. But
nothing seems mortal either« (ebd., S 170). Dies geschicht »by slicing
time...into short-lived, evanescent episodes« (ebd., S. 187).

Diese Strategien des Spaltens und Zerschneidens von lebendigen Zu-
sammenhangen entsprechen der Wirkungsweise des Todestriebes auf der
Ebene des Denkens. Das Resultat ist die Wiederkehr des verdrangten To-
des in den Formen des Denkens, Wahrnehmens und Handelns:

»The deconstructing of mortality made the presence of death more ubi-
quitious than ever (...) The price of exorcising the spectre of mortality
proved to be a collective incapacity to construct life as reality, to take
life seriously« (Bauman 1992, S. 199).

Mit dieser todestriebhaften Denkstrategie der Auflosung von Sterben
und Tod in schmale, scheinbar durchsichtige Scheiben wird auch die

125

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

unbewusste Wahrnehmung des Todestriebs selbst behandelt: Wo immer
einen die schiere Mordlust oder Selbstzerstorung anzuspringen droht,
wird der Sprung im Handumdrehen in einen Zeitlupenfilm verwan-
delt, dessen einzelne Sequenzen dann so verortet werden und mit an-
deren Erklarungsebenen versetzt und tiberdeckt werden kénnen (etwa
Biographie und Geschichte individueller und kollektiver Tater), dass
auf der bewussten Ebene Tod wie Todestrieb nach knappsten Momen-
ten elementaren Entsetzens nicht mehr als Ganzes wahr- und ernstge-
nommen werden missen. Das allerdings hemmt die Entwicklung der
real moglichen Zivilisierung des Todeskomplexes durch denkendes und
praktisches Handeln: Konsequente Schmerzlinderung und sanfte Ster-
behilfe im Dialog mit Sterbenden, offenes Betrachten des personlichen
und kollektiven Lebenssinns und der Arbeit an den wirklichen Lebens-
aufgaben.

Was sind Zygmunt Baumans Gegenstrategien? Er kniipft, sehr knapp,
an die Mystiker und an die Romantiker an: »to open up the moment
so that it can accomodate eternity« (ebd.). Klassisch hierfiir Angelus
Silesius: » Mensch, wo Du Deinen Geist schwingst iiber Ort und Zeit,
so kannst Du jeden Blick sein in der Ewigkeit.« (zitiert nach van Lom-
mel, 2014, S. 70). In psychoanalytischer Perspektive ermoglicht uns die
Zeitlosigkeit des Unbewussten, die Anerkennung chronologischer Rea-
litat und damit des Bewusstseins von Altern und Sterben zeitweise auf-
zuheben (Teising 2018, S. 42 f.). Kairos uiberstrahlt Chronos (Waldhoff
2014).

»Legt man das Einmalige (...) als nunc stans aus, dann gilt der Augen-
blick als jener Bruch mit jedem Geschehen, in welchem er — wie Goe-
the und Nietzsche in der Tradition der Mystiker meinen — sich mit der
»Ewigkeit¢< bertihrt, wenn nicht gar eins mit ihr ist« (Bahr 2002, S. 13 5).

Man konnte in diesem Sinne auch sagen: den Mikrokosmos der eige-
nen Seele fur den Makrokosmos der Welt zu 6ffnen. »In einem einzigen
gottlichen Moment« kann so eine Personlichkeit, laut Oscar Wilde, ihre
Vollkommenbheit erlangen (Wilde 1982, S. 27)

Und selbst bei einer melancholischen Grundstimmung, in welcher,
folgen wir Vlaldimir Nabokov, der platte Menschenverstand uns sagt,
»dass unser Leben nur ein kurzer Lichtspalt zwischen zwei Ewigkeiten
des Dunkels ist« (zitiert nach Foldényi 2017), gibe es sinnvolle Gegen-
fragen: »Ist trotz tragischen Ausgangs das Stiick durch seinen Verlauf der
Auffihrung wert? Und wie konnen wir es seiner selbst wert machen, was
immer der Ausgang sei«? konnen wir mit Hans Jonas fragen, wenn wir
uber bedrohte Inseln des denkenden Lebens in einem toten Weltall nach-
denken (Jonas 2014, S. 260). Diese freundliche Frage ldsst sich nicht nur
an die Menschen im Plural richten, sondern auch an Menschen im Sin-
gular, an jedes Menschenleben fur sich. Mit anderen Worten: Dem Tod

126

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TARNUNGEN DES TODES UND »TERROR-MANAGEMENT «

beweisen, dass wir und unsere menschliche Existenz es wert sind (Zu-
sak 2016, S. 15).

Eine bescheidenere Antwort ldsst sich an der Praxis von Baumans
Theoriebildung ablesen, beispielsweise an seiner Beschreibung des Nut-
zens der Soziologie: Der Offnung des Textes fiir den Fluss und die Viel-
falt des Lebens.

»Wir konnen also sagen, dass Sprachen oder Lebensformen, nicht an-
ders als Wasserwirbel oder ganze Fliisse, am Leben bleiben und ihre
Identitit, ihre relative Autonomie bewahren, gerade weil sie flexibel
sind, stindig im Fluss, fihig, neues Material zu absorbieren und >ver-
brauchtes« auszuscheiden. Das heif$t zugleich, dass alle Lebensformen
(alle Sprachen, alles zusammenhidngende Wissen) zugrunde gingen,
wenn sie abgeschlossen, fixiert und zur Veridnderung unfihig wiirden«
(Bauman 2015, S. 316).

»Soziologisches Denken hemmt nicht, sondern erleichtert den Fluf$ und
Austausch von Erfahrungen. Unmifverstandlich gesagt: Es tragt zum
Ausmaf$ der Ambivalenz bei, indem es die Anstrengung behindert, >den
Fluf$ einzufrieren< und die Zuginge zu verschlieen« (ebd., S. 318).

Sein Pladoyer fiir Prozessualitit und Pluralitit von Wissen und Denken
wird als von Lebenstrieben getragen erkennbar. Mit anderen Worten:
vielleicht geniigt es, lebendiger tiber das Leben, von seinem Anfang bis
zu seinem Ende, zu denken und zu sprechen, um es zu retten.

In diesem Sinne konnen wir auch Ludwig Wittgensteins Theorie der
Mannigfaltigkeit offener Sprachspiele als Teil von vielfiltigen, fliefSen-
den Lebensformen verstehen. Mit seiner Maxime »denk nicht, sondern
schau!« eroffnet er »durch differenziertes Hinsehen den Spielraum fiir
eine Kritik an vermeintlich fixen >Ideen< sowie an einer entsprechend re-
duzierten Lebenspraxis.« (Martens 2014, S. 233). Diese Kritik ist keine
des Denkens schlechthin, sondern lisst sich als eine Kritik abtotender
Denk- und Praxisformen lesen.

In einer Fallvignette des Psychoanalytikers Stephen Grosz mit dem
Titel »Durch Stille« findet sich wie in einem Brennglas die Unterschei-
dung zwischen scheinbarer und wirklicher Parteinahme fiir das Leben
gebundelt. 1989, es gab zu diesem Zeitpunkt noch keine wirksame Be-
handlung gegen AIDS, begegnet Grosz zum ersten Mal einem damals
29 Jahre alten Patienten, den er Anthony nennt. Ein befreundeter Arzt
hatte diesem zu seiner Lebenserwartung gesagt, er konne mit zwei Jah-
ren rechnen und auf vier Jahre hoffen. In den ersten Wochen nach dem
Testergebnis »fuhr Anthony fort, iiber sein Leben und seine Gefiihle zu
sprechen, doch floss der Strom der Worte immer sparlicher und versieg-
te schlieSlich ganz« (Grosz 2018, S. 209). »Wihrend ich Tag fiir Tag
bei ihm safS, wurde sein Schweigen immer tiefer. Und wie er eines Tages
so still da lag, der Atem langsam und stetig, schlief er ein«, was von da

127

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

an haufiger geschieht (ebd., S. 210). Drei Jahre nach Beginn der Ana-
lyse brach sein Immunsystem zusammen. Nach einer Prisentation die-
ser Analyse auf einem Fachkongress fragt ihn ein bekannter Analytiker,
warum er seine Zeit mit diesem Patienten vergeude: »Er wird bald ster-
ben. Warum helfen Sie nicht jemandem, der noch eine Zukunft hat?«
(ebd., S. 213).

Und genau hier sehen wir eine dieser gedankenlosen, scheinbaren Par-
teinahmen fiir das Leben, die eigentlich Tarnungen des Todes sind. Lebt
Leben nur, wenn es eine »Zukunft« hat? Wie grof§ muss diese Portion
Zukunft sein? Zahlt unser gegenwirtiges Leben nur, wenn es als letztlich
ewig und somit bewegungslos und tot phantasiert wird?

Grosz bleibt im analytischen Gespriach mit Anthony. Er verspricht
ihm, auch ins Krankenhaus zu kommen, solange er ihn brauche. Anth-
ony sagt, er wolle zum Ende hin lieber Selbstmord begehen, jedenfalls
wolle er nicht verangstigt und allein sterben und er wolle keine Schmer-
zen leiden. Er wolle nicht in Panik vor der eigenen Ausloschung sterben,
sondern »mit dem Tod leben« kénnen. Und schliefSlich:

» Anthony findet, er hat Gliick gehabt. Zweiundzwanzig Jahre nach un-
serer ersten Begegnung ist die Viruslast im Blut nicht mehr messbar (...)
Da er nicht mehr fiirchtet, akut zu erkranken, wenn er iiber AIDS redet
oder auch nur daran denkt, kiimmert er sich aktiv um seine medizini-
sche Versorgung. Und die richtige Medizin kam zur richtigen Zeit. (...)
Wir treffen uns immer noch, allerdings nicht mehr so haufig. Und wenn
auch nur noch selten, so gibt es doch weiterhin Gelegenheiten, bei denen
er wihrend einer Sitzung einschldft — meist an jenen Tagen, an denen
er einen Bluttest machen lief3, das Ergebnis bekam oder vom Tod eines
Verwandten oder Freundes erfuhr. Wenn es heute geschieht, ist es wie
ein Signal, das uns beide mahnt, um wie viel der Tod uns niher ist, als
wir glauben wollen. (...) Mag sein, dass dieses Schweigen auch seine Art
war, den Augenblick des Todes zu proben, doch war es vor allem etwas,
das wir gemeinsam durchgemacht haben. Und im Schweigen merkte
Anthony, dass er den Gedanken an seinen Tod leichter ertragen und die
Stille akzeptieren konnte, da er sich im Geiste eines anderen lebendig

fithlte« (ebd., S. 214 f.).
Der Psychoanalytiker Martin Teising zitiert eine 92-jahrige Patientin, die
am Ende ihrer vierjihrigen Behandlung sagt:

»Vor der Analyse hatte ich Todesangst, die ich loswerden wollte. Jetzt
weifS ich wirklich, dass ich sterben werde. Mir ist klar geworden, dass ich
vorher gedacht hatte, dass ich nicht sterben werde, wenn ich Angst davor
habe. Die Todesangst ist jetzt deutlich geringer« (Teising 2018, S. 53).

Echtes Todesbewusstsein lindert Todesangst und mindert all den inneren
und dufSeren Terror, der aus nur scheinbarem, oberflachlichem Todesbe-
wusstsein quillt. Ist es moglicherweise so einfach?

128

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21. Wir Lebenden und Toten

Die Ambivalenz von Tod und Leben, die zugleich engste Verflochtenheit
bedeutet, den Ineinsfall von Gegensitzen, zieht sich wie ein roter Faden
durch diesen Text, oder vielmehr: wie ein aus roten und schwarzen Fi-
den geflochtenes Tau. Sie kann auch als ambivalentes Verhaltnis zwi-
schen Lebenden und Toten betrachtet werden.

Es geht dabei um verschiedene Ebenen dieses Dialogs, die wie Eta-
gen in einem Haus miteinander verbunden sind, und um seine entgegen-
gesetzten Pole: einerseits um die Zwiesprache mit der eigenen Person
und besonders der inneren Stimme im Sinne von Sokrates und Hannah
Arendt oder auch eines freundlichen Uber-Ichs, dem ein tyrannisches
und feindseliges Uber-Ich entgegensteht. Andererseits im Sinne einer Er-
kenntnishaltung, die von der Liebe zur Welt getragen wird im Gegensatz
zu einer welt- und lebensfeindlichen Erkenntnishaltung; von einer ko-
operativen, bindungsorientierten Haltung zu den anderen Menschen, die
es erlaubt, das Bezugsgeflecht menschlicher Angelegenheiten zu sehen, zu
respektieren und gut zu entwickeln im Gegensatz zu zerreifenden und
zerstiickelnden Bewegungen im Denken und Handeln; von einer lebens-
freundlichen Beziehung zur inneren korperlich-seelischen Natur wie zur
dufSeren Natur in Gestalt der Erde mit ihrer Pflanzen- und Tierwelt im
Gegensatz zu einer riicksichtslosen und abtotenden Beziehung; von einer
Weise, sich entweder im symbolischen Universum menschlicher Sprache
und Zeichen dergestalt zu bewegen, dass das Beziehungsgeflecht unse-
rer symbolischen Welten Zusammenhang und Sinn stiftet und so seiner
Orientierungsaufgabe fiir Menschen immer besser und sorgfaltiger ent-
spricht, im Gegensatz zu einer Vergiftung, Verwirrung und Entwertung
unserer symbolischen Welten oder zu ihrer Herabwiirdigung zu intellek-
tuellem Junk Food.

An dieser Stelle vertiefe ich eine weitere Ebene, die schon in fritheren
Abschnitten angesprochen wurde, niamlich die Art der Kommunikation
zwischen den Lebenden und den Toten. Diese will gelernt sein, wie Han-
nah Arendt 1969 am Grabe von Karl Jaspers sagt:

»Das, was an einem Menschen das Fluchtigste und doch zugleich das
GrofSte ist, das gesprochene Wort und die einmalige Gebarde, das stirbt
mit ihm und das bedarf unser, dass wir seiner gedenken. Das Gedenken
vollzieht sich im Umgang mit dem Toten, aus dem dann das Gesprich
tiber ihn entspringt und wieder in die Welt klingt. Der Umgang mit den
Toten — das will gelernt sein (...)« (Arendt nach Prinz 2013, S. 281).

In den folgenden Abschnitten berichte ich aus vielen Feldern tiber das,
was wir psychoanalytisch als Kampf zwischen Leben und Tod im Uber-
Ich bezeichnen konnten. Hannah Arendt, die dem Mord durch die Na-
tionalsozialisten und dem »Leben« im Nationalsozialismus entfliechen

129

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

konnte, hat in den eben zitierten Sitzen gezeigt, wie lebendiger Umgang
mit den Toten gelernt werden kann. Die Todestriebseite dieses Kampfes
ist im Folgenden eindriicklich als die fast todliche Verinnerlichung der
Mutter oder Mutterbeziehung eines Patienten erkennbar, in welcher die
nationalsozialistische Vergiftung des Seelenlebens einer ganzen Staatsge-
sellschaft sich kristallisiert hat und weitergegeben wurde.

Man kann dies mit einigem Erkenntnisgewinn auch als Beziehung
oder Zwiesprache zwischen Lebenden und Toten formulieren, wie Ro-
bert Harrison das tut. Auch in dieser Beziehungsebene finden wir den
belebenden und den abtétenden Modus.

Es geht jedoch nicht nur um die verinnerlichten Eltern, sondern um
die Beziehung zu den biologischen und kulturellen Vorfahren insgesamt.
Sehr viele dltere Kulturen legen grofSten Wert auf die Kommunikation
mit den Ahnen und glauben, dass die Vernachlassigung dieser Kommu-
nikation ins Ungliick fuhrt. Sie schaffen den Vorfahren Raum fiir ihr
Nachleben, fiir ihre Teilhabe an der Welt der Lebenden, welche sie die-
sen hinterlassen haben.

Aus der Studie von Harrison konnen wir lernen, dass wir auch in die-
ser Beziehung, genauer: dem Modus der Beziehung zwischen den leben-
den und den toten Menschen, die Erben jener dlteren Kulturen sind oder
sein konnten, auch was die Art des Erbens angeht.

Es gibt jedoch Anzeichen, dass diese fiir Menschen lebenswichtige
Verbindung abbricht. Wihrend die Welthistoriker McNeill und McNeill
beschrieben haben, wie das menschliche Netzwerk in der Weltgeschich-
te langfristig immer umfangreicher und zugleich dichter gewebt wird,
konstatiert Eric Hobsbawm in seiner Weltgeschichte des 20. Jahrhun-
derts:

»Die Zerstorung der Vergangenheit, oder vielmehr die jenes sozialen
Mechanismus, der die Gegenwartserfahrung mit derjenigen fritherer
Generationen verknupft, ist eines der charakteristischen und unheim-
lichsten Phinomene des spidten 20. Jahrhunderts« (Hobsbawm 1997,
S.17).

Das Unheimliche hangt nach Freud haufig mit der Vorstellung des Todes
oder der Toten zusammen (Freud 1986, S. 254 f.), immer auch mit dem
eigentlich allzu Bekannten, dem Heimischen: in jenen Aspekten und Un-
tiefen, die Menschen vergessen wollen und verdrangen. Jedenfalls wird
mit der Verbindung zu denen, die uns vorausgegangen sind, wenn wir
ihnen ihr Nachleben nehmen, die Lebenslinie der Generationenfolge ab-
geschnitten.

Wihrend also zwischen den lebenden Generationen die kooperativen
und konflikthaften Verbindungen trotz aller Gegenbewegungen langfris-
tig zunehmen, bis hin zu der immer weiter sich beschleunigenden Pha-
se der letzten Jahrhunderte, in der die Menschheit zu einem Weltsystem

130

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIR LEBENDEN UND TOTEN

zusammenwichst, scheint dies nur zwischen den immer zahlreicheren
jeweils zeitgenossischen Menschen der Fall zu sein. Das »Zerbersten
der Bindeglieder zwischen den Generationen« (Hobsbawm 1997, S. 31)
wirde jedoch neuerdings Generationen hervorbringen, die in einer »ewi-
gen« und flichtigen Gegenwart aufwachsen und sich vom grofsten Teil
der Menschheit, namlich all den Generationen vor ihnen, abtrennen. Der
Verzicht auf die ererbten Erfahrungen fritherer Generationen verunmog-
licht aber genuin neue Erfahrungen. Die versiegelte Vergangenheit be-
deutet versiegelte Zukunft. Das zeigt sich an der toten Leere des »Futu-
rismus«, der die Phantasien der Moderne exemplarisch traumt. Zu dem
Gedanken, dass wir eine Fortsetzung unserer Vorfahren seien, sagt Ma-
rinetti schlicht: »Wir wollen (es) nicht horen«!2°

Mit Goethe lasst sich sagen: » Was Du ererbt von Deinen Vitern, er-
wirb es, um es zu besitzen«. Wir konnen nicht unser materielles, biolo-
gisches und kulturelles Erbe und die Vorfahren ungestraft verdrangen.
Sie kehren sonst als Ddmonen wieder. Aber wir konnen auch nicht in
archaischer Weise mit unseren Vorfahren umgehen, sondern nur in ei-
ner Weise, die unseren jeweils heutigen Lebensbedingungen entspricht.
Wir konnen und miissen auch sichten, welches Erbe wir ausschlagen und
welches wir uns aneignen wollen, als Versuch, die Vergangenheit verwan-
delnd einzuholen, als Suche nach der verlorenen Zeit. Aber sichten miis-
sen wir es, wenn es uns nicht als blindes Schicksal und Wiederholungs-
zwang verfolgen soll.

Sigmund Freud, Maurice Halbwachs und Marcel Proust haben Ent-
scheidendes auf dieser Suche nach der verlorenen Zeit geleistet, die den
Weg in viele mogliche Zukiinfte 6ffnen hilft und bereits den dumpfen
Dunstschleier lichtet, welcher die Gegenwart oft beengt. Aber es gibt
einen Bereich, der nicht gerne ausgeleuchtet wird, jener der krassen
sozialen Ungleichheit und vor allem der materiellen und kulturellen
Armut, welcher eine Enteignung von Lebens-Chancen vieler Art ist,
auch jener der Erinnerung. Albert Camus zeigt mit tiberscharfer, bit-
terer Klarheit: Die verlorene Zeit lasst sich nur bei den Reichen wie-
dergewinnen:

»Das Gedichtnis der Armen ist bereits schlechter gendhrt als jenes der
Reichen, es hat weniger Stiitzen im Raum, da sie selten ihren Lebensort
verlassen, weniger Stiitzen auch in der Zeit eines gleichférmigen und
grauen Lebens. Gewiss, es gibt das Gedichtnis des Herzens, von dem
man sagt, es sei das sicherste, aber das Herz nutzt sich durch Miihe und
Arbeit ab, es vergisst unter dem Gewicht der Erschopfung schneller.
Die verlorene Zeit lasst sich nur bei den Reichen wiederfinden. Fur die

20 »Nous savons bien ce que notre belle et fausse intelligence nous affirme. —
Nous ne sommes, dit-elle, que le résumé et le prolongement de nos ancétres.
— Peut-étre! soit!... Qu‘importe?... Mais nous ne voulons pas entendre! «

I31

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Armen markiert sie lediglich die vagen Spuren auf dem Weg des Todes«
(Camus 1994, S. 93, Ubersetzung HPW).

Camus schreibt nicht vom Weg zum Tode, den man als mitgemeint lesen
kann, sondern vom Weg des Todes (»chemin de la mort«). Damit ist das
Tote im Leben selbst, schon zu Lebzeiten, bezeichnet.

Die zwei verschiedenen Arten des Umgangs der Lebenden mit den To-
ten und mit dem Toten, lassen sich an von Harrison diskutierten Fall-
beispielen veranschaulichen, die haufig der Literaturgeschichte entnom-
men sind, weil wir in der Literatur nicht zuletzt die lebendigen Stimmen
unser Vorlebenden haben. Das, was ich den abtotenden Modus nenne,
lasst sich plastisch an einem Vergleich der Dichtung Homers und Ver-
gils zeigen:

»Der Gedanke, dass das Leben eine Form des lebenden Todes darstellt,

ist Vergil nicht fremd. Denken wir an die berithmte Pietas des Aeneas

(...). Diese Frommigkeit hat etwas mit Opfer zu tun, sie ist repressiv, ein

Zeichen der Knechtschaft, welche die Lebenden den Geboten der Toten

unterwirft. Homers Glaukos ist zwar voller Pietit gegeniiber seinen Vi-

tern, aber das mit einem Uberschwang, welcher der miirrischen, unter

der Herrschaft der Toten stehenden Welt Vergils fehlt, wo die Burde der

Geschlechter schwer auf dem Einzelnen lastet und ihn vor der Zeit be-

grabt. Man konnte sogar die Ansicht vertreten, dass Aeneas nur deshalb

in die Unterwelt hinabzusteigen und mit den Schatten der Verstorbenen

Zwiesprache zu halten vermag, weil er in gewissem Sinne bereits tot ist

— weil seine Pietdt in Wirklichkeit sein Leben dem Willen der Ahnen un-

terwirft« (Harrison 2006, S. 193).

Das erinnert an Karl Marx’ grundsatzliche Aussage tber die menschli-
che Geschichte:

»Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie
nicht aus freien Stiicken, nicht unter selbstgewahlten, sondern unter un-
mittelbar vorgefundenen, gegebenen und tberlieferten Umstinden. Die
Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem Gehirne
der Lebenden« (Marx 1972, S. 115).

Auch der Revolutiondr Marx — der den Tod als harten Sieg der Gattung
uber das bestimmte Individuum bezeichnet hat (Condrau 1984, S. 214)
— musste sich in die Tradition aller toten Geschlechter einreihen und las-
tete auf manchen Gehirnen der Lebenden.

Es gibt jedoch eine fruchtbarere Moglichkeit, die wieder andere wih-
len: Ndamlich ein ausgewdhltes Erbe zu erwerben, um es weiterzuent-
wickeln oder bewusst und gepriift auszuschlagen. Dies ist sogar ganz
allgemein der einzige gangbare Weg, der von den Vorfahren tiber die Ge-
genwirtigen zu den Nachfahren fiihrt.

Die verdrangten und unbewussten Vorfahren kehren hingegen als
abtotende Damonen wieder und liegen als ein noch weit quilenderer

132

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIR LEBENDEN UND TOTEN

Alp auf unseren Gehirnen als die Vorfahren, deren Knechtschaft wir uns
bewusster unterwerfen. Harrison zeigt, dass wir dazu neigen,

»die Quelle unserer Angste zu verschleiern, deren grundlegendste von
unserem Zwang herriithren, unsere Vorfahren zu rechtfertigen oder,
wenn das nicht moglich ist, uns ihren herrischen Forderungen zu ent-
ziehen. Meist versagen wir bei diesen Aufgaben und nehmen unsere un-
gelosten Angste mit ins Grab, und von dort verfolgen wir wiederum die-
jenigen, die nach uns kommen« (Harrison 2006, S. 150).

Harrison verdeutlicht das an der Laufbahn Arthur Rimbauds, der als
sehr junger Mann »einige der vollkommensten Gedichte, die je geschrie-
ben worden sind« (ebd., S. T51) verfasst hatte, bevor er im Alter von 19
Jahren abrupt und endgiiltig sein Leben als Dichter beendete. Danach ist
seine lebendige Kreativitit erloschen und es sind nur Briefe »voller Kauf-
mannsprosa von Profit und Geiz« bekannt (ebd., S. 151). Dazwischen
liegt ein Abstieg in die Holle, une saison en enfer, zwischen April und
August 1873 im Hause seiner Mutter verfasst, in denen er zum schlech-
ten Blut seiner Ahnen hinabsteigt, mit folgendem Ergebnis:

»Ich! Ich, der ich mich Magier oder Engel nannte, enthoben aller Mo-
ral, ich bin dem Boden zuriickgegeben...Ein Bauer!« (zitiert nach Har-
rison 2006, S. 151).

Er hatte sich in der visiondren Begegnung mit seinen Vorfahren von
sich als dem Genie, »das uns alle gekannt und uns alle geliebt hat«, ra-
dikal getrennt, damit auch von der Liebe zur menschlichen Welt. Har-
rison folgert:

»Doch wir sollten nicht erstaunt sein. Ein Abstieg in die Holle ist eine
ernste Angelegenheit. Dadurch wird man der Gefahr ausgesetzt, dass
einen die Toten als einen der ihren beanspruchen, dass sie ihren Willen
gegen einen durchsetzen. Das geschah im Falle Rimbauds. Aeneas stieg
in einem Geist der Pietit in den Hades hinab, Rimbaud in einem Gei-
ste der Verzweiflung, aber das Ergebnis war in beiden Fillen dhnlich.
Hier wie dort erhielt der Nachfahr Anweisungen von dem Vorfahren.
Rimbauds biuerliche Vorviter blickten ihm unverwandt ins Auge und
befahlen ihm, mit seinem Unfug aufzuhoren, sie wiesen ihn an, seine
Bemithungen produktiv werden zu lassen. (...) Arbeite, verdiene, spa-
re und leide — das ist Dein Los und Deine Verpflichtung« (Harrison
2006, S. 152).

Der Abstieg in die Holle braucht, wenn er voriibergehend sein soll, in der
Regel eine Sicherung, einen Schutz, beispielsweise wenn er im geschiitz-
ten Raum einer guten Psychoanalyse erfolgt, begleitet von einem erfah-
renen Fuhrer. Oder, archaischer, wenn Odysseus sich an den Schiffsmast
fesseln lasst, um dem Gesang der Sirenen lauschen zu konnen, ohne un-
terzugehen. Der Rahmen einer wissenschaftlichen oder literarischen Er-
kundung kann ebenfalls der Sicherung eigener Erfahrungen dienen.

133

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Einen ganz anderen Abstieg in die Holle stellt Otfried Preufler in sei-
nem Roman »Krabat« dar. Fiir unser Thema hat dieser Roman, der auf
einer wendischen oder sorbischen Volkssage beruht, eine sehr klare Bot-
schaft: Die Krifte des Lebens gedenken der Toten. Die Krifte des Todes,
die Morder und ihre Mitldufer, versuchen die Toten vergessen zu ma-
chen (PreufSler 2016).

Am Beispiel Dantes zeigt Harrison mit Emphase, wie die intensive
Kommunikation, in diesem Falle mit einem selbst gewahlten, sozusagen
adoptierten Vorfahren, einem Wahlverwandten, Rettung aus schwerer
Seelennot und Lebenskrise verspricht, wie also allgemein die Zwiespra-
che mit den Toten nicht abtotend, sondern vielmehr lebenssteigernd ge-
stalten werden kann:

»Die Toten sind unsere Hiiter. Wir geben ihnen eine Zukunft, damit sie
uns eine Vergangenheit geben. Wir helfen ihnen dabei zu leben, damit
sie uns helfen, vorwirts zu schreiten. Dante gelangte zu einem Verstind-
nis fur diese wechselseitige Abhangigkeit, als er sich auf der Mitte seines
Lebensweges in einem akuten Zustand der Schuld und der Hilfsbediirf-
tigkeit sah. Wir wissen, dass die Mittelpunktskrise eines Lebens oder ei-
ner Geschichte oder einer Nation an jeder beliebigen Station des Weges
eintreten kann. Sie kommt, wenn man in die Irre geht, in eine Sackgas-
se gerat oder lihmender Verzweiflung erliegt. Es gibt Augenblicke der
Hilflosigkeit, die man nicht im Alleingang tiberwinden kann und auch
nicht durch Unterstiitzung von Freunden und Nachbarn, ob man nun
ein Individuum ist oder eine ganze Gemeinschaft. Das sind Momente,
die Hilfe von den Toten erfordern. Im Falle Dantes kam die Hilfe im Ge-
wand Vergils, eines adoptierten Vorfahren, dessen Nachleben er durch
Hingabe und langes Studium wachgehalten hatte. Die Fithrung durch
Vergil, die Dante selbst zuliefS, fithrte ihn zuriick ins Licht und dariiber
hinaus« (Harrison 2006, S. 232 f.).

Im Dialog mit der Stimme Vergils — und dies kann jedem mit einer der
Stimmen aus den Biichern gelingen — fand Dante seine eigene Stimme.

Das ist ein Gegenmodell zum abtétenden Denken, denn dieses be-
deutet auch: Wenn wir nicht unsere eigenen Gedanken denken und mit
unserer eigenen Stimme sprechen, sondern die Gedanken und Stimmen
der Toten mechanisch wiederholen oder kopieren, ohne sie uns anzu-
verwandeln, ohne sie von Fremddenken in Selbstdenken zu transfor-
mieren, dann willigen wir in unsere Abtotung durch toten Fundamen-
talismus ein.

Stephen Grosz verdeutlicht am Beispiel von Charles Dickens’ Eine
Weihnachtsgeschichte einen Weg durch Thanatos zum Eros:

»Manchmal kommt es nicht zu Veranderungen, weil wir uns vorgenom-
men haben, uns oder unsere Beziehungen zu den Lebenden zu verbes-
sern; manchmal verdndern wir uns dann am starksten, wenn wir uns um
die Beziehungen zu den Vergessenen, Verlorenen und Toten kiimmern.

134

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIR LEBENDEN UND TOTEN

Als Scrooge um jene trauert, die er einmal liebte, aber vergafs, beginnt
er jene Welt zurtickzugewinnen, die er verloren hatte. Er wird wieder
lebendig« (Grosz 2018, S. 125).

Dieser Ansatz soll nun kurz am Beispiel zweier zeitgenossischer Sozio-
logen und ihrer autobiographisch-wissenschaftlichen Biicher erweitert
werden, Oskar Negts Uberlebensgliick (2016) und Didier Eribons Riick-
kehr nach Reims (2016). Die reflexive Verkniipfung innerer und gesell-
schaftlicher Erfahrungen, der menschlichen Figurationen um uns und in
uns, ist der Konigsweg humanwissenschaftlicher Erkenntnis.

Eribon betont, wieviel Zeit es, zumindest nach seiner Erfahrung,
braucht, selbst, im eigenen Namen, zu denken: Dies, weil er es als un-
erlassliche Denkvoraussetzung sieht, durch seine ganze Vergangenheit,
und er meint wirklich die ganze, sowie durch die gesellschaftliche Welt
und durch die Institutionen legitimiert zu sein. Die Integration gerade
der verdriangten Vergangenheit braucht Anstrengung und Zeit, das Inte-
griertwerden in gesellschaftliche Spharen, aus denen man bisher ausge-
schlossen war, erst recht. Eribon spricht aus einem Erfahrungsraum, in
den er nur mit hochster Anstrengung gelangt ist. Er musste dafiir kimp-
fen, zuallererst gegen sich selbst. Eribon stammt aus der Arbeiterklasse.
Bei ihm zuhause gab es keine Biicher. Er ist der erste seiner Familie, der
sich nicht mit der staatlich vorgeschriebenen Mindestschulzeit begntgt
hat (Eribon 2016, S. 239). Er wuchs in einem Arbeiterhaushalt auf, der
durch den Druck schwerster Arbeitsbedingungen beider Eltern zerriit-
tet war. Seit der Jugendzeit kamen stindige Angriffe wegen seiner Ho-
mosexualitdt hinzu. Er sieht es selbst als Wunder, dass er schlieflich Er-
folg hatte. Dies umreif$t den sozialen und den mentalen Raum, aus dem
er gefliuchtet war und zu dem er jahrzehntelang alle Briicken abgebro-
chen hatte. Erst nach dem Tod seines Vaters kehrt er zuriick, insoweit er
seine Mutter zu vielen Gesprachen aufsuchte und das unbekannte Le-
ben seiner Eltern und GrofSeltern rekonstruierte und beschrieb. Er stellt
sich seiner ihm unheimlich gewordenen familiaren Herkunft. Und stellt
schlieSlich fest, dass dieses Gegen-Ich der Person, als die er die Bithne
des Lebens betreten musste und gegen die er sein gesamtes Leben und
Denken konstruiert hatte, trotzdem ein essentieller Teil von ihm geblie-
ben ist. Er hatte jedoch vor seiner Riickkehr an die Orte der Vergangen-
heit diesen Teil von sich so sehr und unter so grofSer Scham verborgen,
dass er sich selbst nicht mehr in der Ganzheit eines Lebens hatte sehen
konnen — genauso wie seine Eltern und GrofSeltern und die Menschen
seiner Klasse in ihrer Lebensnot in der franzosischen Offentlichkeit in
den letzten Jahrzehnten weniger und weniger gesehen wurden. Er fithrt
dies auf eine erfolgreiche Konservative Revolution zuriick, die auch die
franzosische Linke gekapert und die Kommunistische Partei so gut wie
zerstort habe. Viele, auch aus seiner Familie, sind unter dem Terror der

135

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Arbeits- und Lebensverhiltnisse, die nicht mehr zur Sprache kommen
diirfen, zum rassistischen und alle Minderheiten entwertenden und ten-
denziell terrorisierenden Front National ibergelaufen. Auf seiner dufSe-
ren und inneren Erkundungsreise beginnt er seine Eltern zu verstehen,
auch in der ihm entsetzlichen Fremden- und Menschenfeindlichkeit ein-
schlieSlich seines eigenen gespaltenen Habitus. Im Mikrokosmos eines
Lebens bildet sich brutal die ebenso grausame Spaltung einer ganzen
Staatsgesellschaft ab. Die menschliche Wiirde, so Eribon, ist ein fragi-
les Gefithl und ihrer selbst unsicher. Sie benotigt Zeichen, die Sicherheit
geben. Vor allem vertrigt sie es nicht, wenn ihre Trager den Eindruck
haben, als quantité négligable, als Element von Statistiken und Firmen-
bilanzen behandelt zu werden, als stumme Objekte der Politik (ebd., S.
134 f.) — mit anderen Worten: als von den Regierenden und ihren Zu-
denkern zu leblosen Dingen zerdachten Menschen.

In den Begrifflichkeiten Bourdieus ist hier jemand fast ohne 6kono-
misches und kulturelles und, in seinen eigenen Worten, mit negativem
sozialen Kapital aufgewachsen, in einer als nicht existent behandelten
Klasse und mit lieblosen Eltern. Haufig, besonders wenn er den Uberle-
genheitsgesten hoherer Klassen ausgesetzt ist, spricht er von einem Ge-
fihl der Mortifizierung (mortification), welches man mit Demutigung
und Abtotung tibersetzen konnte. Elias hat in seiner Zivilisationsthe-
orie und seiner Studie iiber die Beziehungen von Etablierten und Au-
Benseitern darauf hingewiesen, dass die erniedrigten Gruppen unter ei-
ner starken Schamangst leiden, indem sie die negativen Bewertungen
ihrer Gruppe durch die machtstirkeren Klassen und Schichten in ih-
rem eigenen Uber-Ich verinnerlichen, und zwar umso stirker, je schirfer
die Machtkontraste und je geringer die Verhaltensspielraume sind (Elias
1978, S. 397—409; Eribon 1981/2005). So fiihlen sie sich sehr oft geno-
tigt, den verletzenden Angriffen, denen sie ausgesetzt sind, wie in einem
alptraumhaften Zwang teilweise selbst innerlich zuzustimmen.

Es bedarf laut Negt einer befriedigenden und mit Gliickserfahrungen
besetzten Ausgangslage im menschlichen Leben »fiir die Achtung der
Menschheit in meiner Person« (Negt 2016, S. 221). In Eribons soziolo-
gischer Gesellschafts- und Selbstanalyse sind nur wenige Spuren davon
zu erkennen. Er hat jedoch mit der Wiederversohnung seiner gespalte-
nen Personlichkeit, seiner verinnerlichten Gesellschaftsspaltung, mit den
Tranen fir seinen Vater, bei dessen Beerdigung er nicht war, am Ende
des Buchprojektes einen weiten, ungemein eindrucksvollen Denk- und
Theorieraum geoffnet.

Oskar Negt stammt aus einer Bauernfamilie. In der ganzen deutschen
Universitatsgeschichte hatten Bauern wie Arbeiter einen sehr schlechten
Zugang zum Studium, mit Ausnahme der ehemaligen Deutschen Demo-
kratischen Republik. Auch fiir Negt war der Aufstieg an die Universi-
tit alles andere als selbstverstiandlich. Aber seine Ressourcen waren im

136

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TODES- UND LEBENSTRIEB IN DER ENTSTEHUNG MENSCHLICHER SPRACHE

Vergleich zu Eribon viel besser. Er erinnert sich an Glick. Eribon erin-
nert sich an Scham. Negt setzt sich in Beziehung zu seinen bauerlichen
Vorfahren, sein Vater war ein sozialdemokratischer Bauer, eine soziolo-
gische Raritdt. Und er setzt sich in Beziehung zu vielen adoptierten kul-
turellen Vorfahren, wie Kant, Goethe, Marx, Adorno und Horkheimer.
Er ist im Dialog mit den Toten, ohne sich ihnen zu unterwerfen. Er hat
ein ausgewihltes und weiterentwickeltes Erbe angetreten. Beide Denker
sind im Zwiegesprach mit sich selbst, im Sinne von Sokrates und Han-
nah Arendt. Aber obwohl Negt ein Kriegs- und Fliichtlingsschicksal zu
verkraften hatte, wirkt dieses Zwiegesprach mit sich selbst viel leichter,
lustvoller, weit weniger schmerzhaft als bei Eribon. Beide haben ihr Le-
bensschicksal, den Kampf gegen soziale Ungleichheit und um Leben-
schancen ohne oder mit wenig Ressentiment bewaltigt. Beide gehen of-
fen mit Fremden und Fremdheit um, auch der in der eigenen Person, und
sorgen sich um die »sozialdarwinistische Entwertung des Lebens«, um
jene antidemokratischen gesellschaftlichen Stromungen, die, mehr oder
weniger verhillt, eine Unkultur des Todes reprasentieren:

»Mittlerweile zeichnet sich in Deutschland eine alptraumhafte Entwick-
lungslinie ab, die durch eine bedrohlich herabgesetzte Hemmschwelle fiir
das Toten charakterisiert ist. Mit Fug und Recht kann man von einem fa-
schistischen Potenzial sprechen angesichts der lebensgefahrlichen Angriffe
auf Fliichtlinge und der menschenverachtenden Parolen gegen Fremde (...)
auch von jenen, die sich fiir die >gute Gesellschaft< halten« (ebd., S. 289).

22. Todes- und Lebenstrieb in der Entstehung
menschlicher Sprache und bewussten Seins

Im Anschluss an Hegel entwickelt Harrison ein Modell der Entstehung
menschlicher Sprache aus der Lautgebung unserer tierischen Vorfahren,
die auch in uns weiterleben, sowie aus frithen menschlichen Schreien,
Heullauten und Ausrufen, schliefSlich aus dem frithen Singen. Aus die-
sem Modell ldsst sich ableiten, wie durch die allmahliche Beimischung
der Konsonanten in die altere rein vokalische Lautbildung der Tiere der
Todestrieb unserer Kommunikation beigemischt wurde:

»Dadurch, dass sie den reinen Klang der tierischen Stimme anhalten und
gliedern, ermoglichen Konsonanten die Bildung von Wortern und Begrif-
fen sowie die Semantik der Abstraktion. Die Bewegung, durch die das Be-
wusstsein (mittels der Kraft des Negativen) die Unmittelbarkeit der Dinge
annulliert und zugleich das, was es annulliert, in vermittelter Form (d. h. im
Begriff) bewahrt, hat ihren stimmlichen Ursprung in der dimpfenden Wir-
kung der Konsonanten, die den vokalischen Laut ersterben lassen. Der Tod
oder die gemessene Endlichkeit des Vokals ist es, der melodische LautiufSe-
rung in menschliche WortdufSerung verwandelt« (Harrison 2006 S. 104).

137

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Dieser kritische Ubergang von kursiver LautiufSerung zu diskursiver
Artikulation« (ebd., S. To5) bietet ein Modell gegliickter Legierung von
Lebens- und Todestrieben, wie sie mittels der Morgenrote von anheben-
der Sprache und beginnendem Bewusstsein die Entstehung des symbo-
lischen Universums bewirken, das die Menschen dem Reich der Lebe-
wesen hinzuftigen.

Ein weiterer kritischer Ubergang steht noch auf der Kippe, jener der
Entstehung der modernen, tiberwiegend recht unfrohlichen Wissenschaf-
ten als Versuch reflektierter Systematisierung des menschlichen Wissens
und Bewusstseins. In seinem frithen medizinischen Gebrauch bedeutete
die Krisis einen Punkt im Krankheitsverlauf, an dem sich entscheidet, ob
dieser seinen Ausgang in Heilung oder Tod nimmt.

Der kritische Ubergang zur Verwissenschaftlichung der modernen
Welt kann hier nicht Thema sein. Hier geht es nur um die Sammlung und
Verkniipfung einiger Indizien, die darauf hindeuten, dass in diesem auf
der Entstehung von Sprache und Bewusstsein aufruhenden Prozess die
Mischung von Lebens- und Todestrieben weniger gegliickt sein konnte,
dass in diesem labilen Denk- und Handlungssystem die Todestriebanteile
bedenklich und gefahrlich hoch sein konnten, dass es aber andererseits
tiberwiegend von Lebenstrieben getragene Gegenstromungen der Lie-
be zur Welt gibt und dass an diese angekniipft werden kann und sollte.

Dass dies in der Form einer Kritik des abtotenden Denkens geschieht,
ist auch der gleichen Wortherkunft von Krise und Kritik geschuldet. Die
Kritik soll helfen, Gehor und Gespiir dafiir zu entwickeln, welche Stro-
mungen im wissenschaftlichen Denken eher dem Fluss Lethe zueilen,
dem mythologischen Fluss der Totenwelt und des Vergessens, welche
anderen hingegen eher als Quelle der Lebenserhaltung dienen koénnten.
Die kritische Unterscheidung soll der Richtungsentscheidung als Orien-
tierungsmittel niitzen.

Auf ein Unterscheidungskriterium sei hier kurz verwiesen, auf die Un-
terscheidung der zu Unrecht oft synonym gebrauchten Denkvorginge
der Abstraktion und der Synthese. Diese Unterscheidung verwende ich
in dem Sinne, dass Abstraktion darauf zielt, sich von sinnlicher Anschau-
ung zu entfernen, Horen und Sehen soll einem laut Hegel vergehen,
die irdische Natur und das Bezugsgeflecht menschlicher Angelegenhei-
ten soll aus so grofler Distanz betrachtet werden, dass im Abstraktions-
prozess aller Bezug zu beiden fiir das menschliche Leben grundlegenden
Bereichen verloren zu gehen droht.

Uber den Menschen, der sein Handeln der »Herrschaft der Abstrak-
tionen« unterstellt, schreibt Nietzsche:

»er leidet es nicht mehr, durch die plétzlichen Eindriicke, durch die An-
schauungen fortgerissen zu werden, er verallgemeinert alle diese Ein-
driicke erst zu entfarbteren, kiithleren Begriffen, um an sie das Fahrzeug

138

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TODES- UND LEBENSTRIEB IN DER ENTSTEHUNG MENSCHLICHER SPRACHE

seines Lebens und Handelns anzukniipfen. Alles, was den Menschen
gegen das Tier abhebt, hingt von dieser Fahigkeit ab, die anschauli-
chen Metaphern zu einem Schema zu verflichtigen, also ein Bild in ei-
nen Begriff aufzulosen. Im Bereich jener Schemata namlich ist etwas
moglich, was niemals unter den anschaulichen ersten Eindriicken ge-
lingen mochte: eine pyramidale Ordnung nach Kasten und Graden auf-
zubauen, eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen,
Grenzbestimmungen zu schaffen, die nun der andern anschaulichen
Welt der ersten Eindriicke gegeniibertritt als das Festere, Allgemeine-
re, Bekanntere, Menschlichere und daher als das Regulierende und
Imperativische. Wihrend jede Anschauungsmetapher individuell und
ohne ihresgleichen ist und deshalb allem Rubrizieren immer zu entflie-
hen weif3, zeigt der grofSe Bau der Begriffe die starre RegelmifSigkeit
eines romischen Kolumbariums und atmet in der Logik jene Strenge
und Kiihle aus, die der Mathematik zu eigen ist« (Nietzsche in Mar-
tens 2014, S. 215 f.).

In dieser Beschreibung zeigt sich am Vergleich mit einer romischen Be-
stattungstechnik eine gewisse Familiendhnlichkeit der Herrschaft der
Abstraktion (Nietzsche) mit der Herrschaft des Todes (Harrison), ferner
mit der Herrschaft der Mechanisierung (Giedeon) und mit unkontrol-
liert hierarchischen und biirokratischen Herrschaftstechniken allgemein,
einschliefSlich der abstrakt-biirokratischen Denktechniken des mode-
renen Weltsystems der herrschenden Wissenschaften: alles Teilstrange
des grauen und dunkleren Aspektes des Prozesses der Zivilisation. Nietz-
sche stellt dem Menschen unter der Herrschaft der Abstraktion den in-
tuitiven und kiinstlerischen Menschen gegeniiber, dem eine fortlaufend
einstromende Erhellung, Aufheiterung und Erlosung zuteilwerde, aller-
dings auch heftiges Leiden, weil er aus der Erfahrung nicht zu lernen ver-
stehe. Es gibt jedoch eine Denktechnik, die eine Synthese aus dem abs-
trakt-verniinftigen und dem intuitiven Denken anstrebt, namlich eben
die Synthesebildung, wie sie im theoretischen Denken wie im kunstleri-
schen Schaffen anzutreffen ist.

Unter Synthese verstehe ich ein anschaulich zusammenfassendes Den-
ken, welches von ganzen Menschen und Denkkollektiven geleistet wird
und Korper und Psyche insgesamt einbezieht, einschliefSlich der Gefiihle
und unbewusster Prozesse, daher auch eher lebendige Wirklichkeiten und
die Wechselwirkung von denkenden Menschen und bedachten dufSeren
und inneren Wirklichkeiten einzubeziehen vermag. Unbewusstes schiefSt
in sie ein und verschmilzt, Neues schaffend, mit den Regelwerken der
Gesellschaft und einer abwigenden Vernunft zu ganzheitlich orientierten
Schopfungen. Synthese verdunnt nicht Anschauung und Erfahrung, son-
dern, ganz im Gegenteil, verdichtet diese. In einer Gesellschaft der Indivi-
duen, die den Freiheitsraume erweiternden Aspekt von Zivilisationspro-
zessen darstellt, konnen solche neue Synthesen produzierenden Prozesse,

139

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

wenn ihnen ein Chance auf Kreativitat nicht abgeschniirt werden soll,
nicht mehr hierarchisch dekretiert werden, sondern denkende Individuen
bilden aus dem Fundus des ihnen jeweils lebensgeschichtlich Zugingli-
chen ihre eigenen Synthesen und speisen diese in den 6ffentlichen Diskurs
ein. In diesem Sinne ist Synthesebildung eine menschliche Vitalfunktion
wie das Atmen (vgl. Waldhoff 2009) und schliefSt die Ich-Synthese der
psychischen Instanzen ein. Sie benotigt wegen der ihr innewohnenden
Krifte stabile und zugleich flexible innere und dufSere Raume.

Und doch kénnte eine Uberdrehung des Ganzheitsstrebens in einer
trugerischen Sehnsucht nach dem reinen, bruchlosen Klang des Vor-
menschlichen oder nach unmenschlicher Perfektion erstarren. Aus dem
Mund des Dichters und Sangers Leonard Cohen, der viel von Eros und
Thanatos verstand, und in der Verbindung von Atem, melodischer Laut-
dufserung und menschlicher Wortduflerung horen wir:

»Ring the bells that still can ring
Forget your perfect offering

There is a crack, a crack in everything
That’s how the light gets in«.

Die Risse in der Perfektion erhellen die Menschen und Dinge. Auch
das gehort zum ganzen Bild der Menschen nach der Vertreibung aus
dem Paradies und nachdem der Riss des Sterblichkeitsbewusstseins Er-
kenntnis tiber Lebendigkeit und die Moglichkeit lebendiger Erkennt-
nis schuf.

Und doch gibt es den entscheidenden Unterschied zwischen »der sub-
tilen Virtuositit der Selbstausloschungsvorstellung« (Wertheimer 2018)
mit ihrem an die unbewusste Lust des Todestriebes anklingenden rausch-
haften Sog und dem durch feine Risse und Briiche auf Zusammenhin-
ge oder Ganzheiten fallenden Licht. Die Betorung durch Selbstaus-
l6schungssucht schildert Jiirgen Wertheimer am Beispiel von Michel
Houellebecqs Roman »Unterwerfung« und seiner Wirkung. Literarisch
attestiert er diesem mit Nietzsche:

»Womit kennzeichnet sich jede literarische Dekadenz? Damit, dass
das Leben nicht mehr im Ganzen wohnt. Das Wort wird souveridn und
springt aus dem Satz hinaus, der Satz greift tiber und verdunkelt den Sinn
der Seite, die Seite gewinnt Leben auf Unkosten des Ganzen. Das Gan-
ze ist kein Ganzes mehr« (Nietzsche in Wertheimer NZZ 26.06.2018).

Diese Analyse findet ihre biologische Analogie in der Beschreibung des
Verhaltens von Krebszellen und Tumoren, die fliichtiges Leben auf Kos-
ten des ganzen Organismus gewinnen. Solchen Stromungen der Mor-
biditdt oder Dekadenz, auch im wissenschaftlichen, politischen oder
okonomischen Verhalten, lasst sich entgegenhalten, dass sie eine Ver-
dunkelung darstellen, »die der Mihe enthebt, eigene aufklarerische Ge-
genkonzepte zu entwickeln« (Wertheimer 2018).

140

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR VERHAUSLICHUNG VON LEBEN UND TOD

Im Unterschied dazu, so Klaus Lichtblau, und

»im Unterschied zum Diabolischen trennt die symbolische Anweisung
auf eine Ganzheitlichkeit das zu Vereinende gerade nicht« und, Kurt
Rottgers zitierend: »Symbole sind zerbrochene Ganzheiten, die fiirein-
ander zum Zeichen werden (...), indem sie den Bruch (...) identifizierbar
machen (...), aber eben nur im Zusammenfiigen der durch den Bruch un-
verwechselbar individualisierten Teile« (Lichtblau 1996, S. 19 und 20).

In diesem Sinne umfasst das Symbolische in seiner Ursprungsbedeutung
auch die Heilung der Traumata, das Wiedereinfiigen der in einer lebens-
bedrohlichen seelischen Verletzung abgespaltenen Teile in eine mensch-
liche Personlichkeit, die wiedergefundene Ganzheit, jedoch mit ihren
feinen Rissen und Narben. Fasst man die Liebe als ein Gefiihl der Wie-
dervereinigung mit den verlorenen und lange gesuchten Teilen von sich
selbst auf, als die Heilung existentieller Frakturen und als ein grund-
legendes Gefiihl der Rickkehr und des Eins-Seins (Brinkgreve 2018,
S. 61), so liegt die Verwandtschaft von Eros und Symbolon auf der Hand.

Insofern ist die menschliche Fahigkeit zur Symbolbildung und das Zu-
sammenfiigende des Symbolischen, im Unterschied zum Spaltenden des
Diabolischen, selbst ein Symbol fiir die Legierung von Lebens- und To-
destrieben unter dem Vorrang der Lebenstriebe.

Das gilt zugleich fiir das Denken als einem Nacheinander lautloser
Wortsymbole (Arendt 2014, S. 19). So erklirt sich auch, dass Hannah
Arendt das Denken einerseits und vor allem als die entmaterialisierte
Quintessenz des Lebendigseins bezeichnen kann, andererseits die Auf-
forderung zum Denken aus Sicht des Alltagsverstandes als »Nimm die
Farbe der Toten an« aufgefasst werden kann (ebd.). SchliefSlich gilt fiir
Hannah Arendt:

»Die Endlichkeit des Menschen, die unwiderruflich gegeben ist durch
seine kurze Dauer in einer unendlichen Zeit, die sich in die Vergangen-
heit und die Zukunft erstreckt, sie bildet gewissermafSen die Infrastruk-
tur aller geistigen Tatigkeiten: sie zeigt sich als die einzige Wirklichkeit,
die das Denken als Denken erfassen kann« (ebd., S. 18).

23. Zur Verhauslichung von Leben und Tod

Wir haben in diesem Buch gewissermafen einen Streifzug durch das
symbolische Universum, insbesondere durch jene Begriffs- und Vorstel-
lungswelten unternommen, welche uns helfen konnten, unser Leben bes-
ser zu begreifen und gut zu leben trotz der Gegenwart des Todes. Auch
das Unheimliche von allem, was an Tod erinnert, hat seinen Platz im Le-
ben und man sollte sich davon nicht hindern lassen, heimisch zu wer-
den in der Welt und ihr auch nach dem Verlust geliebter Menschen und

141

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Tiere gewogen zu bleiben. Wenn wir uns auch mit Sterben und Tod an-
freunden miissen, auch mit dem Widerstreit von Lebens- und Todestrie-
ben in uns, so miissen wir es gewiss nicht mit dem To6ten und seinen
Vorstufen im abtotenden Denken. Wir miissen uns auch keineswegs mit
den in Kriegen und Biirgerkriegen in Schutt und Asche gelegten Hiu-
sern abfinden, in denen Menschen lebten, fur die das Haus Schutz und
Heimat bedeutet hat.

Es gibt einen weiteren, sehr menschlichen Raum, der diesen Kriften
als Gefaf§ dient: Das Haus, und zwar in dem doppelten Sinne derjenigen
Hauser, in denen wir leben, und jener Hauser, die in uns leben. Eines da-
von ist die Akademie, die Platon bauen liefs, um den Denken schaffen-
den Absencen, wie er sie von seinem Lehrer Sokrates kannte, einen dufSe-
ren und inneren Raum einzurichten. Gaston Bachelard wiederum meint,
das Haus, in das man hineingeboren wurde, zumeist das Elternhaus, sei
nicht nur seelisch, sondern zeitlebens in seiner ganzen Topographie auch
korperlich eingeschrieben (Hirsch 2011, S. 99).

Beide, die Hiuser um uns und die Hauser in uns, auch die schulischen,
akademischen und religiosen, selbst die Krankenhauser, kennen den Wi-
derstreit von Lebendigkeit und Entwicklung auf der einen, Erstarrung und
Abtotung auf der anderen Seite. Wenn auch in unseren Gesellschaften des
verdrangten Todes und der beiseite gedriangten Sterbenden immer selte-
ner zuhause gestorben wird oder werden darf, so ist doch das Haus, vor
allem das Wohnhaus, als Archetypus in der kollektiven und individuellen
Vorstellung mit Leben wie mit Tod verbunden. Kein Wunder, folgt man
den psychoanalytisch-historischen Untersuchungen von Otto Rank: Der
erste Haustypus, den die Menschheit erbaut hatte, sei das Grabhaus fiir
die Verstorbenen gewesen (ebd., S. 15). Dies ist mit der menschlichen Er-
findung oder Entdeckung der Seele verbunden, denn dem Grabhaus liegt
die Annahme zugrunde, die Seelen wiirden nach dem Tode weiterleben
und brauchten dafur ein Haus. Spater haben die Menschen ihre Toten un-
ter ihren Hiusern beerdigt und laut Rank sei auch nach der Trennung der
Wohnstatten von Lebenden und Toten dem Wohnhaus ein untergriindiger
Anklang an die Grabstitte erhalten geblieben (ebd., S. 170).

Die Verhduslichung menschlichen Lebens einschliefSlich des Geburts-
und Sterbevorganges kann demnach, vergleichbar mit der Entwicklung
von Sprachen, als bedeutender Schritt in das Menschsein betrachtet wer-
den, auch weil die Menschen sich dadurch von der Erde, mit der sie
gleichwohl verbunden bleiben, entfernt haben und, anders als viele Tiere,
die vorgefundene Erdhohle zugunsten des in die Hohe und selbst gebau-
ten Hauses verlassen haben (ebd., S. 209). Vielleicht wiederholen wir in
der Kindheit diesen menschheitsgeschichtlichen Prozess, wenn wir vom
Bau kleiner Hohlen zu dem von Baumhausern iibergehen.

Eine aufschlussreiche raumliche Denkbewegung aus Kinderzeiten be-
richtet der Soziologe und Philosoph Oskar Negt. Die unvorstellbare

142

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR VERHAUSLICHUNG VON LEBEN UND TOD

Enge des elterlichen Bauernhofes, in dem es zudem keine Trennung von
Gebauden fiir Menschen und Tiere gab, veranlasste ihn zur Flucht in eine
selbstgebaute Hohle, die nur er selbst betreten durfte. »Diese Hohle war
praktisch (...) mein eigentliches Zuhause« (Negt 2016, S. 87). Hier ge-
winnt das Thema freier duflerer und innerer Denkrdaume einen beson-
deren Akzent:

»Es wird mir erst heute klar, wie stark die Phantasierdume, die ich mir
schon als kleiner Junge geschaffen habe, meine spiteren Erkenntnisin-
teressen steuerten. (...) Phantasie als das lustbetonte Erkenntnismedium
spielt in meinem ganzen wissenschaftlich-politischen Leben eine zentra-
le Rolle — anders als in Platons Hohlengleichnis ist hier der Aufstieg der
Schattenexistenzen zum Licht bereits gegliickt« (ebd., S. 87 f.).

Von der Ubertragung einer anderen, ebenfalls befreienden riumlichen
Bewegung aus Kinderzeiten in den Raum wissenschaftlicher Forschung
und Theoriebildung berichtet Christien Brinkgreve. Die Freiheit auf der
Ferieninsel ihrer Familie, Terschelling, bestand im weiten Raum des
Fahrradfahrens, gemeinsam mit anderen Kindern oder allein; nicht zu-
letzt allein, im Lieblingsspiel »Mit dem Bus.« Es gab keinen Bus, der
Bus war sie selbst auf ihrem Fahrrad. Sie konnte selbst bestimmen, an
welchen Haltestellen sie halten wollte und an welchen nicht, wo ihr die
Menschen gefielen und wo nicht. Im Riickblick denkt sie, dass die Pro-
jekte, die sie aufSerhalb der Universitit entwickelte, viel von dem Bus hat-
ten; sie konnte selbst den Kurs bestimmen und mit den Menschen spre-
chen, mit denen sie sprechen mochte. Man konnte Haltestellen verlegen
und fruchtbare Umwege machen, der Fahrplan wurde unterwegs ent-
worfen. Es ist lebendig in diesem Bus, wie sie ihn verinnerlicht und wie-
der nach aufSen getragen hat. Gedanken und Einfille haben wieder freies
Spiel und werden durch andere aufgefangen und aufgegriffen, die wie-
der ein anderes Licht darauf werfen: Denken im pluralen Wechselspiel
(Brinkgreve 2018, S. 156 ff.). Das alles, die langen Sommer, der Bus, die
Freiheit, sie liegen in der Luft, wenn die Autorin bei ihrem Dtnenhaus-
chen aus dem Auto steigt (ebd., S. 157) — jenem kleinen Haus, in dem
grofse Teile des Buches entstanden sind, bei dem ich immer wieder hier
in meinem Buch Zwischenhalte einlege.

Wie in einer heilenden therapeutischen Regression in der Psychoana-
lyse wird bei Brinkgreve wie bei Negt lebendiges Denken aus Kinderta-
gen durch Verinnerlichung guter eigener Denkriaume gerettet und erwei-
tert. Beide Denker sprechen das erst aus, vielleicht sogar vor sich selbst,
als sie altershalber die schlecht geliifteten akademischen Gebaude ver-
lassen haben. Stehen viele akademische Schattenexistenzen demgegen-
tiber nicht bereits dem Totenreich nahe und denken halbtote Gedanken?

Der Psychoanalytiker und Gruppenanalytiker Mathias Hirsch hat
nicht nur die Bedeutung der Gruppe als lebender Behilter menschlicher

143

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Emotionen und Gedanken beschrieben, sondern auch die grundlegende
Bedeutung des Hauses als Gefafs menschlichen Seins, Bewusstseins und
Unbewusstseins, wie es sich etwa als Haus im Traum, im Marchen, in
Kinderzeichnungen oder in der Psychotherapie zeigt. Die Bedeutung des
Unbewussten ergibt sich dabei schon aus Freuds Diktum, dass das Ich
nicht Herr im eigenen Hause sei, wir als bewusstes Ich nicht unser gan-
zes Seelenleben iiberblicken, geschweige denn bestimmen konnen.

»Das Haus steht auch fiir den Spannungsbogen zwischen Geburt und
Tod, es bezeichnet den Mutterleib, aus dem wir geboren wurden, und
auch das Grab, mit dem die Erde uns wiederaufnimmt. Mehr noch,
mit dem Haus werden Lebensstationen bezeichnet (...)« (Hirsch 2011,
S. 210).

Wie die einzelnen Menschen und ihre zahllosen Gruppenbildungen kon-
nen wir uns auch Entstehung und Entwicklung ihres gesellschaftlichen,
familidren und individuellen hauslichen Lebens als Wandlungskontinu-
um vorstellen und diesen Aspekt mit einem Prozessbegriff wie Verhaus-
lichung - insbesondere Verhauslichung menschlicher Vitalfunktionen, zu
denen ich auch das Denken rechne — besser begreifen (Gleichmann 2006
c). Gewiss steht das im Kontrast zu der Heimat- und Gewissheitssuche,
die mit dem Haus als Sehnsuchtsort verbunden ist. Aber das begriffliche
Symbol »Wandlungskontinuum«, von Norbert Elias ins Spiel gebracht,
kann dazu verwendet werden, um die Spaltung des Denkens zwischen
monolithischen Vorstellungen und dem heraklitischen alles fliefS¢ aufzu-
heben. Der Wunsch, »Dinge «, » Gegebenheiten« eben als solche, also un-
ter dem Gesichtspunkt des Unwandelbaren zu betrachten, dessen, was
uns bleibt, kann selbst wieder als Versuch gelesen werden, Vergdnglich-
keit, vor allem die eigene, zu tibersehen. Wenn wir auf der anderen Seite
den um Wandel wissenden Wunsch nach Ruhepolen ignorieren, bleiben
wir blind gegentiber dem Kairos, dem gegliickten Augenblick, wie er im-
mer neu und unverhofft auftaucht. >

Und so zeigen sich in den Untersuchungen von Hirsch, besonders in
den psycho- und gruppenanalytischen Fallstudien, abtotende Projektio-
nen auf die Hiuser, die dann von diesen zurtickgespiegelt werden, vor al-
lem da, wo um jeden Preis etwas konserviert werden soll, oder gar etwas
Vergangenes, das ungliickliche oder fehlende Elternhaus, mit untaugli-
chen, verdinglichten baulichen Mitteln, »wiederhergestellt« werden soll,
Versuche also, etwas wiederherzustellen, das nie war. Wenn auch fiir
Ernst Bloch Hoffnung, jedoch ihrer selbst bewusst werdende Hoffnung,
sich auf jene utopische Heimat richtet, die jedem in die Kindheit scheint,
die doch niemand verlebt hat, so ist diese eine welt- und zukunftsoffene
Hoffnung und Heimat. Mit dem konservierend gedachten Heim jedoch

21 Vgl. zum Verhiltnis von chronologischer Zeit und dem Kairos, besonders
in der Gruppenanalyse: Waldhoff 2012

144

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR VERHAUSLICHUNG VON LEBEN UND TOD

totet man genau das ab, was man konservieren zu wollen glaubt. Eine
Patientin von Hirsch berichtet beispielsweise:

»Die Wohnung des Vaters, die inzwischen dem Bruder gehort, ist erstik-
kend, genau wie die Verwandten, wenn einmal eine Anzahl von ihnen
zusammen sind (...) >Unsere Familie ist einfach so; man sagt nicht die
Wabhrheit, bleibt an der Oberfliche. > (...) In der Wohnung des Bruders
hingen die Fotografien der Eltern an der Wand, kein einziges Foto des
Bruders und seiner Frau. >Mein Bruder lebt da, als ob er tot wire.< Der
Bruder ist gegen die analytische Behandlung der Patientin: Man benennt
die Sachen nicht! Er hat zeitlebens immer weit unter seinen beruflichen
Moglichkeiten und seinen intellektuellen Fihigkeiten gearbeitet (...) Er
hat keine Kinder und eine Frau, die nicht spricht...Er lebt das Leben des
Vaters in der Wohnung des Vaters« (Hirsch 20171, S. 200 f.).

Anstelle weiterer klinischer Fallvignetten konnte hier Isabell Allendes
Geisterhaus angefithrt werden, erst recht eine weitere kiinstlerische Aus-
einandersetzung, Gregor Schneiders Projekt des Haus ur und des Totes
Haus ur (ebd., S. 53 ff.) Schneider hatte noch als Jugendlicher damit be-
gonnen, sein Elternhaus tiber letztendlich 15 Jahre hinweg auseinander-
zunehmen und wieder neu zu montieren. Als er das Haus in den deut-
schen Pavillon der Biennale Venedig 200t hineinbaute, wurde es fur ihn
zum Totes Haus ur: »>Ausstellen ist immer ein Abtoten der Arbeiten«,
sagt er, »wihrend die Arbeit das Leben selber ist« (ebd., S. 54). Hier wird
das Ausstellen offenbar mit der Melancholie des Fertiggestellten in Ver-
bindung gebracht, dem Leben, mit dem man abgeschlossen hat.

Mathias Hirsch dufSert die Vermutung, dass Thomas Manns tiirkisches
Sprichwort » Wenn das Haus fertig ist, kommt der Tod« ursprunglich ein
arabisches Sprichwort sei, und Mann es Hugo von Hofmannsthals Um-
dichtung eines Marchens aus Tausendundeiner Nacht entnommen ha-
ben konnte. Der reiche, zuriickgezogen lebende Kaufmannssohn dieser
Geschichte denkt tiber die Nichtigkeit und zugleich Schonheit der Dinge
nach, immer wieder denkt er auch an den Tod, aber, da er nicht krank
ist, ohne Schrecken.

»Er sagte: »»Wenn das Haus fertig ist, kommt der Tod<, und sah jenen
langsam heraufkommen tiber die von gefliigelten Lowen getragene Briik-
ke des Palastes, des fertigen Hauses, angefiillt mit der wundervollen Beu-
te des Lebens« (zitiert nach Hirsch 2011, S. 164).

Warum sollten wir nicht neben den Schrecken eines schlecht begleiteten
oder grausamen oder arg verfrithten Todes immer und zugleich auch je-
nen mirchenhaften Tod aus Tausendundeiner Nacht traumen und den-
ken konnen, der das Gehduse oder Haus des Lebens als fertiggestellten
Palast sieht, angefullt mit all dem Guten, dass wir im Laufe des Lebens
erfahren haben?

145

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

24. Ist lebenssteigernder Nahtod denkbar?

In der fuhrenden medizinischen Fachzeitschrift » The Lancet« erschien
2001 eine Studie des niederlindischen Kardiologen und Nahtodfor-
schers Pim van Lommel iiber Nahtoderfahrungen von Uberlebenden
eines Herzstillstandes (Lommel u.a. 2001), die mittlerweile zu einem
umfangreichen Buch ausgearbeitet ist (Lommel 2014). Auch an diesem
Beispiel der vielleicht radikalsten Todesnahe lasst sich ablesen, dass die
Integration des Todes in das bewusste Leben und die offene Kommuni-
kation mit anderen zu einer unglaublichen Intensivierung der Lebenser-
fahrung fithren kann und unter sonst unbeeintriachtigten Bedingungen
auch fuhrt. Dieser Punkt ist eine entscheidende Bedingung, da sowohl
viele Menschen mit Nahtoderfahrung als auch — und verstarkt noch —
das soziale, kulturelle, medizinische und wissenschaftliche Umfeld, wel-
ches sie prigt, diesem Integrationsversuch enorme Widerstinde entge-
gensetzt. Dies gilt vor allem fur die westlich gepragten Staaten, weniger
beispielsweise fur Indien. Trotz des zumeist positiven Inhalts der Nah-
toderfahrung »erwies sie sich in diesen Fallen als eine traumatische Er-
fahrung, da der Verarbeitungsprozess sehr mithevoll war (ebd., S. 79).

Einige fur unser Thema wichtige Verdnderungen bei der Integration
der Nahtoderfahrung (iiberprift unmittelbar und nach zwei und acht
Jahren) sind laut der methodisch sehr sorgfaltig angelegten niederlan-
dischen Studie, die durch andere bestitigt wird, folgende: Die Furcht
vor dem Tod geht weitgehend verloren, eine grofSere Wertschitzung und
Sinnhaftigkeit des Lebens, Akzeptanz und bedingungslose Liebe fiir sich
selbst, andere und fiir die Natur ergibt sich, ebenso eine Akzeptanz, die
auch die eigenen Schattenseiten einschliefit, ein Denken in grofSeren Zu-
sammenhingen, das Bewusstsein, dass jeder und alles miteinander ver-
bunden ist und dass jeder Gedanke Einfluss auf das eigene Ich und auf
andere hat; ferner: gesteigertes Selbstwertgefiihl, ein Erleben transper-
sonaler Aspekte des menschlichen Bewusstseins, welches an C.G. Jungs
Konzept eines kollektiven Unbewussten erinnert, die iiber das Person-
liche und das Ego hinausgehen, mehr Mitgefiihl fiir andere, ein Verlas-
sen der Beschrinkung auf die eigene Perspektive, eine erhohte intuitive
Sensibilitat; man werde versohnlicher, toleranter und gefiihlvoller, die
Wertschitzung menschlicher Beziehungen wichst, ein starkes Gerechtig-
keitsgefiihl und Bediirfnis, die Wahrheit zu sagen, tritt auf, man schitzt
die kleinen Dinge des Alltags und den gegenwirtigen Moment starker
und, zusammenfassend: eine stirkere Wertschatzung des Lebens insge-
samt ebd., S. 72-100, 384). Mit anderen Worten: das Gegenteil samtli-
cher Formen der Abtotung im Denken, wie sie am markantesten bei der
Verleugnung des Todes auftritt.

Es soll auch angefiigt werden, dass Formen gesteigerter Intuition zu
Problemen fithren kann, weil Hellsichtigkeit, erhohte Sensibilitat und

146

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

prophetische Gefiihle manchmal als bedrohlich empfunden werden
(Lommel 2015, S. 89). Ferner liegen auch Berichte negativer Nahtoder-
fahrungen vor, die oft als Hollenerlebnis wahrgenommen werden (ebd.,
S. 94). Dies kann hier nicht vertieft werden.

Erwahnt werden muss dieses weite Feld jedoch aus einem Grund, der
wieder mitten in den thematischen Bereich dieses Buches gehort. Es ist
fur die Fragestellung, wie mit menschlichen Erfahrungen umgegangen
wird, ganz wesentlich, vor allem im Denken, speziell dem wissenschaft-
lichen Denken als Konzentrat moderner Gesellschaftsformen, und im
arztlichen, psychologischen und personlichen Handeln. Menschen mit
Nahtoderfahrungen, also in und nach einer existentiellen gesundheitli-
chen Lebenskrise, leiden sehr stark darunter, dass iiberdies ihre Erfah-
rungen abgewertet werden, ja ihnen selbst ein wirkliches Zuhoren sehr
oft verwehrt wird. Worauf es wissenschaftlich und personlich ankommt,
ist das Erlernen oder Wiedererlernen der Fihigkeit, mit erweiterten Er-
fahrungen umzugehen, auch wenn man keine Erklarung dafir hat. Ver-
spiirt man dagegen heftige negative Affektive, so besteht die Gefahr, dass
man generell menschliche Erfahrungen, vielleicht sogar die eigenen, aus
der arroganten und engen Warte eines hohnischen Uberichs mit starken
Todestriebanteilen be- oder aburteilt. Das Lernen durch Erfahrungen un-
terliegt dann einer Selbstblockade, die das ganze Leben einengt. Unter
diesem Gesichtspunkt ist es bemerkenswert, dass solche Forschungen in
einer fuhrenden medizinischen Fachzeitschrift Platz eingeraumt bekom-
men haben, also in einem Fach, das sonst eher durch mechanistische und
reduktionistische Menschenbilder auffillt.

25. Denkriume gestalten: Uberlegungen zur
Soziogenese und Psychogenese des Denkens
in praktischer Absicht

Die menschliche Denktitigkeit benotigt geschiitzte und freie aufSere und
innere beziehungsweise gesellschaftliche und intrapsychische Denkraume,
so wie das Gehirn das GefafS des Schidels benotigt: »Im Schutz der Mauer
stehen«, wie Oscar Wilde Plato zitiert (Wilde 1982, S. 7). Das kann auch
als Verhauslichung des Denkens aufgefasst werden, modellbildend in Form
von Platons Akademie. Es braucht Riume der Reflektion, Orte, in denen
Angriffe auf Verbindungen (Bion) abgewehrt werden. Das ist viel verlangt
in einer Welt, in der die sicheren Orte, »diese Freistatten des wiirdigen
Uberlebens«, generell immer knapper und schwerer zuginglich werden
(Negt 2016 b, S. 292). Und doch ist es lebensnotwendig, denn die Gestal-
tung dieser Denkraume hat einen wesentlichen Einfluss auf die Chance,
dass lebendiges Denken die Oberhand tiber jene Giftstrome im Denken

147

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

gewinnt, welche aus gesellschaftlich und individuell verdriangten und da-
durch ins Bosartige umschlagenden Todestrieben einsickern: ins Denken,
ins Seelenleben, ins gesellschaftliche Zusammen- und Gegeneinanderleben.

Die vier Facetten einer Genealogie des Denkens, die hier angedeutet
werden sollen, sind also nochmals Todes- und Lebenstriebe im Denken,
nunmehr erginzt um ein raumliches Modell der fiir die Denkvorgan-
ge mehr oder minder geeigneten sozialen und seelischen Gefafle. » Das
Denken begleitet das Leben und ist selbst die entmaterialisierte Quint-
essenz des Lebendigseins« schreibt Hannah Arendt und fugt an, dass
ein menschliches Leben ohne Denken zwar moglich, jedoch nicht nur
sinnlos, sondern gar nicht wirklich lebendig sei (Arendt 1989, S. 190).
Ihr Modell des inneren Dialogs als spezifisch menschliche Eigenschaft
kniipft an Sokrates an. Psychoanalytisch erganzt Robert Heim:

»Das entscheidende Kriterium des Denkens ist eine Lebendigkeit, die
fiir die Psychoanalyse mit dem Lebenstrieb gegeben ist und die der To-
destrieb unentwegt attackieren muss« (Heim 2016, S. 1271).

Welche Bedeutung hat das fiir die Gestaltung von Denkriaumen? Dies
wird im Folgenden an zwei Urszenen oder formativen Phasen unseres
Denkens diskutiert: dem priagenden langfristigen Einfluss der Philoso-
phie von Sokrates in der Version von Platon und diesem selbst auf das
akademische Denken. Es entspricht auf der individuellen Ebene einem
Aspekt der psychoanalytischen Denktheorie Bions, welcher mit dem
Schlusselbegriff des » Containing« bezeichnet wird. In seiner Studie
Scheintod im Denken schreibt Peter Sloterdijk:

»Uber den Philosophen Sokrates ist eine Gruppe von Anekdoten und
Charakterschilderungen tiberliefert, deren gemeinsamer Bezugspunkt in
einer iiberaus bedeutungstrichtigen Beobachtung besteht: Sie deutet auf
eine exzessive soziale Merkwiirdigkeit des Denkens hin (...). Von Sokra-
tes ist bezeugt, dass er die Gewohnbheit hatte, in seine Gedanken zu >ver-
sinken< — als ob es sich beim Denken um eine Art von Trance oder um
einen obsessiven Tagtraum handelt« (Sloterdijk 20710, S. 48).

Ferner verweist er auf den »ekstatischen Zug« von Dasein im Allgemei-
nen und Denken im Besonderen; er beschreibt dies als die

»Art und Weise, wie sich das Dasein selbst als Gespanntheit in ein An-
derswo darstellt — gleich ob man diese Spannung als Tendenz zum Tran-
szendieren« oder als Zug zum schopferischen >Werden< beschreibt. «
(ebd., S. 54).

Er zitiert hier Heideggers »Hineingehaltenheit in das Nichts«. Eine Be-
schreibung ubrigens, die an die Freud’sche Vitalspannung erinnert, wel-
che in das Nichts ihrer oft qualvollen Spannungslosung im Tod hinein-
ragt. Sloterdijk folgert:

148

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

»Offenkundig bilden die Gedanken untereinander einen so dichten Zu-
sammenhang, dass sie das Bewusstsein des Denkenden beschlagnahmen
und seine Bindung an die Wahrnehmung der Umstidnde unterbrechen
(...) Im wirklichen Denken gehoren die Gedanken enger zu ihren Mit-
gedanken als der Denker zu seiner Mitwelt (...) Die Entdeckung die-
ses neuen Typs von Dichte kommt der Urstiftung des >Geistigen« als ei-
nes Raums von bisher unbekannten Notwendigkeiten und Kohirenzen
gleich« (ebd., S. 49).

Um diesem geistigen Raum gewissermafSen materiell Raum zu geben,
dem inneren Raum Halt im dufleren Raum, habe Platon das Urbild aller
unserer Bildungsinstitutionen, von der Schule bis zur Universitit, nim-
lich seine Akademie, gegriindet:

»Das also war Platons grofle Intuition: Die Absencen seines Lehrers So-
krates sollten nicht linger in Toreinfahrten und auf 6ffentlichen Plitzen
stattfinden, wo sich jeder Passant iiber den Entriickten belustigen durfte.
Es ging ihm darum, den prekiren Zustand der volligen Widmung an die
Gedanken in eine angemessene Hiille zu fassen« (ebd., S. 56).

Hier sind mehrere Hinweise auf intrapsychische Prozesse und die Wech-
selwirkung innerer und dufSerer Riume enthalten.

Die neue Qualitdt der Dichte im Denken, die hier soziogenetisch in
der niedergehenden altgriechischen Demokratie am Kristallisations-
punkt Sokrates zeitraumlich eingeordnet wird, bezieht anscheinend un-
bewusste Prozesse mit ein, was sich in der von Sokrates selbst interessan-
terweise mit Skepsis und selbstabwertend registrierten Traumahnlichkeit
zeigt (ebd., S. 50). Die Bildung neuer Synthesen im verdichtenden Den-
ken im Unterschied zu verdiinnenden Abstraktionen beansprucht offen-
bar, psychoanalytisch gesprochen, den gesamten psychischen Apparat,
unbewusste, vorbewusste und bewusste Schichten oder auch, mit Freuds
spaterem Strukturmodell beschrieben, Es, Ich und Uber-Ich. Auch des-
halb ist diese innere Kommunikation, wie sie sich mit der Dimension des
zunehmend ausdifferenzierten symbolischen Universums in Beziehung
setzt, so dicht. Vielleicht kntipft dieses Neue zugleich an etwas sehr Al-
tes an, namlich an die von Julian Jaynes postulierte urspriingliche psychi-
sche Struktur der Menschen, an die bikamerale Psyche, wo die Stimmen
der Gotter, imperativ und unmittelbar — ohne beschworende Gewaltakte
— horbar, aus der einen Kammer der Psyche in die andere sprachen. Ver-
suchen nicht Paulus, die Platoniker und viele andere daran, wie an eine
unbewusste Erinnerung, in neuer Weise anzukniipfen?

»Wie Paulus sagt: Ich lebe, aber nicht ich selbst, sondern Christus lebt
in mir, so bekennt der platonische Logiker: Ich denke, aber so oft ich
richtig denke, bin ich es nicht selbst, sondern die Idee in mir« (ebd.,
S. 56).

149

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Wie Jaynes kniipft auch Wilfried Bion an Erfahrungen mit Schizophre-
nie an, in der es nicht nur gelegentliches Stimmenhoren, sondern vor al-
lem massive Denkstorungen gibt.

Bion stiefs in seinen Analysen im Zusammenhang mit dem Vorgang
projektiver Identifizierung auf die wesentliche Bedeutung eines inneren
Gefifses oder lebenden Behailters fiir die Fahigkeit echten, lebendigen
Denkens. Dieser kann nur durch die Erfahrung eines als sicher empfun-
denen dufleren Behilters und dessen Verinnerlichung aufgebaut werden.
Die psychogenetische Urform des Denkens verorten er und andere in der
frithen Mutter-Sduglings-Kommunikation. Bion zeigt die Entwicklung
seines Containing-Konzeptes an einer Fallstudie:

»Wenn der Patient danach strebte, sich von Todesidngsten zu befreien,
die seinem Gefiihl nach zu stark waren, als dass seine Personlichkeit sie
in sich hitte bewahren kénnen, spaltete er seine Angste ab und legte sie
in mich hinein; offenbar in der Vorstellung, dass sie, wenn sie lange ge-
nug in mir ruhen diirften, von meiner Psyche modifiziert werden wiir-
den, um dann gefahrlos reintrojiziert werden zu konnen« (zitiert nach
Hinshelwood 2004, S. 351).

»Ich bekam den Eindruck, dass der Patient in seiner frithen Kindheit eine
Mutter erlebt hatte, die pflichtbewusst auf die emotionalen Auflerun-
gen des Babys reagierte. Die pflichtbewusste Reaktion hatte etwas von
einem ungeduldigen >Ich weif$ nicht, was mit dem Kind los ist¢, an sich.
Daraus schloss ich, dass die Mutter im Weinen des Babys mehr als nur
die Forderung nach ihrer Anwesenheit hitte sehen mussen, um zu ver-
stehen, was das Kind wollte. Vom Standpunkt des Babys aus betrachtet,
hatte sie die Angst, dass das Kind stirbt, in sich hineinnehmen und auf
diese Weise selbst erleben sollen« (ebd., S. 352).

Hanna Segal hat dieses Containing- oder Behiltermodell der ersten
Beziehung eines Menschen so zusammengefasst:

»Wenn ein Sdugling unertragliche Angst hat, versucht er, sie durch Pro-
jektion in die Mutter zu bewiltigen. Die Reaktion der Mutter besteht
darin, die Angst zu erkennen und alles zu tun, was notig ist, um das Lei-
den des Siuglings zu lindern. Der Saugling erlebt dies, als habe er etwas
Unertrégliches in sein Objekt hineinprojiziert, das aber in der Lage ist,
es in sich zu bewahren und damit fertigzuwerden. Er reintrojiziert dann
nicht seine urspriingliche Angst, sondern eine Angst, die dadurch, dass
die Mutter sie in sich aufgenommen (contained) hat, modifiziert worden
ist. Er introjiziert gleichzeitig ein Objekt, das fihig ist, Angst in sich zu
bewahren und mit ihr fertigzuwerden. Ein solches >Containement« der
Angst durch ein dufSeres, verstehendes Objekt ist die Grundlage psychi-
scher Stabilitdt« (ebd., S. 353 f.).

Es ist gemafs Bions Theorie des Denkens und der Denkstorungen zu-
gleich die Grundlage echter Denkfahigkeit, ja der Fahigkeit, iiberhaupt

150

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

Erfahrungen zu machen: Indem die Mutter »eine Verbindung zu ihrem
Baby herstellt, entwickelt sich dessen Fihigkeit zu denken, da es ein ver-
standnisfihiges Objekt introjiziert«. (ebd., S. 714).

Wenn wir mit Hannah Arendt den Dialog, den jeder und jede mit sich
selbst zu fithren in der Lage sein sollte, als Grundform des Denkens an-
nehmen, so bildet sich dessen Keimzelle in der Verinnerlichung des fri-
hesten vorsprachlichen Dialogs von Miittern mit ihren Sduglingen. Das
kniipft an die »Hebammenkunst« der sokratischen Dialoge an. Sie sind
nur in Wechselwirkung mit den inneren Dialogen Sokrates” zu denken,
der in dhnlicher Weise wie mit seinen Dialogpartnern wachstumsfor-
dernd und kritisch mit seiner inneren Stimme kommunizierte. Von einer
guten Hebammen-Mutter mag ihm diese Fahigkeit im Keim schon in
die Wiege gelegt gewesen sein. Hier zeigt sich in der Entstehung, wie die
Fihigkeit zum Kontakt mit der eigenen Person, in all ihren korperlichen
und seelischen Aspekten, mit der Fihigkeit und Moglichkeit zum Kon-
takt mit anderen zusammenhingt und die gemeinsame Quelle mensch-
lichen Seelen- und Zusammenlebens bildet.

Beim Scheitern dieses Lernprozesses hingegen entsteht eine Unfahig-
keit, von der emotionalen Erfahrung Gebrauch zu machen. Insbeson-
dere:

»der Versuch, der Erfahrung von Kontakt mit lebenden Objekten durch
Zerstorung der Alphafunktion auszuweichen, macht die Personlichkeit
unfihig, eine Beziehung zu irgendeinem Aspekt von sich selbst zu haben,
der nicht einem Automaten gleicht« (Bion 1992, S. 59). 2

Dies geht bis zu Graden psychotischen Verfalls, »die als Tod der Person-
lichkeit beschrieben werden konnen« (ebd., S. 9o) oder als seelischer Tod.

Georg Biichner hat am Ende seiner Novelle Lenz die nach aufSen nicht
aggressive oder nur autoaggressive Form der psychischen Auflosung, des
seelischen Erloschens, so beschrieben:

» Am folgenden Morgen bei triibem regnerischem Wetter traf er in Strafs-
burg ein. Er schien ganz verniinftig, sprach mit den Leuten; er tat alles
wie es die andern taten, es war aber eine entsetzliche Leere in ihm, er
fithlte keine Angst mehr, kein Verlangen; sein Dasein war ihm eine not-
wendige Last. — So lebte er hin« (Biichner 2012, S. 259).

Die »denkenden« Automaten denken auch die anderen als Automaten
und versuchen, jedenfalls in der aggressiven Variante, sie mittels projek-
tiver Identifizierung zu solchen zu machen; wenn es die Machtverhiltnis-
se erlauben bis hin zur Entmenschlichung und Ermordung ihrer Opfer.

22 »Der Begriff » Alpha-Funktion« steht fiir den unbekannten Prozefs, der da-
fiir sorgt, dass rohe Sinnesdaten aufgenommen und in psychische Inhalte
umgewandelt werden, die Bedeutung haben und zum Denken benutzt wer-
den konnen« (Hinshelwood 2004, S. 321).

I51

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Hannah Arendts These, dass es einem totalitiren Massenmorder wie
Eichmann im Kern an der Fahigkeit zu denken gebrach, ist vielfach kri-
tisiert worden, in jungster Zeit auf der Basis eines erweiterten Wissens
tiber Eichmann und seine extreme und systematische Bosartigkeit und
Verlogenheit; ein Wissen, das Hannah Arendt noch nicht zur Verfi-
gung stand. Im Lichte von Bions Theorie des Denkens und seiner Wei-
terentwicklungen kann jedoch moglicherweise Hannah Arendts These
gerade mit dem neuen Wissen tiber Eichmann in vertiefter Weise in Ein-
klang gebracht werden: Handelt es sich bei Eichmanns vielleicht un-
terschitzten intellektuellen Leistungen wirklich um »Denken«? Kénn-
te seine klischeehafte Sprache nicht nur Ausdruck des Tauschens und
Tarnens sein, sondern auch der Selbstverwandlung in einen zwanghaf-
ten Totungsautomaten und eine Art toter und todlicher »kiinstlicher
Intelligenz«?

Die von Bion als »-K« bezeichneten Prozesse des Anti-Denkens, An-
ti-Wissens und Anti-Lernens, um es einmal so zu bezeichnen, sind von
Hass getrieben und letztlich von ungebremstem Todestrieb. Man konn-
te annehmen, dass Menschen, die schon als Kind »ihre gesamte Per-
sonlichkeit ausgeschieden« (Bion 1992, S. 155) haben, geeignete Tra-
gergruppen fur das Vernichten der Personlichkeit ihrer Opfer sind. Auf
diesen Seelenmord ist die gesamte Organisation der Konzentrationsla-
ger mindestens genauso intensiv ausgerichtet wie auf die Fabrikation
von Leichen, beides in einem extrem grausamen Prozess »eines neidi-
schen Abstreifens oder einer neidischen Entkleidung von allem Guten«,
den die Opfer im iibertragenen und im konkretistisch-wortlichen Sinne
erleiden mussten. Umgekehrt scheint es so, »als wiirde durch Auschwitz
buchstiblich jeder Gedanke untergraben, ausgehohlt, zunichte« (Gold-
schmidt 2010, S. 162).

Das KZ-System ist »leere Uberlegenheit-Unterlegenheit, die ihrerseits
zu Nichts degeneriert« (Bion 1992, S. 156).

Diese leere Uberlegenheit, dieses Nichts der Vernichtung durch einen
Niemand, hat Hannah Arendt am Beispiel Eichmanns als die durch den
modernen Totalitarismus hervorgebrachte absolute Steigerung des Bo-
sen in extremer Banalitit bezeichnet. Sie hat, um diese wesentliche Er-
kenntnis im traumatischen Schatten der Shoah denken und formulieren
zu konnen, einen hohen Preis bezahlt, vor allem hinsichtlich der viel-
leicht wichtigsten Freundschaft ihres Lebens, gegeniiber dem zur Zeit
der Erstveroffentlichung im New Yorker in Israel im Sterben liegenden
Kurt Blumenfeld. Zur gleichen Zeit schrieb ein anderer, damals unbe-
kannter deutsch-judischer Intellektueller, Norbert Elias, der in seiner Ju-
gend ebenfalls in Verbindung zu Kurt Blumenfeld stand, einen Text tiber
den Zusammenbruch der Zivilisation, der auch an den Eichmann-Pro-
zess ankniipft und einen anderen Aspekt betont:

152

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

»Abgesehen von einigen Nebenaspekten — wie etwa der Stirkung
Himmlers, des Reichsfiihrers SS, und seiner Fraktion im stindigen Posi-
tionskampf innerhalb der Staats- und Parteispitze — hatte die Entschei-
dung, die »Endlosung der Judenfrage« in Angriff zu nehmen, keinen
Grund von der Art, die wir gewohnlich als »rational« oder »realistisch«
bezeichnen. Sie bedeutete einfach die Erfiillung eines tiefverwurzelten
Glaubens, der fur die nationalsozialistische Bewegung von ihren Anfin-
gen an zentral gewesen war« (Elias 1989, S. 403 f.).

Elias warnt davor, »politische und soziale Glaubensdoktrinen zu un-
terschatzen« (ebd., S. 406), insbesondere wenn es sich um »schwarze«,
potenziell morderische Ideale handelt. Diese Argumentation hitte der
nicht boswillige, sondern traumatisierte Teil von Hannah Arendts da-
maligen Kritikern vielleicht besser verstanden. Wenn wir allerdings tiber
solche nichtdenkenden Glaubensdoktrinen naher nachdenken, so fillt
ihre todliche Leere mit der Banalitdt des Bosen vielleicht ineins. Deshalb
hat auch der Philosoph und Psychiater Karl Jaspers sich in seinem Brief-
wechsel mit Hannah Arendt iiber den Eichmann-Prozess gegen die Da-
monisierung des Verbrecherischen, auch Hitlers selbst, gekehrt und dem
Begriff des Damonischen bereits den der Banalitit entgegengesetzt (von
der Dunk, 1997, S. 343 f.).

Gern behaupteten die terroristischen Betreiber des Systems, dass in
ihrer » Versuchsanordnung« die nackte Natur des Menschen zum Vor-
schein kdme. Sie »dachten« dabei an das von ihnen den Opfern aufge-
zwungene Verhalten, zu dem auch die Mitarbeit bei der eigenen Ermor-
dung gehorte. Man konnte viel eher auf das Verhalten von Eichmann
und seinesgleichen mit Bions Worten schliefSen:

»Es ist eine neidische Behauptung von moralischer Uberlegenheit ohne
irgendeine Moral« (Bion 1992, S. 155 f.).

Wenn man das Nichtdenken, die seelische Leere und das Unlebendi-
ge von Eichmann als »malignen Narzissmus« diagnostiziert (Reuleaux
2006, S. 87 ff.), versteht man auch besser, dass im Schatten der Uberle-
genheitsbehauptung neben der Bereitschaft zum Mord das Empfinden
eigener Minderwertigkeit wirkt (ebd., S. 89) sowie Neid. Im Sassen-In-
terview sagt Eichmann tiber sich: »Ich bin nur ein kleiner Mensch« und
iber die Juden: »Wir kimpfen gegen einen Gegner, der durch viel viel
tausendjihrige Schulung uns geistig tiberlegen ist« (Eichmann in Reule-
aux 2006, S. 69).

Der pathologische Neid, der sich hier in Bezug auf geistige Fahigkeiten
zeigt, ist nicht nur morderischen Charakters. Er ist zugleich selbstdestruk-
tiv. Durch die Vertreibung und spiter Ermordung der deutschen Juden
und anderer Hassobjekte zerstorte das nationalsozialistische Deutsch-
land die wissenschaftliche Uberlegenheit und Fiihrungsrolle, welche die
Deutschen im frithen 20. Jahrhundert gehabt hatten (Hobsbawm 1997,

153

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

S. 657). Diese Ausloschung war so radikal, dass sie durch eine kulturel-
le Amnesie verdoppelt wurde. Es gibt kaum ein Gefiihl in Deutschland
iiber das Ausmaf$ dessen und derer, die fehlen. Die Leerstellen scheinen
so betiubt zu sein, dass sie nicht bewusst schmerzen.

Wesentlich scheint mir zu sein, mehrere Ebenen zu berticksichtigen:
Es liegt eine intrapsychische pathologische Storung bei den Tatern vor,
die in Wechselwirkung mit einer interpersonellen Pathologie der Gesell-
schaft, besonders einer Kultur des Todes, und ihrem totalitir-terroristi-
schen Herrschaftssystem steht. Das kann man gut im Begriff der »gesell-
schaftskonformen Personlichkeitsstorung« fassen, die etwas ganz Anderes
als eine angebliche »Normalitit« von Tatern ist (Reuleaux 2006, S. 94
ff.). Devereux kritisiert die Tendenz einiger Psychiater, die von einigen
Sozialpsychologen beziiglich der Nazi-Téter geteilt wird, psychische Ge-
sundheit mit den statistisch pravalenten Typen der Personlichkeitsstruk-
tur gleichzusetzen, »wahrscheinlich um die unhaltbare Ansicht zu recht-
fertigen, dass Anpassung gleichbedeutend sei mit Normalitdt« (Devereux
1998, S. 197). Diese Annahme wiirde in diesem Fall auch bedeuten, dass
das iltere deutsche und osterreichische Erziehungssystem, das besessen
von sadistischer korperlicher Zuichtigung in Familie und Schule war, als
so »normal« bewertet werden miisste, wie es selbst zu sein vorgab. Es gibt
jedoch zahlreiche Hinweise auf die seelisch zerstorerischen Folgen dieser
schwarzen Padagogik mit besonderem Interesse an jenem Korperteil, den
ihre Theoretiker als »Erziehungsfliche« zu bezeichnen beliebten (Gold-
schmidt 2010, S. 88). Georges-Arthur Goldschmidt bezeichnet diese Prak-
tiken als Methode, um die Seelen auf ewig zu zerstoren. Unter Bezug auf
die Untersuchungen von Alice Miller schreibt er,

»dass alle Nazischergen eine solche Erziehung genossen hatten, dass sie
>tote Seelen< waren, in denen jede moralische Anwandlung durch Schli-
ge im Keim erstickt worden war« (ebd., S. 91).

Die durchaus verbreitete gesellschaftskonforme Personlichkeitsstorung
wiederum mobilisiert den in Triebstrukturen verwurzelten Zerstorungs-
drang, genauer: sein pathologisches Uberwiegen in der verloren gegan-
genen Lebens-Todestrieb-Balance. Abtotendes Denken durchdringt alle
diese Ebenen.

Bereits Freud hat in diesem Sinne im Unbehagen in der Kultur »das
Uber-Ich einer Kulturepoche« zu dem des Einzelmenschen in Bezichung
gesetzt. Beide konnen starke Todestriebkomponenten enthalten (Freud
1948, S. 501).

Auch fir die Wirkung Hitlers selbst kann man das Konzept der gesell-
schaftskonformen Personlichkeitsstorung verwenden. Der Psychohistori-
ker Rudolph Binion versucht zu zeigen, wie sich Hitlers Macht nicht zu-
letzt aus dem Zusammenspiel der Traumata der Einzelperson Hitler mit
den kollektiven Traumata des deutschen Volkes erkliren lisst (Binion

154

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

1978). Wie die innere Welt eines Fiihrers mit einer narzisstischen Per-
sonlichkeitsorganisation die Grofsgruppenidentitit beeinflusst, ist bei-
spielhaft auch an der Beziehung von Slobodan MiloSevi¢ zur serbischen
Identitdt analysiert worden (Volkan 2003, S. 98—104), an der Wechsel-
wirkung der idiosynkratischen Stérung von Milosevi¢ und der kollek-
tiven »ethnischen Storung« der Serben (Wirth 2003, S. 284-341). Dass
Narzissmus und Macht sehr eng und fast immer unheilvoll verstrickt
sind, liegt auf der Hand.

Ein ganz besonderer Fall ist angesichts des Spektrums des malignen
Narzissmus in der Politik jener von Mustafa Kemal Atatiirk, der, mit Hilfe
seiner unmittelbaren Umgebung seine narzisstische Personlichkeitsorgani-
sation in Schach halten konnte und dem es gelang, seine destruktiven An-
teile durch kreative, die doch fiir Lebenstriebe stehen, mehr als auszuglei-
chen. Geboren in einem »Haus des Todes«, wie Vamik Volkan in seiner
Analyse darlegt, und der Fiirsorge einer trauernden und schwermiitigen
Mutter uiberlassen, vielleicht gar einer psychisch toten Mutter, versuch-
te er auch in seinem politischen Leben das frithe Trauma zu reparieren:

»Die Phantasien, die zu Ataturks grandiosem Selbstwertgefiihl gehorten,
scheinen sich also um seine einmalige Erscheinung als einem unsterbli-
chen Retter gedreht zu haben. Vielleicht wurden ihm seine Phantasien
von der Erweckung der Toten und der Errettung der trauernden Mut-
ter nie wirklich bewuf3t, aber seiner schopferischen Triebe durfte er sich
sehr wohl bewufst gewesen sein« (Volkan 2003, S. 118).

In seinem privaten Leben bestand das Reparative beispielsweise darin,
wie er in Gestalt von acht Adoptivtochtern versuchte,

»Frauenbilder zu schaffen, die der Reprisentanz seiner religiosen und
trauernden >schlechten Mutter« vollig entgegengesetzt waren, und er ver-
suchte, Bilder von Vater-Tochter-Beziehungen zu schaffen, die den erstik-
kenden Mutter-Sohn-Interaktionen entgegengesetzt waren, der er erfah-
ren hatte. Die Midchen sollten befreite und lichelnde, statt trauernder,
westliche Frauen werden (...)« (ebd., S. 119).

Auf der politischen Ebene bestanden seine reparativen Anstrengungen in
einer kulturellen Revolution, in der Hebung des zivilisatorischen Stan-
dards seines Mutterlandes, wie es im Turkischen heifst, als Ausgleich
fur das kollektive Trauma des Verlustes des Osmanischen GrofSreiches.

»Er war einer der wenigen wirklich reparativen Fiihrer in der uns be-
kannten Geschichte, und als er starb, lebte die idealisierte Vorstellung
von ihm, die eins geworden war mit dem neuen Tirkentum, das er ge-
holfen hatte zu erschaffen, weiter und konnte nicht >getotet« werden«

(ebd., S. 104).

2017 bestand der Totungsversuch seines Nachfolgers Erdogan symbo-
lisch darin, dass dieser seine konservative kulturelle Konterrevolution

155

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

durch die Vernichtung einer westlich demokratischen Verfassung kron-
te und diesen Akt noch am gleichen Tag durch den Besuch von vier Gra-
bern untermauerte, denen zweier osmanischer Sultane, von denen einer,
Selim I. mit dem Beinamen »der Grausame« durch viele Massaker in
Erinnerung ist, und zweier seiner Vorldufer in der religios-konservati-
ven Gegenrevolution (NZZ, 18.04.2017, S. 3). Entscheidend war dabei,
wessen Grab er nicht besuchte: Das von Atatiirk. Besonders tragisch da-
ran ist, dass anstelle der unter und im Gefolge Atatiirks nicht ausgetra-
genen Trauer um den Verlust des alten Reiches eine noch viel weiterge-
hende Verleugnung in Form einer durch nichts in der Realitit gedeckten
symbolischen Auferstehung der Sultansherrschaft inszeniert wird. Diese
Form der kollektiven und personlichen Allmachtsphantasien harrt noch
ihrer Analyse. Sie ersetzt Atatiirks gebandigten und sogar ins Kreative
gewendeten Narzissmus jedoch schon jetzt erkennbar durch eine we-
sentlich bosartigere Form des demonstrativ gekrankten malignen Nar-
zissmus. Die inneren und dufferen Rdume freien Denkens werden sehr
eingeengt, insbesondere im Bereich der Bildungsinstitutionen und der
freien MeinungsaufSerung.

Dieser Exkurs mag eine weitere Vergleichsfolie fiir den deutschen Ver-
such der Wiedererrichtung des untergegangenen Heiligen Romischen
Reiches deutscher Nation als »drittes Reich« dienen ebenso wie fiir sei-
ne Folgen und Verarbeitungsversuche.

Dass in den Reprisentanten des Nationalsozialismus ein System des
Anti-Denkens zum Ausdruck kam, l4sst sich indirekt an den Folgen und
sogar an deren Uberwindung zeigen. Robert Heim hat kiirzlich zwei
Fallgeschichten von Patienten verglichen, in denen der Schatten der na-
tionalsozialistischen Verwiistung und Vergiftung auch und gerade des
Seelenlebens tiber die Generationen erkennbar wird:

»In Analysen von deutschen Kindern der Nachkriegsjahrginge bis in die
1950er Jahre sind oft Miitter zu finden, die zuweilen mehr als die kriegs-
versehrten, aus der Gefangenschaft zurickkehrenden Viter einen Kern
des nazistischen Geistes verkorperten: eine an Grausambkeit grenzende
Lebens- und damit Kinderfeindlichkeit« (Heim 2016, S. 117).

Eine der beiden Fallgeschichten von Patienten, die mit solchen nazistisch
dominierten Mutter-Introjekten belastet waren, die weniger fatale und
aus der Analyse eines eigenen Patienten hervorgegangene, hat Heim Eine
denkwiirdige Nachgeschichte des Béosen betitelt. Thren, wenn auch mit
betrachtlichen Einschrankungen, guten Ausgang fasst er so zusammen:

»So wurde auch dieses Uber-Ich zu einer Stitte des tragischen Konflikts,
ja des Kampfes zwischen Leben und Tod, zwischen Lebensreflexen und
einer Sucht nach Todesnihe, einem Schauplatz, auf dem sich Lebens-
und Todestrieb vermischen und legieren. Aber schliefSlich gelang es ihm,
seine Seele nicht mehr, auch nicht zum Preis des korperlichen Ruins,

156

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

verkaufen zu missen. Es gelang ihm, weil er sein Denken nicht geopfert
hat« (ebd.,S. 118 f.).

Es ist Zeit, noch einmal auf das fiir unsere Kultur und ihren Denkstil so
wesentliche wissenschaftliche Uber-Ich zuriickzukommen, mit seinem ei-
genen Mischungsverhiltnis von Lebens- und Todestrieben. Noch Sokra-
tes’ innere Stimme und ihre Weiterentwicklung bei Hannah Arendt hat
nichts von der feindseligen Beimischung, die Freud bei seinen Patienten
fand und im Begriff Uber-Ich theoretisch fasste. Aber bereits bei Platon
entsteht eine Vorform des akademischen Uber-Ichs mit deutlicher Bei-
mischung des Todestriebes.

Der von Bion diagnostizierte Tod der Personlichkeit erinnert in seiner
milderen akademischen Form stark an den »Scheintod im Denken«, den
Sloterdijk als idealtypische Erkenntnishaltung der westlichen Geschich-
te von Philosophie und Wissenschaft tiber zwei Jahrtausende beschreibt
und deren Kronung das Ideal des neutralen oder »objektiven Beobach-
ters« darstellt (Sloterdijk 2010, S. 60 ff.). Dieser entwickelt die merkwiir-
dige Fahigkeit, und eben darin besteht die » Objektivitit«, nicht nur den
eigenen Tod vor dessen Eintritt so weit wie moglich vorwegzunehmen,
um so dessen Schrecken illusorisch zu entgehen, sondern projiziert die
Selbstabtotung zusatzlich nach Auflen, dergestalt, dass »lebende Objekte
mit den Merkmalen des Todes ausgestattet werden« (Bion 1992, S. 55).

Denken diese »Scheintoten im Denken« dann tiberhaupt, auch wenn
sie dieses fur ihren Beruf und ihre Berufung halten? Wenn wir Bions Ana-
lyse der frithesten elementaren Psychogenese des Denkens und seiner
Storungen folgen, mit verschiedenen Graden der Abtétung, muss diese
auf allen, auch auf sehr komplexen Ebenen des Denkens als grundierend
wirksam angenommen werden. In der Tat bezieht Bion Erfahrungen mit
psychotischen Patienten auch auf Theoriebildung;:

»Der Wissenschaftler, dessen Untersuchungen den Stoff des Lebens
selbst einbeziehen, sieht sich in einer Situation, die eine Parallele zu
der des Patienten aufweist, den ich beschreibe. Der Zusammenbruch
der Ausristung, die dem Patienten zum Denken zur Verfiigung steht,
fithrt zur Vorherrschaft eines seelischen Lebens, in dem sein Universum
von unbelebten Objekten bevolkert ist. (...) Es zeigt sich, dass unsere
rudimentdre Ausstattung fir das >Denken< von Gedanken angemessen
ist, wenn die Probleme mit dem Unbeseelten zusammenhingen, nicht
aber, wenn der Gegenstand der Untersuchung das Phinomen des Lebens
selbst ist. Konfrontiert mit der Komplexitit des menschlichen Geistes,
muss der Analytiker vorsichtig damit sein, selbst anerkannten wissen-
schaftlichen Methoden zu folgen; ihre Schwiche mag der Schwiche des
psychotischen Denkens niherstehen, als man bei einer oberflichlichen
Uberpriifung zugeben wiirde« (Bion 1992, S. 59 f.).

157

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Vergessen wir dabei nicht, dass es sich beim Kern oder Urgrund der auf
dem Weg zur Denkfihigkeit zu verarbeitenden Furcht um frithe Todes-
angst handelt. Was bedeutet das soziogenetisch fiir jenen institutionel-
len Behilter der Denkfihigkeit, wie ihn Platon mit seiner Akademie als
Grundtypus in die Welt gesetzt hat? Was lasst sich von den Erfahrungen
mit der frithen Mutter im Einzelleben fur die Frihform der Alma Mater
lernen? Welcher Inhalt fliefst in den neuen Behalter fur verdichtetes Den-
ken und entwickelt sich seitdem mit ihm in dialektischer Wechselwirkung?

Zunichst: Dieser Behilter ist nicht nur fur die Unbewusstes andeuten-
den » Absencen« des verdichteten Denkens gestaltet, dieses Denken und
seine Denker wurden vor allem aus der niedergehenden frithdemokrati-
schen Polis absentiert oder herausgedrangt. Sokrates wurde sogar in den
verordneten Selbstmord getrieben. Seine Art zu Denken drohte verschiit-
tet und verdriangt zu werden. Die Akademie war also zu Platons Zeit ein,
allerdings modifizierendes, Ersatzgefafs anstelle der Polis:

»An die Stelle des Wettkampfes sinnvoller Standpunkte und authentischer
vitaler Perspektiven war schon seit langem die permanente Agitation ge-
treten. Der Tumult der Schlagworte hatte den schonen Pluralismus der
lebensgeschichtlich gewachsenen Ansichten vertrieben. Was zuriickblieb,
waren militante Verhetzungen, wie man sie auch vom endlosen Hader der
ideologischen Lager in der Moderne kennt« (Sloterdijk 2010, S. 68 f.).

In welchem Mischungsverhiltnis oder welcher Legierungsform wirken
die Unterstromungen von Lebens- und Todestrieben auf das sich bildende
akademische Denken? Von ihrer Urform an entspricht der Umgang der
universitiren Alma Mater, der mit Wissen »nihrenden Mutter« und al-
ler ihrer akademisch-schulischen Varianten mit ihren Angehorigen jedoch
dem Verhalten einer Mutter, die nur den Wunsch nach Nahrung im tber-
tragenen Sinne von Wissensstoff horen kann, jedoch nichts von der emo-
tionalen Einbettung dieses Wunsches in die existentiellen Beziehungswiin-
sche von Menschen versteht. Alles Wissen ist jedoch Beziehungswissen,
ob es sich um das Wissen um die Beziehung zur dufSeren oder zur inneren
menschlichen Natur handelt oder um das Wissen vom »pluralen Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenbeiten«. Karl Mannheim schreibt dazu:

»]Jeder Erkenntnisakt ist nur ein unselbstandiger Teil einer existentiellen
Beziehung zwischen Subjekt und Objekt, einer existentiellen Beziehung,
die jeweils eine anders geartete Gemeinsamkeit und eine stets spezifi-
sche Einheit zwischen diesen beiden stiftet. (...) eine jede existentielle
Beziehung zum Gegenstande nimmt diesen in das BewufStsein mit auf«
(Mannheim 1980, S. 206 f.).

Mannheim unterscheidet zwischen einem erweiterten Begriff des Er-
kennens, dessen Kern die existentielle Aufnahme des Gegentibers in
das Bewusstsein bildet, und einem engeren, der begriffliche Objekti-
vierung betreibt (ebd., S. 207 ff.). Nur sein entscheidend erweiterter

158

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

Erkenntnisbegriff fiigt sich zu einem koharenten Bild mit Bions und
Hannah Arendts Denktheorien. Probleme entstehen, wenn der enge Er-
kenntnisbegriff auf lebende Zusammenhiange angewendet wird. Fiir die
existentielle Beziehung selbst gilt namlich, dass sie etwas Lebendiges
ist (ebd., S. 211). Lebende Zusammenhinge, insbesondere das Bezie-
hungsgewebe menschlichen Handelns und Denkens, werden durch die
Anwendung des vorherrschenden engen Erkenntnistyps zu Tode »ge-
dacht«. Durch diese sogar wieder zunehmende Verengung konnten wir
auch die Beklemmung verstehen, von der Christien Brinkgreve, Soziolo-
gin und langjihrige Hochschullehrerin, in ihren Variationen tiber Eros
und Thanatos berichtet. Die Verschulung mindere den mentalen Raum,
vorgeschriebene Arbeitsformate wiirden zwingender (Brinkgreve 2018,
S. 157).

Nimmt man einmal mit Bions Bezeichnung die akademische Institu-
tion als Behilter und das Denken und Wissen als Gehalt, so lisst sich
folgende Grundaussage, zumindest im Probedenken, darauf anwenden:

»Behilter und Gehalt konnen mit Emotionen verbunden sein oder von
Emotionen durchdrungen sein. In diesem Fall dndern sie sich in einer
Art, die tblicherweise als Wachstum beschrieben wird. Besteht jedoch
keine Verbindung mit Emotionen oder ist sie verlorengegangen, verlie-
ren sie an Vitalitit, das heifSt, sie nihern sich unbelebten Objekten an«
(Bion 1992, S. 146).

Der aus der seither herrschenden Wissenshaltung entstehende, scheinbar
neutrale Beobachter, der glaubt, seine Erkenntnisobjekte beziehungslos
von aufSen und oben betrachten zu konnen, wird deshalb in vergleich-
barem Sinne von Sloterdijk als Scheintoter bezeichnet. Die abgewehr-
te Todesangst dringt in die Methode ihrer Abwehr ein, die als wissen-
schaftliche Methode beziehungs- und dadurch erkenntnistotend wirkt,
einschliefSlich auf die Beziehung zur eigenen Person der so »Denkenden«,
die zu denkenden Statuen (Elias) erstarren.

»Wenn man den Verlauf der europiischen Geistesgeschichte bis an die
Schwelle zum 20. Jahrhundert summa summarum als eine Prozession
von imagindren Scheintoten beschreiben darf (...), dann beweist dies die
unermessliche Suggestivkraft der platonischen Lehre von der Vorweg-
nehmbarkeit des Zustands, in dem die Denkseele >desinteressiert<, >mor-
tifiziert< und »abgetrennt« wird« (Sloterdijk 2010, S. 102 f.).

Es bleibt jedoch nicht bei der Selbstabtotung. Sloterdijk sieht bei Platon
eine merkwiirdige Umwandlung des Sokrates am Werk:

»Es scheint geradezu, der Moritus im Athener Gefingnis habe sich we-
nige Stunden vor seiner Hinrichtung von einem skeptischen Sucher nach
Gerechtigkeit in einen engstirnigen Physiker verwandelt, der obendrein
einem dogmatischen Metaphysiker gehorcht: einen Physiker, der alle
Dinge nach dem Modell vereinzelbarer Festkorper auffasst, um sie auf

159

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

die Primidrqualitidten von Figur, Zahl, GrofSe, Lage, Ruhe und Bewegung
zu reduzieren, indessen simtliche von den ;Sinnen« gelieferten Informa-
tionen (...) als ldstige Trugbilder beiseite geschoben werden miissten

(...)« (ebd., S. 101).

Dieses aber, alle Dinge im Modus des Vereinzelns, Abtrennens, Spal-
tens und Reduzierens zu behandeln, entspricht einer Umsetzung des To-
destriebes in den Bereich des Denkens und kommunikativen Handelns —
spatestens wenn die Dinge in Wirklichkeit verdinglichte Menschen oder
tberhaupt Lebewesen unserer tierischen und pflanzlichen Mitwelt sind.
Die Extremform dieses Wissenschafts- und Forscherhabitus sind die Vi-
visektion und die extreme Grausamkeit des KZ-Arzts Josef Mengele und
seiner verstimmelnden oder todlichen Menschenversuche.

Aufgabe der akademischen Institutionen und der Wissenschaften soll-
te demgegenuiber sein, das Angsterregende und Todliche aus dem Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten in sich aufzunehmen, zu verarbei-
ten und in entgifteter Form in die Gesellschaft zuriickzugeben. Das zoge
dem Tod im Denken den Stachel.

Dafiir kommt es auf die Gestaltung dufSerer und innerer Denkraume
an, geschiitzt gegen alle Angriffe auf Verbindungen, in denen sich Ge-
danken und Gefiihle, Erinnerungen und Erfahrungen, Angste und Hoff-
nungen, aber auch, wie es sich bereits in Sokrates’ Absencen andeutet,
Unbewusstes, Vorbewusstes und Bewusstes, oder: Es, Ich und Uber-Ich,
zwanglos und neu miteinander in Beziehung setzen konnen.

Wegen der grofleren Durchlissigkeit der psychischen Schichten und
Instanzen im Traum kann dieser ganzlich neuen Gedanken zur Welt hel-
fen, in dieser Hinsicht einer schopferischen Absence oder Trance ver-
gleichbar. Kékule beispielsweise hat die Struktur des Benzolrings im
Traum gefunden (Devereux 1998, S. 41). Devereux nennt eine ganze
Reihe weiterer wissenschaftlich schopferischer Traume (ebd., S. 353).
C.G. Jung hat sein Modell der Struktur der menschlichen Seele eben-
falls zuerst im Traum gesehen (Hirsch 2011, S. 87 ff.). Auch innovati-
ve technische Erfindungen konnen so entstehen (Thoma 2012, S. 119).

Dieser Einsatz des ganzen Seelenlebens, der gesamten psychischen
Struktur, als wahrnehmender Resonanzraum ermoglicht eine grundle-
gend andere Erkenntnishaltung als die gedankliche Fragmentierung von
Lebens- und Denkzusammenhingen in isolierte Einzelelemente. Die-
se Erkenntnishaltung unterscheidet sich zugleich von einer, welche die
Freuden, Schrecken und Strukturen der Welt in den Beton einer Theo-
rie giefSt, die diese nur im Denken systematisch wiederholt und dadurch
in verstarkt unentrinnbarer Form in die Welt zurtuckspiegelt und einzu-
frieren hilft. Unter dem Gesichtspunkt des » Terror-Managements« oder
der Angstbewiltigung betrachtet, vor allem der Bewailtigung der Todes-
angst, wirken heute gingige Methoden wie die Uberspezialisierung und
Modularisierung, die Ausklammerung der existentiellen Fragen und alle

160

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKRAUME GESTALTEN

Versuche der Vermeidung einer (nicht nur unbewussten) Beziehung zwi-
schen dem eigenen Leben und den Erkenntnisobjekten oft verengend und
abtotend auf diese sowie auf das eigene Denken.

»Leider ldsst sich auch die beste Methodologie, unbewusst und miss-
brauchlich, in erster Linie als Beruhigungsmittel, als angstbetiubendes
Manéver verwenden, und in dem Falle produziert sie wissenschaftliche
>Resultates, die nach Leichenhaus riechen und fur die lebendige Reali-
tit nahezu irrelevant sind. Es kommt folglich nicht auf die Frage an, ob
man die Methodologie auch als angstminderndes Verfahren benutzt,
entscheidend ist vielmehr, ob man es auf bewusste, sublimatorische oder
nur auf unbewusste, defensive Weise tut« (Devereux 1984, S. 124).

Uber gute sublimatorische Methodologie schreibt Devereux:

»Sie entleert die Realitdt nicht ihres angsterregenden Inhalts, sondern
»zihmt« ihn, indem sie beweist, dass er auch vom bewussten Ich verstan-
den und bearbeitet werden kann« (Devereux 1998, S. 124).

Das entspricht Bions Modell des Containing auf wissenschaftlicher Ebe-
ne oder auch einer Zivilisierung wissenschaftlichen Denkens (Waldhoff
2009, S. 7 ff.).

Ein knapper Blick auf einen der prigenden Denkriume im Weltsys-
tem der Universititen, die US-Universitdt Stanton, fallt zweischneidig
aus. Junge Nachwuchswissenschaftler, die iber den Geist von Nietz-
sches Traum vom Ubermenschen weit hinausschieffen: » Wir erschaffen
eine Superintelligenz« (Harrison 2018, S.38). Der hier Zitierte liest zu-
gleich Heidegger, jenen Philosophen, von dem Goldschmidt sagt, er hit-
te daran mitgewirkt, jenes Deutsch des Dritten Reiches in die Welt zu
setzen, in dem »alles Verbrechen und Erniedrigung ist« (Goldschmidt
20710, S. 153). Wie Schlafwandler arbeiten viele an Kunstlicher Intelli-
genz und sagen zugleich, ,,»dass wir eine grofse Kontrollillusion nahren.
Wenn wir diesen Weg einschlagen, werden wir irgendwann die Kontrol-
le verlieren.« (Harrison 2018, S.38) Sie schlagen trotzdem weiter ein,
beispielsweise mit dem hochst bedenklichen Argument: » Wer sagt uns
denn, dass eine allgemeine kiinstliche Intelligenz so zerstorerisch sein
muss wie die menschliche Spezies?« (ebd.). Der ebenfalls in Stanford
lehrende Kulturwissenschaftler Robert Harrison beobachtet, dass die
neue Wissenschaftlergeneration, welche ganz im Internet aufgeht, nicht
mehr ganzheitlich denken konne, iiber eine nur geringe Aufmerksam-
keitsspanne verfuge und standig mit tausend verschiedenen Dingen be-
schiftigt sei. Mit anderen Worten: sie verfugen uber keine inneren Den-
kraume, sie denken nicht im verantwortungsbewussten Zwiegespriach
mit sich selbst, im Sinne von Bion und Arendt. Wer sagt uns denn, ob die
Arbeit an kunstlicher Intelligenz nicht mit zerstortem Denken geleistet
wird, welches selbst schon den Charakter natiirlicher und lebendiger In-
telligenz verloren hat? »Sie hetzen durchs Leben und hoffen, dass sie nie

161

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

sterben miissen« (ebd.). Ein regressives, abgetotetes Denken. Harrison
setzt dem unter Bezug auf Wallace Stevens entgegen:

»Der Tod ist die Mutter der Schonheit. Ohne den Tod wird alles fahl und
verliert seinen Reiz. Wer den Tod abschafft, muss auch die Geburt abschaf-
fen. Die gerade Lebenden werden zu den einzigen ewigen Lebenden — al-
les wiederholt sich. Das haben die Anhidnger der neuen Technikreligion
nicht bedacht: Die Gedanken sind immer dieselben, die Gefuihle sind im-
mer dieselben (...) Das ewige Leben bedeutet die ewige Langeweile (ebd.).

Anders gesagt: Die Phantasie vom ewigen Leben, ad personam und in
Form kiinstlicher Intelligenz, in die viel Forschung und Geld investiert
wird, ist eigentlich eine sich vor sich selbst verbergende Todesphantasie,
zumindest eine Sehnsucht nach jener Existenzform zwischen Leben und
Leblosigkeit, die als untot bezeichnet wird und spitestens seit dem 19.
Jahrhundert das moderne Denken anzieht (Geimer 2014). Typisch fiir
diese Denkweisen, die sich als Vitalitit geben, ist die durch die Indust-
rialisierung verdnderte Nachfrage nach mobilen, flexiblen und jugend-
lich-leistungsstarken Arbeitskraften. Die »Herstellung dynamisierter
Menschen« (Stoff 2014, S. 44) kommt jedoch einer »funktionalisieren-
den Entmenschlichung des Menschen« gleich (ebd., S. 46). Karl Jaspers
kritisierte am Jugendkult bereits in den 1920er Jahren: » Wo der Mensch
nur als Funktion gilt, muss er jung sein; wenn er es nicht mehr ist, wird
er den Schein der Jugend herstellen« (Jaspers in Stoff 2014, S. 46). Die-
se Jugendlichkeit entpuppt sich jedoch sehr oft als Versuch, erhohte und
messbare Leistungsfahigkeit der »Menschmaschine« zu produzieren,
also etwas zwischen Leben und Leblosigkeit (Stoff 2014, S. 40).

Es kommt demgegentiber auf die Entwicklung von Lebensthemen an
(Waldhoff 2015 a). Dann kann sich die herbe Schonheit des Vergehens
und Entstehens aller Lebensbeziige in den freien Denkraumen entfalten,
in gestalteten symbolischen Mikrokosmen, so dass die eigenen Lebens-
themen, wenn sie nicht nur auf das eigene Leben verengt sind, dieses viel-
leicht zu transzendieren vermogen.

An einem radikalen Beispiel lasst sich zeigen, dass die Neugewinnung
des Lebens selbst aus frithester Storung und grofster Not heraus den Ver-
such wert ist. Samuel Beckett hatte nach eigenem Bekunden klare Erin-
nerungen an das, was er im Mutterleib erlebt hatte. Die weiche, dunkle
Wirme vermittelte ihm jedoch keine Geborgenheit, sondern Angst und
Schrecken. Fruher kann ein Containing nicht scheitern (Vgl. Waldhoff
2015 b, S. 108 {.). Er konnte sich fiir sein Gefithl auch nach der Geburt
nicht aus dem embryonalen Gefiangnis befreien. »Deshalb konnte er sa-
gen, dass der einstige Embryo nach wie vor in ihm lebte, nur eben er-
mordet. Ihn habe er mit seinen Schriften zum Leben erwecken wollen«
(Foldényi 2017). So wurde sein Lebensthema eben das: Die schreibende
Erweckung seines abgetoteten Inneren zum Leben.

162

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26. Im Herzen von Licht und Finsternis

Wie konnen wir diese Nihe von Leben und Tod verstehen? Ganz einfach
und umgekehrt: Verstehen und Denken tberhaupt schaffen wir nur aus
dem Gespiir fiir die Verwobenheit von Leben und Tod, von Lebenstrieb
und Todestrieb, von Eros und Thanatos, von Gut und Bose. Die mensch-
lichen Kulturen sind wesentlich auf dem Wissen um die Verganglichkeit
des Lebens und dem produktiv-sublimierenden oder dem potenziell des-
truktiven verdringenden Umgang mit diesem Wissen aufgebaut. Ist das
Denken jedoch zu sehr auf das Tote und Mérderische gerichtet oder aus
dem Todestrieb gespeist, so stockt es: Das ist mir besonders klar gewor-
den, als ich dem Gedankengang der niederlindischen Soziologin Chris-
tien Brinkgreve uber das Ratsel von Gut und Bése folgte: »het denken
stopt« oder »hun denken stokte« (Brinkgreve 2018, S. 121), schreibt sie
ein ums andere Mal in stets neuen Variationen, wann immer sie versucht,
ihren soziologisch und psychoanalytisch geschulten Blick direkt ins Herz
der Finsternis zu richten, beispielsweise auf Suizide oder auf die Konzen-
trationslager und deren Umfeld. Vor allem aber zeigt sie, wie viel mehr
wir mit einem durch Lebenserfahrung bereicherten und wirklich lebendi-
gen, in diesem Fall weiblich getonten Blick sehen konnen. In ihrem spa-
ten Meisterwerk geht sie als frei schwebende Intellektuelle in die Gegen-
ubertragung zur Welt, in gleichschwebender Aufmerksamkeit immer neue
Facetten des Wechselspiels zwischen Lebenskraft und Zerstorungssucht
entfaltend, diesen fast ineinsfallenden Gegensitzen, diesen feinen, aber
entscheidenden Unterschieden, denen sie stets variierende Namen gibt.

Woher aber die grofse Anziehungskraft des Bosen und Todlichen, der
auch diese Autorin sich nicht ohne weiteres entziehen kann, wo doch
stets das Denken im Angesicht absoluter Finsternis erblindet und stockt?
Die Anziehungskraft des Bosen ist grofS, schreibt sie bei einem bilanzie-
renden Zwischenstopp in ihrem Gedankengang, »meine Aufmerksam-
keit ist starker zu den destruktiven Kriften gegangen als zu den vitalen.
Gibt es uiber die Lebenskraft weniger zu sagen? Stellt uns die Negativi-
tat vor ein grofSeres Ratsel« (Brinkgreve 2018, S. 131)?

Hier spricht viel fur den Gebrauch eines anderen Bildes: Die Anzie-
hungskraft der Negativitit als eines Vakuums, in welchem es nichts mehr
zu denken gibt. Wir werden angesaugt, doch dann stocken Denken und
Blick: hinter Wahnsinn und Holle, jenseits der abgefeimten Banalitit des
Bosen, gahnende Leere. Bei Hitlers Tischreden sollen manche seiner Va-
sallen eingeschlafen sein, obwohl das Risiko, in Ungnade zu fallen, sie
eigentlich hatte wachhalten sollen.

Den Schliissel fiir beide Krifte, fiir Lebens- und Todestrieb, sehe ich
mit Christien Brinkgreve im Kontakt oder seiner Abwesenheit, manch-
mal im Wackelkontakt. Vielleicht sollte man eher sagen: in der Beriih-
rung oder ihrem Fehlen; das Abschneiden von Verbindungen durch

163

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Zerstorung, Desintegration, aber auch durch innerliche Leere, seelischen
Tod; demgegeniiber die heilende Kraft von Verbindungen mit Menschen
und Tieren in Sorge, Freundschaft und Liebe, mit Sphiren wie der Na-
tur, der Musik, der Literatur, dem Denken, andeutbar in Begriffen wie
Beriihrtsein, Vitalitat, Energie, Kreativitdt, dem schaffenden Vermogen.
Menschen sind sowohl zum Guten wie zum Bosen geneigt. Freud sah
diese als Triebe, die jedem Menschen innewohnen. Welche Neigung aber
gewinnt und wie diese Triebe geformt werden, ist gesellschaftlich einge-
bettet in die jeweilige Kultur, ausgebildet im sozialen Umfeld, in Familie,
Freundschaften, Schule, Hochschule, Produktions- und Arbeitsverhilt-
nissen, Staatsformen und nicht zuletzt in der einzigen lebenslangen sozi-
alen Beziehung, jener zur eigenen Person (ebd., S. 131).

Bions Angriffe auf Verbindungen reprisentieren die intrapsychische
Ebene dieser Auspragung des Todestriebes.

Eine besonders sensible Dynamik des Angriffs auf Verbindungen zeigt
sich im psychischen und sozialen Vorgang der Spaltung, im Diaboli-
schen, der im Symbolischen manchmal wieder aufgehoben werden kann
— oder aber in der destruktiven Wiederkehr des Abgespaltenen zemen-
tiert wird. Einige Beobachtungen Brinkgreves zur Spaltung zwischen
Lebens- und Todeskriften, die fiir sich genommen als nur kleine Mo-
saiksteinchen erscheinen mogen, fugen sich zu einem eindrucksvollen
Mosaik: Die Abspaltung des Abtotenden neigt zu dessen Verstirkung,
seine Einbeziehung gibt dem Leben Farbe.

Wir leben noch nicht lange im Zeitalter der durch Menschen mach-
baren Zerstorung der Erde, sei es durch Hass und Waffen, sei es durch
okologische Selbstvernichtung. Die Vernichtung des eigenen Habitats,
keine andere Tierart scheint das zu tun. Ist unser Gleichgewichtssinn ge-
stort? (ebd., S. 139 ff.) Brinkgreve berichtet von einem Kongress tiber
den Zusammenhang von Klima und psychischer Gesundheit, tuber die
Scham, die sie wahrend der Tagung gegeniiber den folgenden Genera-
tionen wegen unseres vernichtenden Lebensstils fithlte. Sie erlebt das
Pendeln der Diskussionen wie ein Musikstiick, mit wagnerianischen
Klangen von Unheilsprophetie einerseits, praktischen Handlungsideen
anderseits, zwischen den Kontinenten von Untergang und Tatendrang.
In den Kliangen, die nachhallen, hort sie jedoch einen Ton, der tagstiber
weggefallen, nicht bewusst horbar war: eine fast lustvolle Art, mit der
die Untergangsszenarien ausgebreitet wurden. War das der Todestrieb,
fragt sie sich? Oder sogar die Vermischung von Eros und Thanatos in
Gestalt der Untergangslust? (ebd., S. 144).

Eine andere Tagung, eine andere Grofsgruppenerfahrung, ein weiterer
Kontakt mit dem eigenen und dem kollektiven Unbewussten. Die Histo-
rikerin Selma Leydesdorff berichtet tiber ihre Gesprache mit Nachkom-
men von Schlachtopfern des Vernichtungslagers Sobibor. Sie erzahlt, wie
die Kinder nicht so genau wissen wollten, wie es mit ihren Eltern zu Ende

164

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM HERZEN VON LICHT UND FINSTERNIS

gegangen ist, wie ihr Denken zum Stillstand kommt, ihre Fragen stag-
nieren. Wie manche das Ende ihrer Eltern in der Phantasie an einen we-
niger schrecklichen Ort verlegen; wie bei einer Frau langsam die Wahr-
heit in ihr Bewusstsein dringt und doch nicht wirklich durchdringt: aber
dann kommen stattdessen die Alptraume, Nacht fiir Nacht (ebd., S. 121).
Nach dieser eindrucksvollen Geschichte legt sich eine schwere Stille tiber
den Kongresssaal, die niemand zu durchbrechen wagt. Trotz mehrfa-
cher Aufforderung seitens der Veranstalter wird keine einzige Frage ge-
stellt. Auch unsere Berichterstatterin, die eigentlich etwas fragen wollte,
konnte es nicht; es war, als sei die Luft zu schwer gewesen. Sie hitte gern
wissen wollen, wieviel Wahrheit ein Mensch ertragen kann. Wann muss
man die Grenzen des Nichtwissenwollens respektieren? »Die Stille blieb
hidngen, es herrschte eine Reglosigkeit im Publikum, als ob auch dessen
Denken stockte« (ebd., S. 121, Ubersetzung HPW).

Die Stille loste sich erst, als der folgende Sprecher das Podium betrat,
der Ethologe Frans de Waal, mit seiner aufweckenden Botschaft tiber die
Kraft der Empathie. Er erzihlte, wie er uber viele Jahre seine Wahrneh-
mung auf die Aggression unter Affen ausgerichtet habe, wie er es von
seinen Lehrmeistern Lorenz und Tinbergen gelernt hatte. Aber dass er
bei seiner Arbeit im Tierpark auch anderes sah: wie ein Affe die Hand
nach dem anderen ausstreckte, behutsam und hilfsbereit war, er sah
trostendes und sorgendes Verhalten. Die Atmosphire im Saal hellte sich
auf, die Beklemmung aus dem Sobiborvortrag loste sich, es kamen vie-
le Fragen, welche der Referent kundig und munter beantwortete. Unse-
re Berichterstatterin bleibt auf der Frage sitzen, wie die beiden Vortrage
zu verbinden seien, sie versucht eine Spaltung zu tiberbriicken, aber sie
bringt es wieder nicht tiber sich, zu fragen, kann die erleichterte Stim-
mung nicht storen. Anscheinend kann der Aggression der unbewussten
Spaltung nicht mit einem einfachen Gegenangriff begegnet werden, es ist
offenbar Behutsamkeit gefragt. Sie denkt nur im inneren Zwiegesprach
mit sich selbst an das Biotop, im dem Menschen leben, mit all den In-
gredienzien von Machtunterschieden, Unterdriickung, Verwahrlosung,
Angst, an die Ddmonisierung der anderen. An die Plotzlichkeit, mit der
sich Empathie verengen und in Desidentifizierung umschlagen kann;
dann werden Menschen zu Objekten, Dingen, und — es ist ein fliefSender
Ubergang — zu Ungeziefer, das vertilgt werden muss. Aber auch sie weif3
die Beobachtungen des Tierforschers iiber Zusammenarbeit und gegen-
seitige Fursorge zu schiatzen und vor allem die Korrektur, die er an sei-
nen Lehrern vornimmt, die ihre Wahrnehmung so sehr auf Aggression
ausgerichtet hatten. Die anderen kénnen nicht nur die Holle sein, son-
dern auch ein Lebensquell. Selbst in den Vernichtungslagern, im tiefs-
ten Abgrund der Finsternis, gab es kleine Zeichen von Empathie, Mut
und gegenseitiger Hilfe, die von der Totalitit der systematischen Ver-
nichtung zumeist erschlagen werden (ebd., S.122 ff). Es gab und gibt

165

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Augenblicke richtigen Lebens im Falschen. Es kommt darauf an, mit
beiden Augen zugleich zu sehen und weder die Krifte der Zerstorung
noch die schaffenden Krifte in und um uns zu unterschitzen. Es geht um
mehr Berithrung mit den eigenen Trieben, anderenfalls droht die Gefahr
des Abtotens des vitalen Teils im eigenen Selbst, von Eros (ebd., S.109).
Aber es geht auch um den Kontakt mit Thanatos, dem Todestrieb, den
destruktiven und den leblosen Teilen des eigenen Selbst, sonst droht die
Gefahr, dass dieser dunklere Bereich nach aufSen, auf Andere, Fremde,
Anderes, projiziert wird, in ewigem Vernichtungshunger. Und konnte
nicht schlieflich die vorsichtige Anfreundung mit dem Trieb zur Auflo-
sung uns uber die letzte Schwelle helfen, wenn die Schmerzen grofSzii-
gig bekampft werden und uns die Liebe anderer hilft? Ich denke hier
an Christien Brinkgreves Erzihlung vom Sterben ihres Bruders. Bei die-
ser Erinnerung wie in ihrem ganzen Buch erlaubt sie sich und den Le-
sern das Erleben sehr starker Gefiihle. Sie transzendiert entschieden den
ublichen akademischen Verhaltensstandard rigider Affektkontrolle bei
intellektuellen Leistungen. Das steigert die Erkenntnisfahigkeit: » Men-
schen sind so intelligent, wie es ihre Gefiihle zulassen.« (ebd., S.117,
Ubersetzung HPW)

Wie lebt man weiter angesichts des nahenden Todes? Diese Frage stellt
sich die Autorin bei der Erinnerung an den letzten Lebensabschnitt ih-
res Bruders Maarten (ebd., S.82 ff). Der Darmkrebs lief§ ihm nur noch
ein Jahr. Als erstes taucht frithe Erinnerung auf, gemeinsames Spielen,
er mit seinem Biren, sie mit ihrem Affen. Dann die Magie bei der Ent-
wicklung der Fotos in seiner Dunkelkammer, die besonderen Augenbli-
cke Kairos. SchliefSlich das letzte Jahr. Seine grofSe Willenskraft und Le-
benslust konnen dem Wiiten der Krankheit korperlich nicht standhalten.
Sein physischer und sozialer Bewegungsraum schrumpft, jedoch weitet
sich sein geistiger und emotionaler Spielraum. Erstarrungen verschwin-
den, er offnet sich fiir viele gute Dinge, fiir eine neue Liebe. Doch auch
seine Ex-Frau, von der er schon lange geschieden war, sorgt mit grofer
Zuwendung fiir ihren friheren Mann - eine Scheidungsbeziehung, die
besser war als manche Ehe. Und dann die vielen intensiven Gesprache
mit der Schwester Christien, die dartiber Buch fiihrt. Sie haben viel ge-
sprochen und viel geschwiegen; die Baume an der Gracht betrachtet, den
Einfall des Lichts; tiber die gonnende Liebe und die missgtinstige Vari-
ante, die fordernde entgegen der erdriickenden Form; tiber die grundle-
genden Dinge des Lebens, die Liebe und den Tod. Noch nie in ihrem Le-
ben habe sie so viel tiber die Liebe gesprochen, auch tiber Schonheit, und
das mit einem Mann, der weifS, dass er nicht mehr lange zu leben hat.
Sein Korper verfallt, sein Geist wird vitaler und offener; in seinen Fotos
werden die Kontraste zwischen Licht und Schatten stirker, das Licht le-
bendiger. Sein Werk wird eigener und beseelter; eine letzte Bliite, bevor
der Verfall obsiegt.

166

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IM HERZEN VON LICHT UND FINSTERNIS

Im selben Jahr 2010 wird bei einem Freund, dem Philosophen René
Gude, Krebs diagnostiziert. Diesem bleiben noch sieben Jahre, sieben
fette Jahre, wie seine Frau spater beim Begriabnis sagt, obwohl sie auch
gezeichnet waren durch Chemotherapie, Bestrahlung, Operationen,
Amputation und vieles andere Elend (ebd., S.86 ff). Hier ist jedoch die
Anstrengung viel stirker darauf gerichtet, guten Mutes zu sein, sich mit
vielen Freunden zu umgeben, an die Offentlichkeit zu gehen. Als die
Krankheit sich verschlimmert, nimmt die Produktivitit zu und die 6f-
fentlichen Auftritte: eine Angstbliite gegen Ende, wie der Kranke selbst
es nennt. In der Gegeniibertragung unserer Zeugin jedoch tritt ein »ge-
spaltenes Gefithl« auf (ebd., S. 86). Sie fithlt einerseits Bewunderung,
und wenn sie auf seinem Wohnboot zu Besuch ist, fiihlt sie sich aufge-
nommen in die positive Stimmung. Bei der Ruckfahrt jedoch tiberkommt
sie massive Niedergeschlagenheit. Sie kann die nackte Wirklichkeit in
vollem Umfang erfahren, ohne ihn damit zu belasten. Das gespaltene
Gefiihl pocht auch im Riickblick weiter. Sie erinnert sich anderseits an
Augenblicke, in denen sich ein Raum auch fiir die schwarzen und schwe-
ren Seiten offnete, vor allem zu Beginn der Krankheit. Kurze Momente,
aber als kostbar und intim in die Seele geschrieben. Eine andere Form
der Spaltung zeigt sich bei der Krebsdiagnose und schlechten Prognose
eines weiteren Freundes. Doch dann bessert sich sein Zustand. Er lebt
nun mit zwei Erzdhlungen abwechselnd, jener der medizinischen Spezi-
alisten und jener der Tod verkiindenden Ddmonen, die ihn immer wie-
der anfallen, sein Denken besetzen und seine Gefiihle beherrschen. Er
entscheidet sich fur die hoffnungsvollere Variante, die, mit der er leben
kann, und verdringt die andere ginzlich. Aber nachts kommen nun die
Angsttraume. Was sich tagstiber wegdriicken lasst, zeigt nachts sein Ge-
sicht (ebd., S. 94 ff).

Bei ihrem Bruder hingegen war stets die Intensivierung des Lebens und
das Dunkle der Todesnihe fiihlbar. Alle jedoch haben, wie sie jetzt sieht,
die vitale Aufgabe bewaltigt, sich mit den Menschen und Stimmungen
zu umgeben, die sie in der jeweiligen Phase notig hatten. Wenn man je-
mandem auf diesem Weg begleiten kann, entsteht, so Christien Brink-
greves Erfahrung, eine Intensitdt und Intimitdt des Kontaktes, der Be-
ruhrung und Beziehung, welche ein Leben lang bleiben. Man kann die
Gestorbenen bei sich behalten. Eine Form von Nihe, die an Gliick her-
anreicht. Hitte ihr das jemand vorausgesagt, sie hitte es nicht begreifen
konnen (ebd., S. 90).

Verlust und Schaffung von etwas Neuem, Tod und Geburt, Natalitit,
Schaffenskraft.

Johann Sebastian Bach komponierte die Goldbergvariationen fiir sei-
nen verstorbenen Sohn. Anderthalb Jahre schloss er sich mit dieser Mu-
sik gegen die Auflenwelt ab. Solange er komponierte, konnte er seinen
Sohn bei sich behalten und wurde vor Ratlosigkeit bewahrt. Aber die

167

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Struktur, die er fiir das Musikstiick entworfen hatte, zwang ihn zum
Abschluss, den er nicht wollte. Gegen Ende verlangsamte er sein Ar-
beitstempo (ebd., S. 65). Diese Musik, die sie obsessiv studierte, hat
Anna Enquist nach dem Tod ihrer Tochter ins Leben zurtickgefiihrt. Die
Musik, ihr auf der Struktur der Goldbergvarationen aufbauendes Buch
Contrapunt, in dem sie ihrer Tochter Form geben und sie bei sich behal-
ten konnte, solange der Schreibprozess wahrte, und ihr Enkel. Das Buch
war ein Abschiedslied, und als die Frau auch davon Abschied nehmen
muss, iiberkommt sie das Gefiihl, dass Bach sie bei der Hand nimmt und
durch die letzte Variation fuhrt (ebd., S. 64 ff.). So wie spater ihr kleiner
Enkel sie durch die Stadt fiihrt, sie mit seinen Augen sehen lehrt und sie
ihre Todessehnsucht ablegt, um fuir ihren Enkel da zu sein. Sie fasst das
in ein Gedicht iiber die wiedergeborene Stadt, in der sie selbst wiederge-
boren wird. Auch Christien Brinkgreves Buch baut auf der Struktur der
Goldbergvariationen auf. Auch sie schliefSt mit einer letzten Aria, wel-
che den Beginn wieder aufnimmt. Ihr Ausgangs- und Endpunkt sind die
schweren depressiven Schube ihrer Mutter, die diese immer wieder plotz-
lich wie aus dem Leben rissen und sie ihren Kindern entzogen. Doch im-
mer wieder kehrte die Mutter voller Lebenskraft zuriick. In hohem Al-
ter lebt sie noch immer, und auch ihre Depressionen halten sich wacker.
Obwohl sie so lange mit diesem dunklen Teil ihrer selbst zusammenlebt,
fuhlt sich dieser nach wie vor wie ein Fremdkorper an, als ob er nicht
auch zu ihr gehore. Erst eine Generation spater arbeitet ihre Tochter an
der Integration der zerstorenden und der schaffenden Triebe, welche ihr
so frith und schroff im Leben begegnet waren. Vielleicht deshalb konn-
te auch die Tochter zu ihrer eigenen Uberraschung Mutter werden und
Kinder als einen wesentlichen Quell von Lebenskraft begreifen — und als
grofse Herausforderung fiir diese.

Die Integration von Lebens- und Todestrieben ruht vielleicht auf ihrer
urspriinglichen Einheit auf. So konnten wir uns alle immer von neuem
als jener erste Mensch von Albert Camus’ letztem unvollendeten Roman
begreifen und mit ihm die Hoffnung teilen, dass diese unbekannte Kraft,
welche ihn all die Jahre, gleich wie hart die Umstidnde auch waren, tiber
die Tage erhoben hatte, ihm auch, und »mit der gleichen unerschopfli-
chen GrofSzuigigkeit, mit der sie ihm Grunde gegeben hatte zu leben, ihm
auch Griinde geben moge ohne Revolte zu altern und zu sterben« (Ca-
mus 1994, S. 307, Ubertragung HPW).

Mit der Natalitit oder Geburtlichkeit ist immer auch die Neues zur
Welt bringende Kreativitit verbunden. In den vielen Beispielen aus
Kunst und Wissenschaft, die ich in diesem Buch ins Feld fiihre, spielt
die deutende Seite der Kreativitit eine besondere Rolle. Diese Kreativi-
tat in der Wahrnehmung konnte man »als einen schopferischen inter-
nen Prozess bezeichnen, in welchem neue Wirklichkeiten generiert wer-
den, die Deutungspotenziale fiir mogliche, primar noch unerschlossene

168

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

Auflenwirklichkeiten bereithalten. Und zwar dies in einer Weise, die zur
Angstreduktion fiihrt, weil letztlich damit das unerschlossene >Unheim-
liche« reduziert werden kann«, wie es der Psychiater und Philosoph Hin-
derk M. Emrich ausdriickt (Emrich 2012, S. 116).

Nirgends sonst geht es so sehr um Angstreduktion und das Unheimli-
che wie bei allem, was an Sterblichkeit und Tod gemahnt, sei es eine in-
nere oder duflere Wirklichkeit oder deren Wechselwirkung. Nichts wire
demnach so geeignet, eine neue Sicht auf das Leben zu eroffnen wie die
lebendige Einbeziehung des Nichtlebenden und die Erkenntnis, dass man
dem Tod seinen Schrecken nehmen kann.

27. Der faustische Pakt und sein Echo

Der kanadische Philosoph Charles Taylor bezeichnet den Kapitalismus
als unseren faustischen Pakt:

»Die entscheidende Einsicht hatte Karl Marx bereits in den 1840er Jah-
ren. Er sah, dass der Kapitalismus die innovativste und kreativste Wirt-
schaftsordnung der Menschheitsgeschichte ist und zugleich auch die
zerstorerischste. Marx erkannte, dass der Kapitalismus einerseits zu un-
geahnten okonomischen Leistungen fithrt und andererseits dazu neigt,
jede Gesellschaft, in der er sich entwickelt hat, unaufhaltsam zu unter-
graben und aufzulosen. (...)

Wir versuchen, der Okonomie und der wirtschaftlichen Entwicklung
durch vorauseilende Bejahung zu entkommen; wir wollen schneller sein
als »der Geist, der stets verneint<. Dabei entgeht uns, dass gerade die un-
ablassige Bejahung des 6konomischen Fortschritts vielleicht die verhee-
rendste Verneinung von allen ist« (Taylor 2005).

Jedenfalls gilt das, wenn man sich der herrschenden, zumeist noch un-
ausgesprochenen Definition von 6konomischem Fortschritt als immer
weniger kontrollierter, tendenziell durchdrehender Kapitalakkumulation
fugt. Fur diese unféormig wuchernde Kapitalform steht weiter die War-
nung von Marx vor der Herrschaft der im Kapital akkumulierten toten
Arbeit uber die lebendige Arbeit im Raum. In der ohne politische und
soziale Einhegung und Zivilisierung drohenden kapitalistischen Kern-
schmelze wird auch Marx’ tibertiinchtes Menetekel an der Wand, das
vom Kapitalismus als seinem eigenen Totengraber, wieder lesbar.

Eine kommunistische partei- und staatskapitalistische Diktatur mit
Bereicherung der politischen Eliten wie in China wird diese Kontrol-
le mangels Gewaltenteilung und pluralistischer Vielfalt in einem rechts-
staatlichen Ordnungsrahmen ebenfalls nicht langerfristig leisten konnen,
es sei denn sie findet im Erbe der chinesischen Zivilisation wirksame Ge-
gengifte, die als funktionale Aquivalente der aufklirerischen Tradition

169

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

der universalen Menschenrechte wirken. Es kann allerdings auch ohne
institutionelle Demokratisierung in Ein-Parteien-Staaten wie China zu
einer funktionalen Demokratisierung kommen, wenn die Netzwerke der
Verflechtung in Wirtschaft und Gesellschaft immer dichter und komple-
xer werden. Das gilt mit dem Aufstieg von Staaten aus der Peripherie und
Halbperipherie in das Zentrum auch fur die Weltgesellschaft.

Es gibt mehr als einen faustischen Pakt und alle diese Pakte der Mo-
derne finden mehr als einen Widerhall. Und doch kann man, bei aller
Pluralitit, vom Idealtypus des faustischen Pakts sprechen. Und dieser
breitet sich tiber die ganze Welt aus, urspriinglich ein Mythos, jedoch in
dieser Verkleidung in Wahrheit enthtillend. Was ist der Inhalt von Fausts
Pakt mit dem Teufel? Was ist des »Pudels Kern«? Es geht immer darum,
dass die menschlichen Krafte und Ressourcen hoffnungslos weit unter
den angestrebten tiberhohen und zugleich egozentrisch-riicksichtslosen
Zielen liegen. Die Menschen glauben, tibernatiirliche Krifte zu brau-
chen, und wenn sie dafiir den Himmel nicht anzapfen konnen, so ver-
suchen sie es eben mit der Holle. Der Kapitalismus ist eine ambivalente
Form dieses faustischen Pakts, der Totalitarismus eine ungemischt de-
struktive Ausgeburt der Moderne. Beide beruhen auf Uberausbeutung
der dufseren Natur wie zugleich der inneren menschlichen Natur:

»Das System der Erwerbsarbeit in der Arbeitsgesellschaft hat mit Ent-
grenzung, Beschleunigung und Vergleichzeitigung einen Charakter an-
genommen, dessen pathogene Eigenschaften immer deutlicher zutage
treten. (...) Zudem werden neue, alternative Arbeitsutopien in der oder
jenseits der Arbeitsgesellschaft benotigt, deren Entwicklung den Mut
erfordert, gegen abtotende Realitit kreative Lebensbejahung zu den-
ken, jenseits von Leistungszwingen (...) in denen die in der Simultanitat
auseinander gebrochenen Ich-Anteile wieder zusammenfinden konnen«
(Morgenroth 2015, S. 208 f.).

Mit Hilfe moderner Errungenschaften, vor allem jenen der Aufkliarung,
ermoglichen wir das Leben von mehr Menschen zur gleichen Zeit auf
der Erde als je zuvor. Die Uberdehnung und nahende Erschopfung der
natiirlichen Ressourcen und vielleicht auch jener an Menschlichkeit, die
verzweifelt-fiebrige Destruktivitat iibersteigerter Konkurrenz der Staaten
und Wirtschaftsimperien droht die menschliche Erfolgsgeschichte, die
anthropologisch eine der immer ausgefeilteren Kooperation ist, jedoch
wieder zunichte zu machen (Tomasello 2014, Bateson 2017, Lenk 2013).
Der Teufel tritt bei Thomas Mann als Handler auf, als raffinierter
Kaufmann, als Marktschreier, der kreative Zeit gegen die Verschreibung
von Korper und Seele seines Opfers, das zugleich Tater ist, verkauft:

»Blof$ so Zeit, Nein, mein Guter, das ist keine Teufelsware. Dafiir ver-
dienten wir nicht den Preis, daf§ das Ende uns gehore. (...) GrofSe Zeit,
tolle Zeit, ganz verteufelte Zeit, in der es hoch und tiberhoch hergeht,

170

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

— und auch wieder ein bifichen miserabel natiirlich« (Mann 1997,
S.311).

In schier unglaublicher Verdichtung wird der Geist des Teufelspakts in
Thomas Manns Doktor Faustus und im Roman tiber die Entstehung des
Romans sicht-, hor,- fithl- und denkbar gemacht. Denn in der Hitze und
Kilte dieses Paktes selbst ldsst er sich kaum noch denken. Wer nie zum
Augenblicke sagen kann »verweile doch, du bist so schon« — oder auch
nur: Verweile doch — ist fur das reflektierende Denken seines individu-
ellen und kollektiven Schicksals verloren. Beschleunigung betiubt. Zu-
dem, wihrend bereits Goethes Faust sein Gretchen im Rausch des Teu-
felspaktes in den Tod treibt, ist bei Thomas Manns Faustus der Verzicht
auf Liebe, ihr Verbot, ihre Unmoglichkeit, ausdriicklicher Bestandteil des
Paktes, mit Todesfolge fiir die auch nur andeutungsweise Geliebten. An-
griff auf Bindungen auch hier, erst recht auf die Bindung aller Bindun-
gen, auf den Kern des Eros, auf die Liebe zur Welt und zum Leben in
der Gestalt eines geliebten Menschen. Als Gegenleistung ein kunstleri-
scher Durchbruch in Hohenregionen, die mit menschlichen Kriften al-
lein unerreichbar wiren.

Aber ist es angemessen, hier vom Teufel oder vielleicht gar von Gott,
zu sprechen? Von Entititen also, deren Existenz umstritten ist und ihre
wissenschaftliche Beweisbarkeit erst recht? Dem liefSe sich entgegenhal-
ten: »Wir brauchen keinen Beweis fiir ihr Sein, es genuigt, daf§ wir im-
mer wieder von ihnen reden miissen« (Jung 1987, S. 57). Dann fragt
sich, wovon wir reden, woriiber wir kommunizieren, wenn wir den Teu-
fel an die Wand malen. Thomas Mann zitiert zustimmend eine erhellen-
de Passage aus einer Vorlesung tiber religiose Philosophie. Dort wird der
Teufel, man konnte auch sagen das Teuflische, als eisig beschrieben, als
»hochste Geniigsambkeit in sich selbst«, als extreme Gleichgiiltigkeit und
»sich selbst geniefSende Verneinung« schliefSlich als »Erstarrung der lee-
ren Selbstgewissheit (...), der alles Leben mit Ausnahme der stechends-
ten Egoitit entwichen ist« (Mann 1997, S. 767). Das konnte man heute
klinisch als extreme Steigerungsform eines pathologisch-bosartigen Nar-
zissmus lesen, es erinnert an André Greens Analyse des Todesnarzissmus
mit seiner Klinik der Leere oder Klinik des Negativen und einer »durch
die vorangegangene Schwichung der erotisch-libidinosen Besetzung frei-
gesetzten Destruktivitat« (Green 2011, S. 237 ff.).

Besonders im Komplex der toten Mutter, der sich nicht aus einer real
toten Mutter speist, sondern aus einer psychisch toten, fiir ihr Kind un-
erreichbaren Mutter, spricht Green von einem kalten Kern der Patien-
ten, der »brennt wie Eis und anisthesiert wie das Eis; aber so sehr die
Kilte auch gespiirt wird, die Liebe bleibt unverfiigbar. Das sind kaum
Metaphern. Jene Analysanden klagen dariiber, mitten in der Hitze zu
frieren. Sie frieren unter der Haut, in den Knochen. Sie fiihlen sich, in

171

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

ihr Leichentuch gehiillt, von einem Todesschauer durchdrungen« (Green
2011, S. 248 f.). Dies Ausweglose zwischen Hitze und Eiseskalte ent-
spricht Thomas Manns Hollenschilderung (Mann 1997, S. 301 ff.) und
der Holle, die sein Faustus, der Tonsetzer Adrian Leverkiihn, in sich
tragt. Seine Hollenschilderung ist vor allem vor dem Hintergrund der
Folterkeller der Gestapo und vom dem, was von den Konzentrationsla-
gern schon zu ahnen war, zu lesen (ebd., S. 747). Und uber Hitler heifst
es, dass er »nie nirgends gelebt hat als in der Holle« (ebd., S. 769).

Was unterscheidet nun tiberhaupt das Teuflische oder Hollische vom
Tod oder Todestrieb? Denn auch dem Teuflischen ist alles Leben entwi-
chen, mit der einzigen Ausnahme extremster » Egoitat«. Diese bindungs-
feindliche Ausnahme ist jedoch viel zerstorerischer und morderischer
als ein natirlicher Tod, der seinen Lauf nimmt. Sie greift auf Widerna-
turliches zuriick, um den gewaltigen Forderungen eines hypertrophen
Ich-Ideals zumindest scheinbar gentigen zu konnen (Green 2011, S. 240).
Zugleich stofSen wir hier auf eine gnadenlose Riucksichtslosigkeit gegen-
uber allen anderen Lebensformen und LebensdufSerungen, schliefSlich
auch der je eigenen. Bateson hat gezeigt, dass dies ein zentraler Denk-
fehler der Moderne ist, der iiber den Darwinismus und Sozialdarwi-
nismus weit hinausreicht. Die untote Lebensform des pathologischen
Narzissmus mag die Selbstzerstorung hinausschieben, indem sie in Ge-
danken, Wort und Tat ihre soziale und natiirliche Umwelt und Lebens-
verflechtung zerstort, wird sich selbst jedoch auf diesem Umweg umso
griundlicher zerstoren (Bateson 2017, S. 620), vergleichbar einem bos-
artigen Tumor.

Das Teuflische oder Hollische entspricht Kants absolutem Bésen. Man
konnte von einem Durchdrehen des Todestriebes sprechen, einem Um-
schlagen des verleugneten Todes in todliche Pathologie.

Der exemplarische Fall des Doktor Faustus geht in seiner tragischen
Verwicklung dartiber noch weit hinaus. Hier bezahlt einer in hochster
Verzweiflung mit allem Leben in ihm und in seiner Reichweite und tber
ihn hinaus fur den einzigen lebenswerten Fetzen Leben, der ihm erreich-
bar zu sein scheint. Von umso kostbarerem Stoff muss dieser Fetzen, in
diesem Fall das Notenpapier mit dem kompositorischen Werk, nun sein.
Wie ist dieser tiber alle MafSen kostbare und kostspielige Stoff beschaf-
fen, und um welchen Preis kann dieser unheilige Gral errungen werden?
Welche menschlich-unmenschlichen Denk- und Handlungsweisen sind
im Faustmotiv allgemein und speziell von Thomas Mann wie zu einem
kristallinen und scharf schneidenden Diamanten verdichtet worden?

Um Abtotung geht es allerdings auch hier, um Abtotung aller warmen
und liebenden Gefiihle bei dem ins Exemplarische gesteigerten Protago-
nisten und um seine Verwendung als kaltes Mordinstrument gegentiber
denen, die er, so wissend-unwissend wie die Deutschen dieser Zeit gegen-
tber ihrer staatlichen Mordmaschinerie, blaudugig zu lieben wagt — man

172

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

wire versucht von Wegschauen zu sprechen, wenn nicht die faustische
Figur des Adrian Leverkiithn selbst iber den Tod seines innig geliebten
Neffen, Nepomuk Schneidewein, genannt Echo, dieses beichten wiirde:

»Da aber das Kind von Fleisch und Blut und es bedungen war, daf§ ich
kein menschlich Wesen lieben durfte, so bracht Er es um ohn Erbarmen
und bedient sich dazu meiner eigenen Augen. Denn ihr miifSt wissen,
daf3, wenn eine Seele heftig zur Schlechtigkeit bewegt worden, so ist ihr
Blick giftig und natterisch, am meisten fur Kinder« (Mann 1997, S. 662).

Das Kind, welches in allen Details grisslich an einer Hirnhautentziin-
dung stirbt, ist Thomas Manns Lieblingsenkel Frido Mann so genau
nachgebildet, dass der Autor es fiir angezeigt hielt, die betreffenden Ro-
manpassagen moglichst lange vor der Mutter, seiner Schwiegertochter,
zu verbergen. Gewiss ist im Roman, den Mann als Roman seiner Epoche
bezeichnet, mit dem morderischen Er der Teufel gemeint, aber im Ro-
man uber die Entstehung des Romans, einem hochst reflexiven Werk, fin-
det sich die Beschreibung von Hitlers »stupidem Basiliskenblick« (ebd.,
S. 806) als dem einer mythischen, durch ihren blofen Blick totenden
Schlange. Die besondere Giftigkeit fiir Kinder erinnert zugleich an A.
Greens Analyse der verinnerlichten toten Mutter und an Robert Heims
Analysen von Patienten, die eine abtotende Nazi-Mutter verinnerlicht
hatten.

Eine sonderbare Paradoxie ergibt sich aus dem Umstand, dass die
Faustus-Figur all dieses todliche Gift gierig aufsaugt, um das Unbeleb-
te und Erstarrte der zeitgenossischen Kunst und Kultur zu tiberwinden.

Die beiden Hauptdynamiken des Faustkomplexes liegen in einer ex-
ponentiellen Steigerungsspirale der kreativen und destruktiven Krifte,
die tiberdies dialektisch ineinander verschlungen sind und dabei eine Be-
schleunigungstendenz aufweisen. Beides erschwert die Fihigkeit, tuber
diese Dynamik hinauszudenken oder wenigstens innerhalb ihrer nach
Wegen zu suchen, die nicht in den Abgrund fithren. Kontrollverlust
droht. Es wird zwischen Euphorie und Apokalypse geschwankt und ge-
taumelt, oder, noch tiefer in die Irre und in das Irre fihrend, Aufstiegs-
und Untergangspotenzial werden in der Wahrnehmung gespalten, kon-
nen gar nicht mehr in ihrem widerstreitenden Zusammenhang gesehen
werden.

Wohin fuhrt der mit Blut und Leben erkaufte durchdrehende Durch-
bruch gewissermafSen negativer Kreativitdt? Auf die Opferung des ge-
liebten Kindes Echo antwortet Leverkiihn, der zwar kiihn lebt, doch zu-
gleich wie ein Untoter, mit einer schrecklichen Identifikation mit dem
Aggressor: »Was man das Menschliche nennt...um was die Menschen ge-
kampft, wofiir sie Zwingburgen gestiirmt (...) haben, das soll nicht sein.
Es wird zuriickgenommen. Ich will es zuriicknehmen« (ebd., S. 633). In
seinem Endzeitwerk komponiert er ein Negativ, letztlich eine dialektische

173

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Negation, von Beethovens neunter Symphonie und besonders der Ode
an die Freude. Jeglicher Liebe zur Welt wird abgeschworen. Aber dann,
am Ende allen Endes, in einer Transzendenz der Verzweiflung:

»was ubrigbleibt, womit das Werk verklingt, ist das hohe G eines Cello,
das letzte Wort, der letzte verschwebende Laut, in pianissimo-Fermate
langsam vergehend. Dann ist nichts mehr. Schweigen und Nacht. Aber
der nachschwingend im Schweigen hingende Ton, der nicht mehr ist,
dem nur die Seele noch nachlauscht, und der Ausklang der Trauer war,
ist es nicht mehr, wandelt den Sinn, steht als ein Licht in der Nacht«

(ebd., S. 650).

Die moderne Wissenschaft, prominenteste Erbin der Aufklarung, repra-
sentiert einen weiteren faustischen Pakt, und es ist offen, welche Art
Licht und Nacht sie erzeugt. Die explosionsartig anschwellende Fihig-
keit der Menschen, vom eigenen Verstand offentlichen Gebrauch zu
machen, und das im Falle der Wissenschaften in institutionalisierter
Systematisierung, hat die menschlichen Lebensverhiltnisse umfassend
verbessert, angefangen mit »dem Kostbarsten, dem Leben selbst. Bis ins
frithe 19. Jahrhundert betrug die durchschnittliche Lebenserwartung in
der Regel nicht mehr als etwa 30 Jahre. In den letzten zwei Jahrhunder-
ten ist sie weltweit auf 71, in den entwickelten Landern auf 81 Jahre ge-
stiegen (vgl. Pinker 2018). Doch Aufklirung und Wissenschaften unter-
liegen ihrer eigenen Ambivalenz und Dialektik.

In Gustav Grindgens’ Verfilmung von Goethes Faust wird in den He-
xensabbath eine Atombombenexplosion eingeblendet. Und wihrend im
Roman Doktor Faustus alles auf Leverkiihns apokalyptisches Oratori-
um zustrebt, setzten die USA erstmals Atombomben ein, in denen, wie
Thomas Mann schreibt, »die Krifte des gesprengten Uran-Atoms wirk-
sam« und

»wenige Tage nach der Heimsuchung Hiroshimas mit kosmischen Ge-
walten, an deren Dienstbarmachung zum Zwecke unerhorter Zersto-
rung Tausende Menschen in geheimnisvoller Arbeitsteilung, mit einem
Kostenaufwand von zwei Milliarden Dollars gewirkt...hatten, wurde
Nagasaki von demselben Schicksal ereilt. Es war eine politische Ex-
ploitierung des »Inneren der Natur«, in das, wie der Dichter meinte,
dem »erschaffenen Geist« nicht zu dringen bestimmt war« (Mann 1997,
S. 762 f.).

Auch hier also die durchaus frevelhafte Uberschreitung natiirlicher und
menschlicher Grenzen — nur im Handeln, oder auch schon im Denken?
In Bezug auf die neuere Physik, Relativititstheorie und Quantenphy-
sik und ihr totales Vernichtungspotenzial schreiben Frido Mann, Enkel
von Thomas Mann, und Christine Mann, Tochter des Physikers Wer-
ner Heisenberg:

174

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

»So sind die einzelnen technischen Schritte zur Herstellung etwa einer
Massenvernichtungswaffe in ihrer Wertigkeit durchaus neutral« (Mann
und Mann 2017, S. 200).

Aber das eben ist durchaus die Frage. Wird hier die moralische Schat-
tenseite der modernen Arbeitsteilung nicht gesehen? Wenn zum Zwecke
unerhorter Zerstorung Tausende Menschen in geheimnisvoller Arbeits-
teilung kooperieren, schliagt das anthropologisch-menschheitsgeschicht-
lich lebensfordernde Prinzip der Kooperation in sein todliches Gegenteil
um. Horen wir da nicht bestenfalls das halbierte Echo der Heimsuchung
Hiroshimas mit den kosmischen Gewalten der ersten Atombombenex-
plosion? Lasst sich nicht mit mindestens dem gleichen Recht — und die
Unschuld sowohl der technischen wie der gedanklichen einzelnen Schrit-
te bestreitend — sagen:

»Im Innern des Grauens von Nagasaki und Hiroshima liegt die Schon-
heit von Einsteins E=mc2« (Winterson 2000).

Es ist hier an Hannah Arendt und Kafka zu erinnern, um ein angemes-
sen zweischneidiges Bild einer ebensolchen Wirklichkeit zu erhalten. Die
modernsten wissenschaftlichen Denkmodelle entsprechen demnach, von
der Atomphysik ausgehend, nicht mehr irdischen Beztigen, sondern kos-
mischen, und betrachten unsere Welt und das Leben nur noch als Spe-
zialfall kosmischer Strukturen. Der Beobachtungsstandpunkt sei ein ge-
dachter archimedischer Punkt im Weltall, von dem aus die Welt zuerst in
der Vorstellung, dann real, im Sinne atomarer Zerstorung, aus den An-
geln gehoben werden konnte.

Hannah Arendt zitiert hier, bezogen auf den modernen Wissenschaft-
lertypus und Menschen, Franz Kafka:

»Er hat den archimedischen Punkt gefunden, hat ihn aber gegen sich
ausgenutzt, offenbar hat er ihn nur unter dieser Bedingung finden diir-
fen« (nach Arendt 2014, S. 318).

Hier entpuppt sich der sidkularisierte Teufel als Beziehungsfalle und die
Beziehungsfalle als teuflisch. Treffend wird diese Falle alltagssprachlich
oft als » Teufelskreis« bezeichnet. Vielleicht konnte man versuchen, ihm
oder ihr begrifflich und begreifend als double-bind, als strukturelle Dop-
pelbindung im Sinne von Gregory Bateson und Norbert Elias auf die
Schliche zu kommen. Vielleicht ist es auch noch etwas vertrackter. Diese
Beziehungsfalle kommt daher, dass der Teufel, mit dem wir Heutigen es
zu tun haben, zugleich einen grofSen Modernisierer und den Urabgrund
alles Archaischen darstellt, die beschleunigte Auflosung alles Lebendi-
gen, die Riicknahme der Denk- und Lebensebene des Universums im
Geschwindigkeitsrausch. Der mit seiner vergifteten Hilfe erzeugte musi-
kalische Durchbruch des Doktor Faustus, welcher einen der Kultur ins-
gesamt, im Sinne von Durchbruch und Zusammenbruch, zu hochstem

175

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Ausdruck zu bringen versucht, steigert und fihrt Kultur hohnisch zu-
gleich ad absurdum, ist zugleich archaisch und primitiv. Nicht umsonst
ist Theodor W. Adorno, Thomas Manns wichtigster musiktheoretischer
Berater, zugleich einer der Autoren der Dialektik der Aufklarung.

Die raffiniert-primitive Modernitit des Teufels oder die teuflisch-raf-
finierte Primitivitat der Moderne besteht in ihrer Zweckrationalitit, so-
fern diese als Weber’scher Idealtypus, als reiner, ungemischter Typus,
durchgesetzt werden soll. Das gilt bereits fur Die Schwarze Spinne, fir
die Teufelsfigur von Jeremias Gotthelf in dessen gleichnamiger Novelle
aus der Mitte des 19. Jahrhunderts (Gotthelf 2012). Der Teufel macht
stets Angebote, die so gestaltet sind, dass sie aus zweckrationaler Per-
spektive, nach einem ersten Zuriickschaudern, eigentlich nur angenom-
men werden konnen, auch wenn es dabei um das Opfern eines neugebo-
renen, ungetauften Kindes geht. Was ist schliefSlich ein Kind gegen das
Zugrundegehen eines ganzen Dorfes?

Zygmunt Bauman hat in seiner Dialektik der Ordnung demonstriert,
wie die Nazis mit genau der gleichen Art Falle die Juden dazu bringen,
an ihrer eigenen Vernichtung arbeitsteilig mitzuwirken. Bei jedem zweck-
rationalen Schritt, den die Opfer zu wihlen glauben, taumeln sie tiefer
in Verstrickung und Vernichtung. Was die Opfer auch tun, es ist tragisch
falsch und ausweglos, so wie Bateson es am Terror schizophrenogener
Miitter und Familien gegeniiber ihren Kindern aufzeigt.

Erst der wertrationale Ausstieg aus dieser Fallenlogik, die mit allen
Raffinessen versperrte Metakommunikation, die Kommunikation zu-
mindest mit sich selbst tiber die Beziehungs- und Kommunikationsfalle,
in die man gelockt wurde, gibt Hoffnung auf ein Stiick Menschenwiir-
de, um deren Vernichtung es in besonderem Mafle geht und die ange-
sichts grauenhafter Brutalitit und niedrigster Gemeinheiten, die im Dok-
tor Faustus als Hollenqualen in wie ohnmachtiger Sprache angedeutet
werden, nur in — allerdings wesentlichen — Andeutungen zu retten ist.

»Verachte nur Vernunft und Wissenschaft, des Menschen allerhochste
Kraft, so hab ich Dich schon unbedingt« — so kann noch Goethes Me-
phisto zu triumphieren hoffen. Bei de Sade und Goethe mag das abso-
lut Bose noch den absolutistischen Herrschern und den abgefeimtesten
ihrer Hoflinge abgeschaut sein. Thomas Manns Teufel, Hitler und sei-
nen primitiv-schlauen Vor- und Hilfsdenkern abgeschaut, stiirzt uns in
tiefere Hollen oder teuflischere Tiefen. Vernunft und Wissenschaft sind
selbst von Tod und Teufel durchseucht und mussen sehr kritisch tiber-
priift und vor allem einer Kritik der instrumentellen Vernunft unterzo-
gen werden, um die ungenief$bare Spreu vom Weizen zu trennen, wenn
ein solch harmloses Bild tiberhaupt noch angingig ist.

Wohin sollen wir uns noch wenden, wenn die Vordenker der Hollen
von Hiroshima und Nagasaki, ganz zu schweigen von dem, was ihre
schrecklichen Epigonen seitdem an massenmorderischem Humanozid

176

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

ersinnen und ihren jeweiligen Herrschern andienen, wenn die harmlosen
Denker der Quantenphysik nicht nur in unberiihrter Empfiangnis ihrer
potenziell hochst zerstorerischen Gedanken sind, sondern auch schuld-
los an den an sich neutralen Anwendungsmoglichkeiten? Mehr noch,
wenn sie potenziell Denkwelten eroffnen, die das Gegenteil abtotenden
Denkens zu sein scheinen? Wenn etwa Frido Mann, dessen kindliches
Abbild im Roman seines GrofSvaters im eiskalt kreativ-destruktiven To-
desrausch des faustischen Teufelspaktes grisslich zugrunde ging, beim
Denken uber dieses Denken, nachdem er »Leben als bedeutungsvolle
Information« und »Bewusstsein als sich selbst erkennende Informati-
onen« dargestellt hat, sein Erleuchtungserlebnis beim Studium quanti-
scher Phanomene dergestalt beschreibt, »dass wir dadurch unserer ei-
genen menschlichen Natur, unseren Erfahrungen, unserem Denken und
Fuhlen, ja der Welt unserer Phantasien sehr viel niher kommen konnen
als mit dem starren Weltbild der (...) klassischen Physik, welche eine
strenge Trennung zwischen Natur und Geist postulierte« (Mann und
Mann 2017, S. 160), und dies mit einem Erleuchtungserlebnis des Ig-
natius von Loyola, Erfinder der strengen Jesuitenzucht, vergleicht (ebd.
S. 166)? Was fiir eine strenge Trennung zwischen »dem offenen, mehr
oder weniger spannungsreichen Punkt, an dem die Welt der Fakten sich
in einen aus sehr vielen Denk- und Handlungsmoglichkeiten bestehen-
den Ficher geoffnet hat« (ebd., S. 164), dank eben jener Quantenphysik,
deren biblisches Licht uns eine Welt neuer Beziehungen und Maoglich-
keiten eroffnet habe, zugleich den schrecklichsten Schatten der bisheri-
gen Weltgeschichte in Gestalt des absolut Bosen, der volligen Vernich-
tung der Welt, des Lebens und des Bewusstseins, kaum am Rande streift,
jedenfalls nicht direkt mitzudenken vermag? Und da, wo endlich die-
ses Ende mitgedacht zu werden scheint, wo »diese Energie nicht nur
aufbauend und lebensfordernd, sondern auch zerstorerisch bis todlich
wirkt« (ebd., S. 173), befinden wir uns statt im atomaren Inferno aus-
gerechnet in der Musikwelt Richard Wagners, im Werk jenes Kompo-
nisten also, dem Hitler im blinden Rausch verfallen war und welches
bei Thomas Mann im Alter, kurz nach Ende des zweiten Weltkrieges,
im Roman tiber die Entstehung des Doktor Faustus ambivalente Erin-
nerungen hervorruft:

»Erinnerungen an meine lebenslange, in frihen Tagen durch Nietzsches
faszinierte Kritik nur noch befeuerte und vertiefte Verbundenheit mit
der Wagnerwelt, an die ungeheuren und in hohem Grade bestimmenden
Wirkungen, die der zweideutige Zauber dieser Kunst auf meine Jugend
gelibt. Schauerlich blofsgestellt durch die Rolle, die sie im nationalsozia-
listischen Staat gespielt, sollte sie in ihrer Reinheit (aber war sie je rein
gewesen) wiederhergestellt werden« (Mann 1997, S. 825).

177

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Vielleicht kommt es darauf an, auch bei der neuen Physik sich der Zwei-

deutigkeit ihrer zauberhaften Entzauberung der Welt hochst bewusst zu

sein:
»Wenn, wie die Forscher heute glauben herausgefunden zu haben, un-
sere Welt sich seit dem Urknall zu immer komplexeren Strukturen ent-
wickelt, dann ist das Geistige derzeit die hochste Form der Komplexitit.
Dann ist auch gut vorstellbar, dass die Menschen, die so intensiv ver-
suchen, ihnen wichtige, geistig hochstehende Ziele zu erreichen, in be-
sonderer Weise offen sind fiir Energien, die tatsichlich durch sehr lange
elektromagnetische Wellen aus dem Kosmos aktiviert werden.« (Mann
und Mann 2017, S. 171).

Nicht alles scheint also zerstorerisch zu sein, was an kosmischer Ener-
gie in die Menschenwelt geleitet wird. Und doch wirft der Teufel dem
Mann’schen Doktor Faustus vor: »Solltest Dich auch nicht so verquan-
ten, dafd du tust, als ob du mich nicht schon lange erwartet hattest«
(Mann 1997, S. 305). Wiederum lockt er hochst zweideutig auf seinen
Weg: »Was auf dem Todes-, dem Krankheitswege entstanden, danach
hat das Leben schon manches Mal mit Freuden gegriffen und sich davon
weiter und hoher fihren lassen« (ebd., S. 318 f.). Heiliges Grauen (ebd.,
S. 327) verspricht er und fragt, dhnlich wie C.G. Jung: »Lohnt es zu fra-
gen, ob ich wirklich bin? Ist wirklich nicht, was wirkt (...)?« (ebd., S. 327),
und als Wahrheit definiert er, in narzisstisch-wahnhafte Allmachtsphan-
tasien lockend, alles, was das Gefiithl von Macht und Herrschaft ver-
mehrt (ebd. S. 328). Das ist nicht zufillig die Wahrheitsauffassung von
absolutistischen, diktatorischen und terroristischen Herrschern aller Art
und Couleur und von solchen, die es gerne wiren, um ihr falsches Ich
auf Kosten anderer zu stabilisieren. Diese abgewilzten Kosten aber be-
stehen in der Schmilerung oder Vernichtung der Lebenschancen ande-
rer. Da diese aber zugunsten der Aufrechterhaltung eines pathologischen
Macht-Ichs mit all seinen paranoiden Angsten, seiner unbewussten Ver-
zweiflung und inneren Leere verwendet werden, so wird da nicht sinnvol-
les Leben zusammengerafft, sondern ein leeres und beziehungsloses Le-
ben wird tibertont und uberdeckt durch den »Totenschleier des >Lebens
in Luge« (Havel 1980). Mit anderen Worten: Solches Leben ist fur die
Katz. Es ist jedoch nicht nur null und nichtig, sondern aktive Negation.
Dieser » Wahrheitsbegriff« vergiftet die menschlichen Orientierungsmit-
tel, das symbolische Universum, ohne dass Menschen ebenso wenig leben
konnen wie ohne ihr natiirliches Universum, zumal das symbolische aus
dem natiirlichen hervorgegangen ist. Es droht die Verwesung der Worte.

An diese Grenze machtverseuchter »Wahrheit« stiefs schon Denis Di-
derot, ein fithrender Denker der Aufklarung, als er 1773/1774 versuch-
te, die Aufkldrung via Zarin Katharina IL., die sich als aufgeklarte Mo-
narchin inszenierte, nach Russland zu bringen:

178

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

»Er spurte im Umgang mit Katharina II. unmittelbar, dass Einsicht, Er-
kenntnis und Intellekt gegen den Willen zur Macht nicht ankamen. (...)
Sie lief§ ihn ungehindert reden, aber sie nahm seine Vorstellungen nicht
ernst (...). Er war der Philosoph, das Genie, der Freidenker. Sie war die
Politikerin, die Machthabende, die Entscheidungstrigerin. Er schrieb
auf Papier, sie auf die Haut der Menschen, so die Zarin.

Das Scheitern in RufSland betraf eine Kernfrage von Diderots Schaffen:
Welche Voraussetzungen sind notig, damit die Ideen der Aufkliarung
nicht leere Theorie, sondern befreiende Lebenspraxis werden koénnen?
Eine Balance der Macht unter den Menschen galt Diderot nach 1774
dabei als unabdingbar« (Abbt 2017, S. 29).

SchlieSlich entpuppt sich der Teufel als theologisch geschulter Ausbund
des Unbehagens in der Kultur: »Seit die Kultur vom Kultus abgefallen ist
und aus sich selber einen gemacht hat, ist sie denn nichts anderes mehr,
als ein Abfall« (Mann 1997, S. 329).

Dieser Welt verlogen-raffinierter Halbwahrheiten seiner Teufelsfigur
stellt Thomas Mann die Fahigkeit entgegen, Zweideutigkeit in Ambiva-
lenzfahigkeit zu verwandeln. Und letztlich geht es darum im faustischen
Pakt, zum Beispiel bei der hochsten oder tiefsten Zerstorungswissen-
schaft, aus der sich zugleich eine spharische Form der Todesiiberwin-
dung ableiten ldsst: Es liefSe sich denken,

»dass das Kernselbst im Prozefs des Sterbens alle korperbezogenen In-
formationen zurticklisst, sich von jeder Materie unabhingig macht und
als Gesamtheit aller tibrigbleibenden, geistigen Informationen den Kor-
per verlasst. In diesem Sinne ist unter quantenphysikalischen Gesichts-
punkten ein Weiterleben unseres Kernselbst bzw. eine Fortexistenz un-
serer Kernidentitit nicht auszuschlieflen... « (ebd., S. 207).

Das gilt dann auch fiir die verdampften Opfer von Hiroshima.

Im faustischen Pakt der Moderne sehen wir Todes- und Lebenspotenzia-
litdt sich in schwindelerregender gegenseitiger Eskalation, in merkwiir-
digster Doppelbindung auf die Spitze treiben: Es kommt alles darauf an,
ob es in Licht oder Nacht umschlagt. Das aber lasst sich im Geschwin-
digkeits- und technischen Machbarkeitsrausch immer weniger von Men-
schenhand steuern, immer mehr wird es selbststeuernden, verantwor-
tungsunfihigen und daher unmenschlichen Techniken tibertragen.

Etwas anderes wire ein Abbremsen dieser durchdrehenden Spirale,
ein metakommunizierendes inneres Heraustreten, beruhigte, vielleicht
gar meditative Denkrdaume.

In einem frithen Stadium der entstehenden Moderne und ihrer Wissen-
schaft hat Blaise Pascal in seinen »Pensées« (Gedanken) eine alternati-
ve Form der Erkenntnis und des Seins in der Welt, in Mikrokosmos wie
Makrokosmos, vorgeschlagen, eine weniger invasive und weniger von
Allmachtsphantasien oder Uberich-Zwingen getrinkte Haltung:

179

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Denn wer wird nicht staunen, daf§ unser Kérper, der eben unmerkbar
in der Welt war, die selbst unfafsbar in der Hohlung des Alls ist, jetzt ein
Kolof3, eine Welt oder vielmehr ein All ist, gegeniiber dem Nichts, wo
wir nie hingelangen konnen. Wer sich derart sehen wird, wird vor sich
selbst erschaudern, und wenn er sich so sich selbst vorstellt, gepragt in
den Stoff, den die Natur ihm zuteilte, zwischen den beiden Abgriinden
des Unendlichen und des Nichts, wird er erbeben vor der Schau dieser
Wunder, und ich glaube, daf3, wenn sich seine Neugierde in Bewunde-
rung verwandelt hat, er eher bereit sein wird, in Stille dariiber nachzu-
sinnen als sie anmafSend erforschen zu wollen. Denn was ist zum Schluf3
der Mensch in der Natur? Ein Nichts vor dem Unendlichen, ein All ge-
geniiber dem Nichts, eine Mitte zwischen Nichts und All. (...) Weil die
Menschen versiumten, tiber diese Unendlichkeiten nachzudenken, un-
terfingen sie sich, die Natur zu erforschen, so als hitten sie irgendein ge-
meinsames Maf$ mit ihr. Ritselhaftes Ding, dafs sie in einer AnmafSung,
die so unendlich wie ihr Gegenstand ist, die Griinde der Dinge verste-
hen und dahin gelangen wollten, alles zu wissen« (Pascal, zitiert nach
Martens 2014, S. 143 f.).

Hier wird ein moglicher Weg angedeutet, von einem riicksichtslosen, gie-
rigen Vergewaltigen zu einem begrenzten und liebenden Erkennen der
dufSeren wie inneren Natur zu gelangen.

Die Struktur der moglichen Ablosung von der mafSlosen faustischen
Doppelbindungsstruktur kann man, neueren Autoren folgend, relativ
schlicht und niichtern, erntichternd fast nach all dem Stichtig-Rausch-
haften, an den therapeutischen Modellen und Gegenmodellen zur Dop-
pelbindung ablesen, an den Auswegen aus dieser Falle, wie Gregory Ba-
teson und Norbert Elias sie skizziert haben.

Bateson schildert die Entstehung der Beziehungsfalle double bind der-
gestalt, dass ein Kind in der Beziehung zu seiner Mutter von Anbeginn
an mit einer doppelten und widerspriichlichen Botschaft auf zwei ver-
schiedenen Ebenen konfrontiert wird, in der Regel derart, dass die Mut-
ter eine verbale Botschaft von Zuneigung und Liebe sendet, zugleich
korpersprachlich die Ablehnung des Kindes ausdriickt. Bei ungtinstigem
Verlauf verinnerlicht, fithrt das beim Opfer zu schweren Verzerrungen
der Wahrnehmung, der Kommunikation und des Denkens bis hin zu ei-
ner Erkrankung an Schizophrenie. Die Falle besteht darin, »die ganze
Natur des Selbst zu zerstoren« (Bateson 2017, S. 313), was in psychi-
schem Tod enden kann. Bateson veranschaulicht die double-bind-Situa-
tion anhand eines Vorfalls, der sich zwischen einem schizophrenen Pati-
enten und seiner Mutter abspielte:

»Ein junger Mann, der sich von einem akuten schizophrenen Schub
leidlich gut erholt hatte, wurde im Krankenhaus von seiner Mutter be-
sucht. Er freute sich tiber ihr Kommen und legte ihr impulsiv seinen Arm
um die Schultern, worauf sie erstarrte. Er zog seinen Arm zuriick, und

180

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

sie fragte: >Liebst du mich nicht mehr?< Daraufhin wurde er rot, und
sie sagte: >Lieber, du darfst nicht so leicht verlegen werden und Angst
vor Deinen Gefiihlen bekommen.< Der Patient war danach nicht in der
Lage, langer als ein paar Minuten mit ihr zusammenzusein, und nach-
dem sie gegangen war, griff er einen Assistenten an (...). Es liegt auf der
Hand, dass dieser Ausgang hitte vermieden werden konnen, wire der
junge Mann in der Lage gewesen zu sagen: »Mutter, es ist offensichtlich,
dass du dich unbehaglich fiihlst, wenn ich meinen Arm um Dich lege,
und dass es dir schwerfillt, eine zartliche Geste von mir zu akzeptie-
ren« (ebd., S. 289).

Der Ausweg wire mit anderen Worten Metakommunikation gewesen.
Aber genau diese reflexive Fihigkeit, aus der unmittelbaren Kommuni-
kation herauszutreten, sich von ihr gedanklich etwas zu distanzieren,
und dann iiber die Kommunikation und die Beziehung zu kommunizie-
ren, wird in den pathogenen Prozessen des permanten double-bind sys-
tematisch zerstort.

Norbert Elias hat dieses Modell soziologisch verallgemeinert. Thm
geht es darum, wie eine existentielle, lebensbedrohliche Gefahrensitua-
tion und der gesellschaftliche Standard des Denkens und Wissens aufei-
nander bezogen sind. Aber fragen wir ihn selbst:

»Das Beispiel, das ich dafiir gewihlt habe, stammt von Edgar Allan
Poe. Er hat eine kleine Novelle (...) Der Fischermann im Mablstrom,
geschrieben. Und in der beschreibt er diese furchtbare Erscheinung, die
es sagenmiflig oder wirklichkeitsgerecht (...) irgendwo in der Nihe von
Norwegen gibt. Es tut sich da von Zeit zu Zeit ein grofSer Wassertrichter
auf, der alles in sich hineinschluckt, wie ein schwarzes Loch der Astro-
nomen. Es schliefSst sich nach fiinf oder sechs Stunden wieder, aber Poe
schildert nun, wie ein Boot mit drei Fischern, Briidern, in den Sog des
Trichters gerit. Einer der Bruder fallt iber Bord und ertrinkt, die beiden
anderen Bruder treiben also jetzt mit furchtbar viel Treibgut zusammen
an der hohen Wand des sich unten verengenden Wassertrichters entlang,
und der altere Bruder sitzt da, von Panik erfafst, vollig gelahmt (...). Der
zweite Bruder, nach einer Zeit, wo er ebenfalls von der Furcht iberwil-
tigt ist, schiittelt die Furcht ab und beginnt, sich in dem Trichter umzu-
sehen. Und wie er so um sich sieht, entdeckt er im Treibgut bestimmte
GesetzmafSigkeiten. Er entdeckt, dafl runde Gebilde langsamer herun-
terrollen in den Abgrund als eckige, und kleine Gebilde langsamer als
grofSe Gebilde. Und das ist (...) wie ein Forscher, der eine Theorie bildet,
der eine Zusammenschau, eine Synthese (...) erkennt. Und nun setzt er
seine Erkenntnisse in die Praxis um (...). Er selber nimmt eines der Fas-
ser, das eigentlich fiir die Fische bestimmt war, schnallt sich an das Faf.
Er redet seinem Bruder zu, das ebenfalls zu tun, aber sein Bruder ist vol-
lig von Zittern, von der Panik erfafSt, er kann ihm also nicht helfen. Er
springt tiber Bord, er hatte sich ein wenig von der Situation distanziert,
er konnte sie ohne Uberwiltigung durch die Gefiihle sehen. Er springt

181

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

angebunden an das Faf$ ins Wasser und sieht dann, wie das Boot lang-
sam schneller dem Abgrund zutreibt, wahrend er viel langsamer nach
unten sinkt und schliefSlich, als der Trichter sich wieder schliefit, an die
Oberfliche kommt.

Das ist ein Beispiel des Verhiltnisses von Distanzierung und Engage-
ment. Der eine ist von der Gefahrensituation tiberwiltigt. Der andere
fragt, was ist eigentlich die Struktur dieser Situation? (...)

Je grofSer die Gefahr, um so grofSer die Emotionalitit des Denkens, das
heifSt also auch der Phantasiegehalt des Denkens, je grofSer der Phanta-
siegehalt des Denkens und die Emotionalitit des Wissens ist, um so ge-
ringer wird die Chance, die Realitdt der Gefahr zu bewaltigen. Und so
gibt es also in der Tat eine Doppelbindung, einen Doppelbinder, in dem
die Hohe der Gefahr und die Hohe der Emotionalitit des Denkens sich
gegenseitig heraufschrauben« (Elias / Waldhoff 2005, S. 171 ff.).

Es lohnt, sich an dieser Stelle den Schneetraum in Thomas Manns Zau-
berberg in Erinnerung zu rufen. Zwei widerstreitende innere Stimmen:
Eine verfithrerisch schon — die Stimme des Todes; die andere storend
und schrill, unangenehm — die Stimme des Lebens. Im Mahlstrom wirkt
die Stimme des Todes ldhmend durch Panik. Im Schneetraum wirkt sie
lahmend, einschlafernd durch falsche Beruhigung und siifSe Verlockung.
In beiden Fillen gibt es im Kontrast dazu die Stimme des Lebens. Im
Schneetraum weckt die Stimme des Lebens aus dem stufSen, auflosenden
Sog des Todestriebes. Im Mahlstrom reifSt die Stimme des Lebens aus
dem panikstarren sich dem Sog des Meeres und des Todestriebes tiberge-
ben. Es ist jedoch vielleicht nicht ganz richtig, den distanziert-niichternen
Stimmen des Lebens Emotionalitit abzusprechen: in beiden Fallen riit-
telt die starke Emotion der Lebenstriebe im Gegenteil das Denken wach.
Das wachgertittelte Denken kann nun eine Realitatsprufung vornehmen
und in Kontakt zur dufSeren Welt treten. Es ist von strukturierten Emo-
tionen getragen, von Affektkontrollen, die nicht frei von Affekten sind,
die etwas kiihler, gedimpfter wirken, die weniger wild ausschweifend
und abschweifend sind: Die vom Todestrieb getragenen Emotionen sind
demgegeniiber von unkontrollierter Sprengkraft, einmal in Gestalt der
Panik, die ein innerer Tumult ist, das andere Mal in Gestalt tiberquellen-
der und vernebelnder Phantasien. Beide unterbrechen die lebenswichtige
Beziehung eines menschlichen Organismus zu seiner Umwelt. Beide sind
weitere Varianten abtotenden Denkens.

Worauf es in der erkenntnistheoretischen Losung aus der Doppelbin-
dung bei Bateson wie bei Elias ankommt, ist die Ausstiegsbewegung aus
einer spiralformigen vernichtenden Eskalation, die man sich als aufstei-
gende Spirale oder absteigenden spiralformig sich verengenden Sog vor-
stellen kann. Altus bedeutet im Lateinischen hoch und tief. Es geht um die
emotionale und intellektuelle Befreiung aus pathologisch-einengenden,

182

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

abtotenden emotionalen Verstrickungen. Pakte mit Tod und Teufel wer-
den sozusagen aufgekiindigt. In ihrem Roman Mahlstrom zeigt Yael Ino-
kai wie eine ganze Gruppe durch Liige und Verschleierung eines Mordver-
suches tiber die Jahre in den Abgrund gesogen wird, Beziehungsfahigkeit
und klaren Blick verliert, aber auch einzelne Menschen in ihrem seeli-
schen Erleben in sich zusammenstiirzen: »(...) ich gehe in meinem Kor-
per verloren, als habe der keinen Boden, und man fillt einfach nur immer
tiefer und tiefer in sich hinein.« (Inokai 2017, S. 166). Das hort erst auf,
als jemand, nach dem Suizid seiner Schwester und Mittaterin, den Schlei-
er der Verlogenheit zerreifSt und sich zu seinem Teil der Schuld bekennt.

Yuval Noah Hariri fasst den modernen Pakt so zusammen: »Die Men-
schen stimmen zu, auf Sinn zu verzichten, und erhalten im Gegenzug
Macht« (Hariri 2017, S. 273). Der moderne Pakt ist mehr als das. Dass
er ein faustischer Pakt ist, der mit unlauteren Mitteln die Begrenzung der
Menschen und ihrer dufSeren und inneren Ressourcen auszuhebeln ver-
sucht, wurde bereits angedeutet. Bezahlen miissen dafiir zunichst alle
anderen Lebewesen, zu denen allerdings der Mensch schliefSlich selbst
gehort. Der faustische Teufelspakt bezahlt immer kurzfristigen Glanz mit
langfristigem Elend. Dass er iiberdies eine Art Doppelbindungsstruktur
(double-bind) aufweist, soll abschliefSend an zwei Beispielen aus Hari-
ris Buch Homo Deus gezeigt werden, in dem der Zwilling des sich selbst
zum Gott aufschwingenden Menschen sich eher namenlos zwischen den
Zeilen versteckt: Homo Diabolis.

Das eine Projekt betrifft »die letzten Tage des Todes« (ebd., S. 35 ff.).
Individuelle technische Unsterblichkeitsphantasien verbinden sich mit
ungeahnten Techniken und ungeheurer Kapitalkraft. Und gewiss kann
daraus mancher medizinische Fortschritt erwachsen, wenn auch, bei
wachsender Ungleichheit im Gesundheitswesen, im Wesentlichen fiir
Reiche. Lebenskrifte befliigeln also hier die Forschung?

»Falls und sobald die Wissenschaft im Kampf gegen den Tod signifikan-
te Fortschritte macht, wird sich die eigentliche Schlacht aus den Labo-
ren in die Parlamente, in die Gerichtssile und auf die Strafsen verlagern.
Sobald die wissenschaftlichen Bemithungen von Erfolg gekront sind,
werden sie erbitterte politische Konflikte auslosen. Es konnte sein, dass
sich all die Kriege und Konflikte der Vergangenheit als blasses Vorspiel
fir den wahren Kampf, der vor uns liegt, erweisen: den Kampf um die
ewige Jugend« (ebd., S. 45 f.).

Im Kampf ums ewige Leben, oder zumindest ins Ungemessene verlanger-
te Leben, Mord und Totschlag? Nichts als ein neuer Kreuzzug? Je mehr
Lebenselixiere umkampft sind, zu denen so grundlegende wie das knap-
per werdende saubere Wasser zum Trinken und fur die Pflanzenwelt zih-
len, desto mehr gewaltsame Tode? Die Todesvergessenheit solcher Le-
benswissenschaften stirkt das, was ins Unbewusste verdriangt wird, in
potenziell spiralformiger Eskalation.

183

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Das zweite Beispiel betrifft das, was Hariri mit einer geistreichen An-
spielung den »Dataismus« nennt, eine sich moglicherweise anbahnende
Herrschaft der »groflen Algorithmen des Internets aller Dinge« (ebd.,
S.531).

»Die wirklich wichtigen Algorithmen — wie etwa der Suchalgorithmus

von Google — werden von riesigen Teams entwickelt. Jeder Beteiligte ver-

steht nur einen Teil des Puzzles, und niemand begreift den Algorithmus
als Ganzen so richtig. Uberdies entwickeln sich mit dem Aufkommen

des maschinellen Lernens und kiinstlicher neuronaler Netzwerke im-

mer mehr Algorithmen unabhingig, indem sie sich selbst verbessern und

aus ihren eigenen Fehlern lernen (...). Der Ausgangsalgorithmus mag zu-
nichst von Menschen entwickelt worden sein, aber wenn er heranwichst,
verfolgt er seinen eigenen Weg und geht dorthin, wo noch nie zuvor ein

Mensch war — und wohin ihm kein Mensch folgen kann« (ebd., S. 531).

Diese Beschreibung entspricht Hannah Arendts Analyse der modernen
Physik, die sich menschlichem Verstehen entzieht.

Und wozu das Ganze? Aus dem Wunsch, das Leben immer besser zu
kontrollieren und der komplementiren Angst vor Kontrollverlust, die mit
dem Wunsch mitwichst und die vielleicht eine unbewusste Todesangst
enthilt. Diese Angst fuhrt, folgt man Hariri und anderen, zu »Dataismus«.
Dieser fiihrt seinerseits zu Kontrollverlust, und so weiter: Die eskalieren-
de Doppelbindungsfalle in Aktion. Damit endet die Dystopie noch nicht:

»Wir streben danach, das »Internet aller Dinge « zu entwickeln, weil wir
hoffen, dass es uns gesund, gliicklich und michtig macht. Doch sobald
das »Internet aller Dinge« existiert und funktioniert, konnten wir von
Entwicklern zu Mikrochips und dann zu Daten schrumpfen und uns am
Ende im Datenstrom auflésen wie ein Klumpen Erde in einem reifSenden
Fluss« (ebd., S. 534).

Die von Hariri postulierte Moglichkeit zunehmender Trennung von In-
telligenz und Bewusstsein und einer kiinftigen Vorherrschaft einer hochst
leistungsfahigen kiinstlichen, bewusstlosen und gewissermafSen untoten
Intelligenz wire, zusitzlich zur todestriebhaften Auflosung des Mensch-
lichen, ein weiterer Sieg des Todes durch den Versuch, ihn zum Ver-
schwinden zu bringen und ein lebloses Leben zu perfektionieren.

Da jedoch Kiinstliche Intelligenz als Schliisseltechnologie der Zukunft
gilt, nicht zuletzt auch fur die Kriegfithrung, wird ohne Riicksicht auf
ihre destruktiven Aspekte massiv in deren Entwicklung investiert, vor
allem in der Konkurrenz zwischen den USA und China (Baron / Yin-Ba-
ron 2018, S. 267).

Es droht zuvor und zugleich eine viel iltere und linger bekannte, je-
doch trotzdem noch kaum entschirfte Version der Doppelbindungsfal-
le: die nach dem beruhmten Historiker der griechischen Antike benannte
Figuration der Thukydides-Falle. Dieser beschrieb die Rivalitat zwischen

184

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAUSTISCHE PAKT UND SEIN ECHO

dem vorwirtsdrangenden Athen und dem um seine Vormachtstellung
furchtenden Sparta. »Was den Krieg unvermeidlich machte, war der
Aufstieg Athens und die Angst, die das in Sparta hervorrief«, schrieb
Thukydides (zitiert nach Baron / Yin-Baron 2018, S. 13). Die Angst
und Aggression der einen Seite jedoch steigert die Angst und Aggressi-
on der anderen und umgekehrt. Die dadurch entstehende, sich spiralfor-
mig hochsteigernde Eskalation wird vor allem dadurch so gefahrlich,
dass sie, obwohl ein weiter Uberblick erforderlich wire, im Gegen-
teil die Wahrnehmung extrem verengt. Nicht umsonst haben die deut-
schen Worte Angst und eng die gleiche etymologische Wurzel. Die Dop-
pelbindungsfalle miindete im alten Griechenland im Peloponnesischen
Krieg mit vielfachem Tod. Dieser ruinierte am Ende ganz Griechenland.
Die lebenswichtige Erweiterung der Wahrnehmung hitte darin bestan-
den zu sehen, dass die wirkliche Uberlebenseinheit weder Athen noch
Sparta war, sondern ganz Griechenland mit der Hauptspannungsach-
se Athen-Sparta. In der gleichen Doppelbindungsstruktur waren das ra-
sant aufsteigende Deutschland mit seiner Flottenrtstung und die damals
fihrende Weltmacht Grof$britannien. Das eskalierende Flottenwettris-
ten war der Kernstrudel, der Mahlstrom, der schliefSlich ganz Europa
blindlings in den Ersten Weltkrieg hineinsog. Am Ende stand der An-
fang des seitdem anhaltenden Niedergangs Europas in der Welt. Nach
der Phase der globalen Hauptspannungsachse USA-Sowjetrussland nach
dem Zweiten Weltkrieg kristallisiert sich inzwischen die neue Haupt-
spannungsachse USA-China heraus. Der amerikanische Politikwissen-
schaftler Graham Allison hat insgesamt 16 dieser Thukydides-Fallen
untersucht. Zwolf davon endeten im Krieg. Ein solcher Krieg sei zwi-
schen China und den USA zwar nicht unvermeidlich, aber sehr viel wahr-
scheinlicher, als gegenwartig wahrgenommen:

»Aus »ubersteigerten Gefiihlen der eigenen Bedeutung »werden auf der
Seite der aufsteigenden Macht leicht »Hybris«; aus »unverniinftiger
Furcht« entwickle sich auf Seiten der vorherrschenden Macht schnell »Pa-
ranoia«. Gerade in Zeiten moderner Cybertechnologie, die es ermoglicht,
den Kontrahenten blind zu machen und seine Befehlsstrukturen lahmzu-
legen, ergibt sich aus einer solchen Gemiitsverfassung ein besonders hohes
Eskalations- und Kriegsrisiko« (Baron / Yin-Baron 2018, S. 14).

Sieht irgendjemand in den konkurrierenden Fithrungen, dass die gan-
ze und wirkliche Uberlebenseinheit inzwischen die Welt mit der Haupt-
spannungsachse USA-China ist? Die Vorstellung der Uberlebenseinheit
China oder USA hingegen ist lebensgefidhrliche Wahrnehmungsveren-
gung und nationalistische Ideologie. Nationalismus aber, so der frithere
franzosische Prasident Mitterand, ist Krieg.

Die Wahrnehmungsverengung ist angstgesteuert. Und die aller
Angst zugrundliegende Angst ist Todesangst. Es droht die Strategie des

185

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

gemeinsamen kollektiven Selbstmords aus Angst vor dem Tod und vor
dem Verlust der Allmachtsphantasien. Schon ein Wirtschaftskrieg aus
Angst vor dem eigenen Untergang wiirde ebendiesen vorantreiben, in-
dem sie die Lebenslinien unserer weltweiten Verflechtungen zu durch-
trennen droht. Die amerikanischen Sozialpsychologen Sheldon Solomon,
Jeff Greenberg und Tom Pyszczynski haben als die zwei wesentlichsten
Arten der Bekimpfung der Todesangst ein gutes individuelles Selbstwert-
gefiihl und das Vertrauen in die je eigene Weltanschauung, in das jeweili-
ge kulturelle Weltbild, herausgearbeitet (Solomon et. al. 2016). Diese bei-
den Abwehrformen der Todesangst werden umso gefahrlicher, je weniger
gesellschaftlich und individuell pluralistische Lebenshaltungen gelernt
sind und je naher sie einer Kultur des Todes mit ihren pathologischen
Fallen und Sackgassen stehen. Je mehr es sich hingegen um Kulturen
des Respekts vor allem Leben handelt, desto besser stehen die Chancen,
das Wissen um die eigene Verganglichkeit in die Lebensfiihrung so ein-
zubeziehen, dass das eigene Leben und das der Mitmenschen bei allem
unvermeidlichen Leid sinnvoll gefithrt werden kann. Die Projektionen
der Todesangst auf Andere und Fremde aller Art und ihre illusionire Be-
kdmpfung in den Fremden und im fremd Erscheinenden ist ein anderer
Ausdruck des abtotenden Umgangs mit dem Wissen um die Sterblich-
keit. Letztlich ist es die konkurrierende faustische Gier politischer Fiih-
rer nach illusiondrer Unsterblichkeit durch durchdrehende Machtakku-
mulation und den dafiir in Kauf genommenen Massenmord, die mehr
Menschen als je in einem Dritten Weltkrieg in den Tod zu treiben droht.
Es kommt darauf an, ob die militarischen Planungen obsiegen, die tie-
fer in die Doppelbindungsfalle treiben, oder jene, die wirklich verstehen,
was gegenseitige Abhiangigkeit bedeutet und so Auswege aus dem Mahl-
strom der Moderne finden konnen. Es bleibt nur die Hoffnung, dass jene,
die fiir ihren Traum an Planungen arbeiten, die grofle Teile der lebenden
Menschen in grauenhaftes Sterben schicken wiirden, beim Blick in du-
Bere und innere Spiegel daran denken, dass jeder Mensch bis zu seinem
letzten Atemzug mit sich selbst zusammenleben muss; vielleicht mochten
sie doch nicht, im Geiste von Hannah Arendt und vielen, die ein Morden
verweigert haben, auf Dauer mit einem Massenmorder zusammenleben:
sich selbst (Arendt 2014 b, S. 243 f.).

28. Womit man leben kann

In welchem Bild lasst sich die Figuration von Leben, Tod und Denken in
der Moderne fassen, oder, mit einem etwas anderen Akzent, die Gestalt
von Liebe, Hass und Erkennen?

Das Bild vom Ritt auf dem Tiger taucht auf, dem Tiger der Moderne,
der wihrend des Rittes immer stirker, grofser und vor allem schneller

186

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOMIT MAN LEBEN KANN

wird, so dass einem Horen, Sehen und Denken zu vergehen droht. Die-
ses Bild riickt die todlichen Gefahren und die Vernichtungsangst in den
Blick. In Fritz Habecks 1958 erschienenem Roman »Der Ritt auf dem
Tiger« wird, als das Buch seinem Hohepunkt und Ende entgegenstrebrt,
eine der Hauptfiguren, schon in fortgeschrittenem Alter, so brutal zusam-
mengeschlagen, dass sie einen Schadelbruch erleidet; Der Arzt schitzt die
Uberlebenschancen skeptisch ein. Die Romanfigur hilt sich selbst eine
Totenrede, in der sie den Zustand dieser Welt beschwort, die ihren Pro-
tagonisten nichts erspart und wie ein Ritt auf dem Tiger ist: »Am Ende
wirst du unweigerlich aufgefressen!« (Jancak 2009)

Aber das ist nicht das ganze Bild. Unser Mitsdugetier Tiger verfugt als
Tier und Metapher auch tiber gewaltige Lebensenergien, die nicht durch
Teufelsbiindnisse in Vernichtung minden miussen. In einem ihrer starks-
ten Durchbriiche, der nordamerikanischen Revolution und demokra-
tischen Verfassung der USA, zeigt die Moderne ihr lebensfreundliches
Gesicht, gewiss mit utopischen Ziigen, jedoch solchen, die reale Anni-
herung an dieses menschliche Antlitz erlauben. Es geht um die Grund-
rechte auf Leben, Freiheit und das Streben nach Gliick, und zwar fiir alle
Menschen. Martin Luther King hat das als einen Schuldschein bezeich-
net, dessen Einlosung fiir viele Bevolkerungsgruppen, in diesem Fall vor
allem die von Rassismus geplagten amerikanischen Farbigen, noch ganz
oder teilweise aussteht. Er fordert in seiner unsterblichen Rede »I have
a dream« dazu auf, den Durst nach Freiheit nicht aus dem Becher der
Bitternis und des Hasses 16schen zu wollen und der physischen Gewalt
seitens der Herrschenden, ihrer Polizei und der Rassisten nur mit der
Kraft der Seele zu begegnen. Dieser Ausstieg aus der Spirale von Zersto-
rung und Rache ist die grofSe Herausforderung fur die Seele im techni-
schen Zeitalter.

Fur den Systemtheoretiker Niklas Luhmann sind das alles Leerfor-
meln (Luhmann 1997, S. 1083), zumindest eine »uberalterte Begrifflich-
keit«. Und doch teilt er auf seine Weise die Hoffnungen auf eine kiinftige
Einlosung des »Projekts der Moderne«. Fur ihn »steht die moderne Ge-
sellschaft erst am Anfang. Die deutlich erkennbare Unzufriedenheit mit
allem, was derzeit im Angebot ist, konnte ein fruchtbarer Anfang wer-
den« (ebd., S. 1142). Eine neue Sprache, damit auch ein neues
In welchem Bild lasst sich die Figuration von Leben, Tod und Denken in
der Moderne fassen, oder, mit einem etwas anderen Akzent, die Gestalt
von Liebe, Hass und Erkennen?

Doch zuriick zu unserem metaphorischen Tiger der Moderne. Wenn
er Hannah Arendt gelesen hat, ist er pluralistisch. Als Einheit in der Viel-
falt lasst er sich einigermafSen reiten, schon weil er eine gewisse Toleranz
und Friedfertigkeit entwickelt. Als systemtheoretischer Tiger wird er sehr
komplex und entwickelt mittels funktionaler Differenzierung eine hochst
zweischneidige Dynamik:

187

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Die Generierung von neuem Wissen durch die Wissenschaft in ihrer
Monopolstellung fiir die Wissensproduktion lisst die traditionellen
>Wahrheiten< in Familie, Schule, Gesundheitswesen, Politik oder Recht
obsolet werden und zwingt zur Revision aller darauf gestiitzten Prakti-
ken (...). Die Wirtschaft produziert nicht nur Giiter und Dienstleistun-
gen, sondern auch Kranke, Arbeitslose und 6kologische Schiden, die der
Politik immer neue Aufgaben stellen (...). Die Ausdifferenzierung von
selbstreferenziell operierenden Funktionssystemen folgt demnach auf
das Ganze betrachtet einerseits einer Steigerungslogik (...), die zu hohe-
ren Niveaus der teilsystemischen Funktionserfiillung fiihrt, andererseits
aber auch einer Zerstorungslogik (...)« (Miinch 2018, S. 30).

Bei Luhmann schliefSlich wird er zu »logischem Strukturreichtumx, ei-
ner »Pluralitiat von Selbstbeschreibungen, (...) die einander weder to-
lerieren noch nicht tolerieren, sondern einander nur nicht mehr zur
Kenntnis nehmen konnen« (Luhmann 1997, S. 1144). Also ein Papier-
oder elektronischer Dateitiger, dessen nicht mehr kommunizierende
Teile unkoordiniert in verschiedene Richtungen laufen (»Diskrepanzen
im Verhiltnis der Funktionssysteme« Luhmann 1997, S. 1088) mit be-
trachtlichem Absturzrisiko. Das stellt den Reiter vor neuartige Proble-
me, zu denen allerdings das Gefressenwerden vielleicht nicht mehr ge-
hort, sondern nur noch die ratlose Fragmentierung auch seiner selbst.
Nie war »ich« weniger Steuermann als in diesem Modell. Es kann kei-
ne zentrale Steuerung mehr geben. Da konnte nur, mit Bateson, Meta-
kommunikation, oder, mit Luhmann, Beobachtung zweiter und dritter
Ordnung helfen.

Der Tiger hat, wieder anders betrachtet, nicht nur morderische oder
zerfallende Seiten. Auch helle Seiten, Aufklarung (les lumieres), gehoren
zu seiner furchterregenden und mit Ehrfurcht zu betrachtenden Symme-
trie; mit William Blake gesprochen:

»Tyger Tyger burning bright,

In the forests of the night:

What immortal hand or eye,

Dare frame thy fearful symmetry?«

Am wichtigsten erscheint es nun, die Ambivalenz zwischen Licht und
Schatten, Lebensenergie und Todesgefahr zu sehen und die Seiten weder
zu verwechseln noch ihre Zusammengehorigkeit zu tibersehen. Bei letz-
terem hilft Kunst:

»In der Kunst kehrt sich das Verhiltnis von dunklen und hellen Kriften
um. Ein Lamento, Ausdruck von Trauer, kann mehr Helligkeit verbrei-
ten als ein helles C-Dur« (Kluge 2018, S. 46).

Nichts charakterisiert die Moderne so sehr wie die Steigerungsdyna-
mik zu hochsten Lebensmoglichkeiten und hochster Vernichtungsgefahr.
Nichts ist gefahrlicher als die Denkspaltung dieses doppelten Potenzials.

188

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOMIT MAN LEBEN KANN

Dabei ist wieder an den Schneetraum im Zauberberg zu erinnern: Die
unangenehmen, warnenden, aufriittelnden, brennenden Stimmen sind
nicht selten die des Lebens, die des Todes konnen einschlifernd sanft sein
und voll »positiven Denkens«. Ob es hilft, den Tyger semantisch zum
Cyber zu modernisieren, muss tibrigens bezweifelt werden.

Es ist, in alter und metaphorischer Sprache, ein Ritt durch Nacht und
Wind, ein Navigieren auf Sicht. Vielleicht lasst sich der Tiger allmahlich
zihmen und der Reiter 16st sich nicht auf, sondern wird allmahlich klii-
ger und weitsichtiger. Die Erlkonige konnten entthront sein. Reiter und
Tiger werden vielleicht marchenhafterweise gemeinsam alt, langsamer
und umsichtiger und legen sich irgendwann zusammen, mit einem klei-
nen Sicherheitsabstand, zur letzten Ruhe.

Der Romanheld in Habecks Ritt auf dem Tiger schliefSlich wird am
Ende doch nicht unweigerlich aufgefressen und tberlebt vielmehr, so
dass er im letzten Kapitel mit seinem Enkel fischen gehen kann. So kann
es zumindest mit dem Streben nach dem scheinbar kleinen Gluck gut ge-
hen, zumal dieses sich nur klugerweise als klein tarnt, um von den gro-
Ben Raubern iibersehen zu werden, vor allem jenen humanoiden oder
narzisstisch untoten Makroparasiten der Gewaltherrscher und Kriegs-
herren und ihrer Handlanger, von denen der Welthistoriker William H.
McNeill spricht. Diese konnen weder mit sich noch mit anderen wirk-
lich kommunizieren, sie denken also nicht, es sei denn in einer patholo-
gischen Weise, die sich und andere vereist und abtotet. Bestenfalls ver-
oden sie zu kuinstlicher Intelligenz. Sie stehen in desastrosem Ausmafs fiir
den Irrweg der Vernichtung. Hanna Segal schreibt:

»Aller Schmerz kommt vom Leben (...) Die Geburt konfrontiert uns
mit der Erfahrung von Beduirfnissen. Diese Erfahrung kann zu zwei Re-
aktionen fithren, und ich denke, wir alle haben es mit beiden zu tun,
wenn auch in unterschiedlichen Anteilen. Die eine ist die Suche nach
Befriedigung der Bediirfnisse, sie steht im Dienste des Lebens und fiihrt
zum Streben nach dem Objekt, zur Liebe und schliefSlich zur Sorge um
das Objekt. Die andere ist der Drang, das Bediirfnis zu vernichten, in-
dem sowohl das wahrnehmende, erlebende Selbst wie auch alles, was
wahrgenommen wird, vernichtet werden soll« (Segal in Kennel / Ree-
rink 2013, S. 68).

Diese Vermahlung von Schmerz und Leben beginnt vor der Geburt und
endet nicht mit dem Tod. Wenn wir versuchen, Trauer zu verhindern, in-
dem wir die Erinnerung an einen geliebten Toten mumifizieren — etwa
sein Zimmer auf Dauer vollig unverdandert lassen, so halt das unsere Be-
ziehung zu diesem keineswegs am Leben, sondern friert diese ein, ver-
setzt sie in Totenstarre. Die Beziehungen zu den Toten sind nur lebendig,
wenn sie veranderlich sind, wenn wir an ihnen arbeiten konnen, so wie es
die Beziehungen zu den Lebenden, darunter die zu uns selbst, sind oder
sein sollten. »Und ein volliges Ende der Trauer ist ebenso illusorisch — es

189

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

ist die falsche Hoffnung, wir konnten unsere lebendige Trauer abtoten«
(Grosz 2018, S. 220).

Die Kritik des abtotenden Denkens — vor allem die Kritik durch an-
ders denken — kann hingegen, gleich wer sie in welchem Bereich durch-
fiihrt, eine Belebung nicht nur der Begriffs-, Synthese- und Theoriebil-
dung bewirken, sondern sich auch auf praktische Tatigkeit einschliefSlich
der Praxis des Denkens, Sprechens, und Schreibens sowie auf jene, die
diese durchfihren, im Sinne einer aktiven Vitalisierung auswirken; dies
jedenfalls ist die etwas tiberraschende Erfahrung des Verfassers — und
hier kommen wir zum zweiten Ineinsfall von Form und Inhalt — mit der
ndheren Ausleuchtung dieses scheinbar zunachst so finster anmutenden
Themas.*

Im Gegenteil: Das Denken tiber Eros und Thanatos, uber die zwei
grundlegendsten Gravitationskrifte, die das denkende Menschenleben
gegen- und miteinander bestimmen, eroffnet Spielraume intellektuellen
Glicks. Dazu gehort die Begegnung mit der niederlandische Soziologin
Christien Brinkgreve, die ebenfalls ein Buch tiber diese zwei Grundkraf-
te menschlicher Zivilisation, wie sie Freud im Unbehagen in der Kul-
tur analysiert, geschrieben hat, und ebenfalls diese tiber das Intellektu-
elle hinausreichende Liebe zu ihrer Forschungsreise erlebt (Brinkgreve
2018). Dieses Doppelthema wurzelt notwendig in personlichen Erfah-
rungen und miindet in solche ein. In ihrem Fall ist es die Geschichte ih-
rer Mutter im Wechsel zwischen schweren Depressionen und starker Le-
benskraft, mit der ihr werdendes Buch beginnt und endet. Dazwischen
befinden sich zahlreiche weitere Fallbeispiele fiir das Ineinandergreifen
von Lebens- und Todestrieb. Eines ihrer Grundthemen ist Kontakt als
Lebensquelle: Kontakt mit anderen Menschen, Empathie, Liebe, Bindun-
gen, aber auch Kontakt mit dem eigenen inneren Leben der Sehnsiich-
te, Triebe und Angste — auf der anderen Seite der Mangel an Kontakt als
Schlissel zu Depression und Destruktion. Wie im hier vorgelegten Buch
geht es auch bei Christien Brinkgreve um das komplexe Gewebe von
Ambivalenzen und Spannungen, Punkten und Kontrapunkten, die den
dialektischen Ineinsfall von Eros und Thanatos pragen.

Dieses Thema, soll es nicht vollig steril behandelt werden, bringt
Schreibende und Lesende in starken Kontakt mit Unbewusstem, eige-
nem und fremdem, personlichem und kollektivem. Setzt ein Autor jedoch
alle psychischen Schichten im Schreibprozess ein, und spitestens die Syn-
thesebildung aus seinem oder ihrem Material und den eigenen prakti-
schen und theoretischen Erfahrungen erfordert das, entsteht eine Unver-
traglichkeit mit den abtotenden Aspekten des kollektiven akademischem

23 Laut Russell (2000) war Nikolaus Cusanus’ » Ineinsfall von Gegensdtzen«
das Modell von C.G. Jung fiir den Kosmos und fiir die Psyche (vgl. Russell
2000, S. 240).

190

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOMIT MAN LEBEN KANN

Uber-Ichs und eine mehr oder weniger offene Rebellion dagegen. So ver-
wundert sich Sigmund Freud, dass jedes Mal, wenn er eine psycholo-
gische Fallgeschichte schreiben will, ihm unter der Hand eine Novelle
daraus wird. Immerhin hat diese Fehlleistung ihm den Goethe-Preis ein-
getragen. Bei Christien Brinkgreve wirkt sich dies musikalisch aus. Sie
baut ihr Buch wie eine musikalische Komposition auf, mit Thema und
Variationen. Auf der inhaltlichen Ebene versucht sie, wie ich in diesem
Buch, zu erforschen, wie Eros und Thanatos miteinander verflochten
sind. Methode und Form ihrer Arbeit jedoch zeigen eine vitale Orientie-
rung auf die kreativen Krafte im Leben und im Denken. Insofern nimmt
sie Partei fiir Eros und gegen Thanatos.

Das gilt ebenfalls fur den niederlandischen Zivilisationstheoretiker
Cas Wouters, der sein Lebensthema Zivilisation und Informalisierung
auch auf die Notwendigkeit eines erneuerten, modernen Memento Mori
bezieht (Wouters/Dunning 2019, S. 114 ff.). Um die Verhaltensmuster in
die Richtung der ernsten Lebenskunst eines zivilisierteren homo ludens
zu erweitern, wie er an Johan Huizinga ankntipfend schreibt, braucht es
die leichte Heiterkeit eines Selbstvertrauens, »which can only flourish to
the extent that the sense of mortality has sunk in and the ability to en-
dure feelings of powerlessness has been acquired« (Wouters in Wouters
/ Dunning 2019, S. 114). Eben der spalterische Wunsch der bisherigen
Moderne, den Tod dem 6ffentlichen Blick zu entziehen, fithrt zu dessen
dumpf unbewusster Dominanz.

Das legt politische und praktische Folgerungen nahe in Gestalt der
Schaffung eines offentlichen Rahmens, eines Raumes, welcher den Aus-
druck einiger der Gefiihle gestattet, welche Sterben und Trauern umgeben,
und zwar dergestalt, dass ein Geftihl der Verbundenheit mit einer grofseren
symbolischen Gemeinschaft entsteht. Cas Wouters bringt hier eine faszinie-
rend praktische Vision ins Spiel: Was wire, so fragt er, wenn die Autorita-
ten der Stddte und Gemeinden die Moglichkeit fiir jede tote Person eroff-
nen wiirden, einen Pflasterstein oder eine Fliese mit ihrem Namen, ihrem
Geburts- und ihrem Todesdatum inmitten des Stadtgebietes zu erhalten?
Bald schon wiren unsere Ortschaften mit Erinnerungen an die frither Le-
benden und so auch an die Sterblichkeit der jetzt Lebenden iibersit. Le-
bendige Erinnerung, welche die isolierten Friedhofe verldsst und sich ins
alltagliche Leben mischt (Wouters in Wouters / Dunning 2019, S. 1715 f.).

Wenn, um noch einmal auf die Ebene des soziokulturellen Konfliktes
und damit auf die Moglichkeit des Totens und des Aufhorens damit zu-
riickzukommen, beispielsweise wenn islamistische Verteidiger der Re-
ligion und westliche Verteidiger der Aufklirung und des Pluralismus
(ganz zu schweigen von nekrophilen Neofaschisten) in einer Weise auf-
einanderprallen, die beides, Religion und Aufklirung, ihrer guten Wir-
kungsaspekte beraubt und stattdessen an die Strategie des Selbstmords
aus Angst vor dem Tod und vor dem Verlust der Allmachtsphantasien

191

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

erinnert, so mag ein letzter Blick auf die Ambivalenzfihigkeit, welche
auch Brinkgreve betont, als Gegengift helfen. Wenn wir Zygmunt Bau-
mans Quintessenz aus der Quelle judischer Erfahrungen mit der Um-
wandlung nationalistischen Assimilationsdrucks in die Fahigkeit zu ver-
tieftem Nachdenken und zum Umgang mit Ambivalenz und Pluralismus
folgen, so ist die Ambivalenz von Leben und Tod sicher die am schwers-
ten auszuhaltende.

Die Verleugnung der Sterblichkeit, des Todestriebes und der Le-
bens-Todestriebhypothese ist jedenfalls keine Option (Danckwardt
2011). Im Gegenteil »ist dies das wahre Unbewusste, der eigentliche
Abwehrmechanismus — diese Weigerung, unsere eigene Gewalttitigkeit
zu erkennen« (Girard 2019, vgl. Girard 2010, S. 177 f.). Das Verant-
wortungsbewusstsein des Totenkonnens und Sterbenmiissens bildet den
Mutterboden blithenden Lebens. » Wenn niemand stiirbe, gibe es keinen
Raum fiir neue Menschen und deren Kreationen. Die Vielfalt kime zum
Stillstand « (Teising 2018, S. 48 f.). Nicht der unabinderliche Tod ist der
Skandal, sondern das dnderbare abtotende Denken und Leben: Das sinn-
lose und einsame, schmerzvolle und unwiirdige Kranksein, Altern und
Sterben, die Armut im Alter. Vor allem aber das sinnlose und einsame,
schmerzvolle und unwiirdige Leben zu vieler Menschen in zu vielen Le-
bensphasen, der permanente Krieg auf allen Ebenen: Das ist der Skandal.
Der Mangel an Fremd- und Selbstrespekt gegentiber Lebensauflerungen
und menschlichen Bindungen in ihrer Kraft, Schonheit und Verletzlich-
keit ebenso wie die Neigung, andere oder sich selbst zu verletzen, sind
skandalos. Dort liegen die sinnvollen Veranderungen vor unseren Augen.
Verinderungen, fur die wir bisher in der Todesverdringung gebundene,
gefesselte Lebensenergien brauchen.

Der Tod ist, mit Seneca d.]. gesprochen, weder gut noch bose. Wir
konnen ihn, wie das Leben, gut oder bose gestalten — mehr oder weni-
ger. Wenn wir ihn nicht respektieren oder ihn gar verleugnen, konnen wir
ihn nicht gut gestalten. Dann nimmt er schnell teuflische Ziige an. Des-
halb verbietet sich » Fahnenflucht vor dem, was menschlich, also endlich
ist« (Engler 1997, S. 27).

Wenn wir sterben, sehen wir unserem absoluten Ende ins Auge, unse-
rer Auflésung. Danach ist nichts. Kein Leben, kein Tod, keine Ambiva-
lenz. Aber das ist nur unser individuell beschrankter Standpunkt:

»Das Ethos des homo clausus«, des sich allein fithlenden Menschen,
wird schnell hinfillig, wenn man das Sterben nicht mehr verdrangt,
wenn man es als einen integralen Bestandteil des Lebens in das Bild von
den Menschen mit einbezieht« (Elias 1982, S. 100).

Wie nah und lebendig sind uns viele, die nicht mehr unter uns weilen. Wo
die Liebe spricht, konnen wir uns daher sagen, dass sie nicht immer tot,
nicht stindig abwesend sein werden (Rainer Marten nach Bahr 2002,

192

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOMIT MAN LEBEN KANN

S. 128). Im Voranschreiten des Lebens erfahren wir die Anwesenheit der
Abwesenden. Wie alle Beziehungen wandeln sich auch diese und bediir-
fen stets neuer Gestaltung. »Wenn ich von Toten im Prisens erzihle, ist
das eine Unverduferlichkeit, die ich mir nicht ausreden lasse« sagt Al-
exander Kluge (Kluge 2018, S. 46).

Wie nah und lebendig konnen wir hoffen, manchen zu bleiben. Wie
vieles, durch das wir im Laufe des Lebens hindurchgegangen sind und das
zugleich durch uns hindurchgegangen ist, unser Anteil an der menschli-
chen Kultur, iiberlebt und transzendiert uns.

Man fallt ins Traumen, und die Welt als die von uns vergianglichen
Menschen gemeinsam geschaffene Welt verschwindet nicht. Vielleicht
gelingt es uns, unsere Welt nicht vor der Zeit zu zerstoren. Der natiir-
liche Untergang unseres Sonnensystems und unserer MilchstrafSe, viel-
leicht bei einer Kollision mit der benachbarten Andromeda-Galaxie, ist
noch in weitester Ferne. Wir diirfen glauben, nicht spurlos zu verschwin-
den. Wenn wir nicht mehr sind, mag irgendwo ein Nachklang von uns
schweben. Damit kann man leben.

193

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Abbt, Christine (2017): »Freiheit kann man nicht befehlen. 1773 reiste De-
nis Diderot nach Russland. Der Besuch bei Zarin Katharina II. zeigte
ihm, wo die Grenzen der Aufklirung liegen«. In: Neue Ziircher Zeitung,
IT.7T2.20T7

A-Bulletin 782 (2017): Ziirich, 03.03.2017

Ackeret, Markus (2016): »Bundestagsabgeordnete am turkischen Pranger.
Drohungen aus der Tiirkei nach Armenier-Resolution«. In: Neue Ziircher
Zeitung, 08.06.

Adorno, Theodor W. (2014): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschii-
digten Leben. Frankfurt/Main, Suhrkamp-Verlag

Altmeyer, Martin (2016): »Morden im Rampenlicht. Essay tiber die 6f-
fentliche Inszenierung von Allmacht und Groflenwahn«. In: Der Spie-
gel 31/2016

Antonovsky, Aaron (1997): Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-
sundheit. Tiibingen, dgvt-Verlag

Arendt, Hannah (1989): Vom Leben des Geistes. Band 1: Das Denken.
Minchen, Piper Verlag

— (2003): Was ist Politik¢ Fragmente aus dem NachlafS. Herausgegeben von
Ursula Ludz. Miinchen, Piper Verlag

— (2013): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen.
Miinchen, Piper Verlag

— (2014a): Vita activa oder Vom titigen Leben. Minchen, Piper Verlag

— (2014b): »Personliche Verantwortung und Urteilsbildung«. In: Martens
(2014), 239246

— (2016): Wir Fliichtlinge. Mit einem Essay von Thomas Meyer. Stuttgart,
Reclam Verlag

— (2018): Die Freibeit, frei zu sein. Mit einem Nachwort von Thomas Meyer.
Miinchen, dtv

Assmann, Jan (2018): Achsenzeit. Eine Archdologie der Moderne. Miinchen,
Verlag C.H. Beck

Baehr, Peter (2010): Hannah Arendt. Totalitarianism and the Social Scien-
ces. Stanford, Stanford University Press

Bahr, Hans-Dieter (2002): Den Tod denken. Miinchen, Wilhelm Fink Verlag

Barlosius, Eva / Kursat-Ahlers, Elcin / Waldhoff, Hans-Peter (Hrsg.) (1997):
Distanzierte Verstrickungen. Die ambivalente Bindung soziologisch For-
schender an ibren Gegenstand. Festschrift fiir Peter Gleichmann. Berlin,
Edition Sigma

Baron, Stefan / Yin-Baron, Guangyan (2018): Die Chinesen. Psychogramm
einer Weltmacht. Berlin, Econ

Bateson, Gregory (2017): Okologie des Geistes. Anthropologische, psycho-
logische, biologische und epistemologische Perspektiven. Frankfurt am
Main, Suhrkamp

194

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Bauman, Zygmunt (1992): Mortality, Immortality and Other Life Strategies.
Stanford, Stanford University Press

— (1995): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Frankfurt
am Main, Fischer Taschenbuch Verlag

— (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Ham-
burg, Verlag Hamburger Edition

— (2015): Vom Nutzen der Soziologie. Frankfurt am Main, Suhrkamp

Beins, Hans-Jiirgen / Klee, Thomas (2014): Bauen ist lustvolles Lernen!
Dortmund, Borgmann Media

Biedrzynski, Effi (2012): Das groffe deutsche Novellenbuch. Mannheim, Al-
batros

Biermann, Wolf (1973): » Der Hugenottenfriedhof«. Songtext aus dem Al-
bum Warte nicht auf befSre Zeiten, http://www.songtexte.com/songtext/
wolf-biermann/der-hugenottenfriedhof-6bfaz63a.html (letzter Zugriff
20.03.2017)

Binion, Rudolph (1978): »...daf ibr mich gefunden habt«. Hitler und die
Deutschen: eine Psychohistorie. Stuttgart, Klett-Cotta

Bion, Wilfred R. (1959): »Attacks on linking«. In: International Journal of
Psycho-Analysis 30, London, 308-315

— (1992): Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main, Suhrkamp

— (2004): Attention and Interpretation. Lanham, Rowman & Littlefield

Blawat, Katrin (2018): »Forschen mit Gefiihl. Statt Daten und Fakten pra-
sentiert eine Fachzeitschrift Berichte von Wissenschaftlern tiber Gliicks-
momente, Gewissensbisse und emotionale Folgen ihrer Arbeit«. In: Siid-
deutsche Zeitung, 09.02.2018

Bloch, Ernst (1985): Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt am Main, Suhrkamp

Blomert, Reinhard (2012): Adam Smiths Reise nach Frankreich oder die
Entstehung der Nationalokonomie. Berlin, Verlag Die Andere Biblio-
thek

Bourdieu, Pierre (1983): »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, sozia-
les Kapital«. In: Kreckel, Reinhard (Hrsg.): »Soziale Ungleichbheiten«, So-
ziale Welt Sonderband 2, Gottingen, 183-198

Brandes, Marina (2011): Wie wir sterben. Chancen und Grenzen einer Ver-
s6hnung mit dem Tod. Berlin, Springer VS

Braz, Alicio (2017): In: A-Bulletin 782, Ziirich, 03.03.2017, 4 f.

Brinkgreve, Christien (2018): Het Raadsel Van goed en kwaad. Over Wat
Mensen Beweegt, Amsterdam/Antwerpen, Atlas Contact

Brockhaus Psychologie (2009): »Begriff Seele«, Mannheim und Leipzig, 539—
540

Biichner, Georg (1835): »Lenz«. In: Biedrzynski (2012), 242-259

Buffet, Warren (2006): »Interview mit Ben Stein«. In: New York Times,
26.11.2006, zitiert nach: hitp://aristoblog.de/2014/02/der-krieg-der-rei-
chen-gegen-die-armen/ (letzter Zugriff 20.03.2017)

Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft (2016) vom 18.
April 1999 (Stand 1. Januar 2016): https://www.admin.ch/opc/de/classi-
fied-compilation/19995395/index.html#a8 (letzter Zugriff 20.03.2017)

195

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Calla, Cécile (2017): » Algerische Wunde. Der Prisidentschaftskandidat Em-
manuel Macron hat eine wichtige Debatte tiber Frankreichs Kolonialge-
schichte angestoflen«. In: Siiddeutsche Zeitung, 27.02.2017, 2

Camus, Albert (1994): Le premier homme. Paris, Gallimard

Carr, Edward Hallett (1981): Was ist Geschichte. Stuttgart, Berlin, Koln,
Mainz, Kohlhammer

Celan, Paul (2010): »Todesfuge«. In: Echtermeyer (2010), 660f.

Cil, Nevim (2007): Topographie des AufSenseiters. Tiirkische Generationen und
der deutsch-deutsche Wiedervereinigungsprozess. Berlin, Verlag Hans Schiler

Ciompi, Luc (1994): Affektlogik. Uber die Struktur der Psyche und ibre Ent-
wicklung. Ein Beitrag zur Schizophrenieforschung. Stuttgart, Klett-Cotta

Cioran, Emil M. (2004): »Ich erinnere mich«. In: Miiller-Schwefe , Hans-Ul-
rich (Hrsg.): Der letzte Kirschkern. Kleine Sammlung kurzer Texte. Frank-
furt am Main, Suhrkamp

Clark, Christopher (2015): Die Schlafwandler. Wie Europa in den Ersten
Weltkrieg zog. Miunchen, Pantheon Verlag

Cohn, Ruth (2009): Von der Psychoanalyse zur themenzentrierten Interak-
tion. Stuttgart, Klett-Cotta

Condrau, Gion (1984): Der Mensch und sein Tod. Certa moriendi condicio.
Zirich, Einsiedeln, Benziger Verlag

Damasio, Antonio R. (1995): Descartes’ Irrtum. Fiihlen, Denken und das
menschliche Gehirn. Munchen/Leipzig, List Verlag

Danckwardt, Joachim F. (2011): »Die Verleugnung des Todestriebs«. In:
Jabrbuch Psychoanalyse 62, 2011, 137-163

Devereux, Georges (1998): Angst und Methode in den Verhaltenswissen-
schaften. Frankfurt am Main, Suhrkamp

Dhouib, Sarhan (2018): Sprache und Diktatur. Formen des Sprechens, Modi
des Schweigens. Weilerswist, Velbriick Wissenschaft

Di Falco, Daniel (2017): »Wie aus dem Sterben ein Projekt wurde«. In: Ho-
rizonte — Das Schweizer Forschungsmagazin Nr. 112, Mirz 2017

Echtermeyer (2010): » Deutsche Gedichte«, herausgegeben von Elisabeth K.
Paefgen und Peter Geist. Berlin, Cornelsen Verlag

Eichendorff, Joseph von: »Mondnacht«. In: Echtermeyer (2010), 372

Eissler, Kurt R. (1992): Todestrieb, Ambivalenz, Narzifsmus. Frankfurt am
Main, Fischer Taschenbuch Verlag

Elias, Norbert (1978): Uber den Prozefl der Zivilisation 11. Frankfurt am
Main, Suhrkamp

— (1982a): Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen. Frankfurt
am Main, Suhrkamp

— (1982b) »Uber die Zeit Il«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europi-
isches Denken, 36 Jg, Heft 10, 998-1016

- (1983): Engagement und Distanzierung. Frankfurt am Main, Suhrkamp

— (1984): Uber die Zeit. Frankfurt am Main, Suhrkamp

— (1989): Studien iiber die Deutschen. Machtkimpfe und Habitusentwick-
lung im 19. und 20. Jabrbundert. Hsrg. von Michael Schroter, Frankfurt
am Main, Suhrkamp

196

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

— (1988): Los der Menschen. Gedichte. Nachdichtungen. Frankfurt am
Main, Suhrkamp

— (1991): The Symbol Theory. London, Sage

— (1997): Uber den Prozef der Zivilisation I1. Frankfurt am Main, Suhr-
kamp

— (2001): Die Gesellschaft der Individuen. Gesammelte Schriften Band ro.
Frankfurt am Main, Suhrkamp

— (2005): Autobiographisches und Interviews, Gesammelte Schriften Band
17, Frankfurt am Main, Suhrkamp

— (2006): Was ist Soziologie. Frankfurt am Main, Suhrkamp

— (2010): »Figuration«. In: Kopp, Johannes / Schifers, Bernhard (2010),
75-78

— (2010): Au-dela de Freud. Sociologie, psychologie, psychanalyse. Hrsg. von
Marec Joly, Nachwort von Bernard Lahire. Paris, Editions La Découverte

Elias, Norbert / Scotson, John L. (1990): Etablierte und AufSenseiter. Frank-
furt am Main, Suhrkamp

Elias, Norbert / Waldhoff, Hans-Peter (2005): »Eine Balance zwischen en-
gagierten und distanzierten Haltungen. Gesprich (...)«. In: Elias, Nor-
bert: Autobiographisches und Interviews, Gesammelte Schriften Band 17,
Frankfurt am Main, Suhrkamp: 166-175

Eliot, Thomas S. (1975): The Waste Land. Frankfurt am Main, Suhrkamp

Ellenberger, Henry E. (1973): Die Entdeckung des Unbewussten, 2 Binde,
Bern, Verlag Hans Huber

Emcke, Carolin (2017): »Wir. Was Gemeinsinn bedeutet, gerdt immer mehr
in Vergessenheit. Eine demokratische Gesellschaft entsteht aber nur dort,
wo sie uiber die partikularen, narzisstischen Interessen der Einzelnen hin-
ausgeht«. In: Siiddeutsche Zeitung, 17./18.06.2017, 5

Emrich, Hinderk M. (2012): » Anthropologisches Konzept der Kreativitat«.
In: Ohlmeier, Martin D. / Roy, Mandy (Hrsg.): ADHS bei Erwachsenen -
ein Leben in Extremen. Ein Praxishandbuch fiir Therapeuten und Betrof-
fene, Stuttgart, Verlag W. Kohlhammer, r15-117

Engler, Wolfgang (1992): Selbstbilder. Das reflexive Projekt der Wissensso-
ziologie. Berlin, Akademie-Verlag

—(1997): »Uber Humor in der Soziologie«. In: Barlésius et al.(1997), 13-28

— (2005): Biirger, obne Arbeit. Fiir eine radikale Neugestaltung der Gesell-
schaft. Berlin, Aufbau-Verlag

Erdheim, Mario (1990): Die gesellschaftliche Produktion von UnbewufSt-
heit. Eine Einfiibrung in den ethnopsychoanalytischen Prozess. Frank-
furt am Main, Suhrkamp

Erdheim, Mario (1996): »Das Eigene und das Fremde. Ethnizitit, kultu-
relle Unvertriglichkeit und Anziehung«. In: Haase (Hrsg.) (1996), 173—
190

Eribon, Didier (1981/2005): »Interview mit Norbert Elias«. In: Elias, Nor-
bert (2005): Autobiographisches und Interviews, Gesammelte Schriften
Band 17, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 144-152

— (2016): Retour a Reims. Paris, Flammarion

197

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Erikson, Erik H. (2017): Identitidt und Lebenszyklus. Frankfurt am Main,
Suhrkamp
Fischer, Joschka (2017): »Der Nebel lichtet sich«. In: Siiddeutsche Zeitung,
28.02.2017, 2
Fitzgerald, Penelope (2018): The Bookshop. London, Fourth Estate
Fleck, Ludwik (1980): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen
Tatsache. Einfiibrung in die Lebre vom Denkstil und Denkkollektiv, hrsg.
von Lothar Schifer und Thomas Schnelle. Frankfurt am Main, Suhrkamp
— (1948/2011): »In der Frage drztlicher Experimente an Menschen«. In:
ders.: Denkstile und Tatsachen. Gesammelte Schriften und Zeugnisse, he-
rausgegeben von Sylwia Werner und Claus Zittel, Berlin, Suhrkamp
— (1960/2011): »Krise in der Wissenschaft. Zu einer freien und menschliche-
ren Wissenschaft«. In: ders.: Denkstile und Tatsachen, Gesammelte Schrif-
ten und Zeugnisse, herausgegeben von Sylwia Werner und Claus Zittel,
Berlin, Suhrkamp
Foldényi, L4szI6 F. (2017): »Stets lauert hinterrtucks die Melancholie. Das Le-
ben ist ein Augenblick zwischen zwei Ewigkeiten. Daher kommen Meta-
physik und Trostbediirftigkeit«. In: Neue Ziircher Zeitung, 13.05.2017, 51
Foucault, Michel (1992): Uberwachen und Strafen: die Geburt des Gefing-
nisses. Frankfurt am Main, Suhrkamp
Foulkes, S.H. (1992): Gruppenanalytische Psychotherapie. Munchen, Pfeif-
fer Verlag
Freud, Sigmund (1936): »Brief an Romain Rolland. (Eine Erinnerungssto-
rung auf der Akropolis)«. In: GW X VI, Frankfurt am Main, S. Fischer
Verlag, 1936/1981, 250-257
(1936): »Warum Krieg?«. In: GW X VI, Frankfurt am Main, S. Fischer Ver-
lag, 1936/1981, 13—27
(1940): »Jenseits des Lustprinzips«. In: GW XIII, Frankfurt am Main,
S.Fischer Verlag, 1940/1987
(1948): »Das Unbehagen in der Kultur«. In: GW XIV, Frankfurt am
Main, S. Fischer Verlag, 1948, 421—-506
(1986): »Das Unheimliche«. In: GW XII, Frankfurt am Main, S. Fischer
Verlag, 229 268
Fromm, Erich (2015): Anatomie der menschlichen Destruktivitit. Reinbek
bei Hamburg, Rowohlt Taschenbuch Verlag
- (2017): Den Menschen verstehen. Psychoanalyse und Ethik. Miinchen, dtv
Gandhi, Rahul (2018): »Ich habe keinen Hass in mir«. In: Siiddeutsche Zei-
tung, 25./26.08.2018
Gasdanow, Gaito (2016): Die Riickkehr des Buddha. Roman. Miinchen,
Carl Hanser Verlag
Geimer, Peter (2014): Untot. Existenzen zwischen Leben und Leblosigkeit.
Berlin, Kulturverlag Kadmos
Geipel, Ines (2012): Der Amok-Komplex oder die Schule des Totens. Stutt-
gart, Klett-Cotta
Gellner, Ernest (1993): Pflug, Schwert und Buch: Grundlinien der Mensch-
heitsgeschichte. Stuttgart, Klett-Cotta

198

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Gholamasad, Dawud (2002): »Zur Sozio- und Psychogenese der Selbstmor-
dattentate der Islamisten«. Hannover: http:/gholamasad.jimdo.com/vor-
trage/zur-sozio-und-psychogenese-der-selbstmordattentate-der-islamis-
ten / (letzter Zugriff 20.03.2017)

Giedion, Siegfried (1987): Die Herrschaft der Mechanisierung. Ein Beitrag
zur anonymen Geschichte. Frankfurt am Main, Athendum Verlag

Girard, René (2z010/1972): La Violence Et Le Sacré. Paris, Librairie Arthéme
Fayard/Pluriel

—(2019): »Warum kdampfen wir? Und wie konnen wir aufhoren? In gekiirz-
ter Fassung abgedrucktes Gespriach mit Robert P. Harrison«. In: Neue
Ziircher Zeitung, 09.03.2019

Gleichmann, Peter R. (2006a): Soziologie als Synthese. Zivilisationstheo-
retische Schriften iiber Architektur, Wissen und Gewalt. Herausgegeben
von Hans-Peter Waldhoff. Wiesbaden, VS Verlag fiir Sozialwissenschaften

— (2006b): »Uber massenhaftes Toten sprechen lernen«. In: ders. (2006a),
353-356

— (2006¢): »Wandel der Wohnverhaltnisse, Verhduslichung der Vitalfunk-
tionen, Verstidterung und siedlungsraumliche Gestaltungsmacht«. In:
ders. (2006a), 71-86

von Goethe, Johann Wolfgang (1984): Dichtung und Wabrheit. Berlin, Wei-
mar.

— (2015): Faust. Miinchen, dtv

Goldschmidt, Georges-Arthur (2010): Als Freud das Meer sab. Freud und
die deutsche Sprache. Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag

Gotthelf, Jeremias (2012): »Die schwarze Spinne«. In: Bierdrzynski (2012),
412- 471

Green, André (2011): Die tote Mutter. Psychoanalytische Studien zu Lebens-
narzissmus und Todesnarzissmus. GiefSen, Psychosozial-Verlag

Greil, Marcus (2016): »Donald Trump erinnert mich an Beyoncé«. Gespriach
mit Jean-Martin Biittner«. In: Tages-Anzeiger, Ziirich, 01.07.2016, 31

Griffin, David Ray (1988): The Reenchantment of Science. New York, State
University of New York Press

Grimm, Jakob und Wilhelm (Hrsg.): »Der Gevatter Tod«. In: Kinder- und
Hausmdrchen der Briider Grimm. Leipzig 1943, Verlag Schmidt und Giin-
ther, 183-187

Grosz, Stephen (2018): Die Frau, die nicht lieben wollte und andere wahre
Geschichten iiber das Unbewusste, Frankfurt am Main, Fischer

Gruen, Arno (2003): Verratene Liebe — Falsche Goiter. Stuttgart, Klett-Cot-
ta Verlag

Giinther, Johann Christian (2010): »Als er der Phillis einen Ring mit einem
Totenkopf tiberreichte«. In: Echtermeyer (2010), 170 f.

Haase, Helga (Hrsg.) (1996): Ethnopsychoanalyse. Wanderungen zwischen
den Welten. Stuttgart, Verlag Internationale Psychoanalyse

Hamburger Lehrerzeitung (193 5): Nr. 6, Hamburg, 66 ff.

Hariri, Yuval Noah (2017): Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen.
Miinchen, Verlag C.H. Beck

199

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Hark, Helmut (1998): Lexikon Jungscher Grundbegriffe. Ziirich und Diis-
seldorf, Walter Verlag

Harrison,Robert(2006): Die Herrschaft des Todes. Miinchen/Wien, Carl Hanser
Verlag

—(2018): »So denkt das Kind, aber nicht der reife Mensch. Gesprich mit Ro-
bert Harrison«. In: Neue Ziircher Zeitung, 21.03.2018

Hattie,John (2015): Lernensichtbarmachen.Baltmannsweiler, Schneider Verlag
Hohengehren

Havel, Viclav (1980): »Dauernde Vergewaltigung der Gesellschaft«. In: Der
Spiegel, 03/1980

Heim, Robert (2016): »Die Psychoanalyse und das Bose. Zum Todestrieb
— oder was es heifdt, >seine Seele zu verkaufen««. In: psychosozial 39. Jg.,
2016, Heft II, Nr. 144, 107-122

Heinzmann, Richard / Antes, Peter / Thurner, Martin / Selcuk, Mualla / Al-
bayrak, Halos (Hrsg.) (2014): Lexikon des Dialogs: Grundbegriffe aus
Christentum und Islam. Freiburg im Breisgau, Verlag Herder

Hell, Daniel (2018): »Haben wir unsere Seele verloren?«. In: Neue Ziircher
Zeitung, 23.12.2018

Hermann, Uwe / Reuleaux, Nele (2015): »Ein gruppenanalytischer Blick auf
wissenschaftliche Prozesse«. In: Waldhoff et. al. (2015), 131-140

Hinshelwood, Robert D. (1987): What happens in groups? Psychoanaly-
sis, the individual and the community. London, Free Association Books

— (1994): »Attacks on the reflective space: Containing primitive emotional
states«. In: Schermer / Pines (Hrsg.) (1994), 86-106

— (2004): Worterbuch der kleinianischen Psychoanalyse. Stuttgart, Verlag
Klett-Cotta

Hirsch, Mathias (Hrsg.) (2010): Die Gruppe als Container. Mentalisierung
und Symbolisierung in der analytischen Gruppenpsychotherapie. Gottin-
gen, Vandenhoek & Ruprecht

— (2011): Das Haus. Symbol fiir Leben und Tod, Freiheit und Abhiangigkeit.
GiefSen, Psychosozial-Verlag

Hirsch, Wolfgang (2013): »Safranski iiber Goethe. Eine Dichterexistenz als
>Kunstwerk des Lebens««. In: TLZ 26.08.2013

Hobmair, Hermann (2013): Psychologie. Koln, Bildungsverlag EINS

Hobsbawm, Eric (1997): Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20.
Jabrbunderts. Miinchen und Wien, Carl Hanser Verlag

Hohne, Heinz (1966): »Der Orden unter dem Totenkopf. Die Geschichte der
SS«. In: Der Spiegel 42/1966

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (2013): Dialektik der Aufklirung.
Philosopbische Fragmente. Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag

Husserl, Edmund (2010): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phanomenologie. Hamburg, Felix Meiner Verlag

Hutz, Pieter (2017): »Gibt es Neues in der Gruppenanalyse?«. www.pie-
terhutz.de/d/Gibt_es_Neues_in_der_Gruppenanalyse.pdf (letzter Zugriff
20.03.2017)

Inokai, Yael (2017): Mahlstrom. Roman. Zirich, Rotpunktverlag

200

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Jacoby, Edmund (2012): 50 Klassiker Philosophen. Denker von der Antike
bis Heute. Hildesheim, Gerstenberg Verlag

Jancak, Eva (2009): Der Ritt auf dem Tiger. In: https://literaturgeflues-
ter.wordpress.com/2009/08/09/der-ritt-auf-dem-tiger/ (letzter Zugriff
11.03.2018)

Jonas, Hans (2014): »Das gute Leben im Ganzen der Natur«, in: Martens
(Hrsg.) (2014), 256—263

Jordan, Stefan / Wendt, Gunna (Hrsg.): Lexikon Psychologie. Hundert
Grundbegriffe. Stuttgart, Reclam Verlag

Jung, Carl Gustav (1987): »VII SERMONES AD MORTUOS (Die sieben
Reden an die Toten)«. In: Hoeller, Stephan A.: Der gnostische Jung und die
sieben Reden an die Toten. Calw, Schatzkammer-Verlag, 52—67

Kaeser, Eduard (2018): »Koénnen Pflanzen fithlen oder gar denken?«. In:
Neue Ziircher Zeitung, 14.03.2018, 12

Kafka, Franz (1992): »Der vertriebene Steuermann. (Uberschrift von Hrsg.
Max Brod)«. In: Schillemeit, Jost (Hrsg.): Schriften, Tagebiicher, Briefe.
Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente. Frankfurt am
Main, S. Fischer Verlag

Kaiblinger, Sonja (2015): Scary Harry. Ab durch die Tonne. Bindlach, Loe-
we-Verlag

Kant, Immanuel (2013): Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Ver-
nunft. Berlin, Hofenberg

Karakaya, Erdogan (2015): »Das Leben ist der Guiter hochstes doch«. In:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 24.11.2015, 9

Kasics, Kaspar / Kaenel, Jacqueline von (2018): Das Erste und das Letzte.
Eine Frau, ein Leben, eine Erkenntnis. Dokumentarfilm Ziirich

Kelnberger, Josef (2017): »Erschreckendes Verhalten. In Baden-Baden for-
dern mehrere mit Smartphones filmende Menschen einen Mann zum Su-
izid auf«. In: Siiddeutsche Zeitung, 02.08.2017, Nr. 176, 8

Kennel, Rosemarie / Reerink, Gertrud (Hrsg) (2013): Klein-Bion. Eine Ein-
fithrung. Frankfurt am Main, Brandes und Apsel

Kermani, Navid (2016): Einbruch der Wirklichkeit. Auf dem Fliichtlingstreck
durch Europa. Minchen, Verlag C.H. Beck

— (2018): »Kultur bedeutet: sich unterscheiden«. In: Neue Ziiricher Zei-
tung, 21.02.2018

Kluge, Alexander (2018): »Bei gliicklichen Menschen bleiben die Seiten leer,
Interview von Sven Michaelsen mit Alexander Kluge«. In: Siiddeutsche
Zeitung Magazin, 09.11.2018, NI. 45, 45-55

Koch, Martina (2016): Arbeits(un)fibigkeit herstellen. Arbeitsintegration
von gesundbeitlich eingeschrinkten Erwerbslosen aus ethnographischer
Perspektive. Zirich, Seismo Verlag

Kohler, Gabriele (2z010): »Symbol«. In: Kopp / Schifers (2010), 320-322

Kohler, Georg (2015): »Der Terror gehort zu unseren Risiken wie Allergien:
Fur den Philosophen Georg Kohler mussen wir fur unsere Freiheit und
den wirtschaftlichen Erfolg mit der Gefahr von Attentaten leben«. In:
Sonntagszeitung Fokus, 22.11.2015, 1315

201

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Kopp, Johannes / Schifers, Bernhard (2010): Grundbegriffe der Soziologie.
Wiesbaden, VS Verlag fiir Sozialwissenschaften

Korte, Hermann / Ernst, Stefanie (2011): Soziologie. Konstanz, UVK Ver-
lagsgesellschaft

Kruse, Volker (2018): Geschichte der Soziologie. Konstanz und Minchen,
UVK Verlagsgesellschaft

Kureyshi, Meral (2016): Elefanten im Garten. Ziirich, Limmat Verlag

Kirsat-Ahlers, Elgin (1997): »Staatsgewalt und Genozid«. In: Barlosius
(1997), 315-335

Kuzmics, Helmut (2071 5): »Habitus versus Situation. Elias’ und Collins’ Erkla-
rungen von Gewaltbereitschaft im Krieg am Beispiel eines habsburgischen
Militarhabitus im Ersten Weltkrieg«. In: Waldhoff et. al. (2015), 215-236

Lahme, Tillmann (2015): Die Manns: Geschichte einer Familie. Frankfurt
am Main, S. Fischer Verlag

Laplanche, J., Pontalis, J.-B. (1989): Das Vokabular der Psychoanalyse.
Frankfurt am Main, Suhrkamp

Lenk, Hans (2010): Das flexible Vielfachwesen. Einfiibrung in moderne
philosophische Anthropologie zwischen Bio-, Techno- und Kulturwissen-
schaften. Weilerswist, Velbriick Wissenschaft

Lepenies, Wolf (1985): Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und
Wissenschaft. Miinchen/Wien, Carl Hanser Verlag

Leroi-Gourhan, A. (1964): Le geste et la parole. Technique et langage. Pa-
ris, Albin Michel

Lichtblau, Klaus (1996): Kulturkrise und Soziologie um die Jahrbundert-
wende. Zur Genealogie der Kultursoziologie in Deutschland. Frankfurt
am Main, Suhrkamp

Liessmann, Konrad Paul (2017): »Wandernde Wissenschaft«. In: Neue Ziir-
cher Zeitung, 26.04.2017,S. 11

Lommel, Pim van (2001): »Near-death experiences in survivors of cardi-
ac arrest: a prospective study in the Netherlands«. In: The Lancet 358,
2039-2045§

— (2014): Endloses BewufStsein. Neue medizinische Fakten zur Nahtoder-
fahrung. Mannheim, Patmos Verlag

Loskutoff, Maxim (2018): »Das Tier in mir. Die animalische Natur des Men-
schen scheint uns eher verichtlich. Aber nur, bis wir selbst zur Beute wer-
den«. In: Neue Ziircher Zeitung, 17.10.2018

Luhmann, Niklas (1992): Beobachtungen der Moderne. Opladen, Westdeut-
scher Verlag

—(1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main, Suhrkamp

Lurija, Aleander R. (1993): Romantische Wissenschaft. Forschungen im
Grenzbereich von Seele und Gehirn. Mit einem Essay von Oliver Sacks.
Reinbek bei Hamburg, Rowohlt Verlag

Mann, Frido und Christine (2017): Es werde Licht. Die Einbeit von Geist
und Materie in der Quantenphysik. Frankfurt am Main, S. Fischer Verlag

Mann, Thomas (1971): Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonset-
zers Adrian Leverkiihn erzihlt von einem Freunde. Frankfurt am Main,

202

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

S. Fischer Verlag

— (1981): »Die Betrogene«. In: ders.: Spdte Erzihlungen, Gesammelte Wer-
ke. 1981, S. Fischer Verlag, 409-483

— (1997): Doktor Faustus. Die Entstehung des Doktor Faustus. Frankfurt
am Main, S. Fischer Verlag

— (2002): Der Zauberberg. Frankfurt am Main, S. Fischer Verlag

— (2011): Joseph und seine Briider. Frankfurt am Main, S. Fischer Verlag

Mannheim, Karl (1980): Strukturen des Denkens. Frankfurt am Main, Suhr-
kamp

Martens, Ekkehard (Hrsg.) (2014): Ich denke, also bin ich: Grundtexte der
Philosophie. Miinchen, Verlag C.H. Beck

Marinetti, Filippo Tommaso (1909): Manifeste du Futurisme, Paris, Le Figaro.
20.02.1909, [Titelseite, Spalte 1-3].URL: http://gallica.bnf.fr/ark:/
12148/cb343555512/dater9o9. Gekiirzte Version des Erstdrucks; Kiir-
zungen im Prolog. zitiert nach: https://www.uni-due.de/lyriktheorie/tex-
te/1909_marinetti.html

Marx, Karl (1972): »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. Vorre-
de zur dritten Auflage«. In: Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band
8. Berlin/DDR 1972, Dietz Verlag, 115-123

Maschwitz, Renate / Miiller, Christoph F./ Waldhoff, Hans-Peter (Hrsg.)
(2009): Die Kunst der Mehrstimmigkeit. Gruppenanalyse als Modell fiir
die Zivilisierung von Konflikten. GiefSen, Psychosozial-Verlag

Matern, Tobias / Theile, Charlotte (2016): »Die Kriegsmaschine«. In: Siid-
deutsche Zeitung, 18. April 2016, 2

McNeill, W.H. / McNeill, J.R. (2003): The Human Web. A Bird’s-Eye View
of World History. New York, London, W. W. Norton & Company

Meifsner, Andreas (2018): »Das grofSe Verdrangen. Warum die Menschheit
trotz aller Warnungen mit gutem Gewissen auf die Klimakatastrophe zu-
steuert«. In: Siiddeutsche Zeitung, 12. 04.2018

Meyer, Thomas (2016): »Es bedeutet den Zusammenbruch unserer priva-
ten Welt««. In: Arendt (2016), 41-59

Mies, Thomas (2015): »Dialog und Gewalt. Anmerkungen zur Dialogphilo-
sophie«. In: Waldhoff et. al. (2015), 297-306

Milner, Yuri (2017): »Nicht nur Stoff fur Science-Fiction. Experimentierfreu-
dige Kopfe spielen mit dem Gedanken an eine Kolonisierung des Welt-
raums«. In: Neue Ziircher Zeitung, 30.03.2017, 41

Mills, Charles W. (1967): The Sociological Imagination. London, Oxford
University Press

Mishra, Pankaj (2017): Das Zeitalter des Zorns. Eine Geschichte der Ge-
genwart. Frankfurt am Main, S. Fischer Verlag

Mo Yan (2012): Der Uberdruss. Ziirich, Unionsverlag

Montaigne, Michel de (1962a): »Que philosopher c’est apprendre a mour-
ir«. In: ders.: Oeuvres complétes. Paris, 1962a, Editions Gallimard, Bib-
liothéque De La Pléiade, 79-95

— (1962b): »De juger de la mort d’autrui«. In: ders.: Oeuvres completes. Pa-
ris, 1962b, Editions Gallimard, Bibliothéque De La Pléiade, 589—595

203

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Moré, Angela (2013): »Die inneren Gruppen in der Gruppe — Zur Bedeutung
transgenerationaler Ubertragungen fiir das Konzept der Gruppen-Mat-
rix«. In: Gruppenpsychotherapie und Gruppendynamik 49, 2013, 252~
276

— (2015): »AusschlieSlich im Dienste der Individualitdt und freien Entwick-
lung des Menschen. Demokratische Intentionen der Foulkes’schen Grup-
penanalyse«. In: Waldhoff et. al. (2015), 173-196

Morgenroth, Christine (2015): » Gesellschaftskrankheiten: Entgrenzung und
beschidigte Subjektivitit«. In: Waldhoff et al. (2015), T97-211

Mukherjee, Siddartha (2012): Der Konig aller Krankbeiten. Krebs — eine Bio-
grafie. Koln, DuMont Buchverlag

Miiller-Hill, Benno (1984): Todliche Wissenschaft. Die Aussonderung von
Juden, Zigeunern und Geisteskranken 1933-1945. Reinbek, Verlag Ro-
wohlt Taschenbuch

Miinch, Richard (2018): Der bildungsindustrielle Komplex. Schule und Un-
terricht im Wettbewerbsstaat. Weinheim, Basel

Munro, Alice (2010): »Images«. In: dies., Selected Stories. London, Vintage

- (2010): »Wild Swans«. In: dies., Selected Stories. London, Vintage

Muschg, Adolf (2004): Von einem, der auszog, leben zu lernen. Goethes Rei-
sen in die Schweiz. Frankfurt am Main, Suhrkamp

Negt, Oskar (1994): Kaltestrom. Gottingen, Steidl-Verlag

— (2015): »Gesellschaftsentwurf Europa. Plidoyer fir ein gerechtes Ge-
meinwesen«. In: Waldhoff et.al. (2015), S. 37-42

— (2016a): Soziologische Phantasie und exemplarisches Lernen, Werkaus-
gabe Band 2. Gottingen, Steidl-Verlag

— (2016b): Uberlebensgliick. Eine autobiographische Spurensuche. Gottin-
gen, Steidl-Verlag

Neumann, Franz (1984): Bebemoth. Struktur und Praxis des Nationalsozi-
alismus 1933-1944. Frankfurt am Main, S. Fischer Verlag

Nitsun, Morris (1996): The Anti-Group. Destructive forces in the group and
their creative potential. London, New York, Routledge

Ogden, Thomas H. (2001): Analytische Traumerei und Deutung. Zur Kunst
der Psychoanalyse. Wien, New York, Springer-Verlag

Oppenheimer, Franz (1990): Der Staat. Berlin, Libertad Verlag

Pascal, Blaise (2007): Pensées — Gedanken. Leipzig, Faber und Faber

Piketty, Thomas (2015): Das Kapital im 21. Jabrbundert. Minchen, Ver-
lag C.H. Beck

Pinker, Steven (2018): »Die Aufkliarung funktioniert. Zukunftsangste und
Fortschrittskritik dominieren im Westen. Dabei wird die Welt immer bes-
ser«. In: Neue Ziiricher Zeitung, 21.02.2018

Prinz, Alois (2013): Hannah Arendt oder Die Liebe zur Welt. Berlin, Insel
Verlag

PreufSler, Otfried (2016): Krabat. Roman. Miinchen, dtv

Rees, Martin (2017): »Das All ist nicht alles. Moglicherweise ist unser Uni-
versum nur ein Inselchen in einem unendlichen Archipel«. In: Neue Ziir-
cher Zeitung, 30.03.2017, 41

204

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Rensmann, Lars (2015): »Quo vadis, Menschenrecht? Zu Gegenwart, Zu-
kunft und Dilemmata von globaler Menschenrechtspolitik in einer parti-
ell kosmopolitisierten Welt«. In: Waldhoff et. al. (2015), 43—58

Reuleaux, Nele (2006): Nationalsozialistische Tater. Die intergenerative Wir-
kungsmacht des malignen Narzissmus. GiefSen, Psychosozial-Verlag

Rudnitzki, Gerhard (2017): »Indikationen fiir Gruppenanalyse oder: Die
Diagnose ist die Waffe der Ohnmachtigen«. www.gruppenanalyse-heidel-
berg.de/uploads/files/rudnitz.rtf (letzter Zugriff 21.03.2017)

Rumi (2016): Die Musik, die wir sind. Freiamt, Arbor Verlag

Rushdie, Salman (1988): The Satanic Verses. London, Viking Press

Russell, Jeffrey Burton (2000): Biographie des Teufels. Das radikal Bose
und die Macht des Guten in der Welt. Wien, Koln, Weimar, Bohlau Verlag

Sade, Donatien Alphonse Frangois de (2014): Les 120 Journées de Sodome
ou I’Ecole du Libertinage. Paris, Editions 1o/18

Safranski, Rudiger (2013): Goethe. Kunstwerk des Lebens. Miinchen, Hanser

Sattar, Majid (2018): »Eine zweifelhafte Whistleblowerin«. In: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 15.08.2018

Schermer, V. L./ Pines, M. (Hrsg.) (1994): Ring of Fire. Primitive Affects and
Object Relations in Group Psychotherapy. London, New York, Rout-
ledge

Shafak, Elif (2013): Die vierzig Gebeimnisse der Liebe. Roman. Zirich, Ber-
lin, Kein & Aber Verlag

Sigusch, Volker (2013): Sexualititen. Eine kritische Theorie in 99 Fragmen-
ten. Frankfurt am Main, New York, Campus Verlag

Simmel, Georg (1908): »Exkurs tiber den Fremden«. In: ders., Soziologie.
Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung. Berlin, Dun-
cker & Humblot

- (2009): »Die Bedeutung des Geldes fiir das Tempo des Lebens«. In: ders.:
»Soziologische Asthetik «. Herausgegeben von Klaus Lichtblau. Wiesba-
den, VS Verlag fiir Sozialwissenschaften

- (2009): Soziologische Asthetik. Hrsg. von Klaus Lichtblau. Wiesbaden, VS
Verlag fur Sozialwissenschaften

Sloterdijk, Peter (2010): Scheintod im Denken. Von Philosophie und Wissen-
schaft als Ubung. Berlin, Suhrkamp

Smith, Adam (2010): Theorie der ethischen Gefiible. Auf der Grundlage
der Ubersetzung von Walther Eckstein neu herausgegeben von Horst D.
Brandt. Hamburg, Felix Meiner Verlag

Stoff, Heiko (2014): Jung und alt auf Leben und Tod. Verjiingung zu Beginn
des 20. Jabrhunderts. in: Geimer (2014), 35-51

Solomon, Sheldon / Greenberg, Jeff / Pyszczynski, Tom (2016): Der Wurm
in unserem Herzen. Wie das Wissen um die Sterblichkeit unser Leben be-
einflusst. Miinchen, Deutsche Verlags-Anstalt

Spielrein, Sabina (1912): »Die Destruktion als Ursache des Werdens«. In:
Jahrbuch fiir psychoanalytische und psychopathologische Forschungen.
Leipzig, Wien, 1912, 465—503

Stangl, Thomas (2017): »Immer schon hoflich weiterlesen. Das Schreiben ist

205

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

in letzter Zeit in Verruf geraten. Ein Gegenmittel gibt es«. In: Neue Ziir-
cher Zeitung, 21.03.2017, 39

Steiner, John (2014): Seelische Riickzugsorte verlassen. Therapeutische
Schritte zur Aufgabe der Borderline-Position. Stuttgart, Klett-Cotta Ver-
lag

Steinvorth, Daniel (2015): »Ein zorniger Ex-Dealer und Dieb. Der belgische
Jihadist Abaaoud gilt als Drahtzieher der Anschlige von Paris«. In: Neue
Ziircher Zeitung, 19.11.2015, 3

Stichweh, Rudolf: »Von der Soziologie des Fremden zur Soziologie der In-
differenz. Zur Zugehorigkeit des Fremden in Politik und Gesellschaft«.
Bonn, ohne Jahr, https://www.fiw.uni-bonn.de/demokratieforschung/per-
sonen/stichweh/pdfs/84_stw_von-der-soziologie-des-fremden-zur-soziolo-
gie-der-indifferenz.pdf (letzter Zugriff 21.03.2017)

Tan, Dursun (1998): »Das fremde Sterben: Sterben, Tod und Trauer unter
Migrationsbedingungen «. In: ZwischenWelten, Band 2: Theorien, Prozes-
se und Migrationen, IKO-Verlag; Frankfurt am Main

Tannahill, Reay (1979): Kulturgeschichte des Essens. Miunchen, dtv

Taylor, Charles (2005): »Kapitalismus ist unser faustischer Pakt«. In: Die
Zeit, 04.05.2005

Teising, Martin (2018): »Wie leben wir mit dem Wissen, sterblich zu sein?«.
In: Psychoanalyse im Widerspruch, Heft 60 / 2018, 41-54

Thoma, Erwin (2012): Die geheime Sprache der Baume. Und wie die Wis-
senschaft sie entschliisselt. Salzburg, Ecowin Verlag

Thiirmer-Rohr, Christina (1997): »Die unheilbare Pluralitit der Welt — von
Patriachatskritik zur Totalitarismusforschung«. http://web.fu-berlin.
de/postmoderne-psych/colloquium/thuermer_rohr.htm (letzter Zugriff
21.03.2017)

Tomasello, Michael (2014): Eine Naturgeschichte des menschlichen Den-
kens. Berlin, Suhrkamp

Tiuitir-Frohlich, Terje (2016): The non-trivial effects of trivial errors in scien-
tific communication and evaluation. Gliickstadt, Verlag Werner Hiils-
busch

Vogl, Joseph (2017): »Die Frage ist: Gibt es einen sozialen Todestrieb?
Interview mit Thomas Assheuer«. In: Die Zeit. Online: http://www.
zeit.de/2017/46/amoklaeufe-usa-anschlaege-kulturwissenschaftler-jo-
seph-vogl/seite-3 (letzter Zugriff 26.08.2019)

Volkan, Vamik D. (1997): Das Versagen der Diplomatie. Zur Psychoanalyse
nationaler, ethnischer und religioser Konflikte. Frankfurt am Main, Psy-
chosozial-Verlag

von der Dunk, Hermann (1997): »Zur Diskussion iiber die Banalitat des Bo-
sen: Karl Jaspers, Hannah Arendt und Golo Mann«. In: Barlgsius et al.
(1997),337-356

Waldhoff, Hans-Peter (1995): Fremde und Zivilisierung. Frankfurt am
Main, Suhrkamp

— (2009): Verhdangnisvolle Spaltungen. Versuche zur Zivilisierung wissen-
schaftlichen Wissens. Weilerswist, Velbriick Wissenschaft

206

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

— (2012): »Soziologische Zivilisationstheorie und Gruppenanalyse. Chronos
und Kairos im beschreibbaren Leben wie im lebendigen Beschreiben«. In:
SGAZette (Zeitschrift des Seminars fur Gruppenanalyse Zirich), 27, 3—7

— (2012): »Au-dela de Freud. Buchbesprechung«. In: Psyche, 66. Jahrgang,
Heft 4/2012. Stuttgart, Klett-Cotta

— (2014): »Menschen im Singular und im Plural — Norbert Elias’ grund-
lagentheoretischer Beitrag zur Gruppenanalyse«. In: Gruppenpsychothe-
rapie und Gruppendynamik, 50, 2014, IT1-145

— (2015a): »Wo denken wir hin? Uber menschenwissenschaftliche Arbeit
mit Lebensthemen«. In: Waldhoff et. al. (2015), 23-35

— (2015b): »Streifzug durch das Unterholz latenten Wissens. Ein Beitrag zur
reflexiven Revolution«. In: Waldhoff et. al. (2015), 101-130

— (2016): »Kritik des abtotenden Denkens. Eine plurale Denkiibung«. In:
Werkblatt. Zeitschrift fiir Psychoanalyse ¢& Gesellschaftskritik, 77, Heft
2,23-59

Waldhoff, Hans-Peter / Morgenroth, Christine / Moré, Angela / Kopel, Mi-
chael (2015): Wo denken wir hin? Lebensthemen, Zivilisationsprozesse
und demokratische Verantwortung. Gieflen, Psychosozial-Verlag

Watzlawick, Paul (2013): Anleitung zum Ungliicklichsein. Miinchen, Ziirich,
Piper Verlag

Wehling, Elisabeth (2017): »Wir gehen Trump immer noch auf den Leim«.
In: Der Tagesspiegel 03.02.2017, 41

Weinrich, Harald (1987): Heine-Jabrbuch 1987. Hamburg, Hoffmann und
Campe

Wertheimer, Jiirgen (2018): »Warum nur berauscht sich halb Europa an Mi-
chel Houellebecqs »Unterwerfung<? «. In: Neue Ziircher Zeitung 26.06.2018

Whitebook, Joel (2018): »Unser doppeltes Erbe. Psychoanalytische Sozial-
theorie heute«. In: Psyche - Zeitschrift fiir Psychoanalyse und ibre Anwen-
dungen, 72. Jahrgang, Mirz 2018, 181-193

Wick, Hanna / Doudna, Jennifer (2019): »Heiliger Strohsack, das wird krass.
Die Amerikanerin Jennifer Doudna hat die Crispr-Methode mitentwickelt,
ein gentechnisches Verfahren, das ihr Albtraume beschert und den Nobel-
preis einbringen wird. Interview«. In: NZZ Folio, 5/2019, 54-59

Wilde, Oscar (1982): Der Sozialismus und die Seele des Menschen. Ziirich,
Diogenes Verlag

Winterson, Jeanette (2000): » 100 Jahre Quantenphysik — im Spiegel der Li-
teratur«. Online:

https://hjschlichting.wordpress.com/2000/01/17/100-jahre-quantenphy-
sik-im-spiegel-der-literatur/ (letzter Zugriff 29.08.2019)

Wirth, Hans-Jiirgen (2003 ): Narzissmus und Macht. Zur Psychoanalyse see-
lischer Storungen in der Politik. Gieflen, Psychosozial-Verlag

Wouters, Cas (1998): »How strange to ourselves are our feelings of Superi-
ority and Inferiority? Notes on >Fremde und Zivilisierung« by Hans-Peter
Waldhoff«. In: Theory, Culture & Society, Vol. 15: 1

Wouters, Cas (201 5): »Informalization and Evolution. From innate to collec-
tively learned steering codes«. In: Waldhoff et.al. (2z015), 261-296

207

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53. [Or==m



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Wouters, Cas / Dunning, Michael (2019): Civilisation and Informalization.
Connecting Long-Term Social and Psychic Processes. Cham, Switzerland,
palgrave macmillan

Wrangham, Richard (2019): The Goodness Paradox. How Evolution made
us both more and less violent. London, Profile Books

Wurmser, Léon (1998): Das Rdtsel des Masochismus. Psychoanalytische Un-
tersuchungen von Gewissenszwang und Leidenssucht. Berlin, Heidelberg,
New York, Springer-Verlag

Zusak, Markus (2016): The Book Thief. New York. Alfred A. Knopf und
Random House

208

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personenregister

Abbt, Christine 179

Adorno, Theodor W. 45, 48, 61, 73,
77, 86, 105, 108,137, 176

Aeneas 132

Allen, Woody 93

Altmeyer, Martin 104

Anaxagoras 70

Anderson, Sherwood 111

Angelus Silesius 126

Antonovsky, Aaron 28, 31f

Arendt, Hannah 7, 10, 13, 17, 23,
261, 29, 321, 39, 4246, 481, 57,
65, 68,70-73,75, 77-80, 83f,
96-99, 102—104, 106, 112, 115§,
122, 129, 137, 141, 148, 151—
153,157, 159, 161, 175, 184,
186f

Aristoteles 68

Arndt, Ernst Moritz 51

Assmann, Jan 20, 68, 72, 123

Atatirk, Mustafa Kemal 135 5f

Bachelard, Gaston 142

Baehr, Peter 48, 54, 65, 86, 88, 121

Bahr, Hans-Dieter 23, 31, 39, 70,
112-114, 121, 126, 192

Bannon, Stephen 103

Baron, Stefan 62f, 95, 184f

Bateson, Gregory 8, 33, 59, 67,91,
93-95, 170, 172, 175f, 180, 182,
188

Bauman, Zygmunt 33, 44, 49, 80,
82,95f, 111, 113, 125-T27, 176,
192

Beckett, Samuel 162

Beins, Hans-Jiirgen 115

Biermann, Wolf 16

Binion, Rudolph 154

Bion, Wilfred R. of, 16, 29, 33, 39,
53, 62,78,80,93,99, 120, 124,
147f, 150-152, 157, 159, 16T,
164

Blawat, Katrin 58

Bloch, Ernst 8o, 144

Blomert, Reinhard 46

Bourdieu, Pierre 52, 80, 136

Brandes, Marina 58

Braz, Alicio 38f

Brinkgreve, Christien 24, 26, 32f,
93, 109, 141, 143, 159, 163f,
166-168, 190-192

Biichner, Georg 14, 70, 151

Buffet, Warren 1oof

Calla, Cécile 47

Camus, Albert 109, 161f, 168

Carr, Edward Hallett 74

Celan, Paul 86

Churchill, Winston 26

Cil, Nevim 58

Ciompi, Luc 28

Cioran, Emil 42

Clark, Christopher 26, 43, 98

Cohen, Leonard 17, 140

Cohn, Ruth 64

Comte, Auguste 50, 52

Condrau, Gion 39, 41f, 66, 83, 85,
104, 132

Corradini, Enrico 83

Damasio, Antonio R. 58

Danckwardt, Joachim F. 67, 192

Dante 134

Darwin, Charles 78, 93

Descartes, René 53

Devereux, Georges 16, 20, 33, 49,
52, 54, 57f, 62, 64, 74f, 80, 82,
91, 115f, 154, 160f

Dhouib, Sarhan tor

Di Falco, Daniel 39

Diderot, Denis 178f

Dostojewski, Fjodor 86

Doudna, Jennifer 56f

Eichendorff, Joseph von 62

Eichmann, Adolf 152f

Einstein, Albert 25

Eisenstadt, Shmuel 95

209

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERSONENREGISTER

Eissler, Kurt R. 46

Elias, Norbert 8, 12,14,271, 28f, 33,
43, 52, 581, 65, 68f, 90, 96f, 99,
106, 109, 136, T44, 152f, 159,
175, 180-182, 192

Eliot, Thomas S. 17, 66

Ellenberger, Henry F. 57

Emcke, Carolin 45

Engler, Wolfgang 96, 110, 192

Erdheim, Mario 20, 58, 64, 113

Erdogan, Recep Tayyip 88, 155

Eribon, Didier 135-137

Erikson, Erik H. 36

Euripides 41

Fichte, Johann Gottlieb 9o

Fischer, Joschka 103

Fitzgerald, Penelope 106-108

Fleck, Ludwik 20, 221, 55, 94

Foucault, Michel 85

Foulkes, Siegmund Heinrich 67, 117f

Fox Keller, Evelyn 56

Freud, Sigmund 7f, 12, 14, 19-21,
24-27,29,33,41-43, 55, 64,
66f, 70of, 75-77, 82, 87, 90, 95,
98-100, 110, T14f, 117, 130f,
144, 1481, 154, 157, 164, 190f

Freyer, Hans 121

Fromm, Erich 82f, 85f, 113, 118

Gandhi, Rahul 9

Gasdanow, Gaito 8o

Geertz, Clifford 2.8

Geipel, Ines 73

Gellner, Ernest 105

Gholamasad, Dawud 105

Giedion, Siegfried 113

Girard, René 39f, 69, 84

Gleichmann, Peter R. 8, 21, 25, 35,
101

Goethe, Johann Wolfgang von 7,
50, 66, 71,83, 110-112, 114,
119, 126,131

Goldschmidt, Georges-Arthur 37,
49, 82f, 87, 152, 154, 161

Gotthelf, Jeremias 81, 176

Green, André 14, 20, 55, 70, 76,
85, 171f

Greenberg, Jeff 122, 186

Greil, Marcus 1ot

Griffin, David Ray 50, 53

Grimm, Jakob und Wilhelm r13f

Grosz, Stephen 1271, 134f, 190

Gruen, Arno 53f, 56, 63

Griindgens, Gustav 174

Gunther, Johann Christian 7, 13

Habermas, Jurgen 77, 118

Hammarskjold, Dag 15

Hariri, Yuval Noah 183f

Hark, Helmut 71, 94

Harrison, Robert 27, 33, 60, 124,
130, 132-134, 137, 139, 161f

Hattie, John 115

Hauptmann, Gerhart 37

Havel, Vaclav 102, 178

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm 471,
53,95, 137f

Heim, Robert 15, 75f, 88, 148,
156,173

Heine, Heinrich 50

Heinzmann, Richard 8o

Hell, Daniel 63

Hermann, Uwe 58, 79

Hinshelwood, Robert D. 39, 62, 75,
79f, 101, 115f, 150f

Hirsch, Mathias 11, 118, 142-145,
160

Hitler, Adolf 23, 25, 37, 55, 57, 84,
86f, 104, 113, 120f, 153f, 163,
172,

Hobbes, Thomas 21f

Hobsbawm, Eric 130f, 153

Hofmannswaldau, Christian
Hofmann von 7

Hohne, Heinz 86f

Horkheimer, Max 45, 49, 61, 77,
96, 105, 137

Husserl, Edmund 64, 68

Jacoby, Edmund 31, 68

Jahn, Friedrich Ludwig 51

Jaspers, Karl 13, 129, 153, 162

Jaynes, Julian 65, 93, 149f

Jonas, Hans 72, 92, 126

Jordan, Stefan 61

210

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERSONENREGISTER

Jung, Carl Gustav 71, 94, 143, 146,
160, 171, 178, 190

Junger, Ernst 83

Kaenel, Jacqueline von 81f

Kafka, Franz 72, 75, 96, 175

Kaiblinger, Sonja 35

Kant, Immanuel 8, 23,77, 115,
121,137, 172

Karakaya, Erdogan 114

Kasics, Kaspar 81

Kékule, Alexander 160

Keller, Gerta 13

Kelnberger, Josef 56

Kermani, Navid 44, 114, 116

Klee, Thomas 115

Klein, Melanie 115

Kluge, Alexander 188, 193

Kohler, Gabriele 2.8

Kohler, Georg 116

Korner, Theodor 51

Kruse, Volker 52, 96

Kureyshi, Meral 66, 124

Kirsat(-Ahlers), El¢in 89

Kuzmics, Helmut 86

Lahme, Tillmann 35, 86

Laplanche, Jean 121

Lenk, Hans 44, 170

Lepenies, Wolf 120f

Leroi-Gourhan, André 53

Lévinas, Emmanuel 23f

Leydesdorff, Selma 164

Lichtblau, Klaus 1471

Liesmann, Konrad Paul 59

Lindbergh, Charles 67

Lommel, Pim van 126, 146f

Loskutoff, Maxim 29, 32f

Liichinger, Thomas 38

Luhmann, Niklas 73, 187f

Lurija, Alexander 50

Luxemburg, Rosa 45

Macron, Emmanuel 47f

Mann, Frido 173f, 177

Mann, Klaus 86, 110

Mann, Thomas 9, 11, 15, 23, 27,
35737 62, 67f, 70577 IO9f,
119-121, 145, 170-179, 182

Mannheim, Karl 20, 51f, 158

Marcus Aurelius 18

Marinetti, Filippo 15, 19, 131

Martens, Ekkehard 127

Marx, Karl 132, 137, 169

Maschwitz, Renate 117

Matern, Tobias 84f

McNeill, J. R. 971, 100, 130

McNeill, William H. 97f, 100, 130,
189

MeifSner, Andreas 92f

Mengele, Josef 160

Mies, Thomas 89

Milgram, Stanley 49

Mills, Charles W. 63f

Milner, Yuri 31

Milosevi¢, Slobodan 155

Mishra, Pankaj 50f, 83, 116

Mitterand, Francois 185

Mo, Yan 78

Montaigne, Michel de 33, 41f

Moré, Angela 117f

Morgenroth, Christine 170

Mukherjee, Siddartha 19

Muiller, Jan-Werner 103, 117

Muiiller-Hill, Benno 49

Miinch, Richard 79, 84f, 188

Munro, Alice 37f, 40

Muschg, Adolf 112, 114

Negt, Oskar 53, 64, 80, 106, 11,
135-137, 142f, 147

Neumann, Franz 87

Nietzsche, Friedrich 40, 50, 61,
121, 126, 138-140, 161, 177

Nitsun, Morris 118

Obama, Barack 1oz

Odysseus 113

Ogden, Thomas H. 112

Oppenheimer, Franz 105

Orbaén, Viktor 103

Papon, Maurice 48

Parmenides 13, 19

Pascal, Blaise 179f

Pasolini, Pier Paolo 121

Piketty, Thomas 100

Pinker, Steven 174

21T

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERSONENREGISTER

Platon 140-143, 147-149, 157159

Poe, Edgar Allan 181

Pontalis, Jean-Bertrand 121

Preufler, Otfried 38, 134

Prinz, Alois 129

Proust, Marcel 10, 131

Pyszczynski, Tom 122, 186

Rank, Otto 64, 142

Rees, Martin 31

Rensmann, Lars 44

Reuleaux, Nele 58, 79, 153f

Rousseau, Jean-Jacques 21

Rudnitzki, Gerhard 117

Rumi, Dschelaleddin 17

Rushdie, Salman 8o

Russell, Jeffrey Burton 86, 110, 190

Sade, Donatien Alphonse Francois
de 61, 77, 121, 176

Safranski, Riidiger 9o

Sahl, Hans 17

Sattar, Majid 1ot

Schneider, Gregor 145

Schulz-Kindermann, Frank 2.8

Schumpeter, Joseph 110

Segal, Hanna 15, 108, 118, 150,
189

Seneca 41, 192

Shafak, Elif 8o

Sigusch, Volkmar 9o, 100

Simmel, Georg 58, 95, 99, 120

Sloterdijk, Peter 33, 40f, 148, 157—
159

Smith, Adam 45f

Sokrates 3942, 67, 78, 102, 104,
129, 137, 142, 148f, 151, 157—
160

Solomon, Sheldon 30, 65f, 68, 111,
122-124, 186

Spencer, Herbert 78, 96

Spielrein, Sabina 8, 25f, 67, 70

Stangl, Thomas 104

Steiner, John 115

Stevens, Wallace 17, 162

Stichweh, Rudolf 87, 113

Tan, Dursun 58

Tannahill, Robert 53

Taylor, Charles 169

Teising, Martin 126, 128, 192

Theile, Charlotte 84f

Thiirmer-Rohr, Christina 82f

Tomasello, Michael 78f, 98f, 170

Trump, Donald roo-104

Vergil 132, 134

Vogl, Joseph 102

Volkan, Vamik D. 118, 155

von der Dunk, Hermann 153

Waldhoff, Hans-Peter 19, 22, 29,
48,58,62,66,68,76,117, 126,
140, 144, 161f, 182

Watzlawick, Paul 61

Weber, Max 52, 54, 95

Wehling, Elisabeth 104

Wendt, Gunna 61

Wertheimer, Jiirgen 140

Wilde, Oscar 8o, 96, 103, 1053, 126,
147

Winter, Leon de 87

Winterson, Jeanette 15, 175

Wirth, Hans-Jiirgen 155

Wittgenstein, Ludwig 127

Wouters, Cas 22, 29, 44, 78, 96f,
100, I9T

Wrangham, Richard 21, 30

Wurmser, Leon 53

Yin-Baron, Guangyan 62f, 95, 184f

Zusak, Markus 14f, 127

212

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748906575 - am 22.01.2026, 14:33:53.



https://doi.org/10.5771/9783748906575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

