II. Erste Antworten aus der Methodengeschichte
1. »Techne« der hippokratischen Medizin: Kunst der Diagnose

Was in der Jurisprudenz Subsumtion genannt wird, heif3t in der Medizin
Diagnose: die Unterordnung eines Falles unter den einschldgigen ter-
minus technicus der jeweiligen Wissenschaftsdisziplin. Mit dem betref-
fenden Terminus wird der Krankheitsfall medizinisch und der Rechtsfall
juristisch »auf den Begriff gebracht«. Die spezifische Systembildung,
durch die das Denken dabei diszipliniert wird, bezeichnet man in Rechts-
theorie und Rechtspraxis iibereinstimmend als »dogmatisch«. Die ver-
breitete Vermutung, rechtswissenschaftliche »Dogmatik« habe ihre
wortgeschichtliche Wurzel in der Theologie, ist allerdings ein etymo-
logischer Irrtum. Das altgriechische dogma verweist nicht auf eine mit
kirchlicher Autoritét verkiindete Glaubenswahrheit, sondern auf die weit
altere Bestimmung als Lehrsatz der Heilkunst in der hippokratischen
Medizin.!3

In philologischer Feinarbeit an den Quellentexten des Corpus Hip-
pocraticum —der iiber 50 Schriften aus der Arzteschule auf der Insel Kos
um ihren Griinder Hippokrates — hat Maximilian Herberger den origi-
nalen Gebrauch und die wissenschaftstheoretische Bedeutung des hip-
pokratischen dogma nachgewiesen. Es handelt sich um eine auf Erfah-
rung beruhende, in drztlicher Praxis bewéhrte und als allgemeine Lehre
vermittelbare Regel der Kunst (techne).'® Solche Kunstregeln galten
unter den Schiilern des Hippokrates nicht qua Verkiindung ex cathe-
dra, sondern kraft Akzeptanz durch geschulte Arzte, die von den Lehren
ihres Meisters keine Wahrheiten fiir die Ewigkeit erhofften, sondern
nichts Hoheres erwarteten als jene anerkannten oder »herrschenden«

15 Ausfiihrlich Rolf Groschner, Hippokratische Techne und richterliche Kunst, in:
Ders., Dialogik des Rechts, 2013, S. 157 — 174, konzentriert S. 272 —274. Soweit der
hier verfolgte Gedankengang es erlaubte, wurden einige Formulierungen iibernom-
men.

16  Maximilian Herberger, Dogmatik. Zur Geschichte von Begriff und Methode in Me-
dizin und Jurisprudenz, 1981, S. 6 ff.

13

- am 17.01.2026, 12:42:59.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-13-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meinungen, die Aristoteles endoxa genannt hat.!” Darauf wird zuriick-
zukommen sein.

Bleibt man sich der Unterschiede zwischen der naturwissenschaftlich
fundierten und ingenieurwissenschaftlich kontrollierten (Appara-
te-)Medizin einerseits und der Jurisprudenz als Kulturwissenschaft an-
dererseits sowie der unterschiedlichen Normbegriffe beider Disziplinen
bewuBt, kann der Vergleich juristischer Subsumtionen mit arztlichen
Diagnosen den Blick fiir das methodologisch entscheidende Vermdgen
schérfen: fiir die Kunst, im individuellen Einzelfall den dogmatisch ge-
neralisierten und im Lehrbuch typisierten Standardfall widerzuerken-
nen. Hippokrates kann die Juristische Methodenlehre hier vor allem
deshalb bereichern, weil er seine dogmatischen Lehren aus den Erfah-
rungen seiner drztlichen Alltagspraxis erst entwickeln mufite. Theorien,
aus denen er seine Diagnosen hitte deduzieren konnen, gab es seinerzeit
schlicht und einfach nicht.

In den methodologisch relevanten Schriften des Corpus Hippocrati-
cum (insbesondere in den Biichern I und III der »Epidemien« und im
»Prognostikon«) wird kein Zweifel daran gelassen, worin die Kunstfer-
tigkeit oder das professionelle Koénnen des Arztes besteht. Diagnosti-
zieren (diagignoskein) bedeutet dort: anhand bestimmter Symptome zu
erkennen (gignoskein), an welcher Krankheit der Patient leidet und den
vorliegenden Befund von dhnlichen, medizinisch aber anders zu beur-
teilenden Befunden zu unterscheiden (dia-gignoskein). Im 23. Kapitel
des Ersten Epidemienbuches wird in allen Einzelheiten dargelegt, auf
welch genauer Beobachtung die Befunderhebung beruht und auf welche
Symptome zu achten ist: Reden oder Schweigen des Patienten, Schlaf
und Traume, Raufen des Haares, Jucken, Tridnen, Schweil3, Fieber, Hus-
ten, Niesen, Schluckauf, Atmung et cetera. Die beiden methodologi-
schen Pointen stecken aber in dem Satz »wir machten unsere Schliisse

17  Herberger, Dogmatik (Fn. 16), S. 30. Das hippokratische dogma ist in aristotelischer
Topiktradition eine anerkannte Lehrmeinung (endoxon), die als Prémisse einer auf
Wahrscheinlichkeit gegriindeten rhetorischen Argumentation dienen kann. Naher
unten bei und in Fn. 97.

14

- am 17.01.2026, 12:42:59.



https://doi.org/10.5771/9783845253336-13-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus der allgemeinen menschlichen Natur und aus der individuellen Natur
eines jeden Kranken«.!®

Die erste, im Riickgriff auf die »Natur« (physis) des Menschen ent-
haltene Pointe ist jene Freisetzung menschlicher Vernunft, die den grie-
chischen Kosmos des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts geprégt hat:
die Befreiung von der Macht des Mythos. ! Die hippokratische Schrift
»Von der heiligen Krankheit« ist dafiir ein bezeichnendes Beispiel. Der
Verfasser schreibt gleich zu Beginn, eine Krankheit wie die Epilepsie
sei keineswegs gottlicher oder heiliger als andere Krankheiten, sondern
wie diese natiirlichen Ursprungs. Gegeniiber dem Aberglauben der ar-
chaischen Medizin, die in jedem epileptischen Anfall ein erschreckendes
Zeichen ddmonischer Besessenheit gesehen hatte, ist dies ein geradezu
revolutionirer Akt geistiger Emanzipation?’: Die Magie wurde gestiirzt
und die mythische Spekulation durch eine rationale Rekonstruktion na-
turgegebener Ursachen ersetzt.

Typisch hippokratisch wire diese Revolution des Geistes auch dann,
wenn die genannte Schrift nicht von Hippokrates selbst verfafit sein
sollte. Denn der praktisch wichtigste Teil der hippokratischen Medizin,
die Prognose, das heif3t die drztliche Aussage iiber den voraussichtlichen
Krankheitsverlauf, ist nicht mehr auf atavistischen Mythenkult, sondern
auf antike Kausalitdtsvorstellungen gebaut. Wenn es in Kapitel 9 der
»Heiligen Krankheit« heifit, daB die Epilepsie bei Erwachsenen weder
todlich verlaufe noch bleibende Veranderungen verursache, dann spricht
daraus nicht die Hoffnung auf die reinigende Kraft des Magiers, sondern
das Vertrauen auf die Bewéhrung der eigenen, nur durch Praxis zu er-
werbenden Erfahrung.?!

18 Hippokrates, Funf auserlesene Schriften, tibersetzt von Wilhelm Capelle, 1955,
S.171.

19 Wilhelm Nestle, Vom Mythos zum Logos. Die Selbstfindung des griechischen Den-
kens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates, 2. Aufl. 1975; zur hippokratischen
Medizin S. 207 ff.

20 Capelle, Hippokrates (Fn. 18), S. 70, bezeichnet den Gedanken, daf3 die Epilepsie
ihren Ursprung in der Vererbung und ihre Ursache im Gehirn habe, »geradezu als
genial«.

21 Die auch »Katharten« genannten Magier der vorhippokratischen Zeit hatten die
Kranken von ddmonischer Befleckung zu reinigen: Capelle, Hippokrates (Fn. 18), S.
62.

15

- am 17.01.2026, 12:42:59.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-13-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zweite Pointe betrifft das Verhiltnis von »allgemeiner« Natur des
Menschen und »individueller« Natur des Kranken. In seinem methodo-
logischen Kern wird dieses Verhéltnis zwischen dem Allgemeinen und
dem Individuellen durch die Vermittlungsleistung der techine bestimmt.
Als philosophisch sachverstindiger Zeuge steht hierfiir kein Geringerer
als Aristoteles zur Verfligung.?? Im ersten Kapitel des Ersten Buches der
»Metaphysik« heifit es, fechne entstehe, wenn aus vielen Aussagen der
Erfahrung (empeiria) eine allgemeine Auffassung tiber die dhnlichen
Einzelfille wird. Am Beispiel der Krankenbehandlung, die nicht an
»dem Menschen« vorgenommen werde, sondern an Kallias oder Sokra-
tes, wird die Kunst eines medizinischen Techniten (fechnites) wissen-
schaftstheoretisch prizise von arztlicher Erfahrung abgegrenzt:

Wenn nun jemand den Begriff (logos) hat ohne Erfahrung und das Allgemeine kennt, den
Einzelfall darin aber nicht kennt, wird er sich oft in der Behandlung irren; denn das, was
behandelt werden soll, ist der Einzelfall. Aber dennoch glauben wir, da3 das Wissen und
das Sich-auf etwas-Verstehen der techne eher zukommt als der Erfahrung (empeiria), und
wir halten die Techniten fiir kompetenter als die Erfahrenen, weil sich Kompetenz fiir alle
cher gemif dem Wissen ergibt: Dies deshalb, weil die einen den Grund wissen, die anderen
nicht. Denn die Erfahrenen wissen zwar das Dal}, das Warum wissen sie aber nicht

[.]2

Im dreiteiligen System der oben erwdhnten Formen praktischen, poie-
tischen und theoretischen Wissens ist der aristotelische Technit — der die
kunstgerechte Herstellung der Werke seiner techne beherrscht — weder
reiner Theoretiker noch bloBer Praktiker, sondern Vermittler zwischen
Theorie und Praxis. »Reine Theoretiker« kennen nur das Allgemeine,
»blofBe Praktiker« nur das Einzelne, wihrend Techniten praktische Er-
fahrungen mit theoretischen Einsichten verbinden. So war Hippokrates
Theoretiker genug, um die Ursache der Epilepsie im Gehirn zu lokali-
sieren, und diese theoretische Einsicht lieferte ihm als Praktiker bei je-

22 Techne ist das erste Wort der Nikomachischen Ethik, obwohl deren Gegenstand das
Handeln der praxis und nicht das Herstellen der poiesis ist: Dirlmeier (Fn. 3), S. 448.
Die inhaltliche Bestimmung erfolgt daher in der Metaphysik (Fn. 74).

23 Aristoteles, Metaphysik 1 1, 981 a in der Ubersetzung von Alexander Wiehart, in:
Rolf Groschner/Claus Dierksmeier/Michael Henkel/Alexander Wiehart, Rechts- und
Staatsphilosophie, 2000, S. 67 f.

16

- am 17.01.2026, 12:42:59.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-13-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem epileptischen Anfall einen guten Grund fiir die Prognose einer vor-
iibergehenden Krise. Ohne entsprechende Erfahrung wére diese Pro-
gnosepraxis aber ebensowenig denkbar gewesen wie die Entwicklung
einer Theorie, nach der erst das Gehirn eines Erwachsenen epileptische
Anfille verkraftet.2*

Die solchermafen zwischen logos und empeiria vermittelnde techne
ist in ihrem methodologischen Kern eine Kunst, die {iber Jahrtausende
gleichgeblieben ist: die der generellen medizinischen Beurteilung des
jeweils individuellen Befundes. Obwohl die Epidemienbiicher im Prin-
zip nichts anderes enthalten als private, fiir den personlichen Gebrauch
des Arztes Hippokrates — nicht etwa des Theoretikers — angefertigte Er-
fahrungsberichte, ist Hippokrates gerade aufgrund ihrer und der eben-
falls erfahrungsgemaifen, aus der Praxis fiir die Praxis aufgezeichneten
Berichte des »Prognostikon« zum Vater der theoretischen Medizin
geworden. Denn es sind nicht wahllos aneinandergereihte Krankenge-
schichten, die sich dort finden, sondern vergleichend nebeneinanderge-
stellte Krankheitsverldufe, die im Vergleich das Wesentliche vom Un-
wesentlichen unterscheiden und darin das Generelle aus dem Individu-
ellen und das Theoretische aus dem Praktischen entwickeln. In einem
medizinhistorischen Standardwerk findet man dazu den prignanten
Satz:

Dieser Einklang von Theorie und Praxis kennzeichnet die hochste denkbare Stufe grie-
chischer medizinischer » Techne«.?®

24 Capelle, Hippokrates (Fn. 18), S. 75 mit der Unterscheidung zwischen »kleinen Kin-
dern« und »élteren Leuten«. Mathematische Exaktheit (hier: einer genauen Alters-
angabe) konnte und kann kein Ideal fiir medizinische Prognosen sein.

25 Charles Lichtenthaeler, Geschichte der Medizin, Bd. 1, 4. Aufl. 1987, S.158. Die
Prégnanz des Satzes resultiert aus der musiktheoretischen Metapher des » Einklangs«:
Theorie und Praxis werden dadurch horbar harmonisch aufeinander eingestimmt,
weil beide Stimmen denselben Ton — den der »Techne« — zu singen haben. Die
Stimmlage des Theoretikers mag die eines Tenors, diejenige des Praktikers die eines
Baritons sein: Wenn beide »Techne« intonieren, bleiben ihre Stimmen im Einklang
verschieden.

17

- am 17.01.2026, 12:42:59.


https://doi.org/10.5771/9783845253336-13-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

