
 

 

Topologie des kollektiven Körpers  

Anthrôpos physei politikon zôon, das menschliche Wesen ist von Natur ein politi-

sches – diese einzigartige, immer wieder neu übersetzte und kommentierte Defi-

nition, hat nichts an Aktualität eingebüßt. Sie besteht als Grundlage jeder Refle-
xion über die Gesellschaft oder Politik bzw. das Politische. Die liberale Position, 

die sich auf ein abstrakt gefasstes Individuum diesseits der Gesellschaft stützt, 

erscheint vor dem Hintergrund dieses Satzes in all ihrer Widersprüchlichkeit.  
Aristoteles nennt mit einem Mal die drei wesentlichen Termini – physei, polit-

ikon und zôon – die, miteinander verknüpft, den anthrôpos formieren, insofern er 

immer schon durch die Polis, also die ihrem Zweck nach politische Gemein-
schaft, überschritten wird. Es handelt sich bei dieser Verknüpfung allerdings 

nicht um eine deskriptive und kumulative oder – mit Kant – um eine analytische 

Definition, in der jeder Term eine neue Präzisierung hinzufügt, sondern um eine 
begriffliche (oder synthetische), durch die ein neues semantisches Feld eröffnet 

wird, das sich nicht auf die in dieser Aussage enthaltenen Bedeutungen reduzie-

ren lässt. Zôon und physei betreffen den Bereich der Natur, bzw. den des Leben-
digen (Ersteres heißt Lebewesen, Letzteres von Natur, gewachsen etc.); politi-

kon − der problematischste Term – ist außerhalb der Natur im hergebrachten Sinn 

angesiedelt. Der anthrôpos verbindet zwei Bereiche in der Natur seines Seins 
und überschreitet „von Natur“ (aufgrund des ihm inhärenten Wachstums als Le-

bewesen) gerade dieses sein bloßes Natur- also Lebewesen-Sein auf das Poli-

tisch-Sein hin. Politisch-Sein ist hier im weitesten Sinn gefasst, und Aristoteles 
präzisiert, lange Zeit vor Wittgenstein und dem danach proklamierten linguistic 

turn, dass das Wesentliche dieser Überschreitung die urteilende Sprache darstelle 

(die Definition: anthrôpos zôon logon echôn). 
Indem er die menschliche Natur/Physis eine Natur nennt, welche die Natur 

der physischen bzw. physikalischen und organischen Welt überschreitet, beruft er 

sich auf seine Neudefinition des allgemeinen Begriffs der Physis, der heute, in 
Zeiten der Kulturalisierung alles Nicht-Kulturellen, so gut wie vergessen scheint. 

Außerhalb der lebendigen Natur zu sein und ihr zugleich anzugehören: Das ist 

die negative Formulierung der abstraktesten aller Grundlagen des Menschen als 
politisches Wesen.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | POLIS 

 

Aristoteles hätte – wenn wir seinem Denken zu geradlinig folgen – den Men-

schen explizit ein Monster (para physin, wider die Natur) nennen können, doch 

er setzt ihn als sein eigenes Maß (keineswegs als Maß aller Dinge, was eher der 
Platonischen Philosophie zum Vorwurf gemacht wurde). Die Neudefinition der 

Natur erlaubt es ihm vielmehr, diejenigen Menschen als „Monster“ zu bezeich-

nen, die außerhalb der Polis leben, denn diese ist das teleologische Maß aller 
menschlichen Angelegenheiten, das, worum sich alle menschlichen Anstrengun-

gen als notwendig gemeinschaftliche drehen und um dessen willen sie zumindest 

begrifflich geschehen. 
Ein Monster in diesem Sinne hieße konkret gesprochen ein Tier oder ein 

Gott. Nun gibt es aber zumindest Tiere, die in organisierten Gemeinschaften le-

ben (so genannten „sociétés animales“, Herden sagte Aristoteles, womit er sie 
mehr in das semantische Feld der Menge – plêthos – als Haufen rückte). 
 
 
Von der  Menge zur  Pol is .   
Quant i tät  und Qual i täten der  Menge 1 
 
Das Adjektiv „politikon“ bedeutet nun weder sozial noch gesellschaftlich, dafür 

würde eher die Bezeichnung koinon gewählt. Arendt schrieb, dass die Griechen 

die Gesellschaft im Sinne von societas nicht gekannt hätten, weil dies eine Auf-
fassung von Vertraglichkeit voraussetzt, die den Griechen noch fremd gewesen 

sei, und die Arendt als Schnittstelle zwischen dem Politischen und dem Privaten 

definiert.2 Doch aus einem anderen logisch-begrifflichen Blickwinkel, den  
Aristoteles selbst vorschlägt, insofern er sich nicht auf die Einteilung privat-

politisch beschränkt, bezeichnet die koinônia eben jene Bildung oder Formierung 

der Vielheit, die zwischen Menge (plêthos) und Polis angesiedelt ist, zwischen 
Haufen bzw. Häufung einer Menge und einer durch ihre zivilen, also bürgerli-

chen, und politischen Institutionen zur integrierten Ganzheit organisierten Men-

ge. Vom Gesichtspunkt der logischen Bestimmung her siedelt er die koinônia 
diesseits oder „vor“ der Polis an.  

Nun kannten die meisten menschlichen Gesellschaften weder die Polis im 

klassischen Sinn noch explizit die Politik. Auch gibt es innerhalb der Polis Grup-
pen von Individuen, die weniger politisch sind als andere, und damit von der 

Verwirklichung dieser „politischen Natur“ des Menschen weiter entfernt als die-

se. Es handelt sich also um eine Natur, die (wie die Polis und die Sitten, Gebräu-
che etc.) zu verwirklichen ist. Die Entelechie, also die Verwirklichung, genauer 

die Ins-Ziel-Setzung des Menschen wäre die beste Polis, die er gemeinsam mit 

                                              
�  Dieser Abschnitt basiert auf einem um einen Bezug auf die Moderne erweiterten 

Kapitel aus Corps transfigurés. Bd. II, Kap. 2.2 und erschien auf Deutsch in einer 
ersten Version in: Grundrisse. Zeitschrift für linke Theorie und Debatte, �2/2004. 

2  H. Arendt: Vita Activa, München, Zürich: Piper �98�, II, §6. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 153 

 

anderen Menschen dieser Polis verwirklichen kann. Das Telos der Polis (oder der 

politeia, der Verfassung par excellence) ist, dass die größtmögliche Zahl zu gu-

ten Bürgern in Hinblick auf das gute Leben in der Gemeinschaft wird/werden. Da 
sie per se in der Geschichte steht, ist die Polis immer auch Entwurf, den es best-

möglich zu verwirklichen gilt, und ohne den es keine konkrete Natur weder des 

Menschen noch der Polis gibt.  
Die Tatsache, dass die Frauen (in ihrer Gesamtheit) von Natur un- bzw. 

apolitische Wesen seien, und dennoch konstitutiver Teil der Polis sein können 

(und als solche bezeichnet Aristoteles sie einzeln als politis, Bürgerin, was er 
gewiss nicht täte, wenn er von Sklavinnen als Sklavinnen spräche), stellt ein 

zentrales Problem dieser Definition des Menschen dar.  

Es wird zuerst darum gehen, die Verwobenheit zweier Achsen zu analysie-
ren: der Achse des Privaten und Politischen gemäß dem Kriterium der Zahl, und 

der Achse der Qualifizierung der Zahl (der qualitativen Beschaffenheit der Quan-

tität) bzw. der Vielheit. Das sollte es möglich machen, die Konstituierungsbedin-
gungen der unterschiedlichen gesellschaftlichen Sphären und Räume besser zu 

untersuchen. Die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung ist dabei nur ein relativer 

– wenn auch zentraler – Faktor, in allen Gesellschaften. Die Verhältnisse zwi-
schen dem Privaten, dem Öffentlichen und der Politik, sollten – erhellt durch den 

Faktor der Arbeitsteilung – den Weg auf die Frage nach den Bedingungen einer 

egalitär menschlichen und nicht nur „brüderlichen“ Politik eröffnen.   
 
Plêthos, koinônia und Polis 
 
Die Vielheit (plêthos) ist für Aristoteles die materielle Grundlage sowohl der 

Gemeinschaft als auch der Polis. Die Polis ist das logische Fundament und 

zugleich das Telos, also der Zweck des menschlichen Wesens, die Pluralität – um 
die Beziechnung Arendts zu übernehmen – ist sowohl ihre Bedingung als auch 

ihr begrifflicher Ursprungsterm (also logisch gesehen vorgängig). Plêthos (Viel-

heit/Menge), koinônia und Polis bezeichnen zuerst alle eine undefinierte Anzahl 
von Menschen, eine bloße Vielheit oder Menge. Doch während dieser erste Term 

grundsätzlich bar qualitativer Bestimmungen ist, setzt der zweite bereits eine mi-

nimale Qualität voraus, die durch die Verbindungen gegeben scheint, welche die 
Einzelnen in Hinblick auf ein gemeinschaftliches Leben zusammenhalten. Diese 

Verbindungen und Banden (was auf Französisch le lien social genannt wird) prä-

gen auch die Identität der Individuen, insofern diese immer schon gesellschaftli-
che sind.3 Doch erst mit der Polis kann die Qualifizierung der Menge hinsichtlich 

des Zwecks geschehen, den sich die Gemeinschaft/en, welche diese Polis zu-

sammensetzen, geben, und um dessen Willen sie sich zu einer Polis organisieren 

                                              
3  Von einem Individuum kann erst nach erfolgter Sozialisation gesprochen werden; 

Winnicott formuliert dies in dem berühmten Satz: „es gibt nicht so etwas wie ein 
Baby“. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 | POLIS 

 

bzw. auch organisiert werden. Ob dieses Ziel nun das Glück oder das gute Leben 

in der Gemeinschaft ist, wie Aristoteles es verkündet, oder ob es die möglichst 

systematische Verknüpfung und (nicht nur stellvertretende) Verwirklichung von 
Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit ist, stellt ein anderes Problem dar, auf das 

ich hier nicht weiter eingehen werde. 

Der plêthos ist also zuerst unbestimmte Zahl, dann undifferenzierte Menge 
oder Haufen, welche der sie qualifizierenden Bestimmungen oder Eigenschaften 

entbehren (in den klassischen griechischen Texten, insbesondere bei Thukydides, 

Platon und Aristoteles, wird plêthos zumeist synonym verwendet mit den Vielen, 
polloi). Als solche ist die konkrete Menge für Platon an sich suspekt und der 

Mangel an Eigenschaften bzw. Bestimmungen bleibt nicht ohne Folgen in der 

ontologischen Hierarchie, welche die Unbestimmtheit an sich als negativen Wert 
gegenüber der klaren und vereinigenden Bestimmung setzt. Doch bevor ich mich 

den Inszenierungen der Menge innerhalb einer – immer auch geschlechtsspezifi-

schen – Werte- und Bedeutungshierarchie widme, ist noch zwischen plêthos als 
Material der gesamten Polis und jenem plêthos zu unterscheiden, das als dieses 

oder jenes plêthos innerhalb bestimmter Sphären oder Räume der Polis in Er-

scheinung tritt, sei es als Publikum (theatron) im Theater, als Ansammlung oder 
Menschenmenge in der agora – in den Straßen bei Umzügen bzw. im Falle einer 

stasis (Bürgerkrieg) – oder auch als einberufene Bürgerversammlung in der 

ekklêsia, dem Ort der Politik im expliziten Sinn. 
Die Relevanz der Geschlechterdifferenz für das plêthos im zuerst genannten 

Sinn, also als Material der Gemeinschaft wie auch der Polis, lässt sich weitge-

hend auf das Register des Biologischen reduzieren, innerhalb dessen die Größe 
der Bevölkerung demographisch geregelt wird, eine Regelung, die jedoch immer 

schon unter „eugenischen“ Voraussetzungen geschieht (also qualifizierend, wer-

tend, auslesend). Als spezifische Menge innerhalb der Polis kann die Menge al-
lerdings so unterschiedliche Bedeutungen haben, dass kein allgemeines Urteil 

über ihren geschlechtsspezifischen Bezug möglich ist. (Ein aus einem gesell-

schaftlich-geschichtlichen Blickwinkel möglicherweise gültiger Indikator wäre 
hierbei die als chaotisch entwertete Menge, welche zumeist weiblich denotiert 

ist.) Nur innerhalb eines totalitären Staates, in dem das umfassende plêthos als 

von der Partei bzw. ihrem sie verkörpernden und zugleich identifikatorisch ver-
tretenden Führer manövrierte Masse vor- und dargestellt wird, überwiegen biolo-

gische Kriterien und die eugenische Perspektive beherrscht hier die Logik der 

Differenzierung. Die Individuen, insbesondere die Frauen unter ihnen, werden 
weitgehend biologisiert, also unter dem Gesichtspunkt ihrer Fortpflanzungs- 

bzw. im weiteren Sinn ihrer reproduktiven Funktion gesehen. Jegliche politi-

schen Raum konstituierende Bande, die von der unmittelbaren Verbindung zwi-
schen geführten Massen und ihrer Partei bzw. ihrem Führer abweicht, wird dabei 

unterdrückt bzw. gewaltsam ausgelöscht. Doch unter diesen Umständen fungiert 

das plêthos nicht mehr nur als logisch oder abstrakt gesehen erster Term der Ge-
meinschaft, sondern es wird als dessen effektiv totalitäres Eidos (Gestalt, Form) 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 155 

 

inszeniert (die undifferenzierte Bewegung, die sich auf den Führer reduzieren 

ließe, im „Einer für alle, alle für einen“). 

 
Zusammenfassend ist die Gemeinschaft – koinônia – die Assoziation einzelner 

Individuen oder Personen (Gruppen, Familien, Korporationen etc.). Sie ist die 

konkrete Vermittlung der Pluralität, die Gestaltung und Verkörperung des Zu-
sammenlebens über die unterschiedlichen Banden und Verbindungen, durch die 

die Individuen in mehr oder weniger beständiger Weise in die Welt integriert 

sind, die sie gemeinsam bilden. Mehrere Gemeinschaften, so fasste Aristoteles 
den Begriff in der Politik, bilden ihrerseits eine größere Gemeinschaft (Ort-

schaft/Gemeinde, Bezirk, Föderationen etc.). 

 
Insofern die Liebe als pathos und orexis, d.h. als Affekt und Wunsch, zuerst auf 

der Ebene der Individualität angesiedelt und verwirklicht wird, kann die Liebe 

weder für Aristoteles noch für Platon als die Bande fungieren, die alle miteinan-
der, oder genauer die Gemeinschaft als solche verbindet. Eher noch kann die 

Liebe sich auf eine zur „leiblichen“ Gestalt transfigurierte Gemeinschaft richten, 

eventuell an eine individuierte Idee; doch das Affektive, so wichtig es ist, reicht 
nicht hin, eine Gemeinschaft zu strukturieren und zu organisieren. 4  

Die Gemeinschaft betrifft in erster Linie die Welt der Bande und Tauschver-

hältnisse, der Ökonomie im modernen Sinn (die das Öffentliche, die Pluralität 
des Marktes und der industriellen Produktion impliziert); die Welt, in der die 

Menschen in Macht- und Produktionsfeldern verbunden sind, also in einem 

Netzwerk von Institutionen im weiteren – und im Zuge der zivilisatorischen 
Komplexifizierung zunehmend auch im engeren – Sinn. Der Modus der Pluralität 

ist hier das Zusammensein, das inter-esse  und in der Moderne gestaltet sie sich 

zur Gemeinschaft im weiteren Sinn dessen, was Hegel als bürgerliche Gesell-
schaft bezeichnet.5 Die Banden der gemeinschaftlichen Kohäsion sind ebenso 

vielfältig wie die imaginären Bedeutungen und die Seins- und Verbindungswei-

sen der Lebenswelt. Wenn es nun ein originär römisches Element im Bereich der 
koinônia gibt, dann ist es dasjenige der juridischen Organisation der Unterge-

meinschaften, die formale Schaffung der Assoziation zu privat-öffentlichen Zwe-

cken; die zivile (und zivilrechtliche) Gemeinschaft, aber auch die religiöse Ge-
meinschaft insofern sie wie ein „Apparat“ organisiert ist (die Kirche und der Kle-

rus, die etwa in der hinduistischen Religion kein Pendant haben).  

                                              
4  Siehe das erste Buch der Politik. Die christliche Gemeinde hat sich hingegen die 

Liebe (zu Gott und dem Nächsten) als Kohäsionsprinzip gesetzt, was eine Universa-
lisierung und eine Vorrangigkeit des Individuums in seiner Beziehung zu den ande-
ren vermittels seines Gottesbezugs impliziert, den alle miteinander zu teilen voraus-
gesetzt werden. 

5  Sowohl in der Phänomenologie des Geistes als auch in der Enzyklopädie und den 
Prinzipien der Rechtsphilosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | POLIS 

 

Die Beziehung zwischen Natur und Kultur nimmt eine zentrale Rolle in der 

Prägung des Status und der Seinsweise einer vorklassisch antiken Gemeinschaft 

ein: die Phratrie, die phylê, oder das Genos (Geschlecht, „Rasse“, Gattung etc.) 
sind keine „biologischen“ Kategorien, sondern immer schon historische Instituti-

onen. Dennoch spielt in ihnen im Vergleich zum „Demos“ (Volk, Bevölkerung 

und seit der kleisthenischen Reform auch Bezirk) der Anteil des Gegenständlich-
Realen, ja des Physischen eine überwiegende Rolle, insofern die symbolischen 

Banden und imaginären Bedeutungen darin explizit verankert sind oder zu sein 

behauptet werden (Blutsbanden, Bindung an den Boden, das Territorium, die 
Umwelt und Landschaft, etc.). Gleichzeitig ist die Instituierung dieser Veranke-

rung umso mythischer, als sie eine Verbindung zwischen Natur und Kultur unter-

stellt, die von den in der Natur wirkenden geistigen Kräften „von Natur“ diktiert 
seien, was heute, angesichts der Vorherrschaft eines primärbiologistischen De-

terminismus, soviel heißt wie „ein für allemal“. 

Die Frauen gehörten den Gemeinschaften wie der Familie, der Phratrie, der 
phylê oder dem Genos an, doch haben sie dort meist keinen für die Gemein-

schaftsform explizit konstitutiven Status.6 Innerhalb der Gemeinschaft im weite-

ren Sinn finden wir auch Untergemeinschaften oder Gruppen, die um eine mini-
male oder zufällige Qualität (symbebêkon) herum versammelt werden (Platon 

nennt das Geschlecht wie erwähnt ein symbebêkon); hier wären auch Hautfarbe, 

ethnische Herkunft, Status, Eigen- bzw. Reichtum etc. als Klassen konstituieren-
de symbebêka anzuführen. 

Die Individuen waren in der antiken Gesellschaft immer entweder mehreren 

Untermengen bzw. Untergemeinschaften der Polis zugeordnet (so ist ein freier 
männlicher Athener sowohl Seemann, Reiter oder Hoplite, Handwerker, Händler 

oder Bauer… und politês, also politischer Bürger). Die demokratische (atheni-

sche) Polis ist das formal als Demos organisierte und sich organisierende plêthos 
(in Rom wird der cetus hominum durch die Gesetze zum populus); sie ist die 

Gemeinschaft, die sich eine organisatorische Form (Eidos) gibt; eine Gestalt, 

durch die ein Bürgerkorps gebildet wird, das über sich (und andere) die Herr-
schaft ausübt. Polis und Bürger sind untrennbar miteinander verbunden, auch 

wenn die Polis als den erweiterten Demos umfassend über das Bürgerkorps hin-

ausreicht (die einen und die anderen in der Polis, die Sklaven, Frauen, Metoiken 
und Kinder, die auch in der demokratischen Polis keinen Bürgerstatus haben). 

                                              
6  Benveniste bemerkt nichts desto trotz, dass die indo-europäische Tradition der  

Asymmetrie zwischen patrilinearem bzw. männlichem und weiblichem Verwandt-
schaftssystem in Griechenland teilweise umgestürzt wurde. Dieser Umsturz bestün-
de in der Einrichtung einer Symmetrie zwischen Blutsbrüdern und –schwestern (a-
delphoi / adelphai) neben der Asymmetrie zwischen dem an den sozialen Vater der 
Phratrie gebundenen soziale Bruder (phratêr) und der Schwester als weibliches 
Glied der männlichen sozialen Gruppe („es gibt keine weiblichen ‚Phratrien‘„). 
Emile Benveniste: Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Paris: Minuit 
�969, Bd. I, S. 203-223. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 157 

 

Zwar ist die Polis weder die ekklêsia, also die Volksversammlung, noch die ar-

chê, also die Macht der �mter bzw. das damit verbundene „Kommando“, doch 

sie existiert zugleich nicht ohne diese Amtsmacht, wie beschränkt diese auch sein 
mag. (Formal ist sie durch den nomos und die Beschlüsse fassende ekklêsia – in-

formell durch die agora, also den Marktplatz der Meinungen eingeschränkt). In-

sofern ist sie auf der gemeinschaftlichen Struktur aufgebaut, die sie durch die ex-
plizite Organisationsform und die dafür notwendigen konstitutiv-verbindenden, 

inszenierenden und legitimierenden Elemente ja gerade überschreitet.  

„Die Polis ist ihre Männer (andres)“ so ein Ausspruch nach der siegreichen 
Seeschlacht von Salamis, als die Bevölkerung Athens vor den verwüstenden per-

sischen Truppen auf ihre Schiffe geflohen war. Hier ist nur von den Männern die 

Rede, denn sie stellen den militärischen und politischen Kern der Polis dar. 
Zugleich ist die Polis auf ihren erweiterten Demos existentiell angewiesen. Doch 

abgesehen von dieser Krisensituation, die nicht zu lange andauern hätte dürfen, 

ist die Polis ebenso, und insbesondere die demokratische, ihr Territorium (die 
demokratiestiftende Reform des Kleisthenes ist vor allem eine durch das Territo-

rium; die Instituierung eines ius soli dient nicht zuletzt der Verwischung der alten 

Blut- und Gemeinschaftsbanden). Wenn diese Polis auch eine Regierung hatte 
(die boulê der 500) sowie einen Verwaltungsapparat und diverse Archonten, so 

sind diese Staatsorgane jenen des modernen Staates nicht vergleichbar. Der 

Hauptgrund für diese Unvergleichbarkeit ist ein prinzipiell politischer, der sich 
keineswegs auf eine Frage der Quantität oder der Komplexität reduzieren lässt: 

Im demokratischen Athen waren diese Organe tatsächlich und ganz bewusst in 

den Dienst des (politischen) Demos gestellt.7 
In Athen also unterstanden die �mter bzw. die Bouleuten, Prytanen und Ar-

chonten, also die Regierungs- und Exekutivorgane, dem Demos in effektiver und 

keineswegs nur in repräsentativ-symbolischer Gestalt der gesamten Volksver-
sammlung, die als ekklêsia an einem eigens dafür geschaffenen Ort auf dem Pnyx 

tagte.8 Die Frage nun, ob die Polis als Staat im weiteren Sinne bezeichnet werden 

                                              
7  Während sie im modernen, bis heute stark vom monarchischen Absolutismus ge-

prägten Staat, in den Dienst der Herrschaft gestellt wurden. Der Staatsapparat hat 
sich – zur besseren Kontrolle bzw. Beherrschung sowie Verwertung einer mit Hilfe 
des christlichen Dogmas wieder zur Herde entpolitisierten Menge – zur prinzipiell 
entfremdenden Staatsbürokratie entwickelt. An dieser herrschaftsstrukturellen Ent-
wicklung konnte auch die Französische Revolution nichts Grundlegendes ändern. 

8  Finley beharrt darauf, dass es sich bei der athenischen Polis sehr wohl um einen 
Staat handelte, und er bezieht sich dabei auf Staatsorgane und staatliche Instanzen, 
die in direktem Kontakt zu den Bürgern gestanden haben, ohne bürokratische Ver-
mittlung. Er weigert sich, hier zwischen Staat und Staatsapparat zu unterscheiden 
während Castoriadis die Bezeichnung Staat für die Verwaltungsorgane bestreitet, da 
es sich bei den Verwaltungsfunktionen um eine „permanente Bürokratie“ handelte 
mit �mtern, die sogar von Sklaven besetzt wurden. Siehe Moses I. Finley. Das poli-
tische Leben in der antiken Welt, München: dtv �99� und Cornelius Castoriadis, 
„La polis grecque et la création de la démocratie“ in: Domaines de l’homme. Dem 
ist hinzuzufügen, dass die Regierungsorgane (die boulê der 500 Räte, die daraus ge-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | POLIS 

 

kann, setzt voraus, dass wir von dieser historischen Entwicklung und vom institu-

tionengeschichtlichen Auftauchen des Terminus Staat abstrahieren. Das Auftau-

chen des Staates ist an die Bildung einer spezifischen territorialen Entität größe-
ren Ausmaßes geknüpft, an völlig andere Formen der Souveränität sowie der Or-

ganisation der Menge.9 Gleichzeitig war diese Formation in der Moderne derart 

vielfältigen und grundlegenden Veränderungen unterworfen, dass diese histori-
sche Bedingtheit nicht als Imperativ für die Zulässigkeit der Bezeichnung „Staat“ 

aufgefasst werden muss.  

In diesem Sinne wäre die Unterscheidung zwischen der Polis und ihren Ver-
waltungsinstanzen analog zu jener aufzufassen, die wir zwischen Staat im weite-

ren Sinn (als die gesamte Bevölkerung und das Territorium umfassend) und Staat 

im engeren Sinn des Staatsapparats und der in der Verfassung verankerten poli-
tisch-rechtlichen Institutionen machen. Das eher subjektivistisch-empiristische 

Argument Moses Finleys gegen diese Unterscheidung im Allgemeinen und über 

die antike Polis hinaus entbehrt dagegen jeglicher begrifflichen Grundlage: „Ab-
gesehen von den politischen Metaphysikern setzen die Bürger (oder die politi-

schen Subjekte) beide in eines“, und er zitiert Harold Laski: „Der Bürger kann 

seinen Staat nur durch die Staatsorgane erreichen.“�0 Der Staat im weiteren Sinn 
setzt sich doch zu allererst aus seinen politisch durchaus unterschiedlich klassifi-

zierten Bürgern zusammen, die ja als so genannter Souverän zumindest repräsen-

tativ die Basis des demokratischen Systems darstellen. Ebenso setzt er sich aus 
dem Territorium zusammen, in dem diese BürgerInnen oder die Bevölkerung 

mehr oder weniger ansässig sind (wir leben in einem Staat und gehören ihm in 

mehr oder weniger umfassender Weise an). 

                                                                                                                                     
losten rotierend die �mter ausführenden 50 Prytanen sowie die Archonten) ebenso 
wie die Gerichte nicht mit den reinen Verwaltungsfunktionen zu verwechseln sind. 
Die Regierungsämter sind nicht von Sklaven besetzt worden, sondern von vollen 
Bürgern. Sie wurden aus dem Kreis der ekklêsia unter den Bedingungen der Rotati-
on und Absetzbarkeit gelost bzw. gewählt. Dennoch handelte es sich dabei um Or-
gane einer exekutiven Gewalt, die von der gesetzgeberischen (und vor allem Be-
stimmungen erlassenden) Gewalt, also der ekklêsia, nicht nur getrennt, sondern ihr 
auch unterworfen war. Für das erst unter Perikles vollständig gegen den Areopagos, 
das alte Blutsgericht, eingesetzte Volksgericht wurden die Mitglieder ebenfalls aus 
dieser Gesamtmenge gelost. Die gerichtliche Rechtsordnung und –anwendung geht 
hier also keineswegs der institutionellen und rechtsverbindlichen Formalisierung 
des Staates voran, am effektiven Beginn steht vielmehr eine politische Setzung, 
nämlich die Kleisthenische Reform, dann jene durchaus als sekundär zu betrachten-
de des Perikles. 

9  Siehe hierzu vor allem Bertrand Badie und Pierre Birnbaum: Sociologie de l’Etat, 
Paris: Grasset �979.  

�0  M.I. Finley: Ibid., S. �9. Die Bürger sind sich aber ebenso der Tatsache bewusst, 
dass auch sie es sind, die den Staat konstituieren, und sei es über die Steuern, die sie 
entrichten, und ohne die er nicht existieren könnte.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 159 

 

Sphären und Räume der  Pol is  bei  Platon,   
Ar istoteles und darüber  hinaus  
 
Eine Annäherung an die Politik vom räumlichen Gesichtspunkt her, den ich hier 

als (nicht im mathematischen Sinn) topologischen bezeichnen möchte, lässt sich 

zwar weder auf die Frage nach dem Territorium noch auf das Problem der Sphä-
ren (privat, öffentlich, politisch) beschränken, sollte diese jedoch als begriffli-

chen Rahmen in Betracht ziehen. Im Unterschied zu jenen Theorien des Sozialen, 

welche diese Sphären auf zwei beschränken, also auf die private und auf die öf-
fentliche Sphäre, gehe ich im Anschluss an Aristoteles (und auch an Hegel oder 

Castoriadis) von einer Dreiteilung jener Gesellschaften aus, die eine politische 

Organisation kennen, wie dies insbesondere für das klassische Athen originär der 
Fall ist. Eine solche Dreiteilung erlaubt es, die falschen Alternativen zwischen 

privat und politisch zu vermeiden sowie die dichotomen Zuschreibungen der bei-

den Geschlechter zu je einer von diesen Sphären.��.  
Die mit einer Kategorisierung des Gesellschaftlichen und des Politischen 

verbundene Dreiteilung der Sphären findet sich wie erwähnt bereits in der Politik 

des Aristoteles. Er unterscheidet dabei zwischen dem Bereich des oikos, dem der 
koinônia (Gemeinschaft) und dem der Polis bzw. der Politik. Diese Dreiteilung 

wurde bei Hegel weiter ausgeführt. Er unterscheidet in der Enzyklopädie zwi-

schen der Familie, der bürgerlichen Gesellschaft und dem Staat. Während Auto-
rInnen wie Gramsci, Arendt oder Habermas in ihrem Werk auf die Dichotomie 

zwischen società civile und società politica, bzw. zwischen Privatem und Öffent-

lichem zurückgreifen, schlägt Castoriadis eine genauere Ausführung der Dreitei-
lung vor.�2 Er beschreibt sie in Termini des oikos, der agora und der ekklêsia und 

bezieht sich damit in relativ abstrakter Weise auf die Sphären der athenischen 

Demokratie, die in der Analyse der Verfassungen (bzw. Regime) bei Aristoteles 
eine – zumindest implizite – Erfahrungsgrundlage bilden. Der oikos (Haushalt) 

ist bei Castoriadis die private Sphäre im engeren Sinn, die agora (Marktplatz) die 

öffentlich/private Sphäre und die ekklêsia ist die eigentlich öffentliche Sphäre der 
expliziten (und damit auch mehr oder weniger formalisierten) Einsetzung und 

Ausübung der Macht (Beratung/Entscheidung, Gesetzgebung, Rechtssprechung). 

Diese dreigliedrige Unterscheidung ist mit einer anderen verbunden: jener zwi-
schen der Politik als implizite, nicht deklarierte und mehr oder weniger organi-

sierte Machtausübung (bis hin zu den arcana imperii) und der Politik als solcher, 

das heißt als das, was in der ekklêsia (Versammlung des Demos) die explizite In-
stituierung der Gesellschaft (des Demos) durch sich selbst (oder eine „stellvertre-

tende“ bzw. autokratische Elite, je nach Regime) darstellt. 

                                              
��  Für eine Kritik an diesen Modellen siehe P. Schmitt-Pantel: „Entre public et privé, 

le politique“ in: Ktema, 23/�998. 
�2  Cornelius Castoriadis: Fait et à faire, S. 62-72. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | POLIS 

 

Von diesem begrifflichen Rahmen ausgehend werde ich nun, nicht zuletzt im 

Sinne einer klareren Erkennbarkeit der Geschlechterproblematik, die Frage nach 

der Konstituierung dieser Sphären aus der qualitativen Konkretion der Menge als 
Menge von Körpern nachgehen. Die Rolle, die der menschliche Körper als im-

mer schon minimal organisiertes Schema spielt, ist grundlegend auch für diese 

konkrete Konstituierung der Sphären. Die Wirklichkeit der Formierung eines 
kollektiven „Körpers“ aus einer Vielzahl von Einzelkörpern erfordert eine 

Rückwendung auf die Körpermetapher und auf das in ihr transportierte Körper-

imaginäre, die in der Konstituierung des body politic oder der Politik und des sie 
konstituierenden Demos seit jeher (d.h. seit seiner expliziten Instituierung in der 

klassischen Antike) am Werk sind. 

Was als „politische Genetik“ bezeichnet werden kann, betrifft die zentrale 
Rolle, welche die Vorstellung von der generatio, der Zeugung und Hervorbrin-

gung im Kontext der Pluralität, der Kontinuität in der Zeit (und wider den Tod 

der Einzelnen) sowie als implizites wie auch explizites Fundament der Macht 
spielt. Zwei Dimensionen sind dabei leitend: Zuerst die Dimension der Vermeh-

rung ausgehend von einer Einheit, um die Einheit der Gattung (Genos) zu garan-

tieren, dann jene Dimension, welche die tendenzielle Ausblendung der Ge-
schlechterdifferenz aus diesem gründenden und grundlegenden Bereich anlangt. 

Die instituierte Komplementarität der Geschlechter geht einher mit einer ge-

schlechtsspezifischen Arbeitsteilung der Sphären der Gesellschaft und somit mit 
einer quasi-Segregation, die bis zur Segregation im engeren Sinn führen kann.�3 

Das Bild vom politischen Körper als aus männlichen Körpern formierte Ein-

heit ist nicht nur in Hinblick auf eine vergangene Epoche relevant; und auch 
nicht so sehr, weil es bis heute so genannte demokratische Wahlen gibt, von de-

nen Frauen ausgeschlossen sind. Maßgeblich relevant wird dieser Aspekt erst an-

gesichts einer Scheingleichheit, durch welche die politische Bürgerschaft der 
Frauen in den liberal- „demokratischen“ Gesellschaften mehr oder weniger 

„westlicher“ Prägung zwar de jure gegeben ist, de facto aber tief greifend geprägt 

bleibt von Konstituierungs- und Perpetuierungseffekten ihrer ausschließlich 
männlich-militärischen Gründungsstruktur. 

Die Bedingungen eines männlichen Machtausübungsmonopols in der öffent-

lichen, insbesondere der politischen Sphäre, liegen nicht zuletzt in einer Zirkula-
rität: die Gestaltung/Formierung des gesellschaftlichen Körpers geschieht in An-

lehnung an das Modell des männlichen Körpers, der wiederum in Hinblick auf 

die Einfügung in eben diesen kollektiven Körper formiert und sozialisiert wird. 
Weiters liegen sie in der historischen Instituierung der erwähnten segregationisti-

                                              
�3  Diese Bezeichnung für geschlechtsspezifischen Ausschluss ist m. E. gerade im Hin-

blick auf die Sphäre der Politik in der Antike relevant, weil diese Sphäre bereits im 
Prozess ihrer Konstituierung auf diesem Ausschluss aufbaut, was aber nicht heißt, 
dass dieser konkrete Ausschluss von Frauen (ebenso wie von Sklaven, Metoiken 
etc.) ihr ein für alle mal wesensimmanent ist. Das wäre nur in einer streng metaphy-
sischen Sicht auf die Gesellschaft der Fall. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 161 

 

schen Sphärenteilung begründet, in der die juristisch wie politisch für unmündig 

erklärten Frauen der Herrschaft des Familienoberhaupts (pater familias) unter-

stellt sind. Zugleich besitzt diese Segregation oder Quasi Segregation in ihrer 
Verbindung mit der Formierung des kollektiven Körpers eine im Wege der Me-

taphorik wirkende Legitimationsfunktion (die Polis, dann der Staat im weiteren 

Sinn werden als Familie beschrieben und teilweise, eher metonymisch, reprodu-
ziert). 

 

Bei Platon und Aristoteles findet sich ein Widerspruch zwischen dem allgemei-
nen Prinzip der Gleichheit (die philosophische und politische dynamis, Fähigkeit, 

die Platon auch den Frauen zugesteht) und einer segregationistischen Wirklich-

keit, die in den politischen Entwürfen des mehr empirisch orientierten Aristoteles 
stärker wirksam ist, zumal seine Arbeit dem bestehenden gesellschaftlich-politi-

schen Gefüge seiner Zeit auch stärker verbunden war. 

In seiner Planung einer Gemeinschaft der Frauen und Kinder hatte Platon das 
Verwischen der individuellen Blutsverwandtschaften im Visier.14 Für ihn hatte 

sich die Filiation, also soziale und normative Bande, gemäß dem Logos zu kon-

stituieren, der das Gute, Schöne und Wahre anleite. Durch die Aufhebung bzw. 
das unkenntlich Machen der Blutsbanden wird die soziale Bande gleichsam ver-

allgemeinert, und alle Mitglieder einer selben Klasse (insbesondere jene der herr-

schenden Kaste der Wächter), die einer Generation angehören, sind Schwestern 
und Brüder, für die sich das Inzestproblem erübrigt hat, zumal es die Pythia sein 

soll, welche durch das Los die für die richtige Zeugung zusammenpassenden 

PartnerInnen wählt.15 
Es wurde oftmals betont, dass der revolutionäre Charakter der Platonischen 

Ausführungen insbesondere bezüglich der Teilnahme der Frauen an der Wächter- 

und MachthaberInnenkaste, nicht unterschätzt werden dürfe.16 Die hervorragende 

                                              
14  Platon: Timaios, 18 c-e, Politeia, 457 d. 
15  Die Abwesenheit jeglicher PartnerInnenwahl verweist einmal mehr auf den extre-

men Grad der Funktionalisierung der Sexualität im Kontext der von Platon geplan-
ten Eugenik. 

16  Ich verweise hierfür auf den Kommentar der entsprechenden Passagen im V. Buch 
der Politeia, den Gregory Vlastos vorgelegt hat. Seine Frage „Was Plato a femi-
nist“, die bewusst als anachronistische formuliert wurde, vermindert nicht die 
Tragweite seiner Schlüsse: Die utopischen wie auch rationalistischen Anforderun-
gen seines gesellschaftlich-politischen Entwurfs führten Platon dazu, eine prinzi-
pielle Gleichheit zwischen den Geschlechtern anzunehmen, die über die von ihm als 
kontingent bezeichneten Geschlechterasymmetrien und -hierarchien überwiegen. 
Zugleich scheint er selbst, als Bürger Athens, von seinen rationalen Gedanken über-
fordert und hielte sie mehr aus intellektueller Redlichkeit und um der Kohärenz wil-
len denn aus Überzeugung aufrecht. Vlastos sieht in dieser platonischen Geschlech-
tergleichheit eine innerhalb der herrschenden Kaste zu verwirklichende Möglich-
keit. G. Vlastos, „Was Platon a Feminist?“, in: Studies in Greek Philosophy, Prince-
ton: Princeton University Press 1995, Bd. II. In Emile hatte Rousseau vorgegeben, 
dass Platon, nachdem er die Familie abgeschafft habe und mit den Frauen nichts 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | POLIS 

 

Rolle, die der Philosoph der Erziehung, Paideia, im Gegensatz zur geschlechtli-

chen Ausstattung einräumt (das Geschlecht ist symbebêkon, eine zufällige und 

nicht wesentliche Eigenschaft), verschiebt die Arbeitsteilung von der eher an der 
Physis (Natur, Gewachsenheit) orientierten geschlechterhierarchischen Achse auf 

die formalere klassenhierarchische Achse, in der Geschlecht „nur noch“ als wer-

tender Marker fungiert: Die Eliten haben männliche Eigenschaften (des Bürgers-
Kriegers-Philosophen), die allerdings auch von Frauen verkörpert und verwirk-

licht werden können – zwar nicht in so hervorragender Weise wie von den besten 

Männern, spezifisch aber besser von „mannhaften“ Frauen als von „weibischen“ 
Männern. Die Konzeption der „besten Frauen“ in der Politeia orientiert sich also 

am Modell der mannhaft-männlichen Bürger. Obwohl diese maximal rationali-

sierte Polis sowohl Frauen als auch Männer zu befehlen aufruft (eine für die 
Griechen komische Vorstellung, welche die Männer im Theater des Aristophanes 

gleichsam automatisch zum Lachen bringen sollte), und damit eine gleich-

heitspolitische Dimension eröffnet, steht diese Gleichstellung der Geschlechter 
zugleich im Zeichen jenes höheren Zwecks der Eugenik: Um einer bestmögli-

chen Nachkommenschaft willen sollen die Guten (agathoi) so oft wie möglich 

miteinander Nachkommen zeugen. Daraus kann zweierlei gefolgert werden: Auf 
einer ersten Ebene legitimiert die Eugenik im rational nachvollziehbaren und als 

zwingend notwendig einzusehenden Interesse aller die für den „common sense“ 

der Griechen abstruse Vorstellung einer Beteiligung der Frauen an den koina, 
diesen allen gemeinen und damit politischen Dingen. Auf einer vordergründigen 

Ebene und aus einer rein funktionalistischen Sicht (die Platon durchaus auch zu 

unterstellen ist), werden die in Hinblick auf die beste Polis hervorragenden Frau-
en nur deshalb Wächterinnen, weil sie als die gemeinschaftlich für die männli-

                                                                                                                                     
mehr anzufangen wusste, diese den Männern gleichgemacht hätte. Hier wird 
Gleichheit im rechtlich-politischen Sinn mit Identität im umfassenderen Sinn 
gleichgesetzt, was ein – ebenfalls von Platon verwendeter – rhetorischer Kunstgriff 
ist, den erst Aristoteles in der Politik systematisch ad absurdum führt: das Recht ist 
ja gerade dazu da, die „von Natur“ (physei) nicht identischen Menschen/Männer 
vergleichbar und politisch gleich zu machen. Von diesem rhetorischen Trick Rous-
seaus darauf zu schließen, dass die Gleichheit zwischen Wächtern und Wächterin-
nen nur ein Nebenprodukt sei, geht an der platonischen Gedankenwelt und der 
komplexen Argumentationsstruktur, sowie an der Ironie vorüber, mit der diese da-
mals revolutionäre bzw. komisch wirkende Idee vorgebracht wurde, und reduziert 
das Werk auf ein mechanisches. Handelte es sich tatsächlich bloß um ein Derivat, 
dann hätte Platon/Sokrates gewiss nicht den Bruch, den dieser Vorschlag einer 
Gleichstellung im griechischen Imaginären dargestellt hat, und die damit verbunde-
ne Häme auf sich genommen. Siehe z. B. Barbara Schaeffer-Hegel: „Eigentum, 
Vernunft und Liebe“ in: B. Schaeffer-Hegel (Hg.), Vater Staat und seine Frauen, 
Pfaffenweiler: Centaurus 1990, Bd. I, S. 152. Für eine ausführlichere Studie dieser 
Thematik verweise ich vor allem auf das Buch von Nathalie Ernoult, die darin die 
sowohl revolutionären als auch konservativen Elemente an den ihnen zukommen-
den Platz rückt: N. Ernoult: La place des femmes dans la cité platonicienne, Paris: 
unveröff. PhD-thesis EHESS 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 163 

 

chen Wächter verfügbaren Frauen (von der zur „Frauengemeinschaft“ analogen 

Männergemeinschaft für die Frauen ist in der Politeia nicht die Rede) den euge-

nischen Zweck im Sinne der politischen Fortpflanzungsteleologie – oder Biopoli-
tik – erfüllen.17 Und obschon alles, was hinsichtlich der Machtausübung (ar-

chein) über Männer gesagt wird, auch für die herrschenden Frauen (tas archou-

sas) gelten soll, ist die allgemeine Geschlechtergleichheit an anderer Stelle Zei-
chen des sozialen Chaos, jener verfallenden Demokratie, wie Platon sie vor dem 

Kippen in die Tyrannis vorstellte. Diese Welt einer Freiheit im Zustand der hyb-

ris verhöhnte er mit der tragikkomischen Stimme des rechtschaffenen autochtho-
nen Bürgers als eine „verkehrte Welt“, in der alle sozialen Hierarchien aufgeho-

ben sind – jene zwischen Metoiken und Bürgern ebenso wie die zwischen Jungen 

und Alten.  
 

„Aber das Äußerste, was diese Fülle der Freiheit mit sich bringt, die sich in einem sol-

chen Gemeinwesen findet, ist es doch, wenn die gekauften Sklaven und Sklavinnen  

ebenso frei sind wie diejenigen, die sie gekauft haben. Wie weit aber auch im Verhalten 

der Frauen gegen die Männer und der Männer gegen die Frauen die Rechtsgleichheit 

und Freiheit geht, das hätten wir beinahe vergessen zu erwähnen.“  

 
In dieser Welt sind sogar die sonst den Menschen untergeordneten Tiere freier 

als jene, und Hunde verhalten sich wie Gebieterinnen, despoinai.18 Unverkennbar 

ist hier Platons Ironie, und es wäre verfehlt, ihn an dieser Stelle als Autor allzu 
wörtlich zu nehmen oder ihm vorschnell Inkohärenz vorzuwerfen, wo er nicht 

logische Aporetik intendiert, sondern den Umschlag (metabolê) der Regime als 

einen Umschwung der Stimmung im Volk, gleichsam mimetisch, als „Traum“ 
inszeniert. Der Umschlag siedelt sich hier an der Schnittstelle, metaxy, zwischen 

Gleichheit und Freiheit an: Ohne den neu konzipierten hierarchischen Zwang der 

politischen Organisation seiner Politeia wird die demokratische Gleichheit zum 
Irrwitz der Menge, in der sich alle ihre Freiheiten nehmen und keine Verpflich-

tung mehr eingehen, außer die, der schauenden Menge zu gefallen: Der Fall aus 

der Demokratie/Theatrokratie in die Tyrannis ist in den Augen Platons ein 
gleichsam notwendiger. 

Die ideale Gesellschaft Platons teilt also klar in Gute und Schlechte ein, und 

die Philosophie wäre die Wissenschaft, die eine solche Einteilung und die gemäß 
der Notwendigkeit angeordnete Organisation der Teile anleitet. Die Freiheit der 

Muße, die Aristoteles als notwendige Bedingung der Philosophie zum Ausdruck 

bringt, ist bei Platon noch verdeckt. Er versucht vielmehr die Philosophie als 
mühevolle Arbeit an der Schnittstelle zwischen den Registern der Freiheit und 

                                              
17  Die Philosophen-HerrscherInnen (archontes und archousai) sind beauftragt, ab-

wechselnd zu regieren. Platon: Politiea, 540 b. Das Wort „König“ oder „Königin“ 
(basileus oder basileia) taucht in diesem Zusammenhang, entgegen gängiger Be-
hauptungen, im Text nicht auf. 

18  Platon: Politieia, 563 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 | POLIS 

 

des Zwangs darzustellen.�9 Hier darf die auf Platon noch lastende Erfordernis, die 

Philosophie zu legitimieren, nicht unterschätzt werden. Schließlich war er es, der 

sie im Anschluss an Sokrates und dessen Verurteilung als höchste Wissenschaft 
(in) der Polis zu institutionalisieren trachtete. Für eine solche Aufgabe ist es stra-

tegisch unvermeidlich, auf diese Tätigkeit die höchsten Werte und die als ehren-

haft anerkannten Eigenschaften zu übertragen. Die Muße, die dem unnötigen Lu-
xus nahe steht, dessen ausgewiesene RepräsentantInnen die reichen Frauen sind, 

würde ein schlechtes Licht auf die Philosophie werfen. Dieses Licht ist umso ge-

fährlicher, als die Philosophen als unnütz (achrêstoi)20 verschrien sind, und die 
Philosophie sich noch nicht in ihrem von Platon ersehnten diskurshegemonialen 

Status etabliert hatte. Dieser Status stand in Abgrenzung zur Mythologie, was die 

Welt jenseits des menschlichen Zusammenlebens anlangt, und in Abgrenzung 
zur Sophistik und politischen Rhetorik, was den staatsbürgerlichen Bereich an-

langte.  

Es verwundert also nicht, dass die Instituierung der Philosophie unentwirrbar 
verbunden bleibt mit dem Ethos männlicher Werte, verankert in den Registern 

der Hierarchisierung, durch welche die Tätigkeiten und die Menschen, die sie 

verrichten, gemäß der eingesetzten Arbeitsteilung einander untergeordnet wer-
den. Diese Verankerung ist umso wichtiger, als Platon sich anschickte, die Sitten 

umzuwälzen, indem er einerseits die Gemeinschaft der Frauen vorschlug, ande-

rerseits, indem er Menschen und Tätigkeiten einander nicht gemäß den kontin-
genten Kriterien der Körperlichkeit (insbesondere das Geschlecht wird als kon-

tingent bezeichnet) zuordnete, sondern gemäß ihrer wesenbestimmenden Anla-

gen (die niemals ganz von dieser Körperlichkeit abgelöst wurden und einer erbli-
chen Bestimmung unterlagen).   

Dabei kann sich ein (scheinbarer) Widerspruch ergeben zwischen einem 

männlichen oder weiblichen Körper und einer mit Geschlechtscharakter verbun-
denen Haltung (oder männlich/weiblich konnotierter ethischer und politischer 

Un/fähigkeiten). Gegen diesen scheinbaren Widerspruch hilft nur eine richtige 

Erklärung aus der Perspektive des Logos und seiner begrifflichen Gesetze. Be-
züglich sittlicher Veränderungen, die dem gewohnten Brauch widerstreben, ist 

die Erfordernis Rechenschaft abzulegen (logon didonai) groß, und die logische 

Erklärung dafür muss entweder propagandistisch oder logisch zwingender sein 
als die Gewalt der Abstimmung.2�  

                                              
�9  Die Notwendigkeit und die zwingende Notwendigkeit der Überredung sind im Be-

reich des Eros (Aphrodite wird wie erwähnt auch als Peithô, Überredung bezeich-
net) ebenso am Werk wie im Bereich des Logos. 

20  Platon: Politiea, 499 b. 
2�  Wie ganz zu Beginn angedeutet, war diese Strategie im tragischen Fall von Sokrates 

nicht wirksam genug, was als ein verstärkt motivierender Umstand im Denken Pla-
tons betrachtet werden kann. Jedenfalls hat Platon den kohärenten Logos, insbeson-
dere den Logos über die ideale Polis, durch das absolute Eine, den Zwang und die 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 165 

 

Im Gegensatz zu dem aus einem biologisch-sozialen Prinzip heraus abgelei-

teten Ausschluss der Frauen aus der Philosophie geht Platon zu einer Inszenie-

rung der Philosophie als Praxis über, die den Körper transzendiert. Dabei handelt 
es sich auch um eine Überschreitung (des Status) der Frauen, insofern diese „all-

gemein gesprochen“ ihrem Körper unterworfen sind.  

Doch trotz des ontologischen Gewichts, das in der platonischen Philosophie 
der Seele in Kontrast zum Leib bzw. zum Körper zugeschrieben wird, spielen 

auch in seiner Philosophie der Politik sowie in der Ethik die auf eine männlich 

gefasste Körperlichkeit verweisenden Bedeutungen eine zentrale Rolle. An sie 
lehnen sich die gemeinschaftskonstitutiven seelischen und charakterlichen Eigen-

schaften an. Auch stellt die männliche Körperlichkeit bzw. deren Ideale eine eben-

so unumgängliche wie konstitutive Grundlage für die Instituierung dieser neuen, 
normative Allgemeinheit beanspruchenden Tätigkeit innerhalb der politischen, ja 

menschlichen Gemeinschaft dar, welche Politik genannt wird, also die Kunst, die 

öffentlichen Angelegenheiten öffentlich zu bewerkstelligen, und nicht vom rela-
tiv abgeschlossenen Ort eines Geheimbundes oder von der pseudopolitischen 

Struktur der Familie aus. 

Zu dieser Grundlage kommen die per Analogie integrierten „weiblichen“ Tä-
tigkeiten (Gebären, Hebammenkunst, Webkunst etc.), die durch ihre Übertragung 

in das den Männern vorbehaltene Reich zu wahren Künsten erhoben werden, die 

Webkunst gar als metaphorische Vorlage für die höchste aller Künste, nämlich 
die politische Kunst des „Staatmannes“, der durch sie aus dem Schatten des Ge-

setzgebers heraustritt, der bei Aristoteles im Vordergrund steht.22 

Diese Bewegung impliziert zwar begrifflich gesprochen eine Universalisie-
rung der Philosophie, doch in Wirklichkeit bleibt diese eine den Männern und 

den männlichen Filiationen vorbehaltene Praxis.  

 
 

                                                                                                                                     
in der Politeia ständig präsente Indoktrinierung aufgerüstet und nicht nur durch eine 
religionsähnliche spekulative Idee des Guten oder gar „Illusion der Gerechtigkeit“. 

22  Platon: Politikos. Zu Aristoteles siehe vor allem die Politik sowie u. a. die Einlei-
tung von Pierre Pellegrin zu seiner Übersetzung derselben. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | POLIS 

 

Topologie des kol lekt iven Körpers  
bei  Ar istoteles 23 

 
An dieser Stelle ist es hilfreich, auf die Bedeutungen von topos bei Aristoteles 

zurückzukommen. In der Physik ist der Topos abgelöst, nicht nur vom weibli-

chen Geschlecht (topos bezeichnet wie erwähnt auch das weibliche Genital), 
sondern er abstrahiert auch von allem, was sich darin aufhält oder darin Platz 

nehmen könnte. Topos in diesem Sinn erinnert an die Form, an die Grenze des-

sen, was „umgeben“ ist.24 Und dennoch ist der Topos nicht die Form dessen, was 
sich darin aufhält. Insofern er gleichsam noch äußerlicher ist als diese, ist der 

Topos die unmittelbare und unbewegliche Grenze dessen, was umhüllt. Zugleich 

erscheint er als Teil der chôra im Sinn von Territorium, Land, das durch die Re-
formen des Kleisthenes in Trittyen und in Demen (Bezirke) unterteilt worden 

war. Die chôra bindet die Polis in konkreter Weise an diese Erde, dieses be-

stimmte Territorium. Zwischen dem rein persönlichen Prinzip und dem territoria-
len Prinzip (der chôra), ist die kleisthenische Reform also im Topos verankert,25 

                                              
23  Da diese „Topik“ des kollektiven Körpers eine Reflexion des Topos-Begriffs vor-

aussetzt, also die Frage nach den Implikationen des „Orts“ bzw. der Örtlichkeit und 
der Räumlichkeit in der politiktheoretischen Verwendung dieses Begriffs bzw. der 
damit verbundenen Metaphorik sowie seiner Implikationen auf die Figurationen 
von Macht und politischer Institution, nenne ich sie Topologie. Mir ist klar, dass ich 
mich damit auf ein bisher von der Mathematik beanspruchtes Sprachterrain begebe, 
was einen philosophischen Gebrauch des Wortes Topologie jedoch keineswegs aus-
schließt.  

24  Der Platonische Begriff der chôra (im Timaios) ist weit davon entfernt, diese Ablö-
sung zu vollziehen, vielmehr tendiert Platon dazu, ihn mit der Weiblichkeit zu iden-
tifizieren, wenn er diesen Begriff als Eidos materieller Räumlichkeit des Werdens 
entwickelt. Aristoteles nennt diese Räumlichkeit in seiner Interpretation sowohl 
chôra als auch topos, und kommt dabei ohne geschlechtliche Analogien und Homo-
logien aus. Er verwendet diese Analogien hingegen zur Veranschaulichung des 
Verhältnisses zwischen hylê (Materie) und Eidos (Begriff, Gestalt, Form/Ursache). 

25  Aristoteles: Atheinaôn politeia (Die Verfassung der Athener), dt. Ausgabe: Der 
Staat der Athener, XXI, 4. In dieser Passage beschreibt Aristoteles die Reorganisie-
rung der Polis, welche einen impliziten Übergang vom ius sanguinis zum ius soli 
darstellt. Es handelt sich um eine Reorganisierung der Stämme, welche sich auf ei-
ner neuen Verteilung des Territoriums und der Bürger(innen) auf die Bezirke, die 
sie bewohnen, gründet. („Dies geschah, um zu vermeiden, dass man sich mit dem 
Patronym, dem Vaternamen, anruft [der den Namen der alten Familien, genê, ent-
sprach, A.P.] und derart die neuen Bürger entlarvt [die eingebürgerten Metoiken, 
A.P.]“). Das Land (chôra) wurde in drei „topoi“ unterteilt: Stadt, Küste und Bin-
nenland, die sich aus je zehn Demen, also Bezirken zusammensetzten – die dreißig 
Trittyen. Jedem der zehn Stämme wurden durch das Los drei Trittyen zugeordnet, 
„damit jeder Stamm seinen Anteil an allen topoi (Gegenden) hatte.“ Topos nimmt 
hier zwar die gegenüber den alten Regionen der Stämme und der chôra als Land 
abstrahierende Bedeutung an, doch vor allem nimmt der Begriff die Bedeutung von: 
Ort im Ort an, oder spezifischer von Ort im neuem politischen Raum sowie in dem 
diesen Raum umgebenden Raum, der somit den Hintergrund abgibt. Dieser Hinter-
grund-Raum umgibt nicht nur die Orte, die ihn konstituieren, sondern auch die ge-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 167 

 

und konstituiert eine Polis, die ihre Männer (andres) ist, und die als Demos im 

erweiterten Sinn zur Not auch auf Schiffen evakuiert weiterexistieren kann.26 

Die Suche nach den Grundlagen der Verbindung zwischen Körper und Men-
ge führt uns zu den Ursprüngen der politischen Körpermetapher bei Aristoteles, 

die eine Annäherung an die Topologie des Politischen ist, insofern sie den Kör-

per als politischen Topos inszeniert, der die Dialektik von Einteilung und Teilha-
be der Glieder am Ganzen im Sinne der Organizität repräsentiert. Diese Meta-

pher ist bis heute konstitutiv für die Vor- und Darstellungen von Kollektivität, 

insbesondere von politischer Kollektivität. Dazu kommt die zirkuläre Bestim-
mung des Verhältnisses zwischen Körper als hylê (Stoff, Materie) einerseits, als 

Paradigma (Modell) und zugleich als Glied der Gemeinschaft bzw. des politi-

schen Raums andererseits. Es geht dabei um eine zweifache Bestimmung des 
Begriffs der Menge als Material sowie als organisierter Körper. Obwohl es Pla-

ton war, der Aristoteles insbesondere im Timaios hinsichtlich des Gebrauchs der 

organischen Körpermetapher zuvor kam, war es vor allem Letzterer, der sie 
mehrmals in einem explizit politischen Kontext verwendete. 

Im VII. Buch der Politik erwähnt Aristoteles das Verhältnis zwischen Polis 

und plêthos (Menge, Zahl oder Demos im weiteren Sinn der Bevölkerung im Ge-
gensatz zum „Volk“ als Bürgerkorps). Gemäß der in dieser Passage eingenom-

menen Perspektive, nämlich die „Untersuchung der Bedingungen der von uns 

gewünschten Polis“, rückt das Verhältnis zwischen dem Eidos, also der Ges-
talt/Form dieser guten Polis und ihrer hylê, also der bloßen Menge (plêthos) ins 

Zentrum der Aufmerksamkeit des Politikers oder Gesetzgebers.27 Erinnern wir 

uns an die Definition dieser hylê im ersten Buch: Es ist die „Substanz, aus der ein 
Werk hervorgebracht wird“ (im Gegensatz zu den Instrumenten oder Werkzeu-

                                                                                                                                     
samte Menge (plêthos) bzw. den Demos im weiteren Sinn von Gesamtbevölkerung. 
Dagegen sind die inneren Orte bestimmter und bestimmender, was die Organisation 
der Mengen (plêthê) angeht, insofern sie aus dem gesamten plêthos heraus gemäß 
einem topologischen Gesichtspunkt reorganisiert werden (als dêmos, das heißt Be-
zirk und neuer „Stamm“ mit je drei Gegenden). Doch zugleich ist der Ort, dessen 
Funktion es ist, eine bestimmte Anzahl von Bürgern als Teil der Polis zu versam-
meln, selbst nur abstrakter und politischer Ort, der allein durch den Inhalt dieser 
Zahl (Menge, plêthos der Bürger, arithmetische Zahl der Reform in Hinblick auf die 
Fusionierung des Volkes: anamisgesthai to plêthos) konkret vermittelt wird. Zu-
mindest gilt dies für den Augenblick der originären Instituierung durch die Reform. 
Pierre Lévêque und Pierre Vidal-Naquet haben das schwierige Problem der an die 
Kleisthenische Reform und das politische Denken der Griechen gebundenen politi-
schen Räumlichkeit in ihrem Buch Clisthène l’Athénien analytisch durchdacht auf-
bereitet.  

26  Wie dies die oben erinnerte Episode von der Schlacht von Salamis belegt, eines der 
Schlüsselereignisse der athenischen Demokratie, das, wie Vidal-Naquet betont, von 
den „Antidemokraten“, insbesondere Platon, unterschlagen wird. Siehe zuletzt: 
Pierre Vidal-Naquet: L’Atlantide. Histoire d’un mythe platonicien, Paris: Les Belles 
Lettres 2005. 

27  Aristoteles: Politik, 1326 a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | POLIS 

 

gen, mit denen es hervorgebracht wird).28 Und alles weist darauf hin, dass diese 

innerhalb des Erkenntnisrahmens der Herstellung und der Werkstatt hervorge-

brachte Definition auch für die Frage nach der Menge bzw. die Bevölkerung he-
rangezogen wurde. Denn es ist der Politiker oder der Gesetzgeber, den Aristote-

les als Werkmeister (dêmiourgos) einführt, um seine Analogie plausibel zu ma-

chen. Die hier ins Spiel gebrachte hylê ist nicht die umfassend-omniplastische 
und gleichsam autopoietische protê hylê, sondern eine bestimmte (schon in-

formierte) Materie. So wird auch diese erste Bedingung nur in Hinblick auf die 

Qualität der Polis relevant: keine gute Gestaltung ohne gutes Material. 
Obwohl es bei Aristoteles keinen individualistischen Reduktionismus gibt, 

der alles auf den Einzelnen als ontologische Quelle der Gemeinschaft zurückfüh-

ren will, gründet die Gestalt oder Form (Eidos) der Menge und noch mehr des 
Demos auf dem Modell der Individualität. Diese bleibt, obgleich sie die Pluralität 

immer schon voraussetzt, einzigartige Einheit durch die hierarchische Anordnung 

ihrer Teile hindurch. Die körperliche Individualität fungiert als Modell der plura-
len und zugleich einigen Gestalt der in Klassen, Gemeinschaften, Gruppen etc. 

unterteilten Polis. Der Körper, Soma, ist also Modell und Glied dieser Entität. 

Organologisch wird die somatische Metapher in dem Moment, in dem Aristoteles 
sie in Hinblick auf die Gestaltbarkeit einer konstitutiven Aporie der Polis ent-

wirft: Unterschiedliche Arten von Teilen oder Gliedern sind ungleich und gleich, 

eher dem materiellen Prinzip oder eher dem Telos, also der Zweckursache zuor-
denbar, mehr oder weniger notwendig für die Bedingungen oder/und Zwecke 

dieser Entität, der sie alle angehören, ohne allerdings ein Teil davon im Sinne der 

Teilhabe und Teilnahme zu sein. Bevor die somatische Metapher also die exklu-
sive und zunehmend banalisierte Bedeutung erhält, die ihr Menenius Agrippa zu 

propagandistischen Zwecken zu Gunsten der Römischen Herrschenden gibt (der 

Magen solle sich nur dem kapitalen „Kopf“, also den Herrschenden unterord-
nen), erscheint sie bei Aristoteles in ihrem komplexen Verhältnis zum Demos als 

bewaffneter männlicher Körper. Denn es ist dieser Demos, mehr oder weniger 

groß an der Zahl, dem er dadurch das begriffliche Antlitz der Einheit verleiht, um 
ihn als beratende und beschließende Instanz veranschaulichen und verständlich 

machen zu können. Die Souveränität des männlichen Bürger-Volkes, der Wille 

des Demos, ist gleichsam nur über eine Verkörperung zu begreifen, so wie die 
demokratische Beratung und Abstimmung letztlich in der ekklêsia zu verorten 

war. Und so vollzieht er die Analogie auch zwischen den Teilen des Organismus 

und den Klassen, also Untermengen (plêthê) der Polis. Diese Untermengen und 
nicht die Individuen spielen die Rolle der „Körper“-teile der politischen und juri-

dischen Souveränität.29 

                                              
28  Ibid., 1256 a 4-6. 
29  Bezüglich der unterschiedlichen Klassen und der Rolle, die sie für die Konstituie-

rung der Polis spielen, siehe vor allem Buch IV der Politik, 1289 b 25-1291 b 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 169 

 

Die erste Definition des Bürgers (politês) in der Politik beinhaltet die archê 

noch im engeren Sinn von Amt. Diesen Sinn muss Aristoteles erweitern, um ihm 

die für die Definition der politischen Bürgerschaft nunmehr zentrale Bedeutung 
des (in der ekklêsia) versammelten Demos zukommen können zu lassen. Statt 

metechein kriseôs kai archês (Teilhaben an der Ausübung der Richter- und Rats-

funktion), wird das Wesen der Bürgerschaft definiert als echousia koinônein 
archês bouleutikês ê kritikês (Möglichkeit an der Beratungs-/Entscheidungs- oder 

richterlichen Macht Anteil zu haben).30 Und so ist es der Demos, der den Bürger-

korps konstituiert, was aus der konstitutionsgebundenen aristotelischen Sicht auf 
die Bürgerschaft aus der Demokratie jene Verfassung macht, in der „Bürger-

schaft“ ihren Sinn am vollständigsten entfaltet. Der Demos im engeren Sinn  

überwiegt in dieser Textpassage denn auch nicht zufällig über den Demos im 
weiteren Sinn: Auf die zweite Definition des Bürgers folgt unmittelbar eine da-

von abgeleitete Definition der Polis, die sich im Hinblick auf die Autarkie aus 

dieser Menge von Bürgern zusammensetze. Kein Wort über die anderen, unter-
geordneten, Teile der Bevölkerung, die ja auch die Polis, ja den Demos im weite-

ren Sinn ausmachen.  

Dieser Komplex von Argumenten zugunsten der Souveränität der Menge und 
nicht der Wenigen oder eines Einzigen wird von der Körpermetapher gestützt: 

Wenn, vom überwiegenden Standpunkt der Quantität aus, die Menge reicher und 

stärker ist als ein einziger Mann, dann ist sie auch für die Souveränität angemes-
sener. Sie übertrifft also den trefflichen Mann (spoudaios anêr): „Denn da sie 

viele sind, kann jeder über einen Teil der Tugend und der Einsicht verfügen, und 

wenn sie zusammenkommen, kann die Menge werden wie ein einziger Mensch 
(ôsper hena anthrôpon to plêthos), der viele Füße, Hände und viele Sinneswerk-

zeuge hat und so auch im Hinblick auf die Wesensart und die Denkweise.“31 Aus 

einer Sichtweise, die auf der Unersetzbarkeit der Zusammensetzung der Erfah-
rung jedes Einzelnen beruht, folgt die durchaus unplatonische Einschätzung des 

Stagiriten, dass die Menge über eine größere Urteilskraft verfügen könnte als der 

beste, ja göttlichste, Einzelne.32 
 

Doch wenden wir uns wieder der Aristotelischen Ordnung der Modelle der Ein-

heit zu, die für ihn hinsichtlich der Verwirklichung der archê als auszuübende 
Machtinstanz unabdingbar ist. Die Einheit wird wie erwähnt paradigmatisch über 

den menschlichen Körper vorgestellt. Auf dieser Ebene der Organizität des Kör-

pers und seiner Teile, die alle Menschen unabhängig von ihrem Geschlecht tei-
len, verwendet Aristoteles den allgemeinen Terminus anthrôpos. Dies steht nur 

                                              
30  Ibid., 1275 a 22-23. 
31  Ibid., 1281 a 42-1281 b 15. 
32  Ein anderes Argument zugunsten der Regierung des Demos ist, dass die Wenigen 

leichter korrumpierbar seien als die Menge. Aristoteles: Der Staat der Athener, 
XLI, 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | POLIS 

 

scheinbar der damals durchgängig männlichen Verkörperung der hier diskutier-

ten archê entgegen. Denn was uns heute bei den Griechen als unmittelbar offen-

kundig erscheint, war für diese selbst wohl eine nicht weiter hinterfragbare 
Selbstverständlichkeit, und so hat die Differenzierung zwischen anêr und anthrô- 

pos weniger den Sinn, die Frauen konkret einzubeziehen, als vielmehr einen be-

grifflichen Möglichkeitsraum zu eröffnen: Auf diesem körperlichen und zugleich 
vom Geschlecht und anderen Besonderheiten abstrahierenden Terminus baut sich 

die Einheit der Menge auf, während das konkrete Modell der für diese Menge 

konstitutiven Einzelheit der Mann, anêr, ist. Zugleich ist der tugendhaft männli-
che Mensch als konkret besonderer in gewisser Hinsicht auch das Modell für die 

konkret allgemeine Tugendhaftigkeit der gesamten Menge. Es besteht kein Zwei-

fel darüber, dass es sich hier um die Formursache hinsichtlich der Tugend, und 
um die Stoffursache hinsichtlich der Einzelheit handelt: Die einzelnen Individuen 

sind wie die hylê – der Stoff der Menge, die als Demos sowohl Eidos (Form, 

Gestalt) als auch Telos (Ziel, Zweck) dieser verstreuten Teile ist. Sie ist deren 
Zusammensetzung, analog zur Aristotelischen Definition der Seele als Eidos und 

somit gleichsam als Verfassung des Leibes (sôma). Die Tugend auf der männli-

chen Seite steht also der Körperlichkeit auf der menschlichen Seite gegenüber 
und beide haben mit Frauen wenig gemein. Äußerstenfalls können wir darin die 

Erhebung des „Männlichen“ über die leibliche conditio humana hinaus suchen: 

Nicht sein Körper lässt den anêr hervorragen, sondern seine Seele und sein Geist, 
die jedoch, gerade bei Aristoteles und anders als bei Platon, unauflöslich mit dem 

Leib-Köper, den sie formieren, verwoben sind.33  

Innerhalb der Ordnung der Modelle und Schemata verhalten sich anêr und 
anthrôpos chiasmatisch zueinander wie Geist und Körper. Während der anêr, als 

Paradigma/Vorbild des konkret Einzelnen, als Gestalt der Tugend (spoudaios) 

genannt wird, ist der anthrôpos das sinnliche und zugleich allgemeine Modell 
(im Neutrum) organisierter Einheit. Die Überlegenheit der Menge gegenüber 

dem Einzelnen (Privaten, idiôtês) – und sei er noch so überragend – liegt in der 

Aristotelischen Transformation von Quantität in Qualtiät vermittels jenes Analo-
gie-Tropus, der die Zahl in einem Ort, topos, versammelt, wodurch sie erst zu ei-

nem Eidos wird. Zwar ist der topos an sich noch kein Eidos, sowenig übrigens 

wie die Zahl oder die Menge, doch erweisen sich beide als unerlässlich für die 
Hervorbringung von Qualität im politischen Sinn. Diese begriffliche Ablösung 

der Menge (plêthos) vom Eidos, die Aristoteles – viel radikaler als Platon – in 

der Metaphysik vollführt, vermag überhaupt erst die Denkwege zu eröffnen, die 
es erlauben, die Polis systematischer von der Vielheit und nicht mehr nur von der 

Einzelheit/Einheit her zu begreifen. Denn erst diese Abstraktion der arithmeti-

                                              
33  In einer hierarchisch binären Logik hat dies die Befürwortung der empirischen Un-

terwerfung der Frauen zur Folge, während es bei diesbezüglichen Idealisten wie 
Platon oder auch Descartes eine radikalere Transzendierung der empririschen Ge-
schlechterhierarchien ermöglichte bzw. induzierte.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 171 

 

schen Zahl und damit das Ende der Hierarchie der Zahlen unter der Ägide des 

obersten und einzigen Einen eröffnen – systematischer als die historisch-

politische Setzung – die logische Konsistenz von isêgoria und isonomia als 
Gleichheit von Ungleichen. Die Tautologie, gemäß der die mehrzähligen Einen 

als freie Menschen gleich seien, weil sie einander ähneln, drückt genau diese abs-

trakte Leere der arithmetischen Zahl aus, die es möglich macht, sie jeder Gestalt 
zuzuordnen, die an diesem Eidos des plêthos (an der Gestalt der Menge also) 

teilhat, das Demos genannt wird – allerdings mit der griechischen und bis heute 

nachwirkenden „Ausnahme“ von Sklaven, Frauen, Fremden und Kindern, diesen 
„Anderen der Polis“, welche die Einen als solche grundlegend mitkonstituieren.34 

Unter den somatischen Metaphern, die zur Vor- und Darstellung der Polis 

und der Verfassungen dienten, finden wir ganz allgemein die „organisierten We-
sen“: Gemäß der Zusammensetzung der Organe unterscheiden sich die Verfas-

sungen analog zu den Tierarten.35 Das Verhältnis zwischen Kopf und Körper 

wird auf die Polis vermittels der Analogie des kybernêtês angewandt. Wir kön-
nen nach heutigem Wissen nicht weiter zurückgehen als bis auf Aristoteles, um 

die diesbezüglichen Quellen der sozialen Modelle von Kybernetik und System-

theorie zu finden. Doch diese Anhaltspunkte der Selbstdarstellung eines Kollek-
tivs, das sich in Termini eines organischen Ganzen mit seiner Vielzahl an Glie-

dern vereinigt, beschränken sich nicht auf die griechische Antike. Die Körperme-

tapher erscheint im Bereich des Politischen in der zirkulären Gestalt des Körpers 
als Modell und als Glied des politischen Raums insbesondere bei den späteren 

Philosophen des Staates. Sie taucht dort allerdings in veränderter, gleichsam 

konkretistischer, Gestalt auf, wenn wir etwa die Schriften der spanischen Ärzte 
der Renaissance betrachten (oder den Leviathan von Thomas Hobbes), bei denen 

stets – ob explizit oder implizit – der Mann die Doppelrolle von Modell und 

Glied übernimmt.  
Zur Frage nach der Anlehnung des Modells an die historische Praxis ist – 

wenngleich tautologisch – festzuhalten, dass in den stärker um den Krieg herum 

organisierten Gesellschaften das männliche Monopol institutioneller Machtaus-
übung tief greifender im Männerkorps verankert ist als in weniger kriegerischen 

Gesellschaften. Diese Relevanz des Krieges für die Qualität einer Polis wird je-

doch gerade von Aristoteles radikal in Frage gestellt bzw. verneint. Und auch 
hierin weicht seine Vorstellung von einer guten – oder gar der bestmöglichen – 

                                              
34  Bezüglich der Zahl siehe Julius Stenzel: Zahl und Gestalt bei Platon und Aristote-

les, Leipzig, Berlin: Teubner 1924. Diese ausschließende Beschränktheit der Uni-
versalität ist eine historische, die durch die Einforderung des allgemeinen An-
spruchs der Gleichheit und die damit verbundenen historisch-politischen Kämpfe 
sukzessive aufgelöst wurde (und weniger durch ein ethisches oder katholisches Ge-
bot der Nächstenliebe oder Anerkennung des Eigenen im Anderen, deren Propaga-
teure bis heute zu den vehementesten Verfechtern des institutionellen Ausschlusses 
gehören). 

35  Aristoteles: Politik, 1290 b 25-38. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | POLIS 

 

Verfassung von jener seines Lehrers ab. In einer Stelle des IV. Buches der Politik 

verortet er den kriegerischen Part der Polis über jenem der Bauern, die das Feld 

bestellen.36 Aristoteles leitet sein Argument einmal mehr mit der Metapher des 
beseelten Körpers ein:  

 
„Wenn man nun aber die Seele eines Lebewesens für einen wichtigeren Teil ansetzen 

sollte als den Körper, so muss man auch bei den Staaten in höherem Grad als die Dinge, 

die sich auf den notwendigen Nutzen beziehen, solche ansetzen wie den kriegerischen 

Teil und den, der Anteil hat an der richterlichen Gerechtigkeit, dazu aber noch den bera-

tenden, der den politischen Verstand verwirklicht.“37  

Und wenn daran geglaubt würde, dass das Wesen einer Armee in der Kraft der 

performativen Körper bestünde, so würde sich ein Kohärenzproblem aufwerfen 

angesichts der Aristotelischen Anschauung, dass die Körperkraft (to dynamenon 
tô sômati) der Grund ist für die Unterwerfung derer, die über sie verfügen.38 

Dass Herrschaft immer mit mehr oder weniger subtilen Distinktions- und Un-

terdrückungsmethoden einhergeht, verweist auf den Satz, den Aristoteles gerade 
bezüglich der Herrschaft der Männer über die Frauen vorbringt. Die folgende 

Beschreibung ist umso erstaunlicher, als sie merklich von der Auffassung vom 

Verhältnis zwischen Gatten und Gattin abweicht, wie sie in der Nikomachischen 
Ethik vorgebracht wird: In der Politik heißt es nämlich dazu:  

 

                                              
36  Es handelt sich um Teile, die einer Tätigkeit zugeordnet sind, und nicht um fixe 

Personengruppen, da zum Beispiel Krieger zugleich Bauern sein können. 
37  Aristoteles: Politik, 1291 a 24-28, von der Autorin in Anlehnung an die französi-

sche Übersetzung von Pierre Pellegrin abgeänderte deutsche Übersetzung: Aristote: 
Les Politiques, Paris: Flammarion 1990. 

38  Ibid., 1252 a 32-33. „Denn das ‚Wesen‘, welches in der Lage ist, mit dem Denken 
vorauszusehen, ist von Natur das Beherrschende und das von Natur aus Gebietende 
(despozôn), doch das, welches in der Lage ist, eben das mit dem Körper auszufüh-
ren, das ist das Beherrschte und das von Natur aus Dienende.“ Beide sind hier leich-
ter zu trennen als im Fall der Armee. Es handelt sich hierbei um die berühmt-
berüchtigte Passage, in der Aristoteles die Sklaverei als von Natur aus seiende, das 
heißt auch als logisch-notwendige Komplementarität begründet. Kurz davor hatte er 
mit seiner Aufzählung der notwendigen Bedingungen der Polis begonnen: „Man 
muss also vorerst die vereinigen, die ohne einander nicht existieren können, wie et-
wa zum einen die Frau und den Mann (Weibliches und Männliches) um der Fort-
pflanzung willen – und das nicht zufolge einer freien Entscheidung, sondern wie 
das sowohl bei den anderen Tieren als auch bei Pflanzen als Trieb naturgegeben ist, 
ein derartiges anderes Wesen zu hinterlassen, wie man es selbst ist – zum anderen 
aber das von Natur aus Herrschende und das Beherrschte wegen der Lebenserhal-
tung.“ Es braucht kaum hinzugefügt zu werden, das diese Aussage leichtfüßig über 
die Zwänge und/oder imaginären stimuli hinweggeht, durch die eine Gesellschaft 
oder ein Staat die Menschen, insbesondere die Mütter, zur Fortpflanzung anhält 
bzw. anregt, und die Sklav/inn/en in Sklaverei versetzt hält. Aristoteles rückt zwar 
die beiden komplementären Hierachien (Geschlechter, Herrschende-Sklaven) ne-
beneinander, hält aber den Unterschied fest, der sich nur bei den Barbaren verwi-
sche, wo Frauen und Sklaven den selben Rang hätten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 173 

 

„In den meisten politischen Regimen wechseln beherrschen und beherrscht werden (ar-

chein ka archesthai) einander ab (denn die Gleichheit soll von Natur aus sein, ohne Un-

terschied); und dennoch, jedes Mal, wenn der eine herrscht und der andere beherrscht 

ist, wird nach einem Unterschied getrachtet, in den Erscheinungsformen (schêmata), 

den Anreden (logoi) und den Ehren (timai) […]. Das (Herrschafts)verhältnis zwischen 

dem Männlichen und dem Weibliche ist immer dieser Art.“39  

 

Es existiert ständig, aei, ohne Abwechslung, und doch ist es institutiert, ja es 

könnte in Gefahr geraten, wenn diese Zeichen der Beherrschung und Übergeord-
netheit zu schwach würden oder wenn zu viele vorherrschende Frauen (hêgemo-

nikoterai) sich ihren Weg bannen würden und damit die Natur der Geschlechter-

verhältnisse änderten. (In der Tat ist sich Aristoteles dieser von ihm als Gefahr 
betrachteten Möglichkeit bewusst, also der Möglichkeit, dass Frauen zuviel 

Macht in der Polis an sich ziehen könnten (obschon dies für ihn nur im Rahmen 

impliziter Macht und nicht als explizit politische Ermächtigung im Sinne politi-
scher Ämter und Institutionen vorstellbar scheint).  

Wenn er schreibt, dass die Frau „die beratschlagende und entscheidende Fä-

higkeit (to bouleutikon) besitzt, nicht aber die souveräne Entscheidungsmacht (o-
der die Autorität: all’ akyron)“, sagt er implizit, dass sie aufgrund ihrer unterge-

ordneten Funktion von der Macht ausgeschlossen ist, ihre Natur als Mensch voll-

ständig zu verwirklichen.40 „Vollständig“ ist hier wichtig, denn als Mutter muss 
sie diese zumindest teilweise, nämlich über ihre Kinder verwirklichen; als freie 

Frau ist sie, zumindest implizit politisch, Bürgerin. Das Wort akyron verweist auf 

den Bereich der Politik und der damit der expliziten Machtausübung. Die Gesell-
schaft schließt die Frauen aus der Teilhabe an der Souveränität (kyrion) des ver-

sammelten Volkes aus, die hê kyria heißt. Durch die wirkliche Teilhabe an diesem 

kyrion kommte jedem ein Teil davon zu, diejenigen, die davon ausgeschlossen 
sind, sind akyron. Aristoteles gibt keine weiteren Erklärungen oder Gründe dafür 

an. In der Polis sind die Frauen „notwendig“ oder von der Natur der Polis aus Be-

herrschte, im oikos sind sie es nicht zwingend, und vielleicht nicht einmal auf der 
agora des Detailhandels. Doch im oikos ist die Tatsache, dass eine Frau den Mann 

beherrscht, für Aristoteles „widernatürlich“ im Sinne der „Natur der Macht“. Die-

ses Attribut gründet für ihn wohl auch in der Minderwertigkeit, die er den Frauen 
im Vergleich zu den Männern beimisst, doch das sagt er nicht ausdrücklich.  

Innerhalb der Logik der Politik, dieser ersten Politologie, müssen wir anders 

wo weitersuchen: Weil die Natur der Machtausübung sich in der Frauen aus-
schließenden Politik verwirklicht (was gemäß Aristoteles in der Natur der Polis 

liege), ist die Vorherrschaft eines akyrion über einen, der Teil des kyrion und der 

kyria ist, gegen die Natur der Macht. Ein Zirkel, in dem die politische Macht die 
private hervorbringt, und nicht umgekehrt, weil die Macht ein genuin politisches 

                                              
39  Aristoteles: Politik, 1259 b 5-6, von mir abgeänderte Übers. 
40  Ibid, 1260 a 12-13. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | POLIS 

 

Phänomen ist. Als nur private ist die Macht psychisch und/oder physisch, und sie 

wird es umso mehr, als sie sich an die unmittelbare Gewalt annähert.  

 
 
Format ion der  Körper  und pol i t ische Korpsbi ldung 41 
 
Das im archaischen Zeitalter in Griechenland aufkommende Hoplitenkorps bilde-

te eine militärische Formation, von der die späteren politischen Entwicklungen, 

insbesondere die Demokratisierung der athenischen Polis, nicht mehr wegzuden-
ken sind. Im Gegensatz zur vom Mut des Helden geprägten Kriegsführung bei 

Homer steht hier die Phalanx der Schwerbewaffneten Infanteristen im Zentrum 

(Hopliten, von hopla = ganze Rüstung).42 Die Bedeutungsverschiebung der 
andreia, (Mannhaftigkeit bzw. Mut) von einem draufgängerischen Mut des Ein-

zelhelden zum standhaften Ausharren in der Reihe, Körper an Körper mit den 

Nebenmännern, war zugleich verbunden mit einer Verschiebung der Bedeutung 
des Krieges für das Gemeinwesen. Nicht mehr der fürstliche Ruhm und der grau-

sam-blutige Heldentod konstituierten den Sinnkern des Krieges, sondern der ge-

meinschaftsstiftende „schöne Tod“ der Soldaten für die Polis.43 Was die Forma-
tion des Heeres betrifft, so ging sie einher mit einer Gleichsetzung der Soldaten, 

für die es nicht nur verpönt war, aus Angst aus der Reihe auszubrechen, sondern 

auch, sich als einzelner besonders hervorzutun.  
Es geht nicht darum, diese Entwicklung als bestimmenden Grund für die Ent-

stehung der athenischen Demokratie darzustellen. Denn erstens muss es für eine 

solche Entwicklung bereits in der Gesellschaft vorhandene Bedeutungen und 
Praktiken in diese Richtung gegeben haben, und zweitens unterscheiden sich 

Sparta und Athen in der Gestaltung des Politischen grundlegend voneinander. 

Während die Organisation der spartanischen Polis insgesamt der Kriegslogik 
subsumiert blieb, wurde in Athen die Demokratie geschaffen und damit auch ei-

ne eigene politische Sphäre des gemeinsamen Zu-Rate-Gehens und Entscheidens 

(ekklêsia). Zwar blieb die Armeezugehörigkeit neben der Herkunft von atheni-

                                              
41  Dieses Kapitel ist eine überarbeitete und erweiterte Fassung eines im Rahmen des 

IAPH-Symposions 1996 zum Thema Krieg gehaltenen Vortrags. Das Vortragsma-
nuskript erschien unter dem Titel: „Die Formation der Körper. Zum formierten 
Männerkorps als Grundgestalt politischer Gemeinschaft“, in: Wiener Philosophin-
nen Club (Hg.), KRIEG/WAR. Eine philosophische Auseinandersetzung aus femi-
nistischer Sicht. Ausgewählte Dokumentation des VII. Symposiums der IAPH, 
München: Wilhelm Fink 1997, S. 167-174. 

42  Siehe hierzu v.a. Jean-Pierre Vernant (Hg.), Problèmes de la guerre en Grèce an-
cienne, Paris, La Haye: Mouton 1968; bezüglich Athen siehe insbesondere Pierre 
Vidal-Naquet, „La tradition de l’hoplite athénien“ ebenda sowie Yvon Garlan „Der 
Mensch und der Krieg“, in: Jean-Pierre Vernant (Hg.), Der Mensch der Griechen, 
Frankfurt am Main: Campus 1993. 

43  Siehe hierzu insbesondere die Grabrede des Perikles bei Thukydides: Geschichte 
des peloponnesischen Krieges, II, 34-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 175 

 

schen Eltern Grundlage für die Erlangung des Bürgerstatus’, doch die Politik, an 

der alle eigentlichen Bürger teilnehmen sollten, verfolgte andere Zwecke als nur 

militärische. Und so ist es hier nicht der Bürger, der − um es mit Vidal-Naquet 
auszudrücken − als Krieger die Polis leitet, sondern der Athener führt als Bürger 

Krieg. Ebenso hat sich die athenische Armee während des V. Jahrhunderts eher 

nach dem Modell der Polis gestaltet als umgekehrt, und die Flotte löste in ihrer 
Bedeutung für die strukturelle Verbindung zwischen demokratischer Polis und 

Heer die Phalanx ab. (In der Flotte dienten diejenigen, welche kein Geld für eine 

Rüstung hatten.) 
Der kriegerische Männerkorps war also zwar die personelle Grundlage des 

Demos als politische Körperschaft und auch Ehre und Mut standen in Analogie 

zueinander, doch die Polis bildete die Gleichheit ihrer männlichen Bürger über 
eigene Weisen der Bestimmung und der politischen Teilnahme aus. Auch hob 

sich der Tugendbegriff von der militärisch-körperlich eingeschränkten andreia 

als Tugend par excellence ab, um sich in vier aretai einzuteilen (andreia, dikaio-
synê, sôphrosynê, phronêsis). Dies änderte allerdings nichts an der hierarchi-

schen Komplementarität der Geschlechterrollen, die in Athen noch stärker aus-

geprägt war als in Sparta. Der mittels rotierender Ämter auf Gleichheit ausge-
richtete demokratische Männerkorps Athens war einer, von dem Frauen im Ver-

hältnis zu Männern viel einschneidender eingeschränkt waren als im Falle des 

rein militärisch ausgerichteten Sparta.44 
Die Verbindung zwischen militärischem und politischem Körper ist nicht ein 

metaphorischer im rhetorischen oder genauer im tropologischen Sinn des Wortes, 

sondern er ist es in dem Sinn, als die Organisation des Militärkorps eine konstitu-
tive Rolle spielt hinsichtlich der Hervorbringung politischer Räume und eines 

body politic als Bürgerkorps mit entsprechend korporierter „Seele“.  

Das Verhältnis zwischen den beiden Körperschaften – der der Krieger und 
der der Bürger – kann  anhand der Kategorien der Gestalt/ung sowie der Dar- 

und Vorstellung im und durch das Körperbild dargestellt werden. Das militäri-

sche Korps ist hierbei ein Prototyp metaphorisch-ontologischer Verbindungen 
zwischen dem Einzelkörper und der Menge, die sich über dessen Modellgestalt 

(Eidos) als Individuum herausbildet.45 

                                              
44  Die Gleichung von Hierarchie und Männerkorps ist also keineswegs überzeitlich, 

auch wenn sie für unsere aus dem christlich-monarchischen Zentralismus stammen-
de Bürokratie-Demokratie weitgehend zutreffen mag. Was sich sehr wohl in gewis-
ser Hinsicht durchgehalten hat, ist die männlich militärische Grundlegung der Bür-
gerschaft. 

45  Ontologisch auch deshalb, weil die Metapher d.h. die Übertragung nicht nur eine 
semiologische Angelegenheit ist, sondern auch eine das Sein betreffende, insofern 
sie zur Gestaltung und damit zum Ins-Sein-Treten eines vorher noch nicht da gewe-
senen oder irgendwo deterministisch angelegten Seienden/Seins beiträgt. Was die 
ontologische Differenz zwischen Seiendem und Sein hinsichtlich etwa der Politik 
und der politischen Sphäre betrifft, so überlasse ich diese Frage der traditionellen 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


176 | POLIS 

 

Die Einheit des Volkskörpers ist dabei über die organische Einheit eines Ein-

zelkörpers vermittelt gestaltet. Ob dieser Einzelkörper nun ein über die kyberne-

tische Metapher vom Sitz der Vernunft, also vom Haupt regierter ist (Aristoteles 
begründet in der Politik, im Anschluß an Platon, diese Metapher des kybernetês, 

Steuermannes) oder einer der egalitären Glieder war schon bei Aristoteles selbst 

nicht im Voraus entschieden.46 Was im Voraus entschieden war, ist die Reprä-
sentanz der Vielheit durch die Einheit der Körpergestalt (mit ihrem Pendant der 

Einheit des Beschlusses oder des Willens wie bei Rousseau). Es geht dabei um 

die Repräsentanz als Vereinigung der vom Zerreißen bedrohten Heterogenität 
sowie um die Repräsentanz dieser Heterogenität durch die Homogenität und To-

talität der Gestalt einer vernünftig angeordneten Anzahl von Gliedern.  

Dieser homogene Körper der Krieger steht in einem Analogieverhältnis zu 
dem dafür zu formierenden Einzelkörper der Epheben (Jungmänner, die mit dem 

Eintritt in den Militärdienst ihre Bürgerschaft erlangen). Es stimmt keineswegs, 

daß der menschliche Körper, auf dem die kollektive Korporation aufbaut, in der 
antiken Vorstellungswelt immer schon der vernunftgeleitete, verdinglichte Kör-

per ist, immer schon abgehoben von seinem Husserlschen Pendant der Innerlich-

keit, also dem Leib.47 Es ist dies ein Vorurteil, das sich vor allem für Platon als 
falsch erweist: Seine Auseinandersetzung mit der Aufzucht des Kindes (pais) 

und seiner Erziehung zum Mann, insbesondere in den Nomoi, steht im Zeichen 

der Formierung eines zu Amorphheit und innerem Chaos der Begierden drän-
genden Leibes. Diese Formierung, Eingrenzung des für die Einheit der Gemein-

schaft bedrohlichen und selbst ohne diese Gemeinschaft nicht überlebensfähigen 

Leibes ist für Platon zentral, auch wenn dieses Begriffspaar des Soma in Leib 
und Körper bei ihm nicht explizit ist. Die Frage ist allerdings, ob das Husserlsche 

Begriffspaar nicht eine noch grundlegendere Kluft als die von ihm gesetzte ver-

nachlässigt. Die Husserlsche Kluft von fühlend-erlebendem inneren Leib und äu-
ßerlichem, d.h. greifbarem Ding-Körper lässt nämlich ein Begriffspaar aus, das 

in der Platonischen Auseinandersetzung noch klarer auszumachen ist, und zwar 

das vom Leib als von Unbestimmbarkeit gezeichnetem Psyche-Soma einerseits, 
vom Körper als formiertem und begrenztem Soma andererseits. Und nur Letzte-

rer wird bei Platon zur Grundlage für die vernunftgeeinte Person im Dienste der 

harmonischen Einheitsgesellschaft. Die Formierung des Leibes (durch physische 
und geistige Leibesübung) zum Körper ist der Auftakt für jeden einzelnen neuen 

Bürger, sich in das Armeekorps bzw. das Bürgerkorps einzugliedern. Demge-

                                                                                                                                     
Ontologie, die bekanntlich bei deren Analyse als „bloss“ ontische, also Seienden, 
zuweilen schwer daneben griff. 

46  Platon stellt im Kritias (112b) die Akropolis des prähistorischen Athen als Krieger-
korps bzw. -geschlecht in sich selbstgleichem Für-Sich-Sein (auto kath’auto) dar. 
Zu Aristoteles siehe unten Kap. 8. 

47  Siehe hierzu Jacob Rogozinski: „‚Wie die Worte eines berauschten Menschen‘. Ge-
schichtsleib und politischer Körper“, in: Herta Nagl-Docekal (Hg.), Der Sinn des 
Historischen, Frankfurt am Main: Fischer 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 177 

 

genüber steht die nicht erst durch Platon weiblich besetzte Amorphheit, Zügello-

sigkeit und Übermäßigkeit der Begierde sowie der leiblichen Lust, insbesondere 

der sexuellen, deren Beherrschung, als einzige unter allen Genüssen, nicht durch 
Übung des Genusses zu erlangen ist, sondern die schlichtweg zu verdrängen bzw. 

als reproduktionsteleologische Sexualität zu funktionalisieren sei. Die psychische 

Instanz der Lust (hêdonê) als somatische, d.h. insofern sie in den Leib reicht und 
auf diesen gerichtet ist, wird im Zuge dieses Formierungsprozesses allerdings 

zugunsten der sublimierten Denklust, d.h. Lust an den bzw. der Idee des Schö-

nen, Guten und Wahren abgekapselt. Dieser Weg der Sublimierung ist einer, der 
den Männern, den Philosophen vorbehalten ist, deren Formierung sich an jener 

des Soldaten in mehr als einer Hinsicht anlehnt.48  

Die Menge der formierten Männerkörper, die sich durch klare, feste Grenzen 
und Kräfteverhältnisse auszeichnen, ist in ihrer zur Einheit organisierten Gestalt 

die höchste Verkörperung einer undurchdringlichen Idee, in der sich die Gesamt-

heit der territorialen Bevölkerung als Volkskörper sammeln soll. Während das 
Heer an der Front bzw. am  Schlachtfeld stellvertretend um Leben und Tod bzw. 

um Freiheit und Ehre kämpft, ist der „Randdemos“ (freie Frauen, Alte, Kinder 

und im Extremfall auch Sklaven) von der Vernichtung bzw. Versklavung „nur“ 
bedroht. Dieser Stellvertretungskrieg ist mit der kapitalistischen Entwicklung der 

Armee zum militärisch-industriellen Komplex immer mehr auf die ganze Bevöl-

kerung übertragen worden, sowohl in seinen Produktionsbedingungen als auch in 
seinen unmittelbaren Auswirkungen der Körper und Psychen verstümmelnden 

Waffengewalt. Was sich nicht ausgeweitet hat, ist das Monopol auszeichnender, 

effektiver Kampfhandlungen, deren Kern bis heute der Nahkampf ist, aus dem 
Frauen sogar in der US-amerikanischen Armee ausgeschlossen sind.49  

Diesem effektiven Kriegerheer als kämpfender Repräsentanz nach außen hin 

steht im Inneren der eigentliche Demos bzw. in den modernen Demokratien die 
Volksvertretung gegenüber, deren Aufgabe es vornehmlich in der Antike war, 

die stasis, also den Bürgerkrieg, abzuwenden.50 Diese Volksvertretung streitet in 

einem Theater um Meinungen und Interessen. Es ist klar, dass jede Art von Bera-
tung und Entscheidung in einer irgendwie formalisierten Art und Weise stattfin-

den muss. Vielleicht ist es irrelevant, dass die − bei uns noch nicht sehr lange 

gültigen − parlamentarischen Gestaltungsformen sowie die Selbstrepräsentation 

                                              
48  Siehe Teil I zu Ausdauer, Mut, andreia als Grundlagen der schmerzverursachenden 

Denkanstrengung. 
49  Die Rede vom virtuellen Krieg hat sich in Jugoslawien in ihrer Beschränktheit auf 

eine bestimmte Art der Kriegsführung und ihrer medialen Übertragung offenbart. 
50  In die stasis sind alle involviert, die sonst aus der kämpfenden Polis ausgeschlossen 

sind: Frauen und Alte, Sklaven und Jugendliche. Dementsprechend ist auch heute 
noch auf der Unterscheidung zwischen regulärer Armee und bewaffneten Bürger-
kriegsparteien zu beharren, insofern sich in letzteren immer wieder Frauen finden, 
die in Nahkämpfe verwickelt werden, sowie der Bürgerkrieg überhaupt stärker von 
der Struktur des Nahkampfes geprägt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 | POLIS 

 

des Parlaments als Ort der Souveränität auf den Gestaltungsschemata des for-

mierten Kriegerkorps beruhen, die sich ihrerseits an der Form des im Halbkreis 

abgeschlossenen und uniformierten Repräsentationskörpers des Volkes anlehnen. 
Pragmatisch gesehen stellt die Form der im Vollkreis (und nicht im Halbkreis) 

nach oben hin angeordneten Tribünen wohl die beste Lösung für die lebendige 

(nicht digitale oder sonst wie mediatisierte) Kommunikation in Großgruppen dar, 
weil darin alle einander sehen und hören können. Es war dies die Form des Bou-

leuterions, also jenes Gebäudes des aus der Vollversammlung der Bürger ausge-

losten Rats der 500 (boulê). Die modernen repräsentativen Demokratien hinge-
gen wählten als Vorbild für die Architektur ihrer über Parteien gewählten Reprä-

sentanten das griechische Theater, in dem nicht nur maskiert gesprochen wurde, 

sondern in dem auch die Bühne und die sie begrenzenden Wände wie ein Spiegel 
der Polis den Kreis der Tribünen als Halbkreis beschloss. Vielleicht ist bereits 

darin ein Hang zur politischen Theatrokratie der Gegenwart angelegt.  

Die athenische Polis jedenfalls hat die Sphären von religiösem Kult und Poli-
tik, dann von Politik und Theater überhaupt erst räumlich zu trennen begonnen. 

Mit dieser Auseinanderlegung wurde jede als Sphäre sui generis mit ihren je ei-

genen Organisations- und Gestaltungsweisen instituiert und spezialisiert.51  
Frauen sind körper- und repräsentationsorganisch aus diesen Stellvertretungs-

räumen ad personam ausgeschlossen, weil ihre sozialisierten Körper der Identität 

uniformierten männlichen Antlitzes bzw. Anzuges zuwiderlaufen. Doch dieser 
Ausschluss hat sich zunehmend in einen strukturellen verwandelt, zu dessen 

wichtigsten Elementen der Konkretion das Kostüm zählt. (Es bedarf nur eines 

Hinweises auf die uniformierten Anzugträger in den Parlamenten und vor allem 
bei internationalen Gesandtentreffen, inmitten derer jede Frau, zumal wenn sie 

sich nicht auch so kleidete, bis vor kurzem als Travestie im Männerraum er-

schien.) Aber auch noch aus einem anderen, mindestens ebenso wichtigen Grund 
stellen Frauen Fremdkörper in diesen Räumen dar: Als Pendant zum männlichen 

Monopol effektiver kollektiver Machtausübung wurde, nicht zuletzt aus Gründen 

projektierter Einheitsstiftung, das Weibliche als Erd- bzw. Chora-Prinzip bis hin 
zur Allegorie des Territorialstaates abseits von jeglicher handlungsbezogenen 

Bedeutungswirklichkeit in einen abstrakt- bzw. religiös-transzendenten Raum 

extrapoliert. Dieses Prinzip, das sogar von Frauen selbst zum viel versprechen-
den Anderen gegenüber männlicher Herrschaft erhoben wurde, tritt durch seinen 

ebenso monopolhaften Anspruch auf Weiblichkeitsdarstellung den gesellschaftli-

chen Gestaltungsmöglichkeiten von Frauen entgegen.52 Im Raum des politischen 

                                              
51  Dass die Fusionierung der Sphären in der totalitären Inszenierung von einmütig 

formierter Menge und religiösem Kult mit an der Spitze dem paranoiden Volksfüh-
rer als Messias und Vater erst vor kurzem in unseren Breiten stattgefunden hat, 
zeigt, wie prekär die Eigenheit dieser Räume ist; und sie neu zu gestalten ist uner-
lässlich, um überlieferten Ausschlussschemata entgegenzuwirken. 

52  Die unkritische und meist unausgewiesene Übernahme des ontologischen Chôra-
Begriffs als Matrix des Werdens im Timaios zum Zwecke einer Grundlegung von 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 179 

 

Imaginären und in dem des Krieges gibt es diese zur gestaltenden Effektivität 

komplementäre Funktion der Einigung über die abstrakt-ikonische bzw. ideelle 

Körper-Frau-Gestalt (Eidos/eidolon) ebenfalls seit den Griechen. Diese politische 
Erbauungsgestalt reicht von Athena über die Libertas bis zur Marianne und wird 

vor allem in Zeiten der Krise und des Krieges − gemeinsam mit seinem negativen 

Gegenbild der zersetzenden weiblichen Monstrosität − bemüht. In dieser Funkti-
on projektierter und affektiv besetzter Einheitsstiftung steht sie strukturell dem 

mutig dafür kämpfenden Männerkorps gegenüber und besetzt als abstrakt- bzw. 

religiös-transzendentes Imaginäres den gesellschaftlich-imaginären Raum des-
sen, was Frau-Sein betrifft. Und zwar umso ausschließlicher, als dieses wirkliche 

Frau-Sein auf das Weibliche, also komplementär zum Männlichen beschränkt 

ist.53 
Die hypostasierte Weiblichkeit als Erde wie auch Menschenmaterial hervor-

bringende Materie schlägt sich in kollektiven Vorstellungen des singulären Frau-

enkörpers als Stellvertreter feindlichen Territoriums nieder, das es zu verwüsten 
oder biopolitisch zu verwerten gilt. Darin fügt sich die Vorstellung des Frauen-

körpers als Wunde ein.54 Diese weibliche Körperverunstaltung, die bereits auf 

der ideellen Vorstellung von der Amorphheit weiblicher Körperlichkeit basiert, 
steht in einer unauflösbaren Verbindung zu der historischen Verunmöglichung 

weiblicher Körperschaften als Gestalten formierter kollektiver Körper, die alle-

samt das Phantasma der hybrisverdächtigen Meute, bzw. der Amazonen hervor-
rufen und damit wieder auf die Ungestaltetheit verweisen. 

 

Die komplexen sozio-politischen Verhältnisse, erfahren nicht nur in der identi-
tätslogisch und teleologisch setzenden Philosophie bezüglich der Körperlichkeit, 

sondern auch während des Krieges eine Reduktion auf die primitivsten Termini 

traditioneller Komplementarität. Diese Beschränkung in der Komplementarität 
birgt für Frauen nur dort eine Verwirklichungsmöglichkeit, wo es um die mate-

                                                                                                                                     
Weiblichkeit unter Absehung vom politischen Chôra-Begriff (Land, Territorium) 
und von der Verbindung zwischen beiden, hat fatale Implikationen für das, was 
Frau-Sein gesellschaftlich und politisch bedeutet bzw. bedeuten kann. 

53  Ich verweise hierzu auf den Wiener Dialektausdruck „Auf ana Wundn lieg’n“. Was 
die weiblichen Gottheiten bzw. Allegorien des Staates als gleichsam dem religiösen 
bzw. abstrakt-transzendenten Imaginären angehörende betrifft, so ist hier nicht der 
Platz, das Konkurrenzverhältnis genau zu erläutern, in dem sie zum effektiven Ima-
ginären aktueller politischer Teilnahme von Frauen stehen. Es sei hier nur erwähnt, 
dass dieses Verhältnis nicht eines der polaren Trennung dieser beiden Schichten des 
Imaginären ist, sondern von Überlappungen und Durchlässigkeit geprägt ist, die im 
Verhältnis zur politischen Teilnahme von Frauen wachsen. Das heißt, dass diese 
Trennung nicht so sehr als der Grund für den Ausschluß von Frauen aus der Sphäre 
der Politik zu sehen ist, sondern dass sie vielmehr Teil des männlichen Machtmo-
nopols ist, aber zugleich zu dessen Perpetuierung beiträgt. 

54  Siehe hierzu das von Gudrun Perko und mir verfaßte Buch: Phänomene der Angst. 
Geschlecht – Geschichte – Gewalt, Wien: Milena 1996, kap. II.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 | POLIS 

 

rielle, körperlich-hyletische Wiederherstellung bzw. Vermehrung des Territori-

ums und seines Menschenmaterials geht.  

Die geschlechtsspezifischen Grunddienste Gebären und Wehren wurden in 
der Antike explizit, heute zum Teil noch unterschwellig, in ihrer Komplementari-

tät einander gegenübergestellt wie kulturell und natürlich erzwungenes Aufs-

Spiel-Setzen von Leben: Sowohl die Geburt als auch der Krieg implizieren 
schrecklichen körperlichen Schmerz und Lebensgefahr (Artemis, die Göttin der 

Jagd und damit der Waffen ist zugleich jene Göttin, die den gebärenden Frauen 

den Tod im Kindbett bringt.) Ob der Krieg nun eine männliche Erfindung oder 
nur eine Aneignung aller Waffengewalt zur Kompensation des weiblichen Ge-

bärmonopols ist, bleibt dahin gestellt. Sicher ist, dass er nicht mehr aus unserem 

Dasein wegzudenken ist. Die Frage ist, wie kommen wir zu einer Entgrenzung 
und damit zum Bruch dieser Komplementarität, welche als Begründung für Zu-

gehörigkeit zur und Ausschluss aus effektiver und voller Bürgerschaft bis heute 

weiterwirkt? Die geschlechtsspezifisch abgeschlossenen Sphären, die mit dieser 
Komplementarität geschichtlich strukturell verbunden sind, sind nur aufzulösen 

durch eine Ausweitung der Sphäre instituierender Politik auf alle Bereiche des 

gesellschaftlichen Lebens und somit durch eine breitestmögliche Teilnahme von 
Frauen mit ihren heterogenen Anliegen und Lebensentwürfen. Das bedeutet, dass 

es einer weiter reichenden Entgrenzung der Politik als heute bedarf, einer Politik, 

welche die traditionell männlich-korporatistische und elitistische Sphäre mono-
polisierender Vertretung überschreitet. Wie dies geschehen und gestaltet werden 

soll, darauf kann eine Einzelne keine Antwort liefern, vielmehr bedarf es dazu 

kollektiven politischen Willens so vieler wie möglich. 
Ohne den politischen Raum vom militärischen ableiten zu wollen, sind doch 

mit Arendt die historisch-strukturalen Bande zu unterstreichen, insbesondere be-

züglich des agonistischen Charakters der beiden in Frage stehenden Tätigkeiten –
 kriegerischer Kampf sowie politisches Handeln und Sprechen.55 Die zentrale 

Dimension dieser Bande ist die räumliche, und zwar nicht nur aus logistischen 

und topographischen Erwägungen, welche ja die militärische wie auch agonale 
Organisation beherrschen. Die räumliche Dimension ist vor allem wegen der ge-

sellschaftlichen Implikationen dieser Bande zentral, durch welche die militäri-

sche Hierarchie der Körper sich auf einer breiter gefassten Ebene als Hierarchie 
der zivilen Räume ausmachen lässt, insbesondere was die bürokratischen Räume 

anlangt, die in ihrer modernen institutionellen Organisation auch die trennend-

verbindenen Bande der Hierarchien von Kirche und monarchisch-absolutis-
tischem Staat ererbt haben. 

Die Formalisierung des politischen Raums hat sich also ausgehend von einer 

Trennung geschlechtsspezifisch substantialisierter Räume vollzogen, eine Tren-
nung, welche von den konventionellen Theorien über die Genese des Staates nur 

                                              
55  Siehe hierzu, im kritischen Anschluss an Vernant, Nicole Loraux: „Le lien de la di-

vision“, in: dies.: La cité divisée, Paris: Payot 1997, Kap. IV, insbesondere, S. 96f. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 181 

 

selten in Betracht gezogen werden. Die politischen Implikationen dieser Substan-

tialisierung, die kritisch zu beleuchten gerade Aufgabe einer Ontologie des Poli-

tischen ist, insofern sich diese auf die Seins- und Hervorbringungsweisen des Po-
litischen und der Politik bezieht, sind zumindest drei. Zum einen die erwähnte 

männliche Monopolisierung der politischen und staatlichen Räume, weiters die 

Formationsweisen der männlich geprägten kollektiven Körper, die als organisier-
te Institutionen die öffentliche Sphäre verdichten und zugleich kolonisieren, und 

schließlich der dazu komplementäre Ausschluss der „Anderen“, insbesondere der 

Frauen aus diesen Korps, die sich ja zugleich über diese Aus- und Abgrenzung 
mitkonstituieren und -formieren. Der Aufbau von Grenzen (limites et frontières) 

zwischen den gesellschaftlichen Räumen ist untrennbar verbunden mit der Insti-

tuierung der ehelichen Gattungskomplementarität der Geschlechter, die den 
Mann als denjenigen einsetzt, der den Raum penetriert, besetzt und immer wieder 

verlässt, der von der Frau auf den verschiedensten Ebenen des gesellschaftlichen, 

aber auch des einzelpsychisch wirksamen Körperimaginären repräsentiert wird. 
Der Mann also ist jener, der sich entäußert und zu externalisieren vermochte, in-

dem er die Familie lange Zeit nach außen hin repräsentierte. Der oikos als gesell-

schaftlicher Raum konstituierte sich durch eben diese Instituierung, die als per-
formativen Akt zu bezeichnen eine Verkürzung ist, weil damit noch nichts über 

die imaginär-affektiven Hintergründe und Mechanismen gesagt ist. Mit dieser In-

stituierung wird der männliche Protagonist des Gesellschaftlichen ebenso gegen 
seine komplementär als minderwertig konnotierten Rivalen wie auch gegen all 

jene etabliert, die mangels anatomischer und kosmetischer Insignien als gefährli-

che weil potentiell Macht zersetzende Andere figurieren.  
Die Notwendigkeit, diese Substantialisierungen in Hinblick auf die Verwirk-

lichung der Demokratie, insbesondere der Geschlechterdemokratie, zu brechen 

bzw. dekonstruktiv aufzuweichen hat vor allem in den letzten 200 Jahren, insbe-
sondere aber nach dem 2. Weltkrieg und mit der neuen Frauenbewegung Ende 

des 20. Jahrhunderts dahingehend Wirkung gezeigt, dass zumindest de jure, aber 

in vieler Hinsicht gewiss auch de facto, die öffentliche Sphäre sich der Menge, 
unabhängig von besagten Korps-„Insignien“ öffnete, womit tatsächlich eine Ver-

allgemeinerung der politischen Sphäre befördert wurde, die der „männlichen“ 

Aneignung dieser alle betreffenden Sphäre zunehmend entgegen wirkte. Ein sol-
cher Bruch muss über eine gewisse Abstraktionsleistung geschehen, wie sie je-

dem Transfigurationsprozess zugrunde liegt; die Abstraktion des Begriffs der 

Menge und die Herrschaft derselben als Grundlage der Demokratie im Gegensatz 
zur Herrschaft der Wenigen sind davon nicht ablösbar. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

