Topologie des kollektiven Kérpers

Anthrépos physei politikon zéon, das menschliche Wesen ist von Natur ein politi-
sches — diese einzigartige, immer wieder neu tibersetzte und kommentierte Defi-
nition, hat nichts an Aktualitit eingebiifit. Sie besteht als Grundlage jeder Refle-
xion iiber die Gesellschaft oder Politik bzw. das Politische. Die liberale Position,
die sich auf ein abstrakt gefasstes Individuum diesseits der Gesellschaft stiitzt,
erscheint vor dem Hintergrund dieses Satzes in all ihrer Widerspriichlichkeit.
Aristoteles nennt mit einem Mal die drei wesentlichen Termini — physei, polit-
ikon und zéon — die, miteinander verkniipft, den anthrépos formieren, insofern er
immer schon durch die Polis, also die ihrem Zweck nach politische Gemein-
schaft, iiberschritten wird. Es handelt sich bei dieser Verkniipfung allerdings
nicht um eine deskriptive und kumulative oder — mit Kant — um eine analytische
Definition, in der jeder Term eine neue Prézisierung hinzufiigt, sondern um eine
begriffliche (oder synthetische), durch die ein neues semantisches Feld eroffnet
wird, das sich nicht auf die in dieser Aussage enthaltenen Bedeutungen reduzie-
ren ldsst. Zoon und physei betreffen den Bereich der Natur, bzw. den des Leben-
digen (Ersteres heif3t Lebewesen, Letzteres von Natur, gewachsen etc.); politi-
kon — der problematischste Term — ist aulerhalb der Natur im hergebrachten Sinn
angesiedelt. Der anthrépos verbindet zwei Bereiche in der Natur seines Seins
und tberschreitet ,,von Natur* (aufgrund des ihm inhdrenten Wachstums als Le-
bewesen) gerade dieses sein blofes Natur- also Lebewesen-Sein auf das Poli-
tisch-Sein hin. Politisch-Sein ist hier im weitesten Sinn gefasst, und Aristoteles
prézisiert, lange Zeit vor Wittgenstein und dem danach proklamierten /inguistic
turn, dass das Wesentliche dieser Uberschreitung die urteilende Sprache darstelle
(die Definition: anthrépos zéon logon echoén).

Indem er die menschliche Natur/Physis eine Natur nennt, welche die Natur
der physischen bzw. physikalischen und organischen Welt iiberschreitet, beruft er
sich auf seine Neudefinition des allgemeinen Begriffs der Physis, der heute, in
Zeiten der Kulturalisierung alles Nicht-Kulturellen, so gut wie vergessen scheint.
AuBerhalb der lebendigen Natur zu sein und ihr zugleich anzugehdren: Das ist
die negative Formulierung der abstraktesten aller Grundlagen des Menschen als
politisches Wesen.

14.02.2026, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

152 | PoLIs

Aristoteles hitte — wenn wir seinem Denken zu geradlinig folgen — den Men-
schen explizit ein Monster (para physin, wider die Natur) nennen kénnen, doch
er setzt ihn als sein eigenes Mal} (keineswegs als Maf3 aller Dinge, was eher der
Platonischen Philosophie zum Vorwurf gemacht wurde). Die Neudefinition der
Natur erlaubt es ihm vielmehr, diejenigen Menschen als ,,Monster” zu bezeich-
nen, die auBerhalb der Polis leben, denn diese ist das teleologische Mal} aller
menschlichen Angelegenheiten, das, worum sich alle menschlichen Anstrengun-
gen als notwendig gemeinschaftliche drehen und um dessen willen sie zumindest
begrifflich geschehen.

Ein Monster in diesem Sinne hieBe konkret gesprochen ein Tier oder ein
Gott. Nun gibt es aber zumindest Tiere, die in organisierten Gemeinschaften le-
ben (so genannten ,,sociétés animales”, Herden sagte Aristoteles, womit er sie
mehr in das semantische Feld der Menge — pléthos — als Haufen riickte).

Von der Menge zur Polis.
Quantitit und Qualititen der Menge'

Das Adjektiv ,, politikon “ bedeutet nun weder sozial noch gesellschaftlich, dafiir
wiirde eher die Bezeichnung koinon gewéhlt. Arendt schrieb, dass die Griechen
die Gesellschaft im Sinne von societas nicht gekannt hitten, weil dies eine Auf-
fassung von Vertraglichkeit voraussetzt, die den Griechen noch fremd gewesen
sei, und die Arendt als Schnittstelle zwischen dem Politischen und dem Privaten
definiert.” Doch aus einem anderen logisch-begrifflichen Blickwinkel, den
Aristoteles selbst vorschldgt, insofern er sich nicht auf die Einteilung privat-
politisch beschrinkt, bezeichnet die koindnia eben jene Bildung oder Formierung
der Vielheit, die zwischen Menge (pléthos) und Polis angesiedelt ist, zwischen
Haufen bzw. Haufung einer Menge und einer durch ihre zivilen, also biirgerli-
chen, und politischen Institutionen zur integrierten Ganzheit organisierten Men-
ge. Vom Gesichtspunkt der logischen Bestimmung her siedelt er die koindnia
diesseits oder ,,vor der Polis an.

Nun kannten die meisten menschlichen Gesellschaften weder die Polis im
klassischen Sinn noch explizit die Politik. Auch gibt es innerhalb der Polis Grup-
pen von Individuen, die weniger politisch sind als andere, und damit von der
Verwirklichung dieser ,,politischen Natur” des Menschen weiter entfernt als die-
se. Es handelt sich also um eine Natur, die (wie die Polis und die Sitten, Gebrau-
che etc.) zu verwirklichen ist. Die Entelechie, also die Verwirklichung, genauer
die Ins-Ziel-Setzung des Menschen wire die beste Polis, die er gemeinsam mit

1 Dieser Abschnitt basiert auf einem um einen Bezug auf die Moderne erweiterten
Kapitel aus Corps transfigurés. Bd. II, Kap. 2.2 und erschien auf Deutsch in einer
ersten Version in: Grundrisse. Zeitschrift fiir linke Theorie und Debatte, 12/2004.

2 H. Arendt: Vita Activa, Miinchen, Ziirich: Piper 1981, 11, §6.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 153

anderen Menschen dieser Polis verwirklichen kann. Das Telos der Polis (oder der
politeia, der Verfassung par excellence) ist, dass die groitmogliche Zahl zu gu-
ten Biirgern in Hinblick auf das gute Leben in der Gemeinschaft wird/werden. Da
sie per se in der Geschichte steht, ist die Polis immer auch Entwurf, den es best-
moglich zu verwirklichen gilt, und ohne den es keine konkrete Natur weder des
Menschen noch der Polis gibt.

Die Tatsache, dass die Frauen (in ihrer Gesamtheit) von Natur un- bzw.
apolitische Wesen seien, und dennoch konstitutiver Teil der Polis sein kénnen
(und als solche bezeichnet Aristoteles sie einzeln als politis, Biirgerin, was er
gewiss nicht tdte, wenn er von Sklavinnen als Sklavinnen spriche), stellt ein
zentrales Problem dieser Definition des Menschen dar.

Es wird zuerst darum gehen, die Verwobenheit zweier Achsen zu analysie-
ren: der Achse des Privaten und Politischen geméf dem Kriterium der Zahl, und
der Achse der Qualifizierung der Zahl (der qualitativen Beschaffenheit der Quan-
titdt) bzw. der Vielheit. Das sollte es moglich machen, die Konstituierungsbedin-
gungen der unterschiedlichen gesellschaftlichen Sphiren und Réume besser zu
untersuchen. Die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung ist dabei nur ein relativer
— wenn auch zentraler — Faktor, in allen Gesellschaften. Die Verhiltnisse zwi-
schen dem Privaten, dem Offentlichen und der Politik, sollten — erhellt durch den
Faktor der Arbeitsteilung — den Weg auf die Frage nach den Bedingungen einer
egalitidr menschlichen und nicht nur ,,briiderlichen® Politik er6ffnen.

Pléthos, koin6énia und Polis

Die Vielheit (pléthos) ist fiir Aristoteles die materielle Grundlage sowohl der
Gemeinschaft als auch der Polis. Die Polis ist das logische Fundament und
zugleich das Telos, also der Zweck des menschlichen Wesens, die Pluralitit — um
die Beziechnung Arendts zu tibernehmen — ist sowohl ihre Bedingung als auch
ihr begrifflicher Ursprungsterm (also logisch gesehen vorgéngig). Pléthos (Viel-
heit/Menge), koindnia und Polis bezeichnen zuerst alle eine undefinierte Anzahl
von Menschen, eine blofe Vielheit oder Menge. Doch wihrend dieser erste Term
grundsitzlich bar qualitativer Bestimmungen ist, setzt der zweite bereits eine mi-
nimale Qualitit voraus, die durch die Verbindungen gegeben scheint, welche die
Einzelnen in Hinblick auf ein gemeinschaftliches Leben zusammenhalten. Diese
Verbindungen und Banden (was auf Franzosisch /e lien social genannt wird) préa-
gen auch die Identitit der Individuen, insofern diese immer schon gesellschaftli-
che sind.’ Doch erst mit der Polis kann die Qualifizierung der Menge hinsichtlich
des Zwecks geschehen, den sich die Gemeinschaft/en, welche diese Polis zu-
sammensetzen, geben, und um dessen Willen sie sich zu einer Polis organisieren

3 Von einem Individuum kann erst nach erfolgter Sozialisation gesprochen werden;
Winnicott formuliert dies in dem berithmten Satz: ,,es gibt nicht so etwas wie ein
Baby*.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

154 | PoLis

bzw. auch organisiert werden. Ob dieses Ziel nun das Gliick oder das gute Leben
in der Gemeinschaft ist, wie Aristoteles es verkiindet, oder ob es die moglichst
systematische Verkniipfung und (nicht nur stellvertretende) Verwirklichung von
Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit ist, stellt ein anderes Problem dar, auf das
ich hier nicht weiter eingehen werde.

Der pléthos ist also zuerst unbestimmte Zahl, dann undifferenzierte Menge
oder Haufen, welche der sie qualifizierenden Bestimmungen oder Eigenschaften
entbehren (in den klassischen griechischen Texten, insbesondere bei Thukydides,
Platon und Aristoteles, wird pléthos zumeist synonym verwendet mit den Vielen,
polloi). Als solche ist die konkrete Menge fiir Platon an sich suspekt und der
Mangel an Eigenschaften bzw. Bestimmungen bleibt nicht ohne Folgen in der
ontologischen Hierarchie, welche die Unbestimmtheit an sich als negativen Wert
gegeniiber der klaren und vereinigenden Bestimmung setzt. Doch bevor ich mich
den Inszenierungen der Menge innerhalb einer — immer auch geschlechtsspezifi-
schen — Werte- und Bedeutungshierarchie widme, ist noch zwischen pléthos als
Material der gesamten Polis und jenem pléthos zu unterscheiden, das als dieses
oder jenes pléthos innerhalb bestimmter Sphéiren oder Raume der Polis in Er-
scheinung tritt, sei es als Publikum (theatron) im Theater, als Ansammlung oder
Menschenmenge in der agora — in den Straflen bei Umziigen bzw. im Falle einer
stasis (Biirgerkrieg) — oder auch als einberufene Biirgerversammlung in der
ekklésia, dem Ort der Politik im expliziten Sinn.

Die Relevanz der Geschlechterdifferenz fiir das p/éthos im zuerst genannten
Sinn, also als Material der Gemeinschaft wie auch der Polis, ldsst sich weitge-
hend auf das Register des Biologischen reduzieren, innerhalb dessen die Grof3e
der Bevolkerung demographisch geregelt wird, eine Regelung, die jedoch immer
schon unter ,,eugenischen* Voraussetzungen geschieht (also qualifizierend, wer-
tend, auslesend). Als spezifische Menge innerhalb der Polis kann die Menge al-
lerdings so unterschiedliche Bedeutungen haben, dass kein allgemeines Urteil
tiber ihren geschlechtsspezifischen Bezug méglich ist. (Ein aus einem gesell-
schaftlich-geschichtlichen Blickwinkel moglicherweise giiltiger Indikator wére
hierbei die als chaotisch entwertete Menge, welche zumeist weiblich denotiert
ist.) Nur innerhalb eines totalitdren Staates, in dem das umfassende pléthos als
von der Partei bzw. ihrem sie verkorpernden und zugleich identifikatorisch ver-
tretenden Fithrer mandvrierte Masse vor- und dargestellt wird, iiberwiegen biolo-
gische Kriterien und die eugenische Perspektive beherrscht hier die Logik der
Differenzierung. Die Individuen, insbesondere die Frauen unter ihnen, werden
weitgehend biologisiert, also unter dem Gesichtspunkt ihrer Fortpflanzungs-
bzw. im weiteren Sinn ihrer reproduktiven Funktion gesehen. Jegliche politi-
schen Raum konstituierende Bande, die von der unmittelbaren Verbindung zwi-
schen gefiihrten Massen und ihrer Partei bzw. ihrem Fiihrer abweicht, wird dabei
unterdriickt bzw. gewaltsam ausgeloscht. Doch unter diesen Umstéinden fungiert
das pléthos nicht mehr nur als logisch oder abstrakt gesehen erster Term der Ge-
meinschaft, sondern es wird als dessen effektiv totalitdres Eidos (Gestalt, Form)

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 155

inszeniert (die undifferenzierte Bewegung, die sich auf den Fiihrer reduzieren
lieBe, im ,,Einer fiir alle, alle fiir einen®).

Zusammenfassend ist die Gemeinschaft — koinénia — die Assoziation einzelner
Individuen oder Personen (Gruppen, Familien, Korporationen etc.). Sie ist die
konkrete Vermittlung der Pluralitit, die Gestaltung und Verkorperung des Zu-
sammenlebens {iber die unterschiedlichen Banden und Verbindungen, durch die
die Individuen in mehr oder weniger bestindiger Weise in die Welt integriert
sind, die sie gemeinsam bilden. Mehrere Gemeinschaften, so fasste Aristoteles
den Begriff in der Politik, bilden ihrerseits eine gréBere Gemeinschaft (Ort-
schaft/Gemeinde, Bezirk, Foderationen etc.).

Insofern die Liebe als pathos und orexis, d.h. als Affekt und Wunsch, zuerst auf
der Ebene der Individualitidt angesiedelt und verwirklicht wird, kann die Liebe
weder fiir Aristoteles noch fiir Platon als die Bande fungieren, die alle miteinan-
der, oder genauer die Gemeinschaft als solche verbindet. Eher noch kann die
Liebe sich auf eine zur ,,leiblichen” Gestalt transfigurierte Gemeinschaft richten,
eventuell an eine individuierte Idee; doch das Affektive, so wichtig es ist, reicht
nicht hin, eine Gemeinschaft zu strukturieren und zu organisieren. *

Die Gemeinschaft betrifft in erster Linie die Welt der Bande und Tauschver-
hiltnisse, der Okonomie im modernen Sinn (die das Offentliche, die Pluralitiit
des Marktes und der industriellen Produktion impliziert); die Welt, in der die
Menschen in Macht- und Produktionsfeldern verbunden sind, also in einem
Netzwerk von Institutionen im weiteren — und im Zuge der zivilisatorischen
Komplexifizierung zunehmend auch im engeren — Sinn. Der Modus der Pluralitit
ist hier das Zusammensein, das infer-esse und in der Moderne gestaltet sie sich
zur Gemeinschaft im weiteren Sinn dessen, was Hegel als biirgerliche Gesell-
schaft bezeichnet.’ Die Banden der gemeinschaftlichen Kohision sind ebenso
vielfiltig wie die imagindren Bedeutungen und die Seins- und Verbindungswei-
sen der Lebenswelt. Wenn es nun ein origindr romisches Element im Bereich der
koinénia gibt, dann ist es dasjenige der juridischen Organisation der Unterge-
meinschaften, die formale Schaffung der Assoziation zu privat-6ffentlichen Zwe-
cken; die zivile (und zivilrechtliche) Gemeinschaft, aber auch die religiose Ge-
meinschaft insofern sie wie ein ,,Apparat® organisiert ist (die Kirche und der Kle-
rus, die etwa in der hinduistischen Religion kein Pendant haben).

4 Siehe das erste Buch der Politik. Die christliche Gemeinde hat sich hingegen die
Liebe (zu Gott und dem Néachsten) als Kohésionsprinzip gesetzt, was eine Universa-
lisierung und eine Vorrangigkeit des Individuums in seiner Beziehung zu den ande-
ren vermittels seines Gottesbezugs impliziert, den alle miteinander zu teilen voraus-
gesetzt werden.

5 Sowohl in der Phdanomenologie des Geistes als auch in der Enzyklopadie und den
Prinzipien der Rechtsphilosophie.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

156 | PoLIS

Die Beziehung zwischen Natur und Kultur nimmt eine zentrale Rolle in der
Priagung des Status und der Seinsweise einer vorklassisch antiken Gemeinschaft
ein: die Phratrie, die phylé, oder das Genos (Geschlecht, ,,Rasse, Gattung etc.)
sind keine ,,biologischen* Kategorien, sondern immer schon historische Instituti-
onen. Dennoch spielt in thnen im Vergleich zum ,,Demos* (Volk, Bevolkerung
und seit der kleisthenischen Reform auch Bezirk) der Anteil des Gegensténdlich-
Realen, ja des Physischen eine iiberwiegende Rolle, insofern die symbolischen
Banden und imaginédren Bedeutungen darin explizit verankert sind oder zu sein
behauptet werden (Blutsbanden, Bindung an den Boden, das Territorium, die
Umwelt und Landschaft, etc.). Gleichzeitig ist die Instituierung dieser Veranke-
rung umso mythischer, als sie eine Verbindung zwischen Natur und Kultur unter-
stellt, die von den in der Natur wirkenden geistigen Kréften ,,von Natur* diktiert
seien, was heute, angesichts der Vorherrschaft eines primérbiologistischen De-
terminismus, soviel heilit wie ,,ein fiir allemal®.

Die Frauen gehorten den Gemeinschaften wie der Familie, der Phratrie, der
phylé oder dem Genos an, doch haben sie dort meist keinen fiir die Gemein-
schaftsform explizit konstitutiven Status.® Innerhalb der Gemeinschaft im weite-
ren Sinn finden wir auch Untergemeinschaften oder Gruppen, die um eine mini-
male oder zufillige Qualitét (symbebékon) herum versammelt werden (Platon
nennt das Geschlecht wie erwéhnt ein symbebékon); hier wiren auch Hautfarbe,
ethnische Herkunft, Status, Eigen- bzw. Reichtum etc. als Klassen konstituieren-
de symbebéka anzufiihren.

Die Individuen waren in der antiken Gesellschaft immer entweder mehreren
Untermengen bzw. Untergemeinschaften der Polis zugeordnet (so ist ein freier
minnlicher Athener sowohl Seemann, Reiter oder Hoplite, Handwerker, Handler
oder Bauer... und polités, also politischer Biirger). Die demokratische (atheni-
sche) Polis ist das formal als Demos organisierte und sich organisierende pléthos
(in Rom wird der cetus hominum durch die Gesetze zum populus); sie ist die
Gemeinschaft, die sich eine organisatorische Form (Eidos) gibt; eine Gestalt,
durch die ein Biirgerkorps gebildet wird, das tiber sich (und andere) die Herr-
schaft ausiibt. Polis und Biirger sind untrennbar miteinander verbunden, auch
wenn die Polis als den erweiterten Demos umfassend tiber das Biirgerkorps hin-
ausreicht (die einen und die anderen in der Polis, die Sklaven, Frauen, Metoiken
und Kinder, die auch in der demokratischen Polis keinen Biirgerstatus haben).

6 Benveniste bemerkt nichts desto trotz, dass die indo-europdische Tradition der
Asymmetrie zwischen patrilinearem bzw. mannlichem und weiblichem Verwandt-
schaftssystem in Griechenland teilweise umgestiirzt wurde. Dieser Umsturz bestiin-
de in der Einrichtung einer Symmetrie zwischen Blutsbriidern und —schwestern (a-
delphoi / adelphai) neben der Asymmetrie zwischen dem an den sozialen Vater der
Phratrie gebundenen soziale Bruder (phratér) und der Schwester als weibliches
Glied der ménnlichen sozialen Gruppe (,.es gibt keine weiblichen ,Phratrien,,).
Emile Benveniste: Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Paris: Minuit
1969, Bd. I, S. 203-223.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 157

Zwar ist die Polis weder die ekklésia, also die Volksversammlung, noch die ar-
ché, also die Macht der Amter bzw. das damit verbundene ,,Kommando®“, doch
sie existiert zugleich nicht ohne diese Amtsmacht, wie beschriankt diese auch sein
mag. (Formal ist sie durch den nomos und die Beschliisse fassende ekklésia — in-
formell durch die agora, also den Marktplatz der Meinungen eingeschrénkt). In-
sofern ist sie auf der gemeinschaftlichen Struktur aufgebaut, die sie durch die ex-
plizite Organisationsform und die dafiir notwendigen konstitutiv-verbindenden,
inszenierenden und legitimierenden Elemente ja gerade iiberschreitet.

,Die Polis ist ihre Méanner (andres)“ so ein Ausspruch nach der siegreichen
Seeschlacht von Salamis, als die Bevolkerung Athens vor den verwiistenden per-
sischen Truppen auf ihre Schiffe geflohen war. Hier ist nur von den Ménnern die
Rede, denn sie stellen den militarischen und politischen Kern der Polis dar.
Zugleich ist die Polis auf ihren erweiterten Demos existentiell angewiesen. Doch
abgesehen von dieser Krisensituation, die nicht zu lange andauern hitte diirfen,
ist die Polis ebenso, und insbesondere die demokratische, ihr Territorium (die
demokratiestiftende Reform des Kleisthenes ist vor allem eine durch das Territo-
rium; die Instituierung eines ius soli dient nicht zuletzt der Verwischung der alten
Blut- und Gemeinschaftsbanden). Wenn diese Polis auch eine Regierung hatte
(die boulé der 500) sowie einen Verwaltungsapparat und diverse Archonten, so
sind diese Staatsorgane jenen des modernen Staates nicht vergleichbar. Der
Hauptgrund fiir diese Unvergleichbarkeit ist ein prinzipiell politischer, der sich
keineswegs auf eine Frage der Quantitit oder der Komplexitit reduzieren lésst:
Im demokratischen Athen waren diese Organe tatsdchlich und ganz bewusst in
den Dienst des (politischen) Demos gestellt.

In Athen also unterstanden die Amter bzw. die Bouleuten, Prytanen und Ar-
chonten, also die Regierungs- und Exekutivorgane, dem Demos in effektiver und
keineswegs nur in reprisentativ-symbolischer Gestalt der gesamten Volksver-
sammlung, die als ekklésia an einem eigens dafiir geschaffenen Ort auf dem Pnyx
tagte.® Die Frage nun, ob die Polis als Staat im weiteren Sinne bezeichnet werden

7 Wiéhrend sie im modernen, bis heute stark vom monarchischen Absolutismus ge-
pragten Staat, in den Dienst der Herrschaft gestellt wurden. Der Staatsapparat hat
sich — zur besseren Kontrolle bzw. Beherrschung sowie Verwertung einer mit Hilfe
des christlichen Dogmas wieder zur Herde entpolitisierten Menge — zur prinzipiell
entfremdenden Staatsbiirokratie entwickelt. An dieser herrschaftsstrukturellen Ent-
wicklung konnte auch die Franzgsische Revolution nichts Grundlegendes dndern.

8 Finley beharrt darauf, dass es sich bei der athenischen Polis sehr wohl um einen
Staat handelte, und er bezieht sich dabei auf Staatsorgane und staatliche Instanzen,
die in direktem Kontakt zu den Biirgern gestanden haben, ohne biirokratische Ver-
mittlung. Er weigert sich, hier zwischen Staat und Staatsapparat zu unterscheiden
wihrend Castoriadis die Bezeichnung Staat fiir die Verwaltungsorgane bestreitet, da
es sich bei den Verwaltungsfunktionen um eine ,,permanente Biirokratie” handelte
mit Amtern, die sogar von Sklaven besetzt wurden. Siche Moses 1. Finley. Das poli-
tische Leben in der antiken Welt, Miinchen: dtv 1991 und Cornelius Castoriadis,
,La polis grecque et la création de la démocratie” in: Domaines de I’homme. Dem
ist hinzuzufiigen, dass die Regierungsorgane (die boulé der 500 Réte, die daraus ge-

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

158 | PoLIs

kann, setzt voraus, dass wir von dieser historischen Entwicklung und vom institu-
tionengeschichtlichen Auftauchen des Terminus Staat abstrahieren. Das Auftau-
chen des Staates ist an die Bildung einer spezifischen territorialen Entitdt grofe-
ren Ausmalles gekniipft, an vollig andere Formen der Souverénitéit sowie der Or-
ganisation der Menge.” Gleichzeitig war diese Formation in der Moderne derart
vielfiltigen und grundlegenden Verdnderungen unterworfen, dass diese histori-
sche Bedingtheit nicht als Imperativ fiir die Zuldssigkeit der Bezeichnung ,,Staat*
aufgefasst werden muss.

In diesem Sinne wire die Unterscheidung zwischen der Polis und ihren Ver-
waltungsinstanzen analog zu jener aufzufassen, die wir zwischen Staat im weite-
ren Sinn (als die gesamte Bevolkerung und das Territorium umfassend) und Staat
im engeren Sinn des Staatsapparats und der in der Verfassung verankerten poli-
tisch-rechtlichen Institutionen machen. Das eher subjektivistisch-empiristische
Argument Moses Finleys gegen diese Unterscheidung im Allgemeinen und tiber
die antike Polis hinaus entbehrt dagegen jeglicher begrifflichen Grundlage: ,,Ab-
gesehen von den politischen Metaphysikern setzen die Biirger (oder die politi-
schen Subjekte) beide in eines, und er zitiert Harold Laski: ,,Der Biirger kann
seinen Staat nur durch die Staatsorgane erreichen.“'® Der Staat im weiteren Sinn
setzt sich doch zu allererst aus seinen politisch durchaus unterschiedlich klassifi-
zierten Biirgern zusammen, die ja als so genannter Souverdn zumindest représen-
tativ die Basis des demokratischen Systems darstellen. Ebenso setzt er sich aus
dem Territorium zusammen, in dem diese BiirgerInnen oder die Bevolkerung
mehr oder weniger ansdssig sind (wir leben in einem Staat und gehoren ihm in
mehr oder weniger umfassender Weise an).

losten rotierend die Amter ausfithrenden 50 Prytanen sowie die Archonten) ebenso
wie die Gerichte nicht mit den reinen Verwaltungsfunktionen zu verwechseln sind.
Die Regierungsamter sind nicht von Sklaven besetzt worden, sondern von vollen
Biirgern. Sie wurden aus dem Kreis der ekklésia unter den Bedingungen der Rotati-
on und Absetzbarkeit gelost bzw. gewahlt. Dennoch handelte es sich dabei um Or-
gane einer exekutiven Gewalt, die von der gesetzgeberischen (und vor allem Be-
stimmungen erlassenden) Gewalt, also der ekk/ésia, nicht nur getrennt, sondern ihr
auch unterworfen war. Fiir das erst unter Perikles vollstédndig gegen den Areopagos,
das alte Blutsgericht, eingesetzte Volksgericht wurden die Mitglieder ebenfalls aus
dieser Gesamtmenge gelost. Die gerichtliche Rechtsordnung und —anwendung geht
hier also keineswegs der institutionellen und rechtsverbindlichen Formalisierung
des Staates voran, am effektiven Beginn steht vielmehr eine politische Setzung,
niamlich die Kleisthenische Reform, dann jene durchaus als sekundir zu betrachten-
de des Perikles.

9 Siehe hierzu vor allem Bertrand Badie und Pierre Birnbaum: Sociologie de 1’Etat,
Paris: Grasset 1979.

10 M.L Finley: Ibid., S. 19. Die Biirger sind sich aber ebenso der Tatsache bewusst,
dass auch sie es sind, die den Staat konstituieren, und sei es iiber die Steuern, die sie
entrichten, und ohne die er nicht existieren kénnte.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 159

Spharen und Raume der Polis bei Platon,
Aristoteles und dariiber hinaus

Eine Anndherung an die Politik vom rdumlichen Gesichtspunkt her, den ich hier
als (nicht im mathematischen Sinn) topologischen bezeichnen méchte, lédsst sich
zwar weder auf die Frage nach dem Territorium noch auf das Problem der Spha-
ren (privat, 6ffentlich, politisch) beschrinken, sollte diese jedoch als begriffli-
chen Rahmen in Betracht zichen. Im Unterschied zu jenen Theorien des Sozialen,
welche diese Sphiren auf zwei beschrénken, also auf die private und auf die 6f-
fentliche Sphire, gehe ich im Anschluss an Aristoteles (und auch an Hegel oder
Castoriadis) von einer Dreiteilung jener Gesellschaften aus, die eine politische
Organisation kennen, wie dies insbesondere fiir das klassische Athen originér der
Fall ist. Eine solche Dreiteilung erlaubt es, die falschen Alternativen zwischen
privat und politisch zu vermeiden sowie die dichotomen Zuschreibungen der bei-
den Geschlechter zu je einer von diesen Sphéren.'.

Die mit einer Kategorisierung des Gesellschaftlichen und des Politischen
verbundene Dreiteilung der Sphéren findet sich wie erwihnt bereits in der Politik
des Aristoteles. Er unterscheidet dabei zwischen dem Bereich des oikos, dem der
koinénia (Gemeinschaft) und dem der Polis bzw. der Politik. Diese Dreiteilung
wurde bei Hegel weiter ausgefiihrt. Er unterscheidet in der Enzyklopddie zwi-
schen der Familie, der biirgerlichen Gesellschaft und dem Staat. Wahrend Auto-
rInnen wie Gramsci, Arendt oder Habermas in ihrem Werk auf die Dichotomie
zwischen societa civile und societa politica, bzw. zwischen Privatem und Offent-
lichem zuriickgreifen, schldgt Castoriadis eine genauere Ausfithrung der Dreitei-
lung vor.'? Er beschreibt sie in Termini des oikos, der agora und der ekklésia und
bezieht sich damit in relativ abstrakter Weise auf die Sphéren der athenischen
Demokratie, die in der Analyse der Verfassungen (bzw. Regime) bei Aristoteles
eine — zumindest implizite — Erfahrungsgrundlage bilden. Der oikos (Haushalt)
ist bei Castoriadis die private Sphire im engeren Sinn, die agora (Marktplatz) die
offentlich/private Sphére und die ekklésia ist die eigentlich 6ffentliche Sphére der
expliziten (und damit auch mehr oder weniger formalisierten) Einsetzung und
Ausiibung der Macht (Beratung/Entscheidung, Gesetzgebung, Rechtssprechung).
Diese dreigliedrige Unterscheidung ist mit einer anderen verbunden: jener zwi-
schen der Politik als implizite, nicht deklarierte und mehr oder weniger organi-
sierte Machtaustibung (bis hin zu den arcana imperii) und der Politik als solcher,
das heil3t als das, was in der ekklésia (Versammlung des Demos) die explizite In-
stituierung der Gesellschaft (des Demos) durch sich selbst (oder eine ,,stellvertre-
tende bzw. autokratische Elite, je nach Regime) darstellt.

11 Fir eine Kritik an diesen Modellen siche P. Schmitt-Pantel: ,,Entre public et privé,
le politique* in: Ktema, 23/1998.
12 Cornelius Castoriadis: Fait et a faire, S. 62-72.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

160 | PoLIs

Von diesem begrifflichen Rahmen ausgehend werde ich nun, nicht zuletzt im
Sinne einer klareren Erkennbarkeit der Geschlechterproblematik, die Frage nach
der Konstituierung dieser Sphiren aus der qualitativen Konkretion der Menge als
Menge von Korpern nachgehen. Die Rolle, die der menschliche Kérper als im-
mer schon minimal organisiertes Schema spielt, ist grundlegend auch fiir diese
konkrete Konstituierung der Sphéren. Die Wirklichkeit der Formierung eines
kollektiven ,,Korpers“ aus einer Vielzahl von Einzelk6érpern erfordert eine
Riickwendung auf die Korpermetapher und auf das in ihr transportierte Korper-
imaginire, die in der Konstituierung des body politic oder der Politik und des sie
konstituierenden Demos seit jeher (d.h. seit seiner expliziten Instituierung in der
klassischen Antike) am Werk sind.

Was als ,,politische Genetik* bezeichnet werden kann, betrifft die zentrale
Rolle, welche die Vorstellung von der generatio, der Zeugung und Hervorbrin-
gung im Kontext der Pluralitit, der Kontinuitét in der Zeit (und wider den Tod
der Einzelnen) sowie als implizites wie auch explizites Fundament der Macht
spielt. Zwei Dimensionen sind dabei leitend: Zuerst die Dimension der Vermeh-
rung ausgehend von einer Einheit, um die Einheit der Gattung (Genos) zu garan-
tieren, dann jene Dimension, welche die tendenzielle Ausblendung der Ge-
schlechterdifferenz aus diesem griindenden und grundlegenden Bereich anlangt.
Die instituierte Komplementaritédt der Geschlechter geht einher mit einer ge-
schlechtsspezifischen Arbeitsteilung der Sphéren der Gesellschaft und somit mit
einer quasi-Segregation, die bis zur Segregation im engeren Sinn fithren kann."

Das Bild vom politischen Kérper als aus ménnlichen Kérpern formierte Ein-
heit ist nicht nur in Hinblick auf eine vergangene Epoche relevant; und auch
nicht so sehr, weil es bis heute so genannte demokratische Wahlen gibt, von de-
nen Frauen ausgeschlossen sind. Mafigeblich relevant wird dieser Aspekt erst an-
gesichts einer Scheingleichheit, durch welche die politische Biirgerschaft der
Frauen in den liberal- ,,demokratischen” Gesellschaften mehr oder weniger
»westlicher* Prigung zwar de jure gegeben ist, de facto aber tief greifend geprigt
bleibt von Konstituierungs- und Perpetuierungseffekten ihrer ausschlieBlich
ménnlich-militdrischen Griindungsstruktur.

Die Bedingungen eines minnlichen Machtausiibungsmonopols in der 6ffent-
lichen, insbesondere der politischen Sphére, liegen nicht zuletzt in einer Zirkula-
ritdt: die Gestaltung/Formierung des gesellschaftlichen Korpers geschieht in An-
lehnung an das Modell des ménnlichen Kérpers, der wiederum in Hinblick auf
die Einfiigung in eben diesen kollektiven Korper formiert und sozialisiert wird.
Weiters liegen sie in der historischen Instituierung der erwahnten segregationisti-

13 Diese Bezeichnung fiir geschlechtsspezifischen Ausschluss ist m. E. gerade im Hin-
blick auf die Sphére der Politik in der Antike relevant, weil diese Sphére bereits im
Prozess ihrer Konstituierung auf diesem Ausschluss aufbaut, was aber nicht heifit,
dass dieser konkrete Ausschluss von Frauen (ebenso wie von Sklaven, Metoiken
etc.) ihr ein flir alle mal wesensimmanent ist. Das wire nur in einer streng metaphy-
sischen Sicht auf die Gesellschaft der Fall.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 161

schen Sphérenteilung begriindet, in der die juristisch wie politisch fiir unmiindig
erkliarten Frauen der Herrschaft des Familienoberhaupts (pater familias) unter-
stellt sind. Zugleich besitzt diese Segregation oder Quasi Segregation in ihrer
Verbindung mit der Formierung des kollektiven Korpers eine im Wege der Me-
taphorik wirkende Legitimationsfunktion (die Polis, dann der Staat im weiteren
Sinn werden als Familie beschrieben und teilweise, eher metonymisch, reprodu-
ziert).

Bei Platon und Aristoteles findet sich ein Widerspruch zwischen dem allgemei-
nen Prinzip der Gleichheit (die philosophische und politische dynamis, Fahigkeit,
die Platon auch den Frauen zugesteht) und einer segregationistischen Wirklich-
keit, die in den politischen Entwiirfen des mehr empirisch orientierten Aristoteles
stiarker wirksam ist, zumal seine Arbeit dem bestehenden gesellschaftlich-politi-
schen Gefiige seiner Zeit auch stirker verbunden war.

In seiner Planung einer Gemeinschaft der Frauen und Kinder hatte Platon das
Verwischen der individuellen Blutsverwandtschaften im Visier.'* Fiir ihn hatte
sich die Filiation, also soziale und normative Bande, gemdfl dem Logos zu kon-
stituieren, der das Gute, Schone und Wahre anleite. Durch die Authebung bzw.
das unkenntlich Machen der Blutsbanden wird die soziale Bande gleichsam ver-
allgemeinert, und alle Mitglieder einer selben Klasse (insbesondere jene der herr-
schenden Kaste der Wichter), die einer Generation angehdren, sind Schwestern
und Briider, fiir die sich das Inzestproblem eriibrigt hat, zumal es die Pythia sein
soll, welche durch das Los die fiir die richtige Zeugung zusammenpassenden
PartnerInnen wihlt."

Es wurde oftmals betont, dass der revolutiondre Charakter der Platonischen
Ausfithrungen insbesondere beziiglich der Teilnahme der Frauen an der Wichter-
und MachthaberInnenkaste, nicht unterschitzt werden diirfe.'® Die hervorragende

14 Platon: Timaios, 18 c-e, Politeia, 457 d.

15 Die Abwesenheit jeglicher Partnerlnnenwahl verweist einmal mehr auf den extre-
men Grad der Funktionalisierung der Sexualitit im Kontext der von Platon geplan-
ten Eugenik.

16 Ich verweise hierfiir auf den Kommentar der entsprechenden Passagen im V. Buch
der Politeia, den Gregory Vlastos vorgelegt hat. Seine Frage ,,Was Plato a femi-
nist, die bewusst als anachronistische formuliert wurde, vermindert nicht die
Tragweite seiner Schliisse: Die utopischen wie auch rationalistischen Anforderun-
gen seines gesellschaftlich-politischen Entwurfs fithrten Platon dazu, eine prinzi-
pielle Gleichheit zwischen den Geschlechtern anzunehmen, die tiber die von ihm als
kontingent bezeichneten Geschlechterasymmetrien und -hierarchien iiberwiegen.
Zugleich scheint er selbst, als Biirger Athens, von seinen rationalen Gedanken tiber-
fordert und hielte sie mehr aus intellektueller Redlichkeit und um der Kohérenz wil-
len denn aus Uberzeugung aufrecht. Vlastos sicht in dieser platonischen Geschlech-
tergleichheit eine innerhalb der herrschenden Kaste zu verwirklichende Moglich-
keit. G. Vlastos, ,,Was Platon a Feminist?*, in: Studies in Greek Philosophy, Prince-
ton: Princeton University Press 1995, Bd. II. In Emile hatte Rousseau vorgegeben,
dass Platon, nachdem er die Familie abgeschafft habe und mit den Frauen nichts

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

162 | PoLis

Rolle, die der Philosoph der Erziehung, Paideia, im Gegensatz zur geschlechtli-
chen Ausstattung einrdumt (das Geschlecht ist symbebékon, eine zufillige und
nicht wesentliche Eigenschaft), verschiebt die Arbeitsteilung von der eher an der
Physis (Natur, Gewachsenheit) orientierten geschlechterhierarchischen Achse auf
die formalere klassenhierarchische Achse, in der Geschlecht ,,nur noch® als wer-
tender Marker fungiert: Die Eliten haben ménnliche Eigenschaften (des Biirgers-
Kriegers-Philosophen), die allerdings auch von Frauen verkorpert und verwirk-
licht werden kénnen — zwar nicht in so hervorragender Weise wie von den besten
Mainnern, spezifisch aber besser von ,,mannhaften Frauen als von ,,weibischen®
Mainnern. Die Konzeption der ,,besten Frauen® in der Politeia orientiert sich also
am Modell der mannhaft-ménnlichen Biirger. Obwohl diese maximal rationali-
sierte Polis sowohl Frauen als auch Minner zu befehlen aufruft (eine fiir die
Griechen komische Vorstellung, welche die Méanner im Theater des Aristophanes
gleichsam automatisch zum Lachen bringen sollte), und damit eine gleich-
heitspolitische Dimension eréffnet, steht diese Gleichstellung der Geschlechter
zugleich im Zeichen jenes hoheren Zwecks der Eugenik: Um einer bestmdogli-
chen Nachkommenschaft willen sollen die Guten (agathoi) so oft wie moglich
miteinander Nachkommen zeugen. Daraus kann zweierlei gefolgert werden: Auf
einer ersten Ebene legitimiert die Eugenik im rational nachvollziehbaren und als
zwingend notwendig einzusehenden Interesse aller die fiir den ,,common sense*
der Griechen abstruse Vorstellung einer Beteiligung der Frauen an den koina,
diesen allen gemeinen und damit politischen Dingen. Auf einer vordergriindigen
Ebene und aus einer rein funktionalistischen Sicht (die Platon durchaus auch zu
unterstellen ist), werden die in Hinblick auf die beste Polis hervorragenden Frau-
en nur deshalb Wéchterinnen, weil sie als die gemeinschaftlich fiir die ménnli-

mehr anzufangen wusste, diese den Minnern gleichgemacht hitte. Hier wird
Gleichheit im rechtlich-politischen Sinn mit Identitdt im umfassenderen Sinn
gleichgesetzt, was ein — ebenfalls von Platon verwendeter — rhetorischer Kunstgriff
ist, den erst Aristoteles in der Politik systematisch ad absurdum fiihrt: das Recht ist
ja gerade dazu da, die ,,von Natur® (physei) nicht identischen Menschen/Méanner
vergleichbar und politisch gleich zu machen. Von diesem rhetorischen Trick Rous-
seaus darauf zu schliefen, dass die Gleichheit zwischen Wichtern und Wachterin-
nen nur ein Nebenprodukt sei, geht an der platonischen Gedankenwelt und der
komplexen Argumentationsstruktur, sowie an der Ironie voriiber, mit der diese da-
mals revolutiondre bzw. komisch wirkende Idee vorgebracht wurde, und reduziert
das Werk auf ein mechanisches. Handelte es sich tatsdchlich blo3 um ein Derivat,
dann hitte Platon/Sokrates gewiss nicht den Bruch, den dieser Vorschlag einer
Gleichstellung im griechischen Imagindren dargestellt hat, und die damit verbunde-
ne Hime auf sich genommen. Sieche z. B. Barbara Schaeffer-Hegel: ,,Eigentum,
Vernunft und Liebe” in: B. Schaeffer-Hegel (Hg.), Vater Staat und seine Frauen,
Pfaffenweiler: Centaurus 1990, Bd. I, S. 152. Fiir eine ausfiihrlichere Studie dieser
Thematik verweise ich vor allem auf das Buch von Nathalie Ernoult, die darin die
sowohl revolutiondren als auch konservativen Elemente an den ihnen zukommen-
den Platz riickt: N. Ernoult: La place des femmes dans la cité platonicienne, Paris:
unver6ff. PhD-thesis EHESS 1996.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 163

chen Wichter verfiigbaren Frauen (von der zur ,,Frauengemeinschaft analogen
Minnergemeinschaft fiir die Frauen ist in der Politeia nicht die Rede) den euge-
nischen Zweck im Sinne der politischen Fortpflanzungsteleologie — oder Biopoli-
tik — erfiillen.'” Und obschon alles, was hinsichtlich der Machtausiibung (ar-
chein) iber Mianner gesagt wird, auch fur die herrschenden Frauen (fas archou-
sas) gelten soll, ist die allgemeine Geschlechtergleichheit an anderer Stelle Zei-
chen des sozialen Chaos, jener verfallenden Demokratie, wie Platon sie vor dem
Kippen in die Tyrannis vorstellte. Diese Welt einer Freiheit im Zustand der hyb-
ris verhohnte er mit der tragikkomischen Stimme des rechtschaffenen autochtho-
nen Biirgers als eine ,,verkehrte Welt“, in der alle sozialen Hierarchien aufgeho-
ben sind — jene zwischen Metoiken und Biirgern ebenso wie die zwischen Jungen
und Alten.

,,Aber das AuBerste, was diese Fiille der Freiheit mit sich bringt, die sich in einem sol-
chen Gemeinwesen findet, ist es doch, wenn die gekauften Sklaven und Sklavinnen
ebenso frei sind wie diejenigen, die sie gekauft haben. Wie weit aber auch im Verhalten
der Frauen gegen die Ménner und der Minner gegen die Frauen die Rechtsgleichheit
und Freiheit geht, das hitten wir beinahe vergessen zu erwéihnen.

In dieser Welt sind sogar die sonst den Menschen untergeordneten Tiere freier
als jene, und Hunde verhalten sich wie Gebieterinnen, despoinai.'® Unverkennbar
ist hier Platons Ironie, und es wire verfehlt, ihn an dieser Stelle als Autor allzu
wortlich zu nehmen oder ihm vorschnell Inkohdrenz vorzuwerfen, wo er nicht
logische Aporetik intendiert, sondern den Umschlag (metabolé) der Regime als
einen Umschwung der Stimmung im Volk, gleichsam mimetisch, als ,,Traum®
inszeniert. Der Umschlag siedelt sich hier an der Schnittstelle, metaxy, zwischen
Gleichheit und Freiheit an: Ohne den neu konzipierten hierarchischen Zwang der
politischen Organisation seiner Politeia wird die demokratische Gleichheit zum
Irrwitz der Menge, in der sich alle ihre Freiheiten nehmen und keine Verpflich-
tung mehr eingehen, auBer die, der schauenden Menge zu gefallen: Der Fall aus
der Demokratie/Theatrokratie in die Tyrannis ist in den Augen Platons ein
gleichsam notwendiger.

Die ideale Gesellschaft Platons teilt also klar in Gute und Schlechte ein, und
die Philosophie wire die Wissenschaft, die eine solche Einteilung und die geméaf
der Notwendigkeit angeordnete Organisation der Teile anleitet. Die Freiheit der
MubBe, die Aristoteles als notwendige Bedingung der Philosophie zum Ausdruck
bringt, ist bei Platon noch verdeckt. Er versucht vielmehr die Philosophie als
mithevolle Arbeit an der Schnittstelle zwischen den Registern der Freiheit und

17 Die Philosophen-Herrscherlnnen (archontes und archousai) sind beauftragt, ab-
wechselnd zu regieren. Platon: Politiea, 540 b. Das Wort ,,Konig™ oder ,,Konigin“
(basileus oder basileia) taucht in diesem Zusammenhang, entgegen gingiger Be-
hauptungen, im Text nicht auf.

18 Platon: Politieia, 563 c.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

164 | PoLIs

des Zwangs darzustellen.”” Hier darf die auf Platon noch lastende Erfordernis, die
Philosophie zu legitimieren, nicht unterschitzt werden. SchlieBlich war er es, der
sie im Anschluss an Sokrates und dessen Verurteilung als hochste Wissenschaft
(in) der Polis zu institutionalisieren trachtete. Fiir eine solche Aufgabe ist es stra-
tegisch unvermeidlich, auf diese Tatigkeit die hochsten Werte und die als ehren-
haft anerkannten Eigenschaften zu iibertragen. Die Mufle, die dem unnétigen Lu-
xus nahe steht, dessen ausgewiesene Reprisentantlnnen die reichen Frauen sind,
wiirde ein schlechtes Licht auf die Philosophie werfen. Dieses Licht ist umso ge-
fihrlicher, als die Philosophen als unniitz (achréstoi)® verschrien sind, und die
Philosophie sich noch nicht in ithrem von Platon ersehnten diskurshegemonialen
Status etabliert hatte. Dieser Status stand in Abgrenzung zur Mythologie, was die
Welt jenseits des menschlichen Zusammenlebens anlangt, und in Abgrenzung
zur Sophistik und politischen Rhetorik, was den staatsbiirgerlichen Bereich an-
langte.

Es verwundert also nicht, dass die Instituierung der Philosophie unentwirrbar
verbunden bleibt mit dem Ethos ménnlicher Werte, verankert in den Registern
der Hierarchisierung, durch welche die Tatigkeiten und die Menschen, die sie
verrichten, gemél der eingesetzten Arbeitsteilung einander untergeordnet wer-
den. Diese Verankerung ist umso wichtiger, als Platon sich anschickte, die Sitten
umzuwiélzen, indem er einerseits die Gemeinschaft der Frauen vorschlug, ande-
rerseits, indem er Menschen und Tétigkeiten einander nicht gemédfl den kontin-
genten Kriterien der Korperlichkeit (insbesondere das Geschlecht wird als kon-
tingent bezeichnet) zuordnete, sondern gemil ihrer wesenbestimmenden Anla-
gen (die niemals ganz von dieser Korperlichkeit abgelost wurden und einer erbli-
chen Bestimmung unterlagen).

Dabei kann sich ein (scheinbarer) Widerspruch ergeben zwischen einem
mannlichen oder weiblichen Korper und einer mit Geschlechtscharakter verbun-
denen Haltung (oder minnlich/weiblich konnotierter ethischer und politischer
Un/fdhigkeiten). Gegen diesen scheinbaren Widerspruch hilft nur eine richtige
Erklarung aus der Perspektive des Logos und seiner begrifflichen Gesetze. Be-
ziiglich sittlicher Verdnderungen, die dem gewohnten Brauch widerstreben, ist
die Erfordernis Rechenschaft abzulegen (logon didonai) grof3, und die logische
Erklarung dafiir muss entweder propagandistisch oder logisch zwingender sein
als die Gewalt der Abstimmung.*'

19 Die Notwendigkeit und die zwingende Notwendigkeit der Uberredung sind im Be-
reich des Eros (Aphrodite wird wie erwihnt auch als Peithd, Uberredung bezeich-
net) ebenso am Werk wie im Bereich des Logos.

20 Platon: Politiea, 499 b.

21 Wie ganz zu Beginn angedeutet, war diese Strategie im tragischen Fall von Sokrates
nicht wirksam genug, was als ein verstirkt motivierender Umstand im Denken Pla-
tons betrachtet werden kann. Jedenfalls hat Platon den kohérenten Logos, insbeson-
dere den Logos tiber die ideale Polis, durch das absolute Eine, den Zwang und die

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 165

Im Gegensatz zu dem aus einem biologisch-sozialen Prinzip heraus abgelei-
teten Ausschluss der Frauen aus der Philosophie geht Platon zu einer Inszenie-
rung der Philosophie als Praxis iiber, die den Korper transzendiert. Dabei handelt
es sich auch um eine Uberschreitung (des Status) der Frauen, insofern diese ,,all-
gemein gesprochen‘ ihrem Korper unterworfen sind.

Doch trotz des ontologischen Gewichts, das in der platonischen Philosophie
der Seele in Kontrast zum Leib bzw. zum Kérper zugeschrieben wird, spielen
auch in seiner Philosophie der Politik sowie in der Ethik die auf eine minnlich
gefasste Korperlichkeit verweisenden Bedeutungen eine zentrale Rolle. An sie
lehnen sich die gemeinschaftskonstitutiven seelischen und charakterlichen Eigen-
schaften an. Auch stellt die ménnliche Korperlichkeit bzw. deren Ideale eine eben-
so unumgéngliche wie konstitutive Grundlage fiir die Instituierung dieser neuen,
normative Allgemeinheit beanspruchenden Téatigkeit innerhalb der politischen, ja
menschlichen Gemeinschaft dar, welche Politik genannt wird, also die Kunst, die
offentlichen Angelegenheiten 6ffentlich zu bewerkstelligen, und nicht vom rela-
tiv abgeschlossenen Ort eines Geheimbundes oder von der pseudopolitischen
Struktur der Familie aus.

Zu dieser Grundlage kommen die per Analogie integrierten ,,weiblichen Té-
tigkeiten (Gebiren, Hebammenkunst, Webkunst etc.), die durch ihre Ubertragung
in das den Minnern vorbehaltene Reich zu wahren Kiinsten erhoben werden, die
Webkunst gar als metaphorische Vorlage fiir die hochste aller Kiinste, ndmlich
die politische Kunst des ,,Staatmannes®, der durch sie aus dem Schatten des Ge-
setzgebers heraustritt, der bei Aristoteles im Vordergrund steht.”

Diese Bewegung impliziert zwar begrifflich gesprochen eine Universalisie-
rung der Philosophie, doch in Wirklichkeit bleibt diese eine den Ménnern und
den ménnlichen Filiationen vorbehaltene Praxis.

in der Politeia stindig prasente Indoktrinierung aufgeriistet und nicht nur durch eine
religionsdhnliche spekulative Idee des Guten oder gar ,,Illusion der Gerechtigkeit™.

22 Platon: Politikos. Zu Aristoteles siche vor allem die Politik sowie u. a. die Einlei-
tung von Pierre Pellegrin zu seiner Ubersetzung derselben.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

166 | PoLIS

Topologie des kollektiven Kdérpers
bei Aristoteles®

An dieser Stelle ist es hilfreich, auf die Bedeutungen von fopos bei Aristoteles
zuriickzukommen. In der Physik ist der Topos abgelost, nicht nur vom weibli-
chen Geschlecht (fopos bezeichnet wie erwidhnt auch das weibliche Genital),
sondern er abstrahiert auch von allem, was sich darin aufhilt oder darin Platz
nehmen konnte. Topos in diesem Sinn erinnert an die Form, an die Grenze des-
sen, was ,,umgeben” ist.2* Und dennoch ist der Topos nicht die Form dessen, was
sich darin aufhdlt. Insofern er gleichsam noch &uflerlicher ist als diese, ist der
Topos die unmittelbare und unbewegliche Grenze dessen, was umhiillt. Zugleich
erscheint er als Teil der chdéra im Sinn von Territorium, Land, das durch die Re-
formen des Kleisthenes in Trittyen und in Demen (Bezirke) unterteilt worden
war. Die chdra bindet die Polis in konkreter Weise an diese Erde, dieses be-
stimmte Territorium. Zwischen dem rein persénlichen Prinzip und dem territoria-
len Prinzip (der chéra), ist die kleisthenische Reform also im Topos verankert,”

23 Da diese ,,Topik™“ des kollektiven Koérpers eine Reflexion des Topos-Begriffs vor-
aussetzt, also die Frage nach den Implikationen des ,,Orts* bzw. der Ortlichkeit und
der Raumlichkeit in der politiktheoretischen Verwendung dieses Begriffs bzw. der
damit verbundenen Metaphorik sowie seiner Implikationen auf die Figurationen
von Macht und politischer Institution, nenne ich sie Topologie. Mir ist klar, dass ich
mich damit auf ein bisher von der Mathematik beanspruchtes Sprachterrain begebe,
was einen philosophischen Gebrauch des Wortes Topologie jedoch keineswegs aus-
schlief3t.

24 Der Platonische Begriff der chéra (im Timaios) ist weit davon entfernt, diese Abls-
sung zu vollziehen, vielmehr tendiert Platon dazu, ihn mit der Weiblichkeit zu iden-
tifizieren, wenn er diesen Begriff als Eidos materieller Rdumlichkeit des Werdens
entwickelt. Aristoteles nennt diese Réumlichkeit in seiner Interpretation sowohl
chéra als auch topos, und kommt dabei ohne geschlechtliche Analogien und Homo-
logien aus. Er verwendet diese Analogien hingegen zur Veranschaulichung des
Verhiltnisses zwischen /ylé (Materie) und Eidos (Begrift, Gestalt, Form/Ursache).

25 Aristoteles: Atheinadén politeia (Die Verfassung der Athener), dt. Ausgabe: Der
Staat der Athener, XXI, 4. In dieser Passage beschreibt Aristoteles die Reorganisie-
rung der Polis, welche einen impliziten Ubergang vom ius sanguinis zum ius soli
darstellt. Es handelt sich um eine Reorganisierung der Stimme, welche sich auf ei-
ner neuen Verteilung des Territoriums und der Biirger(innen) auf die Bezirke, die
sie bewohnen, griindet. (,,Dies geschah, um zu vermeiden, dass man sich mit dem
Patronym, dem Vaternamen, anruft [der den Namen der alten Familien, gené, ent-
sprach, A.P.] und derart die neuen Biirger entlarvt [die eingebiirgerten Metoiken,
A.P.]). Das Land (chéra) wurde in drei ,,topoi unterteilt: Stadt, Kiiste und Bin-
nenland, die sich aus je zehn Demen, also Bezirken zusammensetzten — die dreiflig
Trittyen. Jedem der zehn Stimme wurden durch das Los drei Trittyen zugeordnet,
»~damit jeder Stamm seinen Anteil an allen fopoi (Gegenden) hatte.” Topos nimmt
hier zwar die gegeniiber den alten Regionen der Stimme und der chdra als Land
abstrahierende Bedeutung an, doch vor allem nimmt der Begriff die Bedeutung von:
Ort im Ort an, oder spezifischer von Ort im neuem politischen Raum sowie in dem
diesen Raum umgebenden Raum, der somit den Hintergrund abgibt. Dieser Hinter-
grund-Raum umgibt nicht nur die Orte, die ihn konstituieren, sondern auch die ge-

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 167

und konstituiert eine Polis, die ihre Ménner (andres) ist, und die als Demos im
erweiterten Sinn zur Not auch auf Schiffen evakuiert weiterexistieren kann.?

Die Suche nach den Grundlagen der Verbindung zwischen Korper und Men-
ge fithrt uns zu den Urspriingen der politischen Korpermetapher bei Aristoteles,
die eine Anndherung an die Topologie des Politischen ist, insofern sie den Kor-
per als politischen Topos inszeniert, der die Dialektik von Einteilung und Teilha-
be der Glieder am Ganzen im Sinne der Organizitit représentiert. Diese Meta-
pher ist bis heute konstitutiv fiir die Vor- und Darstellungen von Kollektivitit,
insbesondere von politischer Kollektivitdt. Dazu kommt die zirkuldre Bestim-
mung des Verhiltnisses zwischen Korper als sylé (Stoff, Materie) einerseits, als
Paradigma (Modell) und zugleich als Glied der Gemeinschaft bzw. des politi-
schen Raums andererseits. Es geht dabei um eine zweifache Bestimmung des
Begriffs der Menge als Material sowie als organisierter Korper. Obwohl es Pla-
ton war, der Aristoteles insbesondere im Timaios hinsichtlich des Gebrauchs der
organischen Korpermetapher zuvor kam, war es vor allem Letzterer, der sie
mehrmals in einem explizit politischen Kontext verwendete.

Im VII. Buch der Politik erwéhnt Aristoteles das Verhéltnis zwischen Polis
und pléthos (Menge, Zahl oder Demos im weiteren Sinn der Bevélkerung im Ge-
gensatz zum ,,Volk“ als Biirgerkorps). Gemil der in dieser Passage eingenom-
menen Perspektive, ndmlich die ,,Untersuchung der Bedingungen der von uns
gewiinschten Polis®, riickt das Verhéltnis zwischen dem Eidos, also der Ges-
talt/Form dieser guten Polis und ihrer /ylé, also der bloBen Menge (pléthos) ins
Zentrum der Aufmerksamkeit des Politikers oder Gesetzgebers.”” Erinnern wir
uns an die Definition dieser /y/é im ersten Buch: Es ist die ,,Substanz, aus der ein
Werk hervorgebracht wird“ (im Gegensatz zu den Instrumenten oder Werkzeu-

samte Menge (pléthos) bzw. den Demos im weiteren Sinn von Gesamtbevolkerung.
Dagegen sind die inneren Orte bestimmter und bestimmender, was die Organisation
der Mengen (pléthé) angeht, insofern sie aus dem gesamten pléthos heraus geméf
einem topologischen Gesichtspunkt reorganisiert werden (als démos, das heifit Be-
zirk und neuer ,,Stamm* mit je drei Gegenden). Doch zugleich ist der Ort, dessen
Funktion es ist, eine bestimmte Anzahl von Biirgern als Teil der Polis zu versam-
meln, selbst nur abstrakter und politischer Ort, der allein durch den Inhalt dieser
Zahl (Menge, pléthos der Biirger, arithmetische Zahl der Reform in Hinblick auf die
Fusionierung des Volkes: anamisgesthai to pléthos) konkret vermittelt wird. Zu-
mindest gilt dies fiir den Augenblick der origindren Instituierung durch die Reform.
Pierre Lévéque und Pierre Vidal-Naquet haben das schwierige Problem der an die
Kleisthenische Reform und das politische Denken der Griechen gebundenen politi-
schen Réumlichkeit in ihrem Buch Clisthéne [’Athénien analytisch durchdacht auf-
bereitet.

26 Wie dies die oben erinnerte Episode von der Schlacht von Salamis belegt, eines der
Schlisselereignisse der athenischen Demokratie, das, wie Vidal-Naquet betont, von
den ,,Antidemokraten, insbesondere Platon, unterschlagen wird. Siehe zuletzt:
Pierre Vidal-Naquet: L’ Atlantide. Histoire d’un mythe platonicien, Paris: Les Belles
Lettres 2005.

27 Aristoteles: Politik, 1326 a.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

168 | PoLIs

gen, mit denen es hervorgebracht wird).”® Und alles weist darauf hin, dass diese
innerhalb des Erkenntnisrahmens der Herstellung und der Werkstatt hervorge-
brachte Definition auch fiir die Frage nach der Menge bzw. die Bevolkerung he-
rangezogen wurde. Denn es ist der Politiker oder der Gesetzgeber, den Aristote-
les als Werkmeister (démiourgos) einfiihrt, um seine Analogie plausibel zu ma-
chen. Die hier ins Spiel gebrachte Aylé ist nicht die umfassend-omniplastische
und gleichsam autopoietische proté hylé, sondern eine bestimmte (schon in-
formierte) Materie. So wird auch diese erste Bedingung nur in Hinblick auf die
Qualitit der Polis relevant: keine gute Gestaltung ohne gutes Material.

Obwohl es bei Aristoteles keinen individualistischen Reduktionismus gibt,
der alles auf den Einzelnen als ontologische Quelle der Gemeinschaft zurtickfiih-
ren will, griindet die Gestalt oder Form (Eidos) der Menge und noch mehr des
Demos auf dem Modell der Individualitit. Diese bleibt, obgleich sie die Pluralitit
immer schon voraussetzt, einzigartige Einheit durch die hierarchische Anordnung
ihrer Teile hindurch. Die korperliche Individualitit fungiert als Modell der plura-
len und zugleich einigen Gestalt der in Klassen, Gemeinschaften, Gruppen etc.
unterteilten Polis. Der Korper, Soma, ist also Modell und Glied dieser Entitét.
Organologisch wird die somatische Metapher in dem Moment, in dem Aristoteles
sie in Hinblick auf die Gestaltbarkeit einer konstitutiven Aporie der Polis ent-
wirft: Unterschiedliche Arten von Teilen oder Gliedern sind ungleich und gleich,
eher dem materiellen Prinzip oder eher dem Telos, also der Zweckursache zuor-
denbar, mehr oder weniger notwendig fiir die Bedingungen oder/und Zwecke
dieser Entitit, der sie alle angehoéren, ohne allerdings ein Teil davon im Sinne der
Teilhabe und Teilnahme zu sein. Bevor die somatische Metapher also die exklu-
sive und zunehmend banalisierte Bedeutung erhilt, die ihr Menenius Agrippa zu
propagandistischen Zwecken zu Gunsten der Romischen Herrschenden gibt (der
Magen solle sich nur dem kapitalen ,,Kopf*, also den Herrschenden unterord-
nen), erscheint sie bei Aristoteles in ihrem komplexen Verhiltnis zum Demos als
bewaffneter ménnlicher Korper. Denn es ist dieser Demos, mehr oder weniger
grof} an der Zahl, dem er dadurch das begriffliche Antlitz der Einheit verleiht, um
ihn als beratende und beschlieende Instanz veranschaulichen und verstindlich
machen zu konnen. Die Souverénitit des ménnlichen Biirger-Volkes, der Wille
des Demos, ist gleichsam nur iiber eine Verkorperung zu begreifen, so wie die
demokratische Beratung und Abstimmung letztlich in der ekklésia zu verorten
war. Und so vollzieht er die Analogie auch zwischen den Teilen des Organismus
und den Klassen, also Untermengen (p/éthé) der Polis. Diese Untermengen und
nicht die Individuen spielen die Rolle der ,, Korper“-teile der politischen und juri-
dischen Souverinitit.”

28 Tbid., 1256 a 4-6.
29 Beziiglich der unterschiedlichen Klassen und der Rolle, die sie fiir die Konstituie-
rung der Polis spielen, siehe vor allem Buch IV der Politik, 1289 b 25-1291 b 30.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 169

Die erste Definition des Biirgers (polités) in der Politik beinhaltet die arché
noch im engeren Sinn von Amt. Diesen Sinn muss Aristoteles erweitern, um ihm
die fiir die Definition der politischen Biirgerschaft nunmehr zentrale Bedeutung
des (in der ekklésia) versammelten Demos zukommen konnen zu lassen. Statt
metechein kriseds kai archés (Teilhaben an der Ausiibung der Richter- und Rats-
funktion), wird das Wesen der Biirgerschaft definiert als echousia koindnein
archés bouleutikés é kritikés (Moglichkeit an der Beratungs-/Entscheidungs- oder
richterlichen Macht Anteil zu haben).>” Und so ist es der Demos, der den Biirger-
korps konstituiert, was aus der konstitutionsgebundenen aristotelischen Sicht auf
die Biirgerschaft aus der Demokratie jene Verfassung macht, in der ,,Biirger-
schaft” ihren Sinn am vollstindigsten entfaltet. Der Demos im engeren Sinn
tiberwiegt in dieser Textpassage denn auch nicht zufillig tiber den Demos im
weiteren Sinn: Auf die zweite Definition des Biirgers folgt unmittelbar eine da-
von abgeleitete Definition der Polis, die sich im Hinblick auf die Autarkie aus
dieser Menge von Biirgern zusammensetze. Kein Wort iiber die anderen, unter-
geordneten, Teile der Bevolkerung, die ja auch die Polis, ja den Demos im weite-
ren Sinn ausmachen.

Dieser Komplex von Argumenten zugunsten der Souverénitit der Menge und
nicht der Wenigen oder eines Einzigen wird von der Korpermetapher gestiitzt:
Wenn, vom tiberwiegenden Standpunkt der Quantitit aus, die Menge reicher und
stirker ist als ein einziger Mann, dann ist sie auch fiir die Souverénitit angemes-
sener. Sie tbertrifft also den trefflichen Mann (spoudaios anér): ,,Denn da sie
viele sind, kann jeder tiber einen Teil der Tugend und der Einsicht verfiigen, und
wenn sie zusammenkommen, kann die Menge werden wie ein einziger Mensch
(6sper hena anthropon to pléthos), der viele Fiile, Hinde und viele Sinneswerk-
zeuge hat und so auch im Hinblick auf die Wesensart und die Denkweise.*’' Aus
einer Sichtweise, die auf der Unersetzbarkeit der Zusammensetzung der Erfah-
rung jedes Einzelnen beruht, folgt die durchaus unplatonische Einschitzung des
Stagiriten, dass die Menge iiber eine groflere Urteilskraft verfiigen konnte als der
beste, ja géttlichste, Einzelne.*”

Doch wenden wir uns wieder der Aristotelischen Ordnung der Modelle der Ein-
heit zu, die fiir ihn hinsichtlich der Verwirklichung der arché als auszuiibende
Machtinstanz unabdingbar ist. Die Einheit wird wie erwéhnt paradigmatisch tiber
den menschlichen Korper vorgestellt. Auf dieser Ebene der Organizitit des Kor-
pers und seiner Teile, die alle Menschen unabhingig von ihrem Geschlecht tei-
len, verwendet Aristoteles den allgemeinen Terminus anthrdpos. Dies steht nur

30 Tbid., 1275 a 22-23.

31 Ibid., 1281 a 42-1281 b 15.

32 Ein anderes Argument zugunsten der Regierung des Demos ist, dass die Wenigen
leichter korrumpierbar seien als die Menge. Aristoteles: Der Staat der Athener,
XLI, 2.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

170 | PoLis

scheinbar der damals durchgidngig mannlichen Verkorperung der hier diskutier-
ten arché entgegen. Denn was uns heute bei den Griechen als unmittelbar offen-
kundig erscheint, war fiir diese selbst wohl eine nicht weiter hinterfragbare
Selbstverstindlichkeit, und so hat die Differenzierung zwischen anér und anthro-
pos weniger den Sinn, die Frauen konkret einzubeziehen, als vielmehr einen be-
grifflichen Moglichkeitsraum zu erdffnen: Auf diesem korperlichen und zugleich
vom Geschlecht und anderen Besonderheiten abstrahierenden Terminus baut sich
die Einheit der Menge auf, wihrend das konkrete Modell der fiir diese Menge
konstitutiven Einzelheit der Mann, anér, ist. Zugleich ist der tugendhaft méannli-
che Mensch als konkret besonderer in gewisser Hinsicht auch das Modell fiir die
konkret allgemeine Tugendhaftigkeit der gesamten Menge. Es besteht kein Zwei-
fel dariiber, dass es sich hier um die Formursache hinsichtlich der Tugend, und
um die Stoffursache hinsichtlich der Einzelheit handelt: Die einzelnen Individuen
sind wie die hylé — der Stoff der Menge, die als Demos sowohl Eidos (Form,
Gestalt) als auch Telos (Ziel, Zweck) dieser verstreuten Teile ist. Sie ist deren
Zusammensetzung, analog zur Aristotelischen Definition der Seele als Eidos und
somit gleichsam als Verfassung des Leibes (soma). Die Tugend auf der ménnli-
chen Seite steht also der Korperlichkeit auf der menschlichen Seite gegeniiber
und beide haben mit Frauen wenig gemein. AuBerstenfalls konnen wir darin die
Erhebung des ,,Ménnlichen iiber die leibliche conditio humana hinaus suchen:
Nicht sein Korper ldsst den anér hervorragen, sondern seine Seele und sein Geist,
die jedoch, gerade bei Aristoteles und anders als bei Platon, unauflgslich mit dem
Leib-K&per, den sie formieren, verwoben sind.”

Innerhalb der Ordnung der Modelle und Schemata verhalten sich anér und
anthrépos chiasmatisch zueinander wie Geist und Korper. Wéhrend der anér, als
Paradigma/Vorbild des konkret Einzelnen, als Gestalt der Tugend (spoudaios)
genannt wird, ist der anthrépos das sinnliche und zugleich allgemeine Modell
(im Neutrum) organisierter Einheit. Die Uberlegenheit der Menge gegeniiber
dem Einzelnen (Privaten, idiétés) —und sei er noch so iiberragend — liegt in der
Aristotelischen Transformation von Quantitit in Qualti&t vermittels jenes Analo-
gie-Tropus, der die Zahl in einem Ort, fopos, versammelt, wodurch sie erst zu ei-
nem Eidos wird. Zwar ist der fopos an sich noch kein Eidos, sowenig iibrigens
wie die Zahl oder die Menge, doch erweisen sich beide als unerlésslich fiir die
Hervorbringung von Qualitdt im politischen Sinn. Diese begriffliche Ablosung
der Menge (pléthos) vom Eidos, die Aristoteles — viel radikaler als Platon — in
der Metaphysik vollfiihrt, vermag iiberhaupt erst die Denkwege zu erdffnen, die
es erlauben, die Polis systematischer von der Vielheit und nicht mehr nur von der
Einzelheit/Einheit her zu begreifen. Denn erst diese Abstraktion der arithmeti-

33 In einer hierarchisch bindren Logik hat dies die Befiirwortung der empirischen Un-
terwerfung der Frauen zur Folge, wihrend es bei diesbeziiglichen Idealisten wie
Platon oder auch Descartes eine radikalere Transzendierung der empririschen Ge-
schlechterhierarchien erméglichte bzw. induzierte.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 171

schen Zahl und damit das Ende der Hierarchie der Zahlen unter der Agide des
obersten und einzigen Einen er6ffnen — systematischer als die historisch-
politische Setzung — die logische Konsistenz von iségoria und isonomia als
Gleichheit von Ungleichen. Die Tautologie, gemil der die mehrzédhligen Einen
als freie Menschen gleich seien, weil sie einander ghneln, driickt genau diese abs-
trakte Leere der arithmetischen Zahl aus, die es moglich macht, sie jeder Gestalt
zuzuordnen, die an diesem Eidos des pléthos (an der Gestalt der Menge also)
teilhat, das Demos genannt wird — allerdings mit der griechischen und bis heute
nachwirkenden ,,Ausnahme* von Sklaven, Frauen, Fremden und Kindern, diesen
»Anderen der Polis*, welche die Einen als solche grundlegend mitkonstituieren.>*

Unter den somatischen Metaphern, die zur Vor- und Darstellung der Polis
und der Verfassungen dienten, finden wir ganz allgemein die ,,organisierten We-
sen“: Gemidll der Zusammensetzung der Organe unterscheiden sich die Verfas-
sungen analog zu den Tierarten.”” Das Verhiltnis zwischen Kopf und Kérper
wird auf die Polis vermittels der Analogie des kybernétés angewandt. Wir kon-
nen nach heutigem Wissen nicht weiter zurtickgehen als bis auf Aristoteles, um
die diesbeziiglichen Quellen der sozialen Modelle von Kybernetik und System-
theorie zu finden. Doch diese Anhaltspunkte der Selbstdarstellung eines Kollek-
tivs, das sich in Termini eines organischen Ganzen mit seiner Vielzahl an Glie-
dern vereinigt, beschrinken sich nicht auf die griechische Antike. Die Kérperme-
tapher erscheint im Bereich des Politischen in der zirkuldren Gestalt des Korpers
als Modell und als Glied des politischen Raums insbesondere bei den spéteren
Philosophen des Staates. Sie taucht dort allerdings in veridnderter, gleichsam
konkretistischer, Gestalt auf, wenn wir etwa die Schriften der spanischen Arzte
der Renaissance betrachten (oder den Leviathan von Thomas Hobbes), bei denen
stets — ob explizit oder implizit — der Mann die Doppelrolle von Modell und
Glied iibernimmt.

Zur Frage nach der Anlehnung des Modells an die historische Praxis ist —
wenngleich tautologisch — festzuhalten, dass in den stirker um den Krieg herum
organisierten Gesellschaften das méannliche Monopol institutioneller Machtaus-
iibung tief greifender im Ménnerkorps verankert ist als in weniger kriegerischen
Gesellschaften. Diese Relevanz des Krieges fiir die Qualitét einer Polis wird je-
doch gerade von Aristoteles radikal in Frage gestellt bzw. verneint. Und auch
hierin weicht seine Vorstellung von einer guten — oder gar der bestmdglichen —

34 Beziiglich der Zahl siche Julius Stenzel: Zahl und Gestalt bei Platon und Aristote-
les, Leipzig, Berlin: Teubner 1924. Diese ausschlieBende Beschrinktheit der Uni-
versalitdt ist eine historische, die durch die Einforderung des allgemeinen An-
spruchs der Gleichheit und die damit verbundenen historisch-politischen Kampfe
sukzessive aufgelost wurde (und weniger durch ein ethisches oder katholisches Ge-
bot der Niachstenliebe oder Anerkennung des Eigenen im Anderen, deren Propaga-
teure bis heute zu den vehementesten Verfechtern des institutionellen Ausschlusses
gehoren).

35 Aristoteles: Politik, 1290 b 25-38.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

172 | PoLis

Verfassung von jener seines Lehrers ab. In einer Stelle des IV. Buches der Politik
verortet er den kriegerischen Part der Polis tiber jenem der Bauern, die das Feld
bestellen.*® Aristoteles leitet sein Argument einmal mehr mit der Metapher des
beseelten Korpers ein:

»Wenn man nun aber die Seele eines Lebewesens fiir einen wichtigeren Teil ansetzen
sollte als den Korper, so muss man auch bei den Staaten in héherem Grad als die Dinge,
die sich auf den notwendigen Nutzen beziehen, solche ansetzen wie den kriegerischen
Teil und den, der Anteil hat an der richterlichen Gerechtigkeit, dazu aber noch den bera-
tenden, der den politischen Verstand verwirklicht.*"’
Und wenn daran geglaubt wiirde, dass das Wesen einer Armee in der Kraft der
performativen Korper bestiinde, so wiirde sich ein Kohérenzproblem aufwerfen
angesichts der Aristotelischen Anschauung, dass die Korperkraft (o dynamenon
16 sémati) der Grund ist fiir die Unterwerfung derer, die iiber sie verfiigen.*®

Dass Herrschaft immer mit mehr oder weniger subtilen Distinktions- und Un-
terdriickungsmethoden einhergeht, verweist auf den Satz, den Aristoteles gerade
beziiglich der Herrschaft der Ménner iiber die Frauen vorbringt. Die folgende
Beschreibung ist umso erstaunlicher, als sie merklich von der Auffassung vom
Verhiltnis zwischen Gatten und Gattin abweicht, wie sie in der Nikomachischen
Ethik vorgebracht wird: In der Politik heiflt es ndmlich dazu:

36 Es handelt sich um Teile, die einer Tatigkeit zugeordnet sind, und nicht um fixe
Personengruppen, da zum Beispiel Krieger zugleich Bauern sein konnen.

37 Aristoteles: Politik, 1291 a 24-28, von der Autorin in Anlehnung an die franzosi-
sche Ubersetzung von Pierre Pellegrin abgesinderte deutsche Ubersetzung: Aristote:
Les Politiques, Paris: Flammarion 1990.

38 Ibid., 1252 a 32-33. ,,.Denn das ,Wesen‘, welches in der Lage ist, mit dem Denken
vorauszusehen, ist von Natur das Beherrschende und das von Natur aus Gebietende
(despozon), doch das, welches in der Lage ist, eben das mit dem Korper auszufiih-
ren, das ist das Beherrschte und das von Natur aus Dienende.” Beide sind hier leich-
ter zu trennen als im Fall der Armee. Es handelt sich hierbei um die beriihmt-
bertichtigte Passage, in der Aristoteles die Sklaverei als von Natur aus seiende, das
heifit auch als logisch-notwendige Komplementaritit begriindet. Kurz davor hatte er
mit seiner Aufzdhlung der notwendigen Bedingungen der Polis begonnen: ,,Man
muss also vorerst die vereinigen, die ohne einander nicht existieren kénnen, wie et-
wa zum einen die Frau und den Mann (Weibliches und Ménnliches) um der Fort-
pflanzung willen — und das nicht zufolge einer freien Entscheidung, sondern wie
das sowohl bei den anderen Tieren als auch bei Pflanzen als Trieb naturgegeben ist,
ein derartiges anderes Wesen zu hinterlassen, wie man es selbst ist — zum anderen
aber das von Natur aus Herrschende und das Beherrschte wegen der Lebenserhal-
tung.“ Es braucht kaum hinzugefiigt zu werden, das diese Aussage leichtfiiiig {iber
die Zwinge und/oder imagindren stimuli hinweggeht, durch die eine Gesellschaft
oder ein Staat die Menschen, insbesondere die Miitter, zur Fortpflanzung anhélt
bzw. anregt, und die Sklav/inn/en in Sklaverei versetzt hilt. Aristoteles riickt zwar
die beiden komplementdren Hierachien (Geschlechter, Herrschende-Sklaven) ne-
beneinander, hilt aber den Unterschied fest, der sich nur bei den Barbaren verwi-
sche, wo Frauen und Sklaven den selben Rang hétten.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 173

,»In den meisten politischen Regimen wechseln beherrschen und beherrscht werden (ar-
chein ka archesthai) einander ab (denn die Gleichheit soll von Natur aus sein, ohne Un-
terschied); und dennoch, jedes Mal, wenn der eine herrscht und der andere beherrscht
ist, wird nach einem Unterschied getrachtet, in den Erscheinungsformen (schémata),
den Anreden (logoi) und den Ehren (timai) [...]. Das (Herrschafts)verhiltnis zwischen
dem Ménnlichen und dem Weibliche ist immer dieser Art.*’

Es existiert stindig, aei, ohne Abwechslung, und doch ist es institutiert, ja es
konnte in Gefahr geraten, wenn diese Zeichen der Beherrschung und Ubergeord-
netheit zu schwach wiirden oder wenn zu viele vorherrschende Frauen (hégemo-
nikoterai) sich ihren Weg bannen wiirden und damit die Natur der Geschlechter-
verhiltnisse dnderten. (In der Tat ist sich Aristoteles dieser von ihm als Gefahr
betrachteten Moglichkeit bewusst, also der Moglichkeit, dass Frauen zuviel
Macht in der Polis an sich ziehen kénnten (obschon dies fiir ihn nur im Rahmen
impliziter Macht und nicht als explizit politische Ermachtigung im Sinne politi-
scher Amter und Institutionen vorstellbar scheint).

Wenn er schreibt, dass die Frau ,,die beratschlagende und entscheidende Fi-
higkeit (zo bouleutikon) besitzt, nicht aber die souverdne Entscheidungsmacht (o-
der die Autoritdt: all’ akyron)“, sagt er implizit, dass sie aufgrund ihrer unterge-
ordneten Funktion von der Macht ausgeschlossen ist, ihre Natur als Mensch voll-
standig zu verwirklichen.*’ ,»Vollstandig® ist hier wichtig, denn als Mutter muss
sie diese zumindest teilweise, niamlich iiber ihre Kinder verwirklichen; als freie
Frau ist sie, zumindest implizit politisch, Biirgerin. Das Wort akyron verweist auf
den Bereich der Politik und der damit der expliziten Machtaustibung. Die Gesell-
schaft schlieft die Frauen aus der Teilhabe an der Souverdnitét (kyrion) des ver-
sammelten Volkes aus, die #é kyria heifit. Durch die wirkliche Teilhabe an diesem
kyrion kommte jedem ein Teil davon zu, diejenigen, die davon ausgeschlossen
sind, sind akyron. Aristoteles gibt keine weiteren Erkldrungen oder Griinde dafiir
an. In der Polis sind die Frauen ,,notwendig™ oder von der Natur der Polis aus Be-
herrschte, im oikos sind sie es nicht zwingend, und vielleicht nicht einmal auf der
agora des Detailhandels. Doch im oikos ist die Tatsache, dass eine Frau den Mann
beherrscht, fiir Aristoteles ,,widernatiirlich® im Sinne der ,,Natur der Macht®. Die-
ses Attribut griindet fiir ihn wohl auch in der Minderwertigkeit, die er den Frauen
im Vergleich zu den Ménnern beimisst, doch das sagt er nicht ausdriicklich.

Innerhalb der Logik der Politik, dieser ersten Politologie, miissen wir anders
wo weitersuchen: Weil die Natur der Machtausiibung sich in der Frauen aus-
schlieBenden Politik verwirklicht (was gemil Aristoteles in der Natur der Polis
liege), ist die Vorherrschaft eines akyrion tiber einen, der Teil des kyrion und der
kyria ist, gegen die Natur der Macht. Ein Zirkel, in dem die politische Macht die
private hervorbringt, und nicht umgekehrt, weil die Macht ein genuin politisches

39 Aristoteles: Politik, 1259 b 5-6, von mir abgeénderte Ubers.
40 Ibid, 1260 a 12-13.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

174 | PoLis

Phinomen ist. Als nur private ist die Macht psychisch und/oder physisch, und sie
wird es umso mehr, als sie sich an die unmittelbare Gewalt annéhert.

Formation der Kérper und politische Korpsbildung41

Das im archaischen Zeitalter in Griechenland aufkommende Hoplitenkorps bilde-
te eine militdrische Formation, von der die spiteren politischen Entwicklungen,
insbesondere die Demokratisierung der athenischen Polis, nicht mehr wegzuden-
ken sind. Im Gegensatz zur vom Mut des Helden gepriagten Kriegsfithrung bei
Homer steht hier die Phalanx der Schwerbewaffneten Infanteristen im Zentrum
(Hopliten, von hopla = ganze Riistung).”* Die Bedeutungsverschiecbung der
andreia, (Mannhaftigkeit bzw. Mut) von einem draufgiangerischen Mut des Ein-
zelhelden zum standhaften Ausharren in der Reihe, Korper an Korper mit den
Nebenménnern, war zugleich verbunden mit einer Verschiebung der Bedeutung
des Krieges fiir das Gemeinwesen. Nicht mehr der fiirstliche Ruhm und der grau-
sam-blutige Heldentod konstituierten den Sinnkern des Krieges, sondern der ge-
meinschafisstiftende ,,schone Tod* der Soldaten fiir die Polis.* Was die Forma-
tion des Heeres betrifft, so ging sie einher mit einer Gleichsetzung der Soldaten,
fur die es nicht nur verpont war, aus Angst aus der Reihe auszubrechen, sondern
auch, sich als einzelner besonders hervorzutun.

Es geht nicht darum, diese Entwicklung als bestimmenden Grund fiir die Ent-
stehung der athenischen Demokratie darzustellen. Denn erstens muss es fiir eine
solche Entwicklung bereits in der Gesellschaft vorhandene Bedeutungen und
Praktiken in diese Richtung gegeben haben, und zweitens unterscheiden sich
Sparta und Athen in der Gestaltung des Politischen grundlegend voneinander.
Wihrend die Organisation der spartanischen Polis insgesamt der Kriegslogik
subsumiert blieb, wurde in Athen die Demokratie geschaffen und damit auch ei-
ne eigene politische Sphére des gemeinsamen Zu-Rate-Gehens und Entscheidens
(ekklésia). Zwar blieb die Armeezugehorigkeit neben der Herkunft von atheni-

41 Dieses Kapitel ist eine iiberarbeitete und erweiterte Fassung eines im Rahmen des
IAPH-Symposions 1996 zum Thema Krieg gehaltenen Vortrags. Das Vortragsma-
nuskript erschien unter dem Titel: ,,Die Formation der Koérper. Zum formierten
Maénnerkorps als Grundgestalt politischer Gemeinschaft, in: Wiener Philosophin-
nen Club (Hg.), KRIEG/WAR. Eine philosophische Auseinandersetzung aus femi-
nistischer Sicht. Ausgewihlte Dokumentation des VII. Symposiums der IAPH,
Miinchen: Wilhelm Fink 1997, S. 167-174.

42 Siehe hierzu v.a. Jean-Pierre Vernant (Hg.), Problémes de la guerre en Gréce an-
cienne, Paris, La Haye: Mouton 1968; beziiglich Athen siche insbesondere Pierre
Vidal-Naquet, ,,La tradition de I’hoplite athénien“ ebenda sowie Yvon Garlan ,,Der
Mensch und der Krieg®, in: Jean-Pierre Vernant (Hg.), Der Mensch der Griechen,
Frankfurt am Main: Campus 1993.

43 Siehe hierzu insbesondere die Grabrede des Perikles bei Thukydides: Geschichte
des peloponnesischen Krieges, I, 34-47.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 175

schen Eltern Grundlage fiir die Erlangung des Biirgerstatus’, doch die Politik, an
der alle eigentlichen Biirger teilnehmen sollten, verfolgte andere Zwecke als nur
militdrische. Und so ist es hier nicht der Biirger, der — um es mit Vidal-Naquet
auszudriicken — als Krieger die Polis leitet, sondern der Athener fiihrt als Biirger
Krieg. Ebenso hat sich die athenische Armee wihrend des V. Jahrhunderts eher
nach dem Modell der Polis gestaltet als umgekehrt, und die Flotte 16ste in ihrer
Bedeutung fiir die strukturelle Verbindung zwischen demokratischer Polis und
Heer die Phalanx ab. (In der Flotte dienten diejenigen, welche kein Geld fiir eine
Riistung hatten.)

Der kriegerische Ménnerkorps war also zwar die personelle Grundlage des
Demos als politische Korperschaft und auch Ehre und Mut standen in Analogie
zueinander, doch die Polis bildete die Gleichheit ihrer ménnlichen Biirger iiber
eigene Weisen der Bestimmung und der politischen Teilnahme aus. Auch hob
sich der Tugendbegriff von der militarisch-kérperlich eingeschrinkten andreia
als Tugend par excellence ab, um sich in vier aretai einzuteilen (andreia, dikaio-
syné, sophrosyné, phronésis). Dies anderte allerdings nichts an der hierarchi-
schen Komplementaritit der Geschlechterrollen, die in Athen noch stirker aus-
gepriigt war als in Sparta. Der mittels rotierender Amter auf Gleichheit ausge-
richtete demokratische Mannerkorps Athens war einer, von dem Frauen im Ver-
héltnis zu Ménnern viel einschneidender eingeschrinkt waren als im Falle des
rein militirisch ausgerichteten Sparta.**

Die Verbindung zwischen militdrischem und politischem Korper ist nicht ein
metaphorischer im rhetorischen oder genauer im tropologischen Sinn des Wortes,
sondern er ist es in dem Sinn, als die Organisation des Militérkorps eine konstitu-
tive Rolle spielt hinsichtlich der Hervorbringung politischer Rdume und eines
body politic als Biirgerkorps mit entsprechend korporierter ,,Seele®.

Das Verhiltnis zwischen den beiden Korperschaften — der der Krieger und
der der Biirger — kann anhand der Kategorien der Gestalt/ung sowie der Dar-
und Vorstellung im und durch das Korperbild dargestellt werden. Das militéri-
sche Korps ist hierbei ein Prototyp metaphorisch-ontologischer Verbindungen
zwischen dem Einzelkorper und der Menge, die sich iiber dessen Modellgestalt
(Eidos) als Individuum herausbildet.*’

44 Die Gleichung von Hierarchie und Ménnerkorps ist also keineswegs iiberzeitlich,
auch wenn sie fiir unsere aus dem christlich-monarchischen Zentralismus stammen-
de Biirokratie-Demokratie weitgehend zutreffen mag. Was sich sehr wohl in gewis-
ser Hinsicht durchgehalten hat, ist die ménnlich militdrische Grundlegung der Biir-
gerschaft.

45 Ontologisch auch deshalb, weil die Metapher d.h. die Ubertragung nicht nur eine
semiologische Angelegenheit ist, sondern auch eine das Sein betreffende, insofern
sie zur Gestaltung und damit zum Ins-Sein-Treten eines vorher noch nicht da gewe-
senen oder irgendwo deterministisch angelegten Seienden/Seins beitrdgt. Was die
ontologische Differenz zwischen Seiendem und Sein hinsichtlich etwa der Politik
und der politischen Sphére betrifft, so iiberlasse ich diese Frage der traditionellen

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

176 | PoLis

Die Einheit des Volkskorpers ist dabei tiber die organische Einheit eines Ein-
zelkorpers vermittelt gestaltet. Ob dieser Einzelkorper nun ein tiber die kyberne-
tische Metapher vom Sitz der Vernunft, also vom Haupt regierter ist (Aristoteles
begriindet in der Politik, im Anschlufl an Platon, diese Metapher des kybernetés,
Steuermannes) oder einer der egalitiren Glieder war schon bei Aristoteles selbst
nicht im Voraus entschieden.*® Was im Voraus entschieden war, ist die Repri-
sentanz der Vielheit durch die Einheit der Korpergestalt (mit ihrem Pendant der
Einheit des Beschlusses oder des Willens wie bei Rousseau). Es geht dabei um
die Reprisentanz als Vereinigung der vom Zerreilen bedrohten Heterogenitt
sowie um die Reprisentanz dieser Heterogenitédt durch die Homogenitédt und To-
talitdt der Gestalt einer verniinftig angeordneten Anzahl von Gliedern.

Dieser homogene Korper der Krieger steht in einem Analogieverhiltnis zu
dem dafiir zu formierenden Einzelkorper der Epheben (Jungménner, die mit dem
Eintritt in den Militdrdienst ihre Biirgerschaft erlangen). Es stimmt keineswegs,
daBl der menschliche Korper, auf dem die kollektive Korporation aufbaut, in der
antiken Vorstellungswelt immer schon der vernunftgeleitete, verdinglichte Kor-
per ist, immer schon abgehoben von seinem Husserlschen Pendant der Innerlich-
keit, also dem Leib.*’ Es ist dies ein Vorurteil, das sich vor allem fiir Platon als
falsch erweist: Seine Auseinandersetzung mit der Aufzucht des Kindes (pais)
und seiner Erziehung zum Mann, insbesondere in den Nomoi, steht im Zeichen
der Formierung eines zu Amorphheit und innerem Chaos der Begierden drin-
genden Leibes. Diese Formierung, Eingrenzung des fiir die Einheit der Gemein-
schaft bedrohlichen und selbst ohne diese Gemeinschaft nicht tiberlebensfahigen
Leibes ist fiir Platon zentral, auch wenn dieses Begriffspaar des Soma in Leib
und Korper bei ihm nicht explizit ist. Die Frage ist allerdings, ob das Husserlsche
Begriffspaar nicht eine noch grundlegendere Kluft als die von ihm gesetzte ver-
nachldssigt. Die Husserlsche Kluft von fiihlend-erlebendem inneren Leib und du-
Berlichem, d.h. greifbarem Ding-Korper ldsst ndmlich ein Begriffspaar aus, das
in der Platonischen Auseinandersetzung noch klarer auszumachen ist, und zwar
das vom Leib als von Unbestimmbarkeit gezeichnetem Psyche-Soma einerseits,
vom Korper als formiertem und begrenztem Soma andererseits. Und nur Letzte-
rer wird bei Platon zur Grundlage fiir die vernunftgeeinte Person im Dienste der
harmonischen Einheitsgesellschaft. Die Formierung des Leibes (durch physische
und geistige Leibesiibung) zum Korper ist der Auftakt fiir jeden einzelnen neuen
Biirger, sich in das Armeekorps bzw. das Biirgerkorps einzugliedern. Demge-

Ontologie, die bekanntlich bei deren Analyse als ,,bloss* ontische, also Seienden,
zuweilen schwer daneben griff.

46 Platon stellt im Kritias (112b) die Akropolis des prahistorischen Athen als Krieger-
korps bzw. -geschlecht in sich selbstgleichem Fiir-Sich-Sein (auto kath’auto) dar.
Zu Aristoteles siche unten Kap. 8.

47 Siehe hierzu Jacob Rogozinski: ,,, Wie die Worte eines berauschten Menschen‘. Ge-
schichtsleib und politischer Korper®, in: Herta Nagl-Docekal (Hg.), Der Sinn des
Historischen, Frankfurt am Main: Fischer 1996.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 177

geniiber steht die nicht erst durch Platon weiblich besetzte Amorphheit, Ziigello-
sigkeit und UbermiBigkeit der Begierde sowie der leiblichen Lust, insbesondere
der sexuellen, deren Beherrschung, als einzige unter allen Geniissen, nicht durch
Ubung des Genusses zu erlangen ist, sondern die schlichtweg zu verdringen bzw.
als reproduktionsteleologische Sexualitét zu funktionalisieren sei. Die psychische
Instanz der Lust (hédoné) als somatische, d.h. insofern sie in den Leib reicht und
auf diesen gerichtet ist, wird im Zuge dieses Formierungsprozesses allerdings
zugunsten der sublimierten Denklust, d.h. Lust an den bzw. der Idee des Scho-
nen, Guten und Wahren abgekapselt. Dieser Weg der Sublimierung ist einer, der
den Ménnern, den Philosophen vorbehalten ist, deren Formierung sich an jener
des Soldaten in mehr als einer Hinsicht anlehnt.**

Die Menge der formierten Mannerkorper, die sich durch klare, feste Grenzen
und Krifteverhiltnisse auszeichnen, ist in ihrer zur Einheit organisierten Gestalt
die hochste Verkorperung einer undurchdringlichen Idee, in der sich die Gesamt-
heit der territorialen Bevolkerung als Volkskorper sammeln soll. Wéhrend das
Heer an der Front bzw. am Schlachtfeld stellvertretend um Leben und Tod bzw.
um Freiheit und Ehre kdmpft, ist der ,,Randdemos® (freie Frauen, Alte, Kinder
und im Extremfall auch Sklaven) von der Vernichtung bzw. Versklavung ,,nur*
bedroht. Dieser Stellvertretungskrieg ist mit der kapitalistischen Entwicklung der
Armee zum militdrisch-industriellen Komplex immer mehr auf die ganze Bevol-
kerung tibertragen worden, sowohl in seinen Produktionsbedingungen als auch in
seinen unmittelbaren Auswirkungen der Korper und Psychen verstimmelnden
Waffengewalt. Was sich nicht ausgeweitet hat, ist das Monopol auszeichnender,
effektiver Kampthandlungen, deren Kern bis heute der Nahkampf ist, aus dem
Frauen sogar in der US-amerikanischen Armee ausgeschlossen sind.*’

Diesem effektiven Kriegerheer als kimpfender Représentanz nach auflen hin
steht im Inneren der eigentliche Demos bzw. in den modernen Demokratien die
Volksvertretung gegeniiber, deren Aufgabe es vornehmlich in der Antike war,
die stasis, also den Biirgerkrieg, abzuwenden.™ Diese Volksvertretung streitet in
einem Theater um Meinungen und Interessen. Es ist klar, dass jede Art von Bera-
tung und Entscheidung in einer irgendwie formalisierten Art und Weise stattfin-
den muss. Vielleicht ist es irrelevant, dass die — bei uns noch nicht sehr lange
giiltigen — parlamentarischen Gestaltungsformen sowie die Selbstreprisentation

48 Siche Teil I zu Ausdauer, Mut, andreia als Grundlagen der schmerzverursachenden
Denkanstrengung.

49 Die Rede vom virtuellen Krieg hat sich in Jugoslawien in ihrer Beschrianktheit auf
eine bestimmte Art der Kriegsfithrung und ihrer medialen Ubertragung offenbart.

50 In die stasis sind alle involviert, die sonst aus der kdmpfenden Polis ausgeschlossen
sind: Frauen und Alte, Sklaven und Jugendliche. Dementsprechend ist auch heute
noch auf der Unterscheidung zwischen reguldrer Armee und bewaffneten Biirger-
kriegsparteien zu beharren, insofern sich in letzteren immer wieder Frauen finden,
die in Nahkdmpfe verwickelt werden, sowie der Biirgerkrieg tiberhaupt stirker von
der Struktur des Nahkampfes geprégt ist.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

178 | PoLis

des Parlaments als Ort der Souveridnitit auf den Gestaltungsschemata des for-
mierten Kriegerkorps beruhen, die sich ihrerseits an der Form des im Halbkreis
abgeschlossenen und uniformierten Repréisentationskorpers des Volkes anlehnen.
Pragmatisch gesehen stellt die Form der im Vollkreis (und nicht im Halbkreis)
nach oben hin angeordneten Tribiinen wohl die beste Losung fiir die lebendige
(nicht digitale oder sonst wie mediatisierte) Kommunikation in Gro8gruppen dar,
weil darin alle einander sehen und héren konnen. Es war dies die Form des Bou-
leuterions, also jenes Gebdudes des aus der Vollversammlung der Biirger ausge-
losten Rats der 500 (boul/é). Die modernen repriasentativen Demokratien hinge-
gen wihlten als Vorbild fiir die Architektur ihrer tiber Parteien gewéhlten Repra-
sentanten das griechische Theater, in dem nicht nur maskiert gesprochen wurde,
sondern in dem auch die Biithne und die sie begrenzenden Wande wie ein Spiegel
der Polis den Kreis der Tribiinen als Halbkreis beschloss. Vielleicht ist bereits
darin ein Hang zur politischen Theatrokratie der Gegenwart angelegt.

Die athenische Polis jedenfalls hat die Sphiren von religiosem Kult und Poli-
tik, dann von Politik und Theater tiberhaupt erst rdumlich zu trennen begonnen.
Mit dieser Auseinanderlegung wurde jede als Sphére sui generis mit ihren je ei-
genen Organisations- und Gestaltungsweisen instituiert und spezialisiert.”’

Frauen sind korper- und repriasentationsorganisch aus diesen Stellvertretungs-
rdumen ad personam ausgeschlossen, weil ihre sozialisierten Korper der Identitét
uniformierten mannlichen Antlitzes bzw. Anzuges zuwiderlaufen. Doch dieser
Ausschluss hat sich zunehmend in einen strukturcllen verwandelt, zu dessen
wichtigsten Elementen der Konkretion das Kostiim z#hlt. (Es bedarf nur eines
Hinweises auf die uniformierten Anzugtriager in den Parlamenten und vor allem
bei internationalen Gesandtentreffen, inmitten derer jede Frau, zumal wenn sie
sich nicht auch so kleidete, bis vor kurzem als Travestie im Minnerraum er-
schien.) Aber auch noch aus einem anderen, mindestens ebenso wichtigen Grund
stellen Frauen Fremdkorper in diesen Raumen dar: Als Pendant zum ménnlichen
Monopol effektiver kollektiver Machtaustibung wurde, nicht zuletzt aus Griinden
projektierter Einheitsstiftung, das Weibliche als Erd- bzw. Chora-Prinzip bis hin
zur Allegorie des Territorialstaates abseits von jeglicher handlungsbezogenen
Bedeutungswirklichkeit in einen abstrakt- bzw. religids-transzendenten Raum
extrapoliert. Dieses Prinzip, das sogar von Frauen selbst zum viel versprechen-
den Anderen gegeniiber ménnlicher Herrschaft erhoben wurde, tritt durch seinen
ebenso monopolhaften Anspruch auf Weiblichkeitsdarstellung den gesellschaftli-
chen Gestaltungsmdglichkeiten von Frauen entgegen.’? Im Raum des politischen

51 Dass die Fusionierung der Sphidren in der totalitdren Inszenierung von einmiitig
formierter Menge und religiosem Kult mit an der Spitze dem paranoiden Volksfith-
rer als Messias und Vater erst vor kurzem in unseren Breiten stattgefunden hat,
zeigt, wie prekér die Eigenheit dieser Rdume ist; und sie neu zu gestalten ist uner-
lasslich, um tiberlieferten Ausschlussschemata entgegenzuwirken.

52 Die unkritische und meist unausgewiesene Ubernahme des ontologischen Chéra-
Begriffs als Matrix des Werdens im Timaios zum Zwecke einer Grundlegung von

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 179

Imagindren und in dem des Krieges gibt es diese zur gestaltenden Effektivitit
komplementédre Funktion der Einigung tiber die abstrakt-ikonische bzw. ideelle
Korper-Frau-Gestalt (Eidos/eidolon) ebenfalls seit den Griechen. Diese politische
Erbauungsgestalt reicht von Athena tiber die Libertas bis zur Marianne und wird
vor allem in Zeiten der Krise und des Krieges — gemeinsam mit seinem negativen
Gegenbild der zersetzenden weiblichen Monstrositét — bemiiht. In dieser Funkti-
on projektierter und affektiv besetzter Einheitsstiftung steht sie strukturell dem
mutig dafiir kimpfenden Minnerkorps gegeniiber und besetzt als abstrakt- bzw.
religios-transzendentes Imagindres den gesellschaftlich-imagindren Raum des-
sen, was Frau-Sein betrifft. Und zwar umso ausschlieB8licher, als dieses wirkliche
Frau-Sein auf das Weibliche, also komplementir zum Méinnlichen beschrinkt
ist.”

Die hypostasierte Weiblichkeit als Erde wie auch Menschenmaterial hervor-
bringende Materie schlédgt sich in kollektiven Vorstellungen des singuldren Frau-
enkorpers als Stellvertreter feindlichen Territoriums nieder, das es zu verwiisten
oder biopolitisch zu verwerten gilt. Darin fiigt sich die Vorstellung des Frauen-
korpers als Wunde ein.’* Diese weibliche Korperverunstaltung, die bereits auf
der ideellen Vorstellung von der Amorphheit weiblicher Korperlichkeit basiert,
steht in einer unaufldsbaren Verbindung zu der historischen Verunméglichung
weiblicher Korperschaften als Gestalten formierter kollektiver Korper, die alle-
samt das Phantasma der hybrisverddchtigen Meute, bzw. der Amazonen hervor-
rufen und damit wieder auf die Ungestaltetheit verweisen.

Die komplexen sozio-politischen Verhéltnisse, erfahren nicht nur in der identi-
titslogisch und teleologisch setzenden Philosophie beziiglich der Korperlichkeit,
sondern auch wéhrend des Krieges eine Reduktion auf die primitivsten Termini
traditioneller Komplementaritit. Diese Beschriankung in der Komplementaritit
birgt fiir Frauen nur dort eine Verwirklichungsmdoglichkeit, wo es um die mate-

Weiblichkeit unter Absehung vom politischen Chéra-Begriff (Land, Territorium)
und von der Verbindung zwischen beiden, hat fatale Implikationen fiir das, was
Frau-Sein gesellschaftlich und politisch bedeutet bzw. bedeuten kann.

53 Ich verweise hierzu auf den Wiener Dialektausdruck ,,Auf ana Wundn lieg’n“. Was
die weiblichen Gottheiten bzw. Allegorien des Staates als gleichsam dem religiosen
bzw. abstrakt-transzendenten Imaginidren angehérende betrifft, so ist hier nicht der
Platz, das Konkurrenzverhéltnis genau zu erldutern, in dem sie zum effektiven Ima-
gindren aktueller politischer Teilnahme von Frauen stehen. Es sei hier nur erwéhnt,
dass dieses Verhiltnis nicht eines der polaren Trennung dieser beiden Schichten des
Imaginiren ist, sondern von Uberlappungen und Durchlissigkeit geprigt ist, die im
Verhiltnis zur politischen Teilnahme von Frauen wachsen. Das heilit, dass diese
Trennung nicht so sehr als der Grund fiir den Ausschlufl von Frauen aus der Sphére
der Politik zu sehen ist, sondern dass sie vielmehr Teil des minnlichen Machtmo-
nopols ist, aber zugleich zu dessen Perpetuierung beitrégt.

54 Siehe hierzu das von Gudrun Perko und mir verfate Buch: Phdnomene der Angst.
Geschlecht — Geschichte — Gewalt, Wien: Milena 1996, kap. I1.3.

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

180 | PoLis

rielle, korperlich-hyletische Wiederherstellung bzw. Vermehrung des Territori-
ums und seines Menschenmaterials geht.

Die geschlechtsspezifischen Grunddienste Gebdren und Wehren wurden in
der Antike explizit, heute zum Teil noch unterschwellig, in ihrer Komplementari-
tit einander gegeniibergestellt wie kulturell und natiirlich erzwungenes Aufs-
Spiel-Setzen von Leben: Sowohl die Geburt als auch der Krieg implizieren
schrecklichen korperlichen Schmerz und Lebensgefahr (Artemis, die Gottin der
Jagd und damit der Waffen ist zugleich jene Gottin, die den gebédrenden Frauen
den Tod im Kindbett bringt.) Ob der Krieg nun eine ménnliche Erfindung oder
nur eine Aneignung aller Waffengewalt zur Kompensation des weiblichen Ge-
barmonopols ist, bleibt dahin gestellt. Sicher ist, dass er nicht mehr aus unserem
Dasein wegzudenken ist. Die Frage ist, wie kommen wir zu einer Entgrenzung
und damit zum Bruch dieser Komplementaritét, welche als Begriindung fiir Zu-
gehorigkeit zur und Ausschluss aus effektiver und voller Biirgerschaft bis heute
weiterwirkt? Die geschlechtsspezifisch abgeschlossenen Sphéren, die mit dieser
Komplementaritit geschichtlich strukturell verbunden sind, sind nur aufzuldsen
durch eine Ausweitung der Sphire instituierender Politik auf alle Bereiche des
gesellschaftlichen Lebens und somit durch eine breitestmégliche Teilnahme von
Frauen mit ihren heterogenen Anliegen und Lebensentwiirfen. Das bedeutet, dass
es einer weiter reichenden Entgrenzung der Politik als heute bedarf, einer Politik,
welche die traditionell ménnlich-korporatistische und elitistische Sphédre mono-
polisierender Vertretung tiberschreitet. Wie dies geschehen und gestaltet werden
soll, darauf kann eine Einzelne keine Antwort liefern, vielmehr bedarf es dazu
kollektiven politischen Willens so vieler wie moglich.

Ohne den politischen Raum vom militdrischen ableiten zu wollen, sind doch
mit Arendt die historisch-strukturalen Bande zu unterstreichen, insbesondere be-
ziiglich des agonistischen Charakters der beiden in Frage stehenden Tétigkeiten —
kriegerischer Kampf sowie politisches Handeln und Sprechen.”® Die zentrale
Dimension dieser Bande ist die rdumliche, und zwar nicht nur aus logistischen
und topographischen Erwdgungen, welche ja die militdrische wie auch agonale
Organisation beherrschen. Die rdumliche Dimension ist vor allem wegen der ge-
sellschaftlichen Implikationen dieser Bande zentral, durch welche die militéri-
sche Hierarchie der Korper sich auf einer breiter gefassten Ebene als Hierarchie
der zivilen Rdume ausmachen lisst, insbesondere was die biirokratischen Riume
anlangt, die in ihrer modernen institutionellen Organisation auch die trennend-
verbindenen Bande der Hierarchien von Kirche und monarchisch-absolutis-
tischem Staat ererbt haben.

Die Formalisierung des politischen Raums hat sich also ausgehend von einer
Trennung geschlechtsspezifisch substantialisierter Rdume vollzogen, eine Tren-
nung, welche von den konventionellen Theorien tiber die Genese des Staates nur

55 Siehe hierzu, im kritischen Anschluss an Vernant, Nicole Loraux: ,,Le lien de la di-
vision®, in: dies.: La cité divisée, Paris: Payot 1997, Kap. IV, insbesondere, S. 96f.

14.02.2026, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KORPERS | 181

selten in Betracht gezogen werden. Die politischen Implikationen dieser Substan-
tialisierung, die kritisch zu beleuchten gerade Aufgabe einer Ontologie des Poli-
tischen ist, insofern sich diese auf die Seins- und Hervorbringungsweisen des Po-
litischen und der Politik bezieht, sind zumindest drei. Zum einen die erwihnte
minnliche Monopolisierung der politischen und staatlichen Rédume, weiters die
Formationsweisen der ménnlich geprégten kollektiven Korper, die als organisier-
te Institutionen die 6ffentliche Sphére verdichten und zugleich kolonisieren, und
schlieBlich der dazu komplementére Ausschluss der ,,Anderen®, insbesondere der
Frauen aus diesen Korps, die sich ja zugleich iiber diese Aus- und Abgrenzung
mitkonstituieren und -formieren. Der Aufbau von Grenzen (limites et frontieres)
zwischen den gesellschaftlichen Réumen ist untrennbar verbunden mit der Insti-
tuierung der ehelichen Gattungskomplementaritit der Geschlechter, die den
Mann als denjenigen einsetzt, der den Raum penetriert, besetzt und immer wieder
verlésst, der von der Frau auf den verschiedensten Ebenen des gesellschaftlichen,
aber auch des einzelpsychisch wirksamen Korperimaginédren représentiert wird.
Der Mann also ist jener, der sich entdullert und zu externalisieren vermochte, in-
dem er die Familie lange Zeit nach auflen hin repréisentierte. Der oikos als gesell-
schaftlicher Raum konstituierte sich durch eben diese Instituierung, die als per-
formativen Akt zu bezeichnen eine Verkiirzung ist, weil damit noch nichts iiber
die imaginér-affektiven Hintergriinde und Mechanismen gesagt ist. Mit dieser In-
stituierung wird der ménnliche Protagonist des Gesellschaftlichen ebenso gegen
seine komplementér als minderwertig konnotierten Rivalen wie auch gegen all
jene etabliert, die mangels anatomischer und kosmetischer Insignien als geféhrli-
che weil potentiell Macht zersetzende Andere figurieren.

Die Notwendigkeit, diese Substantialisierungen in Hinblick auf die Verwirk-
lichung der Demokratie, insbesondere der Geschlechterdemokratie, zu brechen
bzw. dekonstruktiv aufzuweichen hat vor allem in den letzten 200 Jahren, insbe-
sondere aber nach dem 2. Weltkrieg und mit der neuen Frauenbewegung Ende
des 20. Jahrhunderts dahingehend Wirkung gezeigt, dass zumindest de jure, aber
in vieler Hinsicht gewiss auch de facto, die 6ffentliche Sphire sich der Menge,
unabhingig von besagten Korps-,,Insignien” 6ffnete, womit tatsdchlich eine Ver-
allgemeinerung der politischen Sphére befordert wurde, die der ,,mannlichen
Aneignung dieser alle betreffenden Sphére zunehmend entgegen wirkte. Ein sol-
cher Bruch muss {iber eine gewisse Abstraktionsleistung geschehen, wie sie je-
dem Transfigurationsprozess zugrunde liegt; die Abstraktion des Begriffs der
Menge und die Herrschaft derselben als Grundlage der Demokratie im Gegensatz
zur Herrschaft der Wenigen sind davon nicht ablgsbar.

14.02.2026, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14.02.2028, 00:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

