Der Streit um die feministische Utopie, oder:
Warum Selbstbestimmung?

SIMONE MILLER

Dieser Artikel mochte die Debatte zwischen Realistinnen' und Nominalistinnen
in der Absicht in den Blick nehmen, die Relevanz dieses begrifflichen Streits fiir
die jeweils angestrebte feministische Intervention und Utopie hervorzukehren.
Der Streit zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen bezieht sich in
erster Linie auf die Grundbegrifflichkeiten, auf die der Feminismus sein Unter-
nehmen stiitzen soll. Wéhrend die Realistinnen Griinde fiir die Untrennbarkeit
von Sex und Gender anfiihren und vor diesem Hintergrund fiir ein ,,Frau/Mann-
Vokabular* optieren, stehen die Nominalistinnen fiir eine strikte Trennung von
Sex und Gender ein und setzen auf ein klares Gender-Primat mit Blick auf die
Verfolgung feministischer Anliegen. Ich werde zeigen, dass Nominalistinnen
und Realistinnen zwei unterschiedliche Visionen einer geschlechtergerechten
Welt zeichnen und dementsprechend auch differente theoretische und politische
Anliegen verfolgen. Weiterhin werde ich dafiir argumentieren, dass die nomina-
listische Position der realistischen aus Griinden der Gerechtigkeit vorzuziehen
ist. Gleichzeitig werde ich aber auch darauf hinweisen, dass der nominalistischen
Position ein normativer Bezugspunkt fehlt, der unentbehrlich dafiir ist, die Kon-
turen der feministischen Utopie tatsdchlich klar zu umreilen. Ich werde deshalb
vorschlagen, die Sex/Gender-Unterscheidung in den Dienst der Kategorie Selbst-
bestimmung zu stellen, deren theoretische und praktische Vorziige ich fiir das
feministische Unternehmen herausstellen werde.

1 Ich verwende im Folgenden durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung, weil
es sich mehrheitlich um Frauen handelt. Damit sollen aber ausdriicklich alle Gender

mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert).

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | SIMONE MILLER

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE

Dreh- und Angelpunkt der mit harten Bandagen gefochtenen Debatte um die
Sex/Gender-Unterscheidung ist die Frage danach, ob man die Kategorien Frau
und Mann zum grundlegenden Instrumentarium feministischer Theoriebildung
und politischer Intervention machen sollte und aus welchen Griinden (nicht). Die
beiden urspriinglichen Extrempositionen® der Debatte lassen sich interessanter-
weise auf denselben Nenner bringen, allerdings unter spiegelbildlichen Vorzei-
chen: Wo das radikal-konstruktivistische Extrem davon ausging, dass Gender
Sex vereinnahmt (Gender = Sex), appelliert das gender-realistische Extrem da-
fiir, Gender als die direkte soziale Verlangerung von Sex zu verstehen (Sex =
Gender).

Aktuell finden sich kaum noch Positionen, die versuchen, die materiale
Grundlage von Geschlecht ginzlich im Diskurs aufzulosen. In diesem (zweifel-
haften) Sinne wurden die frithen Schriften Judith Butlers oft ausgelegt und kont-
rovers diskutiert. Weil also heute nur noch wenige die recht unplausible These
vertreten wiirden, es gibe tiberhaupt keine kérperlichen und leiblichen Grundla-
gen von Geschlecht, die dem deterministisch verstandenen Einfluss der sozialen
Ordnung enthoben blieben, ldsst sich die aktuelle Kontroverse um die Sex/Gen-
der-Unterscheidung unter etwas verschobenen Vorzeichen darstellen: Die Rea-
listinnen stimmen in der Annahme iiberein, dass es bestimmte Eigenschaften und
Erfahrungen gibt, die Frauen qua Frau und Ménner qua Mann miteinander teilen.
Diese Gemeinsamkeiten unter Frauen und Ménnern haben, dieser Position zu-
folge, notwendigerweise mit dem biologischen Geschlecht zu tun, wobei fiir die-
sen notwendigen Zusammenhang unterschiedliche Argumente angefiihrt werden.
Eine klassische Begriindung’ rekurriert auf die Fortpflanzungsfunktion von Ge-
schlecht: Weil erst die zwei verschiedenen biologischen Korper Fortpflanzung
ermoglichen und weil Fortpflanzung die soziale Funktion von Geschlecht ist,
sind die Kategorien Mann und Frau solange gesellschaftlich notwendig, bis Re-
produktion vom Zutun von Ménnern und Frauen unabhéngig gemacht wird — bis

2 Es ist der Kiirze des Artikels geschuldet, dass die Gegeniiberstellung der opponieren-
den Positionen sehr simplifizierend und idealisierend vorgehen muss und der Kom-
plexitit der meisten Beitrdige dementsprechend leider nicht gerecht wird. Ich erlaube
mir dieses holzschnittartige Vorgehen nur, um das zentrale Anliegen des Artikels vor-
bringen zu kénnen. Ein guter Uberblick iiber die aktuelle Sex/Gender-Debatte findet
sich in Mikkola 2011b.

3 Aktuell zum Beispiel von Witt angefiihrt, vgl. Witt 2011.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 119

sich die Gesellschaft per Klonung reproduziert.* Soziale Gender-Normen fuBen,
nach dieser Argumentation, auf den unterschiedlichen Fortpflanzungsrollen,
sprich auf Sex. Sex und Gender lassen sich dann zwar noch analytisch voneinan-
der unterscheiden, die Unterscheidung ist aber keine substanzielle. Witt schreibt
etwa: ,,Although I do not think that there is a bright line distinction between sex
and gender, the distinction is useful in explaining the difference between the
biological function of reproduction and the socially mediated reproductive
function®.’

Ein anderes Argument fir die Gemeinsamkeiten unter Frauen qua Frau
nimmt seinen Ausgangspunkt bei der Gesellschaft: Was Frauen verbindet, sind
typische Gender-Erfahrungen. Diese spezifischen Erfahrungen rekurrieren aber
immer schon auf Sex, weil die gesellschaftlichen Auffassungen von Geschlecht
keine Unterscheidung zwischen Sex und Gender kennen. Weil also die Gemein-
samkeiten unter Frauen bereits auf Sex fulen, mache es nicht viel Sinn, Gender
von Sex zu entkoppeln.® Vielerorts wird auBerdem betont, dass Frauen auf-
grund ihrer Korperlichkeit und ihren Korperfunktionen spezifische leibliche
und soziale Erfahrungen teilen (Menstruation, Schwangerschaft, Vergewalti-
gungsangst, etc.).”

Die Sex/Gender-Unterscheidung wird von Realistinnen also insofern relati-
viert, als Sex als Ausgangspunkt des Feminismus akzeptiert und Gender in einen
notwendigen Zusammenhang mit den biologischen Koérpern und deren Fort-
pflanzungsfunktion gebracht wird. Gender ist hier die gesellschaftliche Verldn-
gerung von Sex und begriindet damit einen Feminismus fiir Frauen als Frauen.

Den meisten nominalistischen Feministinnen geht es hingegen weniger um
die erkenntnistheoretisch-ontologische oder deskriptive Dimension der Untrenn-
barkeit von Sex und Gender als um die soziale Bedeutung, die ihr beigemessen
wird. Sie problematisieren die Bedeutung, die die Kategorien Frau und Mann fiir
die soziale Praxis spielen. Sie gehen davon aus, dass die materiale Grundlage der
Fortpflanzung keine notwendigen Implikationen fiir die soziale Ordnung und
Organisation besitzt und treten deshalb fiir eine klare theoretische Trennung von
Sex und Gender ein. Sie rdumen Gender nicht nur ein Primat fiir die Theoretisie-

4 Vgl. Witt 2011: 34ff. Hier muss man spezifizieren, dass sich die sozialontologische
Funktion der Kategorien Mann und Frau genau genommen auf zwei Korperfunktionen
bezieht. Die Kategorien beziehen sich auf fruchtbare Frauen- und Minnerkorper;
nicht auf solche, die Gebidrmutter oder Sperma lediglich aufweisen (vgl. u.a. Land-
weer 1994a).

Witt 2011: 32. [Herv. d. V.].
Vgl. u.a. Alcoff 2006, Haslanger 2003, Mikkola 201 1a.
Vgl. u.a. Alcoff 2006, Young 1997, Stoljar 1995.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | SIMONE MILLER

rung feministischer Frage- und Problemstellungen ein, sondern sie halten auch
die Relevanz, die Gender fiir unterschiedliche soziale Praktiken besitzt, fiir ver-
dnderlich. Sie zweifeln weiterhin an der Moglichkeit, konstitutive Gemeinsam-
keiten unter Frauen identifizieren zu kénnen und/oder an der Méglichkeit, die
Kontingenz moglicher Gemeinsamkeiten auszuschlie3en.

Der feministische Realismus kann in weiten Teilen als Reaktion auf die inne-
re Fragmentierung verstanden werden, der das feministische Subjekt im Zuge
der radikalen Infragestellung der Kategorie Frau ausgesetzt zu sein schien. Mit
der Thematisierung von Differenzen zwischen Frauen und der nicht lediglich de-
skriptiven, sondern immer auch normativen Natur von Identititskategorien, kam
erheblicher Zweifel dariiber auf, was Frauen denn qua Frau verbindet bezie-
hungsweise verbinden soll. Realistische Positionen antworteten auf diese Frag-
mentierungsbewegung mit dem Verweis darauf, dass sich der Feminismus sein
eigenes Subjekt nehme, dass es der Kategorie Frau zur Theoretisierung von ge-
schlechtsspezifischen systematischen, strukturellen und institutionalisierten Macht-
und Herrschaftsverhéltnissen bedarf. Dieser Herausforderung wollen die Nomi-
nalistinnen dagegen im Sinne eines strategischen Essentialismus begegnen. Der
Riickgriff auf die tradierten Kategorien ist ihnen zufolge dort richtig, wo poli-
tisch notig, doch dort wo es moglich ist, soll die Theorie ihr Augenmerk auf
Moglichkeiten alternativer Praxis richten. Den strategischen Essentialismus set-
zen sie in der Hoffnung ein, damit auf eine Gesellschaft hinzuwirken, in der die
Geschlechtergerechtigkeit soweit realisiert worden ist, dass die Kategorien Mann
und Frau fiir die soziale Praxis an Bedeutung verloren haben werden. In diesem
Sinne wire die effektive Gleichstellung von Frauen und Ménnern der Endpunkt
des strategischen Essentialismus.

Damit wollen sich die Realistinnen aber nicht zufriedengeben: Jingst hat et-
wa Mikkola ins Feld gefiihrt, die Sex/Gender-Unterscheidung bringe unerwiin-
schte praktische Probleme mit sich. Sie argumentiert, die Kluft zwischen dem
mehrheitsgesellschaftlichen Verstdndnis von Geschlecht, das keine Unterschei-
dung zwischen Sex und Gender kennt, und dem konstruktivistischen sei zu
grofl — dadurch, dass letzteres vor allem auf gesellschaftliches Unverstindnis
stofle, verschenke die feministische Theorie emanzipatorisches Potenzial. Darii-
ber hinaus lege die Auffassung, die derzeitigen Geschlechterpraktiken seien
(teils) herrschaftsférmig, die Perspektive nahe, die Abschaffung der Kategorien
Frau und Mann sei ein wichtiges feministisches Ziel. Die meisten Menschen
wiirden sich allerdings affirmativ auf ihre Geschlechtszugehorigkeit beziehen,
sie sogar als wertvoll und sinnstiftend erleben. Die nominalistische Position
wiirde also mehr zur Demotivation denn zur Motivation der breiten Gesellschaft
fuhren, sich mit feministischen Anliegen zu beschéftigen und sich fiir Ge-

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 121

schlechtergerechtigkeit starkzumachen.® Die feministische Debatte werde sich
auflerdem, so Mikkola, nie darauf einigen konnen, was Frauen qua Gender eini-
ge. In diesem Band optiert sie daher dafiir, die Sex/Gender-Begrifflichkeit aus
dem Fokus der feministischen Theorie zu nehmen und nach einer konzeptuellen
Losung zu suchen, die das Anliegen des Feminismus auf festere und konsensfi-
higere Beine stellt: In diesem Sinne schlédgt sie vor, den Feminismus als Kampf
gegen Entmenschlichung zu begreifen. Die Unterdriickung von Frauen konne im
Sinne einer Verletzung qua Mensch angeklagt werden — sie veranschaulicht die-
sen Vorschlag anhand von Vergewaltigung als einer Erfahrung, die paradigma-
tisch fiir entmenschlichende Behandlung steht.’

So interessant dieser Vorschlag ist, so macht er doch gleichzeitig deutlich,
dass sich der Rekurs auf die Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts nicht
vermeiden ldsst. Ein Ansatz, der keine theoretischen Ressourcen dafiir besitzt,
die Spezifik geschlechtlicher und vergeschlechtlichter Erfahrung und Praxis ein-
zufangen, verliert sein feministisches Profil. Die feministische Theorie muss ver-
siert genug sein, erkennen zu koénnen, dass spezifische sozial hervorgebrachte
(und ontologisch gegebene) Realititen auch spezifische Subjekte und Erfah-
rungswelten hervorbringen, die partikularer sind als der abstrakte Mensch.
Mochte sich der Ansatz vor drohender Blindheit bewahren, muss er notgedrun-
gen auf das Geschlecht seiner Interessengruppe Bezug nehmen und zwar auf
theoretisch informierte Weise — womit wir wieder beim Ausgangspunkt der De-
batte um Sex und Gender angelangt wiren. Es zeigt sich also: Es gibt kein einfa-
ches Entrinnen.

Die Diskussion zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen spiegelt
vor allem diejenigen Probleme, die sich zwangsldufig aus dem feministischen
Unternehmen ergeben: Der Feminismus ist ein genuin politisches Unterfangen,
das deshalb zum einen vor der Schwierigkeit steht, zwischen Theorie und Praxis
vermitteln zu miissen, das sich zum anderen aber auch mit dem politischen Ge-
halt und der politischen Wirkung feministischer Theorie auseinandersetzen muss.
Mari Mikkolas Antwort auf die Vermittlungsschwierigkeit zwischen Theorie
und Praxis scheint mir eine zu sein, die vielen Feministinnen aus dem Herzen
spricht: Sie ist lebensnah und pragmatisch, weshalb sie Raum schafft fiir den
Kampf um Gleichberechtigung und Gleichbehandlung. Es stellt sich jedoch die
Frage, inwieweit sich die feministische Theorie den mehrheitsgesellschaftlichen
Auffassungen von Geschlecht anpassen sollte: Das Denken und Agieren im Sin-
ne von kontrafaktischen Visionen einzuschrinken zugunsten reformerischer Pro-

8 Vgl. Mikkola 201 1a.
9 Vgl. den Beitrag Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministi-

schen Philosophie von Mikkola in diesem Band.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | SIMONE MILLER

jekte ist eine umstrittene Forderung. Wie streitbar sie ist, wird sich im weiteren
Verlauf des Artikels noch erweisen.

Der grofite Unterschied zwischen den beiden hier diskutierten opponierenden
Parteien scheint mir im utopischen Fluchtpunkt zu liegen, den sie jeweils anvi-
sieren: Fragen wir also, welche positiven Utopien im Subtext der beiden Positio-
nen schlummern. Der Subtext der Realistinnen spricht von einer Welt, in der
Frauen und Manner gleichberechtigt sind, in der Frauen in ihren unterschiedli-
chen praktischen Rollen als Frauen gebiihrende Anerkennung finden. In den
Worten Patricia Purtscherts konnte man sagen, dass das realistische Anliegen
und Instrumentarium die Grundlage des ,,Gerechtigkeitsfeminismus* bereithalt.'
Es zielt auf die Gleichheit von Frauen vor dem Recht und beim Zugang zu unter-
schiedlichen sozialen Giitern und Ressourcen. Die Benachteiligung von Frauen
in unterschiedlichen Belangen kann mit dem Vokabular dieser Perspektive als
ungerechtfertigte Ungleichbehandlung und deshalb als Ungerechtigkeit verstan-
den und bekampft werden."'

Zwischen den Zeilen der Nominalistinnen tummeln sich jedoch nicht nur
Frauen und Minner, sondern auch jene, die sich entweder selbst gerne als
queer'? bezeichnen oder gerne so bezeichnet werden. Die Utopie derjenigen,
die sich aus unterschiedlichen Griinden nicht in das dualistische, bislang hetero-
normative System von Mann und Frau einfiigen kénnen und wollen, ist mindes-
tens genauso pink wie lila. Natiirlich konnte man einwenden, auch Lesben woll-
ten qua Frau anerkannt werden und Trans-Personen gehe es schlieflich darum,
das spezifisch Andere des oppositionellen Geschlechts zu leben. Zweifellos ist
dem so, der Einwand verfehlt nur sein Ziel: Es geht nicht darum, zu sagen, Les-
ben seien keine Frauen (das wére albern) und auch nicht, Trans-Personen trans-
zendierten Zweigeschlechtlichkeit (das wére falsch, vgl. Landweer 1994b). Es
geht vielmehr darum, dass in einer feministischen Vision, in der die Kategorien
Frau und Mann zum Instrumentarium des Feminismus schlechthin erhoben wer-
den, wenig Platz bleibt fiir Intersex-Personen und fiir Identititen und Bediirfnisse
von Menschen, die dieser magnetischen wechselseitigen Verwiesenheit der bei-
den Kategorien auf die eine oder andere Weise entkommen mgchten.

10 Vgl. den Beitrag Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? von Purt-
schert in diesem Band.

11 Vgl. ebd.

12 Als ,,queer* bezeichne ich aus pragmatischen Griinden Personen, die aufgrund ihres
Sex’, ihres Genders oder ihrer sexuellen Orientierung von der heterosexuellen und
-normativen Matrix abweichen. Ich mochte hier nicht beanspruchen, dass diese Ver-
wendung von ,,queer* die sinnvollste ist; sie bietet sich allerdings fiir die Zwecke die-
ses Artikels an.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 123

Man kann die Geschichte des Feminismus als Geschichte einer sich nach und
nach vollziehenden Anerkennungsbewegung verstehen, in deren Verlauf bislang
unberiicksichtigte Realititen und Unrechtserfahrungen sozial immer differen-
zierterer Gruppen Beriicksichtigung gefunden haben und vielleicht noch finden
werden — die feministische Geschichte ist eine der Differenzierung und der An-
erkennung von Differenz, die jedoch vor dem Hintergrund der spezifischen bio-
logischen und/oder sozialen Geschlechtlichkeit der jeweiligen Interessengruppe
stattfindet. Die Offenlegung der mannigfaltigen Differenzen zwischen Lebensre-
alitdten und Bediirfnisstrukturen von Frauen muss nicht zur Behauptung fiihren,
die Abschaffung der Kategorie Frau sei zum Ziel feministischer Anstrengungen
zu erheben; jedoch relativiert sie die Sogkraft der Verweisungsstruktur von
Mann und Frau betrichtlich. Es geht also nicht um die Abschaffung der Kate-
gorie Frau oder die Leugnung ihrer materialen Grundlage, es geht vielmehr um
die soziale Bedeutung, die ihr innerhalb gesellschaftlicher Praktiken zugewie-
sen wird.

Die realistische Forderung, als Frau anerkannt zu werden, macht nur unter
der Voraussetzung Sinn, dass es sich hierbei um ein irgendwie definierbares
Spezifikum handelt — ganz gleich, ob dieses Besondere nun etwas mit den biolo-
gischen Grundlagen von Geschlecht oder lediglich mit seiner sozialen Konstruk-
tion zu tun hat. Soll diese Agenda gesetzt werden, will dieses Definierbare auch
ausbuchstabiert werden. Genau an dieser Stelle scheiden sich die Geister: Nomi-
nalistinnen bringen hier das Argument in Anschlag, dass wir nicht iiber die er-
kenntnistheoretische Moglichkeit verfiigen, das objektiv gegebene spezifisch
Weibliche (und Minnliche) zu identifizieren, weil wir den epistemischen Fesseln
unserer aktuellen Vergesellschaftungsmodi nicht entkommen konnen. Daraus
schliefen sie, dass der deskriptive Zugriff auf aktuelle Auspriagungen der Ge-
schlechterdifferenz in diversen sozialen Praktiken keine Anhaltspunkte dafiir lie-
fern kann, welchen Stellenwert und welche Funktion Geschlechtlichkeit fiir die
soziale Praxis einer Gesellschaft besitzen soll, auch wenn wir natiirlich Aussagen
dariiber treffen konnen, welche sie derzeit besitzt und auf sozialontologischer
Ebene ihre Funktion ausmachen konnen. Das Interesse der Nominalistinnen an
den aktuellen Funktionsmechanismen der Sex/Gender-Regimes steht jedoch un-
ter der Pramisse, Moglichkeiten seiner Transformation ausfindig zu machen. Der
transformatorische Anspruch ist hier holistisch: Es geht ihnen sozusagen ums
Ganze. Das Ganze betrifft auch und vor allem die Idee, dass der physischen Dif-
ferenz zwischen Frauen- und Minnerkorpern und ihrer biologischen Angewie-
senheit aufeinander fiir die Reproduktion keine immanente Bedeutung fiir Ver-
gesellschaftung zukommt. Realistische Ansdtze laufen aufgrund ihres auf die
Mann/Frau-Unterscheidung gemiinzten Vokabulars Gefahr, Differenzen dort als

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | SIMONE MILLER

gegeben hinzunehmen, wo sie eigentlich tiberwindbar wiren. Die methodologi-
sche Festschreibung einer gegebenen Differenz zwischen Frau und Mann kann
sich mit dem feministischen Ziel beiflen, die Relevanz von Geschlecht fiir die
Verfasstheit unterschiedlicher Lebensbereiche als verdnderbar, als minimierbar,
an einigen Stellen vielleicht sogar als iiberwindbar herauszustellen. In anderen
Worten: Es ist eine Gesellschaft vorstellbar, in der die Geschlechterdifferenz ih-
rer heutigen Signifikanz beraubt wurde; in der zum Beispiel die Kategorie erzie-
hend/nicht-erziehend weit wichtiger ist als die Mann/Frau-Unterscheidung. Vor
dem Hintergrund der von den Nominalistinnen anvisierten Utopie wird also
deutlich, dass zum einen die scharfe Trennung von Sex und Gender fiir sie ein
unentbehrliches theoretisches Fundament bleibt — sie er6ffnet den utopischen
Raum, in dem Verdnderbarkeit konzipiert und fiir sie gestritten werden kann —
und dass zum anderen die Kategorien Mann und Frau fiir sie nur ein begrenzt
zielfithrendes Instrumentarium fiir den Kampf in Richtung Utopie sind.

Vergleicht man die zwei angedeuteten Visionen, so wird deutlich, dass sie
sich vor allem darin unterscheiden, welchen Stellenwert sie den Kategorien Frau
und Mann fiir das feministische Unternehmen zuweisen wollen. Wéhrend die
Realistinnen Frau und Mann zum tragfihigen Fundament einer geschlechterge-
rechten Welt erkldren, visieren die Nominalistinnen eine Welt an, in der die Ka-
tegorien Mann und Frau an symbolischer Relevanz eingebiifit haben.

Wie bereits angedeutet, konnen viele realistische Ansétze unter den Schirm
des Gerechtigkeitsfeminismus gebracht werden: Viele Realistinnen verstehen
sich als Anwiltinnen der Geschlechtergerechtigkeit zwischen Mann und Frau.
Weiterhin hat sich bereits gezeigt, dass das theoretische Vokabular (Mann/Frau),
auf das sie zuriickgreifen und anhand dessen sie eine positive Utopie entwerfen,
queere Identitdten als deviant erscheinen lédsst. Bringt man das Anliegen der No-
minalistinnen nun unter den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit, ldsst sich erken-
nen, dass den realistischen Begrifflichkeiten und ihrer Vision ein Gerechtig-
keitsproblem innewohnt. Gerechtigkeit bezieht sich auf die Anerkennung eines
abstrakten und deshalb ungeschlechtlichen Subjekts als vollberechtigter, freier
und gleicher Biirger. Die Verbiirgung dieser Gleichheit ist allerdings angewiesen
auf die substanzielle, gesellschaftlich geteilte (nicht lediglich rechtliche) Aner-
kennung aller Subjekte in fiir das Menschsein bedeutsamen Kompetenzen, Ei-
genschaften und Bediirfnissen. Die Anerkennung eines Individuums in diesen
genuin menschlichen Grofen ist die Grundlage sogenannter ,,intrinsischer” Ge-
rechtigkeit."

Es geht an dieser Stelle nicht darum, dass der Status des (formal geschlechts-
losen) freien und gleichen Rechtssubjekts einer sozialen Gruppe bislang vorent-

13 Vgl. Fricker 2007: 44ff.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 125

halten geblieben wire, sondern um die Frage, wie die epistemischen Begrifflich-
keiten, das theoretische Vokabular, anhand dessen wir die soziale Welt erfassen,
beschaffen sein muss, damit die Anerkennung von relevanter Partikularitat und
durch sie das allgemeine Gerechtigkeitsversprechen eingelost werden kann. Ich
mochte hier behaupten, dass eine Welt, die (Rechts-)Subjekte zwangsldufig in
Mainner und Frauen unterteilt und deren Anerkennungsgrammatik grundlegend
vom Geschlechterdualismus gepragt ist, von theoretischen Ressourcen regiert
wird, die Gerechtigkeit erschweren. Die Epistemik und Vision der Realistinnen
muss in Kauf nehmen, bestimmte soziale Gruppen auf ungerechte Weise zu be-
nachteiligen fiir eine Gleichheit zwischen den zwei dualistisch entworfenen Ge-
schlechtern. Ich mochte hier also die These vertreten, dass die Fixierung auf die
realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Grundlage ist, die auf
zwei unterschiedliche Weisen zu epistemischer Ungerechtigkeit fiihrt:

Erstens. Die Existenz als geschlechtliches und deshalb auch als begehrendes
Wesen ist eine wichtige anthropologische Konstante, die mit zentralen schutzbe-
diirftigen und -wiirdigen menschlichen Bediirfnissen einhergeht (unter anderem
die Schutzbediirftigkeit von sexueller Integritdt, sexueller Identitdt und freier
Partnerwahl). Findet Geschlechtlichkeit nur in Form von Mann und Frau recht-
lich verbuchte und institutionalisierte Anerkennung, drohen elementare Bediirf-
nisse von Menschen iibersehen und verletzt zu werden, die aus dem Raster der
Zweigeschlechtlichkeit herausfallen.

Es scheint mir offensichtlich zu sein, dass die begrifflichen Ressourcen zur
Erfassung von Erfahrungen rund um Geschlechtlichkeit fiir diejenigen, die aus
dem (normierenden) Raster der Zweigeschlechtlichkeit auf die eine oder andere
Weise herausfallen, in eben deren Unsichtbarkeit resultiert. Das kann dazu fiih-
ren, dass bestimmte Personengruppen aufgrund der auf die realistische Mann/Frau-
Unterscheidung reduzierten epistemischen Grundlagen entweder wichtige Erfah-
rungen im Zusammenhang mit ihrer geschlechtlichen Identitét selbst nicht an-
gemessen verstehen kénnen oder aber, dass sie diese nicht als schiitzenswert ein-
klagen konnen. Wenn etwa Transgender-Kinder im Bewusstsein aufwachsen,
krank zu sein (oder zumindest als krank betrachtet zu werden), sie medizini-
schen, therapeutischen und psychiatrischen MaBnahmen und Eingriffen ausge-
setzt werden, um ,,geschlechtsatypisches Verhalten zu unterbinden“", wird es
ihnen extrem erschwert, ein angemessenes Verstindnis von ihrer geschlechtli-

14 Zitat nach Chefarzt Klaus Beier, Charité Berlin in Oestreich 2011. Ein eindriickliches
und aktuelles Beispiel fiir das gesellschaftliche Unverstidndnis gegeniiber Transgen-
der-Personen und die weitreichenden Konsequenzen fiir die betreffenden Personen ist
die Geschichte der elfjdhrigen Alex. Siehe Oestreich 2011 und 2012.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | SIMONE MILLER

chen und auch begehrenden Identitdt zu entwickeln: Es fehlt schlicht der episte-
mische und soziale Raum, sich als heranwachsende Transgender-Person affirma-
tiv auf die eigene Identitit zu beziehen und sich ihr entsprechend zu geben. Als
Beispiel fiir die rechtliche Tragweite dieses epistemischen Problems kann die
fehlende rechtliche Grundlage fiir sexuelle Integritit von Intersex-Personen an-
gefiihrt werden: Aufgrund dieser fehlenden rechtlichen Grundlage werden bis
heute im frithkindlichen Alter operationelle Geschlechtsangleichungen vorge-
nommen, die hiufig nicht im Sinne der Heranwachsenden sind." In diesem Sin-
ne ist die realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Ressource,

«16 wahrscheinlich macht.

die ,,hermeneutische Ungerechtigkeit
Zweitens. Zweitens fiihren realistische Konzepte haufig zur Restabilisierung von
Herteronormativitit: Das realistische Vokabular stiitzt sich, wie oben bereits an-
gefuihrt, auf den als notwendig verstandenen Zusammenhang von Sex und Gen-
der. Wird die soziale Interpretation vom biologischen Geschlecht erneut riickge-
bunden an die reproduktive Funktion des geschlechtlichen Korpers, dann wird
Weiblichkeit und Ménnlichkeit wieder zur natiirlichen Verldngerung von Frau
und Mann. Wenn Gender als eine Funktion von Sex verstanden wird und Sex
Reproduktion sichert, dann impliziert Gender auf sozialontologischer Ebene eine
natiirliche Verwiesenheit der beiden dualistisch angeordneten Kategorien. Auf
diese Art und Weise wird Gender renaturalisiert und damit etwas Sozialpoliti-
sches ontologisiert. Ubernimmt man diesen doch etwas biologistischen Nexus
von Sex und sozialem Geschlecht, kauft man sich damit auch die ihm implizite
Heteronormativitit ein. Begehrensstrukturen, die nicht der sozialen Funktion ih-
res Geschlechts entsprechen, erscheinen dann als deviant. Dariiber hinaus entge-
hen auch diejenigen, die sich nicht ins Muster der Zweigeschlechtlichkeit pres-
sen lassen, der heraufbeschworenen Heteronormativitit nicht: Dadurch, dass
Dualismen, metaphorisch gesprochen, so funktionieren wie zwei Pole sich ge-
genseitig anziehender Magneten, bleibt zum einen nicht viel Platz fiir die Exis-
tenzen, die zwischen den Geschlechterpolen liegen, zum anderen werden diese —
einmal mit den sozialen Attributen der Mannlichkeit und Weiblichkeit verse-
hen — immer auch als Partikel gedacht, die sich dem magnetischen Feld der An-
ziehungskraft entsprechend ausrichten, sie werden in die Logik der heteronorma-
tiven Verweisungsstruktur eingebaut.

15 Erfreulicherweise wendet sich der deutsche Ethikrat in einer Stellungnahme vom
23. Februar 2012 gegen die Fortfithrung operationeller Eingriffe bei Intersex-Kindern.
Zur entsprechenden Publikation des Ethikrats vgl. Deutscher Ethikrat 2012.

16 Vgl. Fricker 2007: 147ff.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 127

Queere Personen sehen sich aufgrund ihres gesellschaftlich markierten
Queer-Seins hdufig intrinsischer Ungerechtigkeit ausgesetzt, wobei das wesent-
lich mit dem zentralen Stellenwert der implizit normierenden Kategorien Mann
und Frau fiir die soziale Praxis erkldrt werden muss. Sozial markierte Devianz ist
ein fruchtbarer Nahrboden fiir Ungerechtigkeit aufgrund von abwertenden Iden-
titdtszuschreibungen. Wire die Bedeutung des Frau- oder Mannseins fiir unter-
schiedliche soziale Praktiken von geringerer oder keiner Relevanz, béte sie sich
auch nicht dazu an, derart zum Schauplatz sozialer Anerkennung respektive Ab-
wertung gemacht zu werden. Das realistische Vokabular unterstiitzt also eine
epistemische Grundlage, aufgrund derer queere Minorititen hiufig ,,testimoni-

“ 17 ausgesetzt sind. Testimoniale Ungerechtigkeit bezeich-

aler Ungerechtigkeit
net die unbegriindete Infragestellung zentraler menschlicher Qualititen (bei-
spielsweise die Fahigkeit zu wissen und die Wahrheit zu sprechen) aufgrund von
abwertenden Identitétszuschreibungen, mit welchen askriptive soziale Gruppen
belegt werden. Diese Form der intrinsischen Ungerechtigkeit kann weitere ex-
trinsische Ungerechtigkeit nach sich ziehen.'®

An dieser Stelle zeigt sich, weshalb Mari Mikkolas Versuch, die Kategorie
Entmenschlichung fiir das feministische Unternehmen stark zu machen, interes-
sant ist, selbst wenn sie die Sex/Gender-Unterscheidung nicht iiberfliissig macht.
Die Anerkennung qua Mensch ist fiir manche unvereinbar mit einem dualisti-
schen Geschlechterverstdndnis und -regime, in dem man immer nur als Frau
oder Mann anerkannt werden kann — nidmlich mindestens fiir diejenigen, die we-
der Mann noch Frau sind und auch fiir jene, die den Implikationen dieses Re-
gimes nicht entsprechen (wollen).

Weil diese beiden Aspekte epistemischer Ungerechtigkeit mit den Begrift-
lichkeiten und der feministischen Utopie der Realistinnen einhergehen, pladiere
ich dafiir, die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung, die Gen-
der fiir feministische Anliegen strikten Vorrang vor Sex einrdumt, aufrechtzuer-
halten. Sie bietet das theoretische Werkzeug, die symbolische Bedeutung und die
praktische Relevanz des biologischen Geschlechts fiir gesellschaftliche Praxis
nicht vorschnell als gegeben zu betrachten und zu legitimieren. Weiterhin dient
sie auch als epistemische Ressource fiir queere Menschen, ihre eigene Identitét
zu verstehen und fiir Anerkennung zu kdmpfen. Der Streit um die epistemischen
Ressourcen des Feminismus macht nur dann Sinn, wenn er sich von der Praxis
informieren ldsst — und dann wird es auch moglich, ihn unter ethischen Ge-
sichtspunkten zu fithren. Ermiidend hingegen wird er dann, wenn es ihm einzig

17 Vgl. ebd. 9ff.
18 Vgl. ebd. 43ff. und den Beitrag Schweigen und institutionelle Vorurteile von Fricker
in diesem Band.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | SIMONE MILLER

und allein darum geht, die Welt moglichst umfassend unter Kategorien zu brin-
gen und dariiber die Frage aus dem Blick gerit, welche praktische Wirkung das
eine oder andere Konzept herbeifiihrt.

Wenn die von den Realistinnen angestrebte vollstindige Anerkennung als
Frau oder als Mann aus Griinden der Gerechtigkeit kein sinnvolles epistemisches
und normatives Fundament des Feminismus darstellen kann,19 stellt sich erneut
die Frage, worum wir eigentlich streiten. Es bedarf einer das feministische Un-
ternehmen anleitenden normativen Bezugsgrofe, die inklusiv genug ist, um vom
biologischen Geschlecht zu abstrahieren und lebensweltlich genug, um nicht ei-
nem riicksichtslosen Relativismus anheim zu fallen. Was den Nominalistinnen
fehlt, ist genau dieser normative Bezugspunkt, der die Utopie anleitet und sie
davor bewahrt, zum Sprachrohr von Verfechterinnen eines radikal relativistisch
gewendeten Kontingenztraums zu werden und ihre Position zu einem unrealisti-
schen Voluntarismus zu verflachen. Es bedarf einer Kategorie, die nicht nur
kompatibel mit Gerechtigkeit, sondern selbst schon in die Grammatik der Ge-
rechtigkeit eingelassen ist. Ich mochte hier vorschlagen, die nominalistische
Sex/Gender-Unterscheidung aus den oben dargelegten Griinden beizubehalten,
aber in den Dienst der normativ informierten Kategorie Selbstbestimmung zu
stellen. Uber den normativen Charakter des Selbstbestimmungsbegriffs hinaus
werde ich auBerdem weitere epistemische, praktische und gesellschaftstheoreti-
sche Vorziige dieses Konzepts fiir den Feminismus anfiithren. Dieser Vorschlag
hat propadeutischen Charakter, versteht sich also selbst als ein grober und vor-
laufiger Entwurf.

...ODER: WARUM SELBSTBESTIMMUNG?

Vor dem bisherigen Hintergrund ldge es nahe, Mikkolas Vorschlag aufzugreifen
und die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung fiir die Katego-
rie Entmenschlichung arbeiten zu lassen. Warum aber Selbstbestimmung und
nicht Entmenschlichung, wo ich doch dafiir argumentiert habe, dass die realisti-
sche Begrifflichkeit dazu fiihrt, dass bestimmten Menschen Unrecht zugefiigt
wird und dieses Unrecht eines ist, das qua Mensch erfahren wird? Der Vorzug

19 Die Begriffe ,,Gleichberechtigung® und ,,Geschlechtergerechtigkeit* bieten sich nicht
an, weil Gleichberechtigung einen zu starken Akzent auf die rechtliche Dimension des
feministischen Anliegens setzt und so die substanzielleren verschleiert. Geschlechter-
gerechtigkeit macht nur zwischen gegebenen Geschlechtern Sinn und nicht innerhalb

eines Geschlechts — auch das wire eine Verengung des feministischen Unternehmens.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 129

des Entmenschlichungsbegriffs liegt darin, dass er auf der Ebene fundamentaler
menschlicher Kompetenzen und Bediirfnisse angesiedelt ist. Das Unrecht an
Frauen und anderen Subjekten des Feminismus betrifft jedoch nicht immer die
Grundfesten menschlicher Existenz, soll aber trotzdem anklagbar sein. Die
Lohnungleichheit zwischen den Geschlechtern etwa kann nicht sinnvollerweise
unter den Begriff der Entmenschlichung gebracht werden: Frauen werden nicht
entmenschlicht, wenn sie finanziell benachteiligt werden. Vielleicht konnte man
herausstellen, dass Lohnungleichheit entlang der Geschlechtszugehorigkeit indi-
rekt etwas mit Entmenschlichung zu tun hat; der Zusammenhang wire aber ein
stark vermittelter. Der Versuch, den Begriff der Entmenschlichung fiir die ganze
Bandbreite feministischer Anliegen in Anschlag zu bringen, wiirde meines Er-
achtens zu einer rhetorischen Aufweichung des Konzepts fithren und ihm damit
auf empfindliche Weise politische Durchschlagkraft nehmen. Gleichzeitig
scheint mir aber die Verbindung von Selbstbestimmung und Entmenschlichung
offensichtlich und relevant zu sein: Selbstbestimmung ist ein genuin menschli-
ches Vermdgen, das fiir all diejenigen, die es potenziell ausbilden kénnen, unter
Schutz gestellt und gefordert werden soll. In diesem Sinne ist das Selbstbestim-
mungskonzept perfektionistisch und sein Perfektionismus griindet sich auf eine
aufkldrerische Vorstellung des Menschlichen. Gleichzeitig darf das theoretische
Jonglieren mit der Kategorie Selbstbestimmung natiirlich nicht dazu fithren, dass
nicht zur Selbstbestimmung fahige Menschen entmenschlicht werden. Selbstbe-
stimmung und Entmenschlichung stehen also in einem doppelten und ambivalen-
ten Zusammenhang: Einerseits bezieht Selbstbestimmung seine normative Kraft
aus einer kontingenten und perfektionistischen Auffassung dariiber, was es be-
deutet, Mensch zu sein; andererseits kann genau diese normative Interpretation
des Menschseins zur entmenschlichenden Bedrohung fiir diejenigen werden, die
aus unterschiedlichen Griinden der Selbstbestimmung nicht fihig sind. Diese
Gefahr gilt es auszurdumen: Wichtig, auch fiir das feministische Anliegen, ist es
deshalb, Selbstbestimmung lediglich als eine normative Grofle zu begreifen, die
fiir die menschliche Existenz von Wert ist. Ich méchte allerdings dafiir argumen-
tieren, dass ihr ein fiir den Feminismus zentraler Stellenwert zukommt. Warum?
Um diese Frage beantworten zu kénnen, sollten wir uns zunéchst ansehen, was
Selbstbestimmung eigentlich bedeutet und was ihre Ermoglichungsbedingun-
gen sind.

Das aktuelle Verstdndnis von Selbstbestimmung, hier synonym mit persona-
ler Autonomie gebraucht, meint die Fahigkeit, einen eigenen funktionstiichtigen
Willen zu entwickeln und ihm gemdB zu handeln. Diese Fahigkeit ist dem Men-
schen nicht so beigegeben, wie dem Fisch das Schwimmen, sie muss vielmehr
als Vermogen betrachtet werden, das ein Mensch in Abhéngigkeit giinstiger Um-

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | SIMONE MILLER

stinde entfalten kann. Es lassen sich direkte und indirekte Kompetenzkriterien
von Selbstbestimmung ausmachen, die wiederum ein Licht auf ihre Ermogli-
chungsbedingungen werfen. Die direkten Kompetenzkriterien betreffen die Fa-
higkeit einer Person, sich ihre Willensinhalte immer wieder klar zu machen,
iibergeordnete Anliegen, Wiinsche und Interessen auszubilden, sich mit diesen
zu identifizieren, diese dazu einzusetzen, Praferenzen zu setzen und mit inneren
Widerspriichen umzugehen. Diese Kompetenz ist wesentlich praktisch: Sie be-
trifft die Fahigkeit, auf die Herausforderungen der jeweiligen Lebenssituation
dem eigenen Willen geméBe Antworten zu finden — auch dann, wenn man sich
in seiner positiven Freiheit beschnitten sieht, das heiflt, wenn man dazu gezwun-
gen ist, auf (gewaltsame) Beschrinkungen seines Handlungsspielraums zu rea-
gieren. Die indirekten Kompetenzkriterien liegen in den psychischen Vorausset-
zungen zur Ausbildung der direkten begriindet: Eine Person muss sich als
kompetente Autorin ihres eigenen Lebens begreifen, um einen eigenen Willen
entwickeln und aufrechterhalten zu konnen. Dieses Selbstverstindnis ist an-
spruchsvoll: Es setzt ein beachtliches Maf3 an Selbstrespekt, Selbstwertgefiihl
und Selbstvertrauen — kurz Selbstachtung — voraus. Selbstrespekt ist insofern ei-
ne Voraussetzung von personaler Autonomie, als man sich als legitime Urhebe-
rin sinnvoller Handlungsgriinde und als gleichberechtigte Teilnehmerin an Aus-
einandersetzungen verstehen konnen muss, um selbstbestimmt zu sein. Unser
Selbstwerzgefiihl ist einer Form semantischer Verletzlichkeit iiberantwortet und
damit von den epistemischen Voraussetzungen einer Gesellschaft iiberformt:
Wie wir unsere eigene soziale Identitdt und unseren Lebensstil verstehen und
bewerten, hangt von den hermeneutischen Ressourcen ab, die uns von unserer
sozialen Umwelt dazu an die Hand gegeben werden. Koénnen wir unsere soziale
Identitdt nicht affirmieren, konnen wir unser Leben auch nicht selbstbestimmt
gestalten. Selbstvertrauen schlieflich meint die Fahigkeit, auf unsere eigenen
Gefiihle, Wiinsche, Impulse und Anliegen zu vertrauen und einen offenen Zu-
gang zu ihnen zu besitzen. Jemand, der sich nicht auf sich einlassen kann, der ein
entfremdetes Verhiltnis zu sich hat, sieht sich ebenfalls daran gehindert, seine
Lebenssituation in seinem eigenen Sinne in die Hand zu nehmen.*

Uber diese psychosozialen Bedingungen hinaus, wird der Rahmen, innerhalb
dessen Selbstbestimmung praktiziert werden kann, natiirlich auch von im klassi-
scheren Sinne politischen Voraussetzungen gefordert oder begrenzt (oder gar
génzlich zerstort): Eine Gesellschaft muss ihren Mitgliedern fiir die Ausiibung
von Selbstbestimmung negative Freiheiten gewéhren (beispielsweise Freiheit vor
Willkiir) und positive Freiheiten unterstiitzen (beispielsweise Freiheit als effekti-
ver Zugang zu Bildung). Die politische Verfasstheit einer Gesellschaft bestimmt

20 Vgl. Anderson/Honneth 2004: 133ff., Mackenzie 2000:139ff.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 131

mafgeblich, tiber welchen Grad an Wahl- und Handlungsfreiheit eine Person
verfiigt. Welche Freiheitseinschrinkungen als legitim empfunden werden, ist
zweifelsfrei Sache gesellschaftlicher Auslegung und Kémpfen unterworfen. Das
bedeutet aber nicht, dass es ob der Kontingenz des Selbstbestimmungsbegriffs
keine Anhaltspunkte fiir emanzipatorische oder aber reaktiondre Auslegungen
gibt, sondern vielmehr, dass die gesellschaftliche Vertiefung und Erweiterung
des Verstdndnisses von Selbstbestimmung und ihren Voraussetzungen immer
soziale Errungenschaften sind, die zerbrechlich bleiben.

Wir sehen also, dass die Kategorie Selbstbestimmung eine zutiefst relationa-
le ist: Personale Autonomie ist ein individuelles Vermogen, das in intersubjekti-
ven Zusammenhidngen ausgebildet, vereitelt oder sogar zerstort werden kann.
Dementsprechend sind ihre Ermoglichungsbedingungen auch sozialer Natur, und
da es sich hier um ein normatives Konzept handelt, besitzen sie dariiber hinaus
ethischen Gehalt: Weil Selbstbestimmung als fiir das menschliche Leben, so-
wohl in ethischer als auch in politischer Hinsicht, von zentraler Bedeutung er-
scheint, bedeutet es ein intrinsisches Unrecht, in seiner Selbstbestimmungsfahig-
keit verletzt zu werden. Selbstbestimmung ist auf diese Weise in die Grammatik
der Gerechtigkeit eingelassen.

Was macht nun Selbstbestimmung zu einer attraktiven Idee fiir den Femi-
nismus? Ich werde dafiir argumentieren, dass sowohl epistemische und prakti-
sche als auch gesellschaftstheoretische Griinde fiir ihre Attraktivitdt sprechen.
Die praktischen konnen unter die Schlagworter Inklusivitit und Integrationskraft
fiir das feministische Unternehmen gebracht werden, die gesellschaftstheoreti-
schen auf die Nenner Relationalitit und Normativitit. Ich werde mich im Fol-
genden erst den epistemischen und den praktischen Argumenten, anschlieBend
den gesellschaftstheoretischen zuwenden.

Selbstbestimmung ist zum einen eine inklusive Kategorie, zum anderen trifft
sie das Herz des feministischen Anliegens. Inklusiv ist sie insofern, als sie nicht
auf ein realistisches Verstindnis des Zusammenhangs von Sex und Gender und
des Subjekts des Feminismus angewiesen ist. Dadurch, dass sie keine Annahmen
dariiber treffen muss, welche symbolische Bedeutung und Relevanz Geschlecht-
lichkeit fiir soziale Praktiken unterschiedlicher Art zukommt bzw. zukommen
soll, erhilt sie einen theoretischen Raum, innerhalb dessen fiir Transformation
zugunsten von Gerechtigkeit und Inklusivitidt gestritten werden kann. Selbstbe-
stimmung ist ein von der Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts abstra-
hierendes Konzept, das aber in Verbindung mit Gender trotzdem die Spezifik
des Selbstbestimmungsdefizits der jeweilig betrachteten Gruppe erfassen kann —
das ist der epistemische Vorteil des Begriffs. Inklusiv ist sie aber noch in einem
anderen, einem integrativen Sinn: Ich vertrete hier die These, dass Selbstbe-

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | SIMONE MILLER

stimmung immer noch eines der zentralsten feministischen Anliegen ist und
zwar fur alle sozialen Gruppen und theoretischen Stromungen, die in Verbin-
dung mit dem Anliegen des Feminismus gebracht werden konnen oder sich ihm
selbst zurechnen.

Das erklirte historische und praktische Interesse feministischer Theorie ist
die Emanzipation von Frauen. Dank der Entdeckung des Gender-Konzepts geht
es vielen Stimmen innerhalb des Feminismus heute nicht mehr nur um Men-
schen mit weiblichem Geschlecht, sondern auch um Minderheiten, die aufgrund
ihrer Geschlechtszugehorigkeit, ihrer sexuellen Identitdt oder ihrer sexuellen
Orientierung Benachteiligungen erfahren. Mit dem Aufkommen des Gender-
Konzepts hat sich nicht nur das Subjekt des Feminismus ausdifferenziert, son-
dern auch seine Forderungen: Dem Feminismus geht es nicht mehr nur darum,
gegen die (rechtliche) Diskriminierung von Frauen zu kdmpfen, sondern er ist
fiir die vielfachen subtilen und produktiven Funktionsweisen von Macht insge-
samt sensibel geworden. Er hat seinen Blick geschérft fiir den Einfluss von Sozi-
alisation und Geschlechternormen, von Koérperpraktiken und Identititszuschrei-
bungen, fiir die Produktion und Stabilisierung problematischer und oft intersek-
tionaler Ungleichheiten entlang von Sex und Gender. Gleichwohl kénnen die
Forderungen noch immer als Kampf um Selbstbestimmung verstanden werden —
die beschriebene Entwicklung spiegelt eine sukzessive ErschlieBung des Ter-
rains moglicher Selbstbestimmung, nicht aber eine Verschiebung der politischen
Motivation des Feminismus. Noch heute geht es darum, dass Frauen und queere
Minoritéten fiir (vollstdndige) Selbstbestimmung kdmpfen in Bezug auf ihren ei-
genen Korper, auf intime Beziehungen, auf den eigenstindigen Zugang zu iiber-
lebensnotwendigen und anderen Ressourcen, auf die Wahl des Berufs und die
Behandlung am Arbeitsplatz, auf ihre quantitative und symbolische Reprisenta-
tion in der gesellschaftlichen Offentlichkeit.

Dass nicht jedes feministische Anliegen unter dem expliziten Banner der
Selbstbestimmung vorgetragen wird, heif3t nicht, dass es nicht in seinem Namen
stattfindet: Selbst die Forderungen nach und die Bemithungen um eine Trans-
formation der symbolischen Reprisentation von Frauen und des Weiblichen in
der sozialen Imagination (in den prominenten Medien, in géngigen Auffassun-
gen und Narrativen, in der Ideengeschichte und Theorie) kann als wesentlicher
Bestandteil des Kampfes um Selbstbestimmung verstanden werden. Denn die
genannte vorurteilsbehaftete und unzuldngliche Reprisentation von Frauen und
queeren Minoritdten wird aufgrund ihrer negativen Konsequenzen fiir die Betref-
fenden zum Gegenstand des feministischen Engagements gemacht und nicht aus
rein epistemischen Griinden: Der Feminismus ist eben kein rein philosophisches
oder gar dsthetisches, sondern ein politisches Unternehmen, das seine Kapazita-

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 133

ten bislang auf politisch bedeutsame Inhalte verwendet hat. Fragen wir uns, wo-
rin die politischen Probleme des doppelten Reprisentationsmankos bestehen,
scheint folgende Antwort nahezuliegen: Verzerrende Vorstellungen dariiber, was
es bedeutet, Frau zu sein und/oder iiber das Weibliche fithren dazu, dass Frauen
in bestimmten Kompetenzen abgewertet und auf andere verpflichtet werden. In
der Konsequenz wird ihnen dadurch der Zugang zu bestimmten, meist sozial an-
gesehenen gesellschaftlichen Bereichen und Giitern erschwert und ihre Uber-
nahme weniger honorierter Aufgaben naturalisiert. Eine so strukturierte Umwelt
erschwert die Selbstbestimmung von Frauen, indem sie ihre Wahlfreiheit erheb-
lich beeintrachtigt. Die Einschrankung der Wahlfreiheit entsteht dabei einerseits
durch die Zuschreibung vorurteilsformiger Identititskategorien durch andere,
andererseits auch durch die Selbstidentifizierung von Frauen mit diesen Zu-
schreibungen. In dhnlicher Weise kann die oben genannte Problematik, die sich
Transgender- und Intersex-Personen stellt, entschliisselt werden: Wenn der Zu-
gang zu Selbstwertgefithl und zu angemessenen hermeneutischen Ressourcen,
die fiir das Verstidndnis eigener Erfahrungen erforderlich sind, beeintrichtigt ist
und/oder zentrale menschliche Bediirfnisse (hier sexuelle Integritdt) deshalb
nicht geschiitzt sind, fehlen zentrale Voraussetzung zur Entfaltung von Selbstbe-
stimmung. Der Grund, warum Feministinnen die Ebene der Reprisentation zum
Gegenstand machen, kann und sollte also durchaus auf den Nenner der Be-
schneidung von Selbstbestimmung gebracht werden.

Uber ihre Vorziige der Inklusivitit und Zentralitit hinaus, verschrinkt die
Komplexitit der relationalen Erméglichungsbedingungen von Selbstbestimmung
den Feminismus mit einer normativ-gesellschaftstheoretischen Perspektive und
entspricht dadurch der Vielfiltigkeit feministischer Problemlagen.

Die Kategorie Selbstbestimmung hat den Vorteil, sowohl zur Thematisierung
von akteursgebundener als auch von struktureller Macht dienlich zu sein und
gleichzeitig schon den normativen Parameter zu setzen, anhand dessen sich der
jeweilige Machteffekt problematisieren ldsst. Rein strukturell ist Macht dann,
wenn Einfluss auf das Handeln eines Akteurs genommen wird, wobei die Ein-
flussnahme nicht eindeutig einem oder mehreren identifizierbaren Akteuren zu-
gewiesen werden kann, gleichzeitig aber partikulare Interessen bedient. In die-
sem Sinne sind etwa die gesellschaftlich wirkméachtigen Ideen dariiber, was es
bedeutet Mann, Frau, Transgender, Schwuler und so weiter zu sein eine Form
struktureller Macht. Akteursgebundene Macht hingegen ist das Vermégen eines
Akteurs (Person oder Institution) vor dem Hintergrund der gegebenen sozialen
Ordnung das Handeln eines anderen in seinem Sinne zu steuern. Akteursgebunde
Macht betrifft eine ganze Bandbreite von fiir den Feminismus bedeutsamen Phé-
nomenen, unter ihnen zum Beispiel hdusliche Gewalt und diskriminierende Ein-

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | SIMONE MILLER

stellungspolitik. Machteffekte, die niemanden in ihrer Selbstbestimmung ein-
schranken oder die Voraussetzungen ihrer Autonomie unterwandern, scheinen
zundchst harmlos zu sein und bieten keinen Anlass von feministischer Seite pro-
blematisiert zu werden.

Autonomie ist eine Frage des Grades — man kann in verschiedenen Bereichen
seines Lebens unterschiedlich autonom sein — und sie ist ein zerbrechliches
Vermogen. Dass Selbstbestimmung weder eine fiir alle Lebensbereiche notwen-
dig ungebrochene GréBe sein muss, noch eine Errungenschaft ist, die man ein-
mal erlangt und dann nicht mehr verliert, erlaubt es zum einen, unterschiedliche
Autonomieverluste differenziert zu bewerten, zum anderen ihre psychische Di-
mension in Abhédngigkeit von sozialen Verhiltnissen zu betrachten. Die Selbst-
bestimmung von Anke kann zum Beispiel eingeschrankt sein, weil sie gegen ih-
ren Willen unter dem Diktat eines anderen oder eines autoritdren Regimes steht,
genau wie Berta sich in ihrer Selbstbestimmung beschnitten sehen kann, weil sie
sich selbst und anderen Frauen weniger Kompetenz in ihrem Berufsfeld zurech-
net als Ménnern. Ankes Selbstbestimmung ist auf globale und offensichtliche
Weise eingeschrinkt, wohingegen Berta auf lokale (Berufsfeld) und subtile Art
an einem Selbstbestimmungsdefizit leidet. Aus feministischer Perspektive rele-
vante Probleme aus dem Blickwinkel der Selbstbestimmung zu betrachten,
gibt einem also die Moglichkeit an die Hand, unterschiedliche Qualitdten von
Heteronomie zu analysieren und sie begrifflich in ein Verhéltnis zu einander
zu setzen.

In liberalen Gesellschaften westlichen Typs spiegeln sich die rechtlich ver-
ankerten Freiheiten, zumindest die negativen, in den Lebensrealititen der meis-
ten (aber keineswegs aller) Frauen und Queers. Es kann allerdings keine Rede
von der Verwirklichung der Emanzipation sein. Wo Verfassung und Verfas-
sungswirklichkeit eine grofle Diskrepanz aufweisen, bedarf es nicht nur der Un-
tersuchung von Mikrostrukturen und deren Verflechtungen, sondern auch einer
phéanomenologischen Perspektive auf die Erfahrungswelten der in sie involvier-
ten Subjekte, die gleichzeitig normativ informiert ist. An dieser Stelle erweist
sich der Vermogenscharakter von Selbstbestimmung als hilfreich. Die Fragilitit
der oben genannten, indirekten Voraussetzungen von personaler Autonomie
macht die psychische Dimension von Selbstbestimmung sichtbar. Auch Selbst-
achtung ist ein soziales Gut, dessen Zugang fiir bestimmte Gesellschaftsgruppen
auf diverse Art und Weise erschwert werden oder versperrt sein kann. Herauszu-
finden fiir wen und auf welche Weise Selbstachtung ein uneingeldstes Verspre-
chen bleibt und nach Moglichkeiten der Einlosung zu fragen, scheint mir ein
wichtiges Anliegen des derzeitigen Feminismus zu sein und das relational

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 135

angelegte Selbstbestimmungskonzept dabei ein sinnvoller Blickwinkel und
Wegweiser.

Eine wichtige feministische Sorge betrifft des Weiteren die widerspruchslose
Anpassung von Frauen und Queers an sexistische Ideologie. Die Ausbildung von
herrschaftsformigen Préferenzen soll aus feministischer Perspektive identifizier-
bar und kritisierbar sein, ohne aber dabei in patriarchaler Geste unzihligen Frau-
en und Queers per Ferndiagnose abzusprechen, ihr eigenes Interesse zu kennen
und zu vertreten. Auch hier scheint mir ein differenziertes Selbstbestimmungs-
konzept einen wichtigen Dienst zu leisten: Wenn jemand begriinden kann, wa-
rum sie sich fiir ihren teilweise oder weitgehend heteronomen Lebensstil ent-
schieden hat und glaubhaft machen kann, dass sie ihn weiterhin bejaht, muss es
als Verletzung ihrer Autonomie verstanden werden, wenn andere sie ,zu ihrem
eigenen Wohl® daran hindern, ihn fortzusetzen. Gleichzeitig gebietet der Blick
auf die voraussetzungsvollen Erméglichungsbedingungen von Selbstbestimmung
eine soziale Ordnung, die alles daran setzt, soziale Praktiken und Lebensformen
zu ermoglichen, die alle Menschen gleichermallen darin unterstiitzen, ein gebiih-
rendes Maf} an Selbstachtung zu etablieren. Sich als kompetente Autorin des ei-
genen Lebens mit wertvollen Bediirfnissen und bedeutsamen Interessen zu ver-
stehen, scheint mir die beste Voraussetzung dafiir, unterdriickerische Ideen und
Lebensstile abzulehnen. In diesem Sinne ist das Konzept personaler Autonomie
weder blind noch riicksichtslos in Bezug auf herrschaftsformige Priaferenzen und
bietet Moglichkeiten, geeignete Mittel fiir deren Transformation in den Blick zu
ricken.

Unvoreingenommen ist das Konzept der Selbstbestimmung zu guter Letzt in
Bezug auf bestimmte Lebensentwiirfe, kann aber als Kritik bestimmter Lebens-
formen fungieren: Wenn Lebensformen bestimmten Menschen systematisch die
Etablierung und Ausiibung von Selbstbestimmung erschweren oder verbieten,
sind sie zweifelsfrei kritikwiirdig. Ein Beispiel hierfiir wére eine Familienkon-
struktion, die Frauen ihren Platz im Haushalt a priori zuweist. Gleichzeitig kann
der Selbstbestimmungsbegriff aber auch dazu dienen, unkonventionelle Lebens-
stile vor den Ubergriffen konservativer Sittlichkeitsvorstellungen zu schiitzen.
Gerade mit Blick auf die gesellschaftliche Achtung, die beispielsweise zahlen-
méfBig unterlegene und eher uniibliche Partnerkonstellationen und Genderper-
formances oft erfahren, ist dieser Punkt von Belang.

Es lieBen sich noch mehr Griinde dafiir anfiihren, warum Selbstbestimmung
ein geeignetes theoretisches Konzept fiir das feministische Unternehmen ist.
Wichtig herauszustellen war mir hier vor allem, dass das Selbstbestimmungs-
konzept den Vorteil bietet, selbst Gegenstand gegenwirtiger Gerechtigkeitskon-
zeptionen zu sein: Weil Selbstbestimmung als zentrales menschliches Vermogen

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | SIMONE MILLER

aufgefasst wird, kann die Verletzung eines Menschen in diesem Vermdgen als
intrinsische Ungerechtigkeit verstanden werden. Das heiflt, der Kampf um
Selbstbestimmung ist immer auch ein Kampf um Gerechtigkeit und besitzt des-
halb nicht nur politische Schlagkraft, sondern auch ein normatives Profil, das der
hier vertretenen nominalistischen Position sozialphilosophischen Boden unter
die FiiBe geben kann. Das Konzept ist auch deshalb aus ethisch-epistemischen
Griinden sinnvoll, weil es nicht auf eine fixierte Vorstellung der sozialen Bedeu-
tung von Geschlechtlichkeit und ihrer Relevanz fiir unterschiedliche soziale
Praktiken rekurrieren muss, zugleich aber unter Riickgriff auf das Gender-Kon-
zept die Besonderheit der Selbstbestimmungsdefizite unterschiedlicher askrip-
tiver Gruppen zu fassen bekommt. Besonders wichtig im Zusammenhang dieses
Pladoyers fiir das Selbstbestimmungskonzept ist natiirlich seine praktische Integ-
rationskraft fiir das feministische Anliegen, die mir recht offensichtlich zu sein
scheint und fiir die ich argumentiert habe. Ich habe auBerdem darauf hingewie-
sen, dass Selbstbestimmung aufgrund ihrer komplexen relationalen Ermogli-
chungsbedingungen eine gesellschaftstheoretischen Perspektive offnet, die fiir
feministische Anliegen von Bedeutung ist.

Wenn man aus den angefiihrten ethischen (und/oder anderen) Griinden, die
Ubernahme des realistischen Geschlechterverstindnisses und -vokabulars ab-
lehnt, verschirft sich das Problem der Vermittlung von Theorie und Praxis wie-
der: Die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung von Geschlecht ist weit entfernt
davon, zwischen Sex und Gender zu unterscheiden und noch weiter davon, Gen-
der und seine Relevanz als gesellschaftlich transformierbar zu verstehen. Von
grofer Bedeutung ist deshalb der Streit fiir mehr Sichtbarkeit von alternativen
Lebensrealitidten und Praktiken und fiir mehr Diskussion um eine Einrichtung
der Gesellschaft, die die Vielfalt von Sex und Gender besser beriicksichtigt — an-
fangen lésst sich da schon bei so Banalem wie der Einrichtung von Toiletten und
offentlichen Fragebogen. Anstatt die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung fiir
die Philosophie fruchtbar zu machen, scheint es mir also sinnvoller zu sein, die
feministische Theoriedebatte fiir die breitere gesellschaftliche Offentlichkeit ver-
standlich und zugénglich zu machen. Zu problematisieren gilt es hier aber nicht
nur den peripheren Standpunkt der feministischen Debatte in der breiteren Of-
fentlichkeit, sondern auch die Position queerer Anliegen, die innerhalb der femi-
nistischen Theorie wieder in die Peripherie gedringt zu werden drohen. In die-
sem Sinne sollte die feministische Philosophie ihre Hoffnung auf eine gerechte
und utopische Praxis ernster nehmen und ihre theoretischen Ressourcen nach
praktischen Anliegen ausrichten; sie sollte ihre Aufmerksamkeit dorthin richten,
wo Praxis uns Ansétze fiir ein Anderstun lehren kann und uns praktische Griinde
daftir aufgibt. Dieser doppelte Zusammenhang von Theorie und Praxis und mit

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 137

ihm die angedeutete zweifache Peripherie zum Gegenstand zu erheben, ist viel-
leicht ein kleiner Schritt in Richtung einer Verschiebung des Zentrum-Periphe-
rie-Verhéltnisses innerhalb von Theorie und Praxis.

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | SIMONE MILLER

LITERATUR

Alcoff, Linda (2006): Visible Identities, Oxford.

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing,
Oxford.

Haslanger, Sally (2003): Social Construction: The ,,Debunking Project®, in: Fre-
derick Schmitt (Hg.), Socializing Metaphysics, Lanham.

Landweer, Hilge (1994a): Ein blinder Fleck in der sex/gender-Debatte, in: The-
resa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen. Zur institutionellen Rede
von Geschlecht, Frankfurt a. M., S. 147-176.

Dies. (1994b): Jenseits des Geschlechts? Zum Phdanomen der theoretischen und
politischen Fehleinschédtzung von Travestie und Transsexualitét, in: Institut
fur Sozialforschung/Frankfurt (Hg.), Geschlechterverhdiltnisse und Politik,
Frankfurt a. M., S. 139-167.

Mackenzie, Catriona (2000): Imagining Oneself Otherwise, in: Catriona Mac-
kenzie/Natalie Stoljar (Hg.) Relational Autonomy. Feminist Perspectives on
Autonomy, Agency, and the Social Self, Oxford.

Mikkola, Mari (2011a): Ontological Commitments, Sex and Gender, in: Char-
lotte Witt (Hg.), Feminist Metaphysics. Explorations in the Ontology of Sex,
Gender and the Self, Dordrecht/Heidelberg/London/New York, S. 67-85.

Stoljar, Natalie (1995): Essence, Identity and the Concept of Woman, in: Philo-
sophical Topics 23, S. 261-293.

Witt, Charlotte (2011): The Metaphysics of Gender, Oxford.

Young, Iris Marion (1997): Gender as Seriality: Thinking about Woman as a So-
cial Collective, in: dies., Intersecting Voices, Princeton.

ONLINE-QUELLEN

Anderson, Joel/Honneth, Axel (2004): Autonomy, Vulnerability, Recognition,
and Justice siehe: http://phil.uu.nl/~joel/research/publications/Anderson-
Honneth_Vulnerability.pdf vom 30.05.2012.

Deutscher Ethikrat (2012): Stellungnahme Intersexualitdt vom 23.02.2012 siche:
http://www .ethikrat.org/dateien/pdf/stellungnahme-intersexualiaet.pdf

Mikkola, Mari (2011b): Feminist Perspectives on Sex and Gender, in: Standford
Encyclopedia of Philosophy siehe: http://plato.stanford.edu/entries/feminism-
gender/ vom 30.05.2012.

Oestreich, Heide (2011): Alex soll in die Psychiatrie, in: taz.de vom 23.03.2011
siche: http://www.taz.de/!90229/

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 139

Oestreich, Heide (2012): Wer wollte das rosa Einhorn?, in: taz.de vom
19.01.2012 siche: http://www.taz.de/Transsexualitaet-im-Kindesalter/
185899/

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:15:46.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

