
Der Streit um die feministische Utopie, oder: 
Warum Selbstbestimmung? 

SIMONE MILLER 
 
 
 
Dieser Artikel möchte die Debatte zwischen Realistinnen1 und Nominalistinnen 
in der Absicht in den Blick nehmen, die Relevanz dieses begrifflichen Streits für 
die jeweils angestrebte feministische Intervention und Utopie hervorzukehren. 
Der Streit zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen bezieht sich in 
erster Linie auf die Grundbegrifflichkeiten, auf die der Feminismus sein Unter-
nehmen stützen soll. Während die Realistinnen Gründe für die Untrennbarkeit 
von Sex und Gender anführen und vor diesem Hintergrund für ein „Frau/Mann-
Vokabular“ optieren, stehen die Nominalistinnen für eine strikte Trennung von 
Sex und Gender ein und setzen auf ein klares Gender-Primat mit Blick auf die 
Verfolgung feministischer Anliegen. Ich werde zeigen, dass Nominalistinnen 
und Realistinnen zwei unterschiedliche Visionen einer geschlechtergerechten 
Welt zeichnen und dementsprechend auch differente theoretische und politische 
Anliegen verfolgen. Weiterhin werde ich dafür argumentieren, dass die nomina-
listische Position der realistischen aus Gründen der Gerechtigkeit vorzuziehen 
ist. Gleichzeitig werde ich aber auch darauf hinweisen, dass der nominalistischen 
Position ein normativer Bezugspunkt fehlt, der unentbehrlich dafür ist, die Kon-
turen der feministischen Utopie tatsächlich klar zu umreißen. Ich werde deshalb 
vorschlagen, die Sex/Gender-Unterscheidung in den Dienst der Kategorie Selbst-
bestimmung zu stellen, deren theoretische und praktische Vorzüge ich für das 
feministische Unternehmen herausstellen werde.  
 
                                                             
1 Ich verwende im Folgenden durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung, weil 

es sich mehrheitlich um Frauen handelt. Damit sollen aber ausdrücklich alle Gender 
mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | SIMONE MILLER 

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE 
 
Dreh- und Angelpunkt der mit harten Bandagen gefochtenen Debatte um die 
Sex/Gender-Unterscheidung ist die Frage danach, ob man die Kategorien Frau 
und Mann zum grundlegenden Instrumentarium feministischer Theoriebildung 
und politischer Intervention machen sollte und aus welchen Gründen (nicht). Die 
beiden ursprünglichen Extrempositionen2 der Debatte lassen sich interessanter-
weise auf denselben Nenner bringen, allerdings unter spiegelbildlichen Vorzei-
chen: Wo das radikal-konstruktivistische Extrem davon ausging, dass Gender 
Sex vereinnahmt (Gender = Sex), appelliert das gender-realistische Extrem da-
für, Gender als die direkte soziale Verlängerung von Sex zu verstehen (Sex = 
Gender). 

Aktuell finden sich kaum noch Positionen, die versuchen, die materiale 
Grundlage von Geschlecht gänzlich im Diskurs aufzulösen. In diesem (zweifel-
haften) Sinne wurden die frühen Schriften Judith Butlers oft ausgelegt und kont-
rovers diskutiert. Weil also heute nur noch wenige die recht unplausible These 
vertreten würden, es gäbe überhaupt keine körperlichen und leiblichen Grundla-
gen von Geschlecht, die dem deterministisch verstandenen Einfluss der sozialen 
Ordnung enthoben blieben, lässt sich die aktuelle Kontroverse um die Sex/Gen-
der-Unterscheidung unter etwas verschobenen Vorzeichen darstellen: Die Rea-
listinnen stimmen in der Annahme überein, dass es bestimmte Eigenschaften und 
Erfahrungen gibt, die Frauen qua Frau und Männer qua Mann miteinander teilen. 
Diese Gemeinsamkeiten unter Frauen und Männern haben, dieser Position zu-
folge, notwendigerweise mit dem biologischen Geschlecht zu tun, wobei für die-
sen notwendigen Zusammenhang unterschiedliche Argumente angeführt werden. 
Eine klassische Begründung3 rekurriert auf die Fortpflanzungsfunktion von Ge-
schlecht: Weil erst die zwei verschiedenen biologischen Körper Fortpflanzung 
ermöglichen und weil Fortpflanzung die soziale Funktion von Geschlecht ist, 
sind die Kategorien Mann und Frau solange gesellschaftlich notwendig, bis Re-
produktion vom Zutun von Männern und Frauen unabhängig gemacht wird – bis 

                                                             
2 Es ist der Kürze des Artikels geschuldet, dass die Gegenüberstellung der opponieren-

den Positionen sehr simplifizierend und idealisierend vorgehen muss und der Kom-
plexität der meisten Beiträge dementsprechend leider nicht gerecht wird. Ich erlaube 
mir dieses holzschnittartige Vorgehen nur, um das zentrale Anliegen des Artikels vor-
bringen zu können. Ein guter Überblick über die aktuelle Sex/Gender-Debatte findet 
sich in Mikkola 2011b.  

3 Aktuell zum Beispiel von Witt angeführt, vgl. Witt 2011. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 119 

sich die Gesellschaft per Klonung reproduziert.4 Soziale Gender-Normen fußen, 
nach dieser Argumentation, auf den unterschiedlichen Fortpflanzungsrollen, 
sprich auf Sex. Sex und Gender lassen sich dann zwar noch analytisch voneinan-
der unterscheiden, die Unterscheidung ist aber keine substanzielle. Witt schreibt 
etwa: „Although I do not think that there is a bright line distinction between sex 
and gender, the distinction is useful in explaining the difference between the 
biological function of reproduction and the socially mediated reproductive 
function“.5  

Ein anderes Argument für die Gemeinsamkeiten unter Frauen qua Frau 
nimmt seinen Ausgangspunkt bei der Gesellschaft: Was Frauen verbindet, sind 
typische Gender-Erfahrungen. Diese spezifischen Erfahrungen rekurrieren aber 
immer schon auf Sex, weil die gesellschaftlichen Auffassungen von Geschlecht 
keine Unterscheidung zwischen Sex und Gender kennen. Weil also die Gemein-
samkeiten unter Frauen bereits auf Sex fußen, mache es nicht viel Sinn, Gender 
von Sex zu entkoppeln.6 Vielerorts wird außerdem betont, dass Frauen auf-
grund ihrer Körperlichkeit und ihren Körperfunktionen spezifische leibliche 
und soziale Erfahrungen teilen (Menstruation, Schwangerschaft, Vergewalti-
gungsangst, etc.).7 

Die Sex/Gender-Unterscheidung wird von Realistinnen also insofern relati-
viert, als Sex als Ausgangspunkt des Feminismus akzeptiert und Gender in einen 
notwendigen Zusammenhang mit den biologischen Körpern und deren Fort-
pflanzungsfunktion gebracht wird. Gender ist hier die gesellschaftliche Verlän-
gerung von Sex und begründet damit einen Feminismus für Frauen als Frauen.  

Den meisten nominalistischen Feministinnen geht es hingegen weniger um 
die erkenntnistheoretisch-ontologische oder deskriptive Dimension der Untrenn-
barkeit von Sex und Gender als um die soziale Bedeutung, die ihr beigemessen 
wird. Sie problematisieren die Bedeutung, die die Kategorien Frau und Mann für 
die soziale Praxis spielen. Sie gehen davon aus, dass die materiale Grundlage der 
Fortpflanzung keine notwendigen Implikationen für die soziale Ordnung und 
Organisation besitzt und treten deshalb für eine klare theoretische Trennung von 
Sex und Gender ein. Sie räumen Gender nicht nur ein Primat für die Theoretisie-
                                                             
4 Vgl. Witt 2011: 34ff. Hier muss man spezifizieren, dass sich die sozialontologische 

Funktion der Kategorien Mann und Frau genau genommen auf zwei Körperfunktionen 
bezieht. Die Kategorien beziehen sich auf fruchtbare Frauen- und Männerkörper; 
nicht auf solche, die Gebärmutter oder Sperma lediglich aufweisen (vgl. u.a. Land-
weer 1994a). 

5 Witt 2011: 32. [Herv. d. V.]. 
6 Vgl. u.a. Alcoff 2006, Haslanger 2003, Mikkola 2011a. 
7 Vgl. u.a. Alcoff 2006, Young 1997, Stoljar 1995. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | SIMONE MILLER 

rung feministischer Frage- und Problemstellungen ein, sondern sie halten auch 
die Relevanz, die Gender für unterschiedliche soziale Praktiken besitzt, für ver-
änderlich. Sie zweifeln weiterhin an der Möglichkeit, konstitutive Gemeinsam-
keiten unter Frauen identifizieren zu können und/oder an der Möglichkeit, die 
Kontingenz möglicher Gemeinsamkeiten auszuschließen. 

Der feministische Realismus kann in weiten Teilen als Reaktion auf die inne-
re Fragmentierung verstanden werden, der das feministische Subjekt im Zuge 
der radikalen Infragestellung der Kategorie Frau ausgesetzt zu sein schien. Mit 
der Thematisierung von Differenzen zwischen Frauen und der nicht lediglich de-
skriptiven, sondern immer auch normativen Natur von Identitätskategorien, kam 
erheblicher Zweifel darüber auf, was Frauen denn qua Frau verbindet bezie-
hungsweise verbinden soll. Realistische Positionen antworteten auf diese Frag-
mentierungsbewegung mit dem Verweis darauf, dass sich der Feminismus sein 
eigenes Subjekt nehme, dass es der Kategorie Frau zur Theoretisierung von ge-
schlechtsspezifischen systematischen, strukturellen und institutionalisierten Macht- 
und Herrschaftsverhältnissen bedarf. Dieser Herausforderung wollen die Nomi-
nalistinnen dagegen im Sinne eines strategischen Essentialismus begegnen. Der 
Rückgriff auf die tradierten Kategorien ist ihnen zufolge dort richtig, wo poli-
tisch nötig, doch dort wo es möglich ist, soll die Theorie ihr Augenmerk auf 
Möglichkeiten alternativer Praxis richten. Den strategischen Essentialismus set-
zen sie in der Hoffnung ein, damit auf eine Gesellschaft hinzuwirken, in der die 
Geschlechtergerechtigkeit soweit realisiert worden ist, dass die Kategorien Mann 
und Frau für die soziale Praxis an Bedeutung verloren haben werden. In diesem 
Sinne wäre die effektive Gleichstellung von Frauen und Männern der Endpunkt 
des strategischen Essentialismus.  

Damit wollen sich die Realistinnen aber nicht zufriedengeben: Jüngst hat et-
wa Mikkola ins Feld geführt, die Sex/Gender-Unterscheidung bringe unerwün-
schte praktische Probleme mit sich. Sie argumentiert, die Kluft zwischen dem 
mehrheitsgesellschaftlichen Verständnis von Geschlecht, das keine Unterschei-
dung zwischen Sex und Gender kennt, und dem konstruktivistischen sei zu 
groß – dadurch, dass letzteres vor allem auf gesellschaftliches Unverständnis 
stoße, verschenke die feministische Theorie emanzipatorisches Potenzial. Darü-
ber hinaus lege die Auffassung, die derzeitigen Geschlechterpraktiken seien 
(teils) herrschaftsförmig, die Perspektive nahe, die Abschaffung der Kategorien 
Frau und Mann sei ein wichtiges feministisches Ziel. Die meisten Menschen 
würden sich allerdings affirmativ auf ihre Geschlechtszugehörigkeit beziehen, 
sie sogar als wertvoll und sinnstiftend erleben. Die nominalistische Position 
würde also mehr zur Demotivation denn zur Motivation der breiten Gesellschaft 
führen, sich mit feministischen Anliegen zu beschäftigen und sich für Ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 121 

schlechtergerechtigkeit starkzumachen.8 Die feministische Debatte werde sich 
außerdem, so Mikkola, nie darauf einigen können, was Frauen qua Gender eini-
ge. In diesem Band optiert sie daher dafür, die Sex/Gender-Begrifflichkeit aus 
dem Fokus der feministischen Theorie zu nehmen und nach einer konzeptuellen 
Lösung zu suchen, die das Anliegen des Feminismus auf festere und konsensfä-
higere Beine stellt: In diesem Sinne schlägt sie vor, den Feminismus als Kampf 
gegen Entmenschlichung zu begreifen. Die Unterdrückung von Frauen könne im 
Sinne einer Verletzung qua Mensch angeklagt werden – sie veranschaulicht die-
sen Vorschlag anhand von Vergewaltigung als einer Erfahrung, die paradigma-
tisch für entmenschlichende Behandlung steht.9 

So interessant dieser Vorschlag ist, so macht er doch gleichzeitig deutlich, 
dass sich der Rekurs auf die Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts nicht 
vermeiden lässt. Ein Ansatz, der keine theoretischen Ressourcen dafür besitzt, 
die Spezifik geschlechtlicher und vergeschlechtlichter Erfahrung und Praxis ein-
zufangen, verliert sein feministisches Profil. Die feministische Theorie muss ver-
siert genug sein, erkennen zu können, dass spezifische sozial hervorgebrachte 
(und ontologisch gegebene) Realitäten auch spezifische Subjekte und Erfah-
rungswelten hervorbringen, die partikularer sind als der abstrakte Mensch. 
Möchte sich der Ansatz vor drohender Blindheit bewahren, muss er notgedrun-
gen auf das Geschlecht seiner Interessengruppe Bezug nehmen und zwar auf 
theoretisch informierte Weise – womit wir wieder beim Ausgangspunkt der De-
batte um Sex und Gender angelangt wären. Es zeigt sich also: Es gibt kein einfa-
ches Entrinnen. 

Die Diskussion zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen spiegelt 
vor allem diejenigen Probleme, die sich zwangsläufig aus dem feministischen 
Unternehmen ergeben: Der Feminismus ist ein genuin politisches Unterfangen, 
das deshalb zum einen vor der Schwierigkeit steht, zwischen Theorie und Praxis 
vermitteln zu müssen, das sich zum anderen aber auch mit dem politischen Ge-
halt und der politischen Wirkung feministischer Theorie auseinandersetzen muss. 
Mari Mikkolas Antwort auf die Vermittlungsschwierigkeit zwischen Theorie 
und Praxis scheint mir eine zu sein, die vielen Feministinnen aus dem Herzen 
spricht: Sie ist lebensnah und pragmatisch, weshalb sie Raum schafft für den 
Kampf um Gleichberechtigung und Gleichbehandlung. Es stellt sich jedoch die 
Frage, inwieweit sich die feministische Theorie den mehrheitsgesellschaftlichen 
Auffassungen von Geschlecht anpassen sollte: Das Denken und Agieren im Sin-
ne von kontrafaktischen Visionen einzuschränken zugunsten reformerischer Pro-
                                                             
8 Vgl. Mikkola 2011a. 
9 Vgl. den Beitrag Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministi-

schen Philosophie von Mikkola in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | SIMONE MILLER 

jekte ist eine umstrittene Forderung. Wie streitbar sie ist, wird sich im weiteren 
Verlauf des Artikels noch erweisen.  

Der größte Unterschied zwischen den beiden hier diskutierten opponierenden 
Parteien scheint mir im utopischen Fluchtpunkt zu liegen, den sie jeweils anvi-
sieren: Fragen wir also, welche positiven Utopien im Subtext der beiden Positio-
nen schlummern. Der Subtext der Realistinnen spricht von einer Welt, in der 
Frauen und Männer gleichberechtigt sind, in der Frauen in ihren unterschiedli-
chen praktischen Rollen als Frauen gebührende Anerkennung finden. In den 
Worten Patricia Purtscherts könnte man sagen, dass das realistische Anliegen 
und Instrumentarium die Grundlage des „Gerechtigkeitsfeminismus“ bereithält.10 
Es zielt auf die Gleichheit von Frauen vor dem Recht und beim Zugang zu unter-
schiedlichen sozialen Gütern und Ressourcen. Die Benachteiligung von Frauen 
in unterschiedlichen Belangen kann mit dem Vokabular dieser Perspektive als 
ungerechtfertigte Ungleichbehandlung und deshalb als Ungerechtigkeit verstan-
den und bekämpft werden.11 

Zwischen den Zeilen der Nominalistinnen tummeln sich jedoch nicht nur 
Frauen und Männer, sondern auch jene, die sich entweder selbst gerne als 
„queer“12 bezeichnen oder gerne so bezeichnet werden. Die Utopie derjenigen, 
die sich aus unterschiedlichen Gründen nicht in das dualistische, bislang hetero-
normative System von Mann und Frau einfügen können und wollen, ist mindes-
tens genauso pink wie lila. Natürlich könnte man einwenden, auch Lesben woll-
ten qua Frau anerkannt werden und Trans-Personen gehe es schließlich darum, 
das spezifisch Andere des oppositionellen Geschlechts zu leben. Zweifellos ist 
dem so, der Einwand verfehlt nur sein Ziel: Es geht nicht darum, zu sagen, Les-
ben seien keine Frauen (das wäre albern) und auch nicht, Trans-Personen trans-
zendierten Zweigeschlechtlichkeit (das wäre falsch, vgl. Landweer 1994b). Es 
geht vielmehr darum, dass in einer feministischen Vision, in der die Kategorien 
Frau und Mann zum Instrumentarium des Feminismus schlechthin erhoben wer-
den, wenig Platz bleibt für Intersex-Personen und für Identitäten und Bedürfnisse 
von Menschen, die dieser magnetischen wechselseitigen Verwiesenheit der bei-
den Kategorien auf die eine oder andere Weise entkommen möchten.  
                                                             
10 Vgl. den Beitrag Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? von Purt-

schert in diesem Band. 
11 Vgl. ebd.  
12 Als „queer“ bezeichne ich aus pragmatischen Gründen Personen, die aufgrund ihres 

Sex’, ihres Genders oder ihrer sexuellen Orientierung von der heterosexuellen und  
-normativen Matrix abweichen. Ich möchte hier nicht beanspruchen, dass diese Ver-
wendung von „queer“ die sinnvollste ist; sie bietet sich allerdings für die Zwecke die-
ses Artikels an. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 123 

Man kann die Geschichte des Feminismus als Geschichte einer sich nach und 
nach vollziehenden Anerkennungsbewegung verstehen, in deren Verlauf bislang 
unberücksichtigte Realitäten und Unrechtserfahrungen sozial immer differen-
zierterer Gruppen Berücksichtigung gefunden haben und vielleicht noch finden 
werden – die feministische Geschichte ist eine der Differenzierung und der An-
erkennung von Differenz, die jedoch vor dem Hintergrund der spezifischen bio-
logischen und/oder sozialen Geschlechtlichkeit der jeweiligen Interessengruppe 
stattfindet. Die Offenlegung der mannigfaltigen Differenzen zwischen Lebensre-
alitäten und Bedürfnisstrukturen von Frauen muss nicht zur Behauptung führen, 
die Abschaffung der Kategorie Frau sei zum Ziel feministischer Anstrengungen 
zu erheben; jedoch relativiert sie die Sogkraft der Verweisungsstruktur von 
Mann und Frau beträchtlich. Es geht also nicht um die Abschaffung der Kate-
gorie Frau oder die Leugnung ihrer materialen Grundlage, es geht vielmehr um 
die soziale Bedeutung, die ihr innerhalb gesellschaftlicher Praktiken zugewie-
sen wird. 

Die realistische Forderung, als Frau anerkannt zu werden, macht nur unter 
der Voraussetzung Sinn, dass es sich hierbei um ein irgendwie definierbares 
Spezifikum handelt – ganz gleich, ob dieses Besondere nun etwas mit den biolo-
gischen Grundlagen von Geschlecht oder lediglich mit seiner sozialen Konstruk-
tion zu tun hat. Soll diese Agenda gesetzt werden, will dieses Definierbare auch 
ausbuchstabiert werden. Genau an dieser Stelle scheiden sich die Geister: Nomi-
nalistinnen bringen hier das Argument in Anschlag, dass wir nicht über die er-
kenntnistheoretische Möglichkeit verfügen, das objektiv gegebene spezifisch 
Weibliche (und Männliche) zu identifizieren, weil wir den epistemischen Fesseln 
unserer aktuellen Vergesellschaftungsmodi nicht entkommen können. Daraus 
schließen sie, dass der deskriptive Zugriff auf aktuelle Ausprägungen der Ge-
schlechterdifferenz in diversen sozialen Praktiken keine Anhaltspunkte dafür lie-
fern kann, welchen Stellenwert und welche Funktion Geschlechtlichkeit für die 
soziale Praxis einer Gesellschaft besitzen soll, auch wenn wir natürlich Aussagen 
darüber treffen können, welche sie derzeit besitzt und auf sozialontologischer 
Ebene ihre Funktion ausmachen können. Das Interesse der Nominalistinnen an 
den aktuellen Funktionsmechanismen der Sex/Gender-Regimes steht jedoch un-
ter der Prämisse, Möglichkeiten seiner Transformation ausfindig zu machen. Der 
transformatorische Anspruch ist hier holistisch: Es geht ihnen sozusagen ums 
Ganze. Das Ganze betrifft auch und vor allem die Idee, dass der physischen Dif-
ferenz zwischen Frauen- und Männerkörpern und ihrer biologischen Angewie-
senheit aufeinander für die Reproduktion keine immanente Bedeutung für Ver-
gesellschaftung zukommt. Realistische Ansätze laufen aufgrund ihres auf die 
Mann/Frau-Unterscheidung gemünzten Vokabulars Gefahr, Differenzen dort als 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | SIMONE MILLER 

gegeben hinzunehmen, wo sie eigentlich überwindbar wären. Die methodologi-
sche Festschreibung einer gegebenen Differenz zwischen Frau und Mann kann 
sich mit dem feministischen Ziel beißen, die Relevanz von Geschlecht für die 
Verfasstheit unterschiedlicher Lebensbereiche als veränderbar, als minimierbar, 
an einigen Stellen vielleicht sogar als überwindbar herauszustellen. In anderen 
Worten: Es ist eine Gesellschaft vorstellbar, in der die Geschlechterdifferenz ih-
rer heutigen Signifikanz beraubt wurde; in der zum Beispiel die Kategorie erzie-
hend/nicht-erziehend weit wichtiger ist als die Mann/Frau-Unterscheidung. Vor 
dem Hintergrund der von den Nominalistinnen anvisierten Utopie wird also 
deutlich, dass zum einen die scharfe Trennung von Sex und Gender für sie ein 
unentbehrliches theoretisches Fundament bleibt – sie eröffnet den utopischen 
Raum, in dem Veränderbarkeit konzipiert und für sie gestritten werden kann – 
und dass zum anderen die Kategorien Mann und Frau für sie nur ein begrenzt 
zielführendes Instrumentarium für den Kampf in Richtung Utopie sind. 

Vergleicht man die zwei angedeuteten Visionen, so wird deutlich, dass sie 
sich vor allem darin unterscheiden, welchen Stellenwert sie den Kategorien Frau 
und Mann für das feministische Unternehmen zuweisen wollen. Während die 
Realistinnen Frau und Mann zum tragfähigen Fundament einer geschlechterge-
rechten Welt erklären, visieren die Nominalistinnen eine Welt an, in der die Ka-
tegorien Mann und Frau an symbolischer Relevanz eingebüßt haben. 

Wie bereits angedeutet, können viele realistische Ansätze unter den Schirm 
des Gerechtigkeitsfeminismus gebracht werden: Viele Realistinnen verstehen 
sich als Anwältinnen der Geschlechtergerechtigkeit zwischen Mann und Frau. 
Weiterhin hat sich bereits gezeigt, dass das theoretische Vokabular (Mann/Frau), 
auf das sie zurückgreifen und anhand dessen sie eine positive Utopie entwerfen, 
queere Identitäten als deviant erscheinen lässt. Bringt man das Anliegen der No-
minalistinnen nun unter den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit, lässt sich erken-
nen, dass den realistischen Begrifflichkeiten und ihrer Vision ein Gerechtig-
keitsproblem innewohnt. Gerechtigkeit bezieht sich auf die Anerkennung eines 
abstrakten und deshalb ungeschlechtlichen Subjekts als vollberechtigter, freier 
und gleicher Bürger. Die Verbürgung dieser Gleichheit ist allerdings angewiesen 
auf die substanzielle, gesellschaftlich geteilte (nicht lediglich rechtliche) Aner-
kennung aller Subjekte in für das Menschsein bedeutsamen Kompetenzen, Ei-
genschaften und Bedürfnissen. Die Anerkennung eines Individuums in diesen 
genuin menschlichen Größen ist die Grundlage sogenannter „intrinsischer“ Ge-
rechtigkeit.13 

Es geht an dieser Stelle nicht darum, dass der Status des (formal geschlechts-
losen) freien und gleichen Rechtssubjekts einer sozialen Gruppe bislang vorent-
                                                             
13 Vgl. Fricker 2007: 44ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 125 

halten geblieben wäre, sondern um die Frage, wie die epistemischen Begrifflich-
keiten, das theoretische Vokabular, anhand dessen wir die soziale Welt erfassen, 
beschaffen sein muss, damit die Anerkennung von relevanter Partikularität und 
durch sie das allgemeine Gerechtigkeitsversprechen eingelöst werden kann. Ich 
möchte hier behaupten, dass eine Welt, die (Rechts-)Subjekte zwangsläufig in 
Männer und Frauen unterteilt und deren Anerkennungsgrammatik grundlegend 
vom Geschlechterdualismus geprägt ist, von theoretischen Ressourcen regiert 
wird, die Gerechtigkeit erschweren. Die Epistemik und Vision der Realistinnen 
muss in Kauf nehmen, bestimmte soziale Gruppen auf ungerechte Weise zu be-
nachteiligen für eine Gleichheit zwischen den zwei dualistisch entworfenen Ge-
schlechtern. Ich möchte hier also die These vertreten, dass die Fixierung auf die 
realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Grundlage ist, die auf 
zwei unterschiedliche Weisen zu epistemischer Ungerechtigkeit führt:  

 
Erstens. Die Existenz als geschlechtliches und deshalb auch als begehrendes 
Wesen ist eine wichtige anthropologische Konstante, die mit zentralen schutzbe-
dürftigen und -würdigen menschlichen Bedürfnissen einhergeht (unter anderem 
die Schutzbedürftigkeit von sexueller Integrität, sexueller Identität und freier 
Partnerwahl). Findet Geschlechtlichkeit nur in Form von Mann und Frau recht-
lich verbuchte und institutionalisierte Anerkennung, drohen elementare Bedürf-
nisse von Menschen übersehen und verletzt zu werden, die aus dem Raster der 
Zweigeschlechtlichkeit herausfallen. 

Es scheint mir offensichtlich zu sein, dass die begrifflichen Ressourcen zur 
Erfassung von Erfahrungen rund um Geschlechtlichkeit für diejenigen, die aus 
dem (normierenden) Raster der Zweigeschlechtlichkeit auf die eine oder andere 
Weise herausfallen, in eben deren Unsichtbarkeit resultiert. Das kann dazu füh-
ren, dass bestimmte Personengruppen aufgrund der auf die realistische Mann/Frau-
Unterscheidung reduzierten epistemischen Grundlagen entweder wichtige Erfah-
rungen im Zusammenhang mit ihrer geschlechtlichen Identität selbst nicht an-
gemessen verstehen können oder aber, dass sie diese nicht als schützenswert ein-
klagen können. Wenn etwa Transgender-Kinder im Bewusstsein aufwachsen, 
krank zu sein (oder zumindest als krank betrachtet zu werden), sie medizini-
schen, therapeutischen und psychiatrischen Maßnahmen und Eingriffen ausge-
setzt werden, um „geschlechtsatypisches Verhalten zu unterbinden“14, wird es 
ihnen extrem erschwert, ein angemessenes Verständnis von ihrer geschlechtli-
                                                             
14 Zitat nach Chefarzt Klaus Beier, Charité Berlin in Oestreich 2011. Ein eindrückliches 

und aktuelles Beispiel für das gesellschaftliche Unverständnis gegenüber Transgen-
der-Personen und die weitreichenden Konsequenzen für die betreffenden Personen ist 
die Geschichte der elfjährigen Alex. Siehe Oestreich 2011 und 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | SIMONE MILLER 

chen und auch begehrenden Identität zu entwickeln: Es fehlt schlicht der episte-
mische und soziale Raum, sich als heranwachsende Transgender-Person affirma-
tiv auf die eigene Identität zu beziehen und sich ihr entsprechend zu geben. Als 
Beispiel für die rechtliche Tragweite dieses epistemischen Problems kann die 
fehlende rechtliche Grundlage für sexuelle Integrität von Intersex-Personen an-
geführt werden: Aufgrund dieser fehlenden rechtlichen Grundlage werden bis 
heute im frühkindlichen Alter operationelle Geschlechtsangleichungen vorge-
nommen, die häufig nicht im Sinne der Heranwachsenden sind.15 In diesem Sin-
ne ist die realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Ressource, 
die „hermeneutische Ungerechtigkeit“ 16 wahrscheinlich macht.  

 
Zweitens. Zweitens führen realistische Konzepte häufig zur Restabilisierung von 
Herteronormativität: Das realistische Vokabular stützt sich, wie oben bereits an-
geführt, auf den als notwendig verstandenen Zusammenhang von Sex und Gen-
der. Wird die soziale Interpretation vom biologischen Geschlecht erneut rückge-
bunden an die reproduktive Funktion des geschlechtlichen Körpers, dann wird 
Weiblichkeit und Männlichkeit wieder zur natürlichen Verlängerung von Frau 
und Mann. Wenn Gender als eine Funktion von Sex verstanden wird und Sex 
Reproduktion sichert, dann impliziert Gender auf sozialontologischer Ebene eine 
natürliche Verwiesenheit der beiden dualistisch angeordneten Kategorien. Auf 
diese Art und Weise wird Gender renaturalisiert und damit etwas Sozialpoliti-
sches ontologisiert. Übernimmt man diesen doch etwas biologistischen Nexus 
von Sex und sozialem Geschlecht, kauft man sich damit auch die ihm implizite 
Heteronormativität ein. Begehrensstrukturen, die nicht der sozialen Funktion ih-
res Geschlechts entsprechen, erscheinen dann als deviant. Darüber hinaus entge-
hen auch diejenigen, die sich nicht ins Muster der Zweigeschlechtlichkeit pres-
sen lassen, der heraufbeschworenen Heteronormativität nicht: Dadurch, dass 
Dualismen, metaphorisch gesprochen, so funktionieren wie zwei Pole sich ge-
genseitig anziehender Magneten, bleibt zum einen nicht viel Platz für die Exis-
tenzen, die zwischen den Geschlechterpolen liegen, zum anderen werden diese – 
einmal mit den sozialen Attributen der Männlichkeit und Weiblichkeit verse-
hen – immer auch als Partikel gedacht, die sich dem magnetischen Feld der An-
ziehungskraft entsprechend ausrichten, sie werden in die Logik der heteronorma-
tiven Verweisungsstruktur eingebaut.  

                                                             
15 Erfreulicherweise wendet sich der deutsche Ethikrat in einer Stellungnahme vom 

23. Februar 2012 gegen die Fortführung operationeller Eingriffe bei Intersex-Kindern. 
Zur entsprechenden Publikation des Ethikrats vgl. Deutscher Ethikrat 2012. 

16 Vgl. Fricker 2007: 147ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 127 

Queere Personen sehen sich aufgrund ihres gesellschaftlich markierten 
Queer-Seins häufig intrinsischer Ungerechtigkeit ausgesetzt, wobei das wesent-
lich mit dem zentralen Stellenwert der implizit normierenden Kategorien Mann 
und Frau für die soziale Praxis erklärt werden muss. Sozial markierte Devianz ist 
ein fruchtbarer Nährboden für Ungerechtigkeit aufgrund von abwertenden Iden-
titätszuschreibungen. Wäre die Bedeutung des Frau- oder Mannseins für unter-
schiedliche soziale Praktiken von geringerer oder keiner Relevanz, böte sie sich 
auch nicht dazu an, derart zum Schauplatz sozialer Anerkennung respektive Ab-
wertung gemacht zu werden. Das realistische Vokabular unterstützt also eine 
epistemische Grundlage, aufgrund derer queere Minoritäten häufig „testimoni-
aler Ungerechtigkeit“ 17 ausgesetzt sind. Testimoniale Ungerechtigkeit bezeich-
net die unbegründete Infragestellung zentraler menschlicher Qualitäten (bei-
spielsweise die Fähigkeit zu wissen und die Wahrheit zu sprechen) aufgrund von 
abwertenden Identitätszuschreibungen, mit welchen askriptive soziale Gruppen 
belegt werden. Diese Form der intrinsischen Ungerechtigkeit kann weitere ex-
trinsische Ungerechtigkeit nach sich ziehen.18 

An dieser Stelle zeigt sich, weshalb Mari Mikkolas Versuch, die Kategorie 
Entmenschlichung für das feministische Unternehmen stark zu machen, interes-
sant ist, selbst wenn sie die Sex/Gender-Unterscheidung nicht überflüssig macht. 
Die Anerkennung qua Mensch ist für manche unvereinbar mit einem dualisti-
schen Geschlechterverständnis und -regime, in dem man immer nur als Frau 
oder Mann anerkannt werden kann – nämlich mindestens für diejenigen, die we-
der Mann noch Frau sind und auch für jene, die den Implikationen dieses Re-
gimes nicht entsprechen (wollen). 

Weil diese beiden Aspekte epistemischer Ungerechtigkeit mit den Begriff-
lichkeiten und der feministischen Utopie der Realistinnen einhergehen, plädiere 
ich dafür, die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung, die Gen-
der für feministische Anliegen strikten Vorrang vor Sex einräumt, aufrechtzuer-
halten. Sie bietet das theoretische Werkzeug, die symbolische Bedeutung und die 
praktische Relevanz des biologischen Geschlechts für gesellschaftliche Praxis 
nicht vorschnell als gegeben zu betrachten und zu legitimieren. Weiterhin dient 
sie auch als epistemische Ressource für queere Menschen, ihre eigene Identität 
zu verstehen und für Anerkennung zu kämpfen. Der Streit um die epistemischen 
Ressourcen des Feminismus macht nur dann Sinn, wenn er sich von der Praxis 
informieren lässt – und dann wird es auch möglich, ihn unter ethischen Ge-
sichtspunkten zu führen. Ermüdend hingegen wird er dann, wenn es ihm einzig 
                                                             
17 Vgl. ebd. 9ff. 
18 Vgl. ebd. 43ff. und den Beitrag Schweigen und institutionelle Vorurteile von Fricker 

in diesem Band.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | SIMONE MILLER 

und allein darum geht, die Welt möglichst umfassend unter Kategorien zu brin-
gen und darüber die Frage aus dem Blick gerät, welche praktische Wirkung das 
eine oder andere Konzept herbeiführt.  

Wenn die von den Realistinnen angestrebte vollständige Anerkennung als 
Frau oder als Mann aus Gründen der Gerechtigkeit kein sinnvolles epistemisches 
und normatives Fundament des Feminismus darstellen kann,19 stellt sich erneut 
die Frage, worum wir eigentlich streiten. Es bedarf einer das feministische Un-
ternehmen anleitenden normativen Bezugsgröße, die inklusiv genug ist, um vom 
biologischen Geschlecht zu abstrahieren und lebensweltlich genug, um nicht ei-
nem rücksichtslosen Relativismus anheim zu fallen. Was den Nominalistinnen 
fehlt, ist genau dieser normative Bezugspunkt, der die Utopie anleitet und sie 
davor bewahrt, zum Sprachrohr von Verfechterinnen eines radikal relativistisch 
gewendeten Kontingenztraums zu werden und ihre Position zu einem unrealisti-
schen Voluntarismus zu verflachen. Es bedarf einer Kategorie, die nicht nur 
kompatibel mit Gerechtigkeit, sondern selbst schon in die Grammatik der Ge-
rechtigkeit eingelassen ist. Ich möchte hier vorschlagen, die nominalistische 
Sex/Gender-Unterscheidung aus den oben dargelegten Gründen beizubehalten, 
aber in den Dienst der normativ informierten Kategorie Selbstbestimmung zu 
stellen. Über den normativen Charakter des Selbstbestimmungsbegriffs hinaus 
werde ich außerdem weitere epistemische, praktische und gesellschaftstheoreti-
sche Vorzüge dieses Konzepts für den Feminismus anführen. Dieser Vorschlag 
hat propädeutischen Charakter, versteht sich also selbst als ein grober und vor-
läufiger Entwurf. 
 
 
…ODER: WARUM SELBSTBESTIMMUNG? 
 
Vor dem bisherigen Hintergrund läge es nahe, Mikkolas Vorschlag aufzugreifen 
und die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung für die Katego-
rie Entmenschlichung arbeiten zu lassen. Warum aber Selbstbestimmung und 
nicht Entmenschlichung, wo ich doch dafür argumentiert habe, dass die realisti-
sche Begrifflichkeit dazu führt, dass bestimmten Menschen Unrecht zugefügt 
wird und dieses Unrecht eines ist, das qua Mensch erfahren wird? Der Vorzug 

                                                             
19 Die Begriffe „Gleichberechtigung“ und „Geschlechtergerechtigkeit“ bieten sich nicht 

an, weil Gleichberechtigung einen zu starken Akzent auf die rechtliche Dimension des 
feministischen Anliegens setzt und so die substanzielleren verschleiert. Geschlechter-
gerechtigkeit macht nur zwischen gegebenen Geschlechtern Sinn und nicht innerhalb 
eines Geschlechts – auch das wäre eine Verengung des feministischen Unternehmens. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 129 

des Entmenschlichungsbegriffs liegt darin, dass er auf der Ebene fundamentaler 
menschlicher Kompetenzen und Bedürfnisse angesiedelt ist. Das Unrecht an 
Frauen und anderen Subjekten des Feminismus betrifft jedoch nicht immer die 
Grundfesten menschlicher Existenz, soll aber trotzdem anklagbar sein. Die 
Lohnungleichheit zwischen den Geschlechtern etwa kann nicht sinnvollerweise 
unter den Begriff der Entmenschlichung gebracht werden: Frauen werden nicht 
entmenschlicht, wenn sie finanziell benachteiligt werden. Vielleicht könnte man 
herausstellen, dass Lohnungleichheit entlang der Geschlechtszugehörigkeit indi-
rekt etwas mit Entmenschlichung zu tun hat; der Zusammenhang wäre aber ein 
stark vermittelter. Der Versuch, den Begriff der Entmenschlichung für die ganze 
Bandbreite feministischer Anliegen in Anschlag zu bringen, würde meines Er-
achtens zu einer rhetorischen Aufweichung des Konzepts führen und ihm damit 
auf empfindliche Weise politische Durchschlagkraft nehmen. Gleichzeitig 
scheint mir aber die Verbindung von Selbstbestimmung und Entmenschlichung 
offensichtlich und relevant zu sein: Selbstbestimmung ist ein genuin menschli-
ches Vermögen, das für all diejenigen, die es potenziell ausbilden können, unter 
Schutz gestellt und gefördert werden soll. In diesem Sinne ist das Selbstbestim-
mungskonzept perfektionistisch und sein Perfektionismus gründet sich auf eine 
aufklärerische Vorstellung des Menschlichen. Gleichzeitig darf das theoretische 
Jonglieren mit der Kategorie Selbstbestimmung natürlich nicht dazu führen, dass 
nicht zur Selbstbestimmung fähige Menschen entmenschlicht werden. Selbstbe-
stimmung und Entmenschlichung stehen also in einem doppelten und ambivalen-
ten Zusammenhang: Einerseits bezieht Selbstbestimmung seine normative Kraft 
aus einer kontingenten und perfektionistischen Auffassung darüber, was es be-
deutet, Mensch zu sein; andererseits kann genau diese normative Interpretation 
des Menschseins zur entmenschlichenden Bedrohung für diejenigen werden, die 
aus unterschiedlichen Gründen der Selbstbestimmung nicht fähig sind. Diese 
Gefahr gilt es auszuräumen: Wichtig, auch für das feministische Anliegen, ist es 
deshalb, Selbstbestimmung lediglich als eine normative Größe zu begreifen, die 
für die menschliche Existenz von Wert ist. Ich möchte allerdings dafür argumen-
tieren, dass ihr ein für den Feminismus zentraler Stellenwert zukommt. Warum? 
Um diese Frage beantworten zu können, sollten wir uns zunächst ansehen, was 
Selbstbestimmung eigentlich bedeutet und was ihre Ermöglichungsbedingun-
gen sind.  

Das aktuelle Verständnis von Selbstbestimmung, hier synonym mit persona-
ler Autonomie gebraucht, meint die Fähigkeit, einen eigenen funktionstüchtigen 
Willen zu entwickeln und ihm gemäß zu handeln. Diese Fähigkeit ist dem Men-
schen nicht so beigegeben, wie dem Fisch das Schwimmen, sie muss vielmehr 
als Vermögen betrachtet werden, das ein Mensch in Abhängigkeit günstiger Um-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | SIMONE MILLER 

stände entfalten kann. Es lassen sich direkte und indirekte Kompetenzkriterien 
von Selbstbestimmung ausmachen, die wiederum ein Licht auf ihre Ermögli-
chungsbedingungen werfen. Die direkten Kompetenzkriterien betreffen die Fä-
higkeit einer Person, sich ihre Willensinhalte immer wieder klar zu machen, 
übergeordnete Anliegen, Wünsche und Interessen auszubilden, sich mit diesen 
zu identifizieren, diese dazu einzusetzen, Präferenzen zu setzen und mit inneren 
Widersprüchen umzugehen. Diese Kompetenz ist wesentlich praktisch: Sie be-
trifft die Fähigkeit, auf die Herausforderungen der jeweiligen Lebenssituation 
dem eigenen Willen gemäße Antworten zu finden – auch dann, wenn man sich 
in seiner positiven Freiheit beschnitten sieht, das heißt, wenn man dazu gezwun-
gen ist, auf (gewaltsame) Beschränkungen seines Handlungsspielraums zu rea-
gieren. Die indirekten Kompetenzkriterien liegen in den psychischen Vorausset-
zungen zur Ausbildung der direkten begründet: Eine Person muss sich als 
kompetente Autorin ihres eigenen Lebens begreifen, um einen eigenen Willen 
entwickeln und aufrechterhalten zu können. Dieses Selbstverständnis ist an-
spruchsvoll: Es setzt ein beachtliches Maß an Selbstrespekt, Selbstwertgefühl 
und Selbstvertrauen – kurz Selbstachtung – voraus. Selbstrespekt ist insofern ei-
ne Voraussetzung von personaler Autonomie, als man sich als legitime Urhebe-
rin sinnvoller Handlungsgründe und als gleichberechtigte Teilnehmerin an Aus-
einandersetzungen verstehen können muss, um selbstbestimmt zu sein. Unser 
Selbstwertgefühl ist einer Form semantischer Verletzlichkeit überantwortet und 
damit von den epistemischen Voraussetzungen einer Gesellschaft überformt: 
Wie wir unsere eigene soziale Identität und unseren Lebensstil verstehen und 
bewerten, hängt von den hermeneutischen Ressourcen ab, die uns von unserer 
sozialen Umwelt dazu an die Hand gegeben werden. Können wir unsere soziale 
Identität nicht affirmieren, können wir unser Leben auch nicht selbstbestimmt 
gestalten. Selbstvertrauen schließlich meint die Fähigkeit, auf unsere eigenen 
Gefühle, Wünsche, Impulse und Anliegen zu vertrauen und einen offenen Zu-
gang zu ihnen zu besitzen. Jemand, der sich nicht auf sich einlassen kann, der ein 
entfremdetes Verhältnis zu sich hat, sieht sich ebenfalls daran gehindert, seine 
Lebenssituation in seinem eigenen Sinne in die Hand zu nehmen.20 

Über diese psychosozialen Bedingungen hinaus, wird der Rahmen, innerhalb 
dessen Selbstbestimmung praktiziert werden kann, natürlich auch von im klassi-
scheren Sinne politischen Voraussetzungen gefördert oder begrenzt (oder gar 
gänzlich zerstört): Eine Gesellschaft muss ihren Mitgliedern für die Ausübung 
von Selbstbestimmung negative Freiheiten gewähren (beispielsweise Freiheit vor 
Willkür) und positive Freiheiten unterstützen (beispielsweise Freiheit als effekti-
ver Zugang zu Bildung). Die politische Verfasstheit einer Gesellschaft bestimmt 
                                                             
20 Vgl. Anderson/Honneth 2004: 133ff., Mackenzie 2000:139ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 131 

maßgeblich, über welchen Grad an Wahl- und Handlungsfreiheit eine Person 
verfügt. Welche Freiheitseinschränkungen als legitim empfunden werden, ist 
zweifelsfrei Sache gesellschaftlicher Auslegung und Kämpfen unterworfen. Das 
bedeutet aber nicht, dass es ob der Kontingenz des Selbstbestimmungsbegriffs 
keine Anhaltspunkte für emanzipatorische oder aber reaktionäre Auslegungen 
gibt, sondern vielmehr, dass die gesellschaftliche Vertiefung und Erweiterung 
des Verständnisses von Selbstbestimmung und ihren Voraussetzungen immer 
soziale Errungenschaften sind, die zerbrechlich bleiben.  

Wir sehen also, dass die Kategorie Selbstbestimmung eine zutiefst relationa-
le ist: Personale Autonomie ist ein individuelles Vermögen, das in intersubjekti-
ven Zusammenhängen ausgebildet, vereitelt oder sogar zerstört werden kann. 
Dementsprechend sind ihre Ermöglichungsbedingungen auch sozialer Natur, und 
da es sich hier um ein normatives Konzept handelt, besitzen sie darüber hinaus 
ethischen Gehalt: Weil Selbstbestimmung als für das menschliche Leben, so-
wohl in ethischer als auch in politischer Hinsicht, von zentraler Bedeutung er-
scheint, bedeutet es ein intrinsisches Unrecht, in seiner Selbstbestimmungsfähig-
keit verletzt zu werden. Selbstbestimmung ist auf diese Weise in die Grammatik 
der Gerechtigkeit eingelassen.  

Was macht nun Selbstbestimmung zu einer attraktiven Idee für den Femi-
nismus? Ich werde dafür argumentieren, dass sowohl epistemische und prakti-
sche als auch gesellschaftstheoretische Gründe für ihre Attraktivität sprechen. 
Die praktischen können unter die Schlagwörter Inklusivität und Integrationskraft 
für das feministische Unternehmen gebracht werden, die gesellschaftstheoreti-
schen auf die Nenner Relationalität und Normativität. Ich werde mich im Fol-
genden erst den epistemischen und den praktischen Argumenten, anschließend 
den gesellschaftstheoretischen zuwenden. 

Selbstbestimmung ist zum einen eine inklusive Kategorie, zum anderen trifft 
sie das Herz des feministischen Anliegens. Inklusiv ist sie insofern, als sie nicht 
auf ein realistisches Verständnis des Zusammenhangs von Sex und Gender und 
des Subjekts des Feminismus angewiesen ist. Dadurch, dass sie keine Annahmen 
darüber treffen muss, welche symbolische Bedeutung und Relevanz Geschlecht-
lichkeit für soziale Praktiken unterschiedlicher Art zukommt bzw. zukommen 
soll, erhält sie einen theoretischen Raum, innerhalb dessen für Transformation 
zugunsten von Gerechtigkeit und Inklusivität gestritten werden kann. Selbstbe-
stimmung ist ein von der Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts abstra-
hierendes Konzept, das aber in Verbindung mit Gender trotzdem die Spezifik 
des Selbstbestimmungsdefizits der jeweilig betrachteten Gruppe erfassen kann – 
das ist der epistemische Vorteil des Begriffs. Inklusiv ist sie aber noch in einem 
anderen, einem integrativen Sinn: Ich vertrete hier die These, dass Selbstbe-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | SIMONE MILLER 

stimmung immer noch eines der zentralsten feministischen Anliegen ist und 
zwar für alle sozialen Gruppen und theoretischen Strömungen, die in Verbin-
dung mit dem Anliegen des Feminismus gebracht werden können oder sich ihm 
selbst zurechnen.  

Das erklärte historische und praktische Interesse feministischer Theorie ist 
die Emanzipation von Frauen. Dank der Entdeckung des Gender-Konzepts geht 
es vielen Stimmen innerhalb des Feminismus heute nicht mehr nur um Men-
schen mit weiblichem Geschlecht, sondern auch um Minderheiten, die aufgrund 
ihrer Geschlechtszugehörigkeit, ihrer sexuellen Identität oder ihrer sexuellen 
Orientierung Benachteiligungen erfahren. Mit dem Aufkommen des Gender-
Konzepts hat sich nicht nur das Subjekt des Feminismus ausdifferenziert, son-
dern auch seine Forderungen: Dem Feminismus geht es nicht mehr nur darum, 
gegen die (rechtliche) Diskriminierung von Frauen zu kämpfen, sondern er ist 
für die vielfachen subtilen und produktiven Funktionsweisen von Macht insge-
samt sensibel geworden. Er hat seinen Blick geschärft für den Einfluss von Sozi-
alisation und Geschlechternormen, von Körperpraktiken und Identitätszuschrei-
bungen, für die Produktion und Stabilisierung problematischer und oft intersek-
tionaler Ungleichheiten entlang von Sex und Gender. Gleichwohl können die 
Forderungen noch immer als Kampf um Selbstbestimmung verstanden werden – 
die beschriebene Entwicklung spiegelt eine sukzessive Erschließung des Ter-
rains möglicher Selbstbestimmung, nicht aber eine Verschiebung der politischen 
Motivation des Feminismus. Noch heute geht es darum, dass Frauen und queere 
Minoritäten für (vollständige) Selbstbestimmung kämpfen in Bezug auf ihren ei-
genen Körper, auf intime Beziehungen, auf den eigenständigen Zugang zu über-
lebensnotwendigen und anderen Ressourcen, auf die Wahl des Berufs und die 
Behandlung am Arbeitsplatz, auf ihre quantitative und symbolische Repräsenta-
tion in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit.  

Dass nicht jedes feministische Anliegen unter dem expliziten Banner der 
Selbstbestimmung vorgetragen wird, heißt nicht, dass es nicht in seinem Namen 
stattfindet: Selbst die Forderungen nach und die Bemühungen um eine Trans-
formation der symbolischen Repräsentation von Frauen und des Weiblichen in 
der sozialen Imagination (in den prominenten Medien, in gängigen Auffassun-
gen und Narrativen, in der Ideengeschichte und Theorie) kann als wesentlicher 
Bestandteil des Kampfes um Selbstbestimmung verstanden werden. Denn die 
genannte vorurteilsbehaftete und unzulängliche Repräsentation von Frauen und 
queeren Minoritäten wird aufgrund ihrer negativen Konsequenzen für die Betref-
fenden zum Gegenstand des feministischen Engagements gemacht und nicht aus 
rein epistemischen Gründen: Der Feminismus ist eben kein rein philosophisches 
oder gar ästhetisches, sondern ein politisches Unternehmen, das seine Kapazitä-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 133 

ten bislang auf politisch bedeutsame Inhalte verwendet hat. Fragen wir uns, wo-
rin die politischen Probleme des doppelten Repräsentationsmankos bestehen, 
scheint folgende Antwort nahezuliegen: Verzerrende Vorstellungen darüber, was 
es bedeutet, Frau zu sein und/oder über das Weibliche führen dazu, dass Frauen 
in bestimmten Kompetenzen abgewertet und auf andere verpflichtet werden. In 
der Konsequenz wird ihnen dadurch der Zugang zu bestimmten, meist sozial an-
gesehenen gesellschaftlichen Bereichen und Gütern erschwert und ihre Über-
nahme weniger honorierter Aufgaben naturalisiert. Eine so strukturierte Umwelt 
erschwert die Selbstbestimmung von Frauen, indem sie ihre Wahlfreiheit erheb-
lich beeinträchtigt. Die Einschränkung der Wahlfreiheit entsteht dabei einerseits 
durch die Zuschreibung vorurteilsförmiger Identitätskategorien durch andere, 
andererseits auch durch die Selbstidentifizierung von Frauen mit diesen Zu-
schreibungen. In ähnlicher Weise kann die oben genannte Problematik, die sich 
Transgender- und Intersex-Personen stellt, entschlüsselt werden: Wenn der Zu-
gang zu Selbstwertgefühl und zu angemessenen hermeneutischen Ressourcen, 
die für das Verständnis eigener Erfahrungen erforderlich sind, beeinträchtigt ist 
und/oder zentrale menschliche Bedürfnisse (hier sexuelle Integrität) deshalb 
nicht geschützt sind, fehlen zentrale Voraussetzung zur Entfaltung von Selbstbe-
stimmung. Der Grund, warum Feministinnen die Ebene der Repräsentation zum 
Gegenstand machen, kann und sollte also durchaus auf den Nenner der Be-
schneidung von Selbstbestimmung gebracht werden.  

Über ihre Vorzüge der Inklusivität und Zentralität hinaus, verschränkt die 
Komplexität der relationalen Ermöglichungsbedingungen von Selbstbestimmung 
den Feminismus mit einer normativ-gesellschaftstheoretischen Perspektive und 
entspricht dadurch der Vielfältigkeit feministischer Problemlagen. 

Die Kategorie Selbstbestimmung hat den Vorteil, sowohl zur Thematisierung 
von akteursgebundener als auch von struktureller Macht dienlich zu sein und 
gleichzeitig schon den normativen Parameter zu setzen, anhand dessen sich der 
jeweilige Machteffekt problematisieren lässt. Rein strukturell ist Macht dann, 
wenn Einfluss auf das Handeln eines Akteurs genommen wird, wobei die Ein-
flussnahme nicht eindeutig einem oder mehreren identifizierbaren Akteuren zu-
gewiesen werden kann, gleichzeitig aber partikulare Interessen bedient. In die-
sem Sinne sind etwa die gesellschaftlich wirkmächtigen Ideen darüber, was es 
bedeutet Mann, Frau, Transgender, Schwuler und so weiter zu sein eine Form 
struktureller Macht. Akteursgebundene Macht hingegen ist das Vermögen eines 
Akteurs (Person oder Institution) vor dem Hintergrund der gegebenen sozialen 
Ordnung das Handeln eines anderen in seinem Sinne zu steuern. Akteursgebunde 
Macht betrifft eine ganze Bandbreite von für den Feminismus bedeutsamen Phä-
nomenen, unter ihnen zum Beispiel häusliche Gewalt und diskriminierende Ein-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | SIMONE MILLER 

stellungspolitik. Machteffekte, die niemanden in ihrer Selbstbestimmung ein-
schränken oder die Voraussetzungen ihrer Autonomie unterwandern, scheinen 
zunächst harmlos zu sein und bieten keinen Anlass von feministischer Seite pro-
blematisiert zu werden.  

Autonomie ist eine Frage des Grades – man kann in verschiedenen Bereichen 
seines Lebens unterschiedlich autonom sein – und sie ist ein zerbrechliches 
Vermögen. Dass Selbstbestimmung weder eine für alle Lebensbereiche notwen-
dig ungebrochene Größe sein muss, noch eine Errungenschaft ist, die man ein-
mal erlangt und dann nicht mehr verliert, erlaubt es zum einen, unterschiedliche 
Autonomieverluste differenziert zu bewerten, zum anderen ihre psychische Di-
mension in Abhängigkeit von sozialen Verhältnissen zu betrachten. Die Selbst-
bestimmung von Anke kann zum Beispiel eingeschränkt sein, weil sie gegen ih-
ren Willen unter dem Diktat eines anderen oder eines autoritären Regimes steht, 
genau wie Berta sich in ihrer Selbstbestimmung beschnitten sehen kann, weil sie 
sich selbst und anderen Frauen weniger Kompetenz in ihrem Berufsfeld zurech-
net als Männern. Ankes Selbstbestimmung ist auf globale und offensichtliche 
Weise eingeschränkt, wohingegen Berta auf lokale (Berufsfeld) und subtile Art 
an einem Selbstbestimmungsdefizit leidet. Aus feministischer Perspektive rele-
vante Probleme aus dem Blickwinkel der Selbstbestimmung zu betrachten, 
gibt einem also die Möglichkeit an die Hand, unterschiedliche Qualitäten von 
Heteronomie zu analysieren und sie begrifflich in ein Verhältnis zu einander 
zu setzen.  

In liberalen Gesellschaften westlichen Typs spiegeln sich die rechtlich ver-
ankerten Freiheiten, zumindest die negativen, in den Lebensrealitäten der meis-
ten (aber keineswegs aller) Frauen und Queers. Es kann allerdings keine Rede 
von der Verwirklichung der Emanzipation sein. Wo Verfassung und Verfas-
sungswirklichkeit eine große Diskrepanz aufweisen, bedarf es nicht nur der Un-
tersuchung von Mikrostrukturen und deren Verflechtungen, sondern auch einer 
phänomenologischen Perspektive auf die Erfahrungswelten der in sie involvier-
ten Subjekte, die gleichzeitig normativ informiert ist. An dieser Stelle erweist 
sich der Vermögenscharakter von Selbstbestimmung als hilfreich. Die Fragilität 
der oben genannten, indirekten Voraussetzungen von personaler Autonomie 
macht die psychische Dimension von Selbstbestimmung sichtbar. Auch Selbst-
achtung ist ein soziales Gut, dessen Zugang für bestimmte Gesellschaftsgruppen 
auf diverse Art und Weise erschwert werden oder versperrt sein kann. Herauszu-
finden für wen und auf welche Weise Selbstachtung ein uneingelöstes Verspre-
chen bleibt und nach Möglichkeiten der Einlösung zu fragen, scheint mir ein 
wichtiges Anliegen des derzeitigen Feminismus zu sein und das relational  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 135 

angelegte Selbstbestimmungskonzept dabei ein sinnvoller Blickwinkel und 
Wegweiser. 

Eine wichtige feministische Sorge betrifft des Weiteren die widerspruchslose 
Anpassung von Frauen und Queers an sexistische Ideologie. Die Ausbildung von 
herrschaftsförmigen Präferenzen soll aus feministischer Perspektive identifizier-
bar und kritisierbar sein, ohne aber dabei in patriarchaler Geste unzähligen Frau-
en und Queers per Ferndiagnose abzusprechen, ihr eigenes Interesse zu kennen 
und zu vertreten. Auch hier scheint mir ein differenziertes Selbstbestimmungs-
konzept einen wichtigen Dienst zu leisten: Wenn jemand begründen kann, wa-
rum sie sich für ihren teilweise oder weitgehend heteronomen Lebensstil ent-
schieden hat und glaubhaft machen kann, dass sie ihn weiterhin bejaht, muss es 
als Verletzung ihrer Autonomie verstanden werden, wenn andere sie ‚zu ihrem 
eigenen Wohl‘ daran hindern, ihn fortzusetzen. Gleichzeitig gebietet der Blick 
auf die voraussetzungsvollen Ermöglichungsbedingungen von Selbstbestimmung 
eine soziale Ordnung, die alles daran setzt, soziale Praktiken und Lebensformen 
zu ermöglichen, die alle Menschen gleichermaßen darin unterstützen, ein gebüh-
rendes Maß an Selbstachtung zu etablieren. Sich als kompetente Autorin des ei-
genen Lebens mit wertvollen Bedürfnissen und bedeutsamen Interessen zu ver-
stehen, scheint mir die beste Voraussetzung dafür, unterdrückerische Ideen und 
Lebensstile abzulehnen. In diesem Sinne ist das Konzept personaler Autonomie 
weder blind noch rücksichtslos in Bezug auf herrschaftsförmige Präferenzen und 
bietet Möglichkeiten, geeignete Mittel für deren Transformation in den Blick zu 
rücken.  

Unvoreingenommen ist das Konzept der Selbstbestimmung zu guter Letzt in 
Bezug auf bestimmte Lebensentwürfe, kann aber als Kritik bestimmter Lebens-
formen fungieren: Wenn Lebensformen bestimmten Menschen systematisch die 
Etablierung und Ausübung von Selbstbestimmung erschweren oder verbieten, 
sind sie zweifelsfrei kritikwürdig. Ein Beispiel hierfür wäre eine Familienkon-
struktion, die Frauen ihren Platz im Haushalt a priori zuweist. Gleichzeitig kann 
der Selbstbestimmungsbegriff aber auch dazu dienen, unkonventionelle Lebens-
stile vor den Übergriffen konservativer Sittlichkeitsvorstellungen zu schützen. 
Gerade mit Blick auf die gesellschaftliche Ächtung, die beispielsweise zahlen-
mäßig unterlegene und eher unübliche Partnerkonstellationen und Genderper-
formances oft erfahren, ist dieser Punkt von Belang.  

Es ließen sich noch mehr Gründe dafür anführen, warum Selbstbestimmung 
ein geeignetes theoretisches Konzept für das feministische Unternehmen ist. 
Wichtig herauszustellen war mir hier vor allem, dass das Selbstbestimmungs-
konzept den Vorteil bietet, selbst Gegenstand gegenwärtiger Gerechtigkeitskon-
zeptionen zu sein: Weil Selbstbestimmung als zentrales menschliches Vermögen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | SIMONE MILLER 

aufgefasst wird, kann die Verletzung eines Menschen in diesem Vermögen als 
intrinsische Ungerechtigkeit verstanden werden. Das heißt, der Kampf um 
Selbstbestimmung ist immer auch ein Kampf um Gerechtigkeit und besitzt des-
halb nicht nur politische Schlagkraft, sondern auch ein normatives Profil, das der 
hier vertretenen nominalistischen Position sozialphilosophischen Boden unter 
die Füße geben kann. Das Konzept ist auch deshalb aus ethisch-epistemischen 
Gründen sinnvoll, weil es nicht auf eine fixierte Vorstellung der sozialen Bedeu-
tung von Geschlechtlichkeit und ihrer Relevanz für unterschiedliche soziale 
Praktiken rekurrieren muss, zugleich aber unter Rückgriff auf das Gender-Kon-
zept die Besonderheit der Selbstbestimmungsdefizite unterschiedlicher askrip-
tiver Gruppen zu fassen bekommt. Besonders wichtig im Zusammenhang dieses 
Plädoyers für das Selbstbestimmungskonzept ist natürlich seine praktische Integ-
rationskraft für das feministische Anliegen, die mir recht offensichtlich zu sein 
scheint und für die ich argumentiert habe. Ich habe außerdem darauf hingewie-
sen, dass Selbstbestimmung aufgrund ihrer komplexen relationalen Ermögli-
chungsbedingungen eine gesellschaftstheoretischen Perspektive öffnet, die für 
feministische Anliegen von Bedeutung ist. 

Wenn man aus den angeführten ethischen (und/oder anderen) Gründen, die 
Übernahme des realistischen Geschlechterverständnisses und -vokabulars ab-
lehnt, verschärft sich das Problem der Vermittlung von Theorie und Praxis wie-
der: Die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung von Geschlecht ist weit entfernt 
davon, zwischen Sex und Gender zu unterscheiden und noch weiter davon, Gen-
der und seine Relevanz als gesellschaftlich transformierbar zu verstehen. Von 
großer Bedeutung ist deshalb der Streit für mehr Sichtbarkeit von alternativen 
Lebensrealitäten und Praktiken und für mehr Diskussion um eine Einrichtung 
der Gesellschaft, die die Vielfalt von Sex und Gender besser berücksichtigt – an-
fangen lässt sich da schon bei so Banalem wie der Einrichtung von Toiletten und 
öffentlichen Fragebögen. Anstatt die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung für 
die Philosophie fruchtbar zu machen, scheint es mir also sinnvoller zu sein, die 
feministische Theoriedebatte für die breitere gesellschaftliche Öffentlichkeit ver-
ständlich und zugänglich zu machen. Zu problematisieren gilt es hier aber nicht 
nur den peripheren Standpunkt der feministischen Debatte in der breiteren Öf-
fentlichkeit, sondern auch die Position queerer Anliegen, die innerhalb der femi-
nistischen Theorie wieder in die Peripherie gedrängt zu werden drohen. In die-
sem Sinne sollte die feministische Philosophie ihre Hoffnung auf eine gerechte 
und utopische Praxis ernster nehmen und ihre theoretischen Ressourcen nach 
praktischen Anliegen ausrichten; sie sollte ihre Aufmerksamkeit dorthin richten, 
wo Praxis uns Ansätze für ein Anderstun lehren kann und uns praktische Gründe 
dafür aufgibt. Dieser doppelte Zusammenhang von Theorie und Praxis und mit 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 137 

ihm die angedeutete zweifache Peripherie zum Gegenstand zu erheben, ist viel-
leicht ein kleiner Schritt in Richtung einer Verschiebung des Zentrum-Periphe-
rie-Verhältnisses innerhalb von Theorie und Praxis. 

 
 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | SIMONE MILLER 

LITERATUR 
 
Alcoff, Linda (2006): Visible Identities, Oxford.  
Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, 

Oxford. 
Haslanger, Sally (2003): Social Construction: The „Debunking Project“, in: Fre-

derick Schmitt (Hg.), Socializing Metaphysics, Lanham.  
Landweer, Hilge (1994a): Ein blinder Fleck in der sex/gender-Debatte, in: The-

resa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen. Zur institutionellen Rede 
von Geschlecht, Frankfurt a. M., S. 147-176. 

Dies. (1994b): Jenseits des Geschlechts? Zum Phänomen der theoretischen und 
politischen Fehleinschätzung von Travestie und Transsexualität, in: Institut 
für Sozialforschung/Frankfurt (Hg.), Geschlechterverhältnisse und Politik, 
Frankfurt a. M., S. 139-167.  

Mackenzie, Catriona (2000): Imagining Oneself Otherwise, in: Catriona Mac-
kenzie/Natalie Stoljar (Hg.) Relational Autonomy. Feminist Perspectives on 
Autonomy, Agency, and the Social Self, Oxford.  

Mikkola, Mari (2011a): Ontological Commitments, Sex and Gender, in: Char-
lotte Witt (Hg.), Feminist Metaphysics. Explorations in the Ontology of Sex, 
Gender and the Self, Dordrecht/Heidelberg/London/New York, S. 67-85. 

Stoljar, Natalie (1995): Essence, Identity and the Concept of Woman, in: Philo-
sophical Topics 23, S. 261-293. 

Witt, Charlotte (2011): The Metaphysics of Gender, Oxford.  
Young, Iris Marion (1997): Gender as Seriality: Thinking about Woman as a So-

cial Collective, in: dies., Intersecting Voices, Princeton.  
 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

Anderson, Joel/Honneth, Axel (2004): Autonomy, Vulnerability, Recognition, 
and Justice siehe: http://phil.uu.nl/~joel/research/publications/Anderson-
Honneth_Vulnerability.pdf vom 30.05.2012. 

Deutscher Ethikrat (2012): Stellungnahme Intersexualität vom 23.02.2012 siehe: 
http://www.ethikrat.org/dateien/pdf/stellungnahme-intersexualiaet.pdf 

Mikkola, Mari (2011b): Feminist Perspectives on Sex and Gender, in: Standford 
Encyclopedia of Philosophy siehe: http://plato.stanford.edu/entries/feminism-
gender/ vom 30.05.2012.  

Oestreich, Heide (2011): Alex soll in die Psychiatrie, in: taz.de vom 23.03.2011 
siehe: http://www.taz.de/!90229/ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 139 

Oestreich, Heide (2012): Wer wollte das rosa Einhorn?, in: taz.de vom 
19.01.2012 siehe: http://www.taz.de/Transsexualitaet-im-Kindesalter/ 
!85899/ 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117 - am 14.02.2026, 14:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

