
3. Das Politische als diskursiver Raum 

der Hegemonie 

Auf dem Weg, Hegemonie als politisch-diskursive Form der Vorherr­
schaft zu erklären, wurden als erster Schritt im vorangegangenen Kapitel 
die hier relevanten Aspekte des Funktionierens diskursiver Prozesse er­
örtert. Als Movens der Diskurse haben wir dabei die unendliche Zahl 
von Artikulationen ausgemacht, die immer wieder aufs Neue das Ge­
flecht der diskursiven Elemente arrangieren. Im Zuge dieses Arrangie­
rens kommt es zugleich kontinuierlich zu Verschiebungen von Sinn und 
Bedeutung und zur Ausformung von Mustern oder Regelmäßigkeiten. 
Wenn Hegemonie als politisch-diskursives Phänomen bzw. als Phäno­
men politischer Diskurse analysiert wird, so bedeutet dies, daß wir ein 
spezifisches Muster diskursiver Praxis - das Muster der Hegemonie -
suchen, welches sich vor einem Hintergrundmuster konstituiert, und 
zwar vor dem Hintergrundmuster des Politischen, dessen Vorhandensein 
einen Diskurs zum politischen Diskurs werden läßt. 

Der Kategorie des Politischen ist bislang von Seiten der Diskurswis­
senschaften nur relativ geringe Aufmerksamkeit gewidmet worden. 
Zwar ist das Bemühen um eine Theorie und Methode zur Analyse politi­
scher Diskurse keineswegs neu, doch im Anschluß an Louis Althussers 
1971 publizierten Aufsatz "Ideologie et appareils ideologiques d'Etat" 
(wieder abgedruckt in Althusser 1995: 269-314) stand dabei von Beginn 
an, insbesondere im wegweisenden Werk Michel Pecheuxs (v.a. 1982 
[1975]; 1990), der Zusammenhang von Ideologie und Diskurs im Zen­
trum des Interesses. Während die Konzentration auf die Ideologieanaly­
se sich noch Mitte der 1980er Jahre als Spezifikum der französischen 
politischen Diskursanalyse beschreiben ließ (vgl. Seidel 1985: 44), läßt 
sich heute feststellen, daß auch außerhalb Frankreichs, etwa in Deutsch­
land, die weitgehende Gleichsetzung von politischer Diskursanalyse und 

91 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Ideologieanalyse fortgeschrieben wird. So behauptet etwa Siegfried Jä­
ger (1994: 13), durch Diskurse würden "Ideologien umgesetzt", und 
Paolo Donati (2001: 147) kann in einemjüngeren Handbuchartikel fest­
stellen, daß in den meisten neueren Studien der politische Diskurs als 
der Ort verstanden wird, "an dem jene ideellen Elemente produziert 
werden, durch die die Realität sinnhaft verstanden und gestaltet wird. 
Dies [der politische Diskurs, MN] bedeutet nichts anderes als politische 
Ideologie." Eine Analyse politischer Diskurse hätte demnach ihr Haupt­
augenmerk auf die Konflikte zu richten, die in Diskursen zwischen ver­
schiedenen ideologischen Positionen sprachlich und interpretatorisch 
ausgetragen werden (vgl. ebd.: 147/148). 

Da sich die meisten Analytikerinnen politischer Diskurse auf den 
Topos der Ideologie(analyse) konzentrieren, gerät die Problematik einer 
klaren Konzeption des Politischen aus den Augen. Es wird, mit anderen 
Worten, nicht himeichend deutlich, was das Spezifische eines politi­
schen Diskurses ist. Hinter den Ausführungen einiger Autorinnen scheint 
die Auffassung zu stehen, daß es die Konfliktivität ist, die einen Diskurs 
zum politischen Diskurs macht, das heißt, das Aufeinanderprallen ver­
schiedener Diskurse bzw. diskursiver Positionen (z.B. Donati 2001: 148; 
Seidel 1985: 44; Nullmeier 2001). Eine solche Konzeption könnte sich 
vielleicht auf die wenigen Passagen im Foucaultschen Werk beziehen, in 
denen sich eine Gegenläufigkeit von Diskurs und Gegendiskurs andeutet 
(vgl. z.B. Foucault 1995[1975]: 373-378; Foucault 1997[1976]: 123). 
Über den impliziten Verweis auf einen konfliktorientierten Begriff des 
Politischen hinaus bleibt jedoch eine eingehende Erörterung des Politi­
schen an der Schnittstelle von Diskurswissenschaft und Politik aus. 
Wenn eine solche Erörterung nun unternommen wird, so vor allem mit 
dem Ziel, das diskursive Muster des Politischen, welches das Hinter­
grundmuster der Hegemonie bildet, zu rekonstruieren. Es geht, mit an­
dem Worten, darum herauszufinden, was einen Diskurs zum politischen 
Diskurs macht. Darüber hinaus möchte ich aber auch explizieren, wel­
chen Begriff des Politischen ich dieser Untersuchung zugrunde lege. 

Eine terminologische Anmerkung sei dieser Auseinandersetzung mit 
dem Politischen vorausgeschickt: Die Begriffe der Politik und des Poli­
tischen werden, wie im Laufe der Ausführungen in diesem Kapitel deut­
lich werden wird, von vielen Autorinnen synonym verwendet. Einen 
Weg aus dieser zwar verbreiteten, aber unbefriedigenden begrifflichen 
Unschärfe offeriert Ernst Vollrath: 

Gesucht wird im Politischen ein Urteilsmaßstab, der es erlaubt, das, was poli­
tisch ist oder was als etwas Politisches bestimmt werden kann, von dem zu 
unterscheiden, was nicht politisch ist. Der Begriff des Politischen faßt also die 

92 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Modalität oder die Qualität, die politischen Charakter hat, philosophisch ge­
sprochen: das Politischsein. Die Absicht ist es, an allen möglichen Phänome­
nen - an Personen ebenso wie an Institutionen, an Ereignissen ebenso wie an 
Prozessen, an allem also, was ,Politik' genannt werden kann- das Vorkom­
men beziehungsweise die Abwesenheit, das Ausmaß wie den Mangel, die An­
gebrachtheit wie die Unangemessenheit von deren politischer Modalität oder 
Qualität mit Hilfe dieses Begriffs beurteilen zu können. Die Allgemessenheit 
eines Begriffs des Politischen muß sich an dieser analytischen Kapazität zur 
Differenzierung ausweisen (Vollrath 1988: 315; vgl. hierzu ausführlich Voll­
rath 1987: 29-56). 

Das Ziel Vollraths bei der Konzeptionierung des Politischen als Maßstab 
zur Beurteilung des Phänomens Politik besteht letztlich darin, ein Krite­
rium zur Unterscheidung "einer authentisch politisch qualifizierten Poli­
tik und einer unpolitisch-pervertierten Politik" zu gewinnen (Vollrath 
1990b: 287). Eine derartige ambitionierte Suche nach dem Eigentlichen 
des Politischen kann jedoch hier nicht das Ziel sein- zu sehr stünde sie 
im Gegensatz zu dem, was im vorangegangenen Kapitel über die Ei­
gentlichkeit von Bedeutungen gesagt wurde. Deshalb werde ich zwar 
Vollraths Überlegung folgen, einen Begriff des Politischen als Kriterium 
der Differenzierung einzuführen. Aber es geht dabei nicht darum, an­
hand dieses Kriteriums in irgendeiner Weise das Wesen "authentischer" 
Politik zu erforschen. Meine Absicht besteht vielmehr darin, ein heuri­
stisches Differenzkriterium zu finden, anhand dessen sich ein Diskurs 
als politischer Diskurs auszeichnen läßt. Mit anderen Worten: Wenn 
man davon ausgeht, daß bestimmte Diskurstypen von bestimmten Re­
gelhaftigkeiten geprägt sind (diese Annahme ist in den Diskurswissen­
schaften weit verbreitet), dann wird im folgenden nach der spezifischen 
Regelhaftigkeit politischer Diskurse gefragt. In diesem Sinne kann man 
das Politische als eine bestimmte Regelhaftigkeit oder Logik begreifen, 
deren Vorhandensein die Qualifizierung eines Diskurses als politischer 
Diskurs gestattet - ohne dabei darauf beschränkt zu sein, solche politi­
schen Diskurse ausschließlich im Phänomenbereich dessen zu suchen, 
was üblicherweise als Politik oder als politisches System bezeichnet 
wird. Keineswegs ausgeschlossen werden soll dabei, daß tatsächlich 
Ideologieanalyse und politische Diskursanalyse Gemeinsamkeiten auf­
weisen können; ebensowenig, daß entsprechend der Überlegungen eini­
ger der genannten Autoren Konflikthaftigkeit ein wesentliches Merkmal 
politischer Diskurse ist. Gerade für Letzteres lassen sich zahlreiche An­
haltspunkte finden. 

Zu Beginn der Suche nach diesen Anhaltspunkten steht im folgenden 
eine kurze Rekonstruktion der politischen Funktionen von Symbolik und 
Sprache, wie sie in der Politikwissenschaft regelmäßig diskutiert wer-

93 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

den. Hieran schließt sich ein gerrauerer Blick auf zwei Denktraditionen 
des Politischen in der politischen Philosophie an: das Denken Carl 
Schmitts, der im Konflikt zwischen Freund und Feind das entscheidende 
Element des Politischen sieht, und das Denken Harrnah Arendts, in dem 
das gemeinschaftliche Handeln für die gemeinsame Zukunft die zentrale 
Rolle spielt (3.1). Anschließend wird unter Bezugnahme aufClaude Le­
fort, Marcel Gauchet und Ernesto Laclau begründet, weshalb diese bei­
den oft als unvereinbar geltenden Denktraditionen komplementär gele­
sen werden sollten (3.2). Schließlich wenden wir uns der am Ende des 
zweiten Kapitels aufgeworfenen Frage zu, wie die Leitbegriffe politi­
scher Diskurse zu ihren "positiven" normativen Bedeutungen kommen. 
Hierbei spielt das Ladausehe Theorem des leeren Signifikanten eine 
entscheidende Rolle (3.3). 

3.1 Das Politische des politischen Diskurses 

Ich werde mich dem Politischen, insofern es einen Diskurs als politi­
schen Diskurs auszeichnet, nun auf zwei Weisen annähern: zunächst 
über die spezifisch politischen Funktionen, die dem Komplex Diskurs/ 
Sprache/Symbolik zugeschrieben werden, und anschließend über die 
Theorien des Politischen selbst. 

Geht man der Frage nach den politischen Funktionen von Diskurs, 
Sprache und Symbolik nach, so fällt auf, dass insbesondere zwei Funk­
tionen immer wieder thematisiert werden: erstens die Funktion, Symbole 
des Gemeinsamen bzw. der Gemeinschaft zur Verfügung zu stellen und 
so diese Gemeinschaft erst zu ermöglichen; und zweitens die Funktion, 
im Raum von Sprache und Symbolik Konflikte auszutragen und zu ver­
mitteln. Daß politische Symbolik und politische Sprache als wesentlich 
für die Selbstvergewisserung politischer Gemeinschaften sind, daß sie 
mithin als Instrumente für die Herstellung sozia-politischer Einheit die­
nen, betont vor allem die ideengeschichtlich inspirierte und anthropolo­
gisch argumentierende Politische Theorie. "Die Selbsterhellung der Ge­
sellschaft durch Symbole ist ein integraler Bestandteil der sozialen Rea­
lität", formulierte etwa Eric Voegelin (1959: 49/50) und hob weiter her­
vor: "man kann sogar sagen ihr wesentlicher Bestandteil, denn durch ei­
ne solche Symbolisierung erfahren die Menschen die Gesellschaft, deren 
Glieder sie sind[ ... ] als Teil ihres menschlichen Wesens." Ganz offen­
sichtlich besteht die Funktion der politischen Symbolik also im Verweis 
darauf, was die Mitglieder einer Gemeinschaft in ihrer Substanz und in 
ihrem Streben eint, also auf ein Gemeinsames in bezug auf das mensch­
liche Sein und auf das menschliche Sollen - in diesem Fall sogar des 

94 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

"höchsten" Gemeinsamen, der Gemeinschaft als menschliche Wesen. 
Entsprechend dieser anthropologischen Argumentation wird der Mensch 
in Anlehnung an Ernst Cassirer als animal symbolicum begriffen (vgl. 
Cassirer 1960[1944]: 40), an dessen jeweilige Erfahrung und individu­
elles Bewußtsein die Symbolisierung der gemeinsamen Ordnung gebun­
den ist. Zwar resultiert aus einer Vielzahl der Erfahrungsmodi und deren 
Symbolisierungen eine "Pluralität politischer Gesellschaften mit divergie­
render Selbstinterpretation, d.h. konkurrierenden Ansprüchen auf Reprä­
sentation transzendenter Wahrheit" (Gebhardt 1980: 53), die sich jedoch 
strukturell insofern gleichen, als sie stets auf eine "Interpretation der Ge­
samtexistenz des Menschen" abheben (ebd.: 53/54). Im Extremfall kann 
es zur kriegerischen Konfrontation verschiedener dieser konkurierenden 
Symbolisierungen kommen, weshalb im Raum des Politischen auch der 
Konflikt als wichtige Größe auftritt. Entscheidend ist aber die anthropolo­
gische Konstante- die "Menschenwesentlichkeit" -,weshalb dem Aspekt 
des Gemeinsamen der Vorrang gebührt. Dies zeigt sich auch darin, daß 
die politische Symbolisierung an der Menschenwesentlichkeit normativ 
zu messen ist: "Normative Beurteilung von Symboliken, auch unter­
schwellige, ist notwendigerweise eine Reflexion über die Wirklichkeit 
dessen, was Menschenwesentlichkeit ist" (Gebhardt 1980: 59). 

Wenn der Topos der symbolischen oder diskursiven Repräsentation 
des Gemeinsamen diskutiert wird, so geschieht dies jedoch keineswegs 
nur unter Rekurs auf ein anthropologisches Gemeinsames der Men­
schenwesentlichkeit. Tendenziell noch häufiger findet sich die Überle­
gung, daß nur auf der Basis sprachlichen Interagierens Gefolgschaft und 
Zustimmung zum gemeinschaftlichen politischen Handeln (oder doch 
wenigstens Gefügigkeit der politisch Beherrschten angesichts des Han­
deins der Eliten im Namen der Allgemeinheit) dauerhaft erzielt werden 
können. "Sprache ist Politik und Politik ist Sprache, weil politische 
Herrschaft zwar auch mit physischer Gewalt begründet werden kann, 
aber dennoch ohne Zustimmung der Beherrschten keinen andauernden 
Erfolg hat", stellte Wolfgang Bergsdorf (1977: 41) fest. Ganz ähnlich 
formulierte Murray Edelman in der vielleicht bis heute einflußreichsten 
politikwissenschaftlichen Studie zu Politik und Symbolik: "Through 
language a group can not only achieve an immediate result but also win 
the acquiescence of those whose lasting support is needed" (Edelman 
1972[1964]: 114).1 Entsprechend bezeichnet Ulrich Sarcinelli, der in 

Auch Edelman verweist darauf, daß Zeichenstrukturen dazu dienen, den 
Menschen einen universalen Identifikationsgrund zu bieten: "the right, the 
true, the inevitable". Aber Edelman bewertet diese Signifikanten des All­
gemeinen nicht normativ, all diese Identifikationsgründe dienen seines Er-

95 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

mancher Hinsicht an Edelman anschließt, politische Symbolik als "un­
verzichtbares Steuerungsinstrument eines loyalitätssichemden Politik­
managements" (Sarcinelli 1987: 66). Edelmans verschiedene Studien 
verfolgen im wesentlichen eine sozialpsychologische Argumentation 
(vgl. auch Sarcinelli 1987: 59-62): Weil die meisten Bürger Politik nur 
aus der Zuschauerperspektive kennen würden - als "a passing parade of 
abstract symbols" (Edelman 1972[1964]: 5) -, komme der Sprache im 
wesentlichen die Funktion zu, über abstrakte Verdichtungssymbole, de­
nen in der Lebenswelt der meisten keine Referenzobjekte entsprechen, 
die psychologischen Bedürfnisse der Menschen anzusprechen. Dabei 
kann Sprache eine beschwichtigende oder eine bedrohliche Wirkung ha­
ben (vgl. ebd.: 6-10) und sprachliche Zeichen werden mit Affekten und 
Emotionen konnotiert (vgl. ebd.: 116-124). Indem er die symbolische 
"evocation of arousal or quiescence in mass publics" -und nicht die Be­
friedigung bestimmter Bedürfnisse durch einzelne Policies - als wesent­
liches Output politischen Handeins benennt, positioniert sich Edelman 
vor allem gegen die politische Systemtheorie etwa im Sinne Eastons 
(Edelman 1971: 4, 7). Entscheidend seien nicht die Fakten im Sinne ei­
ner Eastonschen "allocation of values" (vgl. Easton 1965), sondern die 
menschlichen Erwartungen hinsichtlich der Zukunft und diese gestalten 
sich je nach den sprachlichen Äußerungen der politischen Eliten hoff­
nungsfroh, mißtrauisch oder feindselig. Um die Erwartungen aller Grup­
pen hoffnungsfroh, die Unsicherheit niedrig und die Zustimmung mög­
lichst hoch zu halten, greifen politische Eliten daher auf positiv konno­
tierte, auf das Gemeinsame und das Ganze einer politischen Gemeinschaft 
verweisende Verdichtungssymbole zurück- die "symbols ofthe whole", 
ein Konzept, das Edelman von Harold LassweH übernimmt (vgl. Edelman 
1971: 9). Lasswell, der als Pionier des quantitativen Studiums der politi­
schen Sprache gelten darf, hatte schon in den 1940em auf die große Be­
deutung derartiger "key symbols" - als Kernelemente des politischen 
Mythos- hingewiesen (vgl. z.B. Lasswell/Leites 1968[1949]: 12/13). 

Daß zentralen Symbolen oder Begriffen im politischen Diskurs gro­
ße Bedeutung zukommt, ist eine Überlegung, die von nahezu allen Un­
tersuchungen zu Sprache und Politik gestützt wird. Häufig wird diesbe­
züglich allerdings nicht primär herausgestellt, daß solche Begriffe die 
politische Funktion des Verweisens auf ein allen Gemeinsames bzw. auf 
ein Ganzes haben, sondern eine zweite Funktion betont, nämlich daß 
Symbolik, aber vor allem Sprache auch das Austragen politischer Kon-

achtens in gleichwertiger Weise allein dazu, daß des Menschen "dubious 
acts are sanctified and his responsibility as an individual entity minimized" 
(Edelman 1972[1964]: 129). 

96 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

flikte ermöglicht und befördert. Helmut Lübbe (1975[1967]: 97/98) hält 
etwa fest, daß "der Kampf gegen den politischen Gegner nicht zuletzt 
geführt [wird] als Kampf gegen seinen politischen Sprachgebrauch", 
und auch von der "Geschichte als Sprachkampf' ist die Rede 
(Leuenburger 1975), oder davon, daß "[s]ouverän ist, wer den Sachver­
halt definiert" (Schelsky 1974: 2). Offensichtlich gibt es zwei verschie­
dene Dimensionen des politisch-diskursiven "Kampfes um Wörter" 
(Greiffenhagen 1980): Die eine Dimension steht in direkter Beziehung 
zur ersten politischen Funktion der Sprache bzw. der Symbolik, das 
heißt, es geht um den Konflikt, anhand welchen diskursiven Elements 
das gemeinsame Sein und Sollen bezeichnet wird. Ob etwa eine Wirt­
schaftsordnung, die allen Mitgliedern einer politischen Ordnung gerecht 
wird/werden soll, mit "Kapitalismus", "freier Marktwirtschaft", "Sozia­
ler Marktwirtschaft", "Sozialistischer Marktwirtschaft" oder "Sozialis­
mus" signifiziert wird, stellt einen solchen Konflikt dar. Meistens ist je­
doch die zweite Dimension eines Kampfes um Wörter gemeint, die dann 
zum Tragen kommt, wenn ein diskursives Element in relativ stabiler 
Weise das gemeinsame Sein und Sollen hegemonial signifiziert, dabei 
aber die detailliertere Deutung dieses Elements umstritten bleibt. Derar­
tige Deutungskonkurrenzen bilden die Grundlage für das immer wieder 
diskutierte Unterfangen, Begriffe zu "besetzen" (vgl. Eiedenkopf 
1982[1975]; Liedtke et al. 1991). 

Der gewiß nur kursorische Blick in einige Untersuchungen zu Spra­
che/Symbolik und Politik liefert somit erste Hinweise darauf, daß sich 
im diskursiven Muster des Politischen zwei wesentliche Beziehungen 
wiederfinden: zum einen Beziehungen zum "Gemeinsamen" oder "Gan­
zen" einer Gemeinschaft, zum anderen Beziehungen der Konkurrenz 
oder des Konflikts. Es wird sich nun zeigen, daß auch dort, wo in der 
politischen Theorie das Politische verhandelt wird, eben diese beiden 
Aspekte immer wieder auftauchen, wenngleich in verschiedenen Tradi­
tionen bzw. mit unterschiedlicher Gewichtung. 

Die Publikationen zur Eigenart und zur Rolle des Politischen in der 
Gegenwart sind Legion. Mit dieser Vielzahl geht eine entsprechende 
Vielfältigkeit der Standpunkte einher. Dies gilt zum einen für die Ziel­
setzung der Beiträge: Während etwa Ulrich Beck kühn die "Erfindung 
des Politischen" anmahnt (Beck 1993), macht sich Jürgen Gebhardt lie­
ber vorsichtig auf die "Suche nach dem Politischen" (Gebhardt 1998). 
Gleichzeitig wird aber, wenn man die Überlegungen verschiedener Au­
torlnnen kontrastiert, schnell deutlich, daß die Autorinnen wohl nicht 
alle vom selben Begriff des Politischen ausgehen. So spricht beispiels­
weise Thomas Meyer von einer "Transformation des Politischen" 
(Meyer 1994) oder gar dem sich scheinbar anbahnenden "Ende des Po-

97 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

litischen" (ebd.: 20), wo Chantal Mouffe noch kurz vorher "The Return 
ofthe Political" (Mouffe 1993) konstatiert hat. 2 

Die gegensätzlichen Gegenwartsdiagnosen in bezug auf das Politi­
sche werden verständlich, wenn man die theoretischen Hauptbezugs­
punkte von Thomas Meyer und Chantal Mouffe betrachtet: Meyer be­
zieht seinen Begriff des Politischen vor allem aus dem Denken von 
Harrnah Arendt, Mouffe aus dem Denken von Carl Schmitt (vgl. auch 
Mouffe 1999). Und in der Tat kann man wohl, wenn es um den Begriff 
des Politischen geht, von einer Art Arendt-Schmittschem Schisma der 
Politischen Theorie sprechen. Gebhardt (1998: 19) spricht in diesem Zu­
sammenhang von einer "theoretisch grundierte[n] ideenpolitische[n] 
Kontroverse" ähnlich dem sogenannten Historikerstreit - ohne daß diese 
Kontroverse aber explizit ausgetragen würde. Dem Schisma entspre­
chend können, so Gebhardt an anderer Stelle (2000: 140), zwei ideal­
typische Konzeptionen der Politik und des Politischen ausgemacht wer­
den: "Ein herrschafts-, macht- und staatszentrierter Begriff der Politik 
lässt sich auf die kontinentaleuropäische Erfahrung des monarchischen 
Zentralstaates zurückführen, wohingegen ein bürgerschafts- und kon­
senszentrierter Politikbegriff auf die Idee und Erfahrung der sich selbst 
regierenden Bürgergemeinde rekurriert." Der Einfachheit halber werde 
ich im folgenden zwischen einem "realistischen" (in Anlehnung an den 
Begriff der Realpolitik, für den Macht und Konflikt eine zentrale Rolle 
spielen3

) und einem "bürgerschaftlichen" Begriff des Politischen unter­
scheiden.4 

Zentrale Elemente eines realistischen Begriffs des Politischen sind 
Staat(lichkeit), Souveränität, Macht(ausübung) und vor allem Konflikti­
vität. Neben Carl Schmitt werden mit dem realistischen Begriff des Po­
litischen vor allem Machiavelli, Hobbes und Max Weber verbunden. 
Gerade Webers Überlegungen zur Politik sind nach wie vor prägend. 

2 Auch in der jüngsten Vergangenheit ist wieder von der "Rückkehr des Poli­
tischen" (Flügelet al. 2004) die Rede. 

3 Ich lehne mich hier u.a. an Aleman (1994) an, der einen realistischen Be­
griff des Politischen im Sinne Machiavellis von einem normativen Begriff 
des Politischen im Sinne Aristoteles' unterscheidet. 

4 Im Gegensatz zu dieser Zweiteilung unterscheidet Dolf Sternherger 
(1984[1978]) mit der aristotelischen Politologik, der machiavellischen Dä­
monologik und der augustinisch-marxistischen Eschatologik "drei Wurzeln 
der Politik" (und macht dabei als normativ einzig tragbare die aristotelische 
Politologik aus). Eine Zweiteilung beschränkt sich demgegenüber im we­
sentlichen auf die Politologik und die Dämonologik. Eine anders gelagerte 
Dreiteilung des Feldes der Politik findet sich bei Etienne Balibar (1997), der 
Politik in den dreifachen ethischen Horizont der Emanzipation, der Verän­
derung und der Zivilität eingebettet sieht. 

98 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Ein wesentlicher Aspekt der Politik besteht diesen Überlegungen zufol­
ge im "Streben nach Machtanteil" (Weber 1997[1919]: 272) sowohl in­
nerhalb eines Staates als auch zwischen Staaten. Damit einher geht not­
wendigerweise die Konfliktivität jeder Politik, wurde doch Macht in 
Wirtschaft und Gesellschaft definiert als "jede Chance, innerhalb einer 
sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durch­
zusetzen" (Weber 1980[1972, 1921/22]: 28). 

Wie eben schon angedeutet, sind es aber vor allem die paradigmati­
schen Überlegungen Carl Schmitts, die den realistischen Begriff des Po­
litischen heute prägen. Das dem Politischen Spezifische, stellt Schmitt in 
seiner Schrift Der Begriff des Politischen bekanntermaßen fest, "ist die 
Unterscheidung von Freund und Feind' (Schmitt 1996[1932]: 26). Da­
bei muß der Feind keine besonderen Qualitäten aufweisen, kein ökono­
mischer Konkurrent und auch kein moralischer Bösewicht sein, es ge­
nügt die schlichte Andersheit. Das heißt gleichzeitig, daß die Freund­
Feind-Logik des Politischen potentiell alle Bereiche menschlichen Seins 
- also auch die Ökonomie oder die Moral - durchdringen kann. Aller­
dings ist der Schmittsche Feind nicht der private Feind (der lateinische 
inimicus), sondern der öffentliche Feind (hostis), also eine Gesamtheit 
von Menschen, die einer anderen Gesamtheit in ihrer Andersheit gegen­
über steht (vgl. ebd.: 29). Diese politische Andersheit kann im Extrem­
fall immer zum unvermittelbaren Konflikt, d.h. zum Kampf auf Leben 
und Tod führen. "Die Begriffe Feind, Freund und Kampf erhalten ihren 
realen Sinn dadurch", schreibt Schmitt ( ebd.: 33), "daß sie insbesondere 
auf die reale Möglichkeit der physischen Tötung Bezug haben und be­
halten. Der Krieg folgt aus der Feindschaft, denn diese ist seinsmäßige 
Negierung eines anderen Seins." Dies bedeutet nicht, daß Politik den 
Krieg immer zum Ziel oder zum Inhalt habe, aber die "reale Möglich­
keit'' des Krieges ist es, die menschliches Handeln als politisches Han­
deln konstituiert (vgl. ebd.: 34/35). Auf der Ebene des Politischen ist der 
Staat "die maßgebende Einheit" (ebd.: 44), weil souveräne Staatlichkeit 
die Voraussetzung dafür ist, über den Ausnahmezustand entscheiden 
können, der wiederum die Bedingung dafür ist, Feind-Zuschreibungen 
mit allen Konsequenzen vornehmen zu können. Das Politische aktuali­
siert sich also zwischen Staaten. Demgegenüber ist, wie Ernst-Wolfgang 
Böckenförde (1988: 285) im Anschluß an Schmitt festhielt, "Politik in­
nerhalb des Staates [ ... ] anders als etwa Außenpolitik nur in einem se­
kundären Sinn politisch." Dies verschiebt insbesondere- und hierin be­
steht ein maßgeblicher Unterschied zu Max Weber- jede als Konflikt 
zwischen Parteien und Interessengruppen stattfindende Politik auf eine 
nur sekundär politische Ebene, solange hierbei nicht die "reale Möglich­
keit'' einer Bürgerkriegslösung solcher Konflikte gegeben ist. Hinzu 

99 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

kommt, daß die internen Konflikte den Staat als politische Einheit dann 
gefährden, wenn sie eine eindeutige Freund-Feind-Entscheidung des 
Staates verhindern. Daher ist es gerechtfertigt, wenn der Staat zum 
Zwecke der Eigenerhaltung als politische Einheit die innerstaatliche Be­
friedung und damit Homogenität erzwingt, auch durch innerstaatliche 
Feinderklärungen (Schmitt 1996[1932]: 46/47).5 

Nach Carl Schmitt muß sich damit der einzelne Staatsbürger ebenso 
wie Vereinigungen von Staatsbürgern dem Willen des Staates, ja dem 
Staat selbst unterwerfen. Demgegenüber rückt das bürgerschaftszen­
trierte Verständnis des Politischen den frei und gemeinschaftlich han­
delnden Bürger (den politischen Bürger, den citoyen) in den Vorder­
grund und begreift den Staat wie jede andere politische Ordnung letzt­
lich als gemeinschaftliches Projekt von politischen Bürgern. Im Zentrum 
eines bürgerschaftliehen Begriffs des Politischen stehen die Freiheit -
insbesondere die Freiheit der Rede-, das gemeinschaftliche Handeln für 
eine gemeinschaftliche Zukunft und die Orientierung dieses Handeins 
am Wohl der ganzen Gemeinschaft. Der bürgerschaftliehe Begriff des 
Politischen steht in der Tradition der aristotelischen Lehre der Politik 
und der Ethik (vgl. Aristoteles 1981; Aristoteles 1985), wobei er sich 
sehr allgemein am griechischen Wortstamm von "Politik" orientiert -
n6/ct~ bzw. no/chll~· Das Politische ist in diesem Sinne schlicht das Po­
lishafte, das heißt das gemeinschaftsgestaltende, gemeinschaftliche 
Handeln von Bürgern in einer Polis (bzw. im weiteren Sinn in einer po­
litischen Gemeinschaft). In der Auseinandersetzung mit der politischen 
Philosophie des antiken Griechenland wird der bürgerschaftliehe Begriff 
des Politischen im Mittelalter bei Thomas von Aquin und besonders bei 
Ptolomaeus von Lucca als städtische Lebensform freier Bürger (im Un­
terschied vor allem zur königlichen Herrschaft) fortgeschrieben (vgl. 
Gebhardt 2000). 

In der Modeme wieder aufgenommen findet sich dieser Begriff des 
Politischen in der republikanischen Verfassungstradition der USA und, 
daran anschließend, vor allem bei Harrnah Arendt (vgl. zum Einfluß des 
amerikanischen Modells auf Arendt Heuer 1992: 283/84; Vollrath 
1990a: 19). Wenigstens vier Grundüberlegungen prägen das politische 
Denken Harrnah Arendts. Die erste dieser Überlegungen betrifft das ari­
stotelische smov nohrtKOV: Nach Arendt ist es eine eklatante Fehllektüre 
des aristotelischen Gedankens, wenn der einzelne Mensch als wesenhaft 
politisch verstanden wird. Politik ist vielmehr ein Resultat der Pluralität 

5 V gl. zu Carl Schmitts Begriff des Politischen neben dem genannten Beitrag 
von Böckenförde (1988) auch Brodocz (2002: 284-291), Ottmann (1990: 
68-72), Flickinger (1990). 

100 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

der Menschen, sie "entsteht im Zwischen und etabliert sich im Bezug" 
(Arendt 1993: 11). Die Pluralität der Menschen ist eine maßgebliche 
Bedingung des Politischen, "sie ist nicht nur conditio sirre qua non, son­
dern die conditio per quam" (Arendt 2002[1958]: 17). Zweitens ist es 
bei der Suche nach dem Politischen entscheidend, nach dem Sinn und 
nicht nach dem Zweck von Politik zu fragen. Zwecke liegen außerhalb 
einer Sache selbst, weshalb Politik unendlich viele Zwecke haben kann. 
Der Sinn der Politik hingegen liegt in ihr selbst, im politischen Handeln 
(vgl. Arendt 1993: 123-133). Der Sinn von Politik aber kann- in An­
lehnung an die politische Philosophie der Griechen - nur in der Freiheit 
liegen: "Was das Zusammenleben der Menschen in der Polis auszeich­
net vor allen anderen Formen menschlichen Zusammenlebens [ ... ],war 
die Freiheit" (ebd.: 38; vgl. auch ebd.: 52). Politisch zu leben, heißt in 
Freiheit gemeinschaftlich zu handeln und dabei stets die Frage "Wie 
wollen wir leben?" vor Augen zu haben (vgl. hierzu auch Bonacker 
2002: 204), sowie im Angesicht dieser Frage die Freiheit immer auch als 
die Möglichkeit eines Neuanfangs zu denken (vgl. zur Natalität bzw. 
zum Neu-Anfangen u.a. Arendt 2002[1958]: 18, 306, 315-17). Dieser 
politischen Lebensform wird in der Gegenwart am ehesten die politische 
Ordnung der Republik gerecht, insofern als -wie Arendt in ihrer Analy­
se der amerikanischen und der französischen Revolution ausführt- "der 
Wille zur Freiheit unmittelbar zu der Begründung einerneuen bzw. neu 
entdeckten Staatsform führte, nämlich zur Konstitution der Republik" 
(Arendt 2000[1965]: 39). Als freiheitliches Miteinander-Handeln und 
Miteinander-Sprechen aktualisiert sich das Arendtsche Politische im 
Gegensatz zum Schmittschen Politischen innerhalb einer politischen 
Ordnung, und nicht zwischen verschiedenen politischen Ordnungen, al­
so etwa Staaten- ja Arendt schließt in Anlehnung an das antike griechi­
sche politische Denken die Außenpolitik sogar aus "der Politik im ei­
gentlichen Sinne" aus (Arendt 1993: 53). Drittens- und für die folgende 
Argumentation maßgeblich- steht das Politische stets in enger Relation 
zum Gemeinsamen. Dies gilt für den Sinn einer "politischen Politik", in­
sofern das Sprechen und das Handeln immer ein Gemeinsames ist. Aber 
es gilt auch für die Ziele, anhand derer das politische Handeln langfristig 
gemessen wird, und für die Prinzipien politischen Handeins bzw. für die 
Grundüberzeugungen, "die eine Gruppe von Menschen miteinander 
teilt" (ebd.: 127). Wenn also Menschen in gemeinschaftlichem Reden 
und Handeln ein gemeinschaftliches Projekt, ein allen Gemeinsames 
verfolgen, dann kann dies nach Arendt als wesentlicher Ausdruck des 
Politischen gelten. "Im [Arendtschen, MN] Begriff des Politischen ha­
ben wir den Widerhall einer Gemeinschaftserfahrung, in welcher zuerst 
das Essentielle des Politischen entdeckt wurde" (Gebhardt 1996: 74). 

101 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Viertens schließlich ist festzuhalten, daß in den Augen Arendts das Po­
litische nicht allgegenwärtig ist, sondern sich nur selten aktualisiert. 
Notwendig ist das Politische nicht (vgl. Arendt 1993: 41). Im Gegenteil: 
Daß Menschen gerade angesichts ihrer Pluralität ein ihnen Gemeinsames 
freiheitlich und im gemeinschaftlichen Handeln - d.h. als gleiche und 
freie Bürger -verfolgen, dies sind die "wenigen großen Glücksfälle der 
Geschichte" (ebd.: 42). In ihrer eigenen Gegenwart sah Harrnah Arendt 
das Politische in äußerster Gefahr oder sogar weitgehend verloren, vor 
allem angesichts der "organisierte[n] Verlassenheit, in die der Totalita­
rismus die isolierten, nur noch in der Gleichschaltung Sicherheit finden­
den Massen zwingt" (so eine Paraphrasierung des Arendtschen Denkens 
bei Nordmann 1994: 95).6 

Wenn man nun den Arendtschen und den Schmittschen Begriff des 
Politischen kontrastiert, so scheint das Urteil nahe zu liegen, daß beide 
Begriffe "einander vollständig ausschließen" (so Meyer 2000: 27). Es sei­
en nur die drei vielleicht maßgeblichen Unterschiede nochmals betont: 
Erstens sieht Schmitt im Politischen eine formale Strukturlogik menschli­
chen Seins, die relationale Logik von Freund und Feind. Für Arendt hin­
gegen ist das Politische eine Handlungslogik, die sich im gemeinschaftli­
chen Handeln freier Bürger aktualisiert. Mit diesem Unterschied geht ein­
her, daß das Politische bei Schmitt als kontinuierlicher, potentiell alles 
durchdringender Faktor auftritt, bei Arendt hingegen ist das Politische 
selten und stets prekär. Zweitens ist das Schmittsche Politische gekenn­
zeichnet durch seine unbedingte Nähe zum Konflikt (im Extremfall bis 
zur physischen Vernichtung des Feindes), während Arendt das Gemein­
same eines gemeinschaftlichen Projekts gerade im Anschluß an die 
Grundannahme menschlicher Pluralität hervorhebt und damit den Kon­
sens betont. Drittens schließlich stellt Schmitt den nach innen homoge­
nen (oder homogenisierenden) Staat als entscheidenden politischen Ak­
teur in den Vordergrund, Arendt die plurale Gemeinschaft der Bürger. 
Entsprechend aktualisiert sich das Politische bei Carl Schmitt vor allem 
zwischen Staaten bzw. außenpolitisch, bei Harrnah Arendt hingegen in­
nerhalb der Republik (oder der Polis) bzw. innenpolitisch. 

Es scheint also so, als ob Schmitt und Arendt in der Tat derart ent­
gegengesetzte Vorstellungen vom Politischen entwickelt haben, daß die­
se kaum miteinander zu vereinbaren sind. Um so mehr müßte es überra­
schen, daß sich in den Standardverwendungsweisen der Begriffe der Po­
litik und des Politischen in der deutschsprachigen Politischen Wissen-

6 Vgl. zu Arendts Verständnis des Politischen neben den im Text genannten 
Beiträgen auch Breier (1992: 133-155), Harrsen (1993) und McGowan 
(1998: 34-95). 

102 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

schaft - oft auch ohne engeren Bezug zu Schmitt oder Arendt - Ele­
mente sowohl der realistischen Schmittschen als auch der bürgerschaftli­
ehen Arendtschen Begriffstradition wiederfinden. Im Vordergrund 
scheint dabei tendenziell der realistische Begriff des Politischen zu ste­
hen, so etwa, wenn Ulrich von Alemann (1994: 301) Politik als "öffenli­
che[n] Konflikt von Interessen unter der Bedingung von Macht und 
Konsens" definiert. Zwar deutet sich hier das Gemeinsame, das Allge­
meine noch im "Konsens" an, aber vorherrschend ist doch der V erweis 
auf "Macht" und "Konflikt". Dieser Befund wird unterstrichen durch 
eine Umfrage unter deutschen Politikwissenschaftlem, die danach 
fragte, welche Grundbegriffe im Rahmen der Politischen Wissenschaft 
unverzichtbar seien: Hier wurden bei insgesamt 639 Begriffsnennungen 
mit großem Abstand Konflikt und Interesse als zentrale Begriffe ge­
nannt, gefolgt von Macht und Konsens (vgl. ebd.: 300). Gleichwohl 
findet sich aber auch immer wieder der Bezug zum gemeinsamen 
Handeln und zum Gemeinwohl, so z.B. bei Gerhard Lehmbruchs immer 
noch häufig zitierter Definition von Politik als "gesellschaftliches Han­
deln (d.h. Handeln, das zweckhaft auf das Verhalten anderer bezogen 
ist), welches darauf gerichtet ist, gesellschaftliche Konflikte über Werte 
(einschließlich materieller Güter) verbindlich zu regeln" (1967: 17). 
Ähnlich, aber in der Formulierung etwas allgemeiner, begreift Fritz 
Scharpf (1973: 33) als das "Ausgangsproblem der Politik[ ... ] die Mög­
lichkeit kollektiven Handeins bei nicht vorauszusetzendem Konsens". 
Auch die zum politikwissenschaftlichen Standardrepertoire zählende 
Erläuterung des Politikbegriffs anhand der englischen Begriffstrias pali­
fies - policy - polity nimmt mit palifies auf Durchsetzung, Macht und 
Konflikt Bezug, während mit polity die Verfassung, die politische Ord­
nung als ganze und das Gemeinwohl angesprochen sind (und policy auf 
die Inhalte verweist, die mit Hilfe von palifies zum Nutzen der polity 
umgesetzt werden sollen). Es finden also durchaus beide genannte Be­
griffstraditionen des Politischen Eingang in die Beschreibungs- und Er­
klärungsbemühungen des Phänomenkomplexes der Politik. Dieser Be­
fund spricht dafür, daß sowohl im Schmittschen als auch im Arendt­
schen Begriff des Politischen eine gewisse Plausibilität und Erklärungs­
kraft steckt. Um so mehr scheint es unangemessen, von einer völligen 
Unvereinbarkeit beider zu sprechen. Ich möchte daher vorschlagen, im 
Rahmen des Unterfangens einer Analyse politischer Diskurse den reali­
stischen und den bürgerschaftliehen Begriff des Politischen komple­
mentär zu lesen und werde eine solche komplementäre Lektüre im fol­
genden entwerfen. Daß dies keine erzwungene, sondern eine nahelie­
gende Verbindung ist, zeigt sich daran, daß die beiden Begriffe des Po­
litischen immer wieder aufeinander verweisen. 

103 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Nähern wir uns der Politizität des politischen Diskurses also zu­
nächst über die realistische Begriffstradition: Demnach ist ein Diskurs 
dann ein politischer, wenn er von konfliktiven Beziehungen geprägt ist. 
Allerdings ist Carl Schmitts radikale Konzeptionierung des Konfliktes 
als Konflikt zwischen Staaten bis hin zur physischen Vernichtung des 
Feindes für das Verständnis politischer Diskurse nicht hilfreich. Hierfür 
möchte ich drei Gründe anführen. 

Der erste Grund ist ein pragmatischer, der den spezifischen Gegen­
stand dieser Untersuchung betrifft, aber auch den Gegenstandsbereich 
der politischen Diskursanalyse, sofern sie Diskurse in liberalen und plu­
ralistischen Demokratien untersucht. Die Frage danach, wie das Para­
digma der Sozialen Marktwirtschaft im Denken der Bundesrepublik 
Deutschland eine derart dominante Position einnehmen konnte, daß le­
gitimes ordnungs- und wirtschaftspolitisches Sprechen nur noch inner­
halb dieses Paradigmas möglich ist, ist nämlich eine Fragestellung, die 
sich notwendigerweise vor dem Hintergrund des bundesdeutschen poli­
tischen Systems stellt, und zwar insoweit dieses System normal, und das 
heißt im Rahmen weithin akzeptierter V erfassungsnormen, funktioniert. 
Das bundesdeutsche politische System wird somit als liberaldemokrati­
sches und pluralistisches System mit seinen zentralen normativen Ent­
scheidungen als gegeben vorausgesetzt und die folgende Theoretisierung 
des politischen Diskurses kann insofern keine allgemeine Theorie des 
politischen Diskurses sein, als sie in diesen systernischen Vorannahmen 
ihre Grenzen findet. Zu den zentralen normativen Entscheidungen libe­
raler und pluralistischer Demokratien gehört aber auch die Austragung 
von Konflikten im Rahmen bestimmter Spielregeln, sowie die Änderung 
dieser Spielregeln nach bestimmten Spielregeln, im Normalfall gemäß 
der verfassungsmäßigen Ordnung. Diese Spielregeln schließen die phy­
sische Vernichtung politischer Gegner grundsätzlich und physische Ge­
walt gegen politische Gegner, die sich innerhalb der verfassungsmäßi­
gen Ordnung bewegen, im Normalfall aus. Gegenüber diesem (sicher­
lich selbst diskursiv fixierten) Normalfall spielt ein hypothetischer Aus­
nahmefall, der die Spielregeln in Frage stellt und die Option der Kon­
fliktlösung durch physische Vernichtung eröffnen könnte, normalerwei­
se -und gewiß im Rahmen der hier vorliegenden Untersuchung - keine 
Rolle. Zum Normalfall gehört allerdings durchaus eine durch Spielre­
geln "gezähmte" Konfliktivität, wobei sich im Respekt für die Regeln 
performativ ein gemeinsames Projekt - und damit der bürgerschaftliehe 
Aspekt des Politischen- anzeigt. 

Zweitens ist Schmitts Beschränkung auf den Staat als Akteur des 
Konflikts und der damit einhergehenden Beschränkung des Begriffs des 
Politischen auf die zwischenstaatliche Sphäre Skepsis entgegenzubrin-

104 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

gen.7 Die Skepsis gegenüber der Staatszentriertheit beruht auf wenig­
stens zwei Gründen: Zum einen muß eine Konzeptionierung des Politi­
schen, in deren Zentrum der Staat steht (bei Schrnitt wie auch bei W e­
ber), als typisch deutsche Wahrnehmung des Politischen gelten. Wie 
Ernst Vollrath (Vollrath 1987: 100-166; Vollrath 1990b) ausgeführt hat, 
findet sich eine derartige Betonung des Staats in der angelsächsischen 
Welt nicht. Zum zweiten aber übersieht Schrnitt - der natürlich vor dem 
Hintergrund der Hochphase der europäischen Nationalstaaten schreibt­
die historische Besonderheit der Epoche des Staatlichen auf internatio­
naler Ebene. Ebenso aber, wie es vor den Staaten politische Einheiten 
(etwa die Polis) gab, spricht heute manches dafür, daß die Epoche des 
Staatlichen zur Neige geht. So haben etwa Michael Hardt und Antonio 
Negri in Empire (Hardt/Negri 2000) die gegenwärtige Formierung impe­
rialer anstelle staatlicher Strukturen nachgezeichnet. Das Empire verfügt 
zwar auch über die Kompetenz, den Ausnahmezustand auszurufen, aber 
die folgenden Gewaltaktionen gehorchen nicht länger der Logik des 
Krieges, sondern eher der Logik von Polizeihandlungen. Zudem steht 
das Empire als Ordnung, die jenseits des Staates steht, unter dem Vor­
zeichen eines gemeinsamen moralisch-juridischen Projekts, das nur he­
gemonial etabliert sein kann, so daß sich auch hier wieder die zweite 
idealtypische, die bürgerschaftliehe Tradition des Politischen andeutet. 

Der dritte Grund für die Ablehnung des Schmittschen Konfliktver­
ständnisses schließt an Michel Foucaults Überlegungen zur Macht bzw. 
zur Biomacht an. Foucault weist in seiner Diskussion der Disziplinar­
bzw. Kontrollgesellschaft darauf hin, daß Macht über das Leben weit 
umfangreicher ausgeübt werden kann als Macht über den Tod (vgl. 
Foucault 1995[1975]; Foucault 1997[1976]). Denn die physische Ver­
nichtung des Gegners hebt notwendigerweise jede Macht über ihn auf,8 

während die Disziplinierung und Beherrschung des Gegners Macht zu 
multiplizieren vermag. Es kann demnach einem Akteur, dessen Ziel als 
politischer Akteur die Ausübung von Macht über andere ist, nur sehr be­
dingt daran gelegen sein, diese anderen physisch zu vernichten. Wenn 
man Macht als zentralen Aspekt des Politischen ansieht und gleichzeitig 
Macht als Beziehung zwischen Akteuren auffaßt, kann das Wesenhafte 
der Politik nur im Streben nach einer Hegemonie liegen, im Rahmen de-

7 Slavoj Zizek (2001: 261, Fn. 24) macht im Schmittschen Beharren auf der 
Vorrangstellung der Außenpolitik gar eine "Verleugnung der Politik" aus. 

8 Ähnlich wie Foucault argumentiert im übrigen auch Harrnah Arendt, die in 
ihrer Diskussion der Macht des passiven Widerstands feststellt, daß dieser 
letztlich nur durch Massenmord überwunden werden kann, was aber "für 
den Sieger ein Pyrrhus-Sieg ist, weil ja niemand über Tote herrschen kann" 
(Arendt 2002[1958]: 253). 

105 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

rer die Gegner fortwährend kontrollierbar sind, nicht im Streben nach 
physischer Auslöschung der Gegner. Foucault spricht von Macht, aber 
ein ganz ähnliches Argument gilt mit Blick auf den Konflikt. Denn die 
Radikalisierung des Konflikts durch die Vernichtung des Feindes hebt 
nicht nur die Macht über diesen auf, sondern beendet auch den Konflikt, 
wodurch sich aber das Politische selbst beseitigen würde (vgl. hierzu auch 
die Kritik an der "Ultra-Politik" Carl Schrnitts bei Zizek 2001: 260). 
Sinnvoller ist es daher wiederum, die Radikalisierung des Konflikthaften 
nicht in der Vernichtung, das heißt nur punktuell aktualisiert zu sehen, 
sondern in dauerhafter Vorherrschaft und Kontrolle - und das heißt nichts 
anderes als Hegemonie. Der entscheidende Begriff, der den Begriffen des 
Konflikts und der Macht zur Seite gestellt werden muß, ist also der Be­
griff der Hegemonie. Das Herstellen von Hegemonien aber macht es aber 
notwendig, verschiedenste, auch gegnerische soziale Kräfte in ein ge­
meinsames politisches Projekt (die Nation, Wohlstand etc.) einzubinden, 
so daß sich Konflikte nur auf einer Ebene unterhalb oder jenseits dieses 
Projektes materialisieren. Aus drei Perspektiven ist daher nun erstens 
deutlich geworden, daß das Politische als Konflikthaftes nicht sinnvoll in 
der Schrnittschen Radikalität (der gegenseitigen Vernichtung verfeindeter 
Staaten) gedacht werden kann, und zweitens, daß sich im konflikthaften 
Politischen das bürgerschaftliehe Politische immer wieder bemerkbar 
macht. Die vielleicht wichtigste Konsequenz dessen besteht darin, daß ein 
Diskurs dann als politischer Diskurs gelten kann, wenn sich in ihm das 
konflikthafte Politische unter dem Vorzeichen der Hegemonie aktualisiert 
-und nicht unter dem Vorzeichen der Vernichtung. 

Die zweite Bedingung, der ein Diskurs genügen muß, um als politi­
scher Diskurs klassifiziert zu werden, besteht im Anschluß an die bür­
gerschaftliehe Begriffstradition darin, daß regelmäßig ein Bezug dazu 
hergestellt wird, was bislang in Anlehnung an das Vokabular verschie­
dener Autorinnen als das Gemeinsame der durch diesen Diskurs ange­
sprochenen Subjekte oder als das Ganze der angesprochenen politischen 
Gemeinschaft bezeichnet wurde. Es ist an dieser Stelle allerdings not­
wendig, die Begrifflichkeit dessen, worauf Bezug genommen wird zu 
modifizieren. Worum es geht, ist der Bezug zu einer sehr grundlegenden 
Variable, die in unterschiedlichen Gewändern auftreten kann: als das 
Gemeinsame oder das gemeinsame Projekt, als das Gemeinschaftliche 
oder das gemeinschaftliche Sein und Sollen, als das Ganze, als das Ge­
meinwohl, als das allen gerecht Werdende. Die meisten dieser Begriffe 
sind seit geraumer Zeit in - zum Teil sehr unterschiedlichen - sozialen 
und politischen Denktraditionen beheimatet, entsprechend handelt es sich 
um komplexe und mit zahlreichen Interpretationen und Konnotationen 
belastete Begriffe. Um diese Belastungen zu vermeiden, wird für das 

106 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Folgende mit dem "Allgemeinen" ein formaler Begriff eingeführt, der 
innerhalb verschiedener Denktraditionen für die dort prominenten Be­
grifflichkeiten stehen kann. Mit dem Begriff des Allgemeinen soll nähe­
rungsweise jene Form des sozial Horizonthaften erfaßt werden, die stets 
im Raum steht, wenn sich "wirkliche Gemeinschaft" konstituiert, oder 
auch dann, wenn die Sicherung des "Gemeinwohls" im Rahmen "ge­
meinschaftlicher Projekte" in einer Weise geschieht, daß allen Teilen der 
Gemeinschaft "Gerechtigkeit" widerfährt. Das Allgemeine verweist also 
auf das substantiell wie nonnativ Absolute, auf das Vollkommene und 
Unbefleckte des sozialen und politischen Zusammenlebens. Nach diesen 
begrifflichen Überlegungen kann die obige zweite Bedingung zur Ein­
ordnung von Diskursen als politische Diskurse nun reformuliert werden: 
Als ein politischer Diskurs soll nur ein Diskurs gelten, in dem ein All­
gemeines der durch diesen Diskurs verbundenen Subjekte thematisiert, 
das heißt zum Gegenstand diskursiver Artikulationen gemacht wird. 

Sich in dieser spezifischen Weise am Arendtschen Denken anzuleh­
nen, bedeutet natürlich, ihren Begriff des Politischen zu modifizieren. 
Zwei dieser Modifikationen möchte ich hervorheben: In Verbindung mit 
der eben ausgeführten Betonung des Konflikthaften wird erstens deut­
lich, daß man es bei dem Allgemeinen des Politischen nicht mit einem 
Allgemeinen zu tun haben kann, das tatsächlich allen in einer politischen 
Ordnung Betroffenen ein unstrittiges Gemeinsames ist. Vielmehr ist das 
Allgemeine stets in irgendeiner Weise vom Konflikthaften affiziert. Das 
bürgerschaftliehe Verständnis ist sich natürlich der Pluralität der politi­
schen Subjekte bewußt (wie oben mit Blick auf Arendt ausgeführt) und 
auch der Tatsache, daß der Konflikt die "Grundkonstellation politischer 
Problemlagen" bildet (Meyer 2000: 87). Aber das Entscheidende des 
Politischen ist im bürgerschaftliehen Verständnis der Konsens, nicht der 
Konflikt (vgl. Gebhardt 1998: 21). Der Konflikt tritt eher akzidentiell 
auf, bildet das lästige Supplement des Konsenses. Dabei wird übersehen, 
daß erst im Konflikt die Möglichkeit des Konsenses entsteht. Wenn der 
Konsens ein Ziel von Politik ist, vielleicht sogar ein Konsens hinsicht­
lich des Allgemeinen, dann ist dieser Konsens letztlich nicht erreichbar. 
Demgegenüber sind Konflikte kein Ziel, sondern ein ständiger Begleiter 
des Prozesses der Politik; sie müssen daher als wesentliches Element der 
Logik des Politischen gelten. Wenn wir diese ständigen Begleiter der 
Politik als zentrales Element des Politischen anerkennen, wird gleich­
zeitig die Überlegung Arendts, daß das Politische sich nur selten aktuali­
siere, in Frage gestellt (nur in Frage gestellt und nicht aufgehoben, weil 
die ubiquitäre Konflikthaftigkeit eben nicht ausreicht, um das Politische 
zu charakterisieren; hinzu kommt die Verbindung zum Allgemeinen). 
Das Allgemeine des bürgerschaftliehen und das Konflikthafte des reali-

107 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

stischen Begriffs des Politischen verbinden sich in einem Vorgang, der 
mureichend komplex ist, um darauf in einem eigenen, dem folgenden, 
Unterkapitel gerrauer einzugehen. 

Vorher allerdings möchte ich noch kurz auf eine zweite Modifikati­
on zu sprechen kommen, die mit der Betonung des Allgemeinen im 
Arendtschen Verständnis des Politischen einher geht. Diese Betonung 
bringt es mit sich, daß das Strukturelement des diskursiv hergestellten 
Bezugs zum Allgemeinen vom Handlungsmoment des gemeinschaftli­
chen Handeins gelöst wird. Indem Harrnah Arendt in der Freiheit der 
Bürger den Sinn des Politischen, den Sinn des gemeinschaftlichen poli­
tischen Handeins sieht, kommt es zu einer starken normativen Aufla­
dung des Begriffs des Politischen. Die hierin anklingenden, komplexen 
Fragen der praktischen Philosophie gehenjedoch über den Anspruch ei­
ner Diskursanalyse weit hinaus. Wie oben ausgeführt, muß der Begriff 
des Politischen der Diskursanalyse vor allem als heuristisches Differen­
zierungskriterium zur Klassifizierung eines Diskurses als politischer 
Diskurs dienen. Dabei beschränkt sich die Diskursanalyse auf die Be­
trachtung dessen, was an der Oberfläche solcher Diskurse erscheint. In­
wieweit dem Politischen darüber hinaus normative Eigenschaften aneig­
nen (wie etwa die Erhaltung bürgerlicher Freiheit), ist aus der Sicht einer 
diskursanalytischen Untersuchung zunächst einmal zweitrangig. 

Wenn im folgenden der wirtschaftspolitische Diskurs der Bundesre­
publik Deutschland betrachtet wird, so wird er deswegen als politischer 
Diskurs in Augenschein genommen, weil in ihm (a) in der einen oder 
anderen Weise Bezüge zu einem Allgemeinen der Bundesrepublik her­
gestellt werden ("soziale Gerechtigkeit"; "Wohlstand für alle" etc.) und 
weil damit (b) Konflikte auf verschiedenen Ebenen generiert werden 
(der Konflikt darum, wie das Allgemeine verwirklicht werden kann; die 
Abgrenzung gegenüber einem Außen, sei dies ganz allgemein mangeln­
der Wohlstand oder spezieller der DDR-Sozialismus; und schließlich der 
Streit um die Bedeutung der Sozialen Marktwirtschaft). Inwieweit der 
"Sinn" der Beteiligung an einem solchen Diskurs für die sich in ihm ar­
tikulierenden Bürgersubjekte den Sinn des Arendtschen Politischen 
trifft, das heißt in der Freiheit gemeinschaftlichen Handeins liegt, kann 
und soll im Zuge dieser Analyse nicht geklärt werden. 

Wir können somit vorläufig den Begriff des Politischen, auf dem die 
hier vorgenommene politische Diskursanalyse aufbaut, wie folgt formu­
lieren: Das Politische ist eine Form der Regelmäßigkeit, die sich in be­
stimmten Diskursen aufzeigen läßt oder nicht. Die Explizierung dieser 
Regelmäßigkeit erfolgt ausschließlich mit dem heuristischen Ziel der 
Klassifizierung eines Diskurses als politischer Diskurs. Es wurde ausge­
führt, daß im Zentrum des realpolitischen Begriffs des Politischen Kon-

108 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

flikte stehen und im Zentrum des bürgerschaftliehen Begriffs des Politi­
schen das gemeinschaftliche Handeln in bezug zum Allgemeinen. Bei 
beiden handelt es sich jedoch nicht um exklusive, sondern - unter Be­
rücksichtigung der aufgezeigten Modifikationen - um sich ergänzende, 
jeweils notwendige Bedingungen des Politischen.9 Das Politische ist also 
zu begreifen als jene paradox erscheinende Logik, im Rahmen derer das 
Allgemeine konflikthaft verhandelt wird. Entsprechend ist ein Diskurs 
dann ein politischer Diskurs, wenn in ihm das Allgemeine konflikthaft 
verhandelt wird. 

3.2 Das Allgemeine und der Konflikt 

Wenn in die soeben vorgenommene Definition des Politischen das Eti­
kett ,paradox' aufgenommen wurde, so hat diese Paradoxie ihren Grund 
in der Gleichzeitigkeit von Pluralität und Einheitlichkeit. Sie liegt, mit 
anderen Worten, darin, daß an einem Konflikt mindestens zwei entge­
gengesetzte Pole beteiligt sind, daß aber gleichzeitig das Allgemeineper 
definitionem eine einzige unteilbare Kategorie darstellt. Wie jede Para­
doxie fordert auch das paradoxe Verhältnis von Konflikt und Allgemei­
nem zu näherer Betrachtung heraus. Diese soll nun unter Rückgriff auf 
Überlegungen von Claude Lefort, Marcel Gauchet und Emesto Laclau 
vorgenommen werden. 10 

Weil bei der Rekonstruktion dieser Überlegungen immer wieder die 
Bezugnahme auf einige grundlegende Begrifflichkeiten des französi­
schen Freudianers Jacques Lacan erforderlich ist, sollen diese Begriff­
lichkeiten vorab geklärt werden, und zwar die Trias der Lacanschen 
Grundkategorien ("Register") des Imaginären, des Symbolischen und 
des Realen. 11 Mit dem Imaginären untrennbar verbunden ist das Spiegel­
stadium (vgl. Lacan 1991 b[1966]), jener Moment im Leben eines Babys, 

9 Für das Zusammendenken beider Aspekte spricht im übrigen auch die po­
litische Ideengeschichte: So ist etwa im ersten großen Manifest des ameri­
kanischen Republikanismus, den Federalist Papers (Hamilton et al. 1993 
[1787 /88]), eine der entscheidenden Fragen ja genau, wie angesichts des 
gemeinschaftlichen Zieles einer republikanischen politischen Ordnung die 
Konfliktivität des Politischen unter produktive Kontrolle gebracht (nicht: 
eliminiert!) werden kann. Und andererseits steht Machiavellis im Principe 
(Machiavelli 1990[1532]) zutage tretendes konfliktives Verständnis des 
Politischen ja unter dem Vorzeichen des 26. Kapitels, das heißt der ge­
meinschaftlichen Schaffung einer politischen Ordnung für ganz Italien. 

10 Vgl. zum folgenden auch Dyrberg (1998) und Marchart (1998). 
II Ich stütze mich im folgenden vor allem aufWidmer (1997[1990]) und Pa­

gel (1999[1989]); vgl. auch Lang (1973). 

109 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

in dem es sein Spiegelbild als Abbild des Betrachters erkennt. In diesem 
Moment wird die eigene Gestalt, die vorher nur in Einzelteilen sichtbar 
war, plötzlich als Einheit und Ganzheit wahrgenommen. Das Kind er­
kennt gleichzeitig, daß es von anderen, zunächst vor allem von der 
Mutter, wahrgenommen wird. Die Folge ist der Wunsch zu gefallen, 
weshalb es zur Identifizierung mit dem Wunsch der Mutter, ein voll­
kommenes Kind zu haben, kommt. Auf die grundlegende Frage "Wer 
bin ich?" zeigt sich die Antwort zuerst als (intaktes, vollkommenes) Bild 
in Anlehnung an das Spiegelbild. Weil die Frage aber von den anderen 
(von der Mutter) nur sprachlich beantwortet werden kann, kommt es zu 
einem Bruch: Zum einen gibt das Spiegelbild keine himeichende Ant­
wort mehr auf die Frage "Wer bin ich?", zum anderen aber wird die 
Ganzheit der Spiegelung in der Sprache zerrissen. Kein sprachlicher 
Ausdruck reicht an die Vollkommenheit des Bildes heran. 

Dennoch bleibt mit dem Eintritt in den Raum der Sprache die- nicht 
ausdrückbare - Vorstellung einer vollkommenen Ganzheit als Imaginä­
res vorhanden. Dieses Imaginäre induziert das grundlegende Begehren, 
ein Begehren nach Ganzheit, nach Fülle, nach Sein ohne Mangel. Das 
Imaginäre ist formlos, undifferenziert und nicht sprechbar. Sprechbar 
(oder allgemeiner: vermittelbar) wird es erst in der Ordnung des Sym­
bolischen, das zum Träger dieses Begehrens nach dem Imaginären wird 
(vgl. Widmer 1997[1990]: 37). Das Symbolische ist nicht deckungs­
gleich mit der Sprache, auch wenn die Sprache einen wesentlichen Be­
standteil des Symbolischen bildet (vgl. zur Bedeutung der Sprache in der 
Psychoanalyse Lacan 1991c[1966]; Lacan 1991a[1966]). Ob aber sprach­
lich oder nicht: Das Symbolische bildet einen Raum, der durch Diffe­
renzen zwischen den symbolischen Einheiten - Lacan nennt sie in An­
lehnung an Ferdinand de Saussure Signifikanten (vgl. Saussure 1967 
[1916])- und durch Regeln zur Etablierung von Differenzen relativ strikt 
gegliedert und organisiert ist. Aber die symbolische Differenzstruktur ist 
niemals völlig fixiert, weil der Prozeß differentiellen Verweisens auf an­
dere Signifikanten nie zum Stillstand kommen kann. 12 Gleichzeitig kann 
es keiner differenzdurchdrungenen Symbolisierung je gelingen, das Be­
gehren nach dem ganzheitlichen Imaginären zu stillen, und so zeigt sich 
im Symbolischen stets ein grundlegender, ein für das Symbolische selbst 
konstitutiver Mangel an. 

Doch nicht auf alles, so Lacan, hat man symbolischen Zugriff, eini­
ges bleibt immer außen vor. Diese Grenze, die das Symbolische erfährt, 
nennt Lacan das Reale. Dieser Begriff, der in verschiedenen Bezügen 
Verwendung findet, ist vielleicht der schwierigste in Lacans Trias. Das 

12 Vgl. die Erläuterung der Lacanschen "Signifikantenkette" in 2.2.2. 

110 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Reale ist gerrau deshalb so schwer zu erfassen, weil es außerhalb des 
Symbolischen steht, es ist eigentlich das Unmögliche, eine Leerstelle, 
die sich aber dann anzeigt, wenn das Symbolische an seine Grenze stößt 
Geder Mensch kennt die Momente, in denen kein Wort das erfassen 
kann, was es zu sagen gälte). Das Reale kann als dasjenige gelten, wel­
ches die Differenzierungen des Symbolischen erst erlaubt, indem es die 
Grenzen dieser Differenzierungen aufzeigt. Lacan selbst bezeichnet das 
Reale zum Beispiel als das, was beharrt, "was stets an der selben Stelle 
wiederkehrt" (Lacan 1996: 56). Peter Widmer (1997[1990]: 24, 58) 
schlägt eine negative (im Rahmen der Differenzlogik durchaus sinnvol­
le) Beschreibung des Realen alsalldas vor, was weder symbolisch noch 
imaginär ist. Dabei erscheint gerade die Grenzziehung zum Imaginären, 
das ja auch nicht symbolisierbar ist, schwierig. Allerdings ist das Imagi­
näre zwar nicht symbolisierbar, aber es unterwirft sich in Ermangelung 
besserer Alternativen dem (zur Erfassung des Imaginären immer unzu­
reichenden) Symbolischen. Anders das Reale: dieses unterwirft sich nie, 
es zeigt dem Symbolischen die Grenze auf. Das Imaginäre ist ein Un­
einholbares, das Reale ein Unbestimmbares (vgl. Widmer 1997[1990]: 
189/190). 

Wenden wir uns nun von diesen Lacan-Prolegomena zurück zur Fra­
ge nach dem Verhältnis von Allgemeinheit und Konflikt im Politischen. 
Untersucht man diese Frage in Auseinandersetzung mit den genannten 
Autoren - Lefort, Gauchet und Laclau -, so wird die Bedeutung des psy­
choanalytischen Denkens für die politische Theorie rasch deutlich, zu­
nächst insbesondere mit Blick auf die Konfliktivität als Aspekt des Politi­
schen. Denn während die politische Theorie häufig von einer grundsätzli­
chen Lösbarkeit oder Aufhebbarkeit gesellschaftlicher Konflikte ausgeht 
(etwa in der künftigen kommunistischen Gesellschaft bei Marx oder in 
der idealen Sprechsituation des rationalen Diskurses bei Habermas), be­
tont das psychoanalytische Denken die Unaujhebbarkeit des Konflikts 
(etwa in der Beschreibung der Dichotomie von Lebens- und Todestrieb 
bei Freud). Ein gemeinsamer Aspekt im Denkens Leforts, Gauchets und 
Laclaus besteht nun darin, diese psychoanalytische Perspektive von der 
individuellen Psyche auf politische Gemeinschaften zu übertragen und sie 
so in die politische Theorie zu inkorporieren. Gauchet erläutert: 

Wenn Marx aufzeigt, daß sich die Gesellschaft in ihrem tiefsten Inneren in ei­
nem Konflikt organisiert, so enthüllt Freud seinerseits, daß der Konflikt im 

Zentrum der Organisation des Ich steht. Während aber für Marx der gesell­

schaftliche Konflikt offenkundig auf eine Gesellschaft jenseits des Konflikts 

verweist, so ist der psychische Konflikt als letztes seelisches Organisati­
onsprinzip für Freud ebenso offenkundig unauflösbar. Eben dieser Zug ver-

111 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

leiht dem Denken Freuds möglicherweise eine außerordentliche politische 
Tragweite, insofern er ein Denken der Unauflösbarkeit jenes Konfliktes ist, 
der die menschliche Psyche konstituiert (Gauchet 1990[1971]: 211). 

In der Unauflösbarkeit des Konflikts und der Unaufhebbarkeit der ge­
sellschaftlichen Teilung sehen Lefort und Gauchet eine ontologische 
Grundkonstante. Sie anzuerkennen oder abzulehnen bedeutet eine Ent­
scheidung, die "uns mitten in das Zentrum des Rätsels des Politischen" 
führt (Lefort/Gauchet 1990[1976]: 92). Teilung und Konfliktivität gelten 
dabei nicht als Effekt (etwa von ökonomischen Strukturen), sondern als 
ursprünglich. 13 Diese ursprüngliche Teilung ist in doppeltem Sinne zu 
verstehen (vgl. Marchart 2001: 181): Oberflächlich betrachtet finden wir 
die Teilung wieder als die Konfliktivität innerhalb der Gesellschaft, also 
als Konflikte zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen. 
Die zweite Teilung aber konstituiert die Gesellschaft erst als Gesellschaft, 
indem sie sie von einem Außen abtrennt. Diesem Außen geben Lefort und 
Gauchet den Namen ,Macht' (vgl. Lefort 1990[1983]; Lefort/Gauchet 
1990[1976]). Nur weil sich die Gesellschaft als pluralistische und von 
Konfliktlinien durchzogene Gesellschaft von der immer als Anderes 
wahrgenommenen Macht abgrenzt (vgl. Lefort/Gauchet 1990[1976]: 98), 
wird sie überhaupt erst zur Gesellschaft. Die Macht wird zur "instituie­
rende[n] Instanz des gesellschaftlichen Raums" (ebd.: 97). 

Anders gesagt tritt die Macht als Form des Allgemeinen dem gesell­
schaftlichen Konglomerat von Partikularitäten gegenüber. Allerdings ist 
diese Zweiteilung nur die eine Seite der Medaille, denn die Macht insti­
tuiert nicht nur von außen das Konglomerat von Partikularitäten, son­
dern sie muß, damit sie diese Funktion übernehmen kann, auf irgendeine 
Weise auch innerhalb des Konglomerats präsent sein, d.h. repräsentiert 
werden. Diese Repräsentationsfunktion kann jedoch wiederum nur eine 
Partikularität - der Herrscher - übernehmen, was eine diffizile Aufgabe 
ist, denn das "Individuum (oder [die] Gruppe von einzigartigen Indivi­
duen), das die Allgemeinheit verkörpern soll, wird[ ... ] unablässig dazu 
genötigt sein, die Spuren auszulöschen, durch die seine Partikularität 
von neuem sichtbar wird" (Lefort/Gauchet 1990[1976]: 98). 

Lefort differenziert drei politische Formen, die von einem je spezifi­
schen Verhältnis von Allgemeinem und Partikularem und damit auch 
von einem je spezifischen Repräsentationsverhältnis gekennzeichnet 

13 Die Ursprünglichkeit der Teilung ist keine chronologische Ursprünglich­
keit. Vielmehr äußert sich das Ursprüngliche in der doppelten "Erfahrung 
einer Grenze": der Unmöglichkeit, einen Ursprung zu vergegenwärtigen 
und die Unmöglichkeit, die Abwesenheit eines Ursprungs festzusetzen 
(vgl. Lefort/Gauchet 1990[1976]: 94-96). 

112 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

sind: Monarchie, Demokratie und Totalitarismus. In einer Monarchie 
wird die Macht vom Fürsten repräsentiert. Der Fürst ist jedoch kein 
Despot, solange er die Macht nur repräsentiert und nicht sich mit der 
Macht gleichsetzt. Diese Repräsentation gelingt, so Lefort in Anlehnung 
an Kantorowicz (1957), durch die doppelte Körperlichkeit des Fürsten: 
"Dem Gesetz unterworfen und über dem Gesetz stehend, verdichtete sich 
im zugleich sterblichen wie unsterblichen Körper des Fürsten das Prinzip 
der Entstehung und Ordnung des Königreiches. Während seine Macht auf 
einen unbedingten, außerweltlichen Pol verwies, wurde diese in der Per­
son des Fürsten zugleich zum Garanten und Repräsentanten der Einheit 
des Königreichs" (Lefort 1990[1983]: 292). Indem der Fürst mit seinem 
sterblichen Körper den unsterblichen Körper der Macht verkörpert, ver­
leiht er der Gesellschaft seines Königreiches erst körperliche Gestalt. 

In der Demokratie löst sich nun der Ort der Macht, der gleichzeitig 
ein Ort des Allgemeinen ist, vom Bezug zum Außerweltlichen, das heißt 
zum Beispiel vom Bezug zu Gott oder zur souveränen Vernunft. Im Zu­
ge dieser invention democratique (Lefort 1981) kommt es zu einem ent­
scheidenden Wandel: 

Der Ort der Macht wird zu einer Leerstelle. [ ... ] Die Machtausübung ist nun 
einem Verfahren unterworfen, das sie in regelmäßigen Abständen erneut ins 
Spiel bringt. Sie geht am Ende aus einem geregelten Wettstreit hervor, dessen 
Bedingungen dauerhaft fortgeschrieben sind. Dieses Phänomen schließt eine 
Institutionalisierung des Konflikts ein. Leer und unbesetzbar, so daß kein In­
dividuum, keine Gruppe ihm kosubstantiell zu sein vermag, erweist sich der 
Ort der Macht zugleich als nichtdarstellbar. [ ... D]ie Machtinstanz [wird] nicht 
mehr auf einen unbedingten Pol zurückbezogen. In diesem Sinne markiert sie 
eine Spaltung zwischen dem gesellschaftlichen Innen und Außen, die zugleich 
deren Beziehung begründet. Stillschweigend gibt sie sich so als rein symboli­
sche Instanz zu erkennen (Lefort 1990[1983]: 293). 

Indem in der Demokratie also der Ort der Macht zur Leerstelle wird, 
gibt sich die Instanz der Macht als rein symbolische Instanz zu erken­
nen. Die Demokratie zeichnet sich dadurch aus, daß sie den gesell­
schaftlichen Konflikt auf symbolischer Ebene als Kampf um die stets 
vorübergehende Besetzung der ihrerseits symbolisch zu verstehenden 
Macht institutionalisiert. Stets vorläufig und immer nur vorübergehend 
wird durch den Modus der demokratischen Wahl der leere Ort der Macht 
gefüllt (vgl. Lefort 1990[1983]: 295/96; Lefort/Gauchet 1990[1976]: 113-
120). Zeitlich begrenzt und in Ermangelung einer außerweltlichen Absi­
cherung ist jede Füllung des leeren Orts der Macht jedoch immer prekär 
- in der Demokratie kann es keine Gewißheit darüber geben, wie der 
leere Ort der Macht zu besetzen ist (vgl. Lefort 1990[1983]: 296). 

113 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Gleichzeitig aber ist der politische Wettstreit formal derart geregelt, daß 
er als rechtmäßig anerkannt wird und daß er sich selbst erhält (vgl. Le­
fort 1990[1979]: 49). 

Anders beim Totalitarismus: Dieser muß zwar als enger Verwandter 
der Demokratie gelten, weil er die Leerstelle als solche erkennt (das 
Verschwinden einer außerweltlichen Machtinstanz!), aber gleichzeitig 
ist er ihr absoluter Gegensatz, weil er die Leerstelle nicht im Zuge einer 
symbolischen Institutionalisierung des Konfliktes offen hält, sondern 
weil er sie erneut - diesmal innerweltlich - besetzt. Im Gegensatz zum 
monarchischen Fürsten aber strebt der totalitäre Herrscher nicht danach, 
die Macht zu repräsentieren, sondern danach, mit der Macht identisch zu 
sein. Hieraus ergibt sich aber zwangsläufig ein Kurzschluß zwischen ge­
sellschaftlichem Partikulum (dem totalitären Herrscher oder der Herr­
schaftspartei/-gruppe) und dem Allgemeinen der Macht. Es kommt zu 
einer Degradierung des allgemeinen Charakters der Macht, sobald sie 
vom ausschließlichen Eigentumsanspruch eines partikularen Akteurs 
okkupiert wird. "In dem Augenblick, wo die Macht überzeugt ist, das zu 
sein, was sie darstellen soll, ist sie in den Augen der gesellschaftlichen 
Akteure auf den Status des Partikularen zurückgeführt" (Lefort/Gauchet 
1990[1976]: 100). Die Preisgabe der Repräsentationsfunktion und das 
damit einhergehende Bemühen, von der Dimension des Symbolischen in 
die Dimension des Realen zu wechseln - d.h. als partikulare Einheit 
nicht das Allgemeine zu repräsentieren, sondern das Allgemeine zu sein 
- führen gleichzeitig zu einem Verschwinden des gesellschaftlichen 
Raumes. Dies ist zwingend: Wenn nämlich, wie ausgeführt, der gesell­
schaftliche Raum sich nur in Differenz zum Ort der Macht konstituiert, 
und wenn der Ort der Macht dann in einem totalitären Akt durch die 
Verschmelzung mit einer Partikularität in den gesellschaftlichen Raum 
zurückgeführt wird, dann muß der gesellschaftliche Raum unkenntlich 
werden und sich letztlich auflösen. Das reale Unterfangen des Totalita­
rismus bedroht damit Macht und Gesellschaft in radikaler Weise, denn 
der "gesellschaftliche Raum als symbolischer Raum existiert nur, inso­
fern er kein wirklicher Raum ist" (Lefort/Gauchet 1990[1976]: 103). 
Sowohl die Instanz der Macht als auch der gesellschaftliche Raum kön­
nen ausschließlich auf der Ebene des Symbolischen existieren, niemals 
auf jener des Realen. 

Weil das Politische nach Lefort und Gauchet nur existieren kann, 
wenn sich Gesellschaft - in Abgrenzung von und im Bezug zur Macht/ 
zum Allgemeinen- zu konstituieren vermag, muß der Totalitarismus als 
unpolitische Organisationsform gelten (vgl. Lefort 1990[1983]: 284). Das 
Politische erfordert demnach, wie bereits festgehalten, einen Bezug zum 
Allgemeinen (in der Form der Macht). Mit Lefort und Gauchet können 

114 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

wir nun aber das Allgemeine, das wir oben in unsere Definition des Po­
litischen eingeführt haben, in zweifacher Hinsicht gerrauer bestimmen: 
Erstens scheint es sich- wenigstens in Demokratien- beim Allgemei­
nen um eine Leerstelle, um einen leeren Ort zu handeln. Zweitens gehört 
das Allgemeine in das Reich des Symbolischen, niemals tritt es als rea­
les Allgemeines auf; beim V ersuch der "Realisierung" des Allgemeinen 
löst sich vielmehr die abgrenzende Beziehung zwischen Gesellschaft und 
Macht auf, wodurch aber das Allgemeine (als Macht) unkenntlich wird. 

Es ist besonders der Entwurf der Macht als Leerstelle bzw. des All­
gemeinen als einerseits leeres und andererseits in seiner symbolischen 
Anfüllung umkämpftes Allgemeines, den Emesto Laclau fortschreibt 
und vertieft. Dabei nimmt er immer wieder auf Lefort Bezug (vgl. z.B. 
Laclau/Mouffe 1985: passim, 186/87). Zugleich schließt sein Denken 
aber auch unmittelbar an die obige Diskussion von Carl Schmitt und 
Harrnah Arendt an, weil er als "anti-schmittianischer Schmittianer" 
(Zizek 2001: 233) dem radikalen Konfliktverständis Carl Schmitts eine 
komplexe Theorie des gesellschaftlichen Antagonismus entgegenstellt, 
die der Auseinandersetzung um das Allgemeine einen hohen Stellenwert 
eimäumt. Indem er das Allgemeine, das Problem der Vermittlung zwi­
schen Allgemeinem und Partikularem und damit das Verhältnis von 
Universalismus und Partikularismus explizit zum wichtigsten Thema der 
politischen Theorie der Gegenwart erklärt (vgl. Laclau 1996: passim, v.a. 
vii, 22-28; verschiedene Beiträge in Butler et al. 2000), 14 hebt er sich 
trotz der Nähe zu Lefort und Gauchet auch von diesen ab, weil ihr Haup­
tinteresse Macht in ihrer Relation zur Gesellschaft galt und dabei das All­
gemeine vor allem unter dem Vorzeichen der Macht eine Rolle spielte. 

Bevor ich nun jedoch die Überlegungen Laclaus zum Allgemeinem 
rekonstruiere, ist eine terminologische Ergänzung zum Begriff des All-

14 Laclau sieht sich wie viele andere politische Theoretikerinnen der Gegen­
wart vor dem Dilemma, daß einerseits nach der Philosophiegeschichte des 
20. Jahrhunderts Universaha theoretisch nicht länger aufrecht erhalten 
werden können, daß diese Universaha aber gleichzeitig in der politischen 
Praxis für alle emanzipatorischen Zielsetzungen unerläßlich sind. Eine 
sich politisch artikulierende Gruppe kann sich zwar, so Laclau, nur über 
ihre Differenz zu anderen Teilen der Gesellschaft als Gruppe herausbilden 
und verfugt damit über eine partikulare Identität, sie kann aber gleichzeitig 
für Rechte der Gruppe innerhalb der politischen Gemeinschaft nur eintre­
ten, indem sie an "universale Werte" appelliert. Ein rein partikulares Ver­
ständnis von Gruppenidentität sanktioniert den gesellschaftlichen Status 
qua, da sie eine bestimmte Differenzformation als nicht veränderbares Ab­
solutum begreift. Zu Veränderungen der gesellschaftlichen Anordnung 
von Gruppen kann es erst dann kommen, wenn Gruppen ihre bislang uner­
fullten Ansprüche universal begründen (vgl. Laclau 1996: 48-51). 

115 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

gemeinen unerläßlich: Was hier als das Allgemeine bzw. als Allgemein­
heit bezeichnet wird, tritt in Laclaus englischsprachigen Schriften als the 

universal oder universality auf (vgl. v.a. Laclau 1996; 2000a; 2000b; 
2000c). Das Deutsche bietet als Übersetzung hierfür sowohl das Univer­
sale/Universalität als auch das Allgemeine/Allgemeinheit. Beide Begrif­
fe haben unterschiedliche Konnotationen: Während das Universale 
schon dem Wortstamm nach den Bezug zur völligen "Allumfassung", 
läßt sich das Allgemeine eher im spezifischen Bezug denken. Nun wei­
sen Laclau/Mouffe (1985: 137-140) selbst darauf hin, daß sich in den 
modernen Demokratien verschiedene politische Räume und damit ver­
schiedene politische Diskurse überschneiden. Diese differenzierten 
Räume und Diskurse, so läßt sich im Anschluß hieran weiter formulie­
ren, unterscheiden sich insbesondere dadurch voneinander, daß in ihnen 
jeweils nicht das totale und allumfassende Allgemeine thematisiert wird, 
sondern ein "spezifisches" Allgemeines, zum Beispiel außenpolitische 
Sicherheit, ökonomische Prosperität oder eine gesunde Umwelt. 15 Daß 
es - gerade in den komplexen pluralistischen Demokratien des "We­
stens" - derart ausdifferenzierte Idealvorstellungen sozialen und politi­
schen Zusammenlebens und entsprechend eine Pluralität politischer 
Räume gibt, läßt sich mit dem Begriff des Allgemeinen besser erfassen 
als mit dem des Universalen: Das Allgemeine kann auch ein Allgemei­
nes der gesamten Menschheit oder der kosmischen Ordnung sein, aber 
im Gegensatz zum Universalen ist es das nicht zwangsläufig (und insge­
samt wohl eher selten). Entsprechend sollen, wenn im folgenden von ei­
nem Bezug zum Allgemeinen die Rede ist, insbesondere auch all jene 
Fälle gemeint sein, in denen je ein spezifischer Aspekt des Allgemeinen 
angesprochen wird. 

Ganz ähnlich wie Lefort die Macht beschreibt Laclau das Allgemeine 
(d.h. das Allumfassende, ein homogenes Vollkommenes im Sinne des al­
len gerecht Werdenden) als einen leeren Ort. Doch anders als für Lefort, 
der in dieser Leere eine spezifische Eigenschaft von Demokratien gesehen 
hatte, ist für Laclau der leere Ort des Allgemeinen eine universelle Eigen­
schaft von Gesellschaft und damit ein wesentlicher Baustein einer sozia­
len und politischen Ontologie, in die wiederum psychoanalytische Kon­
zeptionen einfließen. Denn das Entscheidende an der Leere des Ortes des 
Allgemeinen ist, dass sie zum konstitutiven Mangel von Gesellschaft wird 
(vgl. Laclau 1996: 28). Mit anderen Worten: Eine Gesellschaft ist we-

15 Die Spezifizität des Allgemeinen darf dabei nicht als präexistent verstan­
den werden. Es handelt sich vielmehr um ein Emergenzphänomen, das in­
folge von diskursiven Artikulationen in Erscheinung tritt. Insbesondere 
Superdifferenzrelationen (vgl. oben 2.3) spielen hierbei eine Rolle. 

116 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

senflieh unvollständig, es mangelt ihr an Fülle, an Vollkommenheit, an 
einem Allgemeinen, das die einzelnen tatsächlich zu einer Gesellschaft 
macht (vgl. Ladau 1990: 71/72)/6 und das kollektive Begehren danach, 
den Mangel an Allgemeinem zu beheben, konstituiert Gesellschaft erst als 
solche (gleichzeitig wird es zum Movens politischer Diskurse). 

Als Mangel tritt das Allgemeine zuallererst deshalb in Erscheinung, 
weil es als solches niemals greifbar ist. Stattdessen muß es supplemen­
tiert werden, es fordert eine Repräsentation seiner selbst ein. Die be­
grifflichen Anleihen bei Lacan sind auch in den Ladausehen Schriften 
offensichtlich: So begreift er das Allgemeine als Äquivalent zu einem 
horizonthaften Imaginären einer vom Allgemeinen durchdrungenen, 
idealen (gerechten, stabilen etc.) Gesellschaft, wobei das Imaginäre zu 
verstehen ist "not [as] one among other objects but [as] an absolute limit 
which structures a field of intelligibility and is thus the condition of pos­
sibility for the emergence of any object" (also hier einer Identität von 
Gesellschaft und Allgemeinem) (Ladau 1990: 64). Das Imaginäre wird, 
wie dargestellt, erst in der Ordnung des Symbolischen sprechbar. Weil 
der Begriff des Lacanschen Symbolischen und der des Ladausehen 
(Ladau/Mouffeschen) Diskurses als weitgehend deckungsgleich ver­
standen werden können,17 kann man daher kurz formulieren: Das All­
gemeine als Imaginäres muß durch den Diskurs supplementiert werden, 
um sich wirksam zu artikulieren. Es kann, mit anderen Worten, nur als 
"symbolisches Allgemeines" diskursiv präsent sein. 18 

16 In einem kurzen Aufsatz (Laclau 1990: 89-92) spricht Laclau radikaler 
von der "Unmöglichkeit von Gesellschaft" und bezieht sich auf die hege­
lianisehe Vorstellung der Gesellschaft als "structured totality [ ... ,] as an 
object having a positivity of its own, which it was possible to describe and 
define. In this sense, this totality operated as an underlying principle of 
intelligibility of the social order. The status of this totality was that of an 
essence of the social order which had to be recognized behind the empiri­
cal variations expressed at the surface of sociallife." Gegen solch ein um­
fassendes, auf einer Essenz beruhendes Modell von Gesellschaft wendet 
Laclau ein: "Against this essentialist vision we tend nowadays to accept 
the infinitude of the social, that is, the fact that any structural system is 
limited, that it is always surrounded by an ,excess of meaning' which it is 
unable to master and that, consequently, ,society' as a unitary and intelli­
gible object which grounds its own partial processes is an impossibility" 
(beide Zitate ebd.: 90). 

17 "[W]hat, in our work, we have called ,discourse', [ ... ] broadly coincides 
with what in Lacanian theory is called the ,symbolic'" (Laclau 2000a: 
76/77). 

18 Auch hier finden wir mithin einen Unterschied zu Lefort. Lefort hatte die 
Problematik des Allgemeinen im Feld zwischen dem Symbolischen und 
dem Realen angesiedelt. Schlüssig ist dies, legt man die Lacanschen Regi­
ster zugrunde, jedoch nicht unbedingt. Zwar muß das Allgemeine, das 

117 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Somit muß auch das kollektive Begehren, den Mangel am (imaginä­
ren) Allgemeinen zu beheben, auf der Ebene des Symbolischen befrie­
digt werden. Die Eigenheit dieses Prozesses besteht nun darin, daß das 
Allgemeine, das als negative Größe bzw. Mangel einen einheitlichen 
Bezugspunkt bildet, im Raum des Symbolischen eine Vielzahl von un­
terscheidbaren partikularen Positivierungen hervorbringt. Es kommt also 
zu einer Art Kurzschluß zwischen der Einheit des Allgemeinen und der 
Pluralität des Partikularen (vgl. Laclau 1996: 34). 19 Das bedeutet nichts 
anderes als daß das einheitliche Begehren nach dem nicht realisierten 
Allgemeinen in eine Pluralität von partikularen Forderungen übersetzt 
wird, die das Allgemeine in dieser oder jener Form konkretisieren und 
damit positivieren. Während das kollektive Begehren am Imaginären 
orientiert ist, sind die einzelnen Forderungen fest im Raum des Symboli­
schen verankert - eben weil es sich um Forderungen handelt, die sich 
gegenüber anderen Forderungen differenzieren lassen und somit konkret 
verortet werden können - und haben nur insofern eine imaginäre Kon­
notation als sie in Bezug zum imaginären Allgemeinen artikuliert wer­
den. Nimmt man als Beispiel einen politischen Diskurs, in dessen Zen­
trum der Mangel an allgemeiner materieller Wohlfahrt steht, so kann das 
Begehren nach der Beseitigung dieses Mangels seinen Ausdruck in völ­
lig unterschiedlichen Forderungen finden, so zum Beispiel: "Für Witwen 
und Waisen sollte es staatliche Fürsorge geben", oder "Der Wirtschafts­
prozeß sollte möglichst wenig reglementiert sein, weil die Freiheit des 

nicht "real" zugänglich ist, symbolisiert werden; gleichzeitig aber ist es 
keine Eigenschaft des Allgemeinen, den Symbolisierungsprozeß zusam­
menbrechen zu lassen, wodurch sich das Reale anzeigen würde. Laclaus 
Konzeption, in der das Allgemeine im Feld zwischen dem Symbolischen 
und dem Imaginären verortet wird (statt im Feld zwischen dem Symboli­
schen und dem Realen), ist hier schlüssiger. Denn es ist das Imaginäre, das 
als das stets symbolisch Verfolgte, aber dabei immer Uneinholbare zu ver­
stehen ist - und das Allgemeine wird ja kontinuierlich symbolisiert, wenn 
auch keine Symbolisierung je himeichend ist, um es zu erfassen 

19 Dieser Kurzschluß zeigt auf, daß im Raum des Politischen eine gegensei­
tige Abhängigkeit von Allgemeinem und Partikularem besteht, denn zum 
einen kann das Allgemeine in der Form eines Partikularen diskursiv in Er­
scheinung treten, aber zum anderen kann auch das partikulare diskursive 
Element in politischen Diskursen nur dann eine bedeutende Rolle über­
nehmen, wenn es die eigene Partikularität transzendiert und zum Kristalli­
sationspunkt universalisierender Effekte wird. Das Allgemeine des Politi­
schen und das Partikulare kontaminieren sich gegenseitig und zugleich 
untergraben sie einander: "[U]niversality exists only incarnated in - and 
subverting - some particularity but, conversely, no particularity can be­
come political without becoming the locus of universalizing effects" 
(Laclau 2000a: 56; vgl. auch Laclau 2000b: 209110). 

118 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

privaten Unternehmers Wohlstand sichert", oder "Für das, was wir lei­
sten, sind unsere Löhne zu niedrig", oder "Das Ausbeutungsverhältnis 
zwischen Kapitalhalterinnen und Arbeiterinnen muß beendet werden". 
Bereits diese wenigen Beispiele verdeutlichen, daß die Vielzahl von 
Forderungen, die mit der Konkretisierung des kollektiven Begehrens 
nach dem diffusen Allgemeinen einher gehen, nicht nur unterschiedlich, 
sondern regelmäßig auch widersprüchlich und entsprechend konflikt­
trächtig sind. 

Geht man nun über die grundlegenden Ladausehen Überlegungen 
hinaus, so lassen sich die irrfolge des Mangels an Allgemeinem auftre­
tenden, den Mangel positivierenden Einzelforderungen in drei Arten von 
Forderungen einteilen. Die erste Art von Forderungen artikuliert eine 
notwendige Bedingung für die Behebung des Mangels an Allgemeinem; 
solche Forderungen bringen zum Ausdruck, daß das Allgemeine so lan­
ge nicht gewährleistet sei, wie dieses oder jenes nicht erreicht sei. Diese 
Art von Forderungen konkretisiert also einen Teilaspekt des Allgemei­
nen und ist damit grundsätzlich offen für die Ergänzung durch weitere 
gemeinwohlorientierte Forderungen, weshalb man sie kumulative Forde­
rungen nennen kann. Die zweite Art von Forderungen formuliert eine 
notwendige Bedingung für die Behebung des Mangels an Gemeinwohl, 
die zugleich als eine himeichende Bedingung für die Erfüllung anderer, 
am Allgemeinen orientierter Bedingungen artikuliert wird. Eine derarti­
ge Forderung kann man subsumtive Forderung nennen, weil sie zum 
Ausdruck bringt, daß dann, wenn sie selbst erfüllt wird, zugleich andere 
allgemein-orientierte Forderungen erfüllt werden. Mit einer Forderung 
der dritten Art schließlich wird eine mureichende Bedingung für die Be­
hebung des Mangels an Allgemeinem artikuliert und damit die Erfüllung 
aller Forderungen, die auf die Behebung dieses Mangels zielen, impli­
ziert. Entsprechend haben wir es hier mit der höchstmöglichen Steige­
rung einer subsumtiven Forderung zu tun, die daher als umfassende For­
derung bezeichnet werden soll.20 Eine umfassende Forderung hat drei 
wichtige Eigenschaften: Erstens artikuliert sie stets ein symbolisches 
Äquivalent des Allgemeinen bzw. ein symbolisches Allgemeines - das 
Allgemeine wird also vollständig positiviert. Ein Beispiel für eine solche 
umfassende Forderung - und zugleich für den Kern einer hegemonialen 
Formation-Formierung (siehe hierzu Kapitel 4)- könnte lauten: "Solan-

20 Im vierten Kapitel arbeite ich heraus, daß subsumtive Forderungen, indem 
sie in das Terrain des anderen eindringen, bereits einen wichtigen Teil der 
hegemonialen Praxis ausmachen. Eine hegemoniale Formation-Formie­
rung, d.h. die diskursive Struktur eines ausgereiften hegemonialen Pro­
jekts, konstituiert sich jedoch nur um umfassende Forderungen. 

119 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

ge wir die Wirtschaftsordnung der Sozialen Marktwirtschaft [symboli­
sches Äquivalent des Allgemeinen] verwirklichen [in Kombination mit 
"solange" Ausdruck des Forderns], wird auchjene allgemeine materielle 
Wohlfahrt [der imaginäre, obwohl hier symbolisierte Aspekt des Allge­
meinen] existieren, nach der unser gesamtes Volk strebt [Ausdruck des 
kollektiven Begehrens]." Zweitens bleibt auch eine umfassende Forde­
rung immer eine partikulare Forderung, insofern sie eine spezifische 
Forderung ist, die sich von allen anderen Forderungen unterscheidet, ins­
besondere natürlich von anderen umfassenden Forderungen. Das verdeut­
licht drittens, daß eine umfassende Forderung, ohne es "tatsächlich" sein 
zu können, immer dem Anspruch nach umfassend ist und diesen An­
spruch im Rahmen hegemonialer Praxis durchzusetzen sucht. Ein solcher 
Anspruch kann aber nur erhoben werden, wenn anderen Forderungen, die 
ebenfalls als allgemein-orientiert artikuliert werden, eben diese Orientie­
rung am Allgemeinen abgesprochen wird, wenn es also zu einer Zweitei­
lung des symbolischen Raums zwischen Pro-Allgemeinem und Contra­
Allgemeinem kommt. Politische Konflikte werden dadurch derart forciert, 
daß man von Antagonismen sprechen kann. Im Detail komme ich auf die­
se diskursive Einrichtung von Antagonismen zurück, wenn ich im fünften 
Kapitel die Problematik hegemonialer Strategien verhandle. 

Wenn wir eben davon sprachen, dass das imaginäre Allgemeine stets 
symbolisch supplementiert werden muß, was mit vielfältigen Forderun­
gen geschieht, so ist dies nur einer von zwei Aspekten des Mangelcha­
rakters des Allgemeinen. Der zweite Aspekt liegt darin, daß von den 
vielen symbolischen Repräsentanten keiner je das imaginäre Allgemeine 
dauerhaft und "tatsächlich" erfassen kann. Entweder zielen Forderungen 
gar nicht auf das "ganze" Allgemeine, wie dies bei kumulativen oder 
subsumtiven Forderungen der Fall ist. Oder aber es wird mit einer um­
fassenden Forderung ein symbolisches Äquivalent des Allgemeinen in 
den Diskurs eingeführt, das seiner Aufgabe, das - imaginäre - Allge­
meine einzufangen, letztlich nicht gerecht werden kann. Obwohl das 
Allgemeine also natürlich stets irgendwie symbolischerfaßt werden muß 
(etwa: //allgemeine materielle Wohlfahrt/P1

), läßt es sich in seiner gan­
zen Fülle und Vollkommenheit niemals symbolisieren. Jedes symbolisch 
konstituierte Allgemeine ist der Veränderlichkeit des diskursiv-sozialen 
Geschehens ausgesetzt, und kann damit kein "tatsächliches" Allgemei­
nes sein, sondern allenfalls das Ergebnis des nur auf den ersten Blick pa­
radox erscheinenden Vorgangs einer stets prekären "relativen Universa­
lisierung" (Laclau 1996: 53, 65). Man könnte auch sagen, daß das All-

21 Die Schreibweise in II II soll das Imaginäre, letztlich nicht Symbolisierba­
re zum Ausdruck bringen. 

120 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

gemeine, weil es nur als Mangel in Erscheinung tritt, in seiner positiven 
Form notwendigerweise uneindeutig bleibt. Daß das Allgemeine (das 
Gemeinwohl, die Gerechtigkeit etc.) nicht oder noch nicht realisiert sei, 
läßt sich also immer feststellen - nicht hingegen, wie es gerrau beschaf­
fen ist. Und so läßt sich der leere Ort des Allgemeinen niemals endgültig 
besetzen. Das Allgemeine wird, wie es Judith Butler (2000: 39) formu­
lierte, stets vom "not yet" eingeholt. Somit ist das Allgemeine sowohl in 
seiner imaginären als auch in seiner symbolischen Form mangelhaft: Als 
imaginäres Allgemeines ist es niemals erreichbar, und als symbolisches 
Allgemeines reicht es nie hin. 

Wie bereits angesprochen, ist es gerade diese Tatsache, daß das All­
gemeine nur als Fehlendes oder Unzureichendes in Erscheinung tritt, die 
Konkurrenz und Konflikte um die Besetzung des leeren Ortes des All­
gemeinen immer wieder aufNeue provoziert. Derartige Konflikte erge­
ben sich geradezu zwangsläufig, da das Allgemeine ja per Definition für 
alle gelten soll, also auch für jene, die andere Versionen des Allgemei­
nen artikulieren. Gerade die Offenheit der Symbolisierung des Allge­
meinen führt also unweigerlich zu Konflikten darüber, mit welcher kon­
kreten Forderung dem Begehren nach dem nicht realisierten Allgemei­
nen Ausdruck verliehen werden soll, bzw. darum, welcher Inhalt einer 
(stets partikularen) Forderung als symbolisches Äquivalent des Allge­
meinen positioniert wird. Somit läßt sich, wiederum mit Laclau (1990: 
81), eine Durchdringung von Allgemeinem und Konfliktivität feststel­
len: "This means that the question of power, the intrinsic impurity of 
antagonisms and struggles, penetrate the field of the universal itself." 
Solche Konflikte um die Besetzung des leeren Orts des Allgemeinen 
bilden den Kern der Politik (vgl. ebd. und Laclau 1996: 59) und zeich­
nen gerade Demokratien aus (vgl. ebd.: 35). 

Wir sind damit der Klärung des Rätsels, weshalb und wie im Politi­
schen Allgemeines und Konflikt kurzgeschlossen werden, näher ge­
kommen. Eingangs dieses Abschnitts habe ich darauf verwiesen, daß das 
besondere Problem darin besteht, daß es sich beim Allgemeinenper de­
finitionem um eine unteilbare Kategorie handelt, der Konflikt hingegen 
Teilung bedingt. Dieses Problem ist jedoch nur ein scheinbares Problem, 
sobald verstanden wird, daß der leere Ort des Allgemeinen in der Tat 
unteilbar ist, aber als "negativer" Ort eben nicht zugänglich ist, sondern 
einem Mangel gleichkommt, der eine symbolische Anfüllung einfordert. 
Das kollektive Begehren, den Mangel zu beheben, wird im Raum des 
Symbolischen bzw. im Diskurs in verschiedene partikulare Forderungen 
übersetzt, die dann wiederum die Grundlage des politischen Konflikts 
bilden. Im Raum des Politischen ist also die gegenseitige Abhängigkeit 
von Konflikt und Allgemeinem nicht nur zufällig, sondern notwendig. 

121 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Es sind vor allem drei Arten des Konflikts um das Allgemeine, die 
in politischen Diskursen zum Tragen kommen. Die erste dieser Kon­
fliktarten läßt sich als pluralistischer Konflikt um die Anfüllung des lee­
ren Ortes des Allgemeinen bezeichnen. Pluralistische Konflikte sind 
hauptsächlich geprägt vom Hin und Her kumulativer und subsumtiver 
Forderungen, die in den Diskurs einfließen, u.U. zurückgewiesen, abge­
wandelt, wieder eingebracht und eventuell schließlich aufgegeben wer­
den. Ein Beispiel für einen pluralistischen Konflikt wäre ein Konflikt 
darum, ob das Allgemeine einer wirtschaftspolitischen Ordnung mit 
"Kapitalismus", "freier Marktwirtschaft", "Sozialer Marktwirtschaft", 
"Sozialistischer Marktwirtschaft" oder "Sozialismus" signifiziert wird. 

Solche pluralistische Konflikte können dann zugleich überwunden 
und zugespitzt werden, wenn eine zweite Konfliktart ins Spiel kommt, 
und zwar die antagonistische. Der Zusammenhang von Hegemonie und 
Antagonismus wird im Zentrum stehen, wenn ich im fünften Kapitel he­
gemoniale Strategien diskutiere. Daher an dieser Stelle nur einige 
grundlegende Erläuterungen: Für die Entstehung von Antagonismen 
spielt die obige Überlegung eine zentrale Rolle, daß umfassende Forde­
rungen den diskursiven Raum zweiteilen: So besteht der Kern einer um­
fassenden Forderung ja darin, daß die Erfüllung dieser Forderung alle 
anderen Forderungen, die mit Blick auf das Allgemeine artikuliert wer­
den, ebenso erfüllt. Hierzu müssen verschiedene Forderungen unter "ei­
nem Banner" miteinander äquivalent gesetzt werden. Laclau und Mouffe 
(1985) sprechen daher auch davon, daß (symbolische) Allgemeinheit das 
Resultat von immer ausgedehnteren "Äquivalenzketten" sei. Das 
Schmieden solcher Äquivalenzketten kann als wesentlicher Bestandteil 
hegemonialer Praxis gelten, ist aber nur möglich, wennalljenen anderen 
Forderungen, die selbst umfassende Forderungen sind, sowie jenen For­
derungen, die nicht integriert werden können, die Orientierung am All­
gemeinen abgesprochen wird. Ein Beispiel für einen Antagonismus wäre 
die hegemoniale Verbindung z.B. der "Sozialen Marktwirtschaft" mit 
dem Allgemeinen, während Forderungen nach anderen Wirtschaftsord­
nungen in der einen oder anderen Form mit der Negation des Allgemei­
nen in Beziehung gesetzt werden (mangelnde Produktivität, ungerechte 
Verteilung o.ä.). Wenn eine umfassende Forderung (natürlich nur zeit­
weise) eine ausreichend große Äquivalenzkette um sich herum ausbilden 
kann, d.h. wenn ein symbolisches Allgemeines weitreichende Anerken­
nung gefunden hat, dann werden mit dieser Äquivalenzkette einerseits 
bestehende pluralistische Konflikte befriedet. Andererseits entsteht je­
doch ein neuer, zugespitzter Konflikt, weil alle Forderungen, die in der 
umfassenden Forderung aufgehoben werden, en bloc jenen entgegenge­
stellt werden, die ins Außen verbannt werden. 

122 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Die dritte Konfliktart, die für politische Diskurse typisch ist, findet 
auf einer anderen Ebene statt als die ersten bei den, denn sie kommt nicht 
während des Kampfes um die Symbolisierung des Allgemeinen zum 
Tragen, sondern dann, wenn dieser Kampf- vorläufig - entschieden ist: 
die Deutungskonkurrenz hinsichtlich desjenigen diskursiven Elements, 
welches das Allgemeine symbolisiert. Daß eine solche Konkurrenz nicht 
unter Verweis auf eine "eigentliche Bedeutung" abgewendet werden 
kann, hat das vorangegangene Kapitel unter Bezugnahme auf die "So­
ziale Marktwirtschaft" verdeutlicht. Ich komme auf die Deutungskon­
kurrenz am Ende dieses Kapitels nochmals zurück. 

Die drei damit skizzierten Konfliktarten müssen sich im übrigen zu 
keinem Zeitpunkt gegenseitig ausschließen: Deutungskonflikte finden 
ohnehin häufig innerhalb hegemonialer, also antagonistisch strukturier­
ter Formationen statt. Aber auch pluralistische Konflikte und Antago­
nismen dürfen nicht als sich gegenseitig ausschließende Konflikttypen 
verstanden werden. Wenn zum Beispiel im Rahmen hegemonialer Praxis 
eine soziale Kraft aus dem antagonistischen Lager herausgebrochen und 
in die "eigene" Äquivalenzkette eingefügt wird (vgl. Laclau 2000c: 305), 
dann wird diese soziale Kraft im Prinzip als eigenständige Größe aner­
kannt, die nicht von Natur aus auf dieser oder jener Seite des Antagonis­
mus zu finden ist, sondern eine Kraft in einem von mehr als zwei Polen 
bestimmten sozialen Feld ist (vgl. auch Laclau 2005: 131-33). Deutlich 
wird die Parallelität von pluralistischem Konflikt und Antagonismus aber 
vor allem dann, wenn sich eine hegemoniale Bewegung mit einer Gegen­
bewegung konfrontiert sieht, die dort Differenzen behauptet, wo die he­
gemoniale Bewegung Äquivalenzen artikuliert, die also gerrau die (auf 
Differenz beruhende) Pluralität der Konflikte hervorhebt (siehe hierzu 
auch die Diskussion der defensiv-hegemonialen Strategie in Kapitel 5). 

Dank der Rekonstruktion einiger Überlegungen Claude Leforts, 
Marcel Gauchets und Ernesto Laclau ist es nun gelungen, ein deutliche­
res Bild vom politischen Zusammenhang zwischen Allgemeinem und 
Konfliktivität zu zeichnen. Es zeigt sich, daß die obige Formulierung des 
Politischen, welche die auf den ersten Blick so unvereinbaren Positionen 
Schmitts und Arendts in Beziehung setzte und die Schmittsche Kon­
fliktivität mit dem Arendtschen Bezug zum Allgemeinen kurzschloß, 
ohne weiteres aufrecht erhalten werden kann. Man muß sich dabei aller­
dings klarmachen, daß das Allgemeine, das im Diskurs auftaucht, das 
symbolische Allgemeine, nicht dasselbe Allgemeine ist wie jenes imagi­
näre Allgemeine, das diskursiv nur als leerer Ort und als Mangel, der das 
gesellschaftliche Begehren nach dem Allgemeinen auslöst, in Erschei­
nung treten kann; kein symbolisches Allgemeines kann diesen Mangel 
dauerhaft und in einer für alle Betroffenen befriedigenden Weise behe-

123 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

ben. Man muß das Allgemeine der obigen Definition des Politischen al­
so differenziert betrachten. Dasselbe gilt für die politische Konfliktivität, 
deren diskursiv relevante Spielarten soeben erörtert wurden. 

Schließlich muß die Definition des Politischen noch um einen wich­
tigen Aspekt ergänzt werden, der sich gerade bei Laclau immer wieder 
andeutet. Es gibt niemals die Notwendigkeit, einen bestimmten Kandi­
daten unter den Partikularitäten des symbolischen Raums zu erwählen, 
um das Allgemeine zu repräsentieren. Damit jedoch ist jede diskursive 
Symbolisierung des Allgemeinen von Kontingenz und Historizität 
durchdrungen. Weil es also zum einen nicht durch Notwendigkeit vor­
gegeben ist, welche partikulare Position zur Repräsentation des Allge­
meinen "prädestiniert" ist, und weil gleichzeitig der Konflikt zwischen 
partikularen Positionen um die Besetzung des leeren Ortes kontinuierli­
che Verschiebungen mit sich bringt, handelt es sich bei der Logik des 
Politischen um eine dynamische und dynamisierende Logik. Indem es 
ein imaginäres Allgemeines symbolisch (aber immer auch hegemonial) 
verfügbar macht, ist es das Politische, das, in den Worten Harrnah 
Arendts, das Neu-Anfangen (und zwar ein je "besseres" Neu-Anfangen) 
ermöglicht.22 Es ist aber auch das Politische, das den Modus des Kon­
flikts bzw. des Antagonismus mit sich bringt. Beide Faktoren zusammen 
- Konflikt und Bezug zum Allgemeinen - machen das Politische zu je­
ner Logik, die den Raum des Gesellschaftlichen zu verschieben und zu 
erschüttern vermag. 

Unter Berücksichtigung einiger Modifikationen läßt sich nun die 
oben gewonnene Definition des Politischen neu formulieren: Demnach 
ist das Politische zu begreifen als jene dynamische Logik, im Rahmen 
derer im Raum des Symbolischen/des Diskurses über die partikulare Be­
setzung des leeren Ortes des Allgemeinen in konflikthafter Weise ver­
handelt wird. (Daß das Politische damit immer diskursiv ist, bedeutet 
nicht, daß jeder Diskurs ein politischer Diskurs ist. Ein Diskurs ist nur 
dann ein politischer Diskurs, wenn in ihm das Allgemeine - bzw. ein 
spezifisches Allgemeines-konflikthaftverhandelt wird.) 

3.3 "Soziale Marktwirtschaft" als leerer 
Signifikant 

Am Ende des zweiten Kapitels sahen wir uns dem Problem gegenüber 
zu erklären, wie sich in politischen Diskursen das einstellt, was in der 

22 Oder, wie Slavoj Zizek (2001: 273/74) feststellt: Politik ist nicht die Kunst 
des Möglichen, sondern gerade des Unmöglichen. 

124 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

deutschen Sprachwissenschaft häufig als deontische Bedeutungskompo­
nente von Begriffen bezeichnet wird. Die in 3.1 und 3.2 vorgenomme­
nen Überlegungen zum Politischen und zum politischen Diskurs machen 
es nun möglich, die noch fehlende Erklärung zu finden, denn das Auf­
treten positiver deontischer Bedeutungskomponenten in politischen Dis­
kursen steht in Zusammenhang mit der symbolischen Repräsentation des 
(imaginären) Allgemeinen. 

Den entscheidenden Hinweis liefert Emesto Laclaus Theorem des 
leeren Signifikanten (vgl. Laclau 1996: 36-46).23 Dabei erinnert der Be­
griff des Signifikanten natürlich an die strukturalistische Zeichentheorie. 
Zugleich aber scheint sie zu ihr im Widerspruch zu stehen, hatte doch, 
wie in Kapitel 2 ausgeführt, Ferdinand de Saussure (1967[1916]) das 
Zeichen als Zusammenspiel von Signifikant und Signifikat beschrieben 
-wobei ein Zeichen stets über beide Teile verfügt. Der Begriff des lee­
ren Signifikanten scheint jedoch auf ein fehlendes Signifikat zu verwei­
sen und ist deshalb auch vor dem Hintergrund der strukturalistischen 
Zeichentheorie erklärungsbedürftig. 

Mit der Leere des Signifikanten ist allerdings weder das Fehlen eines 
Signifikats gemeint noch- was eine weitere Möglichkeit wäre- die Tat­
sache, daß der Signifikant durch Signifikantennetze gleitet und daher 
kein eindeutig fixierbares, eigentliches Signifikat hat. Vielmehr verweist 
der leere Signifikant auf ein unmögliches Signifikat und damit zugleich 
das Attribut "leer" auf den Kollaps der grundlegenden Funktion von Si­
gnifikanten: des Bezeichnens. Denn im allgemeinen bezeichnen zwar 
Signifikanten, weil sie flottieren, nicht so eindeutig Signifikate, wie dies 
vielleicht aus sprachkritischer Sicht wünschenswert wäre; gleichwohl 

23 Der Begriff des leeren Signifikanten erinnert an den Begriff der Leerformel, 
den Ernst Topitsch schon früh für jene Worte eingeführt hat, die "keinen 
angehbaren Sach- oder Normgehalt besitzen" (Topitsch 1960: 234) und 
häufig dafür verwendet würden, Universaha zu bezeichnen. Allerdings fin­
den Leerformeln - wie "das Sein", "die kosmische Ordnung" oder "die 
Dialektik"- nach Topitsch v.a. Verwendung, um Aussagen gegen Falsifi­
zierbarkeit zu immunisieren. Hieran schließt sich das sprachkritische Forde­
rung an, daß solche Formeln grundsätzlich, aber mindestens in der Wissen­
schaft gemieden werden sollten. Demgegenüber theoretisiert Laclau den 
leeren Signifikanten als notwendiges Strukturelement von politischen Dis­
kursen und verbindet mit diesem theoretischen Entwurfkeinerlei sprachkri­
tische oder anderweitig normative Forderung. Die Entwicklung des Kon­
zepts des leeren Signifikanten stellt Laclau in den Mittelpunkt seines Auf­
satzes "Why do empty signifiers matter to politics?" (Laclau 1996: 36-46). 
Vor allem einigen Beiträgen von Urs Stäheli (1996; 1999) und Andre Bro­
docz (1998; 2000; 2003) ist die bislang eher sporadische Rezeption dieses 
wichtigen Konzeptes in Deutschland zu verdanken; vgl. auch Nonhoff 
(2001). 

125 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

führt das Gleiten der Bedeutung durch das Signifikantennetz nicht dazu, 
daß flottierende Signifikanten außerhalb des Systems des Bezeichnens 
stehen. Demgegenüber besteht das Hauptmerkmal des leeren Signifi­
kanten gerrau darin, daß er die Grenzen des Bezeichnens anzeigt und 
damit die Struktur von Bezeichnungsprozessen subversiv unterläuft: 
"An empty signifier can [ ... ] only emerge if there is a structural impos­
sibility in signification as such, and only if this impossibility can signify 
itself as an interruption (subversion, distortion, etcetera) of the structure 
ofthe sign" (Laclau 1996: 37). 

Um dies näher zu erläutern, rekurriert Laclau zunächst auf Saussure: 
Zeichensysteme sind Differenzsysteme, in denen die einzelnen Elemente 
ihre Bedeutung ausschließlich relational, im Verhältnis zur Totalität des 
Zeichensystems, konstituieren können. Die Bedingung der Möglichkeit 
des Bezeichnens besteht also darin, daß Zeichen ein System bilden. Die­
se Überlegung bleibt in ihren Grundzügen unverändert, wenn wir kein 
starres, sondern ein bewegliches, ein gleitendes Differenzssystem anneh­
men. Nun kommt aber hinzu, daß die Bedingung der Möglichkeit von Sy­
stemen darin liegt, Grenzen dieser Systeme zu bestimmen. Ein System als 
Zusammenhang von Elementen ist nur denkbar, wenn eine Grenze an­
zeigt, welche Elemente Teil des Systems sind und welche nicht. Ein Zei­
chensystem aber bildet hinsichtlich seiner Grenzen einen Sonderfall: 

[I]f what we are talking about are the Iimits of a signifying system, it is clear 
that those Iimits cannot themselves be signified, but have to show themselves 
as the interruption or breakdown of the process of signification. Thus, we are 
left with the paradoxical situation that what constitutes the condition of possi­
bility of a signifying system - its Iimits - is also what constitutes its condition 
of impossibility - a blockage of the continuous process of signification 
(Laclau 1996: 37). 

Die Grenzen eines Zeichensystems können also nicht bezeichnet werden, 
sondern äußern sich allein durch den Punkt, an welchem der Prozeß des 
Bezeichnens ins Stocken gerät bzw. vollständig zum Erliegen kommt. 

Wie kommen solche Grenzen zustande? Sie können sich nicht im 
Sinne "neutraler" Grenzen aus der Natur dessen ergeben, was sie tren­
nen. Denn in diesem Fall wäre die Beziehung zwischen Ein- und Ausge­
schlossenem, in unserem Fall zwischen Bezeichenbarem und nicht Be­
zeichenbarem, eine natürliche Differenz. Weil ein Zeichensystem aber 
aus der Totalität der Differenzen besteht, bedeutet dies, daß die Grenzen 
zwischen zwei differenten Elementen nicht die Grenzen des Zeichensy­
stems darstellen können. Wenn die Grenzen somit nicht auf natürlicher 
Differenz beruhen, so können sie sich als tatsächliche Grenzen nur durch 

126 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Ausschluß konstituieren. Ein Ausschluß muß dann stattfinden, wenn ei­
ne Aktualisierung des Ausgeschlossenen die Unmöglichkeit des durch 
die Grenzen gegebenen Systems bedingen würde; im vorliegenden Fall 
ist es das Prinzip der Nicht-Differenz, welches das eingeschlossene Dif­
ferenzsystem bedroht. Weil die Grenze damit etwas ausschließt, was das 
Eingeschlossene grundsätzliche infragestellt, kann sie als antagonisti­
sche Grenze gelten. "True limits are always antagonistic", wie Laclau 
formuliert (ebd.). 

Für die Konstituierung eines von Differenz gekennzeichneten Zei­
chensystems, zu der eine solch antagonistische Grenzziehung notwendig 
ist, sind drei Begleiterscheinungen charakteristisch. Erstens ist das Sy­
stem der Differenzen durch eine tiefgreifende Ambivalenz gekennzeich­
net. Diese Ambivalenz besteht darin, daß innerhalb des Zeichensystems 
Sinn und Bedeutung der diskursiven Elemente - wie mehrfach ausge­
führt - nur aufgrund von Differenz existieren können, daß aber gleich­
zeitig all diese durch Differenz überhaupt erst konstituierten Elemente 
insofern miteinander äquivalent sind, als sie sich alle auf dieser Seite der 
Grenze des Ausschlusses, das heißt im Raum der Differenz, befinden. Es 
operiert also neben der Logik der Differenz auch die Logik der Äquiva­
lenz, die die Elemente als dem Prinzip der Differenz zugehörig konsti­
tuiert. Hiermit wird wiederum deutlich, daß es sich bei dem systemkon­
stituierenden Ausschluß nicht um ein (durch Differenz) Bestimmtes, 
sondern eben gerrau um das nicht-differente (imaginäre) Allgemeine, das 
Universale oder, wie Laclau es hier nennt, das "reine Sein" handeln muß 
(Laclau 1996: 38). Das Problem dabei ist, daß mit dem Ausschluß des 
"reinen Seins" auch das reine Sein bzw. die Vollständigkeit und Voll­
kommenheit des symbolischen Systems selbst in Frage gestellt ist. Wir 
begegnen hier erneut dem konstitutiven Mangel, der das Symbolische 
kennzeichnet. Um dieser fundamentalen Infragestellung entgegenwirken 
zu können, ist es notwendig, das imaginäre reine Sein symbolisch einzu­
fangen (ein Unterfangen, das letztlich unmöglich ist, aber dennoch kon­
tinuierlich verfolgt wird). Hier deutet sich bereits an, was Laclau mit 
dem leeren Signifikanten meint: einen Signifikanten, der die Grenzen 
des Systems darstellt, der auf das Allgemeine24 bzw. auf das reine Sein 

24 Laclau spricht in dieser Passage nicht vom Allgemeinen, sondern vom 
Prinzip der Positivität. Weil sich aber beide - das Allgemeine wie die Po­
sitivität - durch die Aufhebung der Differenz auszeichnen, und weil 
Laclau in späteren Arbeiten (z.B. Laclau 2000a: 56/57) dazu übergeht, die 
Funktion des leeren Signifikanten mit der Bezeichnung des Allgemeinen 
("universality" oder "universal") zu beschreiben, verwende ich an dieser 
Stelle, der Terminologie der restlichen Ausführungen entsprechend, den 
Terminus des Allgemeinen. 

127 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

verweist, d.h. jenen paradoxen Signifikanten, der notwendigerweise dem 
System der Differenz entstammt, aber die vollständige Auslöschung al­
ler Differenz repräsentiert. 

Die zweite Begleiterscheinung des Ausschlusses geht mit der ersten 
einher. Da das aus dem symbolischen System ausgeschlossen wird, was 
den differentiellen Charakter dieses Systems negiert, muß das Ausge­
schlossene per definitionem einheitlich und vollkommen sein - gerrau 
wie das Allgemeine. Eventuelle Differenzen zwischen verschiedenen 
ausgeschlossenen Kategorien werden dabei durch Äquivalenzketten 
ausgelöscht. (So ist es zum Beispiel kein Problem, wenn der Signifikant 
"Gott", der vielleicht am deutlichsten einen Gegenpol zu allen menschli­
chen Differenzierungen bildet, gleichzeitig rachesüchtiger und liebender 
Gott, gleichzeitig Vater, Sohn und Heiliger Geist ist. "Gott" ist eins und 
damit nur "Gott".) 

Drittens schließlich emergieren leere Signifikanten, die die Funktion 
übernehmen müssen, das ausgeschlossene, nicht-differente, imaginäre 
Allgemeine in das differenzierte Zeichensystem, also ins Symbolische 
zurückzuholen. An der Stelle dessen, was das Geforderte einer umfas­
senden, am Allgemeinen orientierten Forderung ausmacht, findet sich 
also ein leerer Signifikant. Dadurch wird zugleich das Allgemeine bzw. 
das "reine Sein" diskursiv verfügbar und ein Zeichensystem als voll­
ständiges System konstituiert. 

Warum aber "leerer" Signifikant? Das Problem besteht darin, daß 
der betreffende Signifikant nicht eine Differenz bezeichnen soll, sondern 
jenen Ausschluß, der das Fundament aller Differenz bildet. Daher reicht 
eine weitere Differenz zu dieser Bezeichnung nicht aus. Vielmehr muß 
die differente Natur des Bezeichnens untergraben werden: 

But if what we are trying to signify is not a difference but, on the contrary, a 

radical exclusion which is the ground and condition for all differences, in that 
case, no production of one more difference can do the trick. As, however, all 

the means of representation are differential in nature, it is only if the differen­

tial nature of the signifying units is subverted, only if the signifiers empty 
themselves of their attachment to particular signifieds and assume the role of 
pure being of the system - or, rather, the system as pure Being - that such sig­

nification is possible (Laclau 1996: 39). 

Die Bezeichnung der Grenzen des Systems ist also nur dann möglich, 
wenn sich ein bestimmter Signifikant seiner Beziehung zu einem Signi­
fikat (oder, wie man ergänzen möchte, zu anderen Signifikanten) entle­
digt, und eben keine Differenz mehr anzeigt, sondern das Allgemeine, 
das "reine Sein". Damit fundiert dieser leere Signifikant auch das Sy-

128 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

stem als reines System, als unbefleckt von Ambiguität, im Sinne eines 
"system as pure Being".25 Mit Hilfe der Figur des leeren Signifikanten 
läßt sich also der Mechanismus erklären, der hinter jeder Signifikation 
des imaginären Allgemeinen steckt. Das Entstehen einer "positiven" 
deontischen Bedeutungskomponente ist mit diesem Mechanismus eng 
verbunden: Indem er das Allgemeine symbolisch verfügbar macht und 
gleichzeitig das Zeichensystem begrenzt und ermöglicht, behebt der lee­
re Signifikant in doppelter Weise einen konstitutiven Mangel (eine rein 
symbolische Operation, die in letzter Konsequenz unmöglich ist!) und 
erhält damit als Signifikant mit "Linderungsfunktion" eine "positive" 
deontische Bedeutungskomponente. 26 

Ich möchte nun vorschlagen, "Soziale Marktwirtschaft" als eben sol­
chen leeren Signifikanten im ordnungs-, wirtschafts- und sozialpoliti­
schen Diskurs der Bundesrepublik Deutschland zu begreifen. Der Signi­
fikant "Soziale Marktwirtschaft" schließt diskursiv das deutsche System 
möglicher Wirtschaftsordnungen,27 indem er eine abwesende gesell-

25 Das Theorem des leeren Signifikanten zeichnet sich im übrigen durch eine 
gewisse Nähe zur negativen Theologie der Mystik aus, für die die Unbe­
nennbarkeit Gottes einen der zentralen Gegenstände darstellte. Dies gilt 
neben dem späteren Meister Eckhart insbesondere für die beiden aus dem 
5. Jahrhundert stammendenSchriftenDe divibus nominibus und De mysti­
ca!theologia des Dionysius Areopagita (vgl. zur negativen Theologie bei 
Dionysius Areopagita Ruh 1990: 42-53). Laclau ist sich dieser theoreti­
schen Verwandtschaft bewußt, sieht aber dennoch einen maßgeblichen 
Unterschied: Die negative Theologie setzt denmach verschiedene Strategi­
en ein, um die Positivität einer inhaltlichen Füllung auf ein Minimum zu 
reduzieren, obwohl die Positivität letztlich nicht vermeidbar ist. Dem ge­
genüber läuft die hegemoniale Praxis, die den Gegenstand der Theorie 
vom leeren Signifikanten bildet, geradezu offensiv darauf hinaus, den lee­
ren Ort des Allgemeinen mit einem bestimmten Partikulum zu füllen, des­
sen ganzes hegemoniales Projekt ja darin besteht, Allgemeinheit zu reprä­
sentieren (vgl. Laclau 1998: 277). 

26 Dieser Lesart, die leere Signifikanten ausschließlich als Träger "positiver" 
deontischer Bedeutungskomponenten versteht, steht Sarasins Lesart ge­
genüber, die positiv wie negativ besetzte leere Signifikanten ausmacht 
(Sarasin 2001: 69). Gegen Sarasins Lesart spricht vor allem, daß negativ 
besetzte leere Signifikanten keine "Linderungsfunktion" übernehmen 
könnten. Allerdings läßt sich die deontische Bedeutung jener Signifikan­
ten, die Sarasin als negativ besetzte leere Signifikanten bezeichnet (etwa 
"Schwarze Haut"), damit erklären, daß sie in Kontraritätsrelationen zu 
(stets positiv besetzten) leeren Signifikanten artikuliert werden, d.h. in 
Kontrarität zum Allgemeinen selbst. 

27 Ich möchte hier nicht mißverstanden werden: Daß "Soziale Marktwirt­
schaft" das deutsche System möglicher Wirtschaftsordnung diskursiv 
schließt, bedeutet nicht, daß es nicht möglich wäre, anderen Wirtschaftsord­
nungen "das Wort zu reden." Der entscheidende Punkt ist aber- schließlich 

129 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

schaftliehe Vollkommenheit bezeichnet, jene perfekte Wirtschaftsord­
nung, die wenigstens alle Grundwerte28 und alle gesamtwirtschaftlichen 
Ziele29 vollkommen realisiert und damit sowohl allen Einzelnen als auch 
der Gesamtheit der Betroffenen gerecht wird. Eine derartige perfekte 
Wirtschaftsordnung befindet sich gleichwohl jenseits der Grenzen aller 
erfahrenen Wirtschaftsordnungen, die auf Differenzen und Austausch 
zwischen Akteuren, Grundwerten und gesamtwirtschaftlichen Zielen be­
ruhen. Indem "Soziale Marktwirtschaft" nun auf die Vollkommenheit jen­
seits des wirtschafts- und sozialpolitischen Diskurses verweist, holt sie 
diese Vollkommenheit in den von Differenzen geprägten diskursiven 
Raum und bezeichnet somit als Partikularität etwas, das nicht bezeichnet 
werden kann: das Allgemeine dieses Diskurses. Gleichzeitig repräsentiert 
die "Soziale Marktwirtschaft" die reine Identität des ordnungs-, wirt­
schafts-und sozialpolitischen Diskurses der Bundesrepublik Deutschland, 
sie ist zum "Fahnenwort für die bundesdeutsche Wirtschaftsordnung" 
(Wengeler 1995: 48) insgesamt geworden. Deshalb kann man vereinfacht 
auch vom "Diskurs der Sozialen Marktwirtschaft" sprechen. 

An dieser Stelle gilt es nochmals zu betonen, daß das ausgeschlosse­
ne Allgemeine ein imaginäres Allgemeines ist, das nicht tatsächlich 
verwirklicht, sondern nur symbolisiert werden kann. Es bleibt konstitu­
tiv unerreichbar, weil es als symbolisches Allgemeines immer in das un­
aufhörliche Spiel der Differenz eingebunden, und damit nicht wirklich 
einheitlich-allgemein sein kann. Das zeigt sich bereits daran, daß sich in 
verschiedenen diskursiven Zusammenhängen beziehungsweise zur For­
mierung verschiedener hegemonialer Formationen eine Pluralität leerer 
Signifikanten entwickelt hat; nie war ein einzelner Signifikant in der La­
ge, das "umfassende Allgemeine" befriedigend zu symbolisieren (wes­
halb wir auch in unseren Ausführungen immer wieder von einem spezi­
fischen Allgemeinen gesprochen haben). Das imaginäre Allgemeine 
weicht also vor dem symbolischen Allgemeinen kontinuierlich zurück, 
bleibt aber in der Form des Mangels dennoch immer als Zukünftiges 
präsent; es ist, wenn man so will ein Allgemeines a venir. Das Imaginär­
Allgemeine ist ein Uneinholbares, das sich gleichzeitig durch die Not­
wendigkeit wie durch die Unmöglichkeit adäquater symbolischer Reprä-

geht es um politisch-gesellschaftliche Hegemonien -, daß diskursive Posi­
tionen vorerst ausschließlich innerhalb der "Sozialen Marktwirtschaft" ver­
ortet werden können, wenn sie ernst genommen werden wollen. 

28 Im Sinne der oben (2.3) zitierten Untersuchung von Föste/Janßen (1999): 
Freiheit, Gleichheit, Verantwortung und Gerechtigkeit. 

29 Im Sinne des "magischen Vierecks": Geldwertstabilität, möglichst hohe 
Beschäftigung, außenwirtschaftliches Gleichgewicht und angemessenes 
Wirtschaftswachstum. 

130 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

sentation zeigt. Weil dieses Uneinholbare nicht angemessen dargestellt 
werden kann, folgt aber andererseits, daß jeder Signifikant, der es be­
zeichnen soll, konstitutiv unangemessen ist. 

Daher stellt sich die Frage, wie es kommt, daß ein bestimmter und 
nicht ein anderer Signifikant in die Rolle des leeren Signifikanten 
schlüpft, der die Reinheit des Systems bewahrt und damit - als Reprä­
sentant des Allgemeinen - eine hegemoniale Funktion übernimmt. 
(Warum "Soziale Marktwirtschaft" und nicht einfach "Marktwirtschaft" 
oder "Sozialistische Marktwirtschaft" oder "Sozialismus"?) Dies ist eine 
komplexe und schwierige Frage, die auch nicht durch die Feststellung 
beantwortet werden kann, daß der betreffende Signifikant eben als Pana­
zee für den konstitutiven Mangel des jeweiligen Systems verstanden 
wird. Denn: Wann ist das so und wann nicht? Wäre diese Frage einfach 
zu beantworten, könnte man eine Art universell einsetzbaren Werkzeug­
kasten für die Etablierung politisch-diskursiver Hegemonien entwerfen. 
Angesichts der Komplexität, der Ereignishaftigkeit und der Dynamik 
von Diskursen erscheint es aber offensichtlich, daß es kein derartiges 
universelles Werkzeug geben kann. Zwar ist die Konstituierung eines 
leeren Signifikanten sicherlich, wie Laclau (1996: 40) feststellt, eine 
Folge von Politik, aber die Ereignishaftigkeit politischer Diskurse ver­
hindert einfache Aussagen der Art, daß diese oder jene Signifikanten 
immer als leere Signifikanten zum Bestandteil hegemonialer Formatio­
nen werden, oder daß Signifikanten immer diese oder jene Bedingungen 
erfüllen müssen, um zum symbolischen Repräsentanten des Allgemei­
nen zu werden. 

Eine bessere Erklärung können wir finden, wenn wir bedenken, daß 
wir "[i]n der Empirie [ ... ] niemals auf ,reine' leere Signifikanten" tref­
fen (Stäheli 1999: 149). Dies gilt natürlich auch für den Signifikanten 
"Soziale Marktwirtschaft", der trotz seiner Funktion als leerer Signifi­
kant im Zuge von Artikulationen - wie oben ausgeführt - weiterhin zu 
einer Vielzahl weiterer Signifikanten in Relation gesetzt wird. Damit 
wird durchaus Sinn generiert und der Signifikant mit einer Bedeutung 
versehen, auch wenn diese nicht fixiert ist; somit ist der leere Signifikant 
"Soziale Marktwirtschaft" niemals nur leerer Signifikant. Wenn also Er­
nesto Laclau (1996: 36) argumentiert, daß ein leerer Signifikant nicht 
mit einem flottierenden Signifikanten zu verwechseln sei, so muß man 
dies dahingehend konkretisieren, daß in bezug auf Signifikanten die 
Qualität des Flottierens eine notwendige, aber keine himeichende Be­
dingung für die Qualität der Leere darstellt. Jeder leere Signifikant ist 
empirisch auch ein flottierender Signifikant, aber nicht jeder flottierende 
Signifikant kann die Funktion eines leeren Signifikanten übernehmen. 
Die in Frage kommenden Signifikanten müssen, um ihrer Funktion der 

131 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Repräsentation des Allgemeinen gerecht werden zu können, in ihrer 
Funktion als flottierende Signifikanten in mannigfaltiger Weise artiku­
lierbar sein. Daher kann man wohl sagen, daß nur die Signifikanten 
derjenigen Zeichen, die wir oben als komplizierte Zeichen eingeführt 
haben (2.2.3), als leere Signifikanten in Frage kommen (wobei wieder­
um nicht jeder Signifikant eines komplizierten Zeichens ein leerer Signi­
fikant ist!). Wohl auch aufgrundder unauflösbaren Verknüpfung von 
flottierendem und leerem Signifikanten ist Emesto Laclau nur kurze Zeit 
nach dem "Empty Signifiers"-Aufsatz dazu übergegangen, anstelle von 
"empty signifiers" von "tendentially empty signifiers" zu sprechen (vgl. 
z.B. Laclau 2000a: 57; 2000b: 207).30 Offensichtlich bildet auch "So­
ziale Marktwirtschaft" einen (komplizierten) flottierenden Signifikanten, 
ohne daß dies seine Fähigkeit beeinträchtigt, auch als leerer Signifikant 
zu fungieren, das heißt als partikulares Element auf das Allgemeine und 
auf die Totalität des Diskurses zu verweisen und damit das diskursive 
System der deutschen Wirtschafts- und Sozialpolitik zu schließen. 

Aus zwei Gründen wäre es vielleicht präziser, anstelle eines leeren 
oder auch eines tendenziell leeren Signifikanten von einem geleerten Si­
gnifikanten zu sprechen (ich hatte dahingehend in Nonhoff 2001 argu­
mentiert). Zum einen legt der "leere Signifikant" einen objektiven Zu­
stand nahe, während ein "geleerter Signifikant" auf die Tatsache ver­
weist, daß er geleert wurde- und damit auf die mit einem geleerten Si­
gnifikanten verbundenen hegemonialen Prozesse. Zum zweiten deutet 
sich im Partizip "geleert" im Gegensatz zum Adjektiv "leer" die Prozeß­
haftigkeit an, die meines Erachtens mit leeren bzw. geleerten Signifi­
kanten konstitutiv verbunden ist. Ein Signifikant wird geleert, um der 
Funktion der Bezeichnung der Totalität gerecht zu werden. Dies ist aber, 
wie dargelegt, ein äußerst flüchtiger Aggregatzustand, weil der Signifi­
kant empirisch nicht leer bleiben kann, sondern als flottierender Signifi­
kant auf verschiedene, auch konkurrierende Signifikate bzw. Signifi­
kantenketten verweist. Ein geleerter Signifikant befände sich also be­
grifflich in der Schwebe zwischen seinen Funktionen als leerer und als 
hegemonial wieder angefüllter, flottierender Signifikant. Trotz dieser 
Vorteile einer Bezeichnung "geleerter Signifikant" werde ich mit Blick 
auf die Wahrung einer einheitlichen und überschaubaren diskurstheore­
tischen Begrifflichkeit weiterhin vom "leeren Signifikanten" sprechen.31 

30 Vollständig leere Signifikanten, so Laclau nun, würden bedeuten, dass das 
Absolute seinen Ort gefunden hätte, und würden damit das Ende von He­
gemonie und damit von Politik einläuten (vgl. Laclau 2000c: 305). 

31 Abzulehnen ist hingegen die von Brodocz (2003) bzw. Bonacker/Brodocz 
(2001) vorgenommene Übersetzung des "leeren Signifikanten" als "deu­
tungsoffener Signifikant". Ein deutungsoffener Signifikant ist nichts ande-

132 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

Dabei sollte jedoch die dynamische Funktion des Geleert-und-Angefullt­

W erdens stets mitgedacht werden. 

Doch zurück zu der Frage, weshalb ein bestimmter Signifikant er­

folgreich ist und ein anderer nicht. Das offensichtliche Nebeneinander 

der regulären Signifikantenfunktion, auf eine Bedeutung zu verweisen 

(wie instabil und dynamisch auch immer), und der Funktion des leeren 

Signifikanten, das imaginäre Allgemeine zu symbolisieren, bildet den 

Schlüssel zu einer Antwort auf diese Frage. Den zentralen Punkt diesbe­

züglich hat- in Anlehnung an Laclau- vielleicht am pointiertesten Sla­

voj Zizek formuliert: 

Wie kann es aber einem partikularen Inhalt gelingen, einen anderen Inhalt in 
seiner Aufgabe, Platzhalter für das Allgemeine zu sein, zu verdrängen? Laclaus 
Antwort heißt Lesbarkeit: In einer konkreten Situation [wird ein J Signifikant ei­
ner abwesenden Fülle der Gesellschaft durch den partikularen Inhalt überstrahlt, 
der die alltägliche Erfahrung mitwirkender Individuen überzeugender ,lesbar' 
macht, es ihnen also in einem höheren Maße erlaubt, ihre Lebenserfahrung zu 
einer konsistenten Erzählung zu organisieren. ,Lesbarkeit' ist dabei natürlich 
kein neutrales Kriterium, sie hängt vom ideologischen Kampf ab: Die Tatsache, 
dass nach dem Zusammenbruch der vorherrschenden bürgerlichen Erzählung 
im Deutschland der 30er Jahre - die nicht in der Lage gewesen war, für die 
globale Krise einen zureichenden Grund anzugeben - der Antisemitismus der 
Nationalsozialisten diese Krise ,überzeugender lesbar' machte als die soziali­

stisch-revolutionäre Erzählung, ist das zufallige Ergebnis einer Reihe überde­
terminierter Faktoren. Oder, um es anders zu sagen, diese ,Lesbarkeit' impli­
ziert kein einfaches Wettbewerbsverhältnis zwischen einer Vielzahl von Er­
zählungen/Beschreibungen und einer außerdiskursiven Wirklichkeit, wobei die 
Erzählung eben gewinnt, die der Wirklichkeit am ,adäquatesten' ist: Das Ver­
hältnis ist zirkulär und selbstbezüglich; die Erzählung bestimmt schon vorher, 
was wir als ,Wirklichkeit' erfahren werden (Zizek 2001: 243). 

Zizek verdeutlicht hier zwei wichtige Punkte: Zum einen hängen die Er­

folgschancen eines Signifikanten, als leerer Signifikant zu fungieren, 

davon ab, ob es diesem Signifikanten auf der Ebene der partikularen 

Bedeutung gelingen kann, die Erfahrungen von möglichst vielen der von 

einem Diskurs Betroffenen konsistent zu organisieren.32 Ganz ähnlich 

res als ein Signifikant, dessen Bedeutung nicht fixiert werden kann- eben 
ein flottierender Signifikant. Die zentrale Funktion des leeren Signifikan­
ten, nämlich auf ein nicht-differentes Allgemeines zu verweisen und damit 
die Funktion des Zeichenprozesses grundsätzlich zu untergraben, kann 
aber das Attribut der Deutungsoffenheit nicht erfassen. 

32 Laclau selbst formuliert beispielsweise: "This does not mean, of course, 
that any discourse putting itself forward as the embodiment of fullness 

133 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

hatte auch schon Harold LassweH argumentiert, daß erfolgreiche Schlüs­
selbegriffe einen Bezug zur "common experience of millions of men" 
herstellen (Lasswell in Lasswell/Leites 1968[1949]: 51). Zum anderen 
aber dürfen diese Erfahrungen nicht als unmittelbare Wirklichkeitserfah­
rungen mißverstanden werden. Die unmittelbare Erfahrung des Realen 
(die keineswegs in Abrede gestellt werden soll) deutet sich zwar an, 
wenn die Symbolisierung scheitert; sie spielt damit aber diskurstheore­
tisch nur die Rolle eines - zugegebenermaßen interessanten - Sonder­
falls. Aber jede als sinnhaft erfahrene Wirklichkeit basiert auf Differenz 
und Differenzierung, weshalb es sich immer um artikulierte, das heißt 
um symbolisch bzw. diskursiv aufbereitete Erfahrung, handelt. Letzteres 
gilt um so mehr in politischen Diskursen, in denen sich eine Vielzahl 
diskursiver Subjekte artikulatorisch austauscht und für diesen Austausch 
unweigerlich auf sprachliche Artikulation angewiesen ist. Man kann 
mithin festhalten, daß der Signifikant "Soziale Marktwirtschaft" in sei­
ner Funktion als leerer Signifikant, das Allgemeine zu symbolisieren, 
wohl deshalb erfolgreich war, weil er als solcher für einen Großteil der 
diskursiven Subjekte lesbar war. Und das heißt nichts anderes, als daß er 
für die Betroffenenaufgrund ihrer (diskursiv organisierten) Erfahrungen 
das Versprechen barg und birgt, die abwesende Fülle des deutschen 
Wirtschafts- und Sozialsystems zu sichern. Daß solche Erfolge niemals 
notwendigerweise aus "allgemein-menschlichen" Erfahrungen resultie­
ren, läßt sich schon daraus ersehen, daß der hegemoniale Erfolg der 
"Sozialen Marktwirtschaft" im wesentlichen auf den Raum der Bundes­
republik Deutschland beschränkt geblieben ist.33 

Signifikanten bleiben also, auch wenn sie entleert werden, in das Si­
gnifikantennetz eingebunden und verlieren ihre flottierenden, partikula­
ren Bedeutungen nicht. Die Entleerung stellt sich vielmehr ein, wenn auf 
der partikularen Bedeutungsebene die Erfahrungen verschiedener Sub­
jekte, die vom Diskurs betroffen sind, organisiert werden. Dabei läßt 
sich annehmen, daß ein Signifikant in seiner Funktion als leerer Signifi-

will be accepted. The acceptance of a discourse depends on its credibility, 
and this will not be granted if its proposals clash with the basic principles 
informing the organization of a group" (Laclau 1990: 66). In ganz ande­
rem Zusammenhang argumentiert Hajer (1995: 56-65) ähnlich, wenn er 
den Erfolg sogenannter "story lines", die die zentralen Elemente von Dis­
kursen organisieren, an die Erfahrung der Betroffenen bindet; allerdings 
ist Hajers Konzept der "story lines" breiter gefaßt als das der leeren Signi­
fikanten. 

33 Frankreich etwa machte in den 1950er Jahren unter der "Planification" ei­
ne vergleichbare Aufschwungserfahrung wie Deutschland unter der "So­
zialen Marktwirtschaft" (vgl. Hentschel 1999: 31132); vgl. zum spezifisch 
Deutschen der Sozialen Marktwirtschaft auch Foucault (2004: 148-260). 

134 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE ALS DISKURSIVER RAUM DER HEGEMONIE 

karrt wesentlich gestärkt wird, wenn er innerhalb des Signifikantennetzes 
in (Äquivalenz-)Relationen zu weiteren leeren Signifikanten artikuliert 
wird (was vor allem die oben ausgeführten Relationen zu den Hoch­
wertbegriffen betrifft). Dies gilt wenigstens für unseren Fall: Nur solan­
ge "Soziale Marktwirtschaft" auf andere leere Signifikanten verweist, 
die selbst ebenfalls auf ein nicht-differentes Allgemeines verweisen (so 
wie sicherlich die Grundwerte Freiheit, Gleichheit, Verantwortung, Ge­
rechtigkeit; ähnliches gilt mit Abstrichen für die gesamtwirtschaftlichen 
Ziele), kann sich dieser Leitbegriff der deutschen Wirtschaftsordnung als 
Signifikant einer diskursjenseitigen Vollkommenheit behaupten. Die 
politische Macht eines leeren Signifikanten kann sich nur dann entwik­
keln, wenn er in ein Netz von leeren Signifikanten eingebaut ist. 

Ein weiterer Aspekt sollte nochmals betont werden: Aufgrund der 
Komplexität, die jedem leeren Signifikanten in seiner Funktion als flot­
tierender Signifikant aneignet, aber dabei vor allem aufgrund der Kom­
plexität, die spezifisch durch die Verbindung zu weiteren leeren Signifi­
kanten entsteht, verwundert es kaum, daß durch unterschiedliche Arti­
kulationen der komplexe Verweisungszusammenhang "gewaltsam" -
gleichwohl unvermeidbar - reduziert wird, wodurch unweigerlich das 
entsteht, was oben (3.2) als Deutungskonflikt bezeichnet wurde. Daß 
diese Konflikte unvermeidbar mit der Entleerung des leeren Signifikan­
ten einhergehen, bedeutet dabei nicht, daß man essentially contested 
concepts im Sinne W.B. Gallies zu tun hätte (vgl. Gallie 1956).34 Es sind 
nicht die Begriffe, und erst recht nicht die Signifikanten, denen eine 
"Essenz" der Umstrittenheit aneignet. Es ist der Ort der Repräsentation 
des Allgemeinen, mit dem die Umstrittenheit zwangsläufig verbunden 
ist. Welcher Signifikant letztlich diesen Ort einnimmt, ist von kontin­
genten diskursiven Entwicklungen abhängig, die allerdings vor dem 
Hintergrund von ihrerseits diskursiv geprägten Erfahrungen stattfinden. 

34 Gallie vertrat die Ansicht, daß essentially contested concepts jede organi­
sierte oder teilorganisierte menschliche Tätigkeit charakterisieren (vgl. 
Gallie 1956: 168). Der Streit um solche Begriffe, für die Gallie die Bei­
spiele "christliches Leben", "Kunst", "Demokratie" oder "soziale Gerech­
tigkeit" - allesamt ganz offensichtlich in ihren diskursiven Kontexten lee­
re Signifikanten!- diskutiert (vgl. ebd.: 180-187), ist denmach grundsätz­
lich nicht beilegbar; vielmehr gehört es zur angemessenen Verwendung 
dieser Begriffe, daß sich um die angemessene Verwendung endlose Dis­
kussionen und Konflikte entwickeln (vgl. ebd.: 169). Im Anschluß v.a. an 
Gallie argumentierte William E. Connolly (1983[1974]: 30), daß der Streit 
um zentrale Begriffe des politischen Diskurses wesentlich für das Politi­
sche selbst seien: "[ ... J these contests are not just about the concepts of 
politics but are part of politics itself." 

135 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POLITISCHER DISKURS UND HEGEMONIE 

Die Überlegungen zur Konfliktart des Deutungskonflikts können 
nun dahingehend präzisiert werden, daß der Konflikt um eine bestimmte 
Lesart eines geleerten, dann aber flottierenden Signifikanten im wesent­
lichen ein Ringen darum ist, auf welche anderen geleerten Signifikanten 
er verweisen soll. Wenn es zu einem solchen Konflikt zweiter Ordnung 
kommt (nach dem Konflikt erster Ordnung darum, welcher Signifikant 
überhaupt den Ort des Repräsentanten den Allgemeinen einnimmt), so 
ist dies ein Kennzeichen für eine erfolgreiche hegemoniale Praxis, denn 
es wird nun um die Bedeutung der zentralen umfassenden Forderung ge­
stritten und nicht mehr um die Angemessenheit der Forderung selbst. 
Das heißt auch, daß im Gegensatz zu der hier mehrfach dargestellten Po­
sition, nach der die Deutungsoffenheit diskursiver Elemente (und insbe­
sondere die von komplizierten sprachlichen Zeichen) den politischen 
Zusammenhalt gefährde, gerade die Nicht-Fixiertheit von Bedeutung die 
Integration konträrer diskursiver Positionen möglich macht.35 

35 Somit ist es gut nachvollziehbar, wenn Bergsdorf (1991: 24) argumentiert, 
daß "[d]ie Kritik an der mangelnden Präzision der politischen Sprache 
[ ... ] als Kompliment für ihre Integrationsleistung verstanden werden" 
kann. In ähnlichem Sinne sprechen z.B. Bonacker/Brodocz (2001), die mit 
dem Theorem des leeren Signifikanten arbeiten, davon, daß die Integration 
der internationalen Gemeinschaft gerade erst durch die grundsätzlich 
Deutungsoffenheit zentraler Begriffe wie der "Menschenrechte" möglich 
wird. Maarten Hajer (1995: 61) stellt allgemein fest, daß "the power of a 
political text is not derived from its consistency [ ... ] but comes from its 
multi-interpretability." 

136 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002 - am 14.02.2026, 21:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404249-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

