
WmGENSTEIN. LoGIK ALS SPIEGELDENKEN 

Wittgenstein gegen Wittgenstein: Längst scheint der philosophische 

Scheidungsprozeß verhandelt, seit Bertrand Russell den Autor des 

»Tractatus Logico-Philosophicus« von 1921 gegen den Autor der »Phi­

losophischen Untersuchungen« von 1945 in Schutz genommen hat 
endgültig soll späteres Denken einem früheren entfremdet sein. An 

Marxens Verelendung ist man erinnert an dessen Entzweiung in alt 
und jung; damit wenigstens der Humanist fürs Abendland gerettet sei, 

müsse der Kommunist schon als verloren gelten. Die Verurteilten spie­

len, wie so oft, ihren Richtern noch in die Hände. Wittgensteinjeden­

falls: Hat er nicht vom ersten zum zweiten Buch, denkend und schrei­

bend, den Stil geändert? Hat er nicht manches gesagt was nach 

Absage, sogar nach Lossagung klang? Die Vermutung, eben der »Trac­

tatus« könne eine Ausnahme sein, also einenuneigentlichen Wittgen­

stein zeigen, kam niemandem. Zur Voraussetzung hätte sie ja auch 

eine Periode vor dem »Tractatus« gehabt; aber die Vermutung, ausge­

rechnet dessen Verfasser möchte sich lange im Artikulieren seiner Ge­

danken geübt und erprobt haben, kam wiederum niemandem. Dr. 

Faustus selbst arbeitet nicht am Roman seines Romans, und Philoso­

phen führen nicht Tagebuch. 

Daran, daß einige es doch tun, erinnerte vor einem Jahrzehnt erst 

Gabriel Marcels »Journal metaphysique«; der Wunsch, daß andere es 

getan hätten, war stärker denn je motiviert. Wer würde nicht eine sys­

tematische Schrift des Aristoteles darangeben, um von ihm Diarien 

zum »Organon« einzutauschen. Wer wäre es unzufrieden, Hegel hätte 

seine »Jenenser Vorlesungen« weniger ordentlich ausgeführt; wir besä­

ßen spontan hingeschriebene Notizen, die uns zeigen, wie er gedacht 

und nicht wie er gelehrt hat. Doch verloren ist verloren, und nie mehr 
werden den Aristotelikern, den Hegelianern ihre Meister zu Hilfe kom­

men. Indessen steht ein Logiker dieses Jahrhunderts, eben Ludwig 

Wittgenstein, nicht länger da, als sei er samt seinem »Tractatus« dem 

Haupte des Zeus oder sonst eines Gottes des Denkens machtvoll fer­

tig entsprungen, eine Athene der Begriffe, Urteile und Schlüsse. Seit 

1960 sind sie einzusehen: seine Tagebücher zum »Tractatus«, und ein­

zusehen ist auch, daß er von Anfang bis Ende seine Denkbewegung 

durchgehalten hat; weder verwarf er früher das bohrende Fragen noch 

später das zögernde Antworten, und gequält hat ihn die Not zu wissen 

immer. Was aber den apodiktisch anmutenden »Tractatus« betrifft so 
mag er etwas wie eine Mole sein, vorgewagt in ein Meer unablässiger 

Fragen, damit sie einmal sich zur Ruhe vorläufig scheinbarer Antwort 

brechen, ehe der sokratische Sog sie zurückholt. 

331 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Es gilt tatsächlich, den Philosophen in Schutz zu nehmen, jedoch 

und Scholien nicht vor sich selber, als hätte er 1921 geirrt oder 1945 verraten, als 

wäre der eine oder der andere Wirtgenstein nur akzeptabel und der 

ganze bloß eine Kontradiktion; in beiden Lagern wird falsche Losung 

ausgegeben sowie, was übler ist, schlechte Logik getrieben. Die Veräch­

ter des »Tractatus« immerhin können sich auf ein mh6s e<pa berufen: 

auf Wirtgensteins eigenes Eingeständnis »schwerer Irrtümer«, die er 
»in jenem ersten Buche niedergelegt hatte«; die Verachtung der »Phi­

losophischen Untersuchungen« hingegen bezieht ihr Argument aus 

zweiter Hand: von Bertrand Russen. Ihm nämlich, dem Konstrukteur 

mathematischer Logik, war abermals ein Gefährte weit vorangelaufen, 

allzu weit daß er ihn jemals würde einholen können. Whitehead, der 

mit ihm die »Principia Mathematica« abgefaßt hatte, also wie er ein 

Gegner jeder Metaphysik hätte sein müssen, war zum Metaphysiker 

geworden, allerdings zu einem, den Russells logisches Messer nicht 

mehr schnitt. Und nun war auch Wittgenstein ausgebrochen, sollte mit 

Russen (schlimmer noch: sogar mit sich selber) das getan haben, was 

Marx an Heget vorgemacht hatte: ihn auf den Kopf gestellt. So zerlegte 

Russel, als er 1959 sein »Philosophical Development« beschrieb, den 
Freund-Feind in die zwei Teile »WI« und »WII«, dem einen zum Ruhme, 

dem andern zum Tadel: 

»Es gibt zwei große Männer in der Geschichte, denen er ein wenig ähnlich 

ist. Der eine war Pascal, der andere Tolstoi. Pascal war ein Mathematiker von 

Genie, aber er gab die Mathematik für die Frömmigkeit hin. Tolstoi opferte 

sein Genie als Schriftsteller für eine Art falscher Demut, die ihn Bauern den 

gebildeten Leuten und >Onkel Toms Hütte< allen anderen Dichtungen vorzie­

hen ließ. Wittgenstein, der mit metaphysischen Schwierigkeiten so gescheit 

spielen konnte wie Pascal mit Sechsecken oder Tolstoi mit Herrschern, warf 

dieses Talent weg und erniedrigte sich vor dem gesunden Menschenverstand 

wie Tolstoi vor den Bauern - beide von Hochmut getrieben. Ich bewunderte 

Wittgensteins >Tractatus<, aber nicht sein späteres Werk, das mir eine Vernei­

nung seines besten Talents einzuschließen schien [ ... ]. 

Ich habe in Wittgensteins >Philosophischen Untersuchungen< nichts gefun­

den, das mir interessant schien, und ich verstehe nicht, warum eine ganze 

Schule bedeutende Weisheit in ihren Seiten findet. Der frühere Wittgenstein, 

den ich sehr gut kannte, war leidenschaftlich intensivem Denken hingege­

ben , in profundem Umgang mit schwierigen Problemen, deren Bedeutung 

ich wie er fühlte, und besessen (wenigstens dachte ich so) von wahrem 

philosophischen Genius. Der spätere Wittgenstein hingegen schien des 

ernsthaften Denkens müde geworden und eine Lehre erfunden zu haben, die 

solche Aktivität unnötig machte. Ich glaube nicht einen Moment, daß eine 

332 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lehre, die diese faulen Konsequenzen hat, wahr ist. Ich sehejedoch ein, daß Wittgenstein. 
ich eine übermächtige Abneigung gegen sie habe; denn falls sie wahr ist, ist Logik als 
Philosophie bestenfalls eine unwesentliche Hilfe für Lexikographen und , im Spiegeldenken 
schlimmsten Fall, ein müßiges Gesellschaftsspiel.« 

Um Russell philosophisch, und das heißt aus Prinzipien zu widerspre­

chen, um entgegen seiner wie aller Wittgenstein-Kritik gerade den als 

Denker von strenger Kontinuität auszugeben, dem sie laut oder logi­

stisch aberkannt ward, genügt weder Entrüstung noch Behauptung; 

auch mit dem möglichen Erweis, sokratischer sei er allemal gewesen 

und allezeit geblieben denn Sokrates, ist es kaum getan. Gewiß, als 

Wittgenstein 1945 resignierte, die »Philosophischen Untersuchungen« 

würden ihm niemals zu einem Buch geraten, »darin die Gedanken von 

einem Gegenstand zum andern in einer natürlichen und lückenlosen 

Folge fortschreiten«, und das Beste, was er schreiben könnte, würden 

»immer nur [ ... ] Bemerkungen bleiben«, da implizierte er selbst, wes­

sen er den »Tractatus« verdächtigte: zwar nicht zu vieler Falschheiten, 

doch wohl zu rascher Wahrheiten. Damals hatte er sich nicht mit Skiz­

zen von der Landschaft seines Denkens beschieden, hatte die Wahrheit 

»unantastbar und definitiv« machen, die Problerne »im Wesentlichen 

endgültig« lösen wollen, und oft genug brauchte er bloß, um dem 

»Tractatus« eine lapidare Sentenz zu gewinnen, von zweifelnder Um­

schweife und urnwegiger Überlegung des Journals einiges abzuschla­

gen, bis der eine Satz wie in Stein stehenblieb. »Die Logik muß für sich 

selber sorgen«, entscheidet zum Beispiel der Autor des »Tractatus«, 

was der Tagebuchschreiber in manche Frage gestellt hat und was ihm 

als Autor der »Philosophischen Untersuchungen« neuerdings fragwür­

dig werden wird. 

»22. 8. 14. Die Logik muß für sich selber sorgen.« 

»3. 9. 14. Wie ist es mit der Aufgabe der Philosophie vereinbar, daß die Logik 

für sich selbst sorgen soll? Wenn wir z.B. fragen: ist die und die Tatsache von 

der Subjekt-Prädikat-Form, dann müssen wir doch wissen, was wir unter der 

>Subjekt-Prädikat-Form< verstehen. Wir müssen wissen, ob es so eine Form 

überhaupt gibt. Wie können wir dies wissen? >Aus den Zeichen!< Aber wie? 

Wir haben ja gar keine Zeichen von dieser Form. Wir können zwar sagen: Wir 

haben Zeichen, die sich so benehmen, wie solche von der Subjekt-Prädikat­

Form, aber beweist das, daß es wirklich Tatsachen dieser Form geben muß? 

Nämlich: wenn diese vollständig analysiert sind. Und hier fragt es sich wie­

der: gibt es so eine vollständige Analyse? Und wenn nicht: Was ist denn dann 

die Aufgabe der Philosophie?!!?« 

333 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Damit die Kontinuität einer Philosophie außer Zweifel komme, ist frei-

und Scholien lieh mehr als ihr gleichbleibender Stil vorzuzeigen; das Bild eines in 

sich widerspruchsfreien Wittgenstein, abgezogen lediglich aus dem 

Habitus seines Denkens (also dessen äußerem statt innerem Behaben), 

gestört überdies durch die Attitüde des »Tractatus« (wahrhaftig ein 

Stehen auf einem Fuße), ermangelt der wesentlichen Züge. Zur Gültig­

keit fehlt ihm, dem Bild eines mit sich verträglichen Logikers, der zu­
reichende Grund, »in Kraft« welchen Prinzips »wir der Ansicht sind« 

-um mit Leibniz zu formulieren-, »daß [ ... ]keine Aussage wahr sein 

könne, ohne daß es einen zureichenden Grund dafür gäbe, daß jene so 

und nicht anders« sei, »wenn uns auch diese Gründe meist nicht be­

kannt sein können«. Sie können es sein, jedenfalls was Wittgenstein 

angeht. denn er hat sie zur Genüge selber genannt. Die Behauptung, 
an der alles hängt. lautet schlicht: Er sei ein Philosoph der Intuition 

gewesen, und zwar sowohl im landläufigen Sinn dieser Wendung, daß 

er nämlich stets und ständig intuitiv philosophiert habe, als auch in 

einem strengen Wortgebrauch. Vorausgesetzt aber werden nur Sätze 

der »Philosophischen Untersuchungen« sowie der Tagebücher und, 

dem vollen Beweis zuliebe, sogar des »Tractatus«.- Als was die Voka­
beln >Intuition< und >intuitiv< in aller Munde sind, lehrt am besten das 

Lexikon. In Heyses, des älteren, »Allgemeinem verdeutschenden und 

erklärenden Fremdwörterbuch«, das seit 1804 einem ganzen Säkulum 

verläßlich schien, wird >Intuition< (gleich >innere, geistige Anschau­

ung< oder >anschauende Erkenntnis<) ebenso wie >intuitiv< (gleich >an­

schauend< oder >Unmittelbar wahrnehmend und empfindend<) unter 
lateinisch >intuitus< eingeordnet, was sich von »intueri-anschauen« 

herleite und daher »das Anschauen, das Hinsehen, der Anblick« be­

deute. Auch »Der Große Brockhaus« von 1953/57 folgt dieser Etymo­

logie, betont indes noch stärker Geistigkeit und Unmittelbarkeit der 

Intuition. Sie sei »das unmittelbare Gewahrwerden eines Sachverhal­

tes als wesentlich oder in seinem Wesen, ohne daß die bewußte Refle­

xion lückenlos darauf hingeführt hat«; Intuitionen seien »oft von 

einem Gefühl großer, ja überwältigender Evidenz begleitet. im Unter­
schied zum bloßen Einfall«; Intuitionen könnten »Sachverhalte be­

treffen, die sich in bestimmter Weise als seiend aufdrängen, aber auch 

ein Sollen, etwa daß in bestimmter Weise gehandelt werden müsse«; 

zur Vorbereitung einer Intuition könne »das diskursive Denken [ ... ] 

auch das Ausprobieren« dienen, es sei »unerläßlich, um das intuitiv 

Erkannte nachträglich zu begründen und Folgerungen aus ihm zu zie­

hen«. 

Das Lexikon vergißt auch nicht die philosophische Relevanz des 

Begriffs: daß seiner Verfügbarkeit bedürfe, wer wie Platon die Ideen 

334 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


oder wie Plotin das Übersinnliche einer unmittelbaren Anschauung ge- Wittgenstein. 
geben denke, daß die obersten Begriffe des Aristoteles oder die ober- Logik als 
sten Wahrheiten des Descartes nicht einsehbar seien, wenn nicht dank Spiegeldenken 
ihm. So viel, so gut; heißt es aber weiter, die platonisch-neuplatoni-

sche Theorie »führt über die Mystiker [ ... ] zur Lehre von der intellek-

tuellen Anschauung bei Schelling«, dann läuft die Tradition zwar nicht 

in die Irre, doch bleibt die Wegbarkeit ihres Weges, ihr l-lE3ooos, im 
Dunkel. >Intuition< wird nun für alles und jedes gebraucht, ist einem 

Schopenhauer »lebendige Anschauung«, steht einem Klages ganz und 

gar auf der »Seelenseite«, hat auch einem Jung nichts vom Denken. 

Ihr jüngstes Aufsehen machte sie als Schulname des mathematischen 

»Intuitionismus«, dem ausschließlich die innere Erfahrung der Zah-

lenreihe etwas gilt; denn nur die ganzen Zahlen, sagte Kronecker, habe 
Gott geschaffen, die übrigen seien Menschenwerk. Angesichts solcher 

Vielfalt, die schon Verwirrung ist, tut philosophische Belehrung not, 

um das Gemeinsame herauszufinden; erteilt hat sie 1926 Josef König in 

seinem überaus klärenden Buch »Der Begriff der Intuition«: 

»Der Einfall ist im gewöhnlichen Sprachgebrauch ein sich plötzlich dem Be­

wußtsein aufdrängender sinnvoller Gedanke, dessen Prämissen zwar grund­

sätzlich gebbar sind, tatsächlich aber im vorliegenden Fall nicht gegeben 

wurden. So hat er in der gewöhnlichen Anwendung psychologische Bedeu­

tung als Ursprung des Sinns aus dem psychologisch Sinnlosen, etwa aus dem 

Unbewußten oder aus verkürztem Denken oder wie immer. Daß man statt 

vom Einfall häufig auch von einer plötzlichen Erleuchtung, einer Intuition, 

spricht, ist allgemein bekannt. Der Einfall, den wir hier meinen, ist wie sein 

Oberbegriff ein philosophischer Begriff, und er unterscheidet sich von dem 

psychologischen dadurch, daß die Prämissen der plötzlich entspringenden 

Sinneinheit grundsätzlich ungebbar sind. Er ist also absoluter Ursprung des 

Sinns aus dem Sinnlosen[ ... ]. 

Diejenige Philosophie, deren Prinzip geradezu das Begreifliche und grund­

sätzlich Verständliche ist, ist der Empirismus, aber er übersieht, daß es eben 

wahrhaft Unbegreifliches, reelle Aporien des Anfangs gibt, obwohl ihn die 

einfachsten geistigen Vorgänge von ihrem Vorhandensein überzeugen könn­

ten. Schon das einfache Urteil, das die Gleichheitzweier sinnlich wah rge­

nommener Dinge ausspricht, ist ein solcher Vorgang. Man setze, [ ... ] die 

Fundamente der Beziehungen seien faktisch gleich, [ ... ] so ist doch nicht 

abzusehen, wie diese an sich seiende Gleichheit den Gedanken, den Ge­

sichtspunkt der Vergleichung erzeugen könnte[ ... ]. 

Derselbe Vorgang wiederholt sich auf tieferen und höheren Stufen. Newton 

soll durch den Fall eines Apfels zur Konzeption des Gravitationsgesetzes 

gelangt sein; dieser Augenblick der Konzeption war gewiß eine Intuition; 

335 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare aufjeden Fall aber mußte er dabei vorher die Möglichkeit ursächlicher Iden-

und Scholien tität zwischen dem Fall des Apfels und der beobachteten Beziehung zwi­

schen Ebbe und Flut einerseits, Mondphasen andererseits gedacht haben, 

ehe die Phänomene seine Annahme verifizieren konnten . Aufgrund gemach­

ter Beobachtungen Hypothesen entwerfen, diese möglichst vereinfachen, 

gegeneinander ausgleichen usf.: dies alles ist erlernbar. Der springende 

Punkt aber ist das Sehen von typischen Vorgängen; sie >sehen< heißt, sie als 

typische, d.h. als Fälle von allgemeinen Regeln zu erkennen; wer aber sagt 

uns, daß dieser Vorgang typisch ist? Er wird doch als typisch erst erkennbar 

durch das Gesetz, dessen Fall er darstellt. Das Gesetz aber ist vorher so we­

nig vorhanden wie das Etikett >typisch< an dem Phänomen.« 

Daß Wittgenstein aus dem Einfall, dem Prämissen nicht vorgegeben 

waren, philosophierte, daß er gleichsetzte, was zu vergleichen sinnlos 

dünkte, weshalb es auch niemandem in den Sinn gekommen war, daß 

er der Regel, ehe sie erkannt war, schon den Fall absah - seine Intui­

tivität, mit einem Wort, verleugnet sich in keinem Text, nicht einmal 

im »Tractatus«. Dessen Sätze allerdings, angeordnet in ihrer berühm­

ten Manier der Dezimalklassifikation {1-1.1-1.11-1.12-1.13-1.21-2 

und so fort bis 7), scheinen wie ihre Bezifferungen logisch aufeinan­

der zu folgen, obwohl sie keineswegs immer auch nur nacheinander 

entstanden sind. Ihr Sinn ist Wittgenstein aufgegangen, unvermittelt 

und anfangslos, sie sind ihm eingefallen: der Satz zum Beispiel, die 

Logik müsse für sich selber sorgen, als allererster der Tagebücher, wäh­

rend er im »Tractatus« auf Dezimalstelle 5.473 verwiesen wird. Hier 

steht hingegen an Stelle 1: »Die Welt ist alles, was der Fall ist«, ein 

Satz, dem so viele Untersätze logisch assistieren, daß er einer unbeab­

sichtigten Probe aufs Exempel 2.012, in der Logik sei nichts zufällig, 

gleichsieht. Doch das Journal verzeichnet unter dem 26. 5. 15. so be­

sorgt, wie Wittgenstein stets seinen Intuitionen nachfragt: »Wie aber 

soll ich jetzt das allgemeine Wesen des Satzes erklären? Wir können 

wohl sagen: alles, was der Fall ist (oder nicht ist), kann durch einen 

Satz abgebildet werden. Aber hier haben wir den Ausdruck >der Fall 

sein<! Er ist ebenso problematisch.« 

Eine andere, eine beabsichtigte Probe wird immer aufs neue abge­

legt: ob die Intuition noch standhalte, wenn diskursives Denken sich 

ihrer bemächtigt, wenn der Verstand nachträglich den Einfall prüft. 

»Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der 

Welt«, sagt »Tractatus«, 5.632, entschieden; hatte Wittgenstein inzwi­

schen eine Rechtfertigung gefunden, so war ihm am 2. 8. 16. »die 

völlige Unklarheit« auch dieses Satzes bewußt. Und sagt »Tractatus«, 

6.421, ebenso entschieden, Ethik und Ästhetik seien eins - unbeküm-

336 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mert. daß diese Erleuchtung, wird ihr nicht aufgeholfen, sich paradox Wittgenstein. 
dunkel ausnimmt-, so gab sein Autor sich hier intuitiver, als ihm das Logik als 
Tagebuch eigentlich erlaubte; dort nämlich hatte er versucht die Grün- Spiegeldenken 
de der Gleich- und sogar Ineinssetzung allmählich nachzuliefern. 

»24. 7. 16. Ethik und Aesthetik sind Eins.« 

»29. 7. 16. [ ... ] daß der Wunsch mit seiner Erfüllung in keinem logischen 

Zusammenhang steht, ist eine logische Tatsache[ ... ]. 

Kann man aber wünschen und doch, nicht unglücklich sein, wenn der Wunsch 

nicht in Erfüllung geht?[ ... ]. 

Allgemein wird angenommen, daß es böse ist, dem Anderen Unglück zu wün­

schen. Kann das richtig sein? Kann es schlechter sein, als dem Anderen 

Glück zu wünschen? 

Es scheint da sozusagen darauf anzukommen, wie man wünscht. Man scheint 

nicht mehr sagen zu können als: Lebe glücklich! [ ... ] Die Welt des Glückli­

chen ist eine glückliche Welt.« 

»7. 10. 16. Das Kunstwerk ist der Gegenstand sub specie aeternitatis gese­

hen; und das gute Leben ist die Welt sub specie aeternitatis gesehen. Dies 

ist der Zusammenhang zwischen Kunst und Ethik.« 

»20. 10. 16. Ist das das Wesen der künstlerischen Betrachtungsweise, daß 

sie die Welt mit glücklichen Augen betrachtet?« 

»21. 10. 16. Denn etwas ist wohl an der Auffassung, als sei das Schöne der 

Zweck der Kunst. Und das Schöne ist eben das, was glücklich macht.« 

Ein philosophisches Problem, schrieb Wittgenstein später, Jahrzehnte 

nach Tagebuch und »Tractatus«, habe die Form: »Ich kenne mich nicht 

aus.« Die deutsch-englische Parallelausgabe der »Philosophischen Un­

tersuchungen« übersetzt: »I don't know my way about«, so daß die 

Weglosigkeit, jene »reelle Aporie des Anfangs«, ausdrücklich wird. Wer 

nicht weiter weiß, bar eines Kompasses, sich zu orientieren, also mor­

genwärts zu richten, was immer sein Taggestirn und Wegeweiser sei, 

geht leicht in die Irre; er versieht sich sogar des Woher, seit er das 

Wohin übersah. Damit er seinen Pfad finde, muß er ihn als Pfad sehen; 

solches Sehen aber, welches ineins ein Erkennen ist. geschieht ganz 

plötzlich, eher ein Blitz als ein Blick, und lohnt dem Wandernden wie 

dem Denkenden gleich, ein jähes »EÜpTJKa - ich hab's!« (dessen sich 
nicht einmal ein Arehirnedes geniert haben soll, als ihm im Bade sein 

hydrostatisches Prinzip aufging) . 

Wieso ich indessen habe, was ich soeben noch nicht hatte, wo­

durch mir die Erleuchtung kommt und schon gekommen ist scheint 

selber ungewiß. Wittgenstein hat der Intuition oft nachgedacht; daß 

er ihr mißtraute, beweistjedoch mitnichten, daß er sich ihr auch ver-

337 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare weigerte. Als Irrgarten, aus dem allein sie helfen möchte -vorgeblich 

und Scholien oder nachweislich-, wählte er zum Beispiel die eine und andere Zah­

lenreihe. Schriebe ich etwa die Zahlen 1, 5, 11, 19, 29, und er sähe 

mir zu und sagte auf einmal, jetzt wüßte er weiter, so gäbe es manche 

Möglichkeit, weshalb er's zu wissen glaubte. Er hätte unterdessen ver­

schiedene algebraische Formeln (wie a0=n2+n-1) ausprobieren oder die 

Reihe der Differenzen als 4, 6, 8, 10 ausrechnen, er hätte sich auch an 
den Fortgang erinnern können ... Aber wäre er wirklich zu tun imstan­

de, wozu ihm die Möglichkeit leichthin zugesprochen wird? 

»>Wie immer du ihn im Fortführen des Reihenornaments unterrichtest,- wie 

kann er wissen, wie er selbständig fortzusetzen hat?<- Nun, wie weiß ich's? 

-Wenn das heißt >Habe ich Gründe?<, so ist die Antwort: die Gründe werden 
mir bald ausgehen. Und ich werde dann, ohne Gründe, handeln. 

Wenn jemand, den ich fürchte, mir den Befehl gibt, die Reihe fortzusetzen, 

so werde ich schleunig, mit völliger Sicherheit, handeln, und das Fehlen der 

Gründe stört mich nicht. 

>Aber dieser Reihenanfang konnte offenbar verschieden gedeutet werden 

(z.B. durch algebraische Ausdrücke) und du mußtest also erst eine solche 
Deutung wählen.<- Durchaus nicht! Es war, unter Umständen , ein Zweifel 

möglich. Aber das sagt nicht, daß ich gezweifelt habe, oder auch nur zwei­

feln konnte( ... ]. 

Nur Intuition konnte diesen Zweifel heben?- Wenn sie eine innere Stimme 

ist- wie weiß ich, wie ich ihr folgen soll? Und wie weiß ich, daß sie mich 

nicht irreleitet? Denn, kann sie mich richtig leiten, dann kann sie mich auch 

irreleiten. 

(Die Intuition eine unnötige Ausrede.) 

Ist eine Intuition zum Entwickeln der Reihe 1 2 3 4 ... nötig, dann auch zum 

Entwickeln der Reihe 2 2 2 ... 

Aber ist nicht wenigstens gleich: gleich?« 

Ihr Weg ist toto coelo verschieden angelegt unter einemjeweils ande­

ren Himmel des Denkens, und doch läuft er beiden, König und Witt­

genstein, auf dieselbe Aporie hinaus. Der eine fragt, »wie diese an sich 

seiende Gleichheit den Gedanken, den Gesichtspunkt der Vergleichung 

erzeugen könnte«; der andere, indem er zugibt, zwei Dinge seien 
gleich, wenn sie so sind wie ein Ding, muß ebenso fragen, wie er nun 

das, was ihm das eine Ding zeigt, auf den Fall der zwei anwenden solle. 

Aber Wittgenstein scheut vor der Konsequenz: Es darf Intuition nicht 

heißen, wozu auch eine Regel zu taugen scheint. Nur, zweifelt er so­

gleich, taugt sie überhaupt? Erkläre ich dem andern wirklich, was ich 

selber verstehe? Lasse ich ihn das Wesentliche nicht erraten? Die Ant-

338 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wort gibt ein Passus der »Bemerkungen über die Grundlagen der Ma- Wittgenstein. 
thematik«, jener nachgelassenen Niederschrift Wittgensteins, die dem Logik als 
Jahres- und Themenkreis der »Philosophischen Untersuchungen« ent- Spiegeldenken 
stammt. »Wie, wenn man statt >Intuition< sagen würde >richtiges Erra-

ten<? Das würde den Wert einer Intuition in einem ganz anderen Lichte 

zeigen. Denn das Phänomen des Ratens ist ein psychologisches, aber 

nicht das des richtig Ratens. « 

Das Rätsel gäbe es nicht, sagt »Tractatus« (6.5); denn zu einer Ant­

wort. die man nicht aussprechen könne, lasse sich auch die Frage 

nicht stellen, und umgekehrt impliziere die Möglichkeit einer Frage­

stellung auch die Möglichkeit ihrer Beantwortung. Dieser Satz verwirft 

ebenfalls das Hin und Her des Ratens, dessen Psychologie, samt ihrer 

angemaßten Sorge für Wahrheit und Falschheit, bloß die allmähliche 

Minderung des Irrtums billigt. Doch gäbe es, sagt »Tractatus« (6.522), 

allerdings Unaussprechliches, und dieses zeige sich. Indessen zeigt es 

sich nur dem, der es als das sieht, was es ist, der daraufweder schlech­

ter noch besser, weder langsamer noch schneller, sondern im Augen­

blick richtig rät. Was sich aber so zeigt, verdient eine Intuition zu 

heißen. 

Hier tut es not. sich des strengen Wortgebrauchs von >Intuition< 

zu vergewissern, zumal ihr philosophischer Begriff auch die Sprach­

gewohnheit. jemanden >intuitiv< zu nennen, in sich enthält. obschon 

verdeckt. Der üblichen, in allen Redewendungen durchscheinenden 

Etymologie, die >Intuition< dem Sinnbezirk der Schau zuweist. muß 

widersprochen werden; zwar hat das Wort allemal mit Sichtbarem zu 

tun, doch drückt es das Sehen selbst auf andere Weise als >intuitus< 

aus. Beide Substantive >intuitus< wie >intuitio<, leiten sich wohl vom 

Verb >intueri< her; daß sie freilich auch auf eine gleiche Bedeutung 

hinauskämen, ist nicht zu halten. Das »Ausführliche lateinisch-deut­

sche Handwörterbuch« von Georges gibt vielmehr an: »intuitio, das Er­

scheinen des Bildes auf der Oberfläche des Spiegels«. Belegt ist dieser 

präzise Sinn von >intuitio< zumindest bei Chalcidius, dem Philosophen 

des vierten nachchristlichen Jahrhunderts, dessen Übersetzung und 

Erklärung des »Timaios« erstmals die Platon-Rezeption eröffnet sowie 

die Intuition als Spiegel-Begriff erwiesen hat. 

Ein anderes Wort. der Intuition durch den Spiegel verwandt, er­

hellt nun auch die Wegbarkeit des Weges, den die intuitive Tradition 

von Platon zur Mystik und weiter zu ScheUing gegangen ist: das Wort 

>Spekulation<. Aller Stolz des Denkens, den erst Luther den Philoso­

phen auszureden suchte, gehört ihr ganz, sofern sie ihre etymologi­

sche Schuld an >speculum< und >speculari< zahlt, nämlich in die Welt 

als einen Spiegel späht. Wie jeder Spiegel bedarf auch dieser, um die 

339 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Erscheinungen und ihren Schein sehen zu lassen, des Auges, das ihn 

und Scholien erfaßt, des Gedankens, der ihn einsieht. Die Spekulation kennt den 

Gleichsinn von Gesicht und Verstand, sie lehrt die Philosophie den 

Spiegelblick. Darum eben hält spekulatives Denken soviel auf Intui­

tion: Es gewahrt in ihr den Aufschein der Spiegelbilder, in denen Welt 

sich allererst zeigt. Nur solche Intuition, im Spiegel gewonnener Blick, 

ist Erleuchtung und Licht der Vernunft. 

Auch in diesem, einem strengen Sinn soll Wittgenstein also ein 

Philosoph der Intuition gewesen sein, soll er nicht nur intuitiv, son­

dern sogar spekulativ philosophiert haben. Das brächte ihn, den ma­

thematischen Logiker, unter die Dialektiker, wenn anders ihre Logik 

stets zum Organon der Spekulation getaugt hat. Dar an Anstoß nehmen 

kann allein, wer durch Logistik jedwede Gestalt der Logik sonst er­

ledigt meint, wem insbesondere die Dialektik als Anachronismus der 

Vernunft gilt; den Vorurteilslosen hingegen mag Wittgenstein lehren, 

daß mathematische und spekulative Logik so weit auseinander nicht 

liegen, um nicht in einem Kopf ein Verhältnis miteinander einzugehen. 

Ja, vielleicht gehen sie's, wie Josef König bemerkte, auch aus Prinzi­

pien ein: »Ich meine [ ... ]:wenn überhaupt, so könnte nur eine noch 

nicht vorhandene allgemeine philosophische Logik das Prinzip auch 

der mathematischen Logik enthalten, während diese gegenüber jener 

und gegenüber der spekulativen Logik aus Gründen der Sache es nie 

zu mehr als bloßen Negationen bringen wird.« 

Hier ist nicht zu erörtern, wie und wieweit im Spiegeldenken, das 

von der Sinnlichkeit des Spiegels provoziert wird, sich beide Logiken 

verschränken, wohl aber, ob Ludwig Wittgenstein zur Zeit sowohl des 

»Tractatus« als der »Philosophischen Untersuchungen« eben der Spe­

kularen Reflexion, in welcher Absicht immer, ihr logisch Teil gegeben 

hat. Wäre es an dem - er müßte Logik geradezu als Spiegel, worin 

etwas ihr Wesentliches sich zeigt, definiert haben, und alle Verschie­

denheit seines Denkens dürfte auf nichts als einen Selbstunterschied 

des Spiegeldenkens hinauskommen, insofern dieses sich selbst und 

ein davon unterschiedenes Spiegeldenken enthält (wie auch Spiegel 

und Spiegelbild verschieden nur scheinen, bis einer die spekulare 

Synthesis durchschaut, daß spiegelndes und gespiegeltes Ding im 

Spiegel selbst, welcher das Bild enthält, unterschiedene sind). Und 

schließlich - wäre es an dem - hätte Wittgenstein erst dieser oder 

jener Splitter Logik als Spiegel-Splitter eingeleuchtet, im einen oder 

anderen typischen Fall, ehe ihm die Gesetzlichkeit, daß in solchen 

Splittern stets das Ganze sich zeigt, durchsichtig war; er hätte mithin 

eine Intuition der Intuition gehabt. Diese Intuition zu haben, bahnt 

aber prinzipielle Wege, wie, sie nicht zu haben, an ebenso prinzipiellen 

340 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien liegt. Bedeutung und Bedingung, den Spiegel als solchen zu Wittgenstein. 
sehen, hat wiederum König, der ja auch die Intuition einem »Sehen Logik als 
als« gleichsetzte, aufgewiesen (1937 in seinem Buch »Sein und Den- Spiegeldenken 
ken«): »Das Entscheidende [ ... ] ist dies, daß eben auch ein Spiegel als 

solcher sichtbar und also ein sichtbares Ding ist. Ein sichtbares Stück 

Bronze z.B., das als Spiegel dient. ist noch kein sichtbarer Spiegel. d.h. 

indem wir es sehen, sehen wir noch keinen Spiegel als solchen. Es ist 
aber wesentlich möglich, auch einen Spiegel als solchen zu sehen; und 

zwar sehen wir ihn dann, wenn wir Anderes in ihm sehen. Der Spiegel 

selber und als solcher ist ein sichtbares Ding dann und insofern, wenn 

und insofern wir andere - und zwar im Prinzip alle anderen sichtbaren 

Dinge- in ihm sehen. Von daher ist nun aber ein Spiegel [ ... ] streng 

ein ausnehmend besonderes sichtbares Ding. Denn er ist 1. ein sicht-
bares Ding neben den anderen sichtbaren Dingen, die er spiegelt und 

zu spiegeln vermag; und in demselben Sinn wie diese ist er es. Aber 2. 

ist seine Weise, ein sichtbares Ding zu sein, eine andere als die aller 

übrigen sichtbaren Dinge. Denn das Dasein dieser als sichtbarer Dinge 

hängt nicht davon ab, daß sie ein Spiegel spiegelt. Hingegen nur als 

andere sichtbare Dinge Spiegelndes ist ein Spiegel (als solcher) selber 
ein sichtbares Ding.« 

Der Spiegel werde als Spiegel sichtbar, hieß es, wenn anderes in 

ihm sichtbar werde. Zu diesem Satz merkt König an: »Ähnlich wie wir 

den Raum als Raum sehen, wenn wir Dinge in ihm sehen. Oder wie 

wir das Licht sehen, indem wir Farben im Licht sehen. In bezug auf 

das Licht erinnere ich [ ... ] an Aristoteles >de anima< [ ... ]: >Das Licht 
ist dies, daß Durchsichtiges als Durchsichtiges da ist.< Der Logos des 

Lichts hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Spiegels.« 

Wie sich ergibt, ist er auch dem Logos der Logik, als einer Spekula­

ren Disziplin, eng verwandt; denn Wittgenstein hat sie tatsächlich, als 

»weltspiegelnd« begriffen, und sie bloß metaphorisch so zu nennen, 

fiel ihm nicht ein. Die ersten Einsichten kamen bald und unvermittelt; 

obwohl der Spiegel noch blind schien, ließ er einiges doch schon se­

hen. Am 20. 9. 14., einen Monat nach Tagebuchbeginn, notierte Witt­

genstein: Der Satz sei »ein logisches Abbild seiner Bedeutung«; am 

2. 10. 14.: Nur dadurch könne der Satz wahr oder falsch sein, daß er 

»ein Bild eines Sachverhaltes« sei; und drei Tage darauf: Nur die Wirk­

lichkeit interessiere die Logik, also die Sätze nur, insoweit sie »Bilder 

der Wirklichkeit« seien. Am 11. 10. 14. verzeichnet das Journal zum 

erstenmal das Wort >widerspiegeln<: Gefragt wird, ob die Tatsachen, 

die (laut »Tractatus« 1.13) im logischen Raum die Welt sind, in den 

Sätzen widerscheinen, ob zum Beispiel die Subjekt-Prädikat-Form ein 

Spiegelbild der Subjekt-Prädikat-Tatsache ist. Abermals steht da, die 

341 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Logik sorge für sich selbst; man müsse ihr bloß zusehen, wie sie es 

und Scholien macht. Und Wittgenstein sieht ihr zu, von Eintragung zu Eintragung 

gewisser, daß ihr »Machen« ein Spiegeln sei. 

»23. 10. 14. Wie, wenn unsere Zeichen ebenso unbestimmt wären, wie die 

Welt, welche sie spiegeln?« 

»4. 12. 14. Sehen wir uns z. B. die Gleichung --p = p an: diese bestimmt 

mit anderen das Zeichen für p, da sie besagt, daß es etwas sei, was >p< und 

>--p< gemein haben. Dadurch erhältjenes Zeichen Eigenschaften, die wi­

derspiegeln, daß die doppelte Verneinung eine Bejahung ist. 

»24. 1. 15. [ ... ] Der negative Satz schließt die Wirklichkeit aus. Wie kann die 

allumfassende, weltspiegelnde Logik so spezielle Haken und Manipulationen 

gebrauchen?! Nur, indem sich alle diese zusammen zu einem unendlich fei­

nen Netzwerk, zu dem großen Spiegel verknüpfen!« 

»6. 3. 15. Die Probleme der Verneinung, der Disjunktion, von Wahr und 

Falsch- sind nur Spiegelbilder des einen, großen Problems, in den verschie­

den gestellten großen und kleinen Spiegeln der Philosophie.« 

Dieser Weg vom Bild zum Spiegelbild scheint freilich gar nicht schlüs­
sig -und ist es aus Gründen nicht. da er, statt in Schritten der Deduk­

tion, in Sprüngen der Intuition verfolgt wird. Allerdings scheint auch 

das Spiegeln schal. bloß Redensart. als werde dem Wort schon zuge­

traut. es könne die Sache, für die es steht. wohl mitbesorgen. Wittgen­
stein beläßt es nicht dabei; zwar expliziert er nirgends, daß es dem 

Spiegel als solchem wesentlich ist. die Dinge oder ihre Gesamtheit Welt 
zum Vorschein zu bringen, indes führt er die Logiksprache als Spiegel 

ein, worin das Logische sich zeigt. 

Im »Tractatus«, dessen Wortvorrat in terminologischer Absicht 

sparsam ist, kommt die Vokabel öfter vor: >sich zeigen< als strenges 

Kriterium der Spiegelbarkeit, >zeigen< als Synonym für das Tun des 

Spiegelnden. Wer etwas zeigt, weist es im Gestus auf; daß er jedoch 

darüber auch sprechen kann, obgleich in nur akzidentieller Möglich­

keit. verfälscht das Phänomen. Hingegen hat der Spiegel. indem er 

zeigt. alles Vermögen erschöpft, und nicht einmal als Sprachspiegel. 

welcher die Logik sein soll, kann er, was sich in ihm gezeigt hat. noch 
besprechen. Er hat das Logische sehen lassen, zu anderem taugen 

seine Sätze nicht; deshalb macht ihr Gebrauch sie überflüssig, wie 

auch sonst ein Spiegel. hat er das Schöne erst zu Ansehen gebracht. 

beiseite gelegt wird. Wittgensteins berühmtester Satz, der letzte und 

siebte des »Tractatus« - wovon man nicht sprechen könne, darüber 

müsse man schweigen - ist stets zum positivistischen Gemeinplatz 

mißbraucht worden. Er hat aber keinen, es sei denn diesen spekularen 

342 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinn: daß eine spiegelnde Sprache zeigt was sie hat und nicht sagt; Wittgenstein. 
wollte einer von ihr sich sagen lassen und also selbst in ihr sagen, was Logik als 
sie ihm vorweist wäre für seine Reflexion zu fürchten. Das Logische Spiegeldenken 
kommt vor Augen, dem Spiegelblick allemal Intuition, sonst käme es 

ins Gerede; immer bleibt es so unaussprechlich, wie es nie unsichtbar 

gewesen ist. Der »Tractatus« schreibt Logik in Spiegelschrift; ihn an-

ders verstehen hieße den Sinn seiner Sätze verfehlen, zum Beispiel 
der folgenden: 

(2.17) »Was das Bild mit der Wirklichkeit gemein haben muß, um sie auf 

seine Art und Weise - richtig oder falsch - abbilden zu können, ist seine 

Form der Abbildung.« 

(2.172) »Seine Form der Abbildung aber kann das Bild nicht abbilden; es 

weist sie auf.« 

(2.18) »Was jedes Bild, welcher Form immer, mit der Wirklichkeit gemein 

haben muß, um sie überhaupt- richtig oder falsch - abbilden zu können, 

ist die Logische Form[ ... ].« 

(2.181) »Ist die Form der Abbildung die Logische Form, so heißt das Bild das 

Logische Bild.« 

(2.19) »Das Logische Bild kann die Welt abbilden.« 

(2.221) »Was das Bild darstellt. ist sein Sinn.« 

(3) »Das Logische Bild der Tatsachen ist der Gedanke.« 

(3.01) »Die Gesamtheit der wahren Gedanken sind ein Bild der Welt.« 

(4) »Der Gedanke ist der sinnvolle Satz.« 

( 4.001) »Die Gesamtheit der Sätze ist die Sprache.« 

(4.01) »Der Satz ist ein Bild der Wirklichkeit.« 

(4.014) »Die Grammophonplatte, der musika lische Gedanke, die Noten­

schrift, die Schallwellen, stehen alle in jener abbildenden internen Bezie­

hung zu einander, die zwischen Sprache und Welt besteht. 

Ihnen allen ist der Logische Bau gemeinsam.« 

( 4.022) »Der Satz zeigt seinen Sinn.« 

(4.12) »Der Satz kann die gesamte Wirklichkeit darstellen, aber er kann 

nicht das darstellen, was er mit der Wirklichkeit gemein haben muß, um sie 

darstellen zu können- die Logische Form.« 

(4.121) »Der Satz kann die Logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich 

in ihm. 

Was sich in der Sprache spiegelt. kann sie nicht darstellen. Was sich in der 

Sprache ausdrückt, können wir nicht durch sie ausdrücken. 

Der Satz zeigt die Logische Form der Wirklichkeit . Er weist sie auf.« 

(4.1212) »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.« 

(6.13) »Die Logik ist keine Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt.« 

Am 15. 4. 15 hatte Wittgenstein resigniert, er könne nicht heraus-

343 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare bringen, inwiefern der Satz das Bild des Sachverhaltes sei; beinahe war 

und Scholien er »bereit, alle Bemühungen aufzugeben«. Am 23. 5. 15 indes formu­

lierte er zum erstenmal den eminenten Satz 5.6 des »Tractatus«: »Die 

Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt.« 

Die Antwort war gefunden: Nur mein Spiegel, die Welt im Augen­

blick vermittelnd, schränkt mir die Einsicht in sie und ihn gleich ein; 

nur Sätze, spiegelbildlich zu Sachverhalten, teilen sich mit diesen ins 
gleiche Confinium. Das Journal verrät allerdings mit keinem Wort, ob 

Wittgenstein die spekulare Geltung seines Satzes damals schon durch­

schaut hat, doch heißt es am selben Tag, er gebe »den Schlüssel zur 

Entscheidung, inwieweit der Solipsismus eine Wahrheit ist«. Diese 

Eintragung, scheinbar eine philosophische Beiläufigkeit kehrt nahe­

zu wörtlich in »Tractatus« 5.62 wieder, und dort nun wird ihr zurei­

chender Grund eben im Spiegel als solchem, worin etwas sich zeigt, 

aufgewiesen. »Was der Solipsismus nämlich meint, ist ganz richtig, nur 

lässt es sich nicht sagen, sondern es zeigt sich.« 

Damit der Spiegel als solcher ein sichtbares Ding sei, muß er's auf 

andere Weise als alle übrigen sichtbaren Dinge sein: reflektierend statt 

reflektiert. Wenn die Sprache also, fiir sich selber sorgend, den Sinn ih­
rer Sätze sehenläßt - und nur dann - , ist sie als Spiegel des Logischen 

vor Augen; wer ihr hingegen (wie auch Wittgenstein im »Tractatus«) 

die Sorge abnimmt, eigene Reflexion statt der ihren, macht sie fiir 

sich und sich selber fiir sie bloß blind - es sei denn, er nähme die nun 

Gespiegelte weiter auch als Spiegelnde wahr, just einer, der inmitten 

zweier Spiegelscheiben steht, Herr und Knecht ihrer iterativen Bilder. 

Wie aber sollte der Logiker, der eine einzige Sprache nur zuläßt, zwi­

schen die Spiegel geraten? Und erweiterte er schon das logisch-lingu­

istische Repertoire, welcher Art Sprachen würde er sich, um Spiegeln­

des schließlich gespiegelt zu sehen, syntaktisch vertrauen? 

»29. 5. 15. ( ... ] ist die Sprache die einzige Sprache? 

Warum soll es nicht eine Ausdrucksweise geben , mit der ich über die Sprache 

reden kann ( ... ]?« 

Die Frage ist Wittgenstein zu keiner Zeit, auch der frühesten nicht, 

fremd gewesen, nur kam ihre Beantwortung ihm nirgendwann aufs 

Übliche hinaus: daß eine Metasprache zu konstruieren wäre, um in ihr 

der anderen sich zu versichern. Sprache lediglich zu erkennen oder 

Sprache auch selbst zu bilden, das bleibt die Differenz zwischen Witt­

genstein und logischen Positivisten; wollen sie die Logik durch Sätze 

klar machen, so ist sie ihm nichts als das Klarwerden von Sätzen. Was 

beide, ihn und sie, dem Anschein nach verbindet, ist das Zugeständnis 

344 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mehrerer logisch relevanter Sprachen statt der einen, doch tatsächlich Wittgenstein. 
wird beidemal Verschiedenes konzediert: Sie erfinden spezielle Sprach- Logik als 
kalküle, damit sie Logisches besprechen können, während er alltägli- Spiegeldenken 
ehe Sprechweisen, in denen ebenfalls Welt sich zeigt, vorfindet. Ihm 

kommtjedes Sprechen, und gerade das unlogische, logisch recht, mag 

dessen Satz- und Wortgebrauch sogar jenem ähneln, durch den Kinder 

spielend sprechen lernen. Ja, die »Philosophischen Untersuchungen« 

definieren ausdrücklich: 

»Ich will diese Spiele >Sprachspiele< nennen, und von einer primitiven Spra­

che manchmal als einem Sprachspiel reden [ ... ]. 

Ich werde auch das Ganze: der Sprache und der Tätigkeiten, mit denen sie 

verwoben ist, das >Sprachspiel< nennen [ ... ]. 

Man kann sich leicht eine Sprache vorstellen, die nur aus Befehlen und Mel­

dungen in der Schlacht besteht. - Oder eine Sprache, die nur aus Fragen 

besteht und einem Ausdruck der Bejahung und der Verneinung [ ... ]. 

Wieviele Arten der Sätze gibt es aber? Etwa Behauptung, Frage und Befehl? 

-Es gibt unzählige solcher Arten: unzählige verschiedene Arten der Verwen­

dung alles dessen, was wir >Zeichen< >Worte<, >Sätze<, nennen. Und diese 

Mannigfaltigkeit ist nichts Festes, ein für allemal Gegebenes; sondern neue 

Typen der Sprache, neue Sprachspiele, wie wir sagen können, entstehen und 

andre veralten und werden vergessen [ ... ]. 

Führe dir die Mannigfaltigkeit der Sprachspiele an diesen Beispielen, und 

andern, vor Augen: 

Befehlen, und nach Befehlen handeln -

Beschreiben eines Gegenstands nach dem Ansehen, oder nach Messungen­

Herstellen eines Gegenstands nach einer Beschreibung [ ... ] -

Berichten eines Hergangs-

Über den Hergang Vermutungen anstellen­

Eine Hypothese aufstellen und prüfen -

Darstellen der Ergebnisse eines Experiments durch Tabellen und Diagramme­

Eine Geschichte erfinden; und lesen -

Theater spielen -

Reigen singen -

Rätsel raten -

Einen Witz machen; erzählen -

Ein angewandtes Rechenexempellösen -

Aus einer Sprache in die andere übersetzen­

Bitten, Danken, Fluchen, Grüßen, Beten.« 

Unmittelbar hierauf bemerkt Wittgenstein, es sei interessant, solche 

mannigfaltige Verschiedenheit des Satz- und Wortgebrauchs [mit] dem 

345 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare zu vergleichen, was Logiker sonst über den Bau der Sprache gesagt 

und Scholien hätten - den Autor des »Tractatus« nicht ausgenommen. Er war sich 

bewußt, daß er die eine Logiksprache hinter sich gelassen hatte, und 

brauchte sich trotzdem nicht einzugestehen, daß er, vor sich nun die 

vielen Sprachspiele, ein ganz anderer geworden wäre. Seine Kritiker 

allerdings unterstellen ihm gerade dies: einen Bruch mit dem »Tracta­

tus«, eine Kehre zu den »Philosophischen Untersuchungen«, und ei­

nen Kopfstand in jedem Fall. Als einziger Interpret hat Erich Heller -

auch er kaum völlig frei davon, RusseUs Scheidung in »W I« und »W II« 

zu akzeptieren - sich ahnungsvoller ausgedrückt, als er die gültige 

Wendung wenigstens angab, obschon in ihrem präzisen Sinn nicht er­

kannte, und auch einen Beleg beibrachte: »Man könnte sagen: Die 

Betrachtung muß gedreht werden, aber um unser eigentliches Bedürf­

nis als Angelpunkt.« 

»Den ganzen Horizont des Denkens um 180" rotiert zu haben, da­

rin sah Heller den Unterschied des späten zum frühen Wittgenstein; 

was so gut sich anließ, blieb indessen nur eine Redensart. In aller 

Strenge, wie sie einem Logiker gegenüber (und einem mathematischen 

dazu) geboten ist. bedeutet Drehung um 180", daß er eine Spiegelung 

vornimmt. Diese nämlich kann per definitionem an einer vertikalen 

Geraden l herbeigeführt werden, indem man die Ebene im Raum durch 

180" um l dreht; so kommen manche Figuren der Kunst. die ein im­

periales Symbol flankieren, zu ihrer Spiegelsymmetrie. Gedreht aber 

wird aUemal um die Spiegelachse, als welche das eigentliche Bedürfnis 

erscheint. 

Nimmt man diese Operation in Gedanken vor, so hat Wittgenstein 

die Sprache der Logik, laut ihm ein Spiegel der Welt. ihrerseits ge­

spiegelt. Er mußte sie jedoch in einem Spiegel ihrer Art abbilden, und 

genau das tat er, ihr die vielen Sprachen vorhaltend, die außer ihr und 

mit ihr existieren. Auch diese Sprachspiele sprechen über Tatsachen, 

über Welt um uns, sie spiegeln eine große Welt aus vielen kleinen. In 

den Spiegeln nun, die so sich gegenüberstehen (die spiegelnde Logik­

sprache und die spiegelnden Sprachspiele), darin zeigt sich dies: Auf 

der Scheibe der Sprachspiele erscheint jetzt die Logiksprache, doch 

nicht als eine von ihnen, denn sie ist kein Sprachspiet auch kein be­

sonderes, sie ist als Reflexion dabei; auf der Scheibe der Logiksprache, 

der weltspiegelnden, erscheinen aber jetzt auch die Sprachspiele, sie 

in ihr reflektiert. Wenn diese spekulare Deutung Wittgensteins richtig 

ist, muß sie sich in seinen Sätzen bestätigen, etwa in diesen: 

»Die Philosophie- die ja immer an die Logiksprache gebunden bleibt- darf 

den tatsächlichen Gebrauch der Sprache in keiner Weise antasten, sie kann 

346 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihn am Ende also nur beschreiben. Denn sie kann ihn auch nicht begründen. Wittgenstein. 

Sie läßt alles, wie es ist. Logik als 
Die Philosophie stellt eben alles bloß hin, und erklärt und folgert nichts. - Spiegeldenken 
Da alles offen daliegt, ist auch nichts zu erklären. Denn, was etwa verborgen 

ist, interessiert uns nicht.« 

Just dieses tut der Spiegel Logiksprache: Er tastet die Sprachspiele 
nicht an, beschreibt sie, indem er sie zeigt, begründet sie nicht, son­

dern läßt sie, wie sie sind; er stellt alles bloß hin, für sich selber sor­

gend, und alles liegt offen da, von selbst sich zeigend. Manch einer 

möchte sich wundern (und hat es getan), daß Philosophie nicht gleich­

falls als Sprachspiel gilt, Wittgenstein vielmehr lehrt, ihr sei anderes 

aufgegeben, als von neuen Dingen zu reden und sich dadurch hervor­
zutun, nämlich alle Sprachspiele zum Gegenstand zu haben. Doch die 

Spiegelung der Sprachspiele in der Logiksprache drückt präzise diese 

Aufgabe aus. Könne also Philosophie keine Theorie der Sprachspiele 

sein, folgert der Erstaunte, so habe sie einzig das schon Vorhandene 

aufzuweisen, damit es klar werde. So ist es, natürlich, denn Philoso­

phie reflektiert die vorhandenen Spiele, und ist unter ihnen als bloße 

Reflexion. 
Umgekehrt unterliegen Sprachspiele denselben Spiegelkriterien. 

Soll in ihnen etwas Bestimmtes sich zeigen, eben die eine Sprache 

der Logik, müssen sie prinzipiell als Spiegel sichtbar sein, worin etwas 

überhaupt zum Vorschein kommt. Die »Philosophischen Untersuchun­

gen« lehren, auch diese Spiegel als solche zu brauchen. 

»Was bezeichnen nun die Wörter dieser Sprache?- Was sie bezeichnen, wie 

soll sich das zeigen, es sei denn in der Art ihres Gebrauchs? [ ... ) 

Jedes Zeichen scheint allein tot. Was gibt ihm Leben?- Im Gebrauch lebt es. 

Hat es da den lebenden Atem in sich? - Oder ist der Gebrauch sein Atem? 

[ ... ). 
Wenn man fragt >Wie macht der Satz das, daß er darstellt?<- so könnte die 

Antwort sein: >Weißt du es denn nicht? Du siehst es doch, wenn du ihn be­

nützt.< Es ist ja nichts verborgen [ ... ].>Das Bild sagt mir sich selbst< möchte 

ich sagen. D.h., daß es mir etwas sagt, besteht in seiner eigenen Struktur, 

in seinen Formen und Farben.« 

So different die Sätze des einen und des anderen Buches, des einen 

und des anderen Wittgenstein, welcher in Wahrheit ein einziger ist, 

nur sein mögen, den Spiegeln genügen sie. Täten sie es nicht, es gäbe 

keinen Grund, warum die spekulare These des »Tractatus«, »die Gren­

zen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt«, noch einmal 

347 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare aufgenommen wird - oder Sprachspiele unterschieden sich von Logik 

und Scholien durch andere Grade, als Spiegelung sie benötigt. »Die Ergebnisse der 

Philosophie sind die Entdeckung irgend eines schlichten Unsinns und 

Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache 

geholt hat.« 

Zwischen beiden Sätzen ist ein Abstand von Jahrzehnten, sonst 

kein Unterschied: Derselbe Wittgenstein hat sie geschrieben, wie an 

einem Tag seines Denkens. Aus der Logik echappieren wollen, heiße 

die Welt verlassen müssen, sagt der »Tractatus«, und ebendort wird 

auch die Grenze, woran sich der Ausdruck des Gedankens stößt, nur 

in der Sprache gezogen, wird ein Grenzübertritt ein Unsinnsgang ge­

nannt. Diesem mundus intelligibilis, dessen Provinzen die Sätze einer 

Sprache sind, bereiten die »Philosophischen Untersuchungen« kein 

Babel, denn ihre Sprachverwirrung zu vielen Welten, Trugschein von 

Logikspielen statt logischer Verbindlichkeit, klärt sich im Spiegeln und 

Gespiegeltwerden. Vor seinem Gesetz sind alle Intuitionen gleich, so 

daß, wer »hinter« sie sehen will, mit ihnen gleich und ganz die Welt 

einbüßt; er ist wortwörtlich vor den Kopf geschlagen, ist er doch an 

Spiegel angerannt. 

Die spekulare Entsprechung zwischen Buch und Buch im einzelnen 

zu prüfen, ist hier nicht die Zeit, indes ergibt sich schon nach dem 

sowenigen soviel: Die Spiegelung, die Wittgenstein vornahm, führte 

sein Denken nicht aus dem Thema des »Tractatus« hinaus; hatte sich 

ihm bereits im Journal seine Arbeit ausgedehnt »von den Grundlagen 

der Logik zum Wesen der Welt«, so war er immer noch, obwohl er jetzt 

das Wesen der Sätze wie zuvor des Satzes aufzuhellen suchte, bei der 

Reflexion der Welt. Die Fragen der »Philosophischen Untersuchungen« 

setzen die scheinbaren Antworten des »Tractatus« nur fort, und ih­

nen wiederum, das bezeugen die Tagebücher, liegen ebenfalls Fragen, 

nichts als Fragen zugrunde. Zwischen allen Spiegeln, als welche Spra­

chen die Welt abbilden, erscheint mithin ein widerspruchsfreier, mit 

sich verträglicher Wittgenstein gebrochen, wenn man so will, nur im 

Reflex des Spiegelstrahls. 

Auch das ist streng gemeint; denn das Sprechen, welches ein an­

deres spiegelnd enthält, enthält mit dem gespiegelten, welches selber 

spiegelnd spricht, zugleich sich selbst. Reflektierendes und Reflektier­

tes sind nicht verschiedene, als wären sie bloß Sehendes und Gesehe­

nes, im Spiegelblick der iterativen Reflexion sind sie eins, das allein in 

sich selbst unterschieden ist. Die Synthesis seines Denkens, vor Spie­

geln vollzogen, erweist Wittgenstein als Philosophen der Spekulation, 

alle Verschiedenheit seines Denkens ist aufgehoben im Selbstunter-

348 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schied seiner Intuitionen. Der und jener Wittgenstein, früh und spät, Wittgenstein. 
wäre der traurige Selbstwiderspruch eines Logikers; er ist aber einer, Logik als 
ohne als dieser eine der ausgeschlossene Dritte zu sein. Spiegeldenken 

349 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331 - am 14.02.2026, 16:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

