WITTGENSTEIN. LOGIK ALS SPIEGELDENKEN

Wittgenstein gegen Wittgenstein: Lingst scheint der philosophische
Scheidungsprozefy verhandelt, seit Bertrand Russell den Autor des
»Tractatus Logico-Philosophicus« von 1921 gegen den Autor der »Phi-
losophischen Untersuchungen« von 1945 in Schutz genommen hat,
endgiiltig soll spateres Denken einem friiheren entfremdet sein. An
Marxens Verelendung ist man erinnert, an dessen Entzweiung in alt
und jung; damit wenigstens der Humanist fiirs Abendland gerettet sei,
miisse der Kommunist schon als verloren gelten. Die Verurteilten spie-
len, wie so oft, ihren Richtern noch in die Hande. Wittgenstein jeden-
falls: Hat er nicht vom ersten zum zweiten Buch, denkend und schrei-
bend, den Stil gedndert? Hat er nicht manches gesagt, was nach
Absage, sogar nach Lossagung klang? Die Vermutung, eben der »Trac-
tatus« konne eine Ausnahme sein, also einen uneigentlichen Wittgen-
stein zeigen, kam niemandem. Zur Voraussetzung hdtte sie ja auch
eine Periode vor dem »Tractatus« gehabt; aber die Vermutung, ausge-
rechnet dessen Verfasser mochte sich lange im Artikulieren seiner Ge-
danken geiibt und erprobt haben, kam wiederum niemandem. Dr.
Faustus selbst arbeitet nicht am Roman seines Romans, und Philoso-
phen fithren nicht Tagebuch.

Daran, dal einige es doch tun, erinnerte vor einem Jahrzehnt erst
Gabriel Marcels »Journal métaphysique«; der Wunsch, daf? andere es
getan hdtten, war stdrker denn je motiviert. Wer wiirde nicht eine sys-
tematische Schrift des Aristoteles darangeben, um von ihm Diarien
zum »0rganon« einzutauschen. Wer wire es unzufrieden, Hegel hitte
seine »Jenenser Vorlesungen« weniger ordentlich ausgefiihrt; wir besa-
Ren spontan hingeschriebene Notizen, die uns zeigen, wie er gedacht,
und nicht, wie er gelehrt hat. Doch verloren ist verloren, und nie mehr
werden den Aristotelikern, den Hegelianern ihre Meister zu Hilfe kom-
men. Indessen steht ein Logiker dieses Jahrhunderts, eben Ludwig
Wittgenstein, nicht ldnger da, als sei er samt seinem »Tractatus« dem
Haupte des Zeus oder sonst eines Gottes des Denkens machtvoll fer-
tig entsprungen, eine Athene der Begriffe, Urteile und Schliisse. Seit
1960 sind sie einzusehen: seine Tagebiicher zum »Tractatus«, und ein-
zusehen ist auch, dal® er von Anfang bis Ende seine Denkbewegung
durchgehalten hat; weder verwarf er friither das bohrende Fragen noch
spater das zogernde Antworten, und gequdlt hat ihn die Not zu wissen
immer. Was aber den apodiktisch anmutenden »Tractatus« betrifft, so
mag er etwas wie eine Mole sein, vorgewagt in ein Meer unabldssiger
Fragen, damit sie einmal sich zur Ruhe vorldufig scheinbarer Antwort
brechen, ehe der sokratische Sog sie zuriickholt.

331

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Es gilt tatsdchlich, den Philosophen in Schutz zu nehmen, jedoch
und Scholien nicht vor sich selber, als hdtte er 1921 geirrt oder 1945 verraten, als
wdre der eine oder der andere Wittgenstein nur akzeptabel und der
ganze blof} eine Kontradiktion; in beiden Lagern wird falsche Losung
ausgegeben sowie, was iibler ist, schlechte Logik getrieben. Die Verdch-
ter des »Tractatus« immerhin kénnen sich auf ein aUtos épa berufen:
auf Wittgensteins eigenes Eingestdndnis »schwerer Irrtiimer«, die er
»in jenem ersten Buche niedergelegt hatte«; die Verachtung der »Phi-
losophischen Untersuchungen« hingegen bezieht ihr Argument aus
zweiter Hand: von Bertrand Russell. Thm ndmlich, dem Konstrukteur
mathematischer Logik, war abermals ein Gefdhrte weit vorangelaufen,
allzu weit, dal’ er ihn jemals wiirde einholen kdnnen. Whitehead, der
mit ihm die »Principia Mathematica« abgefal3t hatte, also wie er ein
Gegner jeder Metaphysik hdtte sein miissen, war zum Metaphysiker
geworden, allerdings zu einem, den Russells logisches Messer nicht
mehr schnitt. Und nun war auch Wittgenstein ausgebrochen, sollte mit
Russell (schlimmer noch: sogar mit sich selber) das getan haben, was
Marx an Hegel vorgemacht hatte: ihn auf den Kopf gestellt. So zerlegte
Russel, als er 1959 sein »Philosophical Development« beschrieb, den
Freund-Feind in die zwei Teile »WI« und »WII«, dem einen zum Ruhme,
dem andern zum Tadel:

»Es gibt zwei groRe Manner in der Geschichte, denen er ein wenig dhnlich
ist. Der eine war Pascal, der andere Tolstoi. Pascal war ein Mathematiker von
Genie, aber er gab die Mathematik fiir die Frommigkeit hin. Tolstoi opferte
sein Genie als Schriftsteller fiir eine Art falscher Demut, die ihn Bauern den
gebildeten Leuten und >Onkel Toms Hiitte< allen anderen Dichtungen vorzie-
hen lieR. Wittgenstein, der mit metaphysischen Schwierigkeiten so gescheit
spielen konnte wie Pascal mit Sechsecken oder Tolstoi mit Herrschern, warf
dieses Talent weg und erniedrigte sich vor dem gesunden Menschenverstand
wie Tolstoi vor den Bauern — beide von Hochmut getrieben. Ich bewunderte
Wittgensteins sTractatus, aber nicht sein spateres Werk, das mir eine Vernei-
nung seines besten Talents einzuschlieRen schien [...].

Ich habe in Wittgensteins >Philosophischen Untersuchungenc< nichts gefun-
den, das mir interessant schien, und ich verstehe nicht, warum eine ganze
Schule bedeutende Weisheit in ihren Seiten findet. Der friihere Wittgenstein,
den ich sehr gut kannte, war leidenschaftlich intensivem Denken hingege-
ben, in profundem Umgang mit schwierigen Problemen, deren Bedeutung
ich wie er fiihlte, und besessen (wenigstens dachte ich so) von wahrem
philosophischen Genius. Der spdtere Wittgenstein hingegen schien des
ernsthaften Denkens miide geworden und eine Lehre erfunden zu haben, die
solche Aktivitat unnétig machte. Ich glaube nicht einen Moment, daR eine

332

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lehre, die diese faulen Konsequenzen hat, wahr ist. Ich sehe jedoch ein, daR Wittgenstein.
ich eine iibermdchtige Abneigung gegen sie habe; denn falls sie wahr ist, ist Logik als
Philosophie bestenfalls eine unwesentliche Hilfe fiir Lexikographen und, im Spiegeldenken
schlimmsten Fall, ein miiRiges Gesellschaftsspiel.«

Um Russell philosophisch, und das heif3t aus Prinzipien zu widerspre-
chen, um entgegen seiner wie aller Wittgenstein-Kritik gerade den als
Denker von strenger Kontinuitdt auszugeben, dem sie laut oder logi-
stisch aberkannt ward, geniligt weder Entriistung noch Behauptung;
auch mit dem moglichen Erweis, sokratischer sei er allemal gewesen
und allezeit geblieben denn Sokrates, ist es kaum getan. GewiR, als
Wittgenstein 1945 resignierte, die »Philosophischen Untersuchungen«
wiirden ihm niemals zu einem Buch geraten, »darin die Gedanken von
einem Gegenstand zum andern in einer natiirlichen und liickenlosen
Folge fortschreiten«, und das Beste, was er schreiben konnte, wiirden
»immer nur [...] Bemerkungen bleiben«, da implizierte er selbst, wes-
sen er den »Tractatus« verdachtigte: zwar nicht zu vieler Falschheiten,
doch wohl zu rascher Wahrheiten. Damals hatte er sich nicht mit Skiz-
zen von der Landschaft seines Denkens beschieden, hatte die Wahrheit
»unantastbar und definitiv« machen, die Probleme »im Wesentlichen
endgiiltig« l6sen wollen, und oft genug brauchte er blof, um dem
sTractatus« eine lapidare Sentenz zu gewinnen, von zweifelnder Um-
schweife und umwegiger Uberlegung des Journals einiges abzuschla-
gen, bis der eine Satz wie in Stein stehenblieb. »Die Logik muf? fiir sich
selber sorgen«, entscheidet zum Beispiel der Autor des »Tractatus«,
was der Tagebuchschreiber in manche Frage gestellt hat und was ihm
als Autor der »Philosophischen Untersuchungen« neuerdings fragwiir-
dig werden wird.

»22. 8. 14. Die Logik muR fiir sich selber sorgen.«

»3. 9. 14. Wie ist es mit der Aufgabe der Philosophie vereinbar, daR die Logik
fiir sich selbst sorgen soll? Wenn wir z.B. fragen: ist die und die Tatsache von
der Subjekt-Pradikat-Form, dann miissen wir doch wissen, was wir unter der
»Subjekt-Pradikat-Form« verstehen. Wir miissen wissen, ob es so eine Form
tiberhaupt gibt. Wie kdnnen wir dies wissen? »Aus den Zeichen!< Aber wie?
Wir haben ja gar keine Zeichen von dieser Form. Wir kdnnen zwar sagen: Wir
haben Zeichen, die sich so benehmen, wie solche von der Subjekt-Pradikat-
Form, aber beweist das, dal es wirklich Tatsachen dieser Form geben muf3?
Namlich: wenn diese vollstdndig analysiert sind. Und hier fragt es sich wie-
der: gibt es so eine vollstdndige Analyse? Und wenn nicht: Was ist denn dann
die Aufgabe der Philosophie?!!?«

333

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Damit die Kontinuitét einer Philosophie auRer Zweifel komme, ist frei-
und Scholien lich mehr als ihr gleichbleibender Stil vorzuzeigen; das Bild eines in
sich widerspruchsfreien Wittgenstein, abgezogen lediglich aus dem
Habitus seines Denkens (also dessen duferem statt innerem Behaben),
gestort iiberdies durch die Attitiide des »Tractatus« (wahrhaftig ein
Stehen auf einem Fulle), ermangelt der wesentlichen Ziige. Zur Giiltig-
keit fehlt ihm, dem Bild eines mit sich vertrdglichen Logikers, der zu-
reichende Grund, »in Kraft« welchen Prinzips »wir der Ansicht sind«
- um mit Leibniz zu formulieren -, »daR [...] keine Aussage wahr sein
konne, ohne dal} es einen zureichenden Grund dafiir gdbe, daR jene so
und nicht anders« sei, »wenn uns auch diese Griinde meist nicht be-
kannt sein kénnen«. Sie konnen es sein, jedenfalls was Wittgenstein
angeht, denn er hat sie zur Geniige selber genannt. Die Behauptung,
an der alles hdngt, lautet schlicht: Er sei ein Philosoph der Intuition
gewesen, und zwar sowohl im landldufigen Sinn dieser Wendung, daR
er namlich stets und stdndig intuitiv philosophiert habe, als auch in
einem strengen Wortgebrauch. Vorausgesetzt aber werden nur Sdtze
der »Philosophischen Untersuchungen« sowie der Tagebiicher und,
dem vollen Beweis zuliebe, sogar des »Tractatus«. — Als was die Voka-
beln >Intuition< und >intuitiv« in aller Munde sind, lehrt am besten das
Lexikon. In Heyses, des dlteren, »Allgemeinem verdeutschenden und
erkldrenden Fremdworterbuchg, das seit 1804 einem ganzen Sdakulum
verldRlich schien, wird >Intuition«< (gleich sinnere, geistige Anschau-
ung« oder »anschauende Erkenntnis<) ebenso wie intuitiv¢ (gleich »an-
schauend« oder >unmittelbar wahrnehmend und empfindend<) unter
lateinisch >intuitus< eingeordnet, was sich von »intueri-anschauen«
herleite und daher »das Anschauen, das Hinsehen, der Anblick« be-
deute. Auch »Der GroRe Brockhaus« von 1953/57 folgt dieser Etymo-
logie, betont indes noch stdrker Geistigkeit und Unmittelbarkeit der
Intuition. Sie sei »das unmittelbare Gewahrwerden eines Sachverhal-
tes als wesentlich oder in seinem Wesen, ohne daR die bewuRte Refle-
xion liickenlos darauf hingefiihrt hat«; Intuitionen seien »oft von
einem Gefiihl groRer, ja iiberwdltigender Evidenz begleitet, im Unter-
schied zum blofRen Einfall«; Intuitionen konnten »Sachverhalte be-
treffen, die sich in bestimmter Weise als seiend aufdrdngen, aber auch
ein Sollen, etwa dal® in bestimmter Weise gehandelt werden miisse«;
zur Vorbereitung einer Intuition kdnne »das diskursive Denken [...]
auch das Ausprobieren« dienen, es sei »unerldflich, um das intuitiv
Erkannte nachtrdglich zu begriinden und Folgerungen aus ihm zu zie-
hen.
Das Lexikon vergifSt auch nicht die philosophische Relevanz des
Begriffs: daf seiner Verfiigbarkeit bediirfe, wer wie Platon die Ideen

334

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

oder wie Plotin das Ubersinnliche einer unmittelbaren Anschauung ge- Wittgenstein.
geben denke, daf} die obersten Begriffe des Aristoteles oder die ober- Logik als
sten Wahrheiten des Descartes nicht einsehbar seien, wenn nicht dank Spiegeldenken
ihm. So viel, so gut; heiRt es aber weiter, die platonisch-neuplatoni-

sche Theorie »fiihrt iiber die Mystiker [...] zur Lehre von der intellek-

tuellen Anschauung bei Schelling«, dann lduft die Tradition zwar nicht

in die Irre, doch bleibt die Wegbarkeit ihres Weges, ihr ué3odos, im

Dunkel. >Intuition< wird nun fiir alles und jedes gebraucht, ist einem
Schopenhauer »lebendige Anschauung, steht einem Klages ganz und

gar auf der »Seelenseite«, hat auch einem Jung nichts vom Denken.

Thr jiingstes Aufsehen machte sie als Schulname des mathematischen
»Intuitionismus«, dem ausschlieRlich die innere Erfahrung der Zah-

lenreihe etwas gilt; denn nur die ganzen Zahlen, sagte Kronecker, habe

Gott geschaffen, die iibrigen seien Menschenwerk. Angesichts solcher

Vielfalt, die schon Verwirrung ist, tut philosophische Belehrung not,

um das Gemeinsame herauszufinden; erteilt hat sie 1926 Josef Konig in

seinem iiberaus kldrenden Buch »Der Begriff der Intuition«:

»Der Einfall ist im gewdhnlichen Sprachgebrauch ein sich plotzlich dem Be-
wulitsein aufdrangender sinnvoller Gedanke, dessen Pramissen zwar grund-
sdtzlich gebbar sind, tatsdchlich aber im vorliegenden Fall nicht gegeben
wurden. So hat er in der gewdhnlichen Anwendung psychologische Bedeu-
tung als Ursprung des Sinns aus dem psychologisch Sinnlosen, etwa aus dem
Unbewulten oder aus verkiirztem Denken oder wie immer. Dal man statt
vom Einfall hdufig auch von einer plétzlichen Erleuchtung, einer Intuition,
spricht, ist allgemein bekannt. Der Einfall, den wir hier meinen, ist wie sein
Oberbegriff ein philosophischer Begriff, und er unterscheidet sich von dem
psychologischen dadurch, daR die Pramissen der plotzlich entspringenden
Sinneinheit grundsatzlich ungebbar sind. Er ist also absoluter Ursprung des
Sinns aus dem Sinnlosen [...].

Diejenige Philosophie, deren Prinzip geradezu das Begreifliche und grund-
satzlich Verstandliche ist, ist der Empirismus, aber er {ibersieht, daR es eben
wahrhaft Unbegreifliches, reelle Aporien des Anfangs gibt, obwohl ihn die
einfachsten geistigen Vorgange von ihrem Vorhandensein {iberzeugen kénn-
ten. Schon das einfache Urteil, das die Gleichheit zweier sinnlich wahrge-
nommener Dinge ausspricht, ist ein solcher Vorgang. Man setze, [...] die
Fundamente der Beziehungen seien faktisch gleich, [...] so ist doch nicht
abzusehen, wie diese an sich seiende Gleichheit den Gedanken, den Ge-
sichtspunkt der Vergleichung erzeugen konnte [...].

Derselbe Vorgang wiederholt sich auf tieferen und hoheren Stufen. Newton
soll durch den Fall eines Apfels zur Konzeption des Gravitationsgesetzes
gelangt sein; dieser Augenblick der Konzeption war gewil} eine Intuition;

335

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare aufjeden Fall aber muRte er dabei vorher die Mdglichkeit ursdchlicher Iden-
und Scholien titdt zwischen dem Fall des Apfels und der beobachteten Beziehung zwi-
schen Ebbe und Flut einerseits, Mondphasen andererseits gedacht haben,
ehe die Phdnomene seine Annahme verifizieren konnten. Aufgrund gemach-
ter Beobachtungen Hypothesen entwerfen, diese mdglichst vereinfachen,
gegeneinander ausgleichen usf.: dies alles ist erlernbar. Der springende
Punkt aber ist das Sehen von typischen Vorgdngen; sie >sehen< heil’t, sie als
typische, d.h. als Félle von allgemeinen Regeln zu erkennen; wer aber sagt
uns, daR dieser Vorgang typisch ist? Er wird doch als typisch erst erkennbar
durch das Gesetz, dessen Fall er darstellt. Das Gesetz aber ist vorher so we-
nig vorhanden wie das Etikett stypisch<an dem Phanomen.«

Dal} Wittgenstein aus dem Einfall, dem Prdmissen nicht vorgegeben
waren, philosophierte, dal? er gleichsetzte, was zu vergleichen sinnlos
diinkte, weshalb es auch niemandem in den Sinn gekommen war, daf
er der Regel, ehe sie erkannt war, schon den Fall absah - seine Intui-
tivitdt, mit einem Wort, verleugnet sich in keinem Text, nicht einmal
im »Tractatus«. Dessen Sdtze allerdings, angeordnet in ihrer beriihm-
ten Manier der Dezimalklassifikation (1-1.1-1.11-1.12-1.13-1.21-2
und so fort bis 7), scheinen wie ihre Bezifferungen logisch aufeinan-
der zu folgen, obwohl sie keineswegs immer auch nur nacheinander
entstanden sind. IThr Sinn ist Wittgenstein aufgegangen, unvermittelt
und anfangslos, sie sind ihm eingefallen: der Satz zum Beispiel, die
Logik miisse fiir sich selber sorgen, als allererster der Tagebiicher, wah-
rend er im »Tractatus« auf Dezimalstelle 5.473 verwiesen wird. Hier
steht hingegen an Stelle 1: »Die Welt ist alles, was der Fall ist«, ein
Satz, dem so viele Untersdtze logisch assistieren, daR er einer unbeab-
sichtigten Probe aufs Exempel 2.012, in der Logik sei nichts zufdllig,
gleichsieht. Doch das Journal verzeichnet unter dem 26. 5. 15. so be-
sorgt, wie Wittgenstein stets seinen Intuitionen nachfragt: »Wie aber
soll ich jetzt das allgemeine Wesen des Satzes erkldren? Wir konnen
wohl sagen: alles, was der Fall ist (oder nicht ist), kann durch einen
Satz abgebildet werden. Aber hier haben wir den Ausdruck >der Fall
sein¢! Er ist ebenso problematisch.«

Eine andere, eine beabsichtigte Probe wird immer aufs neue abge-
legt: ob die Intuition noch standhalte, wenn diskursives Denken sich
ihrer bemdchtigt, wenn der Verstand nachtrdglich den Einfall priift.
»Das Subjekt gehort nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der
Welt«, sagt »Tractatus«, 5.632, entschieden; hatte Wittgenstein inzwi-
schen eine Rechtfertigung gefunden, so war ihm am 2. 8. 16. »die
vollige Unklarheit« auch dieses Satzes bewuf’t. Und sagt »Tractatus«,
6.421, ebenso entschieden, Ethik und Asthetik seien eins — unbekiim-

336

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mert, dal’ diese Erleuchtung, wird ihr nicht aufgeholfen, sich paradox Wittgenstein.
dunkel ausnimmt —, so gab sein Autor sich hier intuitiver, als ihm das Logik als
Tagebuch eigentlich erlaubte; dort namlich hatte er versucht, die Griin- Spiegeldenken
de der Gleich- und sogar Ineinssetzung allmdhlich nachzuliefern.

»24. 7. 16. Ethik und Aesthetik sind Eins.«

»29. 7. 16. [...] dalk der Wunsch mit seiner Erfiillung in keinem logischen
Zusammenhang steht, ist eine logische Tatsache [...].

Kann man aber wiinschen und doch, nicht ungliicklich sein, wenn der Wunsch
nicht in Erfiillung geht? [...].

Allgemein wird angenommen, daR es bdse ist, dem Anderen Ungliick zu wiin-
schen. Kann das richtig sein? Kann es schlechter sein, als dem Anderen
Gliick zu wiinschen?

Es scheint da sozusagen darauf anzukommen, wie man wiinscht. Man scheint
nicht mehr sagen zu kénnen als: Lebe gliicklich! [...] Die Welt des Gliickli-
chen ist eine gliickliche Welt.«

»7. 10. 16. Das Kunstwerk ist der Gegenstand sub specie aeternitatis gese-
hen; und das gute Leben ist die Welt sub specie aeternitatis gesehen. Dies
ist der Zusammenhang zwischen Kunst und Ethik.«

»20. 10. 16. Ist das das Wesen der kiinstlerischen Betrachtungsweise, dal®
sie die Welt mit gliicklichen Augen betrachtet?«

»21. 10. 16. Denn etwas ist wohl an der Auffassung, als sei das Schone der
Zweck der Kunst. Und das Schéne ist eben das, was gliicklich macht.«

Ein philosophisches Problem, schrieb Wittgenstein spdter, Jahrzehnte
nach Tagebuch und »Tractatus«, habe die Form: »Ich kenne mich nicht
aus.« Die deutsch-englische Parallelausgabe der »Philosophischen Un-
tersuchungen« iibersetzt: »I don‘t know my way about«, so daR die
Weglosigkeit, jene »reelle Aporie des Anfangs«, ausdriicklich wird. Wer
nicht weiter weil3, bar eines Kompasses, sich zu orientieren, also mor-
genwdrts zu richten, was immer sein Taggestirn und Wegeweiser sei,
geht leicht in die Irre; er versieht sich sogar des Woher, seit er das
Wohin iibersah. Damit er seinen Pfad finde, muR er ihn als Pfad sehen;
solches Sehen aber, welches ineins ein Erkennen ist, geschieht ganz
plotzlich, eher ein Blitz als ein Blick, und lohnt dem Wandernden wie
dem Denkenden gleich, ein jahes »elpnka — ich hab’s!« (dessen sich
nicht einmal ein Archimedes geniert haben soll, als ihm im Bade sein
hydrostatisches Prinzip aufging).

Wieso ich indessen habe, was ich soeben noch nicht hatte, wo-
durch mir die Erleuchtung kommt und schon gekommen ist, scheint
selber ungewif. Wittgenstein hat der Intuition oft nachgedacht; daRR
er ihr miRtraute, beweist jedoch mitnichten, daf® er sich ihr auch ver-

337

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare weigerte. Als Irrgarten, aus dem allein sie helfen mdchte — vorgeblich
und Scholien oder nachweislich —, wahlte er zum Beispiel die eine und andere Zah-
lenreihe. Schriebe ich etwa die Zahlen 1, 5, 11, 19, 29, und er sdhe
mir zu und sagte auf einmal, jetzt wiilte er weiter, so gdbe es manche
Méoglichkeit, weshalb er’s zu wissen glaubte. Er hdtte unterdessen ver-
schiedene algebraische Formeln (wie a =n*+n-1) ausprobieren oder die
Reihe der Differenzen als 4, 6, 8, 10 ausrechnen, er hitte sich auch an
den Fortgang erinnern konnen ... Aber wdre er wirklich zu tun imstan-
de, wozu ihm die Mdglichkeit leichthin zugesprochen wird?

»Wie immer du ihn im Fortfiihren des Reihenornaments unterrichtest, — wie
kann er wissen, wie er selbstdndig fortzusetzen hat?<— Nun, wie weilk ich’s?
- Wenn das heilRt »Habe ich Griinde?<, so ist die Antwort: die Griinde werden
mir bald ausgehen. Und ich werde dann, ohne Griinde, handeln.

Wenn jemand, den ich fiirchte, mir den Befehl gibt, die Reihe fortzusetzen,
so werde ich schleunig, mit volliger Sicherheit, handeln, und das Fehlen der
Griinde stort mich nicht.

»Aber dieser Reihenanfang konnte offenbar verschieden gedeutet werden
(z.B. durch algebraische Ausdriicke) und du mul3test also erst eine solche
Deutung wahlen.< — Durchaus nicht! Es war, unter Umstdnden, ein Zweifel
mdoglich. Aber das sagt nicht, dal ich gezweifelt habe, oder auch nur zwei-
feln konnte [...].

Nur Intuition konnte diesen Zweifel heben? — Wenn sie eine innere Stimme
ist — wie weil} ich, wie ich ihr folgen soll? Und wie weil ich, daR sie mich
nicht irreleitet? Denn, kann sie mich richtig leiten, dann kann sie mich auch
irreleiten.

(Die Intuition eine unn&tige Ausrede.)

Ist eine Intuition zum Entwickeln der Reihe 12 3 4 ... nétig, dann auch zum
Entwickeln der Reihe 2 2 2 ...

Aber ist nicht wenigstens gleich: gleich?«

Thr Weg ist toto coelo verschieden angelegt unter einem jeweils ande-
ren Himmel des Denkens, und doch lduft er beiden, Kénig und Witt-
genstein, auf dieselbe Aporie hinaus. Der eine fragt, »wie diese an sich
seiende Gleichheit den Gedanken, den Gesichtspunkt der Vergleichung
erzeugen konnte«; der andere, indem er zugibt, zwei Dinge seien
gleich, wenn sie so sind wie ein Ding, mul’ ebenso fragen, wie er nun
das, was ihm das eine Ding zeigt, auf den Fall der zwei anwenden solle.
Aber Wittgenstein scheut vor der Konsequenz: Es darf Intuition nicht
heiRen, wozu auch eine Regel zu taugen scheint. Nur, zweifelt er so-
gleich, taugt sie {iberhaupt? Erkldre ich dem andern wirklich, was ich
selber verstehe? Lasse ich ihn das Wesentliche nicht erraten? Die Ant-

338

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wort gibt ein Passus der »Bemerkungen iiber die Grundlagen der Ma- Wittgenstein.
thematike, jener nachgelassenen Niederschrift Wittgensteins, die dem Logik als
Jahres- und Themenkreis der »Philosophischen Untersuchungen« ent- Spiegeldenken
stammt. »Wie, wenn man statt >Intuition< sagen wiirde >richtiges Erra-

ten<? Das wiirde den Wert einer Intuition in einem ganz anderen Lichte

zeigen. Denn das Phdnomen des Ratens ist ein psychologisches, aber

nicht das des richtig Ratens.«

Das Rétsel gédbe es nicht, sagt »Tractatus« (6.5); denn zu einer Ant-
wort, die man nicht aussprechen konne, lasse sich auch die Frage
nicht stellen, und umgekehrt impliziere die Mdglichkeit einer Frage-
stellung auch die Moglichkeit ihrer Beantwortung. Dieser Satz verwirft
ebenfalls das Hin und Her des Ratens, dessen Psychologie, samt ihrer
angemaliten Sorge fiir Wahrheit und Falschheit, bloR die allmdhliche
Minderung des Irrtums billigt. Doch gébe es, sagt »Tractatus« (6.522),
allerdings Unaussprechliches, und dieses zeige sich. Indessen zeigt es
sich nur dem, der es als das sieht, was es ist, der darauf weder schlech-
ter noch besser, weder langsamer noch schneller, sondern im Augen-
blick richtig rdt. Was sich aber so zeigt, verdient eine Intuition zu
heiRen.

Hier tut es not, sich des strengen Wortgebrauchs von >Intuition«
zu vergewissern, zumal ihr philosophischer Begriff auch die Sprach-
gewohnheit, jemanden >intuitiv< zu nennen, in sich enthdlt, obschon
verdeckt. Der iiblichen, in allen Redewendungen durchscheinenden
Etymologie, die >Intuition< dem Sinnbezirk der Schau zuweist, muR
widersprochen werden; zwar hat das Wort allemal mit Sichtbarem zu
tun, doch driickt es das Sehen selbst auf andere Weise als >intuitus«
aus. Beide Substantive »intuitus< wie »intuitios, leiten sich wohl vom
Verb >intueric her; daR sie freilich auch auf eine gleiche Bedeutung
hinauskdmen, ist nicht zu halten. Das »Ausfiihrliche lateinisch-deut-
sche Handwdrterbuch« von Georges gibt vielmehr an: »intuitio, das Er-
scheinen des Bildes auf der Oberflache des Spiegels«. Belegt ist dieser
prazise Sinn von >intuitio< zumindest bei Chalcidius, dem Philosophen
des vierten nachchristlichen Jahrhunderts, dessen Ubersetzung und
Erklarung des »Timaios« erstmals die Platon-Rezeption erdffnet sowie
die Intuition als Spiegel-Begriff erwiesen hat.

Ein anderes Wort, der Intuition durch den Spiegel verwandt, er-
hellt nun auch die Wegbarkeit des Weges, den die intuitive Tradition
von Platon zur Mystik und weiter zu Schelling gegangen ist: das Wort
>Spekulation¢. Aller Stolz des Denkens, den erst Luther den Philoso-
phen auszureden suchte, gehort ihr ganz, sofern sie ihre etymologi-
sche Schuld an »speculum« und >specularic zahlt, ndmlich in die Welt
als einen Spiegel spdht. Wie jeder Spiegel bedarf auch dieser, um die

339

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Erscheinungen und ihren Schein sehen zu lassen, des Auges, das ihn
und Scholien erfalRt, des Gedankens, der ihn einsieht. Die Spekulation kennt den
Gleichsinn von Gesicht und Verstand, sie lehrt die Philosophie den
Spiegelblick. Darum eben hilt spekulatives Denken soviel auf Intui-
tion: Es gewahrt in ihr den Aufschein der Spiegelbilder, in denen Welt
sich allererst zeigt. Nur solche Intuition, im Spiegel gewonnener Blick,

ist Erleuchtung und Licht der Vernunft.

Auch in diesem, einem strengen Sinn soll Wittgenstein also ein
Philosoph der Intuition gewesen sein, soll er nicht nur intuitiv, son-
dern sogar spekulativ philosophiert haben. Das brachte ihn, den ma-
thematischen Logiker, unter die Dialektiker, wenn anders ihre Logik
stets zum Organon der Spekulation getaugt hat. Daran Ansto nehmen
kann allein, wer durch Logistik jedwede Gestalt der Logik sonst er-
ledigt meint, wem insbesondere die Dialektik als Anachronismus der
Vernunft gilt; den Vorurteilslosen hingegen mag Wittgenstein lehren,
daR mathematische und spekulative Logik so weit auseinander nicht
liegen, um nicht in einem Kopf ein Verhéltnis miteinander einzugehen.
Ja, vielleicht gehen sie’s, wie Josef Konig bemerkte, auch aus Prinzi-
pien ein: »Ich meine [...]: wenn iiberhaupt, so kénnte nur eine noch
nicht vorhandene allgemeine philosophische Logik das Prinzip auch
der mathematischen Logik enthalten, wahrend diese gegeniiber jener
und gegeniiber der spekulativen Logik aus Griinden der Sache es nie
zu mehr als bloRen Negationen bringen wird.«

Hier ist nicht zu erdrtern, wie und wieweit im Spiegeldenken, das
von der Sinnlichkeit des Spiegels provoziert wird, sich beide Logiken
verschranken, wohl aber, ob Ludwig Wittgenstein zur Zeit sowohl des
»Tractatus« als der »Philosophischen Untersuchungen« eben der spe-
kularen Reflexion, in welcher Absicht immer, ihr logisch Teil gegeben
hat. Wire es an dem - er miiRte Logik geradezu als Spiegel, worin
etwas ihr Wesentliches sich zeigt, definiert haben, und alle Verschie-
denheit seines Denkens diirfte auf nichts als einen Selbstunterschied
des Spiegeldenkens hinauskommen, insofern dieses sich selbst und
ein davon unterschiedenes Spiegeldenken enthdlt (wie auch Spiegel
und Spiegelbild verschieden nur scheinen, bis einer die spekulare
Synthesis durchschaut, dal® spiegelndes und gespiegeltes Ding im
Spiegel selbst, welcher das Bild enthilt, unterschiedene sind). Und
schliefRlich — wére es an dem - hdtte Wittgenstein erst dieser oder
jener Splitter Logik als Spiegel-Splitter eingeleuchtet, im einen oder
anderen typischen Fall, ehe ihm die Gesetzlichkeit, daR in solchen
Splittern stets das Ganze sich zeigt, durchsichtig war; er hitte mithin
eine Intuition der Intuition gehabt. Diese Intuition zu haben, bahnt
aber prinzipielle Wege, wie, sie nicht zu haben, an ebenso prinzipiellen

340

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporien liegt. Bedeutung und Bedingung, den Spiegel als solchen zu Wittgenstein.
sehen, hat wiederum Konig, der ja auch die Intuition einem »Sehen Logik als
als« gleichsetzte, aufgewiesen (1937 in seinem Buch »Sein und Den- Spiegeldenken
ken«): »Das Entscheidende [...] ist dies, da3 eben auch ein Spiegel als
solcher sichtbar und also ein sichtbares Ding ist. Ein sichtbares Stiick
Bronze z.B., das als Spiegel dient, ist noch kein sichtbarer Spiegel, d.h.
indem wir es sehen, sehen wir noch keinen Spiegel als solchen. Es ist
aber wesentlich mdglich, auch einen Spiegel als solchen zu sehen; und
zwar sehen wir ihn dann, wenn wir Anderes in ihm sehen. Der Spiegel
selber und als solcher ist ein sichtbares Ding dann und insofern, wenn
und insofern wir andere — und zwar im Prinzip alle anderen sichtbaren
Dinge - in ihm sehen. Von daher ist nun aber ein Spiegel [...] streng
ein ausnehmend besonderes sichtbares Ding. Denn er ist 1. ein sicht-
bares Ding neben den anderen sichtbaren Dingen, die er spiegelt und
zu spiegeln vermag; und in demselben Sinn wie diese ist er es. Aber 2.
ist seine Weise, ein sichtbares Ding zu sein, eine andere als die aller
iibrigen sichtbaren Dinge. Denn das Dasein dieser als sichtbarer Dinge
hdngt nicht davon ab, daf3 sie ein Spiegel spiegelt. Hingegen nur als
andere sichtbare Dinge Spiegelndes ist ein Spiegel (als solcher) selber
ein sichtbares Ding.«

Der Spiegel werde als Spiegel sichtbar, hieR es, wenn anderes in
ihm sichtbar werde. Zu diesem Satz merkt Kénig an: »Ahnlich wie wir
den Raum als Raum sehen, wenn wir Dinge in ihm sehen. Oder wie
wir das Licht sehen, indem wir Farben im Licht sehen. In bezug auf
das Licht erinnere ich [...] an Aristoteles >de anima« [...]: »Das Licht
ist dies, daR Durchsichtiges als Durchsichtiges da ist.< Der Logos des
Lichts hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Spiegels.«

Wie sich ergibt, ist er auch dem Logos der Logik, als einer spekula-
ren Disziplin, eng verwandt; denn Wittgenstein hat sie tatsdchlich, als
»weltspiegelnd« begriffen, und sie blo metaphorisch so zu nennen,
fiel ihm nicht ein. Die ersten Einsichten kamen bald und unvermittelt;
obwohl der Spiegel noch blind schien, lieR er einiges doch schon se-
hen. Am 20. 9. 14., einen Monat nach Tagebuchbeginn, notierte Witt-
genstein: Der Satz sei »ein logisches Abbild seiner Bedeutung«; am
2. 10. 14.: Nur dadurch kdnne der Satz wahr oder falsch sein, daR er
»ein Bild eines Sachverhaltes« sei; und drei Tage darauf: Nur die Wirk-
lichkeit interessiere die Logik, also die Sdtze nur, insoweit sie »Bilder
der Wirklichkeit« seien. Am 11. 10. 14. verzeichnet das Journal zum
erstenmal das Wort >widerspiegeln«: Gefragt wird, ob die Tatsachen,
die (laut »Tractatus« 1.13) im logischen Raum die Welt sind, in den
Sdtzen widerscheinen, ob zum Beispiel die Subjekt-Prddikat-Form ein
Spiegelbild der Subjekt-Pradikat-Tatsache ist. Abermals steht da, die

341

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Logik sorge fiir sich selbst; man miisse ihr bloR zusehen, wie sie es
und Scholien macht. Und Wittgenstein sieht ihr zu, von Eintragung zu Eintragung
gewisser, daR ihr »Machen« ein Spiegeln sei.

»23. 10. 14. Wie, wenn unsere Zeichen ebenso unbestimmt wéren, wie die
Welt, welche sie spiegeln?«

»4. 12. 14. Sehen wir uns z. B. die Gleichung ~~p = p an: diese bestimmt
mit anderen das Zeichen fiir p, da sie besagt, dal} es etwas sei, was >p< und
>~ “p< gemein haben. Dadurch erhilt jenes Zeichen Eigenschaften, die wi-
derspiegeln, daR die doppelte Verneinung eine Bejahung ist.

»24. 1. 15. [...] Der negative Satz schlieRt die Wirklichkeit aus. Wie kann die
allumfassende, weltspiegelnde Logik so spezielle Haken und Manipulationen
gebrauchen?! Nur, indem sich alle diese zusammen zu einem unendlich fei-
nen Netzwerk, zu dem groRen Spiegel verkniipfen!«

»6. 3. 15. Die Probleme der Verneinung, der Disjunktion, von Wahr und
Falsch — sind nur Spiegelbilder des einen, groRen Problems, in den verschie-
den gestellten groRen und kleinen Spiegeln der Philosophie.«

Dieser Weg vom Bild zum Spiegelbild scheint freilich gar nicht schliis-
sig — und ist es aus Griinden nicht, da er, statt in Schritten der Deduk-
tion, in Spriingen der Intuition verfolgt wird. Allerdings scheint auch
das Spiegeln schal, bloR Redensart, als werde dem Wort schon zuge-
traut, es konne die Sache, fiir die es steht, wohl mitbesorgen. Wittgen-
stein beldRt es nicht dabei; zwar expliziert er nirgends, daR es dem
Spiegel als solchem wesentlich ist, die Dinge oder ihre Gesamtheit Welt
zum Vorschein zu bringen, indes fiihrt er die Logiksprache als Spiegel
ein, worin das Logische sich zeigt.

Im »Tractatus«, dessen Wortvorrat in terminologischer Absicht
sparsam ist, kommt die Vokabel 6fter vor: »sich zeigenc als strenges
Kriterium der Spiegelbarkeit, >zeigen« als Synonym fiir das Tun des
Spiegelnden. Wer etwas zeigt, weist es im Gestus auf; daR er jedoch
dariiber auch sprechen kann, obgleich in nur akzidentieller Moglich-
keit, verfdlscht das Phanomen. Hingegen hat der Spiegel, indem er
zeigt, alles Vermdgen erschopft, und nicht einmal als Sprachspiegel,
welcher die Logik sein soll, kann er, was sich in ihm gezeigt hat, noch
besprechen. Er hat das Logische sehen lassen, zu anderem taugen
seine Sdtze nicht; deshalb macht ihr Gebrauch sie {iberfliissig, wie
auch sonst ein Spiegel, hat er das Schone erst zu Ansehen gebracht,
beiseite gelegt wird. Wittgensteins beriihmtester Satz, der letzte und
siebte des »Tractatus« — wovon man nicht sprechen koénne, dariiber
miisse man schweigen - ist stets zum positivistischen Gemeinplatz
milRbraucht worden. Er hat aber keinen, es sei denn diesen spekularen

342

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinn: daR eine spiegelnde Sprache zeigt, was sie hat, und nicht sagt; Wittgenstein.
wollte einer von ihr sich sagen lassen und also selbst in ihr sagen, was Logik als

sie ihm vorweist, wére fiir seine Reflexion zu fiirchten. Das Logische Spiegeldenken
kommt vor Augen, dem Spiegelblick allemal Intuition, sonst kdame es

ins Gerede; immer bleibt es so unaussprechlich, wie es nie unsichtbar

gewesen ist. Der »Tractatus« schreibt Logik in Spiegelschrift; ihn an-

ders verstehen hieRe den Sinn seiner Sdtze verfehlen, zum Beispiel

der folgenden:

(2.17) »Was das Bild mit der Wirklichkeit gemein haben muf, um sie auf
seine Art und Weise — richtig oder falsch — abbilden zu kdnnen, ist seine
Form der Abbildung.«
(2.172) »Seine Form der Abbildung aber kann das Bild nicht abbilden; es
weist sie auf.«
(2.18) »Was jedes Bild, welcher Form immer, mit der Wirklichkeit gemein
haben muR, um sie liberhaupt — richtig oder falsch — abbilden zu kdnnen,
ist die logische Form [...].«
(2.181) »Ist die Form der Abbildung die logische Form, so heil’t das Bild das
logische Bild.«
(2.19) »Das logische Bild kann die Welt abbilden.«
(2.221) »Was das Bild darstellt, ist sein Sinn.«
(3) »Das logische Bild der Tatsachen ist der Gedanke.«
(3.01) »Die Gesamtheit der wahren Gedanken sind ein Bild der Welt.«
(4) »Der Gedanke ist der sinnvolle Satz.«
(4.001) »Die Gesamtheit der Sétze ist die Sprache.«
(4.01) »Der Satz ist ein Bild der Wirklichkeit.«
(4.014) »Die Grammophonplatte, der musikalische Gedanke, die Noten-
schrift, die Schallwellen, stehen alle in jener abbildenden internen Bezie-
hung zu einander, die zwischen Sprache und Welt besteht.
Ihnen allen ist der logische Bau gemeinsam.«
(4.022) »Der Satz zeigt seinen Sinn.«
(4.12) »Der Satz kann die gesamte Wirklichkeit darstellen, aber er kann
nicht das darstellen, was er mit der Wirklichkeit gemein haben muR, um sie
darstellen zu kdnnen - die logische Form.«
(4.121) »Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich
inihm.
Was sich in der Sprache spiegelt, kann sie nicht darstellen. Was sich in der
Sprache ausdriickt, kdnnen wir nicht durch sie ausdriicken.
Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. Er weist sie auf.«
(4.1212) »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.«
(6.13) »Die Logik ist keine Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt.«

Am 15. 4. 15 hatte Wittgenstein resigniert, er konne nicht heraus-

343

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare bringen, inwiefern der Satz das Bild des Sachverhaltes sei; beinahe war
und Scholien er »bereit, alle Bemithungen aufzugeben«. Am 23. 5. 15 indes formu-
lierte er zum erstenmal den eminenten Satz 5.6 des »Tractatus«: »Die

Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt.«

Die Antwort war gefunden: Nur mein Spiegel, die Welt im Augen-
blick vermittelnd, schrankt mir die Einsicht in sie und ihn gleich ein;
nur Sdtze, spiegelbildlich zu Sachverhalten, teilen sich mit diesen ins
gleiche Confinium. Das Journal verrdt allerdings mit keinem Wort, ob
Wittgenstein die spekulare Geltung seines Satzes damals schon durch-
schaut hat, doch heiRRt es am selben Tag, er gebe »den Schliissel zur
Entscheidung, inwieweit der Solipsismus eine Wahrheit ist«. Diese
Eintragung, scheinbar eine philosophische Beildufigkeit, kehrt nahe-
zu wortlich in »Tractatus« 5.62 wieder, und dort nun wird ihr zurei-
chender Grund eben im Spiegel als solchem, worin etwas sich zeigt,
aufgewiesen. »Was der Solipsismus ndmlich meint, ist ganz richtig, nur
ldsst es sich nicht sagen, sondern es zeigt sich.«

Damit der Spiegel als solcher ein sichtbares Ding sei, muf} er’s auf
andere Weise als alle {ibrigen sichtbaren Dinge sein: reflektierend statt
reflektiert. Wenn die Sprache also, fiir sich selber sorgend, den Sinn ih-
rer Sdtze sehen 1df3t — und nur dann -, ist sie als Spiegel des Logischen
vor Augen; wer ihr hingegen (wie auch Wittgenstein im »Tractatus«)
die Sorge abnimmt, eigene Reflexion statt der ihren, macht sie fiir
sich und sich selber fiir sie bloR blind - es sei denn, er ndhme die nun
Gespiegelte weiter auch als Spiegelnde wahr, just einer, der inmitten
zweier Spiegelscheiben steht, Herr und Knecht ihrer iterativen Bilder.
Wie aber sollte der Logiker, der eine einzige Sprache nur zuldft, zwi-
schen die Spiegel geraten? Und erweiterte er schon das logisch-lingu-
istische Repertoire, welcher Art Sprachen wiirde er sich, um Spiegeln-
des schlief3lich gespiegelt zu sehen, syntaktisch vertrauen?

»29. 5. 15. [...] ist die Sprache die einzige Sprache?
Warum soll es nicht eine Ausdrucksweise geben, mit der ich iiber die Sprache
reden kann [...]7«

Die Frage ist Wittgenstein zu keiner Zeit, auch der friihesten nicht,
fremd gewesen, nur kam ihre Beantwortung ihm nirgendwann aufs
Ubliche hinaus: daR eine Metasprache zu konstruieren wire, um in ihr
der anderen sich zu versichern. Sprache lediglich zu erkennen oder
Sprache auch selbst zu bilden, das bleibt die Differenz zwischen Witt-
genstein und logischen Positivisten; wollen sie die Logik durch Sdtze
klar machen, so ist sie ihm nichts als das Klarwerden von Sdtzen. Was
beide, ihn und sie, dem Anschein nach verbindet, ist das Zugestandnis

344

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mehrerer logisch relevanter Sprachen statt der einen, doch tatsdachlich Wittgenstein.
wird beidemal Verschiedenes konzediert: Sie erfinden spezielle Sprach- Logik als
kalkiile, damit sie Logisches besprechen kénnen, wahrend er alltdgli- Spiegeldenken
che Sprechweisen, in denen ebenfalls Welt sich zeigt, vorfindet. Thm

kommt jedes Sprechen, und gerade das unlogische, logisch recht, mag

dessen Satz- und Wortgebrauch sogar jenem dhneln, durch den Kinder

spielend sprechen lernen. Ja, die »Philosophischen Untersuchungen«

definieren ausdriicklich:

»Ich will diese Spiele »Sprachspiele< nennen, und von einer primitiven Spra-
che manchmal als einem Sprachspiel reden [...].

Ich werde auch das Ganze: der Sprache und der Tatigkeiten, mit denen sie
verwoben ist, das »Sprachspiel nennen [...].

Man kann sich leicht eine Sprache vorstellen, die nur aus Befehlen und Mel-
dungen in der Schlacht besteht. — Oder eine Sprache, die nur aus Fragen
besteht und einem Ausdruck der Bejahung und der Verneinung [...].
Wieviele Arten der Sdtze gibt es aber? Etwa Behauptung, Frage und Befehl?
- Es gibt unzédhlige solcher Arten: unzdhlige verschiedene Arten der Verwen-
dung alles dessen, was wir »Zeichen< >Worte¢, »Sédtze¢, nennen. Und diese
Mannigfaltigkeit ist nichts Festes, ein fiir allemal Gegebenes; sondern neue
Typen der Sprache, neue Sprachspiele, wie wir sagen kdnnen, entstehen und
andre veralten und werden vergessen [...].

Fiihre dir die Mannigfaltigkeit der Sprachspiele an diesen Beispielen, und
andern, vor Augen:

Befehlen, und nach Befehlen handeln —

Beschreiben eines Gegenstands nach dem Ansehen, oder nach Messungen -
Herstellen eines Gegenstands nach einer Beschreibung [...] -

Berichten eines Hergangs -

Uber den Hergang Vermutungen anstellen —

Eine Hypothese aufstellen und priifen -

Darstellen der Ergebnisse eines Experiments durch Tabellen und Diagramme -
Eine Geschichte erfinden; und lesen —

Theater spielen —

Reigen singen -

Ratsel raten -

Einen Witz machen; erzdhlen -

Ein angewandtes Rechenexempel losen -

Aus einer Sprache in die andere {ibersetzen -

Bitten, Danken, Fluchen, GriiRen, Beten.«

Unmittelbar hierauf bemerkt Wittgenstein, es sei interessant, solche
mannigfaltige Verschiedenheit des Satz- und Wortgebrauchs [mit] dem

345

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare zu vergleichen, was Logiker sonst iiber den Bau der Sprache gesagt
und Scholien hidtten — den Autor des »Tractatus« nicht ausgenommen. Er war sich
bewuRt, daR er die eine Logiksprache hinter sich gelassen hatte, und
brauchte sich trotzdem nicht einzugestehen, daRk er, vor sich nun die
vielen Sprachspiele, ein ganz anderer geworden ware. Seine Kritiker
allerdings unterstellen ihm gerade dies: einen Bruch mit dem »Tracta-
tus«, eine Kehre zu den »Philosophischen Untersuchungen«, und ei-
nen Kopfstand in jedem Fall. Als einziger Interpret hat Erich Heller -
auch er kaum vollig frei davon, Russells Scheidung in »W I« und »W I«
zu akzeptieren - sich ahnungsvoller ausgedriickt, als er die giiltige
Wendung wenigstens angab, obschon in ihrem prdzisen Sinn nicht er-
kannte, und auch einen Beleg beibrachte: »Man konnte sagen: Die
Betrachtung muf} gedreht werden, aber um unser eigentliches Bediirf-
nis als Angelpunkt.«

»Den ganzen Horizont des Denkens um 180° rotiert zu haben, da-
rin sah Heller den Unterschied des spaten zum friihen Wittgenstein;
was so gut sich anlieR, blieb indessen nur eine Redensart. In aller
Strenge, wie sie einem Logiker gegeniiber (und einem mathematischen
dazu) geboten ist, bedeutet Drehung um 180°, daR er eine Spiegelung
vornimmt. Diese ndmlich kann per definitionem an einer vertikalen
Geraden 1 herbeigefiihrt werden, indem man die Ebene im Raum durch
180° um 1 dreht; so kommen manche Figuren der Kunst, die ein im-
periales Symbol flankieren, zu ihrer Spiegelsymmetrie. Gedreht aber
wird allemal um die Spiegelachse, als welche das eigentliche Bediirfnis
erscheint.

Nimmt man diese Operation in Gedanken vor, so hat Wittgenstein
die Sprache der Logik, laut ihm ein Spiegel der Welt, ihrerseits ge-
spiegelt. Er mulite sie jedoch in einem Spiegel ihrer Art abbilden, und
genau das tat er, ihr die vielen Sprachen vorhaltend, die aul3er ihr und
mit ihr existieren. Auch diese Sprachspiele sprechen iiber Tatsachen,
iiber Welt um uns, sie spiegeln eine grof3e Welt aus vielen kleinen. In
den Spiegeln nun, die so sich gegeniiberstehen (die spiegelnde Logik-
sprache und die spiegelnden Sprachspiele), darin zeigt sich dies: Auf
der Scheibe der Sprachspiele erscheint jetzt die Logiksprache, doch
nicht als eine von ihnen, denn sie ist kein Sprachspiel, auch kein be-
sonderes, sie ist als Reflexion dabei; auf der Scheibe der Logiksprache,
der weltspiegelnden, erscheinen aber jetzt auch die Sprachspiele, sie
in ihr reflektiert. Wenn diese spekulare Deutung Wittgensteins richtig
ist, muf sie sich in seinen Sdtzen bestdtigen, etwa in diesen:

»Die Philosophie — die ja immer an die Logiksprache gebunden bleibt — darf
den tatsdchlichen Gebrauch der Sprache in keiner Weise antasten, sie kann

346

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihn am Ende also nur beschreiben. Denn sie kann ihn auch nicht begriinden. Wittgenstein.
Sie (4Rt alles, wie es ist. Logik als

Die Philosophie stellt eben alles bloR hin, und erkldrt und folgert nichts. = Spiegeldenken
Da alles offen daliegt, ist auch nichts zu erkldren. Denn, was etwa verborgen

ist, interessiert uns nicht.«

Just dieses tut der Spiegel Logiksprache: Er tastet die Sprachspiele
nicht an, beschreibt sie, indem er sie zeigt, begriindet sie nicht, son-
dern 4Rt sie, wie sie sind; er stellt alles blof hin, fiir sich selber sor-
gend, und alles liegt offen da, von selbst sich zeigend. Manch einer
mochte sich wundern (und hat es getan), daf? Philosophie nicht gleich-
falls als Sprachspiel gilt, Wittgenstein vielmehr lehrt, ihr sei anderes
aufgegeben, als von neuen Dingen zu reden und sich dadurch hervor-
zutun, ndmlich alle Sprachspiele zum Gegenstand zu haben. Doch die
Spiegelung der Sprachspiele in der Logiksprache driickt prdzise diese
Aufgabe aus. Konne also Philosophie keine Theorie der Sprachspiele
sein, folgert der Erstaunte, so habe sie einzig das schon Vorhandene
aufzuweisen, damit es klar werde. So ist es, natiirlich, denn Philoso-
phie reflektiert die vorhandenen Spiele, und ist unter ihnen als blof3e
Reflexion.

Umgekehrt unterliegen Sprachspiele denselben Spiegelkriterien.
Soll in ihnen etwas Bestimmtes sich zeigen, eben die eine Sprache
der Logik, miissen sie prinzipiell als Spiegel sichtbar sein, worin etwas
iiberhaupt zum Vorschein kommt. Die »Philosophischen Untersuchun-
gen« lehren, auch diese Spiegel als solche zu brauchen.

»Was bezeichnen nun die Worter dieser Sprache? — Was sie bezeichnen, wie
soll sich das zeigen, es sei denn in der Art ihres Gebrauchs? [...]

Jedes Zeichen scheint allein tot. Was gibt ihm Leben? — Im Gebrauch lebt es.
Hat es da den lebenden Atem in sich? — Oder ist der Gebrauch sein Atem?
[...]-

Wenn man fragt >Wie macht der Satz das, daR er darstellt?< — so kénnte die
Antwort sein: >Weillt du es denn nicht? Du siehst es doch, wenn du ihn be-
niitzt.< Es ist ja nichts verborgen [...]. »Das Bild sagt mir sich selbst« mdchte
ich sagen. D.h., dalR es mir etwas sagt, besteht in seiner eigenen Struktur,
in seinen Formen und Farben.«

So different die Sitze des einen und des anderen Buches, des einen
und des anderen Wittgenstein, welcher in Wahrheit ein einziger ist,
nur sein mogen, den Spiegeln geniigen sie. Tdten sie es nicht, es gdbe
keinen Grund, warum die spekulare These des »Tractatus«, »die Gren-
zen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt«, noch einmal

347

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare aufgenommen wird — oder Sprachspiele unterschieden sich von Logik
und Scholien  durch andere Grade, als Spiegelung sie benétigt. »Die Ergebnisse der
Philosophie sind die Entdeckung irgend eines schlichten Unsinns und
Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache

geholt hat.«

Zwischen beiden Sétzen ist ein Abstand von Jahrzehnten, sonst
kein Unterschied: Derselbe Wittgenstein hat sie geschrieben, wie an
einem Tag seines Denkens. Aus der Logik echappieren wollen, heilRe
die Welt verlassen miissen, sagt der »Tractatus«, und ebendort wird
auch die Grenze, woran sich der Ausdruck des Gedankens stof3t, nur
in der Sprache gezogen, wird ein Grenziibertritt ein Unsinnsgang ge-
nannt. Diesem mundus intelligibilis, dessen Provinzen die Sdtze einer
Sprache sind, bereiten die »Philosophischen Untersuchungen« kein
Babel, denn ihre Sprachverwirrung zu vielen Welten, Trugschein von
Logikspielen statt logischer Verbindlichkeit, kldrt sich im Spiegeln und
Gespiegeltwerden. Vor seinem Gesetz sind alle Intuitionen gleich, so
daR, wer »hinter« sie sehen will, mit ihnen gleich und ganz die Welt
einbiiflt; er ist wortwortlich vor den Kopf geschlagen, ist er doch an
Spiegel angerannt.

Die spekulare Entsprechung zwischen Buch und Buch im einzelnen
zu priifen, ist hier nicht die Zeit, indes ergibt sich schon nach dem
sowenigen soviel: Die Spiegelung, die Wittgenstein vornahm, fiihrte
sein Denken nicht aus dem Thema des »Tractatus« hinaus; hatte sich
ihm bereits im Journal seine Arbeit ausgedehnt »von den Grundlagen
der Logik zum Wesen der Welt«, so war er immer noch, obwohl er jetzt
das Wesen der Sétze wie zuvor des Satzes aufzuhellen suchte, bei der
Reflexion der Welt. Die Fragen der »Philosophischen Untersuchungen«
setzen die scheinbaren Antworten des »Tractatus« nur fort, und ih-
nen wiederum, das bezeugen die Tagebiicher, liegen ebenfalls Fragen,
nichts als Fragen zugrunde. Zwischen allen Spiegeln, als welche Spra-
chen die Welt abbilden, erscheint mithin ein widerspruchsfreier, mit
sich vertrdglicher Wittgenstein gebrochen, wenn man so will, nur im
Reflex des Spiegelstrahls.

Auch das ist streng gemeint; denn das Sprechen, welches ein an-
deres spiegelnd enthdlt, enthdlt mit dem gespiegelten, welches selber
spiegelnd spricht, zugleich sich selbst. Reflektierendes und Reflektier-
tes sind nicht verschiedene, als wéren sie blof? Sehendes und Gesehe-
nes, im Spiegelblick der iterativen Reflexion sind sie eins, das allein in
sich selbst unterschieden ist. Die Synthesis seines Denkens, vor Spie-
geln vollzogen, erweist Wittgenstein als Philosophen der Spekulation,
alle Verschiedenheit seines Denkens ist aufgehoben im Selbstunter-

348

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schied seiner Intuitionen. Der und jener Wittgenstein, friih und spdt, Wittgenstein.
ware der traurige Selbstwiderspruch eines Logikers; er ist aber einer, Logik als
ohne als dieser eine der ausgeschlossene Dritte zu sein. Spiegeldenken

349

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:15:25.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

