Mehrfach kodierte Identitaten im Film Aimanya -
Willkommen in Deutschland von Yasemin Samdereli’

Mahmut Karakus

Abstract

People are characterized more by migration than by sedentariness. One of the relevant
forms of migration is the labor migration from Turkey to Germany. Migrants have tried not
only to earn their livelihood in the new environment, but also to engage in artistic activities.
One of these artistic forms has been film. In this context, the film »Almanya - Wilkommen
in Deutschland« (2010) by Yasemin Samdereli has a special position. This article exami-
nes the representative figures of three migrant generations with reference to the filmic aes-
thetics by which the concepts of identity regarding the aforementioned figures are presented.

Title: Multiple Encoded Identities in the Film Almanya - Willkommen in Deutschland
(2010) by Yasemin Samdereli

Keywords: migration; identity; transculturality; film; generation

1. Einleitung

Der Wechsel des Lebensortes des Menschen, der heute wieder aktuell geworden
ist, kann sowohl fiir die Migranten selbst als auch fir die Aufnahmegesellschaft
entscheidend sein und fiir beide Seiten zu relevanten Folgen fithren. Eine der
folgenreichsten Migrationsbewegungen im zwanzigsten Jahrhundert bildet die
Arbeitsmigration aus unterschiedlichen Lindern nach Deutschland. Die Mig-
ranten versuchen schon kurz nach ihrer Ankunft in der neuen Umgebung, sich
kinstlerisch zu artikulieren. Zu diesen kiinstlerischen Ausdrucksformen zahlt

1 Bu bildirinin sunuldugu kongre katilimi, Istanbul Universitesi Bilimsel Arastirma Projeleri Komi-
syonunca desteklenmistir. The attendence to the congress, in which this paper was presented,
was supported by Research Found of the Istanbul University, Project number BEK-2016-22629.

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Mahmut Karakus

unter anderem auch der Film, der mit seinen spezifisch filmischen Mitteln, zu
denen primir die kinematographischen, dariiber hinaus auch die nichtkinema-
tographischen Elemente gehoren, vor allem postmigrantische Zustinde in ihren
facettenreichen Dimensionen narrativ zur Darstellung bringt. Auch der Film Al-
manya — Willkommen in Deutschland (2010) von Yasemin Samdereli, um den es im
vorliegenden Beitrag geht, stellt filmasthetisch eine Familiengeschichte der Post-
migration in drei Generationen dar, in der je nach Situation unterschiedliche As-
pekte der Identitit der Figuren in Erscheinung treten, wobei ihr Selbstverstindnis
bzw. ihre Beziehungen zu den fiir sie relevanten deutschen Figuren immer wieder
neu ausgehandelt werden. Der Beitrag setzt sich daher mit der Frage auseinan-
der, wie kulturelle Begegnungen, die Zuschreibungen vom Eigenen und Fremden
filmasthetisch inszeniert werden, ob und inwiefern der Film in Bezug auf das Zu-
sammenleben von einem sozial-riumlichen >Miteinander¢, vom >Austausch< oder
vom >Konflikt, von einer interkulturellen Befindlichkeit der Migranten und der
Aufnahmegesellschaft ausgeht, ob und inwieweit in ihm von einer >Uberwindung
der Grenzen«im Sinne eines Daseins jenseits des vermeintlich homogenen Identi-
titen, nimlich von der Integration des Fremden im Eigenen die Rede sein kann
und welche Rolle dabei die Zugehorigkeit zu verschiedenen Generationen spielt.

2. Migration, Trans-, Inter- und Multikulturalitat

Die Migration, die heute nicht nur in eine Richtung hin ausgerichtet ist, weist
einenvielschichtigen Charakter auf, der in letzter Zeit 6fters mit der Bezeichnung
stransnationale Migration« (vgl. Faist/Fauser/Reisenauer 2014) umschrieben wird.
Diese Form der Bewegung von Menschen tiber nationale Grenzen hinweg charak-
terisieren Faist/Fauser/Reisenauer folgendermafien: »Eine transnationale Per-
spektive geht davon aus, dass Migration kein unwiderruflicher Prozess ist, der
eine Einbahnstrafe darstellt, sondern Mobilitit in verschiedene Richtungen be-
inhalten kann, sowie kontinuierliche Transaktionen zwischen Migranten, deren
Angehérigen und Nichtmigranten iiber die Grenzen von Staaten hinweg.« (Ebd.:
11) Die genannte Form der Migration hat zur Folge, dass die Migranten nun in
Bezug auf ihre Beziehung sowohl zu ihrem Herkunftsort als auch zu ihrer neuen
Umgebung in einem neuen Licht betrachtet werden, da nun nicht von einer volli-
gen Distanzierung vom Herkunftsort die Rede sein kann, was auch die Beziehung
der Migranten zu der neuen Umgebung entscheidend prigen mag. Den Perspek-
tivenwechsel in der Migrationsforschung bringt auch Pusch zum Ausdruck, wenn
sie in Bezug auf die multidimensionale Migration konstatiert:

Ausgehend von der Globalisierung und Transnationalisierung der Welt [..] geht die
transnationale Migrationsforschung davon aus, dass grenziberschreitende Mig-

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrfach kodierte Identitaten im Film Almanya

ration heute nicht mehr als uni-direktoraler Ortswechsel zu betrachten ist. Grenz-
iberschreitende Migration bedeutet zunehmend transnationale Migration, das
heifdt verstarkte dauerhafte Mobilitdt sowie enge Verbindung zu Residenz- und
Herkunftsgesellschaften. (Pusch 2013: 12f)

Die dargestellte transnationale Migration hat bei den betreffenden Menschen zu
besonderen kulturellen Formationen gefithrt. Gelegentlich spricht man in Bezug
auf die kulturelle Verfasstheit der betreffenden Migranten von der Interkultura-
litdt, zuweilen ist von der Transkulturalitit die Rede. Die Beziehung der beiden
Begriffe zueinander wird unterschiedlich aufgefasst. Antor (2006) setzt sich in
einem Beitrag mit den drei Begriffen Multikulturalitit, Interkulturalitit und
Transkulturalitit auseinander, die er im engen Verhiltnis miteinander betrach-
tet. Er konstatiert, dass Welsch, der den Begriff Transkulturalitit entscheidend
gepragt hat, alle drei Begriffe vom Herderschen Kulturbegriff abgrenzen wiirde,
der die Volkskultur so charakterisiere, dass sie nach innen homogenisierend, nach
auflen abgrenzend wirke (vgl. ebd.: 27). Allerdings sei nach Welsch der herkémm-
liche Herdersche Kulturbegriff nicht mehr mit den heutigen Gegebenheiten zu
vereinbaren, in denen der Mensch der Gegenwart lebt, der in einem globalen Zeit-
alter stindigen Verinderungen und Bewegungen ausgesetzt ist, was eigentlich
fur Welsch die Grundlage der transkulturellen Verfasstheit heutiger Kulturen
darstelle. So fithrt Welsch in diesem Zusammenhang aus: »Die meisten unter uns
sind in ihrer kulturellen Formation durch mehrere kulturelle Herkiinfte und Ver-
bindungen bestimmt. Wir sind kulturelle Mischlinge. Zeitgendssische Schrift-
steller beispielsweise betonen, dass sie nicht durch eine Heimat, sondern durch
verschiedene Bezugslinder gepragt sind.« (Welsch 2000: 339) Auch Kimmich/
Schahadat (2012) gehen davon aus, dass der Begriff Transkulturalitit eine gewis-
se Dynamisierung und Durchdringung der Kulturen zum Ausdruck bringen wiir-
de (vgl. ebd.: 8). Allerdings versucht Antor das Konzept von Welsch dahingehend
zu variieren, dass er konstatiert, dass die Unterschiede zwischen den Ansitzen
von Inter-, Multi- und Transkulturalitit nur gradueller Natur seien, und dass alle
drei Ansitze deutliche Ahnlichkeiten in ihrer Zielsetzung aufweisen wiirden (vgl.
Antor 2006: 30). Jedoch grenzt Antor Inter- und Transkulturalitit von der Mul-
tikulturalitit ab, da dem betreffenden Begriff das Trennungen Uberwindende
fehle (vgl. ebd.). Den beiden anderen Begriffen attestiert er einen dialogischen
Nimbus, wenn er ausfiihrt:

Inter- und Transkulturalitit sind Paradigmen, innerhalb derer der dialogische Aus-
tausch zwischen Kulturen ein hohes Gut darstellt. [..] Inter- und Transkulturalitat
lassen es geradezu zu unserer Pflicht werden, den eigenen Horizont zu verlassen
und den dialogischen Kontakt mit der Alteritdt anderer Kulturen oder anderer kul-

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

299


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Mahmut Karakus

tureller Positionierungen zu suchen, um dadurch auch die eigene Positionalitat
aus einer Aufsenperspektive wahrnehmen zu kénnen. (Antor 2006: 33)

Den dialogischen Charakter der Interkulturalitit unterstreicht auch Gutjahr,
wenn sie hier nicht so sehr die einzelnen Kulturen isoliert betrachtet, sondern das
Augenmerk auf das Wort »Inter« riickt, das eine Grenziiberschreitung voraus-
setzt oder die Folge einer Grenziiberschreitung ist: »So wird mit Interkulturali-
tit [...] eine Grenziiberschreitung in den Blick genommen, bei der weder ein wie
auch immer gefasstes Innerhalb oder Aufierhalb der Grenze noch die Grenze zum
eigentlichen Untersuchungsgegenstand wird, sondern vielmehr das Inter selbst.«
(Gutjahr 2006: 111)

3. Vertreter der drei Migrantengenerationen im Film Aimanya -
Willkommen in Deutschland

Im Licht der oben aufgefithrten Darstellungen in Bezug auf den Begriff Trans-
kulturalitit sollen im Folgenden exemplarisch drei Figuren aus dem Film Alma-
nya — Willkommen in Deutschland als Vertreter der drei Migrantengenerationen be-
trachtet werden, um der Frage nachzugehen, welche Identititsentwiirfe jeweils
zutage treten, welche Spuren die transnationale Migration jeweils bei den Ver-
tretern unterschiedlicher Generationen hinterlassen hat. Es geht um die Figuren
Grof¥vater Hiiseyin, seinen Sohn Ali und sein Enkelkind Cenk, der das Kind von
Hiiseyins Sohn Ali ist.

Wenn man sich den Film anschaut, so wird man beobachten, dass er die Be-
ziehungen der Mitglieder einer Grof3familie in drei Generationen untereinander
und zu ihrer Umgebung behandelt. Die erste Generation der Anfang der sechziger
Jahre nach Deutschland ausgewanderten Grofdfamilie bilden die Grof3eltern Hii-
seyin und Fatma. Ihre Sohne Veli, Muhammed, Ali und ihre Tochter Leyla bilden
die Vertreter der zweiten Migrantengeneration, obwohl auch unter ihnen gewisse
Differenzen in Bezug auf ihr Verhiltnis zu ihrem Herkunfts- und Zielland be-
stehen. Hitseyin war zunichst — wie die meisten Arbeitsmigranten — allein nach
Deutschland gekommen und hat Frau und die ilteren drei Kinder erst spiter
nachkommen lassen. In Deutschland ist der dritte Sohn Ali auf die Welt gekom-
men. Ali heiratet spater Gabi. Aus dieser Ehe geht das Kind Cenk hervor, der Ver-
treter der dritten Generation. Die Tochter Leyla hat ebenfalls eine Tochter namens
Canan, die wie Cenk auch zu der dritten Generation in der Groffamilie gehort.
Veli lebt in Deutschland mit seiner Familie. Sein Bruder Muhammed ist aller-
dings arbeitslos und hat sich von seiner Frau scheiden lassen. Die Geschichte der
Grof¥familie wird im Film vorwiegend aus der Perspektive des Enkelkindes Ca-
nan erzihlt. Den zeitlichen Ausgangspunkt des filmischen Erzihlens bildet zwar

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrfach kodierte Identitaten im Film Almanya

die Gegenwart in Deutschland. Jedoch geht die Handlung durch unterschiedliche
Riickblenden zu unterschiedlichen Zeitebenen in der Familiengeschichte zuriick.
Den konkreten Anlass der Erzihlung der Familiengeschichte durch Canan bildet
die Frage des Enkelkindes Cenk bei einem festlichen Essen nach der Herkunft der
Familie. So betrachtet handelt es sich hier um eine intradiegetisch-homodiege-
tische Erzdhlperspektive, da Canan, die selber eine Figur der Erzihlung ist, ihre
Familiengeschichte rekapituliert (vgl. Heifd 2011: 72£.).

Jedoch wird nicht der gesamte Film von ihr erzihlt, sondern im Film wird die
Geschichte von einer iibergeordneten Erzihlerfigur, die als »itbergeordnete Ver-
mittlungsinstanz« (ebd.: 68) Kontrolle iiber alle Zeichensysteme hat, der Wahr-
nehmung des Betrachters zuganglich gemacht.

3.1 Der GroBvater Hiiseyin als Vertreter der ersten Migrantengeneration

Als eine der exemplarischen Figuren soll zunichst der Vertreter der ersten Gene-
ration, nimlich der Grofdvater Hiiseyin, unter die Lupe genommen werden, um
seine Befindlichkeit in Deutschland und seine Beziehung zu seiner Herkunft dar-
zulegen. In dieser Hinsicht bildet die zentrale Szene im Film das festliche Essen,
zu dem alle Familienmitglieder eingeladen sind. Hier verkiindet der Grovater
den Anwesenden eine Uberraschung (vgl. 0.10.45)%. Da die Grofeltern sich um
den deutschen Pass beworben hatten, denkt Fatma, seine Frau, gleich an den neu-
en deutschen Pass. Hiiseyin fiigt jedoch hinzu, das die Uberraschung der Kauf
eines Ferienhauses in seinem Dorf in der Tiirkei sei. Er zeigt ein Bild des gekauf-
ten Hauses, auf dem allerdings nur die verkommenen Winde einer Ruine zu se-
hen sind. Als das Enkelkind Cenk das Bild sieht, auf dem nur eine 6de Landschaft
zu erkennen ist, stellt er die rhetorische Frage: »Da kommen wir her?« (0.11.20) Die
Kamera zeigt zu gleicher Zeit die Gesichter der einzelnen Familienmitglieder, um
dem Zuschauer ihre emotionale Reaktion auf die sogenannte Uberraschung des
Familienoberhauptes zu signalisieren.

Die Grofimutter Fatma ist verblifft, da sie in ihrer Erwartung enttiuscht
worden ist. IThre Enttduschung korrespondiert auch mit der Alptraumszene Hii-
seyins. Der Film stellt aus der Perspektive des Grofdvaters seinen Alptraum dar,
der die beiden GroReltern auf der Einbiirgerungsbehérde bei der Ubergabe der
deutschen Pisse zeigt. Hier werden die gingigen Klischees iiber die Deutschen
ibertrieben zur Schau gestellt, um sie der kritischen Betrachtung des Zuschauers
preiszugeben. Im genannten Alptraum nimmt Fatma gerne den deutschen Pass
entgegen, wihrend Hiseyin die Bedingungen des deutschen Beamten auf dem
Einbiirgerungsamt nicht gerne hinnehmen méchte. Im Alptraum Hiiseyins figt

2 Bei weiteren Nennungen des betreffenden Films wird nur der Timecode der entsprechenden
Stelle des Films im laufenden Text angegeben.

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

301


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Mahmut Karakus

der Beamte bei der Ubergabe des Passes hinzu, dass sie als deutsches Paar sich zu
verpflichten hitten, jedes zweite Jahr Urlaub auf Mallorca zu verbringen, sich jede
Woche die Fernsehserie Tatort anzusehen und Schweinefleisch zu essen, wobei
er mit einer iibertriebenen Geste drei Teller Essen mit Schweinefleisch aus der
Schublade herausholt und die beiden Teller vor die beiden Leute stellt, wihrend
ervon dem dritten selber isst. Die GroRmutter Fatma ist bereit, alle Bedingungen
des Beamten zu akzeptieren, wohingegen Hiiseyin auf Dringen von Fatma mit
Widerwillen das Essen zu sich nimmt.

Wenn man diese Essenszene in Bezug auf den eingangs erwihnten Begriff
Transkulturalitit betrachtet, so kann hinsichtlich der Figur des Grofivaters als
Vertreter der ersten Generation festgehalten werden, dass der Film ihn auf der
einen Seite in einem engen Verhiltnis zu seinem Herkunftsland vorfithrt, was der
Kauf des sogenannten Ferienhauses und die bevorstehende Reise in die Tiirkei
veranschaulichen. Andererseits betrachtet er Deutschland als seinen Lebensort
und scheint mit beiden Fiifen fest verankert zu sein, was den transnationalen
Charakter der Migration unterstreicht. Der Grof3vater will zwar gelegentlich in
die Tirkei reisen, mochte jedoch Deutschland nicht verlassen. Der Film bringt
am Beispiel des Alptraumes der Figur Hiiseyin auf der anderen Seite die Schwie-
rigkeiten des Miteinanders der Einwanderer mit der Mehrheitsgesellschaft zur
Darstellung.

3.2 Das Enkelkind Cenk als Vertreter der dritten Migrantengeneration

Die Schwierigkeiten des Zusammenlebens nach fiinfzigjihriger Migrationsge-
schichte veranschaulicht der Film auch an der Figur des Enkelkindes Cenk, des
Vertreters der dritten Migrantengeneration, dessen entscheidendes Erlebnis in
der Schule mit der Lehrerin das Kind zu seiner oben gestellten Frage nach der
Herkunft der Grof3familie veranlasst hat. Wihrend Cenk sich bis dahin als einen
Schiiler wie die anderen betrachtet hatte, erweckt die Frage der Lehrerin in ihm
nun auch Fragen nach seiner Zugehérigkeit, Herkunft bzw. Identitit. Die Lehre-
rin steht vor der europiischen Landkarte und fragt jeden Schiiler und jede Schii-
lerin nach seinem oder ihrem Herkunftsort, um dann auf der Landkarte den ge-
nannten Ort zu finden und dort ein Fihnchen hinzusetzen. »[Die Lehrerin]: >Cenk,
was ist mit dir? Wo sollen wir dein Fihnchen hinsetzen? [Cenk]: >Deutschland
[Die Lehrerin]: >Ja, das stimmt schon. Aber wie heif$t das schone Land, wo dein
Vater herkommt?« (0.04.45)

Die Fragen der Lehrerin signalisieren, dass auch die Vertreter der dritten
Generation der Einwanderer mit einer gewissen ausgrenzenden Haltung seitens
der Mehrheitsgesellschaft konfrontiert sind, obwohl sie in Deutschland auf die
Welt gekommen sind und das Herkunftsland ihrer Eltern nur vom Hérensagen
kennen. Im Falle von Cenk korrespondiert die Frage der Lehrerin in keinem Fall

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mehrfach kodierte Identitaten im Film Almanya

mit der Situation Cenks. Cenk spricht kein Wort Tirkisch. Hinzukommt, dass
Cenks Mutter Gabi nichts mit Tirkischem zu tun hat, Cenk also schon aufgrund
des einen Elternteils nicht in eine Identititsschublade gesteckt werden kann. In-
sofern lsst sich in Bezug auf die Figur Cenk konstatieren, dass er sich zwar selber
als in Deutschland beheimatet betrachtet, dass in ihm jedoch Fragen nach der
Identitit erst wach werden, nachdem er zu spiiren bekommt, dass er nicht als
einer angesehen wird, der in der Gesellschaft dazugehért. Denn die Integritit,
die eigentlich eng mit der Identitit zusammenhdingt, verdankt sich »auf unter-
griindige Weise solchen Mustern der Zustimmung oder Anerkennung« (Honneth
1994: 212). Allerdings kann Cenk, wenn man seine Biographie betrachtet, als der
Inbegriff der transnationalen Beziehung angesehen werden. Jedoch wird auch
das Kind aus der Perspektive der Mehrheitsgesellschaft immer noch als einer be-
trachtet, der aufgrund seiner Herkunft die Grenzen in der Gesellschaft nicht zu
iberschreiten vermag.

3.3 Der Sohn Ali als Vertreter der zweiten Migrantengeneration

Wihrend die Figuren Hiiseyin und Cenk zwei Pole der Existenz in der neuen Ge-
sellschaft darstellen, nimmt Ali als Vertreter der zweiten Migrantengeneration
eine Zwischenstellung ein. Sprachlich betrachtet fiihlt er sich mehr zum Deut-
schen hingezogen, weil er das Deutsche besser beherrscht als das Tiirkische, was
auf seine Sozialisation in Deutschland zuriickzufiithren ist, wihrend er sich im
Tirkischen nur gebrochen ausdriicken kann. Im Unterschied zu seinen anderen
Geschwistern ist Ali nicht in der Tiirkei, sondern in Deutschland auf die Welt ge-
kommen und hat eine deutsche Frau geheiratet, mit der er ein Kind gezeugt hat.
Seine Existenz in zwei Kulturen wird im Film in einer Essensszene auf der Fahrt
nach Hause in der Tiirkei symbolisch zur Darstellung gebracht. Jeder bestellt im
Restaurant ein Essen. Auch Ali versucht in tiirkischer Sprache sein Essen zu be-
stellen, kann sich allerdings kaum auf Tirkisch ausdriicken (vgl. 00.55.00). Er be-
kommt zwar sein bestelltes Essen, aber dann muss er sich mit Verdauungsproble-
men plagen (vgl. 00.56.35).

Die Essensszene auf der Reise veranschaulicht auf einer symbolischen Ebene,
dass Ali hier in jeder Hinsicht nicht zurechtkommen bzw. sich wohlfithlen kann.
Die Umgebung, in der sich die Eltern und die dlteren Geschwister zu Hause fithlen
konnen, tragt fiir ihn den Charakter der relativen Fremdheit. Daher kann auch in
Bezug auf den Vertreter der zweiten Generation, Ali, konstatiert werden, dass er
aufgrund seiner Sozialisation sich zwar in beiden kulturellen Kontexten bewe-
gen, beide kulturellen Kontexte miteinander verbinden mag, das Gewicht seines
Lebensmittelpunkts allerding mehr auf der Seite des Deutschen zu verorten ist.

Abschliefiend kann festgehalten werden, dass im Film in Bezug auf die Zu-
gehorigkeit der Vertreter der einzelnen Migrantengenerationen nicht von einer

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

303


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Mahmut Karakus

ausschliefflichen Dominanz der einen Seite die Rede sein kann, auch wenn ge-
legentlich eine Seite im Vordergrund zu stehen scheint. Denn der eine Aspekt der
Identitit der Figuren steht komplementir neben dem anderen so, dass beide As-
pekte im Sinne der transkulturellen Konstellation ein untrennbares Ganzes bil-
den.

Literatur

Antor, Heinz (2006): Multikulturalismus, Interkulturalitit und Transkulturalitit:
Perspektiven fiir interdisziplinire Forschung und Lehre. In: Ders. (Hg.): Inter-
und Transkulturelle Studien. Theoretische Grundlagen und interdisziplinire
Praxis. Heidelberg, S. 25-39.

Faist, Thomas/Fauser, Margit/Reisenauer, Eveline (2014): Das Transnationale in
der Migration. Eine Einfithrung. Weinheim und Basel.

Gutjahr, Ortrud (2006): Von der Nationalkultur zur Interkulturalitit. Zur lite-
rarsichen Semantisierung und Differenzbestimmung kollektiver Identitats-
diskurse. In: Maja Razbojnikova-Freteva/Hans-Gerd Winter (Hg.): Inter-
kulturalitit und Nationalkultur in der deutschsprachigen Literatur. Dresden,
S. 91-121.

Heif3, Nina (2011): Erzdhltheorie des Films. Wiirzburg.

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Frankfurt a.M.

Kimmich, Dorothee/Schahadat, Schamma (2012): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Kul-
turen in Bewegung. Beitrige zur Theorie und Praxis der Transkulturalitit.
Bielefeld, S. 7-21.

Pusch, Barbara (2013): Einleitung: Zur transnationalen deutsch-tiirkischen Mig-
ration. In: Dies. (Hg.): Transnationale Migration am Beispiel Deutschland und
Tiirkei. Wiesbaden, S. 11-23.

Samdereli, Yasemin: Almanya - Willkommen in Deutschland, DVD, 97 Min.,
Concorde Video 2011 (Deutschland 2010).

Welsch, Wolfgang (2000): Transkulturalitit zwischen Globalisierung und Parti-
kularisierung. In: Alois Wierlacher (Hg.): Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache.
Intercultural German Studies 26, S. 327-351.

https://dol.org/10.14361/9783830450413-020 - am 13.02.2026, 08:07:29. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839450413-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

