Communicatio Socialis 42 (2009), Nr. 2: 131-137
Quelle: www.communicatio-socialis.de

AUFSATZ

Michael Reder | Religion in postsakularer
Gesellschaft

Die Uberlegungen von Jiirgen Habermas
und fiinf Einspriiche dagegen

In den vergangenen Jahren wurden viele gesellschaftliche Debatten
ausgetragen, in denen Religionen eine wichtige Rolle gespielt ha-
ben — sei es auf lokaler, nationaler oder globaler Ebene. Angefangen
von den in vielen deutschen Stadten hitzig gefithrten Debatten iiber
Moscheebau (lokale Ebene), iiber den Kopftuchstreit oder die mo-
ralischen Implikationen der Stammzellendebatte (nationale Ebene)
bis hin zum Karikaturenstreit oder der Regensburger Rede von
Papst Benedikt XVI. (globale Ebene). Diese Debatten sind Ausdruck
einer erneuten Aufmerksamkeit gegeniiber den Religionen in den
vergangenen Jahren.

Vergleicht man diese Debatten, so spielen drei Fragen eine be-
sondere Rolle: Welche Funktion kommt der Religion in gesellschaft-
lichen Diskursen zu? Wie stark darf sie sich dabei als Religion
einmischen? Und welchen Status haben Auflerungen von Religions-
gemeinschaften? Ein Philosoph, der sich in besonderer Weise dieser
Fragen angenommen hat, ist Jiirgen Habermas, der am 18. Juni 2009
seinen 80. Geburtstag begeht. Eine Auseinandersetzung mit seiner
offentlich intensiv diskutierten Position ist hilfreich, um diese De-
batte insgesamt verstehen, mogliche Schwachpunkte identifizieren
und Vorschldge fiir ein Weiterdenken dieser Fragen entwickeln zu
konnen.

Habermas' Uberlegungen zur Religion

Bis in die 1990er Jahre hinein hat sich Jiirgen Habermas mit Uber-
legungen zur Religion eher zuriickgehalten. Dort wo sich AuRerun-
gen zur Religion innerhalb seiner politischen Philosophie finden,
tragen diese meistens einen eher skeptischen Zug gegeniiber einer
moglichen Rolle von Religionen in modernen Gesellschaften. Dies
hangt mit der Grundintuition der Theorie des kommunikativen Han-
delns zusammen, in der sich das in den 1970er und 1980er Jahren

131

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Reder

populdre Sakularisierungsparadigma widerspiegelt: In vormoder-
nen Gesellschaften — so die These — hatten Religionen die Funktion,
Integration herzustellen. In demokratischen Gesellschaften geht
diese Funktion auf die sdkulare, kommunikative Vernunft {iber.
Religionen stehen in der Perspektive des ,friilhen Habermas“ immer
in der Gefahr, kommunikatives Handeln zu blockieren und damit den
Prozess des Diskurses in demokratischen Gesellschaften zu unter-
minieren. Von der Theorie des kommunikativen Handelns aus for-
dert Habermas deshalb, dass religiose Biirger ihre Weltanschauung
nicht verabsolutieren diirfen und stattdessen die Bedingungen des
liberalen demokratischen Staates voll akzeptieren miissen. Zwar fin-
den sich in vereinzelten Publikationen Aufierungen von Habermas,
die auf eine Anerkennung der Bedeutung des Religiosen fiir moderne
Gesellschaften hinweisen (z.B. in dem Band zum ,Nachmetaphysi-
schen Denken®), doch stehen auch diese meist unter dem Sakulari-
sierungsparadigma.

Ab Mitte der 1990er Jahre verandert sich diese eher skeptische
Grundhaltung, und Habermas wendet sich explizit dem Thema der
Religion zu. Zu denken ist z. B. an die Dankesrede bei der Entgegen-
nahme des Karl Jasper Preises 1995, die viel beachtete Rede bei der
Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 2001,
die Diskussion mit dem damaligen Kardinal Joseph Ratzinger in der
Katholischen Akademie Bayern 2004 oder die Diskussion mit Ver-
tretern des Lehrkorpers der Hochschule fiir Philosophie der Jesuiten
in Miinchen 2007.

In der Friedenspreisrede, die unter dem Titel ,Glauben und Wis-
sen“ steht, entfaltet Habermas seine neue Perspektive auf Religion
in paradigmatischer Weise. Ausgangspunkt ist die Einschatzung,
dass die Sakularisierungsthese heute an Erklarungskraft eingebiifdt
hat. Religion und sékulare Welt stehen vielmehr in einem Wechsel-
verhaltnis zueinander — ja noch mehr: Sie sind in Zeiten komplexer
gesellschaftlicher Prozesse auf ein konstruktives Miteinander ange-
wiesen. Hinter dieser Einschdtzung steht ein eher skeptischer Blick
auf aktuelle (welt-)gesellschaftliche Entwicklungen, beispielsweise
auf die ungebremste Dynamik der Weltwirtschaft oder die schwin-
dende Sensibilitat fiir gesellschaftliche Pathologien auf national-
staatlicher Ebene. Jiirgen Habermas betont, dass aufgrund solcher
Entwicklungen die Moderne und mit ihr die modernen Gesellschaften
zu entgleisen drohen, vor allem wenn die Solidaritdt der Biirgerin-
nen und Biirger und ihre Motivation, sich an den o6ffentlichen Dis-
kursen zu beteiligen und die politischen Prozesse mitzugestalten,
schwindet.

132

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Religion in postsdkularer Gesellschaft

Religion kommt nun in einer funktionalistischen Sichtweise als
eine moralische Ressource in den Blick, weil religiosen Biirgern in
besonderer Weise ein Begriindungspotenzial fiir moralische Fragen
zur Verfiigung steht. Auch die Sinnstiftungsfunktion der Religion
ist angesichts der komplexen moralischen Fragen moderner Ge-
sellschaften wieder gefragt. Der Begriff ,postsdkular” fungiert als
Kulminationspunkt dieser Argumentation: Moderne Gesellschaften
miissen sich auf den Fortbestand von Religionen einstellen; sie kon-
nen nicht langer an der Sakularisierungsthese festhalten. Stattdes-
sen konnen sie aus einem konstruktiven Dialog mit den Religionen
einen Gewinn ziehen.

In dem Gesprach mit Kardinal Joseph Ratzinger vertieft Haber-
mas diese Uberlegungen und streicht noch einmal die Bedeutung
der Religion fiir moderne Demokratien heraus. In Anlehnung an
das Nachdenken Ernst-Wolfgang Bockenfordes iiber die vorpoliti-
schen Voraussetzungen des sdkularen Staates, betont Habermas in
der Perspektive der Theorie des kommunikativen Handelns zwar
die Bedeutung fairer und gerechter Verfahren, die sich lediglich
aus einer sdkularen kommunikativen Vernunft legitimieren lassen,
halt aber gleichzeitig daran fest, dass Demokratien immer auch auf
moralische Haltungen und Motivation angewiesen sind, die iiber die-
se hinausgehen. Religionen bieten hier eine wichtige Ressource fiir
moderne Gesellschaften, denn als Teil der Pluralitidt gesellschaft-
licher Meinungen kommt ihnen eine konstruktive Funktion fiir die
deliberative Demokratie zu.

Im 2005 erschienenen Band mit dem Titel ,Zwischen Naturalis-
mus und Religion“ finden sich einige Aufsdtze von Habermas, die
in pointierter Weise seine Uberlegungen zusammenfassen und noch
einmal in einen groferen philosophiegeschichtlichen Rahmen stellen
(insbesondere findet sich dort eine ausfiihrliche Verhaltnisbestim-
mung zum Religionsbegriff von Immanuel Kant). In systematischer
Sicht macht dieser Band abermals deutlich, welche positive Rolle
Habermas den Religionen in deliberativen Prozessen mittlerweile
zuschreibt. Notwendig ist dabei allerdings, dass Religionen den se-
mantischen Gehalt ihrer religiosen Sprache in eine sakulare Sprache
iibersetzen, um ihre Inhalte fiir alle zuganglich zu machen. Erst wenn
Religionen sich auf diesen Ubersetzungsprozess einlassen, konnen
sie die skizzierte gesellschaftliche Funktion wahrnehmen. Habermas
geht sogar noch einen Schritt weiter, wenn er von den nichtreligio-
sen Biirgerinnen und Biirgern nicht nur eine Offenheit fiir diese iiber-
setzten religiosen Gehalte fordert, sondern gleichzeitig auch an diese
die Forderung richtet, ihre Sprachspiele anderer weltanschaulicher

133

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Reder

Pragungen (z.B. szientistische) ebenfalls in einem gesellschaftlichen
Diskurs zu iibersetzen.

Aber auch diese wechselseitigen Ubersetzungsprozesse kénnen
letztlich den Riss zwischen Weltwissen und Offenbarungswissen, das
heilkt zwischen Wissen und Glauben, nicht wieder kitten, wie Haber-
mas in seinem Statement bei der Veranstaltung an der Hochschule
fiir Philosophie der Jesuiten in Miinchen betont. Glauben und Wissen
werden von ihm deshalb nach wie vor scharf unterschieden, womit er
gegeniiber Kant die Grenzen der blofien Vernunft nicht zu weit ziehen
will. Philosophie darf Religion nur als etwas ihr AuReres verstehen.
Sowohl in einer genealogischen Perspektive als auch aus Sichtweise
der deliberativen Demokratie sind Glauben und Wissen also opake
Modi des Geistes. Nicht nur angesichts fundamentalistischer Ten-
denzen von Religionen in allen Teilen der Welt, sondern gerade auch
mit Blick auf die Regensburger Rede des Papstes betont Habermas
in seiner Diskussion an der Hochschule fiir Philosophie der Jesui-
ten nachdriicklich, dass diese Grenze zwischen Glauben und Wissen
nicht iiberschritten werden darf. Einig sind sich Habermas und der
Papst zwar, dass sie ein iiberzogenes rationalistisches Verstandnis
von Vernunft zuriickweisen wollen. Uneinig sind sie sich allerdings
iiber das Verhdltnis von Glauben und Wissen. Pointiert formuliert
Habermas, dass sich in den Uberlegungen des Papstes ein ,Quént-
chen zuviel an Vernunftstolz“ zeige, ohne dass dabei deutlich wiirde,
wie eine solche Vernunft unter den Bedingungen liberaler Demokratie
zu verstehen sei.

Stattdessen fordert Jiirgen Habermas einen zwar universalen,
aber dennoch bescheideneren, weil formalen, Begriff von Vernunft.
Der liberale Staat muss notwendigerweise von den Religionen die
Anerkennung eines universalistischen Egalitarismus von Recht und
Moral fordern. Diese Anerkennung muss nicht zu einer Widerlegung
oder einem Abdanken des Glaubens fiihren, genauso wenig wie der
Historismus nicht notwendigerweise einen Relativismus mit sich
bringt, sondern zu einer erhohten Sensibilitdt fiir kulturelle Differen-
zen fithren kann. Deswegen wird Habermas nicht miide, die Trennung
von Glauben und Wissen zu betonen und gleichzeitig fiir ein offenes
Wechselverhaltnis von religioser und sdkularer Vernunft zu pladie-
ren. Dies setzt einen gemeinsamen Lernprozess aller Biirgerinnen
und Biirger voraus. Liberale Demokratien konnen nur gemeinsam
die anstehenden gesellschaftlichen Probleme 16sen. Dazu ist es sinn-
voll und notwendig, dass sich religiose und sakulare Biirger zumu-
ten, ihre Perspektiven auf die Welt wechselseitig zu erkldren und zu
iibersetzen.

134

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Religion in postsdkularer Gesellschaft

Fiinf Einspriiche gegeniiber Habermas

Die Beschaftigung von Habermas mit der Religion ist auf iiberaus
grofdes Interesse gestofden. Nicht nur religiose Biirger und Theologen
haben sich intensiv mit Habermas und seiner Deutung von Religion
in postsdkularen Gesellschaften auseinandergesetzt, sondern auch
viele Wissenschaftler anderer Disziplinen und Menschen des offent-
lichen Lebens. Positiv an den Uberlegungen von Habermas ist, dass
er eine wichtige und notwendige Korrektur eines zu starken Sakula-
risierungsparadigmas vorgenommen und auf die nach wie vor grofde
Bedeutung von Religion in (post)modernen Gesellschaften aufmerk-
sam gemacht hat. In seiner gewohnt konstruktiv und kommunikativ
angelegten Art, Debatten anzustofien, hat er einen wichtigen Beitrag
fiir diese aktuelle gesellschaftliche Frage geleistet, der gerade an-
gesichts globaler (multireligioser) Entwicklungen hohe Bedeutung
zukommt. An seine Konzeptualisierung der Rolle von Religion lassen
sich allerdings auch einige kritische Riickfragen richten, die im Fol-
genden in fiinf Schritten skizziert werden sollen.

Erstens fragt Hans Joas zu Recht an, ob im Hintergrund des Ver-
standnisses postsdkularer Gesellschaften nicht immer noch ein (zu)
starkes Sakularisierungsverstandnis stehe. Sadkularisierung, so
scheint es, wird von Habermas als ein linearer Prozess gedacht, an
den sich nun - gewissermafien als lineare Fortsetzung — die Phase
der Postsdkularisierung anschliefit. Konnen aber Sakularisierung
und Postsakularisierung so eindeutig voneinander getrennt oder gar
als lineare Fortsetzung gedacht werden? Oder sind beide nicht gera-
de in globaler Perspektive wechselseitig verschrankend ablaufende
Prozesse?

Zweitens scheint Habermas Religionen aus seiner Perspektive der
politischen Philosophie auf ihre moralische Funktion zu reduzieren.
Natiirlich ist es fiir einen politischen Philosophen erst einmal plausi-
bel, aus der Perspektive der deliberativen Demokratie vor allem auf
die normativen Funktionen von Religionen zu achten. Das Bild von
Religion, das dabei entsteht, bleibt allerdings verzerrt, weil Religion
auf einen Aspekt reduziert wird. Moral, so kann mit Schleiermacher
eingewendet werden, ist nur ein Aspekt von Religion, auf den diese
nicht reduziert werden darf. Thre Funktion, ein Sprachspiel der Trans-
zendenz bereitzustellen (vgl. Luhmann), oder ihre kulturelle Funktion
(vgl. Geertz) sind mindestens ebenso wichtige Aspekte von Religion,
die auch fiir die politische Philosophie relevant sind.

135

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Reder

Drittens scheint Habermas vor allem auf die Weltreligionen zu fo-
kussieren, was angesichts der globalen Situation sowohl in den Ge-
sellschaften des Westens als auch weltweit problematisch erscheint.
Auch die grofRen Weltreligionen sind beispielsweise durch eine hohe
interne Vielfalt ausgezeichnet und konnen nur schwer auf eine be-
stimmte Form der Weltdeutungen oder Moral zuriickgefiihrt werden.
Diese Heterogenitat zeigt sich auch, wenn man die Vielfalt der Reli-
gionen insgesamt betrachtet. Diese Vielfalt gilt es starker zu beach-
ten, wenn man die (welt-)gesellschaftliche Bedeutung von Religion
umfassend thematisieren will.

Viertens: Daran anschlieffend lasst sich ein weiterer kritischer
Aspekt formulieren. Gerade angesichts der grofsen internen wie
externen Vielfalt von Religion erscheint es besonders wichtig, das
Wechselverhaltnis von Religion und Kultur systematisch in den Blick
zu nehmen. Religionen sind nicht nur ein wichtiger Teil von Kultur,
sie pragen diese auch — wenngleich in unterschiedlicher Form und
Intensitat. Gerade angesichts der globalen Situation erscheint es fiir
eine iiberzeugende Konzeptualisierung der Religion in postsdkularen
Gesellschaften wichtig, dieses Wechselverhaltnis von Religion und
Kultur stédrker in den Blick zu nehmen, als dies im Diskurs der politi-
schen Philosophie bislang der Fall ist.

Fiinftens erscheint auch der Prozess der wechselseitigen Uber-
setzungen von religiosen und sikularen Auferungen nur teilweise
verstandlich. Als Abgrenzungskriterium zwischen religiosen und sa-
kularen Auferungen im 6ffentlichen Diskurs benennt Habermas die
allgemeine Zuganglichkeit der Sprache und die offentliche Akzep-
tanz der zugelassenen Griinde. Dahinter steht eine Idealvorstellung
gesellschaftlicher Diskurse, die sich zwar von einem starken mate-
rialen Vernunftverstandnis frei gemacht hat, die aber ein mindestens
ebenso starkes formales Vernunftkonzept in die Gesellschaftstheorie
einfithrt. Anzufragen ware, ob Vernunft angesichts der postmodernen
Ausgangssituation nicht starker plural und deshalb auch die Gren-
ze zwischen religiosen und sikularen Aufierungen durchldssiger zu
konzeptualisieren ist. Gibt es beispielsweise rein sakulare Diskurse,
in denen die Argumente von allen weltanschaulichen Signaturen be-
freit sind? Oder leben deliberative Diskurse nicht gerade davon, dass
genau diese Signaturen — seien sie religios oder anderer weltanschau-
licher Pragungen — mit eingespeist werden? Ein solches Verstandnis
von Vernunft impliziert die Annahme, dass Glauben und Wissen doch
nicht so scharf getrennt werden konnen — und auch nicht getrennt

136

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Religion in postsdkularer Gesellschaft

werden miissen. In der Argumentation von Habermas ist eine solche
Nahe von Glauben und Wissen bereits angelegt, wenn er (scheinbar
problemlos) eine wechselseitige Ubersetzungen zwischen den beiden
Modi des Geistes annimmt.

Fiir diese Verschrankung von Glauben und Wissen spricht auch ein
soziologischer Blick auf den religiosen Biirger selbst: Kann man sich
einen religiosen Biirger vorstellen, der in einer Innenperspektive die
religiosen und sdkularen Aspekte seiner Argumentation eindeutig
trennen kann? Wohl kaum, denn religiose und sakulare Aspekte ge-
hen innerhalb der Argumentation eines Individuums oftmals fliefsend
ineinander iiber. Gerade aus Perspektive der deliberativen Demokra-
tie konnte eine (post)moderne Gesellschaftstheorie an dieser Stelle
gegeniiber den Religionen noch ,mutiger” sein. Dies setzt allerdings
voraus, dass das Konzept der deliberativen Demokratie noch einmal
geweitet und damit das Feld der zugelassenen Griinde und Argumen-
te vergrofiert wird.

Literatur

Geertz, Clifford (1983): Dichte Beschreibung. Beitrdge zum Verstehen kultureller
Systeme. Frankfurt am Main.

Habermas, Jiirgen (2001): Glauben und Wissen. Ansprachen aus Anlass der Verlei-
hung des Friedenspreises des deutschen Buchhandels. Frankfurt am Main.

Habermas, Jiirgen (2005): Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt am Main.

Joas, Hans (2002): Eine Rose im Kreuz der Vernunft. In: Die Zeit vom 7.2., S. 32.

Luhmann, Niklas (2002): Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt am Main.

Reder, Michael/Schmidt, Josef (Hg.) (2007): Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine
Diskussion mit Jiirgen Habermas. Frankfurt am Main.

137

- am 13.01.2026, 07:32:15. Er—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2009-2-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

