
Schwarzes Wissen, weiße Sehgewohnheit

Oder »Ich würde mich auch mal über

einen fundierten Verriss freuen«

Simone Dede Ayivi

Ein Interview mit Aidan Riebensahm

AR: Liebe Simone, du hast in Hildesheim studiert. Könntest du erzählen, was

Gegenstand deiner Ausbildung war, was dort gelehrt wurde bzw. was du dort

gelernt hast?

SDA: Ich habe Kulturwissenschaften und ästhetische Praxis auf Diplom stu-

diert mit dem Hauptfach Literatur-Theater-Medien, dem Nebenfach Musik

und dem Bezugsfach Politikwissenschaft. Das ist ein interdisziplinärer Stu-

diengang, aber mir haben von Anfang an Bezüge zwischen den Einzelfächern

gefehlt. Das Studium war darauf angelegt, dass ich die Verbindung meiner

Fächer zueinander selbst herstellen musste. Es hieß immer, wir werden nicht

in den Künsten ausgebildet, sondern für die Künste. Ich glaube, es sollte hei-

ßen, dass wir nicht Künstler*innen, sondern Kulturvermittler*innen werden

sollten. In meiner Vorstellung vom Regie-Beruf dachte ich, dass ein interdis-

ziplinärer Studiengang der richtige für mich sei, weil es hilfreich ist, in alle

Bereiche Einblick zu gewinnen, um besser kollektiv arbeiten zu können und

zuwissen,wasmeine Kolleg*innenmit anderen Expertisen und Schwerpunk-

ten brauchen. Die Vorstellung ging im Studium nicht auf.

AR: Wie gestaltete sich der Einstieg in deine künstlerische Arbeit?

SDA: Ich habe sehr früh neben dem Studium angefangen, eigene Projekte zu

machen, undmich in vielen Richtungen ausprobiert. Aus diesen unterschied-

lichen Erfahrungen etablierte sich meine künstlerische Praxis. Ich kann im-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Simone Dede Ayivi

mer noch besser Prosatexte für die Bühne fruchtbar machen, als Dramen zu

inszenieren. Ich habe auch im Studium schon versucht, Recherche-basiert

zu arbeiten. Dass daraus einmal eine Leidenschaft für den künstlerischen Zu-

griff undmein Arbeitsschwerpunkt werden würde, warmir zu dem Zeitpunkt

nicht klar. Ich habe mich sehr schnell mit Kommiliton*innen zusammenge-

tan, und wir haben gemeinsame Projekte gemacht. Ich glaube, dass das ei-

gentlich der Teil meiner Studienzeit war, von dem ich am meisten profitiert

und ammeisten gelernt habe. Das bedeutete aber auch, dass alles sich in klei-

nen Künstler*innen-Kreisen bewegte und alle aus der gleichen Schule kamen.

Es gab ja in der Kleinstadt Hildesheim keine anderen Theater-Studiengänge.

Es gab auch keine Kulturszene, die unabhängig von dem Studiengang funk-

tionierte. Im Grunde war es so, dass ich mir wichtige Inspiration aus Produk-

tionen in Berlin undHamburg geholt habe, um vor Ort diese inmeine eigenen

Projekte einfließen zu lassen. Ich war nicht die einzige POC inmeinem Studi-

engang, aber es war einmehrheitlichweißer Studiengang. Das heißt Reibung,

Auseinandersetzungen, Themenfindung mit anderen POCs, die auch aus an-

deren Perspektiven Fragen ansTheater stellen, gab es eigentlich nicht. Das ist

jetzt 17 Jahre her, und damals war es nicht so selbstverständlich, dass die we-

nigen POCs in den akademischen oder künstlerischen Räumen sich mitein-

ander solidarisiert haben. Meine Geschichte ist die einer Vereinzelung, und

je höher ich in meiner schulischen und akademischen Ausbildung gekommen

bin, desto weniger Schwarze und POCs waren um mich herum. Und wir wa-

ren eher mit Assimilierung beschäftigt als mit Solidarität und Community

Building.

AR: Wie wird deine künstlerische Arbeit zum Beispiel in Kritiken rezipiert?

SDA: Ich fange mit einem Beispiel an. Es gab eine sehr positive Kritik zu

»Queens«, die ich aber mit niemandem teilen wollte. Da war eine Kritike-

rin offensichtlich angetan von meinem Theaterabend. Sie schrieb unter an-

derem, dass ich in verschiedene traditionelle afrikanische Trachten schlüp-

fen würde. Es waren aber afrofuturistische Kostümemit starken popkulturel-

len Anlehnungen, also im Grunde das Gegenteil von Trachten. Die Trachten

wurden in die Performance hineingelesen. Oft findet eine Re-interpretati-

on meiner Arbeiten durch weiße Zuschauer*innen, also auch Kritiker*innen,

statt. Und ich weiß, dass einem Schwarzen Publikum diese Fehler nicht un-

terlaufen. Schwarze Zuschauer*innen würden keine afrikanischen Trachten

sehen, weil sie mit einem speziellen Vorwissen in die Vorstellung kommen

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwarzes Wissen, weiße Sehgewohnheit 91

und verstehen, dass ich mich bei einer künstlerischen Produktion mit dem

Titel »Queens« auf Afrofuturismus beziehe.Wenn es doch ganz viele Anleihen

z.B. zum Schwarzen US-amerikanischen feministischen Hip Hop gibt, wie-

so sollten sie dann die Kostüme als Trachten verstehen? Zuschauer*innen, die

meinenWestafrika-Bezug verstehen, sehen, dass das keine Trachten sind, die

dort getragen werden. Was ich erklären muss und was für sich stehen kann,

ist nur durch eine feine Linie voneinander getrennt. Ich entscheide mich für

das Stehenlassen und merke aber, dass der Großteil des Publikums dieses

Vorwissen zur Dechiffrierung meiner Arbeit nicht hat. Das ist bei künstleri-

schen Arbeiten von weißenTheatermacher*innen anders. Die Künstler*innen

und das Publikum haben dieselbe weiße bürgerliche Perspektive. Sie haben

die gleichen Bücher gelesen und sind sich einig, was kulturgeschichtlich re-

levant ist. Aus dieser Verabredung heraus entstehen ästhetische Auseinander-

setzungen, und alle wissen, worüber geredet wird. Das Problem ist also, dass

viele Kritiker*innen meinen Zugriff auf das Theater und die Gesellschaft gar

nicht bewerten können, weil wir nicht eine gemeinsame Basis teilen. Oder

anders formuliert: Ich kenne deren Perspektiven, aber sie nicht meine. Ich

habe ganz viel weißes Wissen und musste mir selbst Quellen für Schwarzes

Wissen suchen. Bisher hat noch kein*e Theaterkritiker*in über meine Arbeit

geschrieben und sich die Mühe gemacht, Schwarzes Wissen aufzuholen und

mit mir auf Augenhöhe über meine Arbeit zu sprechen.

Das ist tatsächlich anders, wenn es umVorberichte und Porträts geht. Das

sind immer mehr POCs und Schwarze Kolleg*innen, die darüber schreiben.

In den Medien ist mein Anliegen, was ich vorhabe und warum ich meine Pro-

jekte mache, wesentlich präsenter (und differenzierter) als die Auseinander-

setzung mit meiner Arbeit. Ich würde mich auch mal über einen fundierten

Verriss freuen, dass da mal jemand sagt, ich habe [Audre] Lorde, [Kimberly]

Crenshaw und [bell] hooks gelesen und was Frau Ayivi mit der Intersektiona-

lismustheorie und demThema Schwarzer Feminismus auf der Bühne macht,

ist Müll und nichts Neues. Aber diese Perspektiven bekommen nicht die Mög-

lichkeit, sich in den Diskurs einzubringen.

Interessant ist auch die Frage, von welchem PublikumTheatermacher*in-

nen, Theaterwissenschaftler*innen, aber eben auch Theaterjournalist*innen

ausgehen.Oft hieß es in derTheaterkritik,meine Performances wären zu har-

monisch, zu politisch korrekt, nicht verstörend oder aufwühlend genug oder

würden dem Publikum keinen Spiegel vorhalten. Die Entscheidung, die ich

getroffen habe, ist, die Art von Theater zu machen, die ich als Schwarze Zu-

schauerin sehen will. Was brauche ich, wenn ich meinen Hintern ins Theater

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Simone Dede Ayivi

bewege nach einem Tag voller rassistischer Anfeindungen, politischer Arbeit

und Gespräche mit Freundinnen und Kolleginnen? Dann brauche ich einen

Abend, der mir sagt, wir sind hier, wir haben einen Raum, in dem Schwar-

ze Stimmen gehört werden. Wir beschäftigen uns jetzt mit Dingen, auf die

wir Bock haben. Leute, die den ganzen Tag schon nicht in ihrer comfort zone

sind, sollen bei mir am Abend die Möglichkeit haben, gute politische Unter-

haltung zu bekommen. Ich möchte Menschen anbieten, was ich selbst brau-

che. Ich möchte, dass sie für zwei Stunden die Kampfhaltung verlassen und

sich entspannen können. Der Großteil meines Publikums ist den ganzen Tag

Rassismus, Sexismus und Queerfeindlichkeit ausgesetzt. Viele machen poli-

tische Arbeit oder sind im sozialen Bereich tätig. Sie sind Anfeindungen von

Antifeministen und Faschisten ausgesetzt. Sie werden bedroht. Von Verge-

waltigungswünschen auf Social Media bis zum NSU 2.0. Das ist nicht das

bürgerliche Publikum,dem ich einen Spiegel vorhaltenmuss, das ich aufwüh-

len oder verunsichern muss. Diese Menschen erfahren genug Unsicherheit in

ihrem Alltag. Und hier komme ich zurück zu der Frage: Für wen schreibt

der Theaterjournalismus? Theaterjournalismus imaginiert weiter dieses wei-

ße bürgerliche Publikum. Ich stelle mir bei meinen Stücken ein Publikum vor,

das eigentlich schon aufgeregt und ein bisschen irritiert ins Theater hinein-

geht, weil es genau weiß, dass die Struktur und dieses Gebäude eigentlich

nicht für es gemacht sind. Weil sie schon Rassismus-Erfahrungen im Thea-

ter gemacht haben oder die Erfahrung, dort angestarrt zu werden. Diesem

Publikum will ich erst einmal sagen: Du kannst hier sein, und du kannst hier

eine gute Erfahrung machen, und bitte komm wieder.

AR: Ich würde gern abschließend den Blick auf die Theaterwissenschaft rich-

ten. Welche Debatten und Diskurse finden dort statt, die für dich und deine

künstlerische Arbeit relevant sind? Wie wird deine Arbeit in der deutschen

Theaterwissenschaft rezipiert?

SDA: Ich kenne wissenschaftliche Auseinandersetzungen über meine Arbei-

ten nur aus den USA. Von Schwarzen US-amerikanischen Germanist*innen,

die sich bewusst mit Schwarzen Perspektiven in der deutschen Sprache

beschäftigen. Ich war überrascht, als ich zum Podiumsgespräch auf eine

Konferenz eingeladen wurde und in jedem zweiten Vortrag über meine Ar-

beit gesprochen wurde. Auf der Konferenz »Staging Blackness«, organisiert

von Priscilla Layne und Lily Tonker-Erg, wurde über meine künstlerische

Arbeit, über meine ästhetischen Zugriffe, über meinen dramaturgischen

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Aufbau, über meine Textauswahl etc. diskutiert und dies mit dem Wissen

über Schwarze Theaterproduktionen. Ich habe mich aber auch seit einigen

Jahren nicht mehr mit der deutschen Theaterwissenschaft beschäftigt, weil

ich weder als Künstlerin noch als Zuschauerin angesprochen werde. Ich

vertraue darauf, dass die Theaterwissenschaft diverser wird. Und das liegt

nicht daran, dass diejenigen, die sie jetzt hauptsächlich noch betreiben, sich

den Themen öffnen, sondern dass diejenigen, die in Zukunft in diesem Feld

arbeiten, die Veränderungen hereinbringen werden. Das ist ein Vertrauen

in den demografischen Wandel und dass viele es schaffen werden, Zugang

zu solchen Studiengängen wie der Theaterwissenschaft zu erhalten. Und ich

habe tatsächlich auch Vertrauen in meine Arbeit und die Arbeit, die ganz

viele Schwarze Kulturschaffende mit mir, neben mir und vor mir gemacht

haben. Ich könnte nicht künstlerisch arbeiten ohne die Denker*innen und

Theoretiker*innen von ADEFRA, die im geisteswissenschaftlichen Bereich die

Diskurse überhaupt so weit vorangebracht haben. Und ich vertraue darauf,

dass meine Generation von Schwarzen Akademiker*innen und Kulturschaf-

fenden weitere »Diskurs-Türen« aufstößt, die das, was sie untersuchen,

attraktiv für Menschen macht, die unsere Perspektiven teilen. Ganz lange

war es für viele keine richtige Entscheidung, ob sie bewusst mit Schwarzem

Wissen und Schwarzen Bezügen arbeiten wollen oder nicht. Da sehe ich Ver-

änderung. Erst wenn die Reibungen an einer weißen Mehrheitsgesellschaft

abgeklungen sind, können wir auch untereinander kontroverser überTheater

diskutieren. Und ich glaube auch, dass weiße Theaterwissenschaftler*innen

der Zukunft es dann gewohnt sind, in einem Feld zu arbeiten, in dem sie

nicht die Mehrheit bilden, sondern dass sie ein Theater, das von Schwarzen

Künstler*innen gemacht wird, dechiffrieren können. Eine Institution kann

sich nicht ändern, und Menschen ändern sich nur bedingt, aber es kommen

immer neueTheaterwissenschaftler*innen dazu, und die können es schaffen,

die Perspektiven zu erweitern. Aber hauptsächlich glaube ich eben daran,

dass wir mehr werden und dadurch die bestehende Hegemonie aufgelöst

werden kann. Punkt.

Schwarzes Wissen, weiße Sehgewohnheit

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

