Schwarzes Wissen, weiBe Sehgewohnheit
Oder »Ich wiirde mich auch mal tber
einen fundierten Verriss freuen«

Simone Dede Ayivi

Ein Interview mit Aidan Riebensahm

AR: Liebe Simone, du hast in Hildesheim studiert. Kénntest du erzihlen, was
Gegenstand deiner Ausbildung war, was dort gelehrt wurde bzw. was du dort
gelernt hast?

SDA: Ich habe Kulturwissenschaften und dsthetische Praxis auf Diplom stu-
diert mit dem Hauptfach Literatur-Theater-Medien, dem Nebenfach Musik
und dem Bezugsfach Politikwissenschaft. Das ist ein interdisziplinirer Stu-
diengang, aber mir haben von Anfang an Beziige zwischen den Einzelfichern
gefehlt. Das Studium war darauf angelegt, dass ich die Verbindung meiner
Ficher zueinander selbst herstellen musste. Es hiefR immer, wir werden nicht
in den Kiinsten ausgebildet, sondern fiir die Kiinste. Ich glaube, es sollte hei-
Ren, dass wir nicht Kiinstler*innen, sondern Kulturvermittler*innen werden
sollten. In meiner Vorstellung vom Regie-Beruf dachte ich, dass ein interdis-
ziplindrer Studiengang der richtige fiir mich sei, weil es hilfreich ist, in alle
Bereiche Einblick zu gewinnen, um besser kollektiv arbeiten zu kénnen und
zu wissen, was meine Kolleg*innen mit anderen Expertisen und Schwerpunk-
ten brauchen. Die Vorstellung ging im Studium nicht auf.

AR: Wie gestaltete sich der Einstieg in deine kiinstlerische Arbeit?
SDA: Ich habe sehr frith neben dem Studium angefangen, eigene Projekte zu

machen, und mich in vielen Richtungen ausprobiert. Aus diesen unterschied-
lichen Erfahrungen etablierte sich meine kiinstlerische Praxis. Ich kann im-

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Simone Dede Ayivi

mer noch besser Prosatexte fiir die Bithne fruchtbar machen, als Dramen zu
inszenieren. Ich habe auch im Studium schon versucht, Recherche-basiert
zu arbeiten. Dass daraus einmal eine Leidenschaft fiir den kiinstlerischen Zu-
griff und mein Arbeitsschwerpunkt werden wiirde, war mir zu dem Zeitpunkt
nicht klar. Ich habe mich sehr schnell mit Kommiliton*innen zusammenge-
tan, und wir haben gemeinsame Projekte gemacht. Ich glaube, dass das ei-
gentlich der Teil meiner Studienzeit war, von dem ich am meisten profitiert
und am meisten gelernt habe. Das bedeutete aber auch, dass alles sich in klei-
nen Kiinstler*innen-Kreisen bewegte und alle aus der gleichen Schule kamen.
Es gab ja in der Kleinstadt Hildesheim keine anderen Theater-Studienginge.
Es gab auch keine Kulturszene, die unabhingig von dem Studiengang funk-
tionierte. Im Grunde war es so, dass ich mir wichtige Inspiration aus Produk-
tionen in Berlin und Hamburg geholt habe, um vor Ort diese in meine eigenen
Projekte einfliefRen zu lassen. Ich war nicht die einzige POC in meinem Studi-
engang, aber es war ein mehrheitlich weifler Studiengang. Das heiflt Reibung,
Auseinandersetzungen, Themenfindung mit anderen POCs, die auch aus an-
deren Perspektiven Fragen ans Theater stellen, gab es eigentlich nicht. Das ist
jetzt 17 Jahre her, und damals war es nicht so selbstverstindlich, dass die we-
nigen POCs in den akademischen oder kiinstlerischen Riumen sich mitein-
ander solidarisiert haben. Meine Geschichte ist die einer Vereinzelung, und
je hoher ich in meiner schulischen und akademischen Ausbildung gekommen
bin, desto weniger Schwarze und POCs waren um mich herum. Und wir wa-
ren eher mit Assimilierung beschiftigt als mit Solidaritit und Community
Building.

AR: Wie wird deine kiinstlerische Arbeit zum Beispiel in Kritiken rezipiert?

SDA: Ich fange mit einem Beispiel an. Es gab eine sehr positive Kritik zu
»Queens«, die ich aber mit niemandem teilen wollte. Da war eine Kritike-
rin offensichtlich angetan von meinem Theaterabend. Sie schrieb unter an-
derem, dass ich in verschiedene traditionelle afrikanische Trachten schliip-
fen wiirde. Es waren aber afrofuturistische Kostiime mit starken popkulturel-
len Anlehnungen, also im Grunde das Gegenteil von Trachten. Die Trachten
wurden in die Performance hineingelesen. Oft findet eine Re-interpretati-
on meiner Arbeiten durch weifle Zuschauer*innen, also auch Kritiker*innen,
statt. Und ich weif3, dass einem Schwarzen Publikum diese Fehler nicht un-
terlaufen. Schwarze Zuschauer*innen wiirden keine afrikanischen Trachten
sehen, weil sie mit einem speziellen Vorwissen in die Vorstellung kommen

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwarzes Wissen, weiBe Sehgewohnheit

und verstehen, dass ich mich bei einer kiinstlerischen Produktion mit dem
Titel »Queens« auf Afrofuturismus beziehe. Wenn es doch ganz viele Anleihen
z.B. zum Schwarzen US-amerikanischen feministischen Hip Hop gibt, wie-
so sollten sie dann die Kostiime als Trachten verstehen? Zuschauer*innen, die
meinen Westafrika-Bezug verstehen, sehen, dass das keine Trachten sind, die
dort getragen werden. Was ich erkliren muss und was fiir sich stehen kann,
ist nur durch eine feine Linie voneinander getrennt. Ich entscheide mich fiir
das Stehenlassen und merke aber, dass der Grof3teil des Publikums dieses
Vorwissen zur Dechiffrierung meiner Arbeit nicht hat. Das ist bei kiinstleri-
schen Arbeiten von weifien Theatermacher*innen anders. Die Kiinstler*innen
und das Publikum haben dieselbe weifle biirgerliche Perspektive. Sie haben
die gleichen Biicher gelesen und sind sich einig, was kulturgeschichtlich re-
levant ist. Aus dieser Verabredung heraus entstehen dsthetische Auseinander-
setzungen, und alle wissen, woriiber geredet wird. Das Problem ist also, dass
viele Kritiker*innen meinen Zugriff auf das Theater und die Gesellschaft gar
nicht bewerten konnen, weil wir nicht eine gemeinsame Basis teilen. Oder
anders formuliert: Ich kenne deren Perspektiven, aber sie nicht meine. Ich
habe ganz viel weifSes Wissen und musste mir selbst Quellen fir Schwarzes
Wissen suchen. Bisher hat noch kein*e Theaterkritiker*in itber meine Arbeit
geschrieben und sich die Mithe gemacht, Schwarzes Wissen aufzuholen und
mit mir auf Augenhéhe tiber meine Arbeit zu sprechen.

Das ist tatsichlich anders, wenn es um Vorberichte und Portrits geht. Das
sind immer mehr POCs und Schwarze Kolleg*innen, die dariiber schreiben.
In den Medien ist mein Anliegen, was ich vorhabe und warum ich meine Pro-
jekte mache, wesentlich prisenter (und differenzierter) als die Auseinander-
setzung mit meiner Arbeit. Ich wiirde mich auch mal iiber einen fundierten
Verriss freuen, dass da mal jemand sagt, ich habe [Audre] Lorde, [Kimberly]
Crenshaw und [bell] hooks gelesen und was Frau Ayivi mit der Intersektiona-
lismustheorie und dem Thema Schwarzer Feminismus auf der Bithne macht,
ist Mill und nichts Neues. Aber diese Perspektiven bekommen nicht die Még-
lichkeit, sich in den Diskurs einzubringen.

Interessant ist auch die Frage, von welchem Publikum Theatermacher*in-
nen, Theaterwissenschaftlerinnen, aber eben auch Theaterjournalist*innen
ausgehen. Oft hiefd es in der Theaterkritik, meine Performances wiren zu har-
monisch, zu politisch korrekt, nicht verstérend oder aufwithlend genug oder
wiirden dem Publikum keinen Spiegel vorhalten. Die Entscheidung, die ich
getroffen habe, ist, die Art von Theater zu machen, die ich als Schwarze Zu-
schauerin sehen will. Was brauche ich, wenn ich meinen Hintern ins Theater

14.02.2026, 16:58:57.

91


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Simone Dede Ayivi

bewege nach einem Tag voller rassistischer Anfeindungen, politischer Arbeit
und Gespriche mit Freundinnen und Kolleginnen? Dann brauche ich einen
Abend, der mir sagt, wir sind hier, wir haben einen Raum, in dem Schwar-
ze Stimmen gehort werden. Wir beschiftigen uns jetzt mit Dingen, auf die
wir Bock haben. Leute, die den ganzen Tag schon nicht in ihrer comfort zone
sind, sollen bei mir am Abend die Moglichkeit haben, gute politische Unter-
haltung zu bekommen. Ich méchte Menschen anbieten, was ich selbst brau-
che. Ich mochte, dass sie fiir zwei Stunden die Kampthaltung verlassen und
sich entspannen konnen. Der Grofiteil meines Publikums ist den ganzen Tag
Rassismus, Sexismus und Queerfeindlichkeit ausgesetzt. Viele machen poli-
tische Arbeit oder sind im sozialen Bereich titig. Sie sind Anfeindungen von
Antifeministen und Faschisten ausgesetzt. Sie werden bedroht. Von Verge-
waltigungswiinschen auf Social Media bis zum NSU 2.0. Das ist nicht das
biirgerliche Publikum, dem ich einen Spiegel vorhalten muss, das ich aufwiih-
len oder verunsichern muss. Diese Menschen erfahren genug Unsicherheit in
ihrem Alltag. Und hier komme ich zuriick zu der Frage: Fiir wen schreibt
der Theaterjournalismus? Theaterjournalismus imaginiert weiter dieses wei-
fle biirgerliche Publikum. Ich stelle mir bei meinen Stiicken ein Publikum vor,
das eigentlich schon aufgeregt und ein bisschen irritiert ins Theater hinein-
geht, weil es genau weif}, dass die Struktur und dieses Gebiude eigentlich
nicht fiir es gemacht sind. Weil sie schon Rassismus-Erfahrungen im Thea-
ter gemacht haben oder die Erfahrung, dort angestarrt zu werden. Diesem
Publikum will ich erst einmal sagen: Du kannst hier sein, und du kannst hier
eine gute Erfahrung machen, und bitte komm wieder.

AR: Ich wiirde gern abschlief}end den Blick auf die Theaterwissenschaft rich-
ten. Welche Debatten und Diskurse finden dort statt, die fiir dich und deine
kiinstlerische Arbeit relevant sind? Wie wird deine Arbeit in der deutschen
Theaterwissenschaft rezipiert?

SDA: Ich kenne wissenschaftliche Auseinandersetzungen itber meine Arbei-
ten nur aus den USA. Von Schwarzen US-amerikanischen Germanist*innen,
die sich bewusst mit Schwarzen Perspektiven in der deutschen Sprache
beschiftigen. Ich war iiberrascht, als ich zum Podiumsgesprich auf eine
Konferenz eingeladen wurde und in jedem zweiten Vortrag iiber meine Ar-
beit gesprochen wurde. Auf der Konferenz »Staging Blackness«, organisiert
von Priscilla Layne und Lily Tonker-Erg, wurde iiber meine kiinstlerische
Arbeit, iiber meine isthetischen Zugriffe, itber meinen dramaturgischen

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwarzes Wissen, weiBe Sehgewohnheit

Aufbau, iiber meine Textauswahl etc. diskutiert und dies mit dem Wissen
iber Schwarze Theaterproduktionen. Ich habe mich aber auch seit einigen
Jahren nicht mehr mit der deutschen Theaterwissenschaft beschiftigt, weil
ich weder als Kiinstlerin noch als Zuschauerin angesprochen werde. Ich
vertraue darauf, dass die Theaterwissenschaft diverser wird. Und das liegt
nicht daran, dass diejenigen, die sie jetzt hauptsichlich noch betreiben, sich
den Themen 6ffnen, sondern dass diejenigen, die in Zukunft in diesem Feld
arbeiten, die Verinderungen hereinbringen werden. Das ist ein Vertrauen
in den demografischen Wandel und dass viele es schaffen werden, Zugang
zu solchen Studiengingen wie der Theaterwissenschaft zu erhalten. Und ich
habe tatsichlich auch Vertrauen in meine Arbeit und die Arbeit, die ganz
viele Schwarze Kulturschaffende mit mir, neben mir und vor mir gemacht
haben. Ich kénnte nicht kiinstlerisch arbeiten ohne die Denker*innen und
Theoretiker*innen von ADEFRA, die im geisteswissenschaftlichen Bereich die
Diskurse itberhaupt so weit vorangebracht haben. Und ich vertraue darauf,
dass meine Generation von Schwarzen Akademiker*innen und Kulturschaf-
fenden weitere »Diskurs-Tiiren« aufstoflt, die das, was sie untersuchen,
attraktiv fiir Menschen macht, die unsere Perspektiven teilen. Ganz lange
war es fiir viele keine richtige Entscheidung, ob sie bewusst mit Schwarzem
Wissen und Schwarzen Beziigen arbeiten wollen oder nicht. Da sehe ich Ver-
inderung. Erst wenn die Reibungen an einer weiflen Mehrheitsgesellschaft
abgeklungen sind, kénnen wir auch untereinander kontroverser tiber Theater
diskutieren. Und ich glaube auch, dass weifSe Theaterwissenschaftler*innen
der Zukunft es dann gewohnt sind, in einem Feld zu arbeiten, in dem sie
nicht die Mehrheit bilden, sondern dass sie ein Theater, das von Schwarzen
Kinstler*innen gemacht wird, dechiffrieren konnen. Eine Institution kann
sich nicht 4ndern, und Menschen dndern sich nur bedingt, aber es kommen
immer neue Theaterwissenschaftler*innen dazu, und die kénnen es schaffen,
die Perspektiven zu erweitern. Aber hauptsichlich glaube ich eben daran,
dass wir mehr werden und dadurch die bestehende Hegemonie aufgelost
werden kann. Punkt.

14.02.2026, 16:58:57.

93


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

