
205

Peter Hofmann

Humandifferenzierung werdender 
Elternschaft 

Geschlechtsgleiche und -ungleiche 
Familiengründungen im Vergleich

1. Elternwerden und Geschlechterdifferenzierung

Dieser Beitrag betrachtet vergleichend Familiengründungen zwischen 
Paaren unterschiedlicher Geschlechtskomposition: solche, die auf die 
Geschlechterdifferenz rekurrieren, und solche, die ihre Elternschaft nicht 
umstandslos in Mutterschaft und Vaterschaft differenzieren können oder 
wollen. Der Vergleich zwischen geschlechtsungleichen und geschlechts-
gleichen Paaren bietet die Chance, die im Rahmen der Familienwerdung 
kulturell stark vorgezeichneten Differenzierungsprozesse jenseits ihrer 
bloßen Selbst- und Fremdzurechnung auf die Geschlechterdifferenz bes-
ser zu verstehen und eine der am stärksten naturalisierten Transitionen 
auf ihre möglichen differenzerzeugenden Antriebsfaktoren zu untersu-
chen. Dazu konzentriert sich der Beitrag auf empirische Rekonstruktio-
nen der Binnenperspektive von drei verschieden zusammengesetzten El-
ternschaften in ihrem Entstehen. 

Alle drei Fälle teilen einen konventionellen Rahmen, insofern sie (sozi-
ale) Elternschaft an eine Paarbeziehung binden. Damit bewegen wir uns 
im Kontext einer Soziologie der Paarbeziehung und ihrer Geschlechter-
ordnung. Die Geschlechtszugehörigkeit bleibt für die meisten Menschen 
ein zentrales (Ausschluss-)Kriterium bei der Partnerwahl – neben Fakto-
ren wie dem Alter(sunterschied), Sympathie, Attraktivität und sozialem 
Status. In der weiteren Entwicklung von Paarbeziehungen kann die Ge-
schlechterunterscheidung aber auch zunehmend in den Hintergrund rü-
cken (Hirschauer 2013; Luhmann 1988). Zwar können Eigenschaften 
des Partners immer auch geschlechtlich zugerechnet werden (»typisch 
Mann«), doch die Geschlechterunterscheidung tritt im Alltag oft hin-
ter individualisierte Zuschreibungen zurück, die durch die Vertrautheit 
der Beziehung geprägt sind. Während körperliche Geschlechterdifferen-
zen auf sexueller Ebene eine Rolle spielen, können sich Paare auch als 
»beste Freunde« beschreiben und sind Partner in anderen zentralen Le-
bensbereichen wie Wohnen, Freizeit, Wirtschaften oder Kindererziehung. 
Die Relevanz der Geschlechterdifferenz ist also nicht in allen Aspekten 
der Partnerschaft gleichbleibend ausgeprägt. Eine empirische Frage ist, 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206

in welchen Situationen Partner sich gegenseitig als Geschlechtszugehöri-
ge hervorbringen und inwiefern sie diese Unterscheidung als sozial ord-
nungsstiftend erleben. Ebenso stellt sich die Frage, welche weiteren Dif-
ferenzierungen im Alltag damit verknüpft sind und wie diese mit dem 
Anspruch auf soziale Gleichrangigkeit vereinbart werden.

Eine Phase im Verlauf von Paarbeziehungen, die die Geschlechter-
unterscheidung (nach der Paarbildung) besonders stark (re-)aktiviert, 
ist die des Kinderkriegens. Sie wirft aus soziologischer Perspektive die 
Frage der geschlechtlichen (Ent-)Differenzierung werdender Elternschaft 
auf. Während viele Paare eher allmählich und u. U. erst getriggert durch 
das soziale Umfeld in den Erwartungshorizont einer möglichen Eltern-
schaft geraten, richten einige ihre Beziehung mehr oder weniger von Be-
ginn an implizit oder explizit auf eine künftige Familiengründung aus. 
In traditionaler Sicht findet die Geschlechterunterscheidung, wenn aus 
Beziehungspartnern Mütter und Väter werden, zu sich selbst und ihrer 
›natürlichen‹ Form – Kinderkriegen und Geschlechterdifferenz sind sinn-
haft eng aufeinander bezogen (Heitzmann 2017). Die Rollendifferenzie-
rungen, die mit dem Kinderkriegen einhergehen, reichen weit über die 
körperlich notwendigen Funktionen hinaus (Lege 2017). Wenn Frauen 
zu Müttern und Männer zu Vätern werden, tritt eine soziale Transition 
ein, die sich auch als eine gesellschaftlich dominante Form familialer Hu-
mandifferenzierung verstehen lässt. 

Die Phase rund um die Zeit der Schwangerschaft ist eine kulturell 
stark institutionalisierte und zugleich naturalisierte Statuspassage, die 
im weitesten Sinne romantisch konstituierte Paare in Elternpaare trans-
formiert. Die Beziehungspartner finden sich als (werdende) Väter und 
Mütter eines Kindes wieder, das sie wiederum erst zu Eltern macht. 
Wer die soziale Mutter- und wer die Vaterschaft gegenüber dem Kind 
übernimmt, ist durch die körperliche Beteiligung am Zeugungsgesche-
hen bzw. allein durch die Geschlechtszugehörigkeit der Partner bereits 
weitgehend gesetzt. ›Vater, Mutter, Kind‹ ist längst nicht mehr die ein-
zige soziale Konstellation, stellt aber auch heute noch zumindest dieje-
nige dar, vor deren Hintergrundfolie uns alternative Formen des Kin-
derkriegens als alternativ erscheinen. Um empirisch danach fragen zu 
können, welche Personen, Artefakte, sozialen und körperlichen Prozes-
se auf welche Weise am Elternwerden beteiligt sind, und um Elternschaft 
und Geschlecht analytisch trennen zu können, sind einige begriffliche 
Umstellungen hilfreich (Hirschauer u. a. 2014: 256 ff.): Wir sprechen 
von der Person, in deren Körper die Schwangerschaft verortet ist, als der 
Austragenden, von Personen, die an zentraler Stelle an einer Schwanger-
schaft und ihren sozialen Erwartungen teilnehmen als Ko-Schwangere, 
von sozialer Schwangerschaft als einem Prozess, der (analog zur sozialen 
Elternschaft) die starke Eigendynamik sozialer und psychischer Prozesse 
gegenüber körperlichen hervorhebt. Wenn man Schwangerschaften als 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207

verteiltes Geschehen analysiert, an dem neben körperlichen viele sozia-
le Prozesse und Akteure, Erwartungen und Institutionen beteiligt sind, 
lässt sich leichter rekonstruieren, welche Faktoren (werdende) Eltern-
schaft so stark auf Geschlechter zurechnen lassen und insbesondere auf 
Frauen zentrieren.

Als alltagsweltlich ›normal‹ gelten genau zwei geschlechtskomplemen-
täre Elternpositionen: Vater und Mutter.1 Gleichzeitig werden mit einem 
Kind weitere Verwandtschaftspositionen mit je eigenen Beziehungser-
wartungen geschaffen. Auch Geschwister, Großeltern, Tanten und On-
kel kommen durch die Geburt eines Kindes in die Welt. Insbesondere 
mit der Eltern-Kind-Beziehung gehen Abhängigkeitsstrukturen einher, 
die den Alltag und die Biografien der Beteiligten langfristig bestimmen. 
Bei der Vater-Mutter-Kind-Formel handelt sich um eine Form von Hu-
mandifferenzierung, die die Mitglieder einer Familie relational konsti-
tuiert und dann, zumindest dem kulturellen Ideal nach, ein Leben lang 
konstant hält. Die soziokulturelle Vorstellung von Verwandtschaftspo-
sitionen stiftet Kategorisierungen, die verwandte Personen mit unter-
schiedlichen Erwartungen sozialer Nähe ausstattet. Mutter oder Vater 
zu sein, zählt aber auch über die Kleinfamilie hinaus als ein gesellschaft-
liches Statusmerkmal, das zu gewissen Kollektivierungen einlädt, nicht 
nur am Vater- oder Muttertag. Die Geschlechterdifferenzierung der El-
ternschaft wird damit weit über biologische Belange hinaus verlängert, 
sie vergeschlechtlicht Menschen nach ihrer Geburt ein weiteres Mal für 
ihr ganzes Leben. Rechtlich ändert daran (derzeit) selbst eine geschlecht-
liche Transition nichts. 

Auf der anderen Seite hat die Institution der Mutterschaft und Vater-
schaft seit einigen Dekaden an Fraglosigkeit eingebüßt. Der Nexus zwi-
schen geschlechtsdifferenten Zeugungs- und Familienrollen wird schwä-
cher, Elternschaft wird geschlechtsindifferenter gehandhabt als noch vor 
ein oder zwei Generationen. Gleichzeitig wird die naturalisierte Form 
traditionaler elterlicher Geschlechterdifferenzierung durch die Zunah-
me und wachsende Akzeptanz geschlechtsgleicher Familiengründungen 
in ihrer Selbstverständlichkeit herausgefordert. Elternschaft konkreti-
siert sich mittlerweile in noch geringen, aber steigenden Zahlen in un-
terschiedlichen Besetzungen,2 die auf einer kulturellen Entkopplung von 

1	 		  Ich beziehe mich hier auf den westeuropäischen und nordamerikanischen Kon-
text. In vielen Gesellschaften kann dies völlig anders ausfallen und wiederum 
interessante Vergleichsperspektiven bieten, wie u. a. Alber (2014) sowie Poo-
ley und Kaveri (2016) zeigen. Außen vor bleiben muss im Rahmen dieser Dar-
stellung auch die rechtliche Perspektive, die wichtige Rahmenbedingung der 
An- oder Aberkennung elterlicher Positionen setzt (siehe Teschlade 2024).

2	 		  Zum Fallspektrum diversifizierter Elternschaft gehören überdies Konstella-
tionen, in denen Elternschaft jenseits des Ideals der Paarbeziehung, etwa in 
Form gewählter Single-Elternschaft (Bock 2000), im Rahmen polyamoröser 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208

Sexualität, biologischer Reproduktion und sozialer Elternschaft beru-
hen. Alle Paare können sich immer weniger auf traditionelle Formen ver-
lassen, sie müssen für sich selbst aushandeln und ihrem Umfeld gegen-
über begründen, wie sie ihre Elternschaft herstellen, leben und gestalten, 
bis hin zu der Frage, wie ein eigenes Kind überhaupt auf den Weg ge-
bracht werden soll. Dabei lockert sich die Kopplung der Elternrollen an 
die Geschlechterdifferenzierung auf unterschiedliche Weise; das Gende-
ring der Elternschaft entfaltet sich in unterschiedlich spezialisierten Va-
rianten oder kann vollständig erodieren. 

Wie signifikant wird noch zwischen Vater und Mutter bzw. väterli-
chen und mütterlichen Aufgaben unterschieden? Wie stark orientieren 
sich im Zuge der Elternwerdung anfallende Entscheidungen am Eltern-
geschlecht? Um Antworten auf diese Fragen näherzukommen, werde 
ich im Folgenden drei Fälle der geschlechtlichen Komposition von El-
ternschaften miteinander vergleichen: geschlechtsungleiche, weibliche 
und männliche. Unter welchen Bedingungen werden ›doing gender‹ und 
›doing parenting‹ verknüpft oder entkoppelt? Auf welche Weisen wird 
die Geschlechterunterscheidung jeweils eingesetzt, veranschlagt oder 
zurückgedrängt, um verschiedene Formen elterlicher Differenzierung 
zu realisieren? Es geht mir nicht darum, Konstellationen von Eltern-
schaft typisierend zu erfassen, – etwa Formen queerer und konventi-
oneller Elternschaft zu unterscheiden – sondern darum, das Fallspek-
trum vergleichend zu nutzen, um etwas über die allgemeinen Prozesse 
elterlicher Humandifferenzierung in Erfahrung zu bringen. Auch soll 
es nicht darum gehen, werdende Elternschaft an Gleichheitsidealen zu 
messen, wie Eltern dies meist bereits selbst tun. Vielmehr geht es mir da-
rum, zu beobachten, wie – mehr oder weniger unweigerlich entstehen-
de – Asymmetrien werdender Elternschaft geschlechtlich zugerechnet, 
fixiert und reifiziert werden. Für die Vergleichsstudie wird eine kleine 
Auswahl von zwei Fällen geschlechtsgleicher und einigen Vignetten ge-
schlechtsungleicher Elternschaft herangezogen.3 Die Auswahl der Daten 
orientiert sich an ihrem analytischen Potenzial, Einblicke in Differenzie-
rungsprozesse des privaten Lebens zu gewinnen, sowie an ihrer kontras-
tiven Signifikanz. Die Fälle bilden also nicht möglichst ›typische‹ oder 

Beziehungen (Pallotta-Chiarolli et al. 2020), von Co-Elternschaft (Wimbau-
er 2021) oder als Transelternschaften (Bower-Brown 2022; Pfeffer & Jones 
2020) gelebt werden. 

3	 		  Der Beitrag basiert auf den Daten zweier DFG-Projekte zur geschlechtlichen 
Differenzierung und Entdifferenzierung geschlechtsgleicher und geschlechtsun-
gleicher Elternschaften an der JGU Mainz. Dabei greife ich auf exemplarische 
Einzelfälle eines größeren Datenkorpus aus 35 geschlechtsungleichen und 14 ge-
schlechtsgleichen Paaren zurück. Die Interviews durchliefen einen dreistufigen 
Analyseprozess von der deskriptiven Fallrekonstruktion über ein fallübergrei-
fendes Codierverfahren bis zu thematisch strukturierten Vergleichsanalysen.

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209

›durchschnittliche‹ Realitäten ab, sie sollen vielmehr in ihrer jeweiligen 
Individualität genutzt werden, um Ansatzpunkte und Dynamiken elter-
licher Differenzierung bei der Familienentstehung sichtbar zu machen. 
Den Befremdungsgewinn des Vergleichens steigernd, beginnen wir mit 
dem kulturell vielleicht unwahrscheinlichsten Fall der Verwirklichung 
von Elternschaft, der mutterlosen Elternschaft.

2. Ko-Väter – die Herstellung ›mutterloser‹ Elternschaft

War es vor wenigen Dekaden noch völlig undenkbar, dass Männerpaare 
Eltern werden, ist dies heute eine zunehmend verwirklichte Option, die 
aber mit einigen Widerständen verbunden ist (Teschlade 2024). Erstens 
ist die gesellschaftliche Erwartung, Eltern zu werden, gegenüber Män-
nerpaaren (noch) eher gering. Anders als Frauenpaare, deren elterliche 
Eignung weniger in Frage gestellt wird, müssen Männerpaare gesell-
schaftlich tendenziell erst unter Beweis stellen, dass sie es auch können.4 
Zweitens sind die soziotechnischen Hürden für Paare ohne (funktions-
fähige) Gebärmutter größer als für Paare, die ›nur‹ über keine, bzw. kei-
ne zeugungsfähigen Spermien, aber ansonsten über die ›Bordmittel‹ einer 
Schwangerschaft verfügen. Männerpaaren, die ihre Elternschaft mehr 
oder weniger exklusiv gestalten wollen, das heißt, ohne diese etwa mit 
einem lesbischen Paar zu teilen, bleibt dann nur die Bewerbung um eine 
Pflegschaft, mit dem Risiko, dass diese irgendwann endet, eine Adopti-
on mit hoher Konkurrenz und schlechten Chancen, oder eine Leihmut-
terschaft, die aber in Deutschland und weitgehend auch in Europa (zu-
mindest in kommerzieller Form) verboten ist. 

Trotz solcher Hürden reifen Kinderwünsche aber immer mehr auch 
in Männerpaaren heran, je stärker geschlechtsgleiche Paare gesellschaft-
lich an Normalität hinzugewinnen. Dies ist ein Hinweis darauf, dass 
es vor allem die soziale Institution der Paarbeziehung ist, die Männer- 
wie Frauenpaare in ihrer Selbst- wie Fremdwahrnehmung zu Adressa-
ten einer erwarteten Familiengründung macht. Dies hat sowohl zu Er-
findungsreichtum in Sachen Zeugung in Eigenregie (man denke an die 
sogenannte Bechermethode) geführt als auch zur Nutzung weiterentwi-
ckelter technischer Möglichkeiten (wie IVF und ICSI)5, die wiederum 
auch Szenarien der ›Trage-‹ bzw. ›Leihmutterschaft‹ erlauben. 

4	 		  Auch wenn die Studienlage zu dieser Frage längst eindeutig ist: Weder die 
Kinder lesbischer noch schwuler Eltern haben sozialisatorische Nachtei-
le gegenüber Kindern heterosexueller Elternpaare (Rupp 2011; Funcke & 
Thorn 2010).

5	 		  Die Bechermethode (auch Heiminsemination) bezeichnet eine Praxis, bei der 
Samenzellen ohne medizinische Eingriffe eingeführt werden (vgl. Dionisius 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

Die Tatsache, dass die meisten geschlechtsgleichen Eltern Frauenpaare 
sind, dürfte neben den niedrigeren Hürden bei der Zeugung damit zusam-
menhängen, dass sie als potenzielle Mütter gesellschaftlich viel stärker im 
Zentrum von Elternschaft verortet sind. Das Fehlen sozialer Mutterschaft 
wird entsprechend dramatischer bewertet als das Fehlen von Vaterschaft. 
Daher stellt sich die Frage, wie Männerpaare mit diesem zugeschriebenen 
›Defizit‹ ihrer Elternschaftsaneignung umgehen. Am folgenden Fall lassen 
sich einige Facetten einer solchen Elternschaft zeigen.

Daniel (36) und Rahid (33) sind seit knapp zehn Jahren ein Paar und 
sind bereits früh zusammengezogen. Ihr Kinderwunsch wächst in den ge-
meinsamen vier Wänden, die Initiative ging dabei von Daniel aus:

Daniel: Weil ich einfach schon im Job war und irgendwie überlegt hab, 
wie geht’s weiter? Is’ es wirklich die Karriere? Oder is’ es vielleicht doch 
’ne Familie, die einen ausfüllt so im Leben, und das fand ich dann ein-
fach doch spannender die Familie. (…) Ich hab bei dir [Rahid] gemerkt, 
dass es noch kein Wunsch war, aber du hast auch klar gesagt, dass du 
dich nicht sperrst dagegen (R: Ja). Wir haben uns dann Stück für Stück 
informiert und beobachtet, was das mit unserem Wunsch macht, ne? (R: 
Mh=zustimmend) Haben uns da so rangetatstet. Ich wusste auch nur, 
dass ich’s gerne will, wie wusst’ ich ja auch nicht. Und bei dir war halt 
klar, dass es jetzt erstmal andere Dinge gibt.

Der Kinderwunsch entsteht aus Zukunftsüberlegungen heraus, wobei 
die Initiative bei Daniel liegt, der sich, anders als sein Partner, bereits 
in einer gesetzten beruflichen Position befindet, während Rahid noch in 
den letzten Zügen seines Informatikstudiums festhängt. Die beiden er-
füllen dabei die kulturelle Erwartung, dass sich das Kinderkriegen vor 
allem an Paare richtet, nicht aber die konventionelle geschlechtliche Be-
setzung. So ist die mit der Entscheidung zur Elternschaft verbundene 
Weichenstellung hier von der Last stereotyper Geschlechtscodierung be-
freit, was eine gewisse Zwanglosigkeit des Entscheidungsdiskurses mit 
sich bringen kann. Keiner der beiden Partner kann im Rahmen einer ge-
meinsamen Elternschaft qua Geschlecht in Richtung Karriere oder Kin-
derbetreuung geschoben werden. Anfängliche Asymmetrien beim Kin-
derwunsch ergeben sich nur daraus, dass Daniel berufsbiografisch älter 
ist. Seine größeren Freiheitsgrade in dieser Hinsicht lassen ihn zum Ini-
tiator des Kinderwunsches werden. Die darauffolgenden Überlegungen, 

2021: 144 ff.). Im Gegensatz dazu erfolgt bei der In-vitro-Fertilisation (IVF) 
die Befruchtung der Eizelle außerhalb des Körpers im Labor, bevor der Em-
bryo in die Gebärmutter eingesetzt wird. Die Intrazytoplasmatische Sper-
mieninjektion (ICSI) ist eine Variante der IVF, bei der ein einzelnes Spermi-
um direkt in die Eizelle injiziert wird. Tragemutterschaften werden meist 
mit einer separaten Eizellspende kombiniert, sodass genetische, gebärende 
und sozial rechtliche Elternschaft auf verschiedene Personen verteilt sind.

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

sich als Männerpaar für ein Kind zu entscheiden, lassen vor allem zwei 
Kriterien hervortreten. Erstens möchte das Paar eine möglichst exklusi-
ve Elternschaft verwirklichen: 

Rahid: Ob man sich denn nicht vorstellen könnte, mit einem lesbischen 
Pärchen ein Kind/ diese Kleeblatt-Konstellation. (…) Da haben wir ei-
gentlich ziemlich schnell beschlossen: Das wollen wir auf keinen Fall. 
Also erstens kannten wir kein lesbisches Pärchen, das heißt, wir hätten 
erst eins kennenlernen müssen, und das ist dann/ ja zu zweit schon im-
mer etwas schwierig, auf einen gemeinsamen Nenner zu kommen.

Die beiden orientieren sich hier also an der kulturellen Norm, die ver-
langt, Elternschaft und Zweierbeziehung zu verbinden. Zweitens spielt 
die Vorstellung eine Rolle, dass das Kind, das die beiden zu Eltern ma-
chen soll, ein möglichst ›unbeschriebenes Blatt‹ sein soll:

Rahid: Wir waren nie so begeistert von der Idee, ein Pflegschaftskind 
aufzunehmen. Weil so’n Pflegekind halt ja doch immer ’ne Vergangen-
heit hat. Also es hat ja immer ’n Grund, warum das Kind in Pflege gege-
ben wird. Und wir sind beide nicht pädagogisch ausgebildet und haben 
uns der Sache nicht gewachsen gefühlt. 

Entscheidend sind ihre Vorstellungen unbekannter vergangener Fremd-
einflüsse auf das Kind, die den praktischen Umgang mit ihm und viel-
leicht auch seine Aneignung und soziale Zuordnung als eigenes Kind 
erschweren bzw. ›verunreinigen‹ könnten. Genauso relevant ist aber, 
dass ein Pflegekind ihnen keine sichere Zukunft als Eltern versprechen 
kann, weil der Primäranspruch der biologischen Mutter auf das Kind (in 
Deutschland) sehr lange aufrechterhalten wird und damit eine elterliche 
Konkurrenz befördert, die von Behörden überwacht wird. Nach langen 
Überlegungen rückt für das Paar deshalb eine andere Option in den Fo-
kus: eine bezahlte Tragemutter, die dem Paar sowohl die Aussicht auf ex-
klusive Paarelternschaft als auch auf ein Kind verschafft, das seine Zeit 
von den ersten Stunden an bei ihnen verbringt. 

Der bevorstehende Zeugungsprozess verlangt neben der Auswahl ei-
nes Landes, in dem Leihmutterschaft legal ist und institutionell betreut 
wird, und der über eine Agentur vermittelten Leihmutter selbst aber 
auch weitere Entscheidungen; darunter die, wer von beiden als Samen-
spender fungieren soll und damit die biologische Elternschaft zum Kind 
beanspruchen kann. Diesen Part übernimmt Daniel, der mit seiner Kin-
derwunschinitiative bereits die geistige Vaterschaft innehat. Die dadurch 
entstehende Gefahr einer zu starken Asymmetrie der Elternschaft wird 
später durch entsprechende Deutungen abgeschwächt: 

Daniel: Es ist ganz lustig – ne? Weil ich erkenn mich eigentlich in Ru-
dolf gar nicht. Und es sagen auch alle so: »Der sieht ja dem Rahid viel 
mehr ähnlich!« (alle lachen).

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

Rahid: Ja. Das Wichtige ist, dass er die Bindung aufbaut, ne? Und die 
Abstammung, die ist mir völlig egal. Es wär’ ja beim Adoptivkind das 
Gleiche gewesen. Da wär ja auch keine genetische Beziehung dagewe-
sen. Nee, das hatte mir nie was ausgemacht.

Als entscheidend sieht Rahid die Bindung, die vom Kind her zu den Äl-
teren (aszendent) entsteht und an die Stelle der (deszendenten) biologi-
schen Abstammung der Jüngeren von den Älteren rückt. Auch der gene-
tischen Mutter (der Eizellspenderin) wird keine allzu große Bedeutung 
zugemessen. Zusammen mit der fremden Eizelle wird aber bei diesem 
Paar auch das eigene Keimmaterial in seiner Relevanz heruntergefahren. 
Rahids Beitrag wird dafür auf anderen Ebenen gestärkt: 

Rahid: Ich hab immer gesagt, ich will ’nen Namen mit ’nem R haben. 
Wegen Rahid halt. Ich will meinen Teil dazu beitragen. 

Gemeinsames Thema all dieser Entscheidungen und Narrative ist die Si-
cherung der sozialen Nähe der beiden Vaterfiguren zum Kind, anders 
als dies auf konventionellen Wegen geschieht und ohne ein zu starkes 
Ungleichgewicht zwischen den Elternteilen entstehen zu lassen. Zu die-
sem ›family making‹ gehört auch, gewissen Erwartungen von außen und 
nicht zuletzt auch Erwartungserwartungen des künftigen Kindes gerecht 
zu werden. Für das Paar schließt das ein, die Person, die ihr Kind ausge-
tragen hat und somit als leibliche Mutter gilt, nicht auszublenden, son-
dern als signifikante soziale Figur zu erhalten. Der soziale Kontakt zur 
weit weg lebenden Tragemutter wird so gut es geht und möglichst auf 
lange Sicht gepflegt. Ihr wird etwa in Fotoalben ein symbolischer Platz 
in der Familiengeschichte eingeräumt, aber im täglichen Umgang kann 
und soll sie keine große Rolle spielen. Gelegentlicher Skepsis des sozia-
len Umfelds gegenüber der rein männlichen Besetzung ihrer Elternschaft 
begegnet das Paar möglichst mit Transparenz, aber auch mit der Perfor-
manz einer bis auf wenige Umstände normalen Familie: 

R: Also für mich ist es zumindest noch normaler als ohne Kind, wenn 
wir als Paar rumgelaufen sind früher. (…) Es ist selbstverständlich, dass 
wir zwei ’n Kind haben. Als wenn wir als Paar rumliefen – da fühlte 
man sich beobachteter.

Das Paar erlebt in seiner öffentlichen Performanz mit Kind nicht etwa eine 
gesteigerte Befremdung seiner Geschlechtsgleichheit, sondern einen Nor-
malitätsgewinn. Indem das Paar auch noch das nächste Tabu bricht, fährt 
es Integrationsgewinne ein, weil das, was man ihnen lange als ›Andere‹ ver-
wehrte (etwa die Adoption), sie überhaupt erst zu diesen Anderen machte. 
Ihre Legitimität als Paar wird durch ihre Elternwerdung weiter bekräftigt.

Eine andere Szene gibt Aufschluss über die Selbstwahrnehmung im 
öffentlichen Raum. Daniel berichtet von seinen Erfahrungen auf dem 
Spielplatz:

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

D: Ich find das ganz nett. Man verbringt dann so seine Zeit da, man unter-
hält sich ja auch nicht die ganze Zeit nur mit den Müttern, sondern man 
ist auch mit den Kindern beschäftigt/ (…) Man merkt im Prinzip, die ande-
ren Mütter haben genau die gleichen Fragen und Probleme wie man selber. 
Es passiert genau das gleiche in deren Familien, wie bei uns irgendwo, ne?

Auffällig ist, wie sich Daniel hier implizit zu den Müttern zählt, indem 
er sich auf die anderen Mütter bezieht und sich mit ihnen assoziiert. 
Muttersein bedeutet hier wohl so viel wie eine Primärelternschaft, die er 
temporär innehat. Mangels alltagssprachlichen Begriffen, die dies zum 
Ausdruck bringen (etwa ›Mutternde‹), wird er selbst zur Mutter (für les-
bische Paare vgl. Padavic & Butterfield 2011). Den sprachlichen Gyno-
zentrismus nimmt er dabei in Kauf, wie eine Frau unter Männern sich 
den ›Ärzten‹ oder ›Managern‹ anschließt. Daniels gewohntere Sonder-
stellung als Schwuler unter Heteros wird in dieser Erfahrung von einer 
anderen devianten Position abgelöst: als Mann unter Frauen. Gleichzei-
tig kann er sich davon überzeugen, einer ganz normalen Familie anzuge-
hören, in der, abgesehen von der männlichen Besetzung, die Dinge genau-
so laufen wie in ›konventionellen‹ Elternschaften. Interessant ist dabei, 
welche elterliche Differenzierung sich auf der Ebene der Arbeitsteilung 
ergibt bzw. gewählt wird – zumal diese häufig als Gradmesser schlecht-
hin gilt. Daniel, der ältere, im Job gefestigtere, und der, der den Kinder-
wunsch vorbrachte, nimmt Elternzeit, während Rahid gerade erst dabei 
ist, im Job Fuß zu fassen. 

R: Im Grunde, ich geh’ arbeiten, du bist zuhause. (D: Ja.) (2) Naja, ich 
hoffe, ich kann mich auch beim Haushalt noch – betätigen, dass ich 
zeige, dass ich auch im Haushalt noch was mache, und nicht nur nach 
Hause komme und nichts mache. 

D: Also, ich meine, wann sich das mal ändern wird, muss man immer 
noch sehn, ne? Also mein Idealziel wär schon, dass wir irgendwann bei-
de halbtags arbeiten, aber wie schnell das Rahid mit seinem Job hinbe-
kommt, wo er halt noch recht frisch ist, ist so ’ne Sache.

Die Aufteilung erscheint umgekehrt, als es eine traditionelle ›Hetero-Lo-
gik‹ nahelegen würde. Indem der beruflich saturierte Daniel seinen Kin-
derwunsch vorantrieb, setzte er damit offenbar seinen noch studierenden 
Partner unter Reifungsdruck. Hätte sich Rahid nicht mit dem Studi-
um beeilt, das er erst kurz nach der Geburt der Kindes abschloss, wäre 
er mangels Einkommen möglicherweise in eine Hausmannposition ge-
drängt worden. Es ist jedenfalls vorstellbar, dass der biologisch und be-
ruflich ältere Daniel mit der Durchsetzung seiner Lebensplanung zwei 
Fliegen mit einer Klappe schlug: Er stellte seinen jüngeren Partner auf 
erwachsene Beine und sicherte sich gleichzeitig die Kinderzeit sowie da-
mit auch die dominante Elternschaft, dies mit einer souverän ›androgy-
nen‹ Geste, die es Rahid überließ, ›den Mann zu machen‹.

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

D: Also ich will so langsam, Januar, Februar, wieder anfangen zu arbei-
ten, fünfzehn Stunden erstmal oder so. Minimal. Und vielleicht nach den 
drei Jahren kompletter Elternzeit dann halbe Stelle.

Jedenfalls werden Asymmetrien der Elternschaft hier losgelöst von einer 
Zentralstellung der Mutter gestaltet. Dem Symmetrieideal, das die bei-
den im Horizont mitführen, etwa indem sie auf lange Sicht beide Teilzeit-
arbeit anstreben, steht keine ›natürliche Differenz‹ entgegen. Auch das 
Delegieren von Tätigkeiten erscheint unbefangener als in geschlechtsun-
gleichen Beziehungen:

R: Er rührt immer den Grießbrei an.

D: Ich mein, ich mach’ das halt einfach immer den ganzen Tag, diese 
Sachen, deshalb gehen sie mir schneller von der Hand. Aber es ist schon 
häufig so, dass ich sag’ »Hier kannst du ma?«, dass er das übernimmt. 
Oder »Gibst du ihm die Flasche?« oder so. Aber, ich mein’, sonst mach’ 
ich sowas vielleicht eher einfach mehr so in der Routine, weil ich einfach 
drin bin, aber (2) funktioniert genauso, ne?

Asymmetrien, die aus Daniels für diese Zeit sich ergebender Primärel-
ternrolle hervorgehen, werden in ihren Deutungen nicht zementiert, son-
dern in ihrer Kontingenz markiert und dahingehend abgeschwächt, dass 
die Rollen weiterhin vollständig austauschbar gedacht bleiben. Werfen 
wir einen weiteren Blick auf die paarinternen Selbsttypisierungen der 
Elternschaft:

D: Ich glaub du bist halt einfach immer so ein bisschen der vorsichtige-
re Typ. So generell, bei allem. 

R: Ja, wenn du ihn durch die Luft wirbelst/

D: Dass du das manchmal zu wild findest?

R: Ich’s zu wild finde, aber ich weiß, dass du das ja nicht machst, um 
ein Risiko einzugehen.

D: Ich glaub das ist halt so ein genereller Typunterschied. Dass ich halt 
immer derjenige bin fürs Schnell-schnell und nicht so richtig durchdacht, 
Hauptsache gemacht und/ aber halt auch ins kalte Wasser, alles irgend-
wie schnell anpacken. Und Rahid derjenige ist, der alles durchplant und 
überlegt, und dann vielleicht auch eher nicht macht. Ich denk’, da er-
gänzen wir uns eigentlich ganz gut (…) Manchmal bin ich vielleicht ein 
bisschen diktatorisch, weil ich einfach die Sachen mache, wie ich die für 
richtig halte, weil ich derjenige bin, der zuhause ist. Deshalb entscheide 
ich die dann einfach. Und ich frag’ nicht jedes Mal nach bei Rahid, ob 
er das jetzt genauso tun würde und manchmal hätte er es vielleicht an-
ders getan, aber er war halt nicht da. Von daher hab ich da manchmal 
(schmunzelnd) einfach das letzte Wort, ne?

R: Stimmt! (Lachen) (spielerisch süffisant): Jetzt wo du’s sagst (Lachen).

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215

Diese Differenzierungen scheinen zunächst leicht mit einer ›Hetero-Optik‹ 
dechiffrierbar, in der der Vater das Kind vor den besorgten Augen der Mut-
ter durch die Luft wirbelt. Diese Selbsttypisierungen erscheinen aus einer 
›Heterologik‹ nur invertiert: Der dominantere Elternteil ist hier der wil-
dere. Auch die Dominanz des Vollzeitbetreuenden erinnert an Ideale einer 
Mutter, die sich vorwiegend um die Kinder kümmert und entsprechend 
zu Hause das Sagen hat. Aber erneut werden diese Positionierungen hier 
in ihrer Austauschbarkeit betont und nicht naturalisiert, was auch denk-
bar wäre, aber mangels Geschlechterdifferenz nur schwer einrasten kann. 

Daniel und Rahid geben in ihren Beschreibungen gelebter Elternschaft 
ein sehr harmonisches Bild ab und blenden zwei Dinge erfolgreich aus: 
Dass nur einer der beiden genetisch mit dem Kind verwandt ist (1), und 
dass der Initiator der Elternschaft zugleich aktuell die dominantere El-
ternposition innehat (2).6 Beides birgt ein erhebliches Asymmetriepoten-
zial, das aber stets zurückgedrängt wird. Gleichzeitig können weder die 
unterschiedlichen Stile im Umgang mit dem Kind (sanfter oder wilder), 
noch die beruflich bedingt verschiedenen Zeitkontingente bei der Kin-
derbetreuung auf eine vermeintlich natürliche Geschlechterdifferenz der 
Elternschaft attribuiert werden, solange sich beide Partner als Männer 
verstanden wissen wollen. Unterschiede erscheinen dadurch kontingen-
ter – das Paar kann sich selbst über sie wundern und sie charakterlich, 
vor allem aber auch pragmatisch zurechnen: Der hauptamtliche Kin-
derbetreuer hat temporär das Sagen. Die elterliche Humandifferenzie-
rung wird anlass- und kontextbezogen veranschlagt und in ihren Deu-
tungen flexibel gehalten. Die Kontingenzreduzierung des Arrangements 
findet jenseits naturalisierender Geschlechterideologien statt und betont 
gleichzeitig dessen Kontingenzen – die elterliche Differenzierung folgt 
keiner kategorialen Logik, sondern einer flexiblen Rollendifferenzierung.

3. Werdende Ko-Mütter –  
die Herstellung geteilter Mutterschaft 

Kontrastieren wir das gezeigte Bild verdoppelter Vaterschaft nun mit 
dem einer verdoppelten Mutterschaft. Während im vorigen Fall die tra-
ditionell priorisierte Elternposition sozial unbesetzt blieb und durch zwei 
Väter kompensiert werden musste, haben wir es hier sozusagen mit ge-
ballter Mutterschaft zu tun, die auf zwei Frauen verteilt werden muss.

6	 		  Auch hier sei einschränkend auf den euronordamerikanischen Kontext ver-
wiesen, in dem der genetischen Abstammung hinsichtlich der Bestimmung 
von Verwandtschaft eine hohe Bedeutung beigemessen wird (vgl. Franklin 
2013). Weltweit sind zahlreiche Kulturen mit uniliniearen Verwandtschafts-
systemen verbreitet, bei denen Abstammung nur über eine Seite gedacht wird.

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

Caro (36, Pädagogin), und Ronja (39, ursprünglich Mechatronikerin) 
sind seit sechs Jahren ein Paar, seit einem verheiratet und nun mit ihrem 
ersten Kind (in der 33. Woche) schwanger. Ronja wird in Elternzeit ge-
hen, Caro sie im ersten und letzten Monat dabei begleiten. Sie formu-
liert ähnlich einem Tauschgeschäft die Bedingung, die sie in die gemein-
same Beziehung einbringt: 

Caro: Wir hatten eigentlich schon am Anfang der Beziehung das Ge-
spräch, wo ich gesagt hab’: »Ich will Kinder haben. Das steht für mich 
fest, das ist für mich auch wurscht in was für einer Beziehung ich bin, 
ich möchte Kinder haben, definitiv.«

Caro positioniert sich hier gleich zu Beginn – ähnlich Daniel, aber deut-
lich resoluter – als diejenige mit dem stärkeren Kinderwunsch, während 
Ronja ihn in einer früheren Beziehung bereits einmal ad acta gelegt und 
sich mit ihrer Rolle als Tante getröstet hatte, sich nun aber gerne von 
Caro überzeugen lässt. Was die Schwangerschaftserfahrung betrifft, ver-
zichtet Caro allerdings gerne, während Ronja sie angesichts ihres Alters 
nicht ungenutzt lassen möchte:

Ronja: Ich möchte es trotzdem probieren, weil ich einfach Angst davor 
hatte, wenn sie schwanger wird: Wie ist das Gefühl bei mir dann?! Dass 
ich vielleicht irgendwann gedacht hätte: »Oh! Na hättest auch probie-
ren können!«

Dies hat mit Blick auf die Autorinnenschaft des Kinderwunsches den 
symmetrisierenden Nebeneffekt, dass Ronja damit nun auch ihr volles 
Commitment zum Kinderwunsch unter Beweis stellen kann. Für Caro 
ist die Schwangerschaftserfahrung weniger wichtig:

Caro: Für mich war immer nur wichtig, Kinder zu haben. (…) Da geht’s 
aber eben nicht darum, dass ich selber schwanger gewesen bin, sondern 
einfach darum, eine Beziehung geführt zu haben, wo ein Kind im Ide-
alfall entstanden ist. (…) Es wäre für mich auch in Ordnung gewesen, 
wenn sie schon Kinder mitgebracht hätte.

Man kann Caros Rückstufung der Schwangerschaftserfahrung analog zu 
Rahid denken, der Daniel gerne die Position des Samenspenders und da-
mit die Vorstellung leiblicher Elternschaft überlässt, diesen Beitrag aber 
gleichzeitig gegenüber den sozialen Banden marginalisiert. Die Intensi-
tät der körperlichen Beteiligung am Kinderkriegen wird also in beiden 
Fällen wählbar. Weniger körperlich beteiligt zu sein, geht aber ausdrück-
lich nicht automatisch mit geringeren elterlichen Ambitionen einher, wie 
vor allem Caro und Ronja vorführen.

Das doppelte Schwangerschaftspotential der Frauenbeziehung ließ 
eine Adoption von vornherein nachrangig erscheinen:

Ronja: Wir sind zwei gesunde Frauen. Also für uns stand fest, wenn 
dann wollen wir das Kind kriegen. (…) Mutter sein wäre schon schön 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217

für uns. Und für mich wäre glaube ich auch wichtig zu wissen, wer der 
Vater ist.

Das ›Schöne‹ an der gemeinsamen Mutterschaft (»Mutter sein« hier im 
Singular verwendet!) verweist implizit auf den geteilten Leib der Liebes-
beziehung: leibliche Mutterschaft für uns. Der Vater bzw. Samenspen-
der wird als eher unproblematische Randfigur mitgedacht, deren Iden-
tität Ronja zumindest kennen will – unvergleichbar den Überlegungen, 
die die Inanspruchnahme einer Tragemutter abfordert. Der soziale Aus-
schluss des Vaters aus der Elterndyade passt besser zu den Vorstellungen 
einer in ihrer sozialen Nähe gegenüber der Mutter-Kind-Bindung tra-
ditionell nachrangigen Vater-Kind-Beziehung. Der abwesende Vater hat 
historisch stärkere ›Vorbilder‹ und lässt sich leichter normalisieren. Ge-
gen die Adoption spricht für das Frauenpaar, ähnlich wie oben für Dani-
el und Rahid, auch eine gewisse Angst vor fremden Einflüssen, die Caro 
aus ihrer Erfahrung mit Problemfällen als Sozialarbeiterin ableitet: 

Caro: Adoption kam für uns insofern nicht mehr in Frage, weil wir wis-
sen, was für Kinder in schwierigen Familien sind. Wir wissen auch, dass 
durch Genetik einerseits und eben auch neun Monate im Mutterbauch 
so ein Kind schon mitkriegt.

Dies wirft nun aber die Frage nach dem richtigen Spender(-modell) auf. 
Einem anonymen Samengeber stehen die beiden Frauen nach anfängli-
chen Überlegungen skeptisch gegenüber. Immer mehr konkretisiert sich 
der Gedanke, dass ein Spender gesucht wird, dessen elterliche Ansprü-
che gering genug sind, um die exklusive Paarelternschaft der beiden und 
ihre Entscheidungshoheit über das Kind nicht zu gefährden, der aber 
dennoch als sozialer Kontakt zur Verfügung stehen soll und das Kind 
auch kennenlernen möchte. Versuche mit einem ersten Kandidaten (über 
die Bechermethode) brechen sie nach einer Weile ab, weil sich die Sorge 
abzeichnet, aus seinen kundgetanen Gedanken und Zweifeln könnten 
zu starke elterliche Ambitionen erwachsen. Diese könnten das Arrange-
ment der Fortpflanzungsgemeinschaft mit Randfigur, wie sie es sich mit 
ihm vorstellen, gefährden. 

Ähnlich wie bei Daniel und Rahid, die ungleich aufwendigere Dienst-
leistungen in Anspruch nehmen müssen, scheint es auch hier in der Re-
gieführung der Zeugung weniger um die reinen Abstammungsverhält-
nisse zu gehen, die Mütter und Väter konstituieren, als um die mit einer 
sozialen Elternschaft verbundenen Ansprüche. Vor allem letztere zu kon-
trollieren , stellt sich als entscheidend heraus, wenn es darum geht, das 
erwünschte Modell zu verwirklichen. Am einfachsten ließe sich dies um-
gehen, so überlegen Caro und Ronja, indem sie auf einen anonymen 
Spender etwa aus dem europäischen Ausland zurückgriffen, aber dies 
wird nicht der Weg ihrer Wahl: 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218

Caro: Für mich war immer die Idealvorstellung, das Kind weiß irgend-
wann, wer der Vater ist und wenn es später danach fragt, dass dann auch 
ein Kontakt sein kann. Also dass sowohl der Mann sagen kann: »Ich 
will oder ich will nicht. Oder ich will nur, dass das Kind mich mal sieht 
und vielleicht auch weiß, was ich mache oder wer ich bin einfach.« Dass 
einfach eine Kenntnis da ist. 

Ronja: Also nicht dieses Heimliche. Dass dann so ein 6-, 7-jähriges Mä-
del oder Junge dasteht: »Wer ist mein Vater?« 

Caro: Genau, also wurzelsuchend wird, ne? Also wir wissen’s auch aus 
dem weiten Bekanntenkreis, dass ein Frauenpärchen, die haben zwei 
Kinder. Die machen da ein totales Geheimnis drum/ wissen auch die en-
gen Freunde nicht, zum Teil, wo die Kinder herkommen.

Aus einer sich intensivierenden Freundschaft zu einem Bekannten, Mir-
co, der zu diesem Zeitpunkt seit ein paar Monaten in Trennung von sei-
ner Ehefrau lebt und einen vierjährigen Sohn hat, ergibt sich folgendes 
Arrangement: 

Caro: Mirco stand häufig vor Schwierigkeiten, wo er gesagt hat: »Wie 
mache ich das denn jetzt? Oder was haltet ihr davon?« und so. Ja und 
durch so Gespräche, die wir miteinander geführt haben und auch mal 
bei ’nem Bierchen oder Weinchen, haben wir ihm das auch erzählt. Dass 
wir das eben mit dem schwulen Pärchen schon probiert haben. Und dass 
wir eben den Kinderwunsch haben und (Ronja: dass wir jetzt nach Dä-
nemark fahren wollen) Und irgendwann hat er dann auch schon so ein 
bisschen beleidigt gefragt: »Wieso fragt ihr mich eigentlich nicht?! Ge-
falle ich euch nicht, wollt ihr mich nicht?!«

Ronja: Und wir waren vollkommen von den Socken. Weil das war für 
uns gar nicht so der/

Caro: Ja. Also wir hätten ihn nie gefragt. Gerade weil er ein Hetero-
mann ist. 

Ronja: Weil wir gedacht haben, Heteromänner sind ja in ’ner Beziehung 
mit ’ner Frau, wie ist das dann für die Frau?

In der Portraitierung des Spenders und ihrer Beziehung zeichnet sich ein 
klischeegeladenes Tauschgeschäft ab: Es gelingt den beiden kinderlosen 
Frauen qua ihres Frauseins problemlos, ihre elterliche Alleinzuständig-
keit zu reklamieren, obwohl sie mit einem Mann sprechen, der bereits 
Vater eines eigenen Kindes ist. Dass er ihnen dann auch sein Sperma an-
bietet, komplettiert diesen geschlechterkomplementären Tausch: Jeder 
gibt, was er am besten kann, ähnlich der Logik konventioneller Hetero-
beziehungen. Der Freund hat darüber hinaus Eigenschaften, die ihn als 
Spender prädestinieren: (1) Da er stark mit seiner eigenen sozialen Situ-
ation als getrenntlebender Vater beschäftigt ist, aber eben auch bereits 
Vater ist, ist kaum zu erwarten, dass er Ansprüche an die Beziehung zu 
einem möglichen Spenderkind stellt. (2) Er ist aktuell durch keine andere 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219

Frau ›besetzt‹. (3) So wie er auf die Ratschläge der beiden Frauen zu hö-
ren scheint, scheint er sich gut ›kontrollieren‹ zu lassen. (4) Die Freund-
schaft zu ihm ist äquidistant, keine der beiden Frauen ist ihm näher als 
die andere.

Caro: Er hat von Anfang an gesagt, wenn das klappt, ist das für ihn ein 
Spaßkind. So wie sein Neffe. (Ronja: Auch wenn sich das jetzt komisch 
anhört.) Er hat auch gesagt, er möchte da keine Erziehungspflichten 
übernehmen. Das ist für ihn eben das Kind seiner Freunde, mit dem 
kann er rumalbern, aber er kann dann auch wieder gehen. Er muss das 
Kind nicht mitnehmen, er muss sich nicht weiter drum kümmern. Des-
wegen eben Spaßkind, ne?

›Kinder haben‹ bedeutet in diesem Arrangement eben nicht gleichzei-
tig, dass es sich auch um ›eigene‹ Kinder handelt. Diesen Anspruch, das 
Kind zu ›seinem‹ Kind zu machen, tritt Mirco zusammen mit der Ver-
antwortung bereitwillig an das Frauenpaar ab, indem er es für sich als 
»Spaßkind« reklamiert. Er unterscheidet sich dabei wiederum von einem 
anonymen Spender, der die Kinder nur noch in Form reinen Abstam-
mungswissens ›hat‹. Auf eben diesem Commitment an eine stark aus-
gedünnte Vaterschaft fußen die Pläne des Paares, und tatsächlich wird 
Ronja wenig später in dieser Konstellation erfolgreich mittels der Be-
chermethode schwanger. Dabei erfährt schon der Zeugungsakt eine neue 
Interpretation der elterlichen Besetzung:

Ronja: Irgendwelche Freunde haben gefragt: »Wie ist das denn jetzt? Ist 
das nicht komisch für euch oder für dich speziell, dass er jetzt der Vater 
ist?« Und dann hab ich zum ersten Mal wirklich darüber nachgedacht 
und hab gedacht: Nee, also wenn man schon vom Vater spricht oder Er-
zeuger, dann ist das für mich Caro. Weil wir haben dieses Kind gezeugt. 
So im Nachhinein wusste man da auch nicht, wie das vom Gefühl so ist, 
aber wir waren zusammen im Bett und wir haben dieses Kind gezeugt. 
Also ob das nun aus diesem Becher da in mich reinkommt, das war für 
mich nicht/ Auch wenn ich ihn sehe, denke ich nicht: Wir bekommen 
jetzt ein Kind zusammen – sondern wir bekommen das Kind zusammen. 
Das ist ganz komisch – hätte ich vorher auch nicht gedacht, dass das so 
intensiv ist, aber für mich sind wir die Erzeuger des Kindes.

Caro: Genau. Er ist der Samenspender. (R: Genau.)

Dass bereits in der Interpretation des Zeugungsaktes bis in biomedizi-
nische Darstellungen starke Geschlechterklischees eingelassen sind, ist 
seit langem bekannt (Laqueur 1992, Bernard 2014, Martin 1993). In-
teressant ist die vorgenommene Umdeutung, die die beiden Frauen zu 
den aktiven ›Zeugerinnen‹ macht und den Beitrag des Mannes passi-
viert. Der Anspruch des Paares, ›Erzeuger‹ des Kindes zu sein, zerlegt 
den männlichen Beitrag zur Fortpflanzung implizit in vier Bestandtei-
le: a) die Produktion des Spermas, b) dessen manuelle Hervorbringung, 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

c) die Insemination, die sie selbst in die Hand nehmen, und d) die Be-
fruchtung, die die Eizelle und Spermien besorgen. Entscheidend ist, dass 
sie als Paar darüber die Regie führen, ihren Auftrag verantworten und 
die Insemination, nachdem sie den Samen entgegengenommen haben, 
selbst durchführen und mit Handlungsträgerschaft besetzen.7

Nach der geglückten Zeugung fragt sich, wie sich die elterlichen Po-
sitionen entwickeln, wie die Fortpflanzungsgemeinschaft nach außen 
kommuniziert und welche Rechte dem Spender dabei eingeräumt wer-
den sollen. Auch hier ist Interpretations- bzw. Definitionsarbeit zu leis-
ten, etwa in Relation zu seiner bereits vorhandenen Familie: 

Ronja: Seine Exfrau hat ihn zu seinem Geburtstag angesprochen, ob 
das denn stimme, dass er Vater wird? Und da merke ich, da reagiere ich 
auch ganz allergisch, weil er ist nicht der Vater. Und ich möchte auch, 
dass andere das wissen! Das geht ganz oft bei mir an die Grenze, dass 
die jetzt plötzlich aus uns eine Dreierbeziehung/ (…). Es ist dann plötz-
lich Getuschel und die stellen sich da sonst was vor. Und dann, wenn 
das Wort Vater noch fällt, dann krieg ich/

Caro: Ja. Aber er hat dann gesagt: »Ich hab’ das gleich geklärt. Also ich 
hab’ sofort mit ihr gesprochen und hab’ eben gesagt: Nee, ich bin eben 
nicht der Vater.« Weil sie hatte eben Angst gehabt, dass der Sohn dann 
ein Geschwisterchen kriegt. Klar, es ist biologisch das Halbgeschwister-
chen, aber es wird kein Geschwisterchen für ihn sein, ne? Er soll das 
auch irgendwann erfahren, dass das quasi eine Blutsverwandtschaft ist, 
aber das wird nicht als sein Geschwisterchen aufwachsen, ne?! Da müs-
sen wir auch gucken, wie die Zeit das so bringt.

Es geht hier darum, die unerwünschten Erwartungen, die Außenstehen-
de mit der neuen Konstellation verbinden können, aktiv zu brechen und 
entsprechende Definitionsarbeit zu leisten, um klare Grenzen zu ziehen, 
wohl wissend, dass dies auf lange Sicht womöglich nicht so einfach zu 
steuern sein wird. 

Paarintern müssen die beiden durch die Schwangerschaft dagegen nun 
damit umgehen, dass diese die eine Partnerin ins Zentrum des Gesche-
hens rückt, während die andere zur Ko-Schwangeren wird. Welche Rol-
lenverschiebungen gehen damit einher? Ronja, die aufgrund ihres hand-
werklichen Talents im teils renovierungsbedürftigen Haus viele Arbeiten 

7	 		  Dies lässt sich als Hinweis darauf lesen, wie sich alltagsweltliche Zeugungs-
theorien – die kulturellen Beschreibungen des Zeugens, die Gewichtung der 
Beiträge und ihre soziale Besetzung – auch in Zeiten gesicherten biologischen 
Wissens mit den Formen praktischer Aneignung von Reproduktionsprozes-
sen weiterentwickeln. Ronjas ›Richtigstellung‹ liest sich wie ein post-patri-
archaler Kommentar etwa zur Vorstellung von Aristoteles, der Mann habe 
seine Zeugungsidee nur im Gefäß des weiblichen Leibes (vgl. Bernard 2014: 
28 ff.). Zur Darstellung ähnlicher Fälle siehe Dionisius 2021: 145 u. 150.

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221

mit Freude selbst gemacht hat, muss darauf nun mehr und mehr ver-
zichten: 

Ronja: Ich bin wie gesagt eher der Baumensch, wasche aber genauso ab 
und koche sehr gerne. Also ich hab’ typische Frauendinge in mir, weil 
ich ja eine Frau bin, aber Leute von außen würden wahrscheinlich mir 
die Männerrolle geben und ihr die Frauenrolle.

Caro: Ja, weil sie eben diejenige ist, die die Arbeitshose den ganzen Tag 
anhat.

Ronja: Jaja, genau. Richtig. Wir haben auch schon festgestellt, seitdem 
ich schwanger bin, muss ich mich ja von gewissen Dingen verabschie-
den. (Caro: Arbeitshosen anziehen, zum Beispiel (lachend)). Genau. Was 
mir sehr schwergefallen ist. Ich habe da gemerkt, welche Rolle ich ei-
gentlich einnehme in der Beziehung, weil das konnte ich alles nicht mehr. 
Ich war eher/ hatte das Gefühl ich bin der Beschützer, ich bin der stärke-
re Teil, nicht nur körperlich, sondern auch so. Der In-den-Arm-Nehmer, 
der vielleicht männlichere Teil, also wenn man das so jetzt definieren 
will. Obwohl du der Mehrverdienende bist, dann haben wir ja schon 
wieder einen Tausch drinne/ Weil das war plötzlich weg. Also schon aus 
der Gegebenheit, dass jetzt mit der Schwangerschaft ja sofort ein »Ich 
kann nicht mehr.« Also ich war ja vollkommen hilflos (Caro lacht) kör-
perlich und war auf sie angewiesen. Und das war für mich ganz komisch 
jetzt. Als würde mir alles weggenommen werden.

In der internen Deutung zwingt Ronjas Schwangerschaft das Paar zu ei-
nem Rollentausch: Die körperlichen Einschränkungen der Schwanger-
schaft treiben Ronja in eine stärker weiblich konnotierte Rolle, in der 
sie plötzlich nicht mehr so selbsttätig zupacken kann wie früher. Über-
dies attestiert ihr die Ärztin eine Risikoschwangerschaft und verordnet 
ihr Einschränkungen, die sie zusätzlich passivieren. Hinzu kommt, dass 
Ronja untätig zu Hause sitzen muss, was eigentlich den primären Ar-
beitsplatz für sie bedeutet. Dies kommt für sie einer Art »Amputation« 
gleich. Angesichts dieser Umstellungen, mit denen die beiden Frauen 
konfrontiert sind, vergewissern sie sich immer wieder der Vorteile, die 
sie im Gegensatz zu einer Beziehung mit einem Mann genießen dürfen:

R: Ich hab’ oft gemerkt, ich weiß, warum ich mit ’ner Frau zusammen 
bin. Weil ich dann trotzdem noch das Gefühl hatte, sie versteht mich 
in vielen Dingen. (…) Mirco sieht Dinge komplett anders. Und er hat 
das ja schon mal mitgemacht, dass seine Frau schwanger war. Der sitzt 
dann eben da: »Geburt boah, wollt’ ich eigentlich gar nicht.« (C: Ge-
nau.) Und dann denk’ ich so als Schwangere, wenn ich da sitze: Wenn 
das jetzt mein Mann wäre, ich würde ja durchdrehen! Man wünscht sich 
ja so gewisse Dinge. Und es ist auch mal schön so die Seite zu sehen, wo 
ich immer wieder sage: Gott sei Dank, du hast ’ne Frau. (C: Genau.) 
Also ich kann mir das wirklich vorstellen, dass das ganz schlimm ist für 
den Mann und auch für die Frau, weil die komplett andere Sichtweisen 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222

auf dieses ›Wir bekommen ein Kind‹ haben. Das ist ja für uns schon 
schwierig.

Die Qualitäten des gemeinsamen Frauseins im Zuge der Schwanger-
schaft werden hier positiv gegenüber den Möglichkeiten eines Hetero-
Paares distinguiert. Umgekehrt wird mit Ronjas Sicht klarer, wie sich 
der anatomische Verstehensgraben im Kontrast dazu in geschlechtsun-
gleichen Beziehungen zu Schwangerschaftskrisen vertiefen kann, wenn 
sich traditionelle Geschlechterasymmetrien zuspitzen: Der Mann ist a) 
(via Zeugung) ›schuld‹, b) aber gleichzeitig körperlich unbetroffen und 
c) leiblich verständnislos.

Insgesamt können wir in der Erzählung des Paares eine Art gegenläufi-
gen Geschlechtswechsel im Rahmen seiner Schwangerschaft beobachten. 
Ronja muss in ihrer Handwerkerrolle zurückstecken, sie wird zuneh-
mend passiviert und durch die Schwangerschaft verweiblicht. Caro dage-
gen beklagt sich darüber, im Schatten des hyperweiblichen Geschlechts-
zustands der Schwangerschaft Ronjas nicht mehr als Frau wahrnehmbar 
zu sein: 

Caro: Es geht gar nicht mehr um mich als Frau, weil’s eben jetzt nur 
noch um sie als schwangere Frau geht. Wo ich auch an meine Grenze 
gekommen bin und/ Also ich hab’ ihr das gesagt! Und sie hat das auch 
völlig verstanden.

Angesichts der Empfindsamkeiten, die Ronja für ihre Schwangerschaft 
reklamieren kann, muss Caro im Rahmen der Aushandlungen etwas von 
der Position der empathisch Verstandenen zurücktreten. Sie muss nun, 
anders als gewohnt, ›der Beschützer‹ von Ronja sein. Auch Ronja gerät 
in eine Art Rollenkonflikt: Sie kann kaum wie gewohnt den ›männlichen‹ 
Part der Beziehung einnehmen und gleichzeitig die Rolle der Schwange-
ren. Die Schwangerschaft bringt hier eine Art störende und geschlechts-
transformierende Asymmetrie ins Spiel, die die Beteiligten latent halten 
oder entsprechend reflektieren müssen. Sie versuchen, dieses Ungleich-
gewicht immer wieder im gemeinsamen Frausein aufzuheben, indem sie 
betonen, sich qua empfindsamer Gleichgeschlechtlichkeit gut zu ver-
stehen. Dieses ›gemeinsame Frausein‹ wird hervorgebracht als eine Mi-
schung aus reiner ›sex category‹ – so niedrigschwellig muss es sein, da-
mit die Schwangerschaft keinen zu großen Unterschied macht –, einem 
geteilten Gender-Verständnis von Frausein gegenüber ›Mannsein‹, das 
die beiden zu den besseren Partnerinnen füreinander macht, und drittens 
einem unterschiedlichen Frausein zwischen ›Arbeitshose‹ (Ronja) und 
ohne (Caro). So wird Ronja zur Austragenden einer geteilten Schwanger-
schaft, die das Paar gemeinsam herbeigeführt hat. Mirco fungiert dabei 
nicht nur als Samenspender, sondern auch als Kontrastfolie ›männlicher 
Ahnungslosigkeit‹, um ihre Geschlechtshomogenität (als geballte ›mater-
nale Macht‹) zu rationalisieren und als Benefit ihres Paarseins erleben 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

zu können. Heterosexuelle Beziehungen (mit Kind) lässt diese Perspek-
tive beinahe absurd erscheinen – das traditionale Stereotyp stützt hier 
auch noch die posttraditionale Beziehung in ihren Schwangerschaftskri-
sen. Der Fall verweist damit auf ein Spektrum von Möglichkeiten, wie 
die Geschlechterdifferenz innerhalb und außerhalb der Elterndyade in 
ihrer Relevanz variiert werden kann. So kann etwa die Beziehung zum 
Samenspender als ›Onkel‹, als der ›gute Kumpel›, oder auch als ›beson-
ders vertrauter Freund‹ entworfen werden. Sie kann unterschiedliche 
Formen mehr oder weniger stark geschlechtlich codierter Vorstellungen 
sozialer Nähe bzw. Distanz annehmen.

4. Die Diversifizierung  
geschlechtsungleicher Elternpaare

Das alltagsweltliche Schwangerschafts- und Elternschaftsvokabular ist im 
Rahmen einer klaren gesellschaftlichen Priorisierung geschlechtsunglei-
cher Paarbeziehungen entstanden, was das soziologische Verständnis der 
dort angelegten Differenzierungsprozesse erschwert. Sich geschlechtlich 
unterscheidende Elternrollen sind eine kulturell tief verankerte Erwartung. 
Das bei jeder Paarbildung aktive Beuteschema der Gynophilie bzw. An-
drophilie wird bei der Familiengründung geschlechtsungleicher Beziehun-
gen zur körperlichen Weichenstellung für eine genderisierte Elternschaft. 

Werfen wir zunächst einen Blick auf die vergleichsweise selbstver-
ständliche Schwangerschaftsanbahnung eines ›Heteropaares‹ (Herbert, 
40, Grafikdesigner, und Frauke, 35, wissenschaftliche Referentin):

Frauke: Wie’s dazu kam, dass wir ein Kind bekommen?

Herbert: Miteinander geschlafen, oder?! (witzelnd)

Frauke: Also ich glaube, dass er den Wunsch schon lang hatte, es war 
von Anfang an immer mal Thema: »Wie stellst du dir das vor? Willst 
du eigentlich Kinder?« und so. Da haben wir darüber gesprochen, weil 
das für beide immer ein Thema war, jemanden zu finden, mit dem man 
das auch irgendwie hinkriegt. Und er hat ja auch eine ähnliche Familien-
Vorbildsituation. Eltern die immer noch zusammen sind. (…) Aber sonst 
relativ ähnliche Konstellation – Hausfrau, Mutter – Vater, der arbeitet. 
Und dann haben wir immer wieder darüber geredet – dann innerhalb 
von einem halben Jahr geheiratet und das Projekt Kind sozusagen in An-
griff genommen. Also wir hatten den Hochzeitstermin geplant für Mai. 
Und haben irgendwie im Januar glaube ich angefangen, nicht mehr zu 
verhüten und ich war eigentlich dann relativ schnell schwanger.

Fragen darüber, wie das Kind entstehen soll – zentrales Thema ge-
schlechtsungleicher Paare – können sich hier völlig in der selbstverständ-
lichen Einheit aus Paarbeziehung und Geschlechtsverkehr verlieren. Das 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

Paar kann sich in seiner zunehmenden Vergewisserung eines gemeinsam 
getragenen Kinderwunsches durch Weglassen der Verhütung passiv auf 
eine Schwangerschaft zutreiben lassen (vgl. Heimerl & Hofmann 2016). 
Die Kommunikation des Kinderwunsches kann dabei zwar konsensu-
ell, aber auch deutlich asymmetrischer ausfallen und damit einen Part-
ner mehr als den anderen auf elterliche Verantwortung verpflichten (vgl. 
Hirschauer 2019: 13). Bereits in der Autorschaft des Kinderwunsches 
kann also eine gewisse Weichenstellung für Zuständigkeiten liegen, die 
anders als bei geschlechtsgleichen Paaren auch durch körperlich unter-
schiedliche Ausstattungen verstärkt wird. Nur im Rahmen von ›Hete-
ropaaren‹ kann – überspitzt formuliert – er ihr ein Kind ›machen‹ oder 
sie ihm eines ›unterschieben‹, wie alte Stereotype einmal nahelegten. So 
sind es vor allem geschlechtsungleiche Paare, die von Beginn an mit den 
Stereotypen genderisierter Elternschaft konfrontiert sind. Auch bei Frau-
ke und Herbert zeichnet sich eine gewisse Rollenverteilung bereits früh 
während der Schwangerschaft ab: 

Frauke: Und was du immer wieder betonst im Gespräch. (Herbert: Was 
betone ich denn?) »Ja, der wird dich viel lieber haben, weil du so schön 
weich und kuschelig bist. (H. lacht) Und wird dich viel lieber küssen.«

Herbert: Ich geh’ da einfach von mir aus (lachend). Naja – es gibt ein-
fach diese körperliche Beziehung zwischen – Mutter und Kind einfach. 
(F: Da hat der Papa verloren.) Da kann der Papa irgendwie nicht gegen 
anstinken, glaube ich einfach. Das ist einfach so eine Grundsätzlichkeit, 
(lacht) da kann man sich auf den Kopf stellen. Also (lacht) das ist ein-
fach Biologie. (…) Sie ist die Mama und ich bin der Coole [scherzend]. 
So machen wir das. Das ist ganz einfach/ (F. haut ihn) Aua! (lacht) 

Frauke: Ich will auf keinen Fall diese überfürsorgliche Mutter sein, wie 
sie mir selber auf die Nerven gegangen ist.

Das Paar ist auf ambivalente Weise mit traditionellen Vorstellungen iden-
tifiziert, die insbesondere Frauke zugleich auch von sich weisen möch-
te. Die kleine Auseinandersetzung wird in eine Ironie gekleidet, die viele 
Heteropaare in Anschlag bringen müssen, um sich von der gesellschaft-
lichen Aufdringlichkeit elterlicher Rollenvorstellungen (auch der eigenen 
Eltern) ein wenig auf Abstand bringen zu können. An dem Fallbeispiel 
lässt sich exemplarisch ablesen, wie sich das naturalisierte parentale Dif-
ferenzierungsnarrativ diesen Paaren aufdrängt, zur Komplexitätsreduk-
tion genutzt oder auch unterlaufen wird. So kann man beobachten, wie 
unterschiedliche Geschlechterkompositionen unterschiedliche Differen-
zierungsmuster hervorbringen: Einerseits wird die Natürlichkeit der Ge-
schlechterunterscheidung bemüht, um die Kontingenz elterlicher Rol-
lendifferenzierung zu reduzieren, andererseits können im Prozess des 
Elternwerdens unweigerlich auftauchende Asymmetrien (von Neigun-
gen, Stilen, Engagements) auf (biologisches) Geschlecht zugerechnet 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

werden. Im Fall einer stark egalitären Elternschaft kann sich dies etwa 
so anhören:

Fritz (25, Student): Das Schönste ist ja, dass ich ’ne Freundin hab, die jetzt 
so die Beschäftigung mit so’n paar Sachen, das überlässt sie mir völlig. Ne? 
(…) Dass Klara also mich auch mit Mutter werden lässt. Also mich auch 
mit das Kind kriegen lässt. Und grundsätzlich ist ja das Schöne dabei eben, 
diese Mutter- und Vaterrollen aufzugeben. (…) Ich kann mir Klara gar 
nicht als Mutter vorstellen, dass die da so permanent ihr Kind betüddelt. 
Das ist auch ganz prima, dann kann ich die ja spielen. Ne? (…) Ich mein 
das vollkommen ernst, weil ich dieses Empfinden, wenn ich dieses Müt-
terliche so beschreibe, das ganz genauso hab. Und ich will mir das auch 
nicht nehmen lassen. Und ich kann mir das auch nicht anders vorstellen, 
wenn ich da nicht alles Mögliche machen könnte. Das fänd’ ich furcht-
bar. Das Einzige, was ich leider nicht machen kann, ist stillen. Das geht 
leider nicht. Das fänd’ ich toll, wenn sie das macht/ wenn wir das machen. 

Dass Fritz’ Chiffre für geschlechtsindifferente Elternschaft lautet, er wer-
de ›Mutter‹, folgt einer ähnlichen kulturellen Buchstabentreue wie sie 
Transgender praktizieren: Wenn diese von mir gewünschten Verhaltens-
muster ›mütterlich‹ (bzw. weiblich/männlich) sind, dann werde ich eben 
Mutter. Im empirischen Interesse und auf der Spur nach neuen Vaterfi-
guren fragt Andrea Doucet entsprechend »do men mother?« (Doucet 
2018) »or is mothering essentially female?« (ibid. 2009). Mit Blick auf 
unser Männerpaar sowie Daniel, der sich am Spielplatz mit den dort in 
der Überzahl befindlichen Müttern kollektiviert, lässt sich sagen: Mütter-
lichkeit und Elternschaft sind eng aufeinander bezogen, entkoppeln sich 
aber tendenziell. Die unmittelbar körperliche Bezogenheit in der Sor-
ge um das Kind verliert ihre essenzielle Verknüpfung mit Mutterschaft, 
wenn man sie als ein »Doing« entsubstantiviert. Während sich dann auf 
der Grundlage zunächst grundsätzlich geschlechtslos gedachter Sorge-
beziehungen fragen lässt, wie Männer und Frauen sich in der Ausübung 
dieses Tätigkeitsspektrum evtl. doch unterscheiden (›muttern‹ Väter an-
ders?),8 wollen wir stattdessen unseren Vergleich zwischen geschlechts-
gleichen und -ungleichen Elternschaften nutzen, um die treibenden Fak-
toren der Vergeschlechtlichung parentaler Humandifferenzierung zu 
identifizieren, also konsequenter nicht mit der Geschlechterunterschei-
dung zu beobachten, sondern wie sie hergestellt und plausibilisiert oder 
entkräftet und zurückgelassen wird.

8	 		  Doucet (2018) plädiert für einen geschlechtsneutraleren Begriff der Für-
sorge, interessiert sich auf dieser Grundlage aber auch für die Unterschiede 
›maternaler‹ Verantwortungsübernahme, je nachdem ob sie von Männern 
oder Frauen ausgeübt wird (ibid. 2009). Genauso kann man mit Genderi-
sierungs-Interesse fragen, ob Frauen etwas anders Unternehmen leiten, Ro-
mane schreiben oder Holz hacken (man kann es aber auch lassen).

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

Die beiden gezeigten Vignetten aus Heterofällen verweisen auf frühe 
Weichenstellungen: bereits vor der Schwangerschaft in Form internali-
sierter Vorbilder, und nach der Schwangerschaft in Form naturalisierter 
Zuständigkeiten, die aber, wie das Beispiel von Fritz und Klara zeigt, um-
gepolt werden können, wenn die Tätigkeiten und Zuständigen selbst in 
ihrer Genderspezifik hinterfragt werden. Dabei müssen männliche Par-
tizipationswünsche mit weiblichen Abtretungen einhergehen (Hirschau-
er 2019). Fritz’ Vorstoß endet beim Stillen, was einen Hinweis darauf 
gibt, welche Rolle Diskurse spielen, die etwa die Muttermilch als mehr 
oder weniger unersetzbar und das Stillen als essenziell unverzichtbare 
mütterliche Aufgabe veranschlagen (Rose et al. 2017). Ähnlich zeigen 
Müller und Zillien (2016) am Beispiel von Geburtsvorbereitungskur-
sen, wie Elternschaft als genuin weibliche Aufgabe ›vorbereitet‹ wird. 
Im Rahmen unserer Soziologie der Schwangerschaft (Hirschauer et al. 
2014: 256 ff.) konnten wir drei allgemeine kulturelle Axiome einer Gy-
nisierung des Kinderkriegens und der Schwangerschaft identifizieren: 1. 
›Frauen kriegen Kinder‹, weil dies, zusammen mit dem ebenfalls Frauen 
naturalisiert zugeschriebenen Kinderwunsch, eben zum Frausein gehört 
und ihre Geschlechtsklassifikation dies impliziert. 2. ›Die Frauen kriegen 
die Kinder‹ – sie sind die vorrangigen Adressaten der Fortpflanzungser-
wartung. 3. Eine Schwangerschaft findet in Frauen statt, sie hat ihren 
Sitz und ihre materielle Form in einem weiblichen Körper. Die elterliche 
Differenzierung geschlechtsungleicher Paare bewegt sich also auf stark 
ausgetretenen Pfaden der Naturalisierung, der sich Paare, selbst wenn 
sie wollen, nicht so leicht entziehen können. Im Vergleich zu geschlechts-
gleichen Paaren, die von Anfang an zu zahlreichen bewussten Entschei-
dungen gezwungen sind, ereignet sich das Kinderkriegen im ›Heterorah-
men‹ in vielen Hinsichten selbstverständlicher und entscheidungsfreier.

Aber vor dem Hintergrund verbreiteter Ideale egalitärer oder gar ge-
schlechtsindifferenter Elternschaft sind auch geschlechtsungleiche Paa-
re zunehmend bemüht, die traditionellen Formen elterlicher Differenzie-
rung zu unterlaufen, um der kulturell vorgezeichneten Genderisierung 
und Asymmetrisierung ihrer Elternschaft entgegenzuwirken. Schauen 
wir uns genauer an, auf was sich diese Negationsbemühungen richten 
können. Im Verlauf der Schwangerschaft lässt sich ein Kontinuum von 
Fällen beschreiben, in denen sie entweder zur gemeinsamen Sache ge-
macht wird, die eine Interviewpartnerin auf die Formel »Mein Bauch 
gehört uns« brachte, oder aber den männlichen Partner zum Bystander 
der Schwangerschaft macht. 

Betrachten wir eine Szene während der Schwangerschaft eines Paares. 
Fabian (30, Fotograf) und Sarah (27, Studentin) erwarten ein Kind. Sa-
rah notiert in ihrem Tagebuch:

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227

Gestern Abend im Bett. Fabian mit Blick auf meinen Bauch: »Was ist das 
eigentlich für ein Gefühl Mutter zu werden? Ist es nicht ein besonderes 
Gefühl Mutter zu werden?« Ich sage: »Ich habe nicht nur das Gefühl, 
Mutter wie Tausende andere auch zu werden. Ich habe mehr das Gefühl, 
dass wir Eltern werden, dass wir eine Familie werden. Ich fühle mich 
unserem Kind am nächsten, wenn wir zu dritt sind. Wenn wir im Bett 
liegen, deine Hand auf meinem Bauch. Das Kind gehört zu uns beiden.« 

Fabians arglose Bewunderung von Sarahs körperlicher Verwandlung dis-
tinguiert ihre Elternschaft gegenüber seiner und besondert ihre Mutter-
position. Sie begegnet dem mit dem symmetrisierenden Deutungsmuster, 
dass ihre Schwangerschaft beider Elternschaft entstehen lässt und holt 
ihn aus seiner Beobachterposition zurück ins Zentrum – ein Fall sanfter 
Redelegation. Ein anderes Beispiel zeigt noch stärkere gemeinsame Be-
strebungen einer geteilten Schwangerschaft: 

Viola (39, Bibliothekarin): Er ist sehr dabei, hat von Anfang an mit mir 
diese ganzen Bücher gelesen, was sehr schön ist, weil man sich auch ge-
meinsam darüber lustig machen konnte (...). Er ist auch sehr fürsorglich, 
was mich angeht. (...) Wir haben die entscheidenden Untersuchungen 
alle gemeinsam gemacht, das war mir und das war auch ihm wichtig. 
(...) Man versucht die Aufgaben zu teilen. Wir haben das zum Beispiel 
so gemacht, dass er dann alle Krippenanmeldungen übernommen hat. 
(...) Da ist er glaube ich zum Vater geworden… Da stand er vor so einer 
Absperrung und ein kleines Mädchen stand vor ihm und hat gesagt »da 
ist ein Vater, da ist ein Vater« (mimt das verwunderte, mit dem Finger 
zeigende Kind). Weil er war der einzige Mann bei den ganzen Anmel-
dungen, die er gemacht hat. Und das war glaube ich für ihn prägend 
(lacht). (…) Er begleitet das mit mir und ist mit dabei, und natürlich 
machen wir auch Witze über seinen Bauch, das ist ja auch offenbar ein 
gängiges Klischee, also es gibt auch die Vermutung, dass er leicht zu-
genommen hat (lacht), ja, das ist so also eine Fürsorglichkeit, das finde 
ich am auffälligsten. Also so eine gesteigerte Wahrnehmung dafür, wie 
es mir geht, wie er mich unterstützen kann. Also man könnte sagen, sehr 
mütterlich (lacht laut).

So wie sich Viola ›mütterlich‹ zum Ungeborenen verhält, wird auch die 
Partizipation des Vaters am Kind bzw. an der Schwangerschaft beschrie-
ben: sehr nah dabei, fürsorglich, Rücksicht nehmend. Allerdings zeigt der 
lachende Unterton durchaus an, dass er ›eigentlich‹ der Vater ist. Eine 
Distinktion als Vater findet auch statt, wenn er als Mann unter lauter 
Müttern auffällt. Viola stößt dagegen eine Kollektivierung unter Müt-
tern zu, in deren Kreis sie aufgenommen wird:

Viola: Ich hatte den Eindruck, dass alle Frauen, die ich kenne, die selber 
schon Kinder haben, also schon mal schwanger waren, auf eine andere 
Weise plötzlich mit mir geredet haben als vorher. Das fing in der Fami-
lie an mit meiner Oma, mit der ich ein sehr gutes Verhältnis habe, das 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228

wurde plötzlich noch mal intimer, als die von ihren eigenen Schwanger-
schaften erzählte. Genauso mit meiner Mutter und mit der Mutter mei-
nes Freundes – das war, als würde man praktisch in so eine Gemeinde 
aufgenommen, zu der man vorher nur so halb gehörte. Das fand ich 
ziemlich verrückt, und das hatte auch manchmal unangenehme Aspek-
te, wenn wir mit Leuten unterwegs waren, die Mütter waren und mein 
Freund war dabei, dass man den Eindruck hatte, er darf jetzt eigentlich 
nicht mehr mitreden, (...) als wäre diese Schwangerschaft tatsächlich 
was, was nur mich betrifft, und was nur wir Frauen untereinander re-
geln können. (...) Es ändert sich einfach was in der Art der Kommuni-
kation und in der Beziehung, dass die von sich aus andere Themen an-
schneiden, von sich aus von Dingen erzählen, von denen sie sonst nicht 
erzählt hätten oder anders erzählt hätten, also das ist eher ein Tonfall, 
der sich ändert. (...) Es gab auch lange Jahre, wo man auch keine Lust 
mehr hatte, mit den Cousinen zu reden, weil die auch untereinander nur 
noch über Babywäsche geredet haben. Das war auch immer eine Welt, 
vor der ich Horror hatte (lacht), dass man plötzlich nur noch in diesen 
Kinderthemen sich bewegt.

Mütter bilden hier eine eigene ›Geschlechtsklasse‹ mit einer starken so-
zialen Grenze. Viola wird als biografische Nachzüglerin in sie aufgenom-
men. Sie erfährt die themenspezifischen Gespräche als Schließungsme-
chanismus, will aber gar nicht zum Klassenmitglied werden, da sie mit 
dem Eintritt eine Vereinnahmung befürchtet, der sie entgehen möchte. 
Sie erlebt diesen Prozess mit der Distanz einer Art Geschlechtsfremden, 
was sie zur verwunderten Beobachterin jener Inklusionsmechanismen 
macht, die sonst unter dem Deckmantel gesellschaftlicher Normalität 
verborgen bleiben: Teilhabe an intimem Schwangerschaftswissen gebär-
erfahrener Frauen, Aufhebung von Berührungstabus und Emotionali-
sierung der Kommunikation, aber auch die Konstitution der Schwan-
gerschaft als ›Frauensache‹, gegen die sie sich mit ihrer Vorstellung 
symmetrischer Elternteilhabe wehrt.

Eine Schwangerschaft bringt also nicht nur eine starke körperliche 
Asymmetrie ins Spiel, als eine kulturelle Statuspassage mit ihren na-
turalisierten Geschlechterklischees lädt sie zu einer weit darüber hin-
ausgehenden Differenzierung ein, die die fetomaternale Zweieinigkeit 
zwischen Austragender und Ungeborenem postnatal verlängert und fest-
schreibt. Je stärker solche kulturhistorisch trägen Mutterschaftsnormen 
veranschlagt werden, Elternschaft also mit einer Art Monopol versehen 
wird – sei es in Form männlicher Delegationen oder weiblichen Gate-
keepings (Allen & Hawkins 1999) –, desto wahrscheinlicher werden 
traditionale Arbeitsteilungen weit über Schwangerschaft und Geburt hi-
naus. Die postnatale Arbeitsteilung geschlechtsungleicher Paare zuguns-
ten weiblicher Hausarbeit und Kinderbetreuung – selbst dann, wenn sich 
Paare egalitären Idealen verschrieben haben und gewillt waren, diese 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229

auch umzusetzen –, dieses »Rätsel der Retraditionalisierung« (Müller & 
Zillien 2016) geht auf ein Zusammenspiel verschiedener Faktoren zu-
rück (s. Hirschauer 2019), die zum großen Teil hinter dem Rücken der 
Akteure für eine Gynisierung der Primärelternschaft sorgen. 

5. Schluss: Asymmetrien werdender Elternschaft  
im Vergleich

Welchen analytischen Gewinn kann hier nun der Vergleich mit ge-
schlechtsgleichen Paaren beitragen? Zunächst zeigen unsere (auch über 
die oben gezeigten hinausgehenden) Interviewdaten mit geschlechtsglei-
chen werdenden Elternpaaren, dass diese ihre Elternschaft nicht per se 
›gleicher‹ realisieren als geschlechtsungleiche Paare und zum Teil ähnli-
che bis identische Formen der Kinds- und Arbeitsteilung, auch mit hoch-
gradig ›traditionell‹ anmutenden Anteilen, entwickeln. Auch sie bilden 
ein Spektrum ab, das vom Einverdienerhaushalt mit entsprechender 
Konzentration von Haus- und Betreuungsarbeit bis hin zu äquilibristi-
schen Modellen reicht, wie es unser oben dargestelltes Männerpaar an-
strebt. Dies deutet darauf hin, dass die am Werk befindlichen Mecha-
nismen zumindest zum Teil dieselben sind. So wirken sich biografische 
und insbesondere berufliche Altersunterschiede, wie wir bei Daniel und 
Rahid gesehen haben, ähnlich aus – allerdings ohne die bei ›Heteropaa-
ren‹ nach wir vor wirksame Attraktivitätsnorm eines Altersvorsprungs 
der Männer bei der Paarbildung, der Frauen im Hinblick auf Berufs-
biografie und Einkommen mit hoher Wahrscheinlichkeit ins Hintertref-
fen geraten lässt (Hirschauer 2019: 18). Die Verschränkung von Alters- 
und Geschlechterdifferenz hat daher bei geschlechtsungleichen Paaren 
einen stark differenzierenden Effekt. Bei den Frauenpaaren (mehr als 
bei Männerpaaren) sind es dagegen biologische Altersunterschiede, die 
für die Entscheidung ins Gewicht fallen können, wer ein Kind (zuerst) 
austragen soll. 

Alle drei Varianten haben es, sofern sie ihre Elternschaft nicht zu sehr 
ins Ungleichgewicht geraten lassen wollen, auf unterschiedliche Weise 
mit der Vermeidung eines Elternschaftsmonopols zu tun. Sie ist aller-
dings durch die kulturelle Gynisierung von Elternschaft und Rollenkli-
schees besonders stark vorgezeichnet bei geschlechtsungleichen Paaren. 
Aber auch geschlechtsgleiche Paare haben es im Falle einer Zeugungsbe-
teiligung (im Unterschied zu Adoption oder Pflegschaft) mit unweiger-
lich handzuhabenden körperlichen Asymmetrien zu tun: Männerpaare 
müssen entscheiden, wessen Sperma verwendet werden soll, was eine 
entsprechende körperliche Verbindung auf der Basis des Wissens biolo-
gischer Abstammung beinhaltet, die dann nur einer der beiden Väter zum 

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

Kind innehaben kann. Dasselbe gilt für Frauenpaare bei der Aushand-
lung und Entscheidung der Frage, wer ein Kind austragen soll. Hier ist 
über das Verwandtschaftsverhältnis hinaus die Erfahrung der Schwan-
gerschaft im Spiel, deren fetomaternale Einheit zwischen Austragender 
und Ungeborenem unterschiedlich stark besetzt werden kann. 

Dies setzt sich postnatal in unterschiedlichen Stillarrangements fort. 
Über die Zeugungsbeiträge hinaus können aber auch andere Aktivitä-
ten leibliche Verbindungen zum Kind stiften und mit Bedeutung aufge-
laden werden: die pure Anwesenheit bei der Geburt, also beanspruchen 
zu können, jemanden von der ersten Minute an zu ›kennen‹, Formen des 
Stillens, Säuglingspflege (Wickeln, Baden), das Herumtragen und Schlaf-
wiegen (die eigene Schlaflosigkeit), Trösten und vieles mehr. Angesichts 
sich pluralisierender Formen der Elternschaft bietet es sich an, eine ›leib-
liche Elternschaft‹ vom puren Verwandtschaftswissen abzukoppeln und 
stattdessen als ein Spektrum zu konzipieren. Es ist dann eine empirische 
Frage des ›family making‹, wie familialer Beziehungssinn hergestellt und 
triadisch ausbalanciert wird. Es können aber auch umgekehrt zeugungs-
technisch unverzichtbare Beiträge, bis hin zum Austragen des Ungebo-
renen, weitgehend aus dem familialen Beziehungssinn und dessen Alltag 
ausgeklammert werden. Paare können es als weitgehend bedeutungslos 
rahmen, von wem das Sperma oder die Eizelle stammt bzw. mit wem ihr 
Kind genetisch verwandt ist, oder dies auf einer anderen (symbolischen) 
Ebene ausgleichen, etwa bei der Urheberschaft der Namensgebung. Und 
auch das Berufliche kann unter den Familiensinn gezogen werden, wenn 
die eigene Karriere vom Selbstzweck zur Verantwortung familialer Fi-
nanzierungsicherheit umgewidmet wird.

Eine spezifische Herausforderung für geschlechtsungleiche Paare kann 
darin bestehen, dass ihre realisierte Arbeitsteilung in der Außenwahrneh-
mung sehr schnell auf ihre Geschlechtsdifferenz zugerechnet wird, auch 
dann, wenn sie sich selbst gar nicht als Vertreter:innen etwa eines Ro-
le-Reversals oder eines traditionellen Modells verorten. Um diesen Zu-
rechnungsaspekt besser einfangen zu können, werfen wir einen Blick auf 
ein weiteres Paar:

Bernd: Ich war froh, dass ich in der Arbeit war! (Sabine: ach!) Ich hab’ 
in der Arbeit gesagt: ›Oah, Erholung!‹ Es war wirklich die reinste Erho-
lung. Ich hatte natürlich ’n schlechtes Gewissen (…). Klar hat mir das 
leidgetan und sie hat mir ja auch viel geschrieben und wir haben tele-
foniert. Also dass sie eben um eins immer noch im Schlafanzug da sitzt 
und überhaupt noch zu nichts gekommen ist. Aber die Hebamme kam 
ja dann auch einmal die Woche und wenn ich zu Hause war, hab’ ich 
die Kleine ja dann auch meistens gleich übernommen. 

Sabine: Ja aber ich glaub nicht, damit ich sie abgenommen krieg, son-
dern einfach so. Sonst kriegst du keinen Bezug. Dann hast du nicht mehr 
viel (Bernd: genau, damit sie auch Zeit mit mir hat). Dadurch, dass man 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231

erst um sechs nach Hause kommt, hat man ja nicht mehr viel mit dem 
Kind, das find’ ich halt so schade. 

Bernd: Nur irgendwer muss ja dann auch das Geld verdienen, nich? Ich 
meine so Elterngeld is’ ja auch nich so viel. Die zwei Monate am Stück 
Elternzeit hätte ich auch nicht machen können, weil wir das finanziell 
gar nicht mehr so gestemmt gekriegt hätten.

Es handelt sich um einen weiteren Auszug des Interviews mit Caro und 
Ronja, die wir hier einmal als Bernd und Sabine ›umbesetzt‹ haben. Ei-
nige der Äußerungen dürften im (fingierten) Heterokontext vor dem 
Hintergrund zeitgenössischer Gleichheitsansprüche als mehr oder we-
niger unangemessen erscheinen. Gleichzeitig kann es zunehmend auch 
›Bernds‹ und ›Sabines‹ geben, deren ungleiche Arbeitsteilung gar keiner 
traditionellen, sondern einer Post-Gender-Agenda folgt. Caro kann sich 
hier also nur deshalb so hemmungslos ihres Arbeitsplatzes als Rück-
zugsort vor dem Familienchaos erfreuen, weil das Arrangement qua Ge-
schlechtsgleichheit als austauschbar formatiert ist und patriarchale Zu-
rechnungen blockiert.

Die vergleichende Betrachtung der drei unterschiedlichen Besetzun-
gen elterlicher Positionen zeigt auf, wie das Vater-Mutter-Dual als Form 
kulturell erwarteter Humandifferenzierung der Elternschaft jeweils un-
terschiedlich zum Tragen kommt. Für geschlechtsungleiche Paare gehört 
die körperliche Infrastruktur ihrer Ausstattung mit Fortpflanzungsor-
ganen zu den emblematisch gesetzten Erwartungen ans Kinderkriegen 
und geschlechtsdifferenter Elternwerdung. So können Paare, die sowohl 
über Sperma als auch eine Gebärmutter verfügen,9 bereits ihren Kinder-
wunsch mit einer gewissen Natürlichkeit ausstatten, erst recht aber die 
sozial differenzierenden Wirkungen, die von ihrer Schwangerschaft aus-
gehen. Die Frage, welchen differenzverstärkenden oder -absorbierenden 
Umgang sie mit der ungleichen Verteilung der Schwangerschaft auf ihre 
Körper finden, teilen sie mit Frauenpaaren, aber unter anderen Vorzei-
chen. Für diese wird die Rolle der Austragenden zu einer Entscheidung 
der Paarbeziehung, da jeweils nur eine diese Funktion übernehmen kann. 
Die weibliche Besetzung beider Elternteile legt dabei eine stärkere Kol-
lektivierung der Schwangerschaft nahe, als dies bei geschlechtsunglei-
chen Paaren mit singulärer Mutterschaft der Fall ist. Während bei letz-
teren die Geschlechtszugehörigkeit eine Binnengrenze darstellt, an der 
sich die Differenzierung der Elternschaft kulturell ausrichtet, entspricht 
sie bei geschlechtsgleichen Paaren einer Außengrenze, die entweder 

9	 		  Dies gilt, solange sie nicht Verdacht schöpfen, ihre körperliche Ausstattung 
könnte Defizite aufweisen, die eine Schwangerschaft systematisch verhin-
dern. Dann bringt die Frage, an wem es liegen könnte, einen weitere gemein-
sam handzuhabende Asymmetrie ins Spiel. Siehe dazu Hofmann (2023), ins-
besondere Kap. 2.1.2.

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

Männer oder Frauen ausschließen kann. Dies kann unter Umständen in 
geschlechtsgleichen Elternschaften zu höherer Salienz der Geschlechter-
differenz führen als in geschlechtsungleichen. 

Tendenziell verlangt die Vermeidung eines Elternschaftsmonopols bei 
Frauenpaaren (anders als bei Männerpaaren) eher danach, ›zwei Mono-
pole‹ nebeneinander, das heißt eine Art ›Duopol‹ einzurichten, da Mut-
tersein kulturell viel stärker mit einer bestimmten Form von Primär-
elternschaft assoziiert ist. So müssen etwa Männer in Heteropaaren 
ihre elterlichen Ambitionen im Wortsinn stärker an den Mann bringen, 
während Frauen ihre mütterliche Zuständigkeiten eher abtreten müs-
sen, sofern sie nicht explizit zur dominanten Elternfigur werden wollen. 
Männerpaare stehen im Gegensatz dazu unter der kulturellen (Selbst-)
Beobachtung, ob sie in der Lage sind, ein funktionales ›mutterloses‹ 
Äquivalent dieser Primärelternschaft herzustellen. 

Die kulturell erwartete und noch bis vor kurzem auch rechtlich ver-
ankerte Differenzierung von Elternschaft fordert geschlechtsgleiche Paa-
re also strukturell heraus, weil sie deren Positionen nicht beide besetzen 
können: Männerpaare mit Kind sind in ihrer Außendarstellung etwa mit 
der Frage konfrontiert, wo und wer die Mutter des Kindes ist, Frauen-
paare mit der analogen Frage, wer denn die ›richtige‹ Mutter sei (Peukert 
et al. 2020). Für Geschlechtsungleiche Paare kann die Geschlechterdiffe-
renz dagegen paarintern zum Problem werden, wenn sie zur sogenannten 
›Geschlechterfalle‹ wird und sie sich den naturalisieren Erwartungen un-
gleicher Elternschaft nicht ohne Weiteres vollständig entziehen können, 
selbst wenn sie dies anstreben (Grunow et al. 2007). Sie sind angesichts 
kulturell zunehmender Gleichheitsansprüche durch in das Elterndual 
nach wie vor eingelassene Asymmetrieerwartungen stärker herausge-
fordert. In diesem Sinne können geschlechtsgleiche Paare leichter den 
spätmodernen Egalitätserwartungen entsprechen, sind aber gleichzeitig 
noch mit ihrer Normalisierung als Familie beschäftigt. Ersteres kann da-
bei unter Umständen als Vehikel für Letzteres dienen.

Alle Varianten, die ich vergleichend aufeinander bezogen habe, haben 
wiederum gemeinsam, dass sie hintergründig mehr oder weniger stark an 
(Erwartungs-)Erwartungen der Vater-Mutter-Kind-Differenzierung ori-
entiert sind. Dies sowohl normativ, etwa darin erkennbar, dass Spender 
oder Tragemütter sozial nicht vollends ausgeblendet werden sollen, als 
auch deskriptiv: Werdende Eltern sind in ihrer Selbstbeobachtung nur 
schwer in der Lage, beobachtete Rollendifferenzierungen jenseits der Un-
terscheidung zwischen Vater und Mutter zu verorten. Die Geschlechter-
differenz der Elternschaft wirkt wie ein Sog, der alle möglichen Asymme-
trien werdender Elternschaft auf ihr altüberliefertes Geschlecht (Mama 
oder Papa) zurechnen lässt. Eine sich hier abzeichnende kulturelle Op-
tion ist, dass sich die Semantik elterlicher Rollendifferenzierung von der 
personalen Geschlechtszugehörigkeit löst und stärker auf die Tätigkeiten 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233

übergeht: Mutter bzw. Vater ist, wer mütterliche oder väterliche Tätig-
keiten ausübt, unabhängig von seinem Geschlecht. Auch korpuslinguis-
tische Studien weisen auf einen historischen Entdifferenzierungsprozess 
des Elterngeschlechts hin (Rosar 2025).10 

Der Vergleich zeigt Familiengründungen und das Elternwerden als 
einen komplexen Handlungszusammenhang und die Geschlechterun-
terscheidung nur als einen von mehreren Antriebsfaktoren ihrer sozia-
len Differenzierung. Eine Entkopplung von ›doing gender‹ und ›doing 
parenting‹ entspricht damit nicht zwingend einer Symmetrisierung el-
terlicher Positionen. An der Kontrastierung mit Fällen geschlechtsglei-
cher Paarbeziehungen lassen sich die einzelnen Beiträge zur soziotech-
nischen Praxis der Familienherstellung besonders gut sichtbarmachen. 
Die Vergleichsperspektive zeigt die Humandifferenzierung werdender 
Elternschaft als ein vielschichtiges Geschehen der Kombinatorik und 
Konvertierung unterschiedlicher Ungleichheitsfaktoren im Rahmen von 
Paarbeziehungen und deren Elternwerdung.

Literatur

Alber, Erdmute (2014): Soziale Elternschaft im Wandel. Kindheit, Verwandt-
schaft und Zugehörigkeit in Westafrika, Berlin: Reimer.

Allen, Sarah M./Hawkins, Alan J. (1999): »Maternal Gatekeeping: Mothers’ 
Beliefs and Behaviors That Inhibit Greater Father Involvement in Family 
Work«, Journal of Marriage and the Family 61(1): 199–212.

Bock, Jane D. (2000): »Doing the right thing? Single Mothers by Choice and 
the Struggle for ligitimacy«, Gender & Society 14(1): 62–86.

Bernard, Andreas (2014): Kinder machen. Neue Reproduktionstechnologien 
und die Ordnung der Familie. Samenspender, Leihmütter, Künstliche Be-
fruchtung, Frankfurt/M.: Fischer.

Bower-Brown, Susie (2022): »Beyond Mum and Dad: Gendered Assump-
tions about Parenting and the Experiences of Trans and/or Non-Binary 
Parents in the UK«, LGBTQ+ family: an interdisciplinary journal 18(3): 
223–240.

Dionisius, Sarah (2021): Queere Praktiken der Reproduktion. Wie lesbische 
und queere Paare Familie, Verwandtschaft und Geschlecht gestalten, Bie-
lefeld: Transcript.

Doucet, Andrea (2018): Do men mother? Fathering, care, and parental re-
sponsibilities, Toronto: University Press.

10			  Rosar (2024) kann zeigen, dass die Lexeme ›Mutter‹ und ›Vater‹ in Bezug 
auf die Geschlechterunterscheidung einen Relevanzverlust erfahren haben 
– sie werden in zunehmend ähnlichen Kontexten verwendet. Noch stärker 
fällt dieser Effekt bei ›Papa‹ und ›Mama‹ aus, die sich in ihrer Gebrauchs-
semantik kaum mehr unterscheiden.

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234

Doucet, Andrea (2009): Can Men Mother? Or is Mothering essentially Fe-
male? The Vanier Institute of the Family, Transition Spring: 1–5.

Franklin, Sarah (2013): Biological relatives. IVF, stem cells, and the future 
of kinship, Durham: Duke Univ. Press.

Funcke, Dorett/Thorn, Petra (Hg.) (2010): Die gleichgeschlechtliche Familie 
mit Kindern. Interdisziplinäre Beiträge zu einer neuen Lebensform, Bie-
lefeld: Transcript.

Heimerl, Birgit/Hofmann, Peter (2016): »Wie konzipieren wir Kinderkrie-
gen?«, Zeitschrift für Soziologie 45(6): 410–430.

Grunow, Daniela/Schulz, Florian/Blossfeld, Hans-Peter (2007): »Was erklärt 
die Traditionalisierungsprozesse häuslicher Arbeitsteilung im Eheverlauf: 
soziale Normen oder ökonomische Ressourcen?«, Zeitschrift für Sozio-
logie 36(3): 162–181.

Heitzmann, Daniela (2017): Fortpflanzung und Geschlecht. Zur Konstrukti-
on und Kategorisierung der generativen Praxis, Bielefeld: Transcript.

Hirschauer, Stefan (2019): »Mein Bauch gehört uns. Gynisierung und Sym-
metrisierung der Elternschaft bei schwangeren Paaren«, Zeitschrift für 
Soziologie 48(1): 6–22.

Hirschauer, Stefan/Heimerl, Birgit/Hoffmann, Anika/Hofmann, Peter (2014): 
Soziologie der Schwangerschaft. Explorationen pränataler Sozialität, Ber-
lin: De Gruyter.

Hirschauer, Stefan (2013): »Geschlechts(in)differenz in geschlechts(un)glei-
chen Paaren. Zur Geschlechterunterscheidung in intimen Beziehungen«, 
in: Wimbauer, Christine (Hg.), Paare und soziale Ungleichheit, Leverku-
sen: Budrich, 37–56.

Hofmann, Peter (2023): Paare in Kinderwunschbehandlung. Eine Ethno-
grafie soziotechnischer Praktiken des Kinderkriegens, Berlin: De Gruyter.

Laqueur, Thomas (1992): Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der 
Geschlechter von der Antike bis Freud, Frankfurt/M.: Campus.

Lege, Nora (2017): Wie Kinder Männer und Frauen machen. Über die all-
tägliche Konstruktion von Zweigeschlechtlichkeit im Kinderkriegen, Ba-
den-Baden: Tectum Verlag.

Martin, Emily (1993): »Ei und Sperma. Eine wissenschaftliche Romanze aus 
dem Stoff, aus dem die Geschlechterstereotypen sind«, in: Buchholz, Mi-
chael B. (Hg.), Metaphernanalyse, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
293–310.

Müller, Marion/Zillien, Nicole (2016): »Das Rätsel der Retraditionalisie-
rung häuslicher Arbeitsteilung. Zur Verweiblichung von Elternschaft in 
Geburtsvorbereitungskursen«, Kölner Zeitschrift für Soziologie und So-
zialpsychologie 68(3): 409–433.

Luhmann, Niklas (1988): »Frauen, Männer und George Spencer Brown«, 
Zeitschrift für Soziologie 17(1): 47–71.

Padavic, Irene/Butterfield, Jonniann (2011): »Mothers, Fathers, and ›Ma-
thers‹«, Gender & Society 25(2): 176–196.

Pallotta-Chiarolli, Maria/Sheff, Elisabeth/Mountford, Ruby (2020): »Poly-
amorous Parenting in Contemporary Research: Developments and 

PETER HOFMANN

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235

Future Directions«, in: Goldberg, Abbie E./Allen, Katherine R. (Hg.), 
LGBTQ-Parent Families, Cham: Springer, 171–183.

Peukert, Almut/Teschlade, Julia/Motakef, Mona/Wimbauer, Christine 
(2020): »›Richtige Mütter und Schattengestalten‹: Zur reproduktionstech-
nologischen und alltagsweltlichen Herstellung von Elternschaft«, in: Peu-
kert, Almut et al. (Hg.), Elternschaft und Familie jenseits von Heteronor-
mativität und Zweigeschlechtlichkeit, Opladen: Budrich, 60–76.

Pfeffer, Carla A./Jones, Kierra B. (2020): »Transgender-Parent Families«, in: 
Goldberg, Abbie E./Allen, Katherine R. (Hg.), LGBTQ-Parent Families. 
Innovations in Research and Implications for Practice, Cham: Springer, 
199–214.

Pooley, Siân/Qureshi, Kaveri (Hg.) (2016): Parenthood between Generations. 
Transforming Reproductive Cultures, New York: Berghahn.

Rosar, Anne (2024): Genderlinguistik korpusbasiert. Zur sprachlichen Ent-/
Differenzierung von Elternschaft und Geschlecht. Dissertation, Johannes 
Gutenberg-Universität Mainz. 

Rose, Lotte/Seehaus, Rhea/Tolasch, Eva (2017): »Stillen als mütterliche Auf-
gabe. Ethnografische Einblicke in die Praxis der Stillberatung auf einer 
Geburtshilfestation«, GENDER – Zeitschrift für Geschlecht, Kultur und 
Gesellschaft 9(2): 46–61.

Rupp, Marina (Hg.) (2011): Partnerschaft und Elternschaft bei gleichge-
schlechtlichen Paaren. Verbreitung, Institutionalisierung und Alltagsge-
staltung, Opladen: Budrich.

Teschlade, Julia (2024): »Troubling ›the norm‹? Or, how to become a rec-
ognisable, visible gay parent through surrogacy: A comparative analy-
sis of Israeli and German gay couples«, The Sociological Review 72(3): 
548–569.

Wimbauer, Christine (2021): Co-Parenting und die Zukunft der Liebe. Über 
post-romantische Elternschaft, Bielefeld: Transcript.

HUMANDIFFERENZIERUNG WERDENDER ELTERNSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205 - am 23.01.2026, 03:56:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

