
V. Die Bedeutung der Idee des Guten 
für die Ethische Theorie

Die Gleichnisse zur Idee des Guten sind als Ausführungen 
des bereits 435 d angekündigten ,weiteren Weges* ihrer­
seits Bestandteil der Untersuchung über die Möglichkeit 
des in den Büchern zwei bis vier entworfenen Staates 
(471 e), mit der Platon bis zum Ende des siebenten Buches 
befaßt ist. Es ist darum kurz zu zeigen, was ihn dazu 
bewegt hat, die Idee des Guten gerade im Rahmen dieser 
scheinbar so weltlich-praktischen Frage zu thematisieren. 
Der wesentliche Übergang besteht darin, daß Platon die 
Frage nach der Möglichkeit dieses Staates mit der be­
rühmt-berüchtigten Behauptung beantwortet, die Herr­
schenden müßten Philosophen sein (473 c-e). Das provo­
ziert natürlich die Frage, warum ausgerechnet die Philo­
sophen zur Herrschaft besonders befähigt sein sollen. Um 
diese Befähigung zu beweisen, gibt Platon im ersten 
Schritt eine Beschreibung des wahren Wesens der Philo­
sophen. Diese seien dadurch charakterisiert, daß sie ihre 
Aufmerksamkeit nicht den vielen schönen oder gerechten 
Begebenheiten zuwenden, sondern stets nach der Natur 
und dem Wesen des Schönen und alles anderen selbst 
fragen (476 a,b). Diesen beiden Ausrichtungen entspre­
chend definiert Platon dann Vorstellung und Erkenntnis. 
Diejenigen, die sich nur mit den vielen schönen Gegen­
ständen befassen, gelangen nur bis zur Vorstellung, die 
aber das Schöne selbst suchen und erfassen, erlangen 
Erkenntnis (479 e). Aus dieser besonderen Ausrichtung 
der Philosophen deduziert Platon nun auf zwei sehr 

157

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedene Weisen deren Befähigung zur Herrschaft.
1) Die Herrschenden sollen die Hüter der Verfassung sein. 
Das Wesen der Verfassung besteht aber in der durch die 
Idiopragieformel ausgedrückten Rechtsordnung. Ein gu­
ter Hüter der Verfassung könne darum nur der sein, der 
über die Erkenntnis des Wesens der Gerechtigkeit verfüge 
und diese in allem aufrechtzuerhalten verstehe (484b-d). 
Wer etwas erhalten soll, muß wenigstens wissen, was er da 
erhalten soll. Die Erkenntnis des Wesens von allem haben 
aber gerade die Philosophen, und also sind sie die besten 
Hüter der Verfassung.
2) In der Natur der Philosophen ist die Wißbegierde 
besonders stark ausgeprägt. Die Konzentration der Ener­
gie auf die Erkenntnis werde aber dazu führen, daß die 
anderen Begierden schwächer ausgeprägt werden. Wer 
nach Erkenntnis, also nach jener Lust, die der Seele für 
sich allein zukommt, strebe, werde sich dementsprechend 
von den durch den Leib vermittelten Lüsten zurückhalten 
(485 d). Aus dieser Einstellung leitet Platon dann eine 
moralische Grundhaltung der Philosophierenden ab: Wer 
Erkenntnis suche, der werde sich aus Geld nicht viel 
machen und sei deshalb nicht habsüchtig, sondern beson­
nen und mäßig (485 e). Ebensowenig werde ein solcher das 
menschliche Leben für etwas Großes halten und demzu­
folge auch nicht feige sein. Wer aber weder habsüchtig 
noch feige sei, der könne unmöglich ungerecht sein 
(486 b). Warum also, so die abschließend-rhetorische Fra­
ge, soll man den Philosophen, die ihrer Natur nach allen 
Tugenden verwandt und befreundet sind, nicht die Herr­
schaft im Staat anvertrauen (487a)?
Die zweite Rechtfertigung der Philosophenherrschaft 
weicht von der ersten erheblich ab. Die Philosophen 
werden hier nicht länger dadurch empfohlen, daß sie eine 
Erkenntnis der Gerechtigkeit haben, sondern dadurch, 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß ihnen wesentliche positive Gründe zur Ungerechtig­
keit fehlen. Auch wenn nicht zu sehen ist, warum die 
Philosophen allein infolge ihres Erkenntnisinteresses 
nicht so sehr am Leben hängen sollen, bleibt doch richtig, 
daß ihre im Streben nach Erkenntnis verwurzelte Tran­
szendenz über die ansonsten so geschätzten und entspre­
chend umkämpften weltlichen Güter sie vor manchen 
Versuchungen bewahren wird.
Nachdem nunmehr deutlich geworden ist, weshalb gerade 
die Philosophen herrschen sollen, ändert Platon dement­
sprechend die schon in Buch vier entwickelten Auswahl­
kriterien für die Herrscher. Nicht länger sollen die zu 
Herrschern erhoben werden, deren Gesinnung sich in 
Lust und Unlust als unwandelbar erwiesen hat, sondern 
diejenigen, von denen zu erwarten ist, daß sie, wie es sich 
für Philosophen geziemt, auch die schwersten Forschun­
gen werden aushalten können (503 e). Erst hier kommt 
Platon, um zu erklären, was er für die schwersten For­
schungen hält, wieder auf jenen weiteren Weg zu spre­
chen, der schließlich zur Idee des Guten führen wird. 
Sokrates erinnert an seine (435 d) der Seelenteilung und der 
auf dieser aufgebauten Tugendlehre vorangestellte Ein­
schränkung, daß, wer dieses auf das vollkommenste einse­
hen wolle, einen weiteren Weg gehen müsse (504 a,b). 
Dieses Selbstzitat ist natürlich noch keine Begründung der 
sachlichen Notwendigkeit des weiteren Weges. So geht es 
auch den Gesprächspartnern: Ihnen schien schon das in 
Buch vier Gesagte hinreichend, und so fragen sie nun 
einigermaßen verblüfft, ob es denn noch eine größere 
Einsicht gebe als das damals Besprochene (504 c,d). Worin 
also besteht die von Sokrates behauptete mangelhafte 
Genauigkeit (504b7) des dort Erörterten? Zur Lösung 
welcher Probleme soll der weitere Weg beitragen?
Die Antwort des Sokrates vereinigt zwei sehr unterschied- 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehe Komponenten. Einerseits räumt er ein, daß es noch 
eine größere Einsicht gebe als die in das Wesen der 
Gerechtigkeit, und andererseits dürfe man auch von der 
Gerechtigkeit nicht nur, wie bisher geschehen, einen 
Grundriß anfertigen, sondern müsse dies auf das vollstän­
digste ausarbeiten (504 d). Das letztere spielt sicherlich 
darauf an, daß sich Sokrates im Rahmen der Staatsgrün­
dung geweigert hatte, auf Markt- und Hafenrechte und 
auf Bestimmungen zur Besetzung von staatlichen Institu­
tionen, etwa der Richterstellen, näher einzugehen. All 
dies würden die einmal zu rechtlichen Menschen Erzoge­
nen leicht selbst festsetzen können, es folge gleichsam aus 
dem Geist der Verfassung (425 d,e). Das erscheint ein­
leuchtend, und wer die genauere Ausarbeitung solcher 
Gesetze, die Platon in den ,Nomoi‘ selbst unternommen 
hat, ansieht, wird in der Tat nur von ganz wenigem 
überrascht sein. Doch in der ,Politeia‘ gilt das Interesse 
der Gesprächspartner nicht dieser Detailarbeit, sondern 
einzig der von Sokrates so vage angekündigten größeren 
Einsicht. Diese endlich meint nun die Idee des Guten.
Es scheint demnach so, als werde derjenige Teil des 
weiteren Weges, der noch etwas mit der Gerechtigkeit zu 
tun hat, hier zugunsten einer anderen Thematik ausge­
klammert. Daß dem nicht so ist, wird klar, wenn Sokrates 
die Idee des Guten nun so charakterisiert, daß erst durch 
sie das Gerechte und alles, was sie sonst zu Hilfe nimmt, 
nützlich und heilsam werde (505 a). In welchem Sinn 
nimmt aber das Gerechte die Idee des Guten zu Hilfe, und 
worin besteht der dadurch ermöglichte Nutzen? Darauf 
gibt Platon eine klare Antwort. Das Gute, erinnert Sokra­
tes, sei doch dasjenige, was jede Seele anstrebe, um 
dessentwillen sie alles tue. Es werde niemals nur zum 
Schein erstrebt, was beim Gerechten immerhin möglich 
sei (505 d,e). Daraus, daß alles Handeln auf das Gute oder 

160

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenigstens auf das jeweils für gut Gehaltene zielt, zieht 
Platon zwei wichtige Konsequenzen (506 a):
1) Das Gerechte und Schöne werde gute Hüter nur an 
denen haben, die auch wissen, inwiefern beides gut ist.
2) Niemand werde das Gerechte und das Schöne richtig 
erkennen, bevor er nicht auch das Gutsein beider erkannt 
habe.
Beide Folgerungen sind überaus wichtig. Die erste gibt an, 
worin der Nutzen der Idee des Guten für das bisher über 
die Gerechtigkeit Gesagte bestehen soll. Von der Idee des 
Guten her soll einsehbar werden, warum es gut ist, gerecht 
zu sein. Erst wer dies weiß, wird auch bereit sein, für die 
Gerechtigkeit einzutreten. Die Idee des Guten müßte 
somit das bislang vermißte Motiv zu den von Platon bei 
der Staatsgründung als gerecht bezeichneten Handlungen 
enthalten. Die zweite Folgerung bedeutet die Anerken­
nung des epistemischen Vorrangs der Idee des Guten vor 
der Idee der Gerechtigkeit. Es ist ja bisher unklar geblie­
ben, mit welchem Recht Platon die von ihm vorgenomme­
ne Auslegung der Gerechtigkeitsformel als wahr oder 
richtig behaupten konnte. Die Wahrheit eines das prakti­
sche Verhalten anleitenden Begriffes erweisen, kann ja nur 
heißen, daß man zu zeigen versucht, daß das vom Begriff 
Gemeinte wirklich erstrebenswert, also gut ist. Dies er­
kennt Platon nun an, wenn er einräumt, daß schon die 
Erkenntnis des Wesens der Gerechtigkeit nur mit Rekurs 
auf deren Gutsein und damit auf die Idee des Guten 
möglich ist. Solange man nicht durch eine solche Einsicht 
das eigene Wollen mit den vom Gerechtigkeitsbegriff 
bezeichneten Handlungsweisen identifiziert hat, bleiben 
die von Platon vorgetragenen Bestimmungen der Tugen­
den nur Definitionen, die man allenfalls zur Kenntnis 
nehmen kann. Damit hätte man sie aber noch gar nicht 
richtig verstanden, nämlich als das, was sie sein sollen - 

161

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eben handlungsanleitende Begriffe. Aus Platons eigener 
Sicht besteht also die Hilfe, die die Idee des Guten der 
Gerechtigkeit leistet, darin, deren Gutsein zu zeigen und 
somit das gerechte Tun als etwas Erstrebenswertes zu 
begründen.1 Wieland mißdeutet deshalb Platons Inten­
tion, wenn er meint, die mit der Idee des Guten gemeinte 
Erkenntnis solle vor allem einer Ungenauigkeit der gege­
benen Definition, die darin besteht, daß aus der allgemei­
nen Definition noch keine Bestimmungen für den Einzel­
fall abgeleitet werden können, abhelfen.1 2 Die Anwendung 
der allgemeinen Bestimmungen und deren Ausarbeitung 
zu spezielleren Regeln hielten (wie 425 d,e gezeigt hat) 
weder Platon noch seine Gesprächspartner für ein großes 
Problem. Auf jeden Fall ist der in der ,Politeia‘ ausgeführ­
te Teil des ,weiteren Weges4, der zur Idee des Guten führt, 
definitiv nicht auf dieses Problem bezogen.
Wenn also nach Platons eigener Aussage die Idee des 
Guten das Gutsein der Gerechtigkeit erklären soll, ist nun 
natürlich zu fragen, was die drei Gleichnisse zur Idee des 
Guten dazu wirklich leisten. Wer unter dieser Fragestel­
lung die Lektüre der Gleichnisse beginnt, wird sie nicht 
anders als enttäuscht beenden können. Das liegt keines­
wegs daran, daß Platon hier etwa ,nur‘ Gleichnisse vor­
trägt und daß deshalb ,die Sache selbst4, also das, wofür 
die Gleichnisse stehen sollen, im Dunkeln bleibt. Ganz im 

1 Utermöhlen hat deshalb recht, wenn er gegen Wilamowitz, Apelt und 
Adam das in der Passage, die den weiteren Weg ankündigt, enthaltene 
toüto (435 d 2) nicht nur auf die Seelenlehre bezieht, sondern diese selbst 
als ein Element der umfassenden Frage nach der Gerechtigkeit begreift 
(Die Bedeutung der Ideenlehre für die platonische Politeia, 22-25) und 
folgerichtig auch die Einführung der Idee des Guten als Versuch Platons 
deutet, nicht die Seelenlehre, sondern die Tugendlehre im Ganzen besser 
zu begründen (ebd. 30).
2 W. Wieland: a. a. O. 163f. und 180.

162

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenteil ist Platon sehr um eine Deutung und Überset­
zung derselben bemüht. Insofern geht er deutlich über die 
abwehrenden Einschränkungen, die er den Gleichnissen 
voranstellt, hinaus. Obwohl er behauptet, nur einen Zins 
und Sprößling des Guten vorführen zu können 
(506 e - 507a), und als diesen dann die Sonne einführt 
(508 b,c), geht er über diesen Zinsendienst dann doch 
hinaus und erklärt explizit, wofür die Sonne und ihre 
Wirkungen stehen sollen. Geradeso wie das Licht und die 
Sonne als dessen Ursache die Verbindung zwischen dem 
Sehvermögen und seinem Gegenstand und somit das 
Sehen und das Bewußtsein, über Sehvermögen zu verfü­
gen, ermöglichen (508 a-d), ebenso soll im Bereich des 
Denkbaren das Gute bewirken, daß die Seele etwas er­
kennt und sich darin ebenso ihres Erkenntnisvermögens 
bewußt wird. Platons Erklärung des Gleichnisses ist sogar 
so ausführlich, daß er noch eine Unangemessenheit und 
Unübertragbarkeit des Gleichnisbildes korrigiert. Diese 
liegt darin, daß es zwar zwischen Gesichtssinn und Ge­
genstand des Lichtes als vermittelnden Bandes bedarf, 
zwischen Denkvermögen und Denkgegenstand ein sol­
ches Medium aber offenbar nicht vonnöten ist. Diese 
Inkongruenz zwischen Gleichnis und Sache berichtigt 
Platon beinahe beiläufig. Während der Gesichtssinn im­
mer auf dieselben Gegenstände bezogen ist und diese nur 
entweder beleuchtet oder unbeleuchtet sind, richtet sich 
das Erkenntnisvermögen auf zwei verschiedene Gegen­
standsklassen: auf das Sichtbare, Entstehende und Verge­
hende und auf das, woran die Wahrheit und das Sein 
leuchtet (508 d). Mit dem letzteren sind, wie auch die das 
Gleichnis einrahmenden Bemerkungen zeigen (507b, 
509 d), die Denkgegenstände, in Platons Terminologie die 
Ideen, gemeint. Diesen kommt das Sein zu, insofern sie 
immer sich selbst gleich und unverändert bleiben. Die 

163

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Wahrheit4, die diesen von der ihnen übergeordneten Idee 
des Guten mitgeteilt wird (508 el), macht sie denn auch 
nicht aus irgendeiner Dunkelheit heraus zugänglich, son­
dern betrifft ihr Wesen selbst, ihr Sich-selbst-gleich-Sein. 
Ihr Seinscharakter selbst garantiert, daß das Denken, das 
nach dem gleichbleibenden Wesen sucht, hier ein adäqua­
tes Gegenüber findet. Das der Kraft der Idee des Guten 
Geschuldete wäre somit, daß überhaupt Seiendes und 
damit Denk- und Erkennbares ist. Dies alles trägt Platon 
zur Deutung offen vor, und es wird klar, daß er das, was er 
sagen wollte, auch ohne Heranziehung der dann doch 
nicht ganz passenden Sonnenanalogie hätte mitteilen kön­
nen. Die Botschaft des ersten Gleichnisses ist, wie Maurer 
richtig sieht, einfach die, daß das Denken seine Inhalte 
nicht autonom aus sich hervorbringt, sondern auf etwas 
bezogen ist, nach dem es sich zu richten hat?
Noch weniger ist die Unzufriedenheit mit dem von Platon 
Vorgetragenen beim sogenannten Liniengleichnis in des­
sen Gleichnischarakter begründet. Hier sagt die Aufrei­
hung der verschiedenen Erkenntnisformen entlang einer 
Linie über deren Verhältnis zueinander überhaupt nichts 
mehr aus. Die Linie ist keine Funktionsanalogie für irgend 
etwas - was von der Sonne immerhin noch galt -, man 
hätte die Erkenntnisstufen ebensogut einfach durchnume­
rieren können. Die Unzufriedenheit mit Platons Ausfüh­
rungen beruht vielmehr darauf, daß selbst dort, wo die 
Übersetzung der Gleichniselemente in rationale Struktu­
ren gelingt, kein Ertrag für die Frage nach dem Gutsein 
der Gerechtigkeit, für die Frage nach dem praktisch Guten 
also, erkennbar wird. Die Thematik der Gleichnisse ist 
offenbar erkenntnistheoretischer und ontologischer Na­
tur. Dementsprechend ist auch die Diskussion in der

3 R. Maurer: a. a. O. 248f.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur. Immer wieder erörterte Fragen sind etwa: 
Wenn die Idee des Guten die Bedingung der Möglichkeit 
von Erkenntnis ist, wie kann sie dann selbst noch erkannt 
werden? Bedürfte es dazu nicht einer höheren Bedingung 
usf.? Ist es sinnvoll, innerhalb des Liniengleichnisses vier 
Erkenntnisstufen zu unterscheiden, oder kann man auf die 
unterste ohne Schaden verzichten? Richten sich diese 
Erkenntnisstufen wirklich auf verschiedene Gegenstände, 
oder sind sie verschiedene Weisen, von denselben Gegen­
ständen zu wissen? Das alles sind sicher wichtige Fragen, 
aber von ihrer Beantwortung ist eine Anwort auf die von 
Platon der Gleichnisserie vorangestellte Frage nach dem 
Wert der Gerechtigkeit schon deshalb nicht zu erwarten, 
weil es hier nicht um diese einzelne materiale Erkenntnis 
geht, sondern um Bedingungen und Strukturen des Er­
kennens im allgemeinen. Zu erklären ist, wie es zu dieser 
thematischen Abweichung kommt und ineins damit, war­
um der von den Gleichnissen umkreiste Sachverhalt über­
haupt Idee des Guten heißt, was immer eine praktische 
Bedeutung suggeriert, und nicht z. B. Idee der Erkennt­
nis. Der naheliegendste und am häufigsten eingeschlagene 
Weg, diese thematische Differenz zu eliminieren, besteht 
darin, der Idee des Guten neben der offenkundigen er­
kenntnisontologischen Funktion noch eine moralisch­
praktische Bedeutung zuzuschreiben. Dies ist explizit das 
Vorhaben von J. Gould: „We must attempt an ethical 
interpretation of the line and the cave passages.“4 Den 
zentralen Mangel der Tugenddefinitionen des vierten Bu­
ches sieht Gould darin, daß dort die Tugenden ohne 
inneres Band nebeneinander stehen. Die Beseitigung die­
ses „lack of agreement“5 erwartet er vom ,weiteren Weg* 

4 J. Gould: The Development of Plato’s Ethics, 176.
5 Ebd. 152.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und somit von der Idee des Guten. Als gemeinsamer 
Ursprung aller Ideen vermittele sie auch zwischen allen 
einzelnen. In der Terminologie des Liniengleichnisses 
stehen für Gould die Definitionen der einzelnen Tugen­
den auf der Stufe der Verstandesgewißheit und werden 
erst von der darüber angesiedelten Vernunft aufeinander 
bezogen. Das Resultat sei: „All is related, all is given its 
true perspective; certainty rests at last on comprehension 
of the whole of moral reality.“6 7 Seltsam bleibt nur, daß 
Gould mit keinem Wort beschreibt, wie diese Verbindung 
der angeblich isolierten Tugenden nun aussieht. Die Ver­
sicherung, die Vernunft werde einen Zusammenhang stif­
ten, bleibt aber nutzlos, solange dann nicht vorgeführt 
wird, wie diese Synthesis zu denken ist. Doch davon 
abgesehen bedeutet schon das, was Gould überhaupt als 
Problem begreift, eine Verzerrung der wirklichen Pro­
blemlage. Es hat sich ja gezeigt, daß in Buch vier die 
Tugenden keineswegs beziehungslos nebeneinander, son­
dern durchaus in einem funktionalen Zusammenhang 
stehen. Der gemeinsame Bezugspunkt aller Tugenden war 
dabei die Herrschaft der Vernunft, und das Problem 
bestand darin, wie diese Herrschaft zu denken ist, bzw. 
wie man eine bestimmte Form derselben als besser aus­
zeichnen kann. H. J. Krämer dagegen stellt das Problem, 
vermutlich ohne es zu merken, geradezu auf den Kopf. 
Die Aufgabe des ,weiteren Weges4 über das in Buch vier 
Gesagte hinaus beschreibt er zunächst so: „,Mit Genauig­
keit4 läßt sich die Struktur der Seele, wie des Staates nur an 
der Transzendenz, und die Weise ,wie Gerechtes und 
Richtiges gut ist4 (506 a), nur am Urbild der ewigen 
Ordnung abnehmen. 447 Aber wo ist diese ewige Ordnung 

6 Ebd. 179.
7 H. J. Krämer: Arete bei Platon und Aristoteles, 131.

166

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nun zu finden? Krämer zufolge hat Platon versucht, „das 
ewige Gefüge des inneren Menschen“8 aufzudecken, und 
dies sei „geleistet in der Ontolögie der menschlichen Seele 
im ,Gorgias‘ und in der ,Politeia‘“.9 Damit bleibt Krämer 
hinter dem von Platon erreichten Problembewußtsein 
zurück. Er sieht die Ontologie der menschlichen Seele 
bereits in jenen Textpassagen entwickelt, die nach Platons 
eigener Aussage und nach den hier entwickelten Bedenken 
gerade der Präzisierung, sei es durch den ,weiteren Weg‘ 
oder durch andere Überlegungen, bedürfen. Aus dem 
Verweis auf die Idee des Guten oder in Krämers Sprache 
auf das Urbild der ewigen Ordnung vermag dieser keine 
genaueren Bestimmungen und schon gar keine Begrün­
dung dafür, wie die Ordnung der Seele am besten beschaf­
fen sein soll, zu entwickeln. So nimmt es nicht Wunder, 
wenn Krämer in einer späteren, diesmal platonkritischen 
Schrift zu dem Fazit kommt, daß auf „die Fiktion des 
aboluten Wissens und einer letzten rationalen Wertset­
zung ... dabei kritisch Verzicht zu leisten“10 11 sei. Die 
Ontologie auf tönernen Füßen endet so wieder bei dem, 
was Krämer nunmehr für die maßgeblichen Ursachen aller 
praktischen Urteile ausgibt: Geschick, Trieb und Weltan­
schauung.11 Während das Problem der Motivation bei 
Gould, Krämer und auch bei Gaiser12 vollkommen unbe­
achtet bleibt, wird es von W. Wieland immerhin bemerkt: 
Die Einsicht in die Nützlichkeit der Gerechtigkeit erst sei 
geeignet, das Motivationsproblem zu lösen. Was nützlich 
sei, sei auch gut und damit erstrebenswert.13 „In diesem 

8 Ebd. 96.
9 Ebd. 121.
10 H. J. Krämer: Das Problem der Philosophenherrschaft bei Platon, 
270.
11 Ebd. 269.
12 Vgl. K. Gaiser: a. a. O. 74-79.
13 W. Wieland: a. a. O. 169.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn macht die Beziehung auf die Idee des Guten alles 
andere erst nützlich.“14 Wie diese Beziehung aber aus­
sieht, warum es also gut ist, in dem von Platon angegebe­
nen Sinn gerecht zu sein, entwickelt Wieland nicht. Für 
ihn bleibt vielmehr unklar, ob Platon neben den Hinwei­
sen auf eine im Jenseits drohende Strafe noch weitere 
Gründe für die Schädlichkeit der Ungerechtigkeit für den 
Ungerechten bringen wollte oder nicht.15 Auch O. Uter- 
möhlen will zeigen, daß Platon die Idee des Guten ein­
führt, um seine Tugendlehre und insbesondere die Nütz­
lichkeit der Gerechtigkeit besser zu begründen.16 Dies sei 
auch nötig, denn gerade bei der Gerechtigkeit lägen „die 
Nachteile des Handelnden auf der Hand“.17 Utermöhlen 
weist dann zwar nach, daß Platon mit der Idee des Guten 
endlich das teleologische Prinzip, das er schon im ,Phai- 
don‘ gesucht und reklamiert hatte, gefunden hat,18 erklärt 
aber mit keinem Wort, wie dieses Prinzip bestimmt ist und 
was es zur Lösung des anstehenden Problems leistet. 
Diese Interpretationshaltung ist jedoch leider Platon ge­
genüber recht weit verbreitet. Es werden dabei einfach 
Platons programmatische Äußerungen und Versicherun­
gen zusammengestellt, und die Durchführung der Pro­
gramme gerät darüber in Vergessenheit. Die Ankündi­
gung gilt für die Tat. Die offenkundige Ergebnislosigkeit 
solcher »Rekonstruktionen* wird dann vorzugsweise - 
und so auch bei Utermöhlen - mit dem Hinweis entschul­
digt, daß Platon die letzte Erkenntis „im Sinn einer 
Erleuchtung verstanden“ habe, die leider „durch Schrift 

14 Ebd. 172.
15 Ebd. 278.
16 O. Utermöhlen: a. a. O. 30 und 101.
17 Ebd. 101.
18 Ebd. 104.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht mitteilbar“19 sei, wobei sich der Verweis auf den 
siebten Brief (341 e) natürlich großer Beliebtheit erfreut. 
Auch Gigon, der Platons Verhältnis zur Theorie gegen­
über Aristoteles gerade dadurch auszuzeichnen versucht, 
daß die Theorie bei ersterem, „weil sie der Anblick der 
Idee des Guten ist, immer wieder zur Praxis“20 zurückfüh­
re, beläßt es bei einem paradoxen Hinweis: „Konkrete 
Direktiven für den Staatslenker lassen sich zwar aus ihnen 
(gemeint sind die Ideen des Guten, Schönen und Gerech­
ten W.P.) keineswegs ableiten, wohl aber wird er, auf sie 
hinblickend, richtig zu handeln wissen.“21 Man fragt sich 
denn doch, wie das zugehen soll.
Diese Äußerungen werden hier nur zitiert, um zu demon­
strieren, daß auch bei denen, die versucht haben, der Idee 
des Guten eine praktische Bedeutung abzuringen, Unsi­
cherheit und Vagheit vorherrschend geblieben sind. Die­
ser Schwierigkeiten eingedenk, ist der Anspruch der hier 
entwickelten Interpretation zur Idee des Guten sehr viel 
bescheidener. Es wird nicht versucht, in den Gleichnissen 
nun doch noch die materiale Letztbegründung freizule­
gen. Dazu reicht der Text einfach nicht aus. Wohl aber soll 
gezeigt werden, daß erstens die Struktur, auf die die 
Denkbewegung der Gleichnisse zielt, auch als Leitbegriff 
der Platonischen Ethik verstanden werden kann und muß 
und daß nach Platons Erwartung das Durchdenken dieser 
Struktur auch das Wollen des Denkenden spezifisch ver­
ändern wird. Allerdings wird weder diese Grundstruktur, 
die hier als koinönia töv genön entwickelt werden wird, in 
den Gleichnissen selbst genannt, noch deren Tauglichkeit 
als materiales ethisches Prinzip im Rahmen derselben 

19 Ebd. 108.
20 O. Gigon: Theorie und Praxis bei Platon und Aristoteles, 154.
21 Ebd. 153.

169

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


demonstriert. Es ist deshalb sowohl zu zeigen, daß der 
koinönia-Begriff das Zentrum der Gleichnisse ausmacht, 
als auch, daß er mit dem Prinzip der Platonischen Ethik, 
der Einheit der Person, vermittelbar ist.
Da eine ausführliche Interpretation aller drei Gleichnisse 
den Rahmen dieser an ethischen Problemen orientierten 
Untersuchung zweifellos sprengen würde, soll hier - 
worüber allerdings auch in der Literatur relative Einmü­
tigkeit herrscht - vorausgesetzt werden, daß erstens alle 
Gleichnisse überhaupt auf die Idee des Guten bezogen 
sind, und daß das, was sie darüber aussagen, miteinander 
kompatibel ist. Der Zielpunkt der von Platon beschriebe­
nen Denkbewegung kann dann am besten am Linien­
gleichnis verdeutlicht werden, weil in diesem die funktio­
nalen Bezüge der Wissensstufen aufeinander am ausführ­
lichsten ausgearbeitet sind. Nachdem das Sonnengleichnis 
Wahrnehmbares und Denkbares voneinander geschieden 
hat, werden nun beide Bereiche noch einmal geteilt. Das 
Wahrnehmbare zerfällt in die Schatten der Dinge und in 
die Dinge selbst, wozu Platon auffälligerweise nur die 
Lebewesen und das künstlich Hervorgebrachte zählt 
(509 d - 510 a). Wenn man die Frage, wozu die Ansetzung 
eines Schatten-Reiches überhaupt notwendig ist, einmal 
hintanstellt, worin ich den Gesprächspartnern des Sokra­
tes folgen möchte, wirft diese Unterteilung keine Proble­
me auf. Das ändert sich mit dem Eintritt in den ersten 
Bereich des Denkbaren, dem das seelische Vermögen der 
dianoia zugeordnet wird. Diese gehe von Voraussetzun­
gen aus nicht zum Grund (oder Anfang) zurück, sondern 
von diesen aus bis zum Ende, wobei sie sich der Dinge als 
Bilder bediene (510 b). Es fragt sich natürlich, was dabei 
Voraussetzung, Grund und Ende bedeuten und auf wel­
che Weise dabei mit Bildern gearbeitet wird. Auf einige 
dieser naheliegenden, wenn auch im Text nicht explizit 

170

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestellten Fragen, gibt Sokrates gleichwohl eine Antwort, 
wenn er den von ihm gemeinten Denkprozeß am Beispiel 
der Geometrie erläutert. Als Voraussetzungen der Geo­
meter nennt er das Gerade und Ungerade, die Figuren, die 
drei Arten der Winkel und dem Verwandtes (510c). Bei 
den Voraussetzungen (oder Hypothesen) handelt es sich 
also um die geometrischen Grundelemente und um deren 
Definitionen. Was Platon hier nennt, liest sich geradezu 
wie ein Auszug aus jenen Definitionen, die Euklid später 
an den Anfang seiner ,Elemente4 gestellt hat. Euklid 
definiert dort die geometrischen Elemente Punkt, gerade 
und ungerade Linie, Fläche, Körper, die Arten der Winkel 
und schließlich einige geometrische Figuren.22 Wenn man 
in Rechnung stellt, daß Euklid in den ,Elementen4 über 
weite Strecken nur das zusammenstellen wird, was von 
Pythagoras und dessen Nachfolgern auf ihn überkommen 
war, sind die ,Elemente4 sicher eine taugliche Veranschau­
lichung dessen, was Platon hier nur knapp andeutet. Von 
solchen Voraussetzungen, die die Grundlage aller geome­
trischen Beweise bilden, gingen - so Sokrates - die 
Geometer nun aus und zeigten das, worauf sie ihre 
Untersuchung angelegt hätten (510 d). Das ist durchaus 
zutreffend beschrieben. Zu denken ist z. B. an jene 
Situation, in der, von einem rechtwinkligen Dreieck aus­
gehend, nun an diesem der Satz des Pythagoras bewiesen 
werden soll. Ein solcher Satz gehört dann zu dem, was 
Sokrates 510 b ,Ende4 genannt hat. Auch die Rede von den 
Bildern klärt sich leicht auf. Es handelt sich dabei um die 
beim Beweis benutzten Zeichnungen oder Modelle geo­
metrischer Figuren (510d). Unklar ist dagegen noch, was 
mit jenem Grund oder Anfang gemeint ist, zu dem die 
Geometer nicht zurückschreiten. Dieser bildet den Inhalt 

22 Vgl. Euklid: Die Elemente, Teil I, 1-3.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des zweiten Abschnitts des Denkbaren. Die diesem zuge­
ordnete Seelentätigkeit (noesis) charakterisiert Sokrates 
durch vier Merkmale: 1) Hier ergreife die Vernunft selbst 
die Denkgegenstände mittels des dialektischen Vermö­
gens. 2) Sie fasse die bislang gemachten Voraussetzungen 
wirklich als solche auf (und nicht wie die Geometer als 
Grundlage aller Demonstrationen), gehe 3) über diese bis 
zu einem voraussetzungslosen Grund (oder Anfang) hin­
aus und steige 4) von diesem wieder zu allem damit 
Zusammenhängenden hinab, wobei sie sich nur noch der 
Begriffe selbst bediene (510b, 511 b—d). Spätestens hier 
wird sich die zweite unvermeidliche Enttäuschung bei der 
Lektüre der Gleichnisse einstellen. Platon behauptet 
zwar, daß es einen letzten voraussetzungslosen Grund 
gibt, was darunter zu denken ist und auf welche Weise er 
die Hypothesen z. B. der Geometer begründet, darüber 
sagt Platon nichts. Er behauptet zwar die Existenz eines 
,weiteren Weges4 zu einer höheren Einsicht, aber er führt 
ihn nicht vor. So wird es Aufgabe des Interpreten, zu 
klären wie sich der Dialektiker zu den als Hypothesen 
begriffenen Definitionen der Geometer verhält. In wel­
cher Weise fordert er von diesen „Rechenschaft“ (510 c 7) 
und kann diese selbst geben? Es ist klar, daß an eine 
geometrische Definition - z. B.: Ein Quadrat ist ein 
Rechteck, dessen Seiten gleich lang sind - nicht die Frage 
gestellt werden kann: Warum ist die so beschriebene Figur 
ein Quadrat? Das setzte schon einen unabhängigen Begriff 
von Quadrat voraus. Tatsächlich wird aber dem Wort 
Quadrat erst in der Definition eine Bedeutung verliehen. 
Was bedeutet Rechenschaft Geben4 aber dann? Kann man 
von den Axiomen und Definitionen etwa der Mathematik 
oder der Geometrie so Rechenschaft geben, daß man sie 
aus höheren Sätzen abzuleiten und zu beweisen versucht? 
Da das Liniengleichnis selbst hierzu nichts sagt, bleibt nur 

172

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Versuch, in Platons sonstigen Ausführungen zur 
Dialektik nach Auskunft zu suchen. Hier ist es N. R. 
Murphys Verdienst, gezeigt zu haben, daß ein Bemühen 
um eine Ableitung aus höheren Gründen nicht der plato­
nischen Dialektikkonzeption entspricht: „the charge 
brought against the mathematicians is that they do not give 
an account of their premises ...; but ,to give an account of‘ 
is not to prove but to clarify or explain“.23 Murphy 
begründet seine Auffassung im wesentlichen mit zwei 
Argumenten:
1) Der Dialektiker sei nicht durch sein Vermögen zu 
begründen, sondern dadurch charakterisiert, daß er die 
Einheit einer Idee in der Vielheit ihrer Erscheinungen zu 
bewahren wisse und auch umgekehrt in einer gegebenen 
Vielheit vereinheitlichende Strukturen freizulegen verste­
he. Im Lichte dieser im ,Sophistes‘ entwickelten Dialek­
tikkonzeption (vgl. dort bes. 253 d) müsse auch das im 
Liniengleichnis geforderte Aufsteigen zum letzten Grund 
und das dem entsprechende Herabsteigen begriffen wer­
den.  Es bleibt bei Murphy allerdings ungeklärt, was im 
Gebiet der Geometrie dieses Eine und Viele nun sein soll. 
Darauf wird im Zusammenhang mit dem zweiten, wichti­
geren Argument noch zurückzukommen sein.

24

2) Unter Hinweis auf die den Gleichnissen folgenden 
Ausührungen der ,Politeia‘ zeigt Murphy, daß die den 
Dialektiker auszeichnende Frage die nach dem Wesen, 
dem ti estin, ist  (Politeia, 532 a, 533 b, 534b). Mit Hilfe 
dieser Frage hatte Platon, wie zu Anfang dieses Kapitels 
gezeigt, auch vor den Gleichnissen schon die Bemühun­
gen der Philosophen charakterisiert. Allein mittels der 

25

23 N. R. Murphy: Plato’s Republic, 173.
24 Ebd. 174 f.
25 Ebd. 178.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dialektischen Methode, also, wie sich nun ergeben hat, der 
Frage nach dem Wesen, ist es aber nach Platons Auskunft 
möglich, alle Voraussetzungen aufhebend, zum Grund 
(oder Anfang) selbst vorzudringen (533 c). Daraus zieht 
Murphy den Schluß: „Plato is not speaking of deductive 
chains of inference but of a systematic clarification of the 
elementary notions of mathematics by study of their 
nature and relations. The result of the dialectical process 
would therefore be understanding and not demonstra- 
tion.“26
Wie aber wird die Frage nach dem Wesen beantwortet? 
Murphy zufolge erfordert dies „synoptic inquiry into 
comparable forms, since we discover the character, or 
nature, or essence, the Ti eotlv or etöog, of each thing by 
marking it off from cognate, and subsuming it under its 
proper, kinds“ (ebd.). Der Dialektiker wäre demnach 
durch das Vermögen, Definitionen zu geben, charakteri­
siert. Daß mit dieser Bestimmung eine wesentliche Di­
mension des platonischen Dialektikbegriffes unerkannt 
bleibt, läßt sich jedoch anhand von zwei Überlegungen 
zeigen:
1) Dialektiker ist nicht schon der, der auf irgendeine Was- 
Frage antworten kann. Auf die Frage ,Was ist ein Qua­
drat?* kann durchaus der Geometer selbst antworten: ,Ein 
Quadrat ist ein Rechteck, dessen Seiten gleich lang sind.* 
Da die Frage des Dialektikers die nach dem Was ist, ist 
jetzt klar, wie er hier weiterfragen wird, nämlich nach dem 
Was der im Definiens enthaltenen Begriffe: Was ist ein 
Rechteck? Was ist eine Seite? Was ist gleich? Ganz sicher 
kann auf die erste dieser Fragen noch einmal der Geometer 
antworten. Das Antworten ist so lange unproblematisch, 
bis man bei den geometrischen Elementargestalten - 

26 Ebd. 179.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Punkt, Linie, Fläche, Raum - angekommen ist. Es ist 
leider nicht bekannt, wie sich Platon zum Problem der 
Definierbarkeit der geometrischen Elemente verhalten 
hat, und ob der Versuch, diese zu definieren, für ihn in das 
Gebiet der Dialektik hineinführt. Ganz sicher gilt dies für 
die Frage nach dem Wesen der Gleichheit. Als Gegenstän­
de des Dialektikers werden im ,Sophistes* Sein, Ruhe, 
Bewegung, Selbigkeit und Verschiedenheit genannt 
(253 c - 255 e). In das Feld dieser Begriffe gehört offenbar 
aber auch die Gleichheit. Der Dialektiker ist also nicht 
schon dadurch hinreichend bestimmt, daß er überhaupt 
nach dem Wesen sucht, sondern erst dadurch, daß er nach 
dem Was der allgemeinsten Begriffe fragt. Seine Denk­
richtung ist in der Tat, wie Platon behauptet (Politeia, 
510 b), der der sonstigen Wissenschaften entgegengesetzt. 
Während diese Beziehungen zwischen festgelegten Grö­
ßen untersuchen - etwa zwischen Strecken und Flächen in 
der Geometrie oder Atomen und magnetischen Feldern in 
der Physik -, fragen die Dialektiker nach dem Wesen der 
auch überall dort benutzten allgemeinsten Begriffe.
2) Gerade bei diesen allgemeinsten oder, wie der ,Sophi- 
stes* sie nennt (254 c 3), bedeutendsten Begriffen ist die 
Weise, wie man sie versteht, nicht mehr in der Form einer 
Definition ausdrückbar. Das kann ein einfacher Vergleich 
zeigen. Die Definition des Quadrats kann jeder verstehen, 
dem nur die Elemente des Definiens vertraut sind. Die 
Definition ist nur eine Kombination dieser Elemente. 
Entscheidend ist, daß deren Verständnis völlig unabhän­
gig von der Kenntnis von Quadraten möglich ist. Das ist 
grundsätzlich anders, wenn man nach einer Erklärung der 
Verschiedenheit oder Gleichheit fragt. Eine Antwort wie 
,Zwei Dinge sind verschieden, wenn sie in mindestens 
einer Hinsicht voneinander abweichen* ist offensichtlich 
schon sprachlich zirkulär. Das ,abweichen von* ist nur 

175

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Umschreibung von verschieden sein1. Die Definition 
arbeitet also wiederum mit dem, was sie erst erklären soll. 
Doch selbst wenn sich diese direkte Zirkularität vermei­
den ließe, bliebe jede mögliche Definition in einem ande­
ren Sinne zirkulär: Um sie überhaupt verstehen zu kön­
nen, müssen schon die darin vorkommenden Begriffe als 
verschieden und die beiden Seiten der Definition als der 
Bedeutung nach gleich begriffen werden können. Eine 
Antwort auf die Frage ,Was ist oder bedeutet Verschie­
denheit?4 kann deshalb nie eine definierende Erklärung 
von etwas sein, was man noch gar nicht kennt - wie z. B. 
ein Quadrat -, sondern nur eine Aufklärung von etwas, 
mit dem man schon umgeht. Die bedeutendsten Begriffe 
sind ihrerseits nicht definierbar, sondern schon vorausge­
setzt, wo irgend etwas mit Hilfe einer Definition verständ­
lich gemacht wird. Wie aber werden diese Begriffe dann 
verstanden? Platon hat diese Frage nicht beantwortet, 
wohl aber im ,Sophistes‘ einen wichtigen Hinweis gege­
ben. Nachdem er dort als wichtigste Begriffe Sein, Ruhe 
und Bewegung eingeführt hat (254 d), weist er darauf hin, 
daß allein um diese drei denken zu können, die Hinzunah­
me von zwei weiteren Begriffen - Selbigkeit und Verschie­
denheit - unabweisbar ist. Schließlich werde jeder der drei 
ersten Begriffe als von den jeweils anderen verschieden, 
mit sich aber identisch gedacht (254 d,e). Damit ist zu­
gleich das Prinzip genannt, nach dem die wichtigsten 
Begriffe von allen anderen gesondert werden: Es sollen 
diejenigen sein, die zugleich notwendig und hinreichend 
sind, um überhaupt etwas denken zu können. Die beson­
dere Art der Gemeinschaft (koinönia) dieser Begriffe 
besteht also darin, daß jeder von ihnen, beim Versuch ihn 
zu denken, von sich aus auf die je anderen verweist und 
nur zusammen mit diesen denkbar ist. Denkt man etwa 
über Gleichheit nach, muß man dabei notwendig zwei 

176

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstände, die jeder für sich einer sind, denen beiden 
Sein zukommt und die, insofern sie zwei sind, zugleich 
voneinander verschieden sind, mitdenken. Die von Platon 
beschriebene Gemeinschaft der wichtigsten Begriffe meint 
also eine innere Untrennbarkeit derselben. Das Verstehen 
dieser Begriffe ist nur möglich als denkende Eingelassen­
heit in ihren inneren Verweisungszusammenhang. Wer in 
diesem nicht schon steht, ist durch Erklärungen nicht 
hineinzubringen. Dabei ist aber zu beachten, daß diese 
Begriffe ungeachtet ihrer Untrennbarkeit doch voneinan­
der verschieden bleiben. Platon zeigt ausführlich, daß die 
Begriffe der Selbigkeit und Verschiedenheit ihrerseits von 
den drei ersten Begriffen - Sein, Ruhe, Bewegung - 
verschieden sind (Sophistes, 255 a-e). Die Aufgabe des 
Dialektikers besteht gerade darin, die Arten dieses Auf­
einanderverweisens und Getrenntbleibens zu durchden­
ken und deutlich zu unterscheiden. Von einer solchen 
differenzierenden Analyse erhofft sich Platon im ,Sophi­
stes4 vor allem eine Überwindung von Simplifizierungen 
in der Ontologie des Parmenides (vgl. Sophistes, 
256d - 257a, 258 b - 259b). Ob ihm dies gelingt, kann 
und muß hier nicht untersucht werden. Es ist Murphy also 
zuzustimmen, wenn er die Aufgabe der platonischen 
Dialektik als Klärung und nicht als Deduktion bestimmt. 
Unrecht hat er allerdings, wenn er meint, eine solche 
Klärung vollzöge sich durch die Angabe von Defini­
tionen. Zwar kann man jede Definition als Gemeinschaft 
von Begriffen begreifen, nicht aber kann umgekehrt die 
Gemeinschaft der ,bedeutendsten4 Begriffe in der Gestalt 
von Definitionen ausgedrückt werden. Der Unterschied 
besteht darin, daß im Definiens einer Definition Elemente 
kombiniert werden, die auch unabhängig voneinander 
und vom Definiendum begreifbar sind, wogegen die 
allgemeinsten Denkbestimmungen weder unabhängig 

177

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voneinander denkbar sind, noch dem verständlich ge­
macht werden können, der nicht schon mit ihnen umgeht. 
Diesen Unterschied zu bemerken, ist wichtig, weil in der 
Weise, wie diese Gegenstände zugleich bekannt und unbe­
kannt sind, der Grund gesehen werden muß, aus dem 
heraus Platon den philosophischen Denkprozeß als An- 
amnesis deutet.
Was aber leistet diese Dialektik zur Begründung dessen, 
was Platon bisher als Wesen der Gerechtigkeit bestimmt 
hat? Wie generiert das dialektische Denken einen Begriff 
von gut, von dem her ersichtlich würde, daß es gut ist, in 
dem bezeichneten Sinn gerecht zu sein? Auf diese Frage 
gibt Platon weder in den Gleichnissen noch in deren 
Deutung eine Antwort. Einen wichtigen Hinweis, wie 
eine Beziehung zwischen dem, was Platon als dialekti­
sches Denken begreift, und seinem Begriff vom praktisch 
Guten dennoch hergestellt werden kann, hat Murphy 
gegeben. Das Vermögen des Dialektikers besteht für ihn, 
wie gezeigt, unter anderem darin, in der Mannigfaltigkeit 
der Erscheinungen vereinheitlichende Strukturen freile­
gen zu können. Erst durch diese Gliederung des Mannig­
faltigen in Arten und Gattungen, in Ganzheiten und deren 
Teile, in Grund und Folge werde aber Erkenntnis mög­
lich.27 Eben hierin entdeckt er die strukturelle Verwandt­
schaft zu dem Begriff des praktisch Guten, denn die bei 
der Gewinnung von Erkenntnis angewandten Prinzipien 
seien „those of combined unity and distinction without 
which a rational Science would not be possible. But if the 
conditions under which a life becomes good were also 
stated, we should get very similar results. According to 
Book IV, that selection among alternatives is good which 
takes due account to the total possibilities of the agent and 

27 Ebd. 185; Murphy beruft sich hier auf Kant.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neglects neither the wholeness and unity of the resulting 
life nor the claims of each component part.“28 Das theore­
tische und praktische Verhalten zu sich selbst und zur 
Welt folge denselben Prinzipien - „coherence and unity“ 
(ebd.). Die Verwandtschaft von Wollen und Erkennen 
läßt sich mit Hilfe der hier gegen Murphy geltend gemach­
ten Charakteristika der Dialektik noch weiter ausführen. 
Die unter dem Titel Erkenntnis der Idee des Guten 
konzipierte Dialektik besteht danach nicht eigentlich in 
der Erkenntnis einer einzelnen Idee, sondern im denken­
den Nachvollzug des inneren Verweisungszusammenhan­
ges der allgemeinsten Denkbestimmungen, mit denen 
jeder in seinem Verhalten zur Welt schon irgendwie 
umgeht. Gerade so ist es auch mit dem alltäglichen 
Verhältnis zum Guten. Jeder ist, insofern er ein Wollender 
ist, schon von sich aus auf Gutes bezogen. Jemandem, der 
die wollende Bezogenheit auf Gutes nicht aus eigener 
Erfahrung kennt, ist sie von außen auch nicht andemon­
strierbar. Und in gewissem Sinn ist auch die Einheit dieses 
Wollens schon gegeben. Jeder begreift, was immer er will, 
all dies doch als sein Wollen. Nur weil das Wollen in 
diesem formalen Sinn schon je von der Einheit einer 
Person umschlossen ist, können überhaupt materiale Wi­
dersprüche in diesem Wollen entstehen und sichtbar 
werden. Den Ausführungen des vierten Buchs entspre­
chend, ist das Ziel der praktischen Reflexion gerade dies, 
die formale Einheit der Person in eine materiale zu 
überführen. Der Zusammenhang zwischen Dialektik und 
Ethik bestände demnach nur darin, daß erstens auch die 
Ethiker mit jenen allgemeinsten Begriffen, die die Gegen­
stände der Dialektiker sind, werden arbeiten müssen, und 
daß zweitens die Prinzipien, die konstitutiv zur Erkennt­

28 Ebd.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis gehören - Einheit und Zusammenhang - auch die 
Bedingungen eines guten Lebens sind. Die koinönia tön 
genön ist also nicht nur als Prinzip der Erkenntnis, 
sondern auch als Leitbegriff der Ethik in Form einer 
Theorie des guten Lebens verstehbar. Nur so weit wäre 
der von Platon gewählte Titel für die Erkenntnis des 
Dialektikers - Idee des Guten - zu rechtfertigen.
Damit ist freilich wenig geleistet. Es bedeutet ja keinen 
argumentativen Gewinn, wenn man die Vorstellungen 
von Einheit und Zusammenhang noch zusätzlich dadurch 
empfiehlt, daß man sie als die Prinzipien unseres Erken­
nens aufzeigt, solange noch nicht klar ist, was Einheit der 
Person nun bedeutet und welche Verfassung des Men­
schen am ehesten geeignet ist, eine solche Einheit zu 
realisieren. Doch dieser Bewertung des bisher Geleisteten 
hätte Platon sicher widersprochen. Für ihn geht von der 
denkerischen Erfahrung des Dialektikers sehr wohl eine 
Veränderung des Wollens aus. Das zeigt eine auf den 
ersten Blick befremdliche Stelle innerhalb der den Gleich­
nissen vorangestellten Charakterisierungen der Philo­
sophen. Diese, die ihre Gedanken auf das Seiende richte­
ten, würden Geordnetes und sich immer Gleichbleibendes 
schauen, das unter sich weder Unrecht tue noch leide, 
sondern sich nach Ordnung und Vernunft verhalte 
(500 b,c). Mit dem Seienden ist, wie mittlerweile klar sein 
sollte, das Wesen, der Begriff gemeint. Verwunderlich ist 
aber gerade die Anwendung des Rechtsbegriffes auf ein 
Verhältnis zwischen Begriffen. Damit sollen selbstver­
ständlich die Begriffe nicht wirklich zu Personen gemacht 
werden. Die Rede von der Gerechtigkeit der Begriffe 
bleibt eine Metapher, aber doch eine, deren Sinn nun 
angebbar ist. Das Verhältnis der obersten Begriffe war ja 
von der Art, daß jeder einzelne, um denkbar zu werden, 
auf die anderen verwies und ihrer insofern um seiner selbst 

180

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


willen bedurfte. Diese Begriffe standen, obwohl sie von­
einander verschieden waren und auch bleiben mußten, 
nicht in einem antagonistischen, sondern in einem not­
wendigen wechselseitigen Ergänzungsverhältnis. Sie wa­
ren füreinander alle gleich wichtig. Eben in dieser,Gleich­
heit* besteht die ,Gerechtigkeit* der Begriffe. Wollte man 
diese Gerechtigkeit auf die politische Ebene abbilden, so 
würde dem ein System entsprechen, in dem die Menschen 
einander in ihren Bedürfnissen und Leistungen füreinan­
der als gleich wichtig begreifen und dementsprechend, 
ohne mehr haben und einander unterdrücken zu wollen, 
miteinander umgehen. Seltsam ist nun, daß Platon damit 
rechnet, daß diejenigen, die das Ideengefüge gedanklich 
durchdrungen haben, das Bedürfnis entwickeln werden, 
die zwischen den Ideen waltende Gerechtigkeit in ihrem 
Charakter nachzuahmen (500 c,d). Die Prinzipien dieser 
Gerechtigkeit würden dabei durchaus mit den bei der 
Staatsgründung eingeführten übereinstimmen. Das Nach­
ahmungsbedürfnis der Philosophen würde also, anders als 
der vage Begriff der Einheit der Person, wenigstens die 
Ordnung begründen, die Platon begründen will. Es fragt 
sich natürlich, weshalb aus den dialektischen Forschungen 
dieses Nachahmungsbedürfnis überhaupt entstehen soll. 
Zwei Antworten bieten sich an:
1) Die Dialektiker haben im Rahmen ihrer Bemühungen 
auch das Wesen oder die Ideen der Gerechtigkeit, Tapfer­
keit usw. erkannt. Das Wesen dieser Tugenden zu erken­
nen, ist aber nach Platons Ausführungen nur möglich, 
indem man deren Gutsein erkennt (vgl. oben S. 161). Wer 
aber dies erkannt hat, ist auch motiviert, gerecht zu sein. 
Diese Erklärung ist aber mit zwei Nachteilen behaftet: a) 
Platon hätte dann wiederum nur behauptet, daß es eine 
Einsicht gibt, die die Gerechtigkeit als gut offenbart, ohne 
diese Einsicht selbst mitzuteilen, b) Die Gerechtigkeit der 

181

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dialektiker würde dann gar nicht auf das beobachtete 
Verhältnis zwischen den Ideen zurückgehen, sondern 
lediglich auf den materialen Gehalt einzelner. Aus beiden 
Gründen scheint mir eine zweite Möglichkeit vorziehens­
wert.
2) Wenn man ernst nimmt, daß Platon die Gerechtigkeit, 
die die Philosophen nachahmen sollen, ursprünglich im 
Verhältnis der Ideen zueinander verwirklicht sah, dann 
muß man annehmen, daß er das Durchdenken der gewalt- 
frei-organizistischen Gefügtheit derselben selbst als eine 
faszinierende und motivationsbildende Erfahrung begrif­
fen hat. Diese Erfahrung, die in der Vergegenwärtigung 
des inneren Zusammenhangs der ,bedeutendsten* Begriffe 
besteht, liegt aber zunächst weitab von allen praktischen 
Belangen und Nöten, sie ist ästhetischer Natur. Vermut­
lich deshalb nennt Platon den Aufstieg zur koinönia töv 
genön im Symposion nicht mehr Aufstieg zur Idee des 
Guten, sondern Aufstieg zum Schönen (Symposion, 
210f.). Die Gerechtigkeit der Dialektiker wäre dann gar 
nicht aus einer direkten Einsicht in das Gutsein der 
zwischenmenschlichen Gerechtigkeit hervorgegangen, 
sondern aus einer im fortgesetzten Philosophieren ent­
standenen Aversion gegen Gewalt als Konstitutionsprin­
zip einer Ordnung. Die Gewalt ist als Ordnungsprinzip 
ontologisch dadurch disqualifiziert, daß hier ständig An­
strengungen nötig sind, um die von sich aus auseinander­
strebenden Elemente eines Systems zusammenzuhalten. 
Eine der Ordnung der ,bedeutendsten* Begriffe angemes­
sene Ordnung müßte dabei allein auf Kräften aufbauen, 
die die Elemente von sich aus zusammenführen. Auf der 
Ebene des Staates dürften dies dann nur die Formen der 
wechselseitigen Nützlichkeit der Menschen füreinander 
sein. Voegelins Fazit „the vision of the Agathon does not 
render a material rule of conduct, but forms the soul 

182

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


through an experience of transzendence“29 ist deshalb zu 
vage. Zwar hat die mit Erkenntnis der Idee des Guten 
bezeichnete Dialektik keinen direkt moralischen Gehalt, 
dennoch folgt das Verhalten, das die Struktur dieser 
Dialektik zu imitieren versucht, angebbaren Regeln - 
denen der Gleichheit oder Gleichwichtigkeit und des 
Gewaltverzichts.
Die Beurteilung dieser Motivation zu moralischem Ver­
halten fällt schwer, wenn man sich nicht zutrauen kann, 
über die Erfahrung, die dem zugrunde liegen soll, zu 
verfügen. Vergleichbar scheint mir das von Platon Ge­
meinte noch am ehesten mit einer Empörung über den 
gegenwärtigen Weltzustand, die nicht daraus entsteht, 
daß man bemerkt, wie vielen darin Unrecht zugefügt 
wird, sondern daraus, daß man sieht, auf wie absurde 
Weise dabei die menschliche Produktivität und die natür­
lichen Reichtümer durch die antagonistische Stellung der 
Produzenten und Nationen zueinander vergeudet werden 
und mit welcher chronischen und zunehmenden Ver- 
spanntheit dabei das im Grunde einfache Problem der 
gesellschaftlichen Reproduktion gelöst wird - wenn es 
denn gelöst wird. Das ungläubige Staunen gilt hier der 
Tatsache, daß eine agonale Struktur einen Bereich des 
menschlichen Lebens durchdrungen hat, der, so denkt 
man dann, mit ein paar vernünftigen Absprachen - Platon 
würde wohl sagen mit vernünftiger Ordnung - doch sehr 
viel kampfloser und leichter gestaltet werden könnte. Das 
Staunen gilt hier dem grotesken Mißverhältnis zwischen 
dem allseits erzwungenen seelischen Aufwand und der 
Schlichtheit des Problems. Diese Verwunderung oder in 
der aggressiven Variante Empörung ist nicht durch äußere 
Formen von Ungerechtigkeit verursacht. Sie würde auch 

29 Voegelin: a. a. O. 112.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dort entstehen, wo im Rahmen der agonalen Lösungsstra­
tegie die plakativsten Formen der Ungerechtigkeit über­
wunden wären. Sie gilt der agonalen Struktur selbst. Das 
positive Gegenbild zur agonalen Struktur ist deshalb nicht 
eigentlich Gerechtigkeit, sondern Gelassenheit. Freilich 
wird diese Gelassenheit nie ohne Gerechtigkeit möglich 
werden. Es scheint mir deshalb nicht ausgeschlossen, daß 
diese Vision einer kooperativen Menschheit, die ihre 
Reproduktion nicht mehr in der geschichtlich längst obso­
leten Form des Kampfes ums Dasein sicherstellt, jeman­
den zu gerechtem Verhalten motivieren kann. Es mag 
sein, daß für Platon die Erfahrung jener in der Dialektik 
waltenden Gerechtigkeit und Gewaltfreiheit subjektiv der 
stärkste Antrieb zu seinem Engagement für eine gerechte 
Polis gewesen ist. Gleichwohl ist diese Erfahrung zu 
voraussetzungsreich und zu komplex, um sie zur Grund­
lage eines Diskurses über das gute Leben machen zu 
können. Denn was soll man denen entgegnen, die entwe­
der schon für diese Vision nicht anfällig sind oder jeden­
falls nicht geneigt sind, daraus Konsequenzen für ihr 
Handeln zu ziehen? Das gleiche gilt für das zu Anfang des 
Kapitels erwähnte, den primär wißbegierigen Philo­
sophen eigene Desinteresse an ausgedehntem weltlichen 
Besitzstand. Für diese ist das sicher ein zureichender 
Grund, sich mancher Ungerechtigkeit zu enthalten. Aber 
für die, die diese Begierde nicht teilen, ist daraus kein 
Argument zu machen. Wenn Platons Ethik vorwiegend 
auf diesen Säulen ruhte, wäre sie nur eine für Philosophen. 
Will man dagegen die Basis seiner Ethik und deren 
argumentative Reichweite erweitern, bleibt nur an dem 
immer noch vagen Leitbegriff der Einheit der Person 
festzuhalten und weiterhin zu fragen, ob und wie man von 
einer bestimmten Verfassung des Menschen sagen kann, 
daß sie vorzüglich diese Einheit realisiert und insofern 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besser ist als andere Verfassungen. Der Text, der sich 
innerhalb der ,Politeia‘ abschließend mit diesem Problem 
befaßt, besteht aus den drei Beweisen für die Schädlichkeit 
der Ungerechtigkeit im neunten Buch. Bei deren Bespre­
chung werden zentrale Abschnitte des ,Gorgias‘ und des 
,Philebos‘ hinzuzuziehen sein. Damit, so die Hoffnung 
dieses Versuchs, wird dem Platonischen Argumentations­
potential dann im ganzen Rechnung getragen worden 
sein.

185

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

