
252

„Ein Bild, das uns gleich sei“
Warum glauben wir, mit Robotern auf Augenhöhe kommunizieren 
zu können? Von Axel Siegemund

KOMMUNIKATION IN RELIGION UND GESELLSCHAFT

Communicatio Socialis (2/2021) 54: 252-262. DOI: 10.5771/0010-3497-2021-2-252

Abstract Die Erforschung menschlicher Zuschreibungen auf 
Roboter konzentriert sich auf die Frage, wie man bio- bzw. anthropo-
morphe Maschinen schafft, um Akzeptanz oder einen bestimmten 
Umgang mit ihnen zu stiften. Abgesehen davon müssen wir kom-
munikationstheoretisch fragen, warum Maschinen überhaupt für 
Zuschreibungen offen sind. Dieser Artikel argumentiert, dass wir 
Roboter menschenähnlich konzeptualisieren, weil wir sie als Speicher 
für unverfügbar gemachte Standards und Handlungsanweisungen 
brauchen. Künftig werden sie als Medien des Unverfügbaren wirken. 
Sie werden zur Interaktion mit dem Unantastbaren beitragen, Über-
zeugungen generieren und Handlungen anleiten. 

In folgendem Duktus stehen Abhandlungen, die sich mit 
der Mensch-Maschine-Kommunikation befassen (vgl. 
Reeves at al. 1996; Duffy 2002; Bainbridge et al. 2011; Fink 

2012, Złotowski et al. 2015; Fraune et al. 2020) und in diesem 
Zusammenhang auf die Menschlichkeit von Robotern zu spre-
chen kommen: „Roboter könnten irgendwann einmal genau 
so wie Menschen sein. […S]ie würden eigene Persönlichkeiten 
entwickeln […] und sich selbst achten oder unter mangelndem 
Selbstwertgefühl leiden. Ob das wirklich möglich ist oder nicht, 
wissen wir derzeit noch nicht. Das wird erst die Zukunft zeigen“ 
(Neuhäuser 2013, S. 269).1

1	 Dies gilt auch für Fachtagungen wie „Durch Digitalisierung zur Freiheit 
4.0“ im Oktober 2019 an der Bischöflichen Akademie Aachen, bei der in 
allen Beiträgen deutlich wurde, dass die metaphorische, vermenschlichende 
Sprache sehr bedeutsam für unseren Umgang mit Robotern ist. Die Doku-
mentation ist im Entstehen.

Dr. Axel Siege-
mund, Dipl.-Ing., 

ist Inhaber der 
Hemmerle-Stif-
tungsprofessur

für Grenzfragen 
von Theologie, 

Naturwissenschaft 
und Technik an 

der RWTH Aachen 
Universität.

ComSoc_2_2021_final.indd   252 11.05.2021   10:43:27

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


253

„Ein Bild, das uns gleich sei“

Wir wissen nicht, was Roboter sind. Wirklich 
nicht?
Ob Roboter zu Menschen werden – wissen wir dies wirklich 
noch nicht? Der Verweis auf die Zukunft mag dem Vorsichtprin-
zip geschuldet sein, er impliziert aber regelmäßig die Annahme, 
dass es zwischen Menschen und Robotern keine prinzipielle 
Grenze gibt. Eine Grenze, wenn wir sie denn 
überhaupt als solche bezeichnen wollen, gibt 
es demnach von vornherein nur in einer ver-
flüssigten Variante und erst die Zukunft wird 
zeigen, wie weit sie sich verschieben lässt. 
Die Antwort auf die Frage, wie menschlich 
Roboter sein können, wird also nicht dem menschlichen Sein, 
sondern dem technischen Werden anbefohlen. Sie wird konkret 
dem Experiment unterstellt, denn genau darauf spekuliert die 
Erwartung einer solchen, die Wahrheit offenbarenden Zukunft: 
dass Forschung und Entwicklung die Frage beantworten.

Nun ist es zwar Zeichen akademischer Redlichkeit, dass 
sich auch die Theologie zur Offenheit unserer Zukunft bekennt. 
Es ist nicht ihre Aufgabe, Grenzpfosten einzubetonieren, wo an-
dere der Weite des Horizonts nachspüren. Wohl aber steht es 
der Theologie an, die Bedingungen dieser Weite auszumessen 
und anzugeben, worin das Vertrauen in seine Erforschbarkeit 
begründet ist. Wer nämlich behauptet, dass Menschen und 
Roboter prinzipiell ineinander überführbar sind, der muss be-
gründen, warum er sich nicht auf Faktoren festlegen kann, die 
exklusiv menschlich sind. Der Verweis auf aktuelle Unkenntnis 
geht mit anthropologischen Grundannahmen einher, die ihrer-
seits begründungspflichtig sind. Mit der Behauptung, dass das 
Personsein eines Roboters letztlich vom Stand der Technik ab-
hängig ist, wird nicht zuletzt ein Produkt der menschlichen Kul-
turgeschichte, eben das Subjekt, dem technologischen Paradig-
ma unterstellt. Dabei ist es konsequent, aus dem konstruktiven 
Charakter des Subjekts auf dessen technische Konstruierbarkeit 
zu schließen. Es ist aber nicht der Konstruktionsprozess, son-
dern der konstruierende Mensch, der künstliche Intelligenz in 
gleicher Weise wie natürliche Intelligenz behandelt. Deshalb 
lautet die Frage, der hier nachzugehen ist, nicht, ob Roboter 
irgendwann einmal so sein werden wie Menschen. Sie lautet 
vielmehr, warum es uns heute so leichtfällt, sie als prinzipiell 
menschliche Wesen zu konzipieren? Was motiviert die damit 
einhergehenden Zuschreibungen? Warum gehen wir davon aus, 
dass die Mensch-Maschine-Kommunikation durch technische 

Die Frage, der hier nachzugehen ist, 
lautet, warum es uns heute so leichtfällt, 

Roboter als prinzipiell menschliche  
Wesen zu konzipieren?

ComSoc_2_2021_final.indd   253 11.05.2021   10:43:27

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


254

Axel Siegemund

Variablen in eine Form überführt werden kann, bei der sich 
menschliche und technische Akteure nicht mehr voneinander 
unterscheiden? Warum halten wir es für möglich, dass ver-
menschlichte Artefakte für uns handlungsleitend und damit so-
zial wirksam werden (vgl. Marquardt, 2017, S. 5)? An dieser Stel-

le gehe ich nicht der Frage nach, wie Roboter 
normativ wirksam werden, sondern warum 
sie überhaupt das Potential zur Konstitution 
von Handlungsführung in sich tragen. Die 
Forschung zur Anthropomorphisierung von 
Robotern ist noch immer „durch einen unre-

flektierten und undifferenzierten Umgang mit dem Phänomen“ 
(ebd., S. 37) ausgezeichnet, so dass ein Bedarf an theoretischer 
Konzeptualisierung gegeben ist. Dem sollen die folgenden Aus-
führungen dienen.

Es ist deutlich, dass es bei diesen Fragen nicht um das 
Wesen der Roboter geht, sondern um das Bild, das wir von ih-
nen haben. Die Behauptung, dass die Zukunft zeigen wird, wie 
menschlich Maschinen sein können, setzt ja voraus, dass ihre 
Menschlichkeit schon heute zu unserer Vorstellung dessen ge-
hört, was Maschinen an sich sind. Um diese Vorstellung erklä-
ren zu können, zeige ich zunächst, dass die Kartierung exklusiv 
menschlicher Faktoren vergleichsweise leicht möglich ist. Im 
darauffolgenden Schritt stelle ich dar, weshalb wir dennoch an 
den Subjektcharakter von Maschinen glauben und wie sich diese 
praktische Überzeugung äußert. Abschließend ist darzulegen, 
was sich aus der Gegenläufigkeit von anthropologischem Befund 
und unserem Umgang mit Maschinenwesen in der Perspektive 
einer theologischen Ethik (vgl. Schwarke 2005) ergibt.

Warum Roboter keine Subjekte sind
Ein wesentliches Kriterium des Menschseins besteht darin, ei-
gene Entscheidungen treffen zu können. Können Roboter dies 
prinzipiell? Wird in einem Arbeitsprozess ein Bauteil passfähig 
zu einer Form gedruckt, ist keine Entscheidung nötig. Sollen 
aber verschiedene Teile entweder durch Schrauben oder Nieten 
miteinander verbunden werden, dann liegt eine solche Situation 
vor. Grundlegende Bedingung für das Fällen von Entscheidun-
gen ist eine offene Zukunft. Dies schließt regelmäßig den mögli-
chen Kontrollverlust von Außenstehenden, also die Autonomie, 
ein (vgl. Gräb-Schmidt 2017).

Werden Kinder zu Entscheidungen hingeführt, bei denen 
Eltern oder Lehrer trotz allem eine letzte Interventionsmöglich-

Es ist deutlich, dass es bei diesen 
Fragen nicht um das Wesen der Roboter 
geht, sondern um das Bild,  
das wir von ihnen haben. 

ComSoc_2_2021_final.indd   254 11.05.2021   10:43:27

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


255

Entscheiden heißt nicht nur,  
eine Wahl  zu treffen,  

sondern auch, Wahl und Abwahl  
zu begründen.  

keit haben, handelt es sich nur für das Kind um eine Entschei-
dungssituation. Aus Sicht der Erwachsenen liegt die Entschei-
dung darüber, ob die Zukunft durch das Kind gestaltet wird, 
immer bei ihnen. Menschlich agierende Roboter sind nicht in 
die Systematik eines solchen Kindes einzuzeichnen, sondern 
in die eines erwachsenen, autonomen Wesens. Angesichts der 
Wahlmöglichkeiten eines menschlich agierenden Roboters ist 
der Kontrollverlust des Menschen demzufolge kein Unfall, son-
dern eine Voraussetzung. Dass wir uns als Gesellschaft ein viel-
fältiges Netzwerk an Regeln und Regulierungen erstellt haben, 
um individuelle Entscheidungen einzuhegen, tut dem keinen 
Abbruch. Im Alltag sind die Entscheidungsmöglichkeiten des 
Einzelnen tatsächlich begrenzt. Dies spricht 
aber nicht gegen unsere Entscheidungsfä-
higkeit, sondern es ist Ausdruck derselben. 
In gleicher Weise würde für Roboter gelten, 
dass ihre Entscheidungsoptionen ebenso wie 
die unsrigen durch kollektive Regeln einge-
schränkt werden, sobald sie mündig geworden sind. Dass KI in 
den kommenden Jahren eine permanente Aufgabe für den Ge-
setzgeber sein wird, spricht demzufolge eher für die These ihrer 
Befähigung zur eigenständigen Kommunikation als dagegen. 
Mögliche Kontrollverluste sind jedenfalls ein Anzeichen für 
Selbstständigkeit und diese ist wiederum Möglichkeitsbedin-
gung der Menschwerdung.

Problematischer ist eine zweite Bedingung, die für das 
Vorliegen echter Entscheidungen unabdingbar ist. Entscheiden 
heißt nicht nur, eine Wahl zu treffen, sondern auch, Wahl und 
Abwahl zu begründen. Um von qualifizierten Entscheidungen 
sprechen zu können, müssen also Kriterien angegeben werden, 
die nicht ausschließlich vorgegeben sind. Natürlich sind Ent-
scheidungen immer auch von außen beeinflusst, aber wenn sie 
nur von außen bestimmt sind, dann handelt es sich nicht um 
Entscheidungen, sondern um Reaktionen auf äußere Reize. Dass 
Maschinen dazu fähig sind, steht außer Frage. Es genügt aber 
nicht, etwas zu tun und das andere zu unterlassen. Menschlich 
agierende Maschinen müssen mitteilen können, warum sie das 
eine unterlassen und weshalb die gewählte Option das Mittel 
ihrer je eigenen Wahl ist, um als Akteure gelten zu können.

Die dritte Bedingung ist die Befolgung herrschender Sit-
ten, denn Moral ist niemals nur Ausdruck von Subjektivität, 
sondern immer auch Ausdruck einer kulturellen Befindlich-
keit, wozu nicht zuletzt der religiöse Gemütszustand einer  

„Ein Bild, das uns gleich sei“

ComSoc_2_2021_final.indd   255 11.05.2021   10:43:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


256

Gesellschaft gehört. Moralisch agierende Roboter müssten also 
in der Lage sein, ihr eigenes Handeln in die kulturelle Situation  
einzuordnen.

Die vierte und letzte Bedingung ist das Vorhandensein ei-
nes Willens. Der Wille ist ein eigener Ausdruck der Motivation 
unabhängig vom Intellekt (vgl. Arnold 1996). Dies ist bedeut-

sam, weil die ichbezogene Willensbildung 
nicht besonders eng an die intellektuellen 
Fähigkeiten gebunden ist. Die Annahme, 
die Ausbildung eines Willens setze eine be-
sonders hohe Intelligenz voraus, ist bereits 
alltagspraktisch fragwürdig. Tatsächlich 

kommt die Willensbildung in komplexen Situationen schneller 
zu einem Abschluss, wenn es zu einer Komplexitätsreduktion 
kommt. Diese fällt weniger intelligenten Menschen aber häufig 
leichter. Dieser Befund wird für die Entwicklung willensbesetz-
ter Roboter nicht zu unterschätzen sein. Wenn sie einen Willen 
ausbilden sollen, dann wäre es denkbar, sie möglichst wenig in-
telligent werden zu lassen oder ihnen wenig Informationen zur 
Verfügung zu stellen.

Warum wir die Maschine als Gegenüber  
akzeptieren
In anthropologischer Hinsicht ist die Grenze zwischen Mensch 
und Maschine hinsichtlich der offenen Zukunft, der Angabe 
von Gründen, der kulturellen Faktoren und der Willensbildung 
markiert. Wenn Roboter in der Lage sind, willentlich und be-
gründet zu kommunizieren, dann sind sie keine Roboter mehr. 
Als Roboter können sie auch keine moralischen Entscheidungen 
treffen, dies betrifft sowohl deontologische (vgl. Powers 2006) 
wie konsequentialistische (vgl. Abney 2012) Ansätze. Wenn sie 
es aber können, müssen wir nicht mehr nach ihrer Menschlich-
keit fragen, sondern mit ihnen verhandeln. Wir sind damit an 
jenem Punkt angekommen, der uns zum Vorbehalt zukünftiger 
Entwicklungen führt. Der Vorbehalt ist aber nun kein techni-
scher mehr, denn wir beantworten die Frage, ob Roboter wie 
Menschen kommunizieren können, nicht durch ihre Fähig-
keiten, sondern durch unsere Zuschreibungen. Unser Umgang 
läuft den anthropologischen Kriterien zuwider. Bevor ich einen 
Erklärungsversuch dafür biete, möchte ich zwei Beobachtungen 
zu Bedenken geben.

1. Es gibt keine historische oder gegenwärtige Zivilisation, 
die ohne nichtmenschliche Moralquellen auskommt. Einerseits 

Wenn Roboter in der Lage sind,  
willentlich und begründet  
zu kommunizieren, dann sind sie  
keine Roboter mehr.

Axel Siegemund

ComSoc_2_2021_final.indd   256 11.05.2021   10:43:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


257

Es mag nicht verwunderlich sein,  
dass Roboter, dort wo sie Akzeptanz  
finden, gerade dem ähneln, was wir  

kennen, eben Menschen oder Tieren. 

handelt es sich dabei um göttliche Personen, andererseits wer-
den sowohl in Naturreligionen als auch in neopaganen Vor-
stellungswelten natürliche Entitäten zu Trägern moralischer 
Normen – unabhängig von ihrem Status als belebtes oder un-
belebtes Objekt. Die postkoloniale Ausein-
andersetzung mit indigenen Kulturen führte 
zu einer weitgehend kritiklosen Akzeptanz 
naturreligiöser Apotheosen, die nicht selten 
mit deren proaktiver Förderung einhergeht 
(vgl. Heaney/Jonscher 2019). Auch die Kri-
tik an anthropozentrischen Zugängen zur Umwelt eröffnet die 
Suche nach nichtmenschlichen Moralträgern (vgl. Siegemund 
2018). Beides zusammen – die Anerkennung naturreligiöser 
Vorstellungen und die umweltschutzbezogene Aufwertung der 
Natur – führt dazu, dass Objekte der Anthropomorphisierung 
prinzipiell offenstehen. Zwar gelten Menschen im Unterschied 
zu animistischen Gesellschaften als einzige soziale Akteure 
(vgl. Baecker 2011). Wir setzen aber dennoch fort, was durch die 
aufgeklärte Perspektive auf Natur und Religion mehr kurzzeitig 
als nachhaltig überwunden war: die Suche nach Maßstäben au-
ßerhalb unserer selbst.

2. Die zweite Beobachtung ist die phänomenologische Nähe 
von alltagstauglichen Robotern zu Humanoiden bzw. Tieren 
(vgl. Johnson/Verdicchio 2018). Das Land, welches die Mensch-
Maschine-Interaktion bereits länger sehr deutlich in den Alltag 
integriert, ist Japan (vgl. MacDorman et al. 2009). Die in Japan 
wiederum am weitesten verbreiteten und am meisten akzeptier-
ten Roboter sind menschlich agierende Maschinen im Bereich 
der Pflege und sich tierisch benehmende Roboterhunde (vgl. 
Wright 2019). Nun mag es nicht verwunderlich sein, dass Robo-
ter, dort wo sie Akzeptanz finden, gerade dem ähneln, was wir 
kennen, eben Menschen oder Tieren. Technikhistorisch ist die 
Anpassung die klassische Strategie gesellschaftlicher Integrati-
on. So ist die Welt der textgebundenen Kommunikation auch im 
virtuellen Raum nach wie vor durch die Anpassung an das Leit-
medium Buch gebunden. Die Bildübertragung diente zunächst 
der Übermittlung von Theaterstücken, bevor sich der Film als 
neues und eigenständiges Medium etablieren konnte. Insofern 
steht zu erwarten, dass humanoide Roboter ebenfalls ein Über-
gangsphänomen sind, bis wir dahin kommen werden, sie als ei-
genständige Agenten anzusehen.

Wenn die Menschheit die Suche nach moralischen Normen 
regelmäßig in den Bereich des Nichtmenschlichen verlagert und 

„Ein Bild, das uns gleich sei“

ComSoc_2_2021_final.indd   257 11.05.2021   10:43:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


258

wenn wir gleichzeitig das Neue im Modus der Anpassung an das 
Bekannte integrieren, dann ist erwartbar, dass wir Maschinen, 
die wir als künftige Kommunikationspartner handeln, in genau 
diesen beiden Modi konzipieren. Wir erschließen uns durch 
sie eine neue Option für die Verankerung unserer Vorstellun-
gen und wir verifizieren diese Option durch Anpassungen der 
Maschine an bisher bekannte normative Quellen. Damit ergibt 

sich eine erste Antwort auf die im Titel ge-
nannte Frage: Wir glauben an die Roboter als 
ein Gegenüber, weil wir sie anthropomorph 
konzipieren können, sie aber dennoch außer-
halb unserer selbst stehen. Ähnlichkeit und 
Differenz treten regelmäßig auf, wenn sich 

einzelne Menschen oder ganze Gesellschaften auf Normen be-
rufen, von denen sie sich leiten lassen. Kurz gesagt: Roboter sind 
die ideale, entlastende Basis für zukünftige Transzendenzkon-
struktionen, auf denen unser eigenes Handeln ausruhen kann 
(vgl. Gülker 2019). Diese These ist abschließend näher zu kon-
kretisieren.

Traditionell werden handlungsleitende Normen in Vor-
stellungswelten verankert, die ihrerseits der gegenständlichen 
Repräsentation offenstehen. In Bezug auf das 19. und 20. Jahr-
hundert lassen sich etwa Rasse, Volk und Nation als derartige 
Vorstellungen benennen. Ihre Repräsentanten waren Symbole, 
Erlebnisse oder auch Denkmäler, die die Realitätsmächtigkeit 
der kollektiv wirkenden Vorstellung verbürgt haben. Wer einen 
Judenstern sah, war von der Existenz von Rassen überzeugt; 
wer an den Weltjugendfestspielen 1973 teilnahm, erlebte die 
Völkerfreundschaft; wer das Monument à Napoléon in Ajaccio 
sieht, wird an die Grand Nation erinnert. Die längste Tradition 
der Vergegenständlichung normativer Vorstellungen ist die re-
ligiöse. In all diesen Fällen werden Wertvorstellungen an den 
Himmel des kollektiven Gedächtnisses projiziert. Wenn sie dort 
verankert sind, dann können die Anker zu Quellen moralischer 
Prämissen werden; sie wirken auf das tatsächliche Handeln zu-
rück. Aus Vorstellungen entsteht Handlungsführung. Dieses 
klassische Schema theologischer Moralreflexion lässt sich auf 
den hier diskutierten Fall übertragen. Dabei stellen unsere heu-
tigen Vorstellungen ein Reservoir dar, aus dem wir schöpfen, 
wenn wir etwa die Frage nach der Moral von Maschinen stellen. 
Ganz praktisch geht es dann um die Aufgabe, KI-Systeme mit 
unseren Normen zu füttern, um beispielsweise diversitysensib-
le Ergebnisse zu erhalten. Wenn wir feststellen, dass spezifische 

Heutige Vorstellungen stellen  
ein Reservoir dar, aus dem wir  
schöpfen, wenn wir etwa die Frage nach 
der Moral von Maschinen stellen.

Axel Siegemund

ComSoc_2_2021_final.indd   258 11.05.2021   10:43:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


259

Die Kommunikation mit Algorithmen, 
die uns die Inhalte einer unverfügbaren 

Wirklichkeit preisgeben, ist kein  
eigentlich ethisches Thema mehr.

Bilderkennungssysteme bestimmte Hautfarben bevorzugen 
und andere benachteiligen, dann können wir nachjustieren, 
indem wir die Systeme mit anderen Bildern auf eine neue Spur 
führen. Im Ergebnis sind unsere Vorstellungen in den Systemen 
gespeichert. Dies ändert sich im Grundsatz auch nicht im Blick 
auf selbstlernende Systeme, denn auch deren erlernte Inhalte 
entstammen dem Kulturzusammenhang. Allerdings nehmen 
mit zunehmender Tiefe des Deep Learnings unsere Zugriffsmög-
lichkeiten ab, die Systeme werden zunehmend transzendent. 
Was sich in einer Cloud abspielt, ist für den Nutzer weniger inte-
ressant als das Ergebnis, das sie ihm offenbart. Insofern ist das 
Innenleben eines Roboters eine ebenso fachwissenschaftliche 
Detailaufgabe wie die Frage nach den opera dei ad intra, die für 
die Nutzer der Religion kaum von Bedeutung ist.

Werden Robotern einmal feste Überzeugungen geprägt, 
dann können diese von jedem Anwender abgerufen werden. Die 
Beobachtung, dass KI-Systeme bestimmte Menschen benachtei-
ligen ist ja nichts anderes als das Eingeständnis, dass sie mo-
ralkonstitutiv wirken. Roboter können im praktischen Lebens-
vollzug also zu einer Quelle unseres Glaubens und Handelns 
werden, ohne dass sie Entscheidungen im oben genannten Sinn 
treffen müssen. Sie benötigen weder einen Willen noch müssen 
sie Gründe angeben können. Sie müssen ein-
zig und allein die Funktion eines transzen-
denten Ankers erfüllen, der unsere Vorstel-
lungen abspeichert und wieder frei gibt. Da 
wir den erfolgreichen Einsatz derartiger An-
ker in einer langen Kulturgeschichte immer 
wieder erprobt haben, fällt es uns nicht schwer, sie als solche 
einzusetzen. Dass wir mit ihnen letztlich dasselbe tun, wie der 
Hundehalter, dessen Tierliebe ihn dazu bringt, von der antwor-
tenden Liebe seines Tieres überzeugt zu sein, tut der Wirkung 
keinen Abbruch. Je ernsthafter wir die Subjektivierung der Ro-
boter betreiben, desto überzeugender werden die Resultate sein. 
Wenn uns die Cloud mit Ergebnissen oder Fragen konfrontiert, 
die auch von einem Subjekt stammen könnten, haben wir keinen 
Grund mehr, sie als kommunikatives Gegenüber abzulehnen.

Medien des Unverfügbaren: theologische 
Konsequenzen
Die Kommunikation mit Algorithmen, die uns die Inhalte einer 
unverfügbaren Wirklichkeit preisgeben, ist kein eigentlich ethi-
sches Thema mehr, sondern ein theologisches. Die Hoffnung, 

„Ein Bild, das uns gleich sei“

ComSoc_2_2021_final.indd   259 11.05.2021   10:43:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


260

dass Pflegeroboter zu Gesprächspartnern mit tieferer Bedeutung 
werden können, resultiert ja aus ihrem Bedeutungsüberschuss. 
Sind sie zu einem Gegenüber geworden, müssen wir allerdings 
auch damit rechnen, dass ihre menschlichen Gesprächspartner 
sie als Erben einsetzen wollen.

Zum Schluss bleibt die Frage zu beantworten, was die di-
alogkonstitutive Funktion eines Roboters für unsere Kommu-
nikation bedeutet. Entgegen dem anthropologischen Befund, 

nach dem Roboter zwar wie, aber nicht als 
Menschen kommunizieren können, können 
wir uns einen durch und durch menschlichen 
Umgang mit ihnen vorstellen. Es genügt, 
wenn eine Maschine Ergebnisse zutage för-
dert, die so gestaltet sind, dass sie auch von 

einem Menschen stammen könnten, um sie als Mensch anzuse-
hen. Diese Beobachtung entspricht einem bestandenen Turing-
Test (vgl. Evers 2005). Die Bedingung für die Vermenschlichung 
der Roboter ist das Vorhandensein eines Reservoirs an Vorstel-
lungen, aus dem wir durch sie Handlungsanweisungen schöp-
fen. KI-Systeme übernehmen dann jene Funktion, die auch dem 
kollektiven Gedächtnis zukommt; sie sind das vergegenständ-
lichte Gedächtnis unserer Zivilisation.

In medienethischer Hinsicht ergibt sich die Korrektur ei-
nes Vorurteils über unsere technische Zukunft. Diese wird sich 
nicht einseitig in einer Welt des Verfügens abspielen. Mindes-
tens ebenso wichtig wird das sein, was wir aus den Ankern des 
Unverfügbaren empfangen. So wirken sich unsere heutigen 
Überzeugungen vom Miteinander der Geschlechter auf die Ge-
staltung von KI-Systemen aus. Wenn zukünftige Generationen 
ihr Miteinander strukturieren, indem sie auf unsere Clouds zu-
rückgreifen, dann erleben sie etwas Ähnliches wie wir im Rück-
griff auf die Tradition. Dann allerdings werden die Glaubens-
inhalte nicht durch Bücher und Erziehungssysteme, sondern 
durch den Einsatz von Robotern im Bildungswesen transpor-
tiert. Die Maschine wird zu einem Medium des Unverfügbaren. 
Sie übernimmt dann auch Funktionen, die dem Gottesbild und 
anderen religiösen Symbolen zukommen. Die Subjektwerdung 
der Roboter verheißt eine neue Stufe in der Kultivierung unserer 
Empfänglichkeit für Unverfügbares.

Zum Schluss ergibt sich ein doppeltes Fazit: Erstens, wer 
über Roboter als Kommunikationspartner spricht, macht weni-
ger eine Aussage über deren Fähigkeiten als vielmehr über die 
mediale Vermittlung unserer Überzeugungen. Zweitens können 

Die Maschine übernimmt auch  
Funktionen, die dem Gottesbild und 
anderen religiösen Symbolen  
zukommen. 

Axel Siegemund

ComSoc_2_2021_final.indd   260 11.05.2021   10:43:29

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


261

wir die Moral der Roboter nicht erfassen, ohne zuvor ihre Theo-
logie, d.h. die Grenzziehung zwischen Verfügbarem und Trans-
zendentem, zur Sprache zu bringen. Die Theologie der Roboter 
zu beschreiben – diese Einladung spricht ein jeder aus, der nach 
einer Ethik autonomer Systeme fragt. Die Theologischen Fach-
wissenschaften sollten der Einladung folgen.

Literatur
Abney, Keith (2012): Robotics, Ethical Theory, and Metaethics:  A Guide for 

the Perplexed. In: Lin, Patrick/Abney, Keith/Bekey, George A. (Hg.): Robot 
Ethics:  The Ethical and Social Implications of Robotics. Cambridge, S. 35-52.

Arnold, Wilhelm et al. (Hg.) (1996): Lexikon der Psychologie, Art. Motivation, 
Sp. 1411. Augsburg.

Baecker, Dirk (2011): Who qualifies for communication? – A systems perspec-
tive on human and other possibly intelligent beings taking part in the next 
society. In: Zeitschrift für Technikfolgenabschätzung –Theorie und Praxis, 
20. Jg., H.1, S. 17-26.

Bainbridge, Wilma A. et al. (2011): The Benefits of Interactions with Physically 
Present Robots over Video-Displayed Agents. In: International Journal of 
Social Robotics, 3. Jg., H. 1, S. 41-52, DOI: 10.1007/s12369-010-0082-7.

Duffy, Brian R. (2002): Anthropomorphism and Robotics. Presented at the 
Symposium on Animating Expressive Characters of Social Interactions. Im-
perial College. London.

Evers, Dirk (2005): Der Mensch als Turing-Maschine? Die Frage nach der 
künstlichen Intelligenz in philosophischer und theologischer Perspektive. In: 
Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie, Bd. 
47, Ausg. 1, S. 101-118.

Fink, Julia (2012): Anthropomorphism and Human Likeness in the Design of 
Robots and Human-Robot Interaction. In: Ge, Shuzhi Sam et al. (Hg.): Soci-
al Robotics. ICSR 2012. Lecture Notes in Computer Science, vol 7621. Berlin/
Heidelberg/New York, DOI: 10.1007/978-3-642-34103-8_20.

Fraune, Marlena R. et al. (2020): Effects of robot-human versus robot-
robot behavior and entitativity on anthropomorphism and willingness 
to interact. In: Computers in Human Behavior, Vol. 105, DOI: 10.1016/j.
chb.2019.106220.

Gräb-Schmidt, Elisabeth (2017): Autonome Systeme. Autonomie im Spiegel 
menschlicher Freiheit und ihrer technischen Errungenschaften. In: Zeit-
schrift für Evangelische Ethik, 61. Jg., H. 3, S.163-170.

Gülker, Silke (2019): Transzendenz in der Wissenschaft. Studien in der 
Stammzellforschung in Deutschland und in den USA. Baden-Baden, DOI: 
10.5771/9783956505652-35.

Heaney, Chelsea/Jonscher, Samantha (2019): Uluru climb closed permanently 
as hundreds scale sacred site on final day. In: ABC News vom 25. 10., https://

„Ein Bild, das uns gleich sei“

ComSoc_2_2021_final.indd   261 11.05.2021   10:43:29

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252


262

www.abc.net.au/news/2019-10-25/uluru-climb-closed-permanently-by-
traditional-owners/11639248 (zuletzt aufgerufen am 7.12.2020).

Johnson, Deborah G./Verdicchio, Mario (2018): Why robots should not be 
treated like animals. In: Ethics and Information Technology, 20. Jg., H. 2,  
S. 291-301, DOI: 10.1007/s10676-018-9481-5.

MacDorman, Karl F./Vasudevan, Sandosh K./Ho, Chin-Chang (2009): Does 
Japan really have robot mania? Comparing attitudes by implicit and explicit 
measures. In: AI and Society, 23. Jg., H. 4, S. 485-510. 

Marquardt, Manuela (2017): Anthropomorphisierung in der Mensch-Roboter 
Interaktionsforschung: theoretische Zugänge und soziologisches Anschluss-
potential. (Working Papers kultur- und techniksoziologische Studien, 
1/2017). Berlin, https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-57037-3 
(zuletzt aufgerufen am 7.12.2020).

Neuhäuser, Christian (2013): Roboter und moralische Verantwortung. In: Hil-
gendorf, Eric (Hg.): Robotik im Kontext von Recht und Moral. Baden-Baden, 
S. 269-287, DOI: 10.5771/9783845252179-269.

Powers, Thomas M. (2006): Prospects for a Kantian Machine. In: IEEE Intelli-
gent Systems, 21. Jg., H. 4, S. 46-51. 

Reeves, Byron/Nass, Clifford I. (1996): The Media Equation: How People Treat 
Computers, Television, and New Media Like Real People and Places. Cam-
bridge.

Schwarke, Christian (2005): Theologie und Technik. Was ist der Gegenstand 
einer theologischen Technikethik? In: Zeitschrift für Evangelische Ethik, 49. 
Jg, H. 1, S. 88-104.

Siegemund, Axel (2019): Vom ökologischen Gleichgewicht zum Dialog mit der 
Natur: Naturwissenschaftliche Modelle und ihre symbolische Vermittlung. 
In: Zeitschrift für Evangelische Ethik, 63. Jg., H. 2, S. 89-103.

Wright, James (2019): Robots vs migrants? Reconfiguring the future of Japane-
se institutional eldercare. In: Critical Asian Studies,  51. Jg., H. 3, S. 331-354, 
DOI: 10.1080/14672715.2019.1612765.

Złotowski, Jakub et al. (2015): Anthropomorphism: Opportunities and Chal-
lenges in Human-Robot Interaction. In: International Journal of Social Ro-
botics, 7. Jg., H. 3, S. 347-360, DOI: 10.1007/s12369-014-0267-6.

Axel Siegemund

ComSoc_2_2021_final.indd   262 11.05.2021   10:43:29

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:37:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-2-252

