
3 Foucault korrigiert sich.
Thomas Lemke rekonstruiert Foucaults
Entwicklung des Regierungsbegriffes

3.1 Einleitung
3.1.1 Vier Leitunterscheidungen

Thomas Lemke legt in seiner Monographie Eine Kritik der politischen Vernunft.
Foucaults Analysen der modernen Gouvernementalität (1997) eine Interpretati-
on von Foucaults Gesamtwerk vor, die auf der Hypothese beruht, dass Foucault
Probleme in seiner früherenMacht- und Subjekttheorie in einem Entwicklungs-
prozess erkennt und löst. Lemke liest Foucault als einen Sozialtheoretiker, der
an der kontinuierlichen Verbesserung seiner Macht- und Subjekttheorie inter-
essiert ist.1 Während Foucaults Arbeiten aus der „archäologischen“ und „genea-
logischen“ Phase Defizite aufwiesen, habe er diese in seinen späteren Arbeiten
behoben. Defizitär sei insbesondere Foucaults Subjekt- und Machttheorie der
frühen 70er Jahre gewesen, die nur auf die Disziplinarmacht fokussiert sei,
und in der unklar bliebe, wie Freiheit und politischer Widerstand überhaupt
denkbar wären. In Foucaults Arbeiten zur Regierung und zu ethischen Techno-
logien des Selbst seien diese Defizite aufgehoben und Freiheit und politischer
Widerstand denkbar.

Die vorliegende Untersuchung bezeichnet diesen Interpretationsansatz mit
dem Leitspruch ‚Foucault korrigiert sich‘ und unterscheidet ihn von den an-
deren Interpretationsansätzen ‚Foucault ist kohärent‘ (Paul Patton), ‚Foucault
kritisiert kohärent‘ (Martin Saar) und ‚Foucault ist nicht genug‘ (Amy Allen).

1 | Macht- und Subjekttheorie sind Teilbereiche von Sozialtheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 Freiheit als Kritik

Viele andere Foucault-Interpret_innen haben einen solchen Ansatz auf ähn-
liche Weise vertreten und sehen Lösungen und Klärungen für Probleme der
früheren Arbeiten in Foucaults Beschäftigung mit Ethik und Regierung.2 Diese
Interpretationsthese ist heute verbreitet unter politisch interessierten Foucault-
Leser_innen, denn sie bietet eine Gesamtinterpretation des Foucault’schenWer-
kes, die dessen Beitrag zur politischen Theorie herausarbeitet, insbesondere die
Konzepte Regierung und Subjektivierung, und gleichzeitig anerkennt, dass die
Kritik, die von Vertreter_innen der politischen Theorie an Foucault geäußert
wurde (Habermas, Honneth, Taylor, Fraser, usw.), teilweise berechtigt ist, wes-
halb sie plausible Antworten auf diese Kritik durch die Mobilisierung des Spät-
werks entwickelt. Lemkes Monographie ist ein Idealtyp und Repräsentant die-
ser Interpretationen, weil Lemke die These der Selbstkorrektur außerordent-
lich detailliert und überzeugend herausarbeitet. Die Monographie hat darüber

2 | Die Dominanz der Korrekturthese zeigt sich beispielsweise daran, dass sie in einem

Handbucheintrag zu Foucault als einzige Interpretation wiedergegeben wird, und zwar

von Paul Patton, vgl. Patton 2010c: „Foucault, Michel (1926–1984)“. Und schon der

Sammelband Moss (Hrsg.) 1998: The later Foucault fragt, wie Foucaults Spätwerk auf

die Probleme der Arbeiten der 70er Jahre antwortet, vgl. Moss 1998a: „Introduction:

The later Foucault“, S. 2 und 5f. Einige der vielen Zeitschriftenartikel, die auf der Kor-

rekturthese beruhen sind Kögler 1990: „Fröhliche Subjektivität“, Bevir 1999a: „Foucault

and Critique“, Webermann 2000: „Are Freedom and Anti-Humanisms Compatible?“ und

Lepold 2014: „Die Bedingungen der Anerkennung“. Die Korrekturthese mit einem Fokus

auf Foucaults Analyse der parrhesia vertritt Luxon 2008: „Ethics and Subjectivity: Prac-

tices of Self-Governance in the Late Lectures of Michel Foucault“. Zwar nicht als Lösung

des Freiheitsproblems innerhalb der Machtanalytik, aber dennoch als eine dazu passen-

de Thematisierung von Freiheit in der Gegenwart (die durch durch eine Einbezug von

Hannah Arendt besser verstanden werden könne) wird das Spätwerk in Bell 1996: „The

promise of liberalism and the performance of freedom“ beschrieben. Dass die Korrek-

turthese nichts an Beliebtheit eingebüßt hat, zeigt Lynch 2016: Foucault’s critical ethics

als jüngste Monographie, die auf ihr beruht. In Bezug auf das Freiheitsproblem bietet

das Buch aber wenig Neues; die von Lynch vertretene These der Ableitung eines nor-

mativen Freiheitsbegriffs aus einem rudimentär-ontologischen Freiheitsbegriff (ebd., S.

190f.) führt zu ähnlichen Schwierigkeiten wie die in Metaphysik und politische Theorie

(Abschnitt 2.4) beschriebenen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 65

hinaus viele nachfolgende Arbeiten zu Foucault beeinflusst hat und gilt heute
als ein Standardwerk der deutschen Foucault-Rezeption.3

In der Rekonstruktion und kritischen Kommentierung von Lemkes Argu-
ment werden vier systematische Unterscheidungen entwickelt. Die Unterschei-
dungen sind nicht in Lemkes Text expliziert, sondern das Ergebnis der vorlie-
genden Diskussion seines Textes und haben einen dreifachen Nutzen: Sie hel-
fen erstens, Lemkes Interpretationsansatz besser zu verstehen, zweitens tragen
sie zur Klärung von Problemen bei, die in der sozialphilosophischen Debatte um
Freiheit bei Foucault insgesamt verhandelt werden. Drittens erlauben die mit
Hilfe der Unterscheidungen klarer ausgedrückten Probleme es auch, den Vor-
schlag zu entwickeln, Freiheit als Fähigkeit zur kritischen Reflexion als bedingt
durch Subjektivierungsregime zu bestimmen. Die im Dialog mit Lemke erreich-
te Klärung der Probleme erlaubt es, seine interpretatorischen Grundentschei-
dungen mit den hier entwickelten zu kontrastieren und zu analysieren, welche
Konsequenzen, welche Kosten undwelchen Nutzen sie jeweils nach sich ziehen.
Das Vorgehen ist eine interne Kritik an Lemke, weil es nicht darauf beruht, ei-
ne ganz andere Interpretation gegen die von Lemke zu stellen. Im Gegenteil
wird herausgearbeitet, dass Lemkes eigenes Argument bereits auf den hier vor-
geschlagenen Weg hinsteuert, was es erlaubt, zu analysieren, weshalb Lemke
diesen Weg nicht gewählt hat.

Ein solches Vorgehen ist sinnvoll, weil Lemkes Zugriff auf Foucaults Werk
für die Erläuterung des Freiheitsproblems sehr produktiv ist. Dies liegt an Lem-
kes Interesse an einer politischen und sozialtheoretischen Konzeption von Frei-
heit bei Foucault, das ihn im Rahmen des vorliegenden Projekts zu einem pro-
duktiven Dialogpartner macht. Dieser Dialog läuft nicht darauf hinaus, eine
bessere oder genauere Foucault-Interpretation vorzuschlagen, sondern unter-
schiedliche mögliche Lesarten zu differenzieren. Die Stärke von Lemkes Lesart
ist, sehr textnah zu sein, Foucaults Methode angemessen zu rekonstruieren und

3 | Auf Lemke nehmen viele deutsche Interpret_innen nach ihm Bezug; so rekonstruiert bei-

spielsweise Volbers (2009: Selbsterkenntnis und Lebensform, S. 27, 250–266) Foucaults

Werkentwicklung in enger Anlehung an Lemke. Auch Martinsen (2004: Staat und Ge-

wissen im technischen Zeitalter, S. 330, 335 und 355) bezieht sich bei ihrer Rekonstruk-

tion Foucaults, durch die sie die Veränderung seines Konzepts des Gewissens erläutert,

auf Lemkes Korrekturthese. Dass Lemke die deutsche Foucaultdebatte so nachhaltig be-

einflusst hat, liegt auch daran, dass er in seiner Monographie Material aufarbeitet und

interpretiert, dass zu diesem Zeitpunkt noch nicht veröffentlicht war. Das Buch war so

für viele Leser_innen der erste Zugang zu diesem Material.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 Freiheit als Kritik

dabei den Nutzen von Foucaults Freiheitsdenken für die politische Theorie zu
beschreiben. Auf die dabei noch bleibenden Erklärungslücken reagiert nun die
hier entwickelte institutionalistische Lesart, allerdings um den Preis, weiter von
Foucault wegzuführen. Nun die vier systematischen Unterscheidungen:

1. Freiheitsproblem der Machtdetermination und Freiheitsproblem der Sub-
jektivierung. Die Rekonstruktion und Kommentierung von Lemkes Text diffe-
renziert verschiedene Freiheitsprobleme. Lemke erläutert, wie Foucault in sei-
ner Werkentwicklung ein „‚subjekttheoretische[s]‘ Defizit (30)4 behebt, das
Foucaults Analyse der Disziplinarmacht kennzeichnete. Dieses Defizit besteht
nach Lemke in einer Macht- und Subjekttheorie, die Subjekte als durch Macht
konstituiert, unterworfen und determiniert beschreibt, wodurch ihnen Freiheit
grundsätzlich abgesprochen wird, bzw. es unklar bleibt, wie sie frei sein kön-
nen. Dieses subjekttheoretische Defizit wird hier auch als Freiheitsproblem der
Machtdetermination bezeichnet, um es von Lemkes Argumentationsgang zu
abstrahieren und zu zeigen, dass alle vier untersuchten Interpretationsansät-
ze dieses Problem behandeln und dabei zu unterschiedlichen Lösungsansät-
zen kommen.5 Lemke argumentiert, dass Foucault das Freiheitsproblem der
Machtdetermination behebt, indem er seine Macht- und Subjekttheorie auf ein
Konzept der Subjektivierung umstellt, das zeigt, dass Menschen sowohl macht-
bestimmt sind (aber nicht machtdeterminiert) als auch frei. Im Kommentar
zu dieser Lösung wird die These entwickelt, dass dadurch ein neues Problem
entsteht, welches als Freiheitsproblem der Subjektivierung bezeichnet wird. Die-
ses Problem besteht darin, dass das Konzept der Subjektivierung offen lässt,
welche Art von Freiheit Menschen unter welchen Bedingungen haben können,

4 | In diesem Kapitel beziehen sich alle nicht weiter bezeichneten Seitenzahlen auf Lemke

1997: Eine Kritik der politischen Vernunft.

5 | Im Ansatz ‚Foucault ist kohärent‘ (Patton) wird das Freiheitsproblem der Machtdeter-

mination auf eine verkürzte Foucault-Interpretation zurückgeführt; die Lösung des Pro-

blems besteht bei diesem Ansatz darin, zu zeigen, dass Foucault niemals die These vertre-

ten hätte, Menschen seien vollständig machtunterworfen. Im Ansatz ‚Foucault kritisiert

kohärent‘ (Saar) wird das Freiheitsproblem der Machtdetermination als eine dramati-

sierende Darstellung interpretiert; die Lösung besteht in diesem Ansatz darin, zu zeigen,

dass Beschreibungen von Machtdetermination bei Foucault gar keine sozialtheoretische

Behauptung sein soll. Im Ansatz ‚Foucault ist nicht genug‘ (Allen) geht es gar nicht um

das Freiheitsproblem der Machtdetermination alleine, sondern um das Freiheitsproblem

der Subjektivierung, das aber nur unter Rückgriff auf andere Theorien entwickelt wer-

den kann.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 67

insbesondere unter welchen Bedingungen sie widerständig und kritisch sein
können.

2. Freiheit als Anders-handeln-Können und Freiheit als Kritik. Des Weiteren
differenziert die Rekonstruktion und Kommentierung von Lemkes Text unter-
schiedliche Freiheitsbegriffe, die Freiheit als Anders-handeln-Können und Frei-
heit als Fähigkeit der kritischen Reflexion der eigenen Subjektivierung, kurz:
Freiheit als Kritik, genannt werden. Diese Differenzierung ist bei Lemke nicht
expliziert, sondern ein Ergebnis der hier vorgenommenen Analyse seiner Mo-
nographie. Freiheit als Anders-handeln-Können beschreibt die grundsätzliche
Fähigkeit von Menschen, immer auch anders handeln zu können. Diese Fä-
higkeit ist Macht nach dem späten Foucault nicht entgegengestellt, sondern
ist im Gegenteil notwendig mit ihr verbunden, weil es gar nicht sinnvoll wä-
re, von Macht zu sprechen, wenn es diese Handlungsfreiheit nicht gäbe. Frei-
heit als Anders-handeln-Können ist diejenige Freiheit, die mit dem Konzept
der Subjektivierung im Spätwerk erklärt werden kann.6 Lemke argumentiert,
dass Foucault das subjekttheoretische Defizit behebt, indem er seine Subjekt-
und Machttheorie im Spätwerk so modifiziert, dass sie Freiheit erklären kann.
Aber die so erklärte Freiheit ist nur Freiheit als Anders-handeln-Können. In der
hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit zeigt Lemke also, dass Freiheit als Anders-
handeln-Können die Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermination ist.
Die Rekonstruktion von Lemkes Interpretation zeigt, dass er auch einen zwei-
ten Freiheitsbegriff thematisiert, der voraussetzungsreicher ist als Freiheit als
Anders-handeln-Können. Lemke unterscheidet diese beiden Freiheitsbegriffe
aber nicht selbst. Der voraussetzungsreiche Freiheitsbegriff ist Freiheit als Kri-
tik.7 Freiheit als Kritik ist die Fähigkeit, seine eigene Subjektivierung zu reflek-
tieren und so Grenzen des eigenen Denkens und Handelns wahrzunehmen,
was die Möglichkeit eröffnet, sie zu erweitern und sich selbst zu transformie-

6 | Einschlägig dafür sind Foucaults Kommentare zum Machtbegriff in Foucault 2005v:

„Subjekt und Macht“, siehe die Auseinandersetzung damit in Macht und Herrschaft in

‚Subjekt und Macht‘ (Unterabschnitt 3.4.5) und ‚Subjekt und Macht‘ als Garant der Frei-

heit? (Unterabschnitt 3.4.6).

7 | Die Rede von der Voraussetzungshaftigkeit von Freiheit als Kritik wird im Folgenden

durch eine weitere Unterscheidung begründet, die Unterscheidung von verschiedenen

Modalitäten der Freiheit, siehe S. 151; diese Unterscheidung wird auch im Kapitel zu

Saar weiterentwickelt und wird deshalb hier noch nicht separat aufgelistet. Siehe zum

systematischen Verhältnis der Unterscheidung der Modalitäten zu den anderen Unter-

scheidungen auch Rekonstruktion und Differenzierung (Abschnitt 7.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 Freiheit als Kritik

ren. Wie Lemke feststellt, ist Freiheit als Kritik diejenige Art von Freiheit, auf
die Foucault durch seine eigene Praxis der genealogischen Kritik hinarbeitet.
Im Kommentar zu Lemke wird gezeigt, dass die Differenzierung der beiden
Freiheitsbegriffe, die bei Lemke nicht explizit vorkommt, bei der begrifflichen
Klärung der Freiheitsprobleme hilft und eine Reformulierung des Freiheitspro-
blems der Subjektivierung erlaubt: Das Freiheitsproblem der Subjektivierung
besteht als theoretisches Problem darin, das nicht klar ist, wie Freiheit als Kri-
tik erklärt werden kann. Als praktisches bzw. politisches Problem besteht das
Freiheitsproblem der Subjektivierung darin, dass Menschen nur eingeschränkt
frei sind, weil sie machtkonstituiert sind; Freiheit als Kritik ist das passende
Mittel, um dieser Freiheitseinschränkung etwas entgegen zu setzen. Dass das
Freiheitsproblem der Machtdetermination gelöst ist, weil Freiheit als Anders-
handeln-Können erklärt wurde, heißt nicht, dass deshalb schon das Freiheits-
problem der Subjektivierung gelöst ist. Eine Theorie, die Freiheit als Anders-
handeln-Können erklärt, erklärt nicht schon deshalb auch Freiheit als Kritik.
Es gibt eine Erklärungslücke zwischen den beiden Freiheitsbegriffen; der eine
erklärt nicht schon den anderen. Auf diese Erklärungslücke hinzuweisen, ist
ein zentraler Schritt in der vorliegenden Argumentation, die vorschlägt, dass
die Lücke durch eine Differenzierung von Regimen der Subjektivierung bezüg-
lich der Art von Freiheit, die sie in Subjekten instanziieren, geschlossen werden
kann.8

3. Immanenz der Macht und Immanenz der Regierung. In der Rekonstrukti-
on und Kommentierung von Lemkes Monographie werden zwei verschiedenen
Konzeptionen von Immanenz differenziert, die beide in Foucaults Werk zu fin-
den sind. Immanenz der Macht bedeutet, dass es kein Außerhalb der Macht, kei-
nen machtfreien gesellschaftlichen Ort und keine machtfreie andere Zeit gibt.
Lemke vertritt ein Konzept der Immanenz der Macht, aber nicht der Immanenz
von Regierung und Herrschaft. Es gibt seiner Auffassung nach nicht grundsätz-
lich Regierung und Herrschaft, sondern eine Gesellschaft ohne Regierung ist
möglich und politisch wünschenswert. Diese Interpretation der Immanenz der
Macht, die die Transzendenz von Regierung erlaubt, rekonstruiert Lemke in
erster Linie anhand des Aufsatzes Subjekt und Macht und der darin von Fou-

8 | Diese Kritik, die auf dem Hinweis auf eine Erklärungslücke zwischen zwei Freiheitsbe-

griffen beruht, ist strukturgleich zu derjenigen, die als ontologischer Kurzschluss bei der

Besprechung von Patton herausgearbeitet wurde, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 69

cault entwickelten Unterscheidung von Macht und Herrschaft.9 Mit dem Vor-
trag Was ist Kritik? (Foucault 1992) lässt sich hingegen eine radikalere Inter-
pretation der Immanenz der Macht rekonstruieren, die davon ausgeht, dass es
weder ein Außerhalb der Macht noch ein Außerhalb der Regierung gibt. Lemke
geht auf diese mögliche Interpretation ein und kritisiert sie, weil sie aus seiner
Sicht zu einer zu wenig radikalen Politik führt. Politische Kritik, die davon aus-
geht, dass Regierung eine soziale Grundtatsache ist, zielt nicht darauf, Regie-
rung generell zu überschreiten, sondern andere Arten von Regierung möglich
zu machen. Diese zweite Position einer radikalen Immanenz, die sich auch auf
die Regierung bezieht, kritisiert Lemke. In einem Kommentarabschnitt wird
gezeigt, wie die Entscheidung für diese Lesart der Regierungstranszendenz zu
einem Anarchismus und Anti-Institutionalismus führt, der als der Grund für
die Erklärungslücke zwischen den beiden Freiheitsbegriffen verstanden wer-
den kann.

4. Sozialtheorie oder Genealogie. Durch die Rekonstruktion und Kommen-
tierung von Lemkes Monographie werden zwei verschiedene Umgänge mit
Foucault herausgearbeitet. Lemke liest Foucault als einen Sozialtheoretiker. Er
nimmt die Aussagen Foucaults als sozialtheoretische Aussagen ernst und voll-
zieht in seiner Monographie nach, wie Foucault durch Korrekturen zu einem
besseren Sozialtheoretiker wird. Dies ist eine sehr gerichtete Lesart, die im
Gegensatz dazu steht, Foucault als einen genealogischen Kritiker zu lesen, wie
Martin Saar dies tut.10 Ein Kommentarabschnitt zeigt, dass diese Lesart von
Foucault als Sozialtheoretiker in einem Spannungsverhältnis zu Foucaults Ab-
lehnung von normativer politischer Theorie steht. Dass Lemke sowohl das so-
zialtheoretische Freiheitsproblem mit Foucault entwickeln und klären will, als
auch sich Foucaults Ablehnung von Sozialtheorie zu eigen macht, ist der Grund
dafür, dass die Erklärungslücke zwischen den Freiheitsbegriffen bleibt. Daraus
lässt sich die Konsequenz ziehen, dass es nötig ist, in Distanz zu Foucaults Ab-
lehnung von politischer Theorie zu treten, wenn man, wie Lemke, an Freiheit
als sozialtheoretischem Problem bei Foucault interessiert ist.

9 | Foucault 2005v, auch das Interview Foucault 2005c: „Die Ethik der Sorge um sich als

Praxis der Freiheit“ ist eine wichtige Quelle für diese Lesart.

10 | Lemke hebt beispielsweise Foucaults Beitrag zu einer Theoretisierung der Macht hervor,

die über die damals üblichen Modelle der Repression und Ideologie hinausgeht (30)

und analysiert die Machttheorie nicht wie Saar als im Dienst der Genealogie stehend,

sondern als eigenständigen sozialtheoretischen Beitrag.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 Freiheit als Kritik

3.1.2 Inhalt des Kapitels

Das Kapitel zu Lemke ist in drei Abschnitte gegliedert, die sich an der Auf-
teilung von Lemkes Monographie orientieren. Der erste Abschnitt Disziplin –
Das Freiheitsproblem der Machtdetermination rekonstruiert Lemkes Diagnose,
dass Foucaults Machttheorie in den 70er Jahren an einem „‚subjekttheoreti-
schen‘ Defizit“ (30) leidet, das es verunmöglicht, Freiheit und Widerstand zu
denken. Im zweiten Abschnitt Gouvernementalität – Die Entwicklung des Frei-
heitsproblems der Subjektivierung wird Lemkes These rekonstruiert, dass Fou-
cault seinen Regierungsbegriff und die Analysen der Gouvernementalität ent-
wickelt, weil er die Unzulänglichkeiten des Disziplinarmachtkonzepts erkennt
und langsam korrigiert. In einem Kommentar zu diesem Abschnitt wird argu-
mentiert, dass das subjekttheoretische Defizit in den Arbeiten zur Gouverne-
mentalität bei Foucault und in den Gouvernementalitätsanalysen in Anschluss
an Foucault zwar tatsächlich behoben wird – also das in dieser Studie so ge-
nannte Freiheitsproblem der Machtdetermination gelöst wird –, aber nur um
den Preis, dass das Freiheitsproblem der Subjektivierung entsteht. Das Frei-
heitsproblem der Machtdetermination (gleichbedeutend mit Lemkes „‚subjekt-
theoretische[m]‘ Defizit“) verschiebt sich zum Freiheitsproblem der Subjekti-
vierung. Die Gouvernementalitätsanalysen zeigen, dass Menschen im Libera-
lismus und Neoliberalismus dadurch regiert werden, dass sie als frei adressiert
werden, diese Adressierung jedoch mit bestimmten Imperativen zur Selbstop-
timierung einhergeht. Es ist in diesen Analysen unklar, wie eine andere Art
der Freiheit, die politischen Widerstand gegen diese Art von neoliberaler Re-
gierung ermöglicht, denkbar ist – dies ist das Freiheitsproblem der Subjekti-
vierung. Der dritte Abschnitt Freiheit im Spätwerk als Lösung des Freiheitspro-
blems der Subjektivierung enthält die Rekonstruktion von Lemkes These, dass
die Bände zwei und drei der Geschichte der Sexualität11 und die in kleineren
Aufsätzen im Spätwerk weiterentwickelte Machttheorie die Ressourcen bereit-
stellen, diese Art von widerständiger Freiheit zu denken. Zwei Kommentare
innerhalb dieses Abschnitts kritisieren Lemkes These, indem sie zeigen, dass ei-
ne Erklärungslücke bleibt, weil Lemke nur Freiheit als Anders-handeln-Können
erklären kann, nicht aber Freiheit als kritische Reflexion der eigenen Subjekti-

11 | Foucault 1989a: Der Gebrauch der Lüste und Foucault 1989b: Die Sorge um sich. Der

deutsche Reihentitel lautet Sexualität und Wahrheit und weicht damit sowohl von fran-

zösischen Originaltitel Histoire de la sexualité als auch von der englischen Übersetzung

The History of Sexuality ab.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 71

vierung, durch die Widerstand erklärt werden könnte. Diese Erklärungslücke
ist eine weitere Beschreibung des Freiheitsproblems der Subjektivierung.

In dem Kommentar wird auch der Grund für diese Erklärungslücke be-
stimmt. Die These lautet, dass sie mit Lemkes Verständnis von Immanenz bei
Foucault zusammenhängt, das er nur auf Macht, nicht aber auf Regierung be-
zieht. Lemkes normative Stoßrichtung zielt auf die Schaffung von regierungs-
freien Räumen, sie weist deshalb Ähnlichkeiten mit einem post-anarchistischen
Anti-Institutionalismus auf.12 Es geht ihm um weniger Regieren, und nicht um
anderes Regieren. Deshalb bleibt in Lemkes Rekonstruktion ein subjektivie-
rungstheoretisch naheliegender Weg, Freiheit als Fähigkeit zur kritischen Re-
flexion zu erklären, verstellt: zu untersuchen, wie unterschiedliche Arten von
Regierung durch Subjektivierung die Fähigkeit zur kritischen Reflexion unter-
schiedlich in Subjekten instanziieren. Durch diese Rückwendung auf den Regie-
rungsbegriff könnte das Freiheitsproblem der Subjektivierung gelöst werden.
Dieser Lösungsweg – kurz: eine normative Differenzierung von Arten des Regie-
rens bezüglich ihrer (subjektivierenden) Wirkung – ist aber ein Vorgehen, das
Ähnlichkeiten zur normativen politischen Philosophie und Staatstheorie auf-
weist, die Foucault selbst abgelehnt hat. Lemke affirmiert Foucaults Kritik an
„wissenschaftliche[r]“ (299), also universalistischer und kontexttranszendie-
render, Kritik. Der Kommentarabschnitt zeigt, wie diese Ablehnung kohärent
mit Lemkes und Foucaults Anti-Institutionalismus zusammenhängt. Problema-
tisch ist hierbei jedoch, dass Lemkes Ausgangsinteresse einer sozialtheoreti-
schen Erklärung von Freiheit selbst schon in der Frageweise der politischen

12 | Als Post-Anarchismus wird poststrukturalistisch geprägter Anarchismus verstanden, sie-

he May (2011: „Is Post-Structuralist Political Theory Anarchist?“), der die These vertritt,

dass „Poststrukturalisten“, zu denen er Foucault zählt, mit ihrer Kritik des Repräsenta-

tionalismus, ihrer Antinormativität, und der konkreten Kritik von lokalen Unterdrückun-

gen die besten Anarchist_innen sind, weil nur ihre Theorie nützlich gemacht werden

kann, um Selbstbestimmung zu erreichen. Vgl. auch die anderen Beiträge im Sammel-

band Rousselle und Evren (Hrsg.) 2011: Post-anarchism, insbesondere Koch 2011: „Post-

Structuralism and the Epistemological Basis of Anarchism“ und Newman 2011: „Post-

Anarchism and Radical Politics Today“, und die Monographie Newman 2015: Postanar-

chism. Für einen zeitgenössischen klassischen Anarchismus, der auf starken anthropolo-

gischen Annahmen beruht, siehe Graeber 2006: Fragments of an anarchist anthropology.

Aktuelle amerikanische und aktivistisch orientierte Beiträge mit unterschiedlichen phi-

losophischen Hintergründen finden sich in Blumenfeld u. a. (Hrsg.) 2013: The Anarchist

Turn.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Freiheit als Kritik

Theorie verortet ist. Anstelle einfache Antworten in Form einer besseren oder
genaueren Foucault-Interpretation vorzulegen, also Lemkes Interpretation zu
korrigieren, wird im Kommentar herausgearbeitet, welche Konsequenzen und
Effekte Lemkes sehr genaue Lektüre hat. Dies zeigt auch, wo es möglich wäre,
andere Interpretationsentscheidungen zu treffen, die zwar mit einigen Aspek-
ten von Foucaults Denken in einem Widerspruch stünden, und deshalb den
Preis einer Entfernung von Foucault hätten, die es aber möglich machen, Fou-
cault konsequenter als Sozialtheoretiker zu lesen, als Lemke dies tut.

3.1.3 Lemkes These: Foucault korrigiert sich

Wie Paul Patton reagiert auch Thomas Lemke in seiner Monographie auf die
Foucault-Kritiker_innen der 80er Jahre. Er bezieht sich dabei auf die Arbeiten
von Nancy Fraser, Charles Taylor, Michael Walzer, Richard Bernstein, Jürgen
Habermas, Axel Honneth und Stefan Breuer.13 Allen ist gemeinsam, dass sie
Foucaults Methode, vor allem seinen Verzicht auf eine normative Explikation
seines Standpunktes, für widersprüchlich, paradox oder sogar politisch gefähr-
lich halten (13–22). Im Unterschied zu Patton rekonstruiert Lemke aber nicht
Foucaults Werk als ein kohärentes, das eigentlich unproblematisch ist, und von
diesen Kritiker_innen nur missverstanden wurde, sondern er sieht einen „ra-
tionalen Kern“ in den Kritiken: Lemke stimmt ihnen darin zu, „dass Foucaults
machtanalytische Arbeiten bis hin zu Überwachen und Strafen und der Wille
zum Wissen bei allen Vorzügen auch eine Reihe an theoretischen Ambivalen-
zen und methodischen Problemen transportierten“ (28).

Lemke geht in seiner Monographie dem „rationalen Kern“ der Foucault-
Kritiken nach; diesen Kern bilden für Lemke die „theoretischen Ambivalen-
zen und methodischen Probleme“ (28) in Foucaults machtanalytischen Arbei-
ten der 70er Jahre. Die Kritiken, die diese Probleme bemängeln, ließen aber
unbeachtet, dass die ständige Selbstkorrektur und Verschiebung ein zentrales
Charakteristikum von Foucaults Denken sei. Weil sie Foucault nicht als „Denker

13 | Vgl. Fraser 1994b:Widerspenstige Praktiken, S. 31–103, Taylor 1984: „Foucault on Free-

dom and Truth“, Taylor 1985: „Connolly, Foucault, and Truth“, Walzer 1986: „The Po-

litics of Michel Foucault“, Walzer 1988: „The Lonely Politics of Michel Foucault“, Bern-

stein 1989: „Foucault: Critique as a Philosophic Ethos“, Habermas 1988: Der philosophi-

sche Diskurs der Moderne, Honneth 2000: Kritik der Macht, Honneth 1990: „Einleitung“,

Breuer 1987: „Foucaults Theorie der Disziplinargesellschaft. Eine Zwischenbilanz“ und

Breuer 1986: „Sozialdisziplinierung“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 73

der Transformation“ sähen, müsse ihnen dessen Spätwerk als ein grundsätzli-
cher Bruch mit der Machtanalytik der frühen 70er Jahre erscheinen (28f.).14

Diese damals verbreitete Interpretation lautet, dass Foucault die Machtanaly-
tik und Subjektkritik komplett aufgegeben hätte, weil sie sich als Sackgasse
erwiesen hätte, und Foucault – je nach Standpunkt der Interpret_innen entwe-
der betrauert oder kritisiert – den Weg ‚zurück zum Subjekt‘ gefunden hätte.15

Gegen diese ‚Bruchthese‘ nun richtet Lemke seine Interpretation:

Ich möchte in dieser Arbeit die umgekehrte These vertreten: Fou-
caults Interesse für Subjektivierungsprozesse ist das Ergebnis und
die Konsequenz seiner Beschäftigung mit Machtpraktiken. Sie re-
präsentiert nicht eine Aufgabe seiner Machtanalytik, sondern ihre
Erweiterung. Es handelt sich weniger um einen Abschied von der
Machtproblematik als um eine Korrektur, die in einer Kontinuität
mit seinen früheren Arbeiten steht und sie zugleich präzisiert und
relativiert. Diese theoretische Veränderung betrifft vor allem die
Form der Konzeptionalisierung von Macht. (29, Herv. K.S.)

‚Korrektur‘ statt ‚werkübergreifender Kohärenz‘ (wie bei Patton) oder ‚Bruch‘
ist Lemkes Interpretationsansatz. Um diese Interpretation zu belegen, verfolgt
Lemke Foucaults Werkentwicklung mit einem genauen Gespür für die darin
vorkommenden sozialtheoretischen Probleme und Transformationen. Die Pro-
bleme der Machtanalytik, auf die sich Lemke konzentriert, sind dabei nicht
dieselben, wie diejenigen der Foucault-Kritiker_innen, denen Lemke zugestan-
den hatte, dass sie einen rationalen Kern enthalten. Während die Foucault-
Kritiker_innen den vermeidbaren Widerspruch zwischen einer neutralen oder
zumindest nicht normativ begründeten Machtanalytik und dem ‚Aufruf‘ zu po-
litischem Widerstand bemängeln, arbeitet Lemke zwei andere Probleme der
„strategischen“ Machtkonzeption (29, 107) der genealogischen Phase heraus:

Das erste Problem „betrifft das Verhältnis von Subjektivität undMacht“ (29)
und besteht darin, dass Foucault einerseits Macht als etwas betrachtet, was auf

14 | Vgl. Schneider 2004:Michel Foucault für eine Interpretation von Foucaults Werk, die den

Aspekt der Transformation in denMittelpunkt rückt; Lemke stellt in seiner Interpretation

weniger auf Transformationen ab, als auf Korrekturen bezüglich der gleichbleibenden

politiktheoretischen Freiheitsproblematik.

15 | Vgl. bspw. Fink-Eitel 1997: Foucault zur Einführung, S. 98ff. Honneth 1990: „Einleitung“,

S. 17, differenzierter Visker 1991: Michel Foucault, S. 104–124 und neueren Datums

Uphoff 2004: „Foucault und die Rückkehr des Subjekts“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Freiheit als Kritik

Subjekte wirkt, und andererseits Subjekte selbst immer schon als Wirkung von
Macht beschreibt. Zwar könne Foucault sich vom Liberalismus erfolgreich ab-
setzen, der die Freiheit der Subjekte nur als Gegenbegriff zur Macht des Staates
bestimme. Doch weil Foucault „die Autonomie des Subjekts durch seine Hete-
ronomie in anonymen Strategien der Macht [ersetzt, bleiben] die prinzipiellen
Möglichkeiten und Voraussetzungen von Widerstandspraktiken unklar“ (30).
Lemke spricht von diesem Problem als „‚subjekttheoretische[m]‘ Defizit der
Machtanalytik“ (30). Das zweite Problem „betrifft den anderen Pol der liberalen
Problematik: die Macht des Staates“ und damit ein „‚strukturtheoretische[s]‘
[...] Defizit“ (30). Zwar setze sich Foucault erfolgreich von staatszentrierten
Analysen ab, doch mit der Mikrophysik der Macht sei es ihm nicht möglich,
„die Verstetigung von Machtstrukturen und die dauerhafte Etablierung gesell-
schaftlicher Herrschaft in Form des ‚Staates‘ zu erklären“ (30). Lemke geht
davon aus, dass Foucault diese Probleme in einem Bewusstwerdungsprozess
langsam erkannt hat und in der Konsequenz einen Lösungsversuch vorgelegt
hat. Foucaults Umstellung der Machtanalytik auf den Begriff der Regierung ist
dieser Lösungsversuch.

Hatte er in die ‚Hypothese Nietzsches‘ als Kritik an der juridischen
Machtkonzeption eingeführt, so wird sich Foucault immer deutli-
cher der Grenzen einer Analyse bewusst, die das Soziale allein un-
ter dem Gesichtspunkt des Krieges betrachtet. Ihm wird klar, dass
er innerhalb der „Analytik der Macht“ an eine Grenze gestoßen ist,
die eine Veränderung des konzeptionellen Rahmens erfordert. Not-
wendig war eine Erweiterung des analytischen Instrumentariums,
die es möglich machte, dem Verhältnis von Subjektivierungspro-
zessen zu Formen gesellschaftlicher Herrschaft nachzugehen. [...]
Im Mittelpunkt dieser ‚theoretischen Verschiebung‘ [steht] der Be-
griff der Regierung [...]. Die Problematik der Regierung ist ein Lö-
sungsversuch für die genannten Probleme. (30–31)

Lemke verfolgt die These einer systematischen Selbstkorrektur Foucaults in
drei Teilen. Im ersten Teil arbeitet er die beiden Probleme von Foucaults Macht-
analytik in der genealogischen Phase heraus. Im zweiten und dritten Teil zeigt
er, wie Foucault durch konzeptionelle Weiterentwicklungen auf diese Proble-
me reagierte und durch den Begriff der Regierung als Gouvernementalität das
staats- und strukturtheoretische Defizit (Teil 2) und durch den Begriff der
Regierung als ethische Selbstregierung das subjekttheoretische Defizit behebt
(Teil 3). Die Gliederung der folgenden Rekonstruktion orientiert sich an die-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 75

ser Dreiteilung; dabei ist der erste Abschnitt rein rekonstruktiv, der zweite und
dritte enthalten Rekonstruktionen von Lemkes Argument und daran anknüp-
fende Kommentare mit interner Kritik, die die hier vertretenden Konzeption
von Freiheit als Kritik plausibilisiert.

3.2 Disziplin – Das Freiheitsproblem
derMachtdetermination

3.2.1 Einleitung: Das subjekttheoretische Defizit

Das „‚subjekttheoretische[...]‘ Defizit“ (30) – oder, das hier sogenannte Frei-
heitsproblem der Machtdetermination – in Foucaults Machtkonzept der ge-
nealogischen Phase besteht nach Lemke darin, dass es Subjekte als unfrei be-
schreibt, weshalb innerhalb dieses Konzepts auch die Möglichkeit von Wider-
stand gegen die Macht unklar sei. Lemke erklärt die Entstehung dieses Pro-
blems damit, dass Foucault mit seinem Machtkonzept das seinerzeit vorherr-
schende negative juridische Machtkonzept kritisieren und umkehren wollte,
bei dieser Umkehr aber zu weit gegangen sei. Das juridische Modell basiere
auf einer grundsätzlichen Freiheit von Subjekten, und Foucault stelle in seiner
Kritik an diesem Modell deren grundsätzliche Unfreiheit dar. Wegen dieses Fo-
kus auf grundsätzliche Unfreiheit sei Widerstand in Foucaults Machtkonzept
nicht denkbar, obwohl er gleichzeitig zu Widerstand aufrufe. Die Rekonstrukti-
on des subjekttheoretischen Defizits in diesem Abschnitt erfolgt in drei Schrit-
ten: Erstens Foucaults Kritik an negativen Machtkonzepten, zweitens Lemkes
Analyse der „einfachen Umkehrung“ (111) von Freiheit zu Unfreiheit, drittens
das Problem des Widerstands bei genereller Unfreiheit.

3.2.2 Foucaults Konzeption als Kritik der juridischenMacht

Das „‚subjekttheoretische[...]‘ Defizit“ (30) ist für Lemke Teil des „rationalen
Kern[s]“ (113) der Foucault-Kritiken von Fraser, Honneth, Habermas und an-
deren, in denen es jedoch noch nicht offen zutage tritt. Lemke arbeitet es erst
durch eine umfassende Rekonstruktion der Machtanalytik der genealogischen
Phase heraus. Er stellt dar, dass Foucaults „strategisch-positive Konzeption“

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Freiheit als Kritik

(104)16 vonMacht auf die „Hypothese Nietzsches“17 zurückgeht und es erlaubt,
Macht in Begriffen des Kampfes, des Krieges und als relationale, immerwähren-
de Auseinandersetzung zu analysieren und dabei ihre produktiven Effekte zu
beschreiben. Diese Konzeption – Lemke spricht auch von einem „Kriegsmodell“
(132) – richtet Foucault gegen zwei verbreitete Weisen, über Macht zu spre-
chen: Einerseits Macht als Ideologie, wobei Foucault an diesem marxistischen
Modell kritisiert, dass es auf einem Gegensatz zwischen Wahrheit und Macht
beruhen müsse, weil Macht hier als Verschleierung gedacht ist; und anderer-
seits Macht als Repression, ein liberales Modell, das davon ausgeht, dass eine
vorgängige Entität durch Macht nachträglich eingeschränkt wird, weshalb die
produktiven Effekte von Macht aus dem Blick geraten (90–98).18 Beide Mo-
delle sind insofern negativ, als dass Macht etwas verschleiert oder wegnimmt
(Wahrheit bzw. Freiheit). Und diese Negativität ist nach Lemke der Kritikpunkt
Foucaults: „Die ‚Genealogie der Macht‘ profiliert sich in der Auseinanderset-

16 | Der Begriff „strategisch-positiv“ stammt von Lemke. Foucault selbst spricht in Der Wil-

le zum Wissen von einem „strategische[n] Modell“ (Foucault 1983b, S. 124). Allerdings

taucht der Begriff nur an dieser einen Stelle auf. Dass sich Foucault selbst mit Modell- und

Theoriebildung zurückgehalten hat, was sich auch in seltenen und dann nicht einheitlich

durchgehaltenen Bezeichnungen seiner Methode und Theorie zeigt, heißt selbstredend

nicht, dass die sozialphilosophische Problematisierung nicht mit solchen Modellierun-

gen bei Foucault arbeiten kann. Lemke selbst unterscheidet nicht zwischen strategisch-

positivem und strategischemMachtkonzept bzw. -modell, und in der vorliegenden Studie

werden diese unterschiedlichen Begriffe gleichbedeutend verwendet.

17 | Mit diesem Schlagwort kennzeichnet Foucault seine Machtkonzeption im Jahr 1976

rückblickend in der Vorlesungsreihe Foucault 1999a: In Verteidigung der Gesellschaft,

S. 270. Es gehört zu Lemkes Verdiensten, diese Vorlesungen noch vor ihrem Erscheinen

als Element einer Lösung des Freiheitsproblems in den deutschen Diskurs eingeführt zu

haben.

18 | Vgl. Hoy 1986c: „Power, Repression, Progress: Foucault, Lukes, and the Frankfurt

School“ für eine Analyse der Differenzen zwischen Foucaults Konzept vonMacht/Wissen

und der Ideologiekritik von Steven Lukes und der Frankfurter Schule, die von einem Be-

griff des realen Interesses und des wahren Bewusstseins ausgingen, die manmit Foucault

nicht halten könne. Vgl. die ähnlich argumentierende Gegenüberstellung von Ideologie-

kritik und Genealogie Owen 2004: „Kritik und Gefangenschaft“. Vgl. Vighi und Feldner

2007: „Ideology Critique or Discourse Analysis?“ für eine Kritik der Foucault’schen Dis-

kursanalyse aus der Perspektive Lacans und Žižeks, die darauf abstellt, dass bei Foucault

alles Diskurs und damit Ideologie sei und kein ‚Reales‘ mehr bestimmbare wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 77

zung und Kritik einer Konzeption der Macht, die allein negative Machteffekte
thematisieren kann“ (98).

In der politischen Theorie zeigt sich eine solche negative Auffassung von
Macht in dem,was Foucault das „juridischeModell“ derMacht (Foucault 1999a,
S. 28) bzw. die „Theorie der Souveränität“ (ebd., S. 44) nennt. Innerhalb dieser
Theorie wird Macht in Kategorien von Recht, Besitz und Souveränität analy-
siert (98–104). Um ein solches Modell, auf dem der politische Liberalismus
beruht, zu überwinden, entwickelt Foucault seine „strategisch-positive Kon-
zeption“ (104) von Macht.19 Die juridische Konzeption der Macht ist nach
Lemke mit einer „Annahme einer ursprünglichen oder natürlichen Freiheit“
(111) verbunden, von der ausgehend sie „die Unterdrückung der Individuen
denunziert“ (111). Dieses Konzept von Freiheit wird in der politischen Philoso-
phie üblicherweise als ‚negative Freiheit‘ bezeichnet.‚20 Es beruht nach Lemke
auf einer Vorstellung von einer „souveränen und konstitutiven Subjektivität“
(111), die Foucault durch seine Arbeiten kritisiert. Foucaults Kritik zielt vor
allem darauf, zu zeigen, dass die Konzeption der souveränen und konstitutiven
Subjektivität es unmöglich macht, produktive Machteffekte zu denken, insbe-
sondere die Konstitution von Subjekten durch Disziplinarmacht, die Foucault
in Überwachen und Strafen beschreibt.

Foucaults Entwicklung des strategischenModells ist nach Lemke ein Einsatz
in einem politischen Kampf. Das „politisch-epistemologische[...] Feld“ sei von
dem „juridischenMachtmodell ‚beherrscht‘“ (106). Mit anderenWorten, die ju-
ridische Machttheorie sei so dominant, dass es nur schwer möglich sei, Macht

19 | Auch Patton (2010: „Foucault, Michel (1926–1984)“, S. 517) interpretiert Foucaults

Machtanalysen als Kritik an Marxismus und Liberalismus: „Foucault’s analyses of micro-

political techniques of power for the coercion, control, and training of individual bodies

challenged both the Marxism that informed much of French political thought at this ti-

me and the ‚juridical‘ theory that provided the historical and conceptual framework of

liberal normative approaches to power“.

20 | Negativ‘ heißt diese Art von Freiheit, weil sie als existierend angenommen wird, wenn

etwas anderes, wie Einmischung, Herrschaft, Machtausübung, Repression, usw. fehlt.

Vgl. zum Begriff der negativen Freiheit den nach wie vor debattenstrukturierenden Essay

(Berlin 2002). Negative Freiheit und negative Macht gehören konzeptuell zusammen –

wobei der Begriff der negativen Freiheit zum Standardvokabular der Sozialphilosophie

gehört und der Begriff der negativen Macht, der von Foucault kommt, seine Kritik an

diesem Konzept der negativen Freiheit transportiert. Siehe auch Negative und positive

Freiheit (Abschnitt 2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Freiheit als Kritik

anders zu denken und politisch zu kritisieren, als in ihrem Rahmen. Und in-
nerhalb des Rahmens der juridischen Theorie können nur negative, nicht aber
positive und produktive Machtwirkungen thematisiert und kritisiert werden,
wie „die Disziplinierung von Individuen, die Moralisierung der Arbeiterklasse,
die Produktion der ‚Delinquenz‘“ (106). Foucaults strategisches Modell macht
nicht nur diese Phänomene als Machtphänomene kritisierbar, sondern dechif-
friert nach Lemke auch die „Blindheit“ (106) des juridischen Modells ihnen
gegenüber als „Teil einer Macht-Strategie“ (106) zu ihrer Aufrechterhaltung.
Das strategischeMachtkonzept zeigt also, dass das juridischeMachtkonzept ein
aktiver Teil der produktiven Disziplinarmacht ist, weil das juridischeMachtkon-
zept die Disziplinarmacht mithilfe seines rein negativen Machtbegriffs und des
damit verbundenen negativen Freiheitsbegriffs verschleiert (130): „Scheinbar
paradox ist die Annahme einer allein negativen Funktionsweise der Macht ei-
ne Voraussetzung für ihr positives Funktionieren. [...] Die negative Konzeption
der Macht ist also Teil der Produktivität der Macht sowie die Bedingung ihrer
Akzeptabilität“ (130).

3.2.3 Das Problem der Umkehr

Für seine Kritik an Foucault hebt Lemke Äußerungen Foucaults hervor, die die-
se juridisch-negative Analyse in ihr Gegenteil verwandeln oder umkehren woll-
ten: „Gegenüber der juridisch-negativen Konzeption der Macht zieht Foucault
eine Perspektive vor, die das ‚genaue Gegenteil‘ dieses Modells darstellt: die
strategisch-positive Konzeption“ (104, Herv. im Orig.). Und: „Dieses Modell ant-
wortet Punkt für Punkt auf die juridische Konzeption und versucht, die ‚Rich-
tung der Analyse . . . umzukehren‘“ (104, Lemke zitiert Foucault 1999b).21 Die-
se so herausgearbeitete „Umkehrung“ (111) macht Lemke nun zur Grundlage
seiner Kritik an Foucault:

Es ist diese ‚Umkehrung der Analyserichtung‘, die Foucault von der
Ordnung des Diskurses bis hin zu Überwachen und Strafen prak-
tiziert. Sie erlaubt es ihm, die Probleme einer politischen Analyse
aufzuzeigen, die sich vorwiegend am Modell des Rechts orientiert.

21 | Viele der von Lemke zitierten Texte waren zum Zeitpunkt des Erscheinen seiner Mono-

graphie noch nicht auf deutsch veröffentlich. Wenn möglich, wurden Lemkes Literatur-

angaben hier durch die nunmehr veröffentlichten Vorlesungen und die Beiträge in den

Schriften (2005) bei Suhrkamp ersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 79

Dennoch liegt in dieser Vorgehensweise auch ein großes theoreti-
sches Problem. Indem das strategische Modell ‚genau das Gegen-
teil‘ der juridischen Analyse unternimmt, bleibt es innerhalb der
von ihr definierten Problematik – ohne wirklich aus ihr herauszu-
finden. Statt dem ‚König den Kopf ab(zu)schlagen‘, stellt Foucault
die kritisierte Konzeption nur auf den Kopf und lässt an die Stelle
von Recht und Vertrag Krieg und Kampf treten. (107, Lemke zitiert
Foucault 2005k)

Lemkes These ist, dass Foucault sein eigenes Projekt, Macht als produktiv zu
analysieren, nicht verwirklichen konnte, weil es in der von der juridischen
Konzeption „definierten Problematik“ bleibt. Um seine Kritik auszudrücken,
schließt Lemke an Foucaults metaphorische Aussage an, dass in der politischen
Theorie der Kopf des Königs noch nicht gerollt sei, den abzuschlagen sein Ziel
sei. Damit, dass Foucault den Kopf des Königs gar nicht abgeschlagen, sondern
nur die Konzeption auf den Kopf gestellt hätte, meint Lemke, dass die pro-
duktive Macht bei Foucault genauso einseitig, also von oben, auf die Subjekte
wirkt, wie die von Foucault kritisierte juridische Macht (107). Dabei könne
Foucault zwar durchaus andere Phänomene als die juridische Konzeption ana-
lysieren, wie die Disziplinarmacht, doch die von ihm analysierte Wirkung der
Macht sei eine repressive, negative und einschränkende. Diesen Fokus auf die
repressiveWirkung vonMacht teile Foucaults strategischesModell nochmit der
juridischen Konzeption. „Die ‚Hypothese Nietzsches‘ bleibt an die Repressions-
hypothese gekoppelt, die ihr letztlich halt gibt“ (109).22 Dass Foucault immer
noch in einer Machtkonzeption, die nur die repressiven Wirkungen von Macht

22 | Die Repressionshypothese ist die These, dass die Sexualität von der Macht unterdrückt

wird und von ihr befreit werden muss. Sie ist ein Hauptobjekt der Kritik in Der Wille zum

Wissen, wobei es Foucault bei dieser Kritik auch darum geht, allgemeiner, das heißt über

die Sexualität hinaus, repressive Machtkonzeptionen zu kritisieren und eine Konzeption

zu entwickeln, die produktive Macht beschreiben kann. Wenn Lemke schreibt, Foucaults

eigeneMachtkonzeption sei noch an die Repressionshypothese gekoppelt, dann ist damit

nicht die in Der Wille zum Wissen kritisierte These zur Sexualität gemeint, sondern die

Elemente eines Repressionsdenkens in der Machtkonzeption insgesamt bis zu In Vertei-

digung der Gesellschaft von 1976. Lemke schließt mit seiner Kritik an Foucault an dessen

in In Verteidigung der Gesellschaft vorgebrachte Selbstkritik bezüglich seines vorherigen

Konzipierens von Macht in den Begriffen Krieg und Repression an. Dort bezeichnet Fou-

cault diese Art der Machtkonzeption selbst als von der Repressionshypothese angeleitet.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Freiheit als Kritik

thematisiert, feststeckt, die er eigentlich überwinden wollte, führt Lemke auf
Foucaults einseitigen Fokus auf die Disziplinarmacht zurück:

Aus dieser tendenziellen Identifizierung von Macht und Disziplin
ergibt sich das seltsame Bild einer Genealogie der Macht, die be-
ständig die Produktivität der Machtverhältnisse ins Feld führt, um
sie mit einer Technologie zu illustrieren, die selbst eigentümlich
beschränkt und negativ bleibt: die Disziplin. (111)

Das Konzept der Disziplinarmacht bleibt nach Lemke einseitig negativ, weil es
nur die unterdrückende Wirkung von Macht auf Subjekte beschreibt und so ein
„monokausales Erklärungsmodell“ (110) bildet: „Subjekte werden in Macht-
prozessen ‚geformt‘ oder ‚produziert‘, ‚abgerichtet‘ und ‚dressiert‘“ (110). Ei-
genständig handelnde Subjekte gibt es in dieser Konzeption hingegen nicht.
Zwar wende sich auch das strategisch-positive Modell gegen eine Konzeption
eines „einseitigen Determinationsverhältnis[ses]“ (114), in dem die Macht die
Subjekte determiniert, und fasse Macht als eine Relation auf. Doch der nach
Lemke durch diese Abgrenzung gegen eine Determinationskonzeption schon
im strategisch-positiven Modell angelegte „Doppelcharakter von Subjektivie-
rung als Unterwerfung und Selbstkonstitution“ (114) wird in Überwachen und
Strafen und Äußerungen Foucaults über das Buch nicht konkretisiert. Foucault
betont immer nur den Unterwerfungsaspekt, wie Lemke durch verschiedene
Textstellen belegt: „Die Rede von der ‚Verfertigung‘ der Individuen durch die
Disziplin und einem ‚Kerkergewebe der Gesellschaft‘ bzw. der ‚Gesellschaft als
System des Zwangs‘ und der ‚Einschnürung der Individuen‘ stützt die Annahme
eines Machtfunktionalismus, dessen Unhaltbarkeit das Buch [Überwachen und
Strafen, K.S.] ja gerade aufzeigen wollte“ (114, Lemke zitiert Foucault 1994b,
Foucault 2015, Foucault 2005a).23

Dieser Machtfunktionalismus zeigt sich nach Lemke in Foucaults Konzept
der „Seele“ in Überwachen und Strafen, durch das das Subjekt und der Bereich
des Psychischen als Funktion der Macht dargestellt werden. Die Disziplin wirkt

23 | In der Fortsetzung dieses Zitates wird deutlich, wie stark sich Lemkes von Saars Inter-

pretation unterscheidet: „Dahinter verbergen sich jedoch nicht nur rhetorisch-politische

Interessen einer Problemzuspitzung, sondern vielmehr ernste kategoriale Schwierigkei-

ten und theoretische Ambivalenzen“ (114). Saar interpretiert diese Aussagen als rhe-

torische Zuspitzungen, die in dem von ihm rekonstruierten Modell der genealogischen

Kritik sinnvoll sind. Dagegen liest Lemke Foucaults Aussagen durchgehend als Bausteine

einer Sozialtheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 81

nicht direkt körperlich, und auch nicht indirekt über das Bewusstsein, son-
dern über die „Seele“ durch Einübung, Gewöhnung und Dressur.24 Die See-
le ist so der Schnittpunkt zwischen der Körperlichkeit der Macht und ihrer
„psychische[n] Materialität“ (114). Das Problem ist hier nach Lemke, „dass
Foucault die Eigenart psychischer Prozesse insofern reduziert, als er sie ledig-
lich als ‚Relais‘ von Machtprozessen thematisiert, die auf den Körper zielen“
(115). Foucault reduziere das Psychische auf die Macht, oder anders gesagt, er
beschreibt „Subjektivität tendenziell nur als Anhängsel und Komplement der
(Disziplinar-)Macht“ (115), ohne dass der Subjektivität dabei eine „Realität
sui generis“ (115) zukommen würde.

Innerhalb eines solchenMachtfunktionalismus kann nach Lemke keine Frei-
heit des Subjekts konzipiert werden. Dass Foucaults Machtkonzept es nicht er-
laubt, Freiheit zu denken, sei wiederum kein Zufall, sondern erklärbar durch
Foucaults Kritik an der liberalen politischen Philosophie und ihrer juridischen
Konzeption der Macht.25 Nach Lemke arbeitet Foucault daran, diese Konzep-
tion der Macht umzukehren. Eine grundsätzliche Freiheit des Subjekts anzu-
nehmen, die dann nachträglich durch Macht eingeschränkt wird, ist der Kern
der juridischenMachtkonzeption. Foucaults Vorhaben, diese Konzeption zu kri-
tisieren, führe ihn dazu sie umzudrehen und grundsätzliche Unfreiheit durch

24 | Am Thema der „Seele“ wird besonders deutlich, wie Lemke Foucault als einen Sozi-

altheoretiker liest. Foucaults Rede von der Seele versteht er als einen sozialtheoreti-

schen Begriff, wie Psyche und Subjekt. Eine ganz andere Beschreibung von Foucaults

Verwendung des Begriffs „Seele“ bietet Saar, siehe Rhetorik: Die Lösung des Freiheitspro-

blems der Machtdetermination (Unterabschnitt 4.2.3). Während Saar den dramatisch-

entfremdenden Effekt von Foucaults Rhetorik als Instrument einer Machtkritik be-

schreibt, versteht David Halperin Foucaults Rede von der Seele als Gefängnis des Körpers

noch weniger sozialphilosophisch: Ein Witz unter Intellektuellen, sei es doch genau die

Umkehrung der antiken Auffassung, dass der Körper das Gefängnis der Seele sei (per-

sönliches Gespräch).

25 | Vgl. zu Foucaults Kritik am politischen Liberalismus am Beispiels Michael Walzers Con-

stable 1991: „Foucault & Walzer: Sovereignty, Strategy & the State“. Nach Constable

ist Walzer ein Souveränitätstheoretiker in einem neuen, demokratietheoretischen Ge-

wand, genau wie andere Ansätze einer richtenden und herrschaftslegitimierenden po-

litischen Theorie. Eine solche grundätzliche Kritik der politischen Theorie, die nicht

nur ihre Machttheorie, sondern auch ihren richtenden Kritikmodus betrifft, macht sich

auch Lemke zu eigen, siehe Subjektivierung in der ‚Geschichte der Sexualität‘ (Unterab-

schnitt 3.4.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Freiheit als Kritik

Unterwerfung, anstatt grundsätzlicher Freiheit, anzunehmen. Foucaults Kritik
„gründet sich [...] auf einer einfachen Umkehrung der ursprünglichen Position.
Statt von einer konstitutiven Subjektivität auszugehen, werden die ‚Körper . . .
von der Machtwirkungen als Subjekte konstituiert‘. Die Ablehnung der Idee ei-
ner autonomen Subjektivität führte dazu, dass Foucault Subjekte vor allem als
gestaltbare Individuen begriff und Freiheit tendenziell als ‚Illusion‘ betrachte-
te“ (111, Lemke zitiert Foucault 1999c, Herv. dort). Anstatt Subjekte als kon-
stitutiv frei anzunehmen, stellt Foucault also den Prozess ihrer Konstitution als
Subjekte durch die produktive und unterwerfende Macht dar, den er Subjek-
tivierung nennt. Weil Subjektivität in dieser Phase der Foucault’schen Analyse
nur ein passives Element sei, kommt Lemke zu dem Schluss, dass „das Projekt
der Genealogie auf halbem Wege stecken [bleibt]. Sie zeigt eine Subjektivität,
die produziert wird, um unterdrückt zu werden, die ‚Formierung eines Gehor-
samssubjekts‘“ (116). Foucault falle in den Machtfunktionalismus zurück, weil
er Subjektivierung nicht als Unterwerfung und Selbstkonstitution beschreibe.26

Analog zu seiner Kritik an Foucaults Machtkonzeption beruht auch Lemkes
Kritik an Foucaults Subjektkonzeption auf der Figur der Umkehrung: Foucault
kritisiere die juridische Machtkonzeption, die auf einem repressiven Machtbe-
griff und der Annahme von grundsätzlicher Freiheit beruht, führe dabei aber
nur eine „einfache Umkehr“ durch und könne deshalb Macht nicht als produk-
tiv konzipieren – er bleibe auf halben Wege stecken. In Bezug auf die Macht
kehre er das Recht zum Krieg um, wodurch der Machtbegriff gleichsam ein
repressiver bleibe, weil Foucault nur die repressive Produktivität der Disziplin-
armacht untersuche. Komplementär dazu kehre er in Bezug auf das Subjekt die

26 | Vgl. auch Dews (1987: Logics of disintegration, S. 155–170), der das Problem der Macht-

determination in Foucaults Arbeiten von Wahnsinn und Gesellschaft (Foucault 1973) bis

zu Der Wille zum Wissen einordnet (Foucault 1983b). Foucault kritisiere dort die Ver-

bindung von „consciousness, self-reflection and freedom“, die für die Tradition vom

deutschen Idealismus bis zur aktuellen Kritischen Theorie bestimmend sei (Dews 1987,

S. 160). Dews positioniert Foucault so in einer Debatte um die Aufklärung und deren

„Desintegration“, in der Habermas die grundsätzlich optimistischere Position bezüglich

einer möglichen „reconciliation“, der Versöhnung von Macht und Vernunft, einnehme.

Foucaults Beschreibung von unterworfenen Subjekten drücke seine Skepsis gegenüber

einem solchen Projekt aus. Siehe dagegen die Einschätzung von Amy Allen, die in einer

Relektüre von Wahnsinn und Gesellschaft die These vertritt, dass Foucault nur eine spe-

zifisch hegelianische Version von teleologischer Fortschrittsgeschichte attakiere, nicht

aber generell vernunftkritisch sei, Allen 2016: The End of Progress.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 83

von der juridischen Konzeption vorausgesetzte grundsätzliche Freiheit in eine
grundsätzliche Unfreiheit um. Foucault kann nach Lemke durch diese doppel-
te Umstellung erfolgreich die juridische Konzeption von Macht kritisieren und
zeigen, dass Subjekte durch Machtpraktiken erst geformt und produziert wer-
den. Doch indem er nur von der Freiheit der juridischen Konzeption auf Unfrei-
heit umstelle, bleibe seine Analyse „wider Willen im Horizont der konstitutiven
Subjektivität“ (116).

Mit seiner Ablehnung bleibt er negativ auf eine Problematik bezo-
gen, die er doch insgesamt verwerfen wollte. Indem er statt der
Autonomie des Subjekts dessen Heteronomie akzentuiert, betont
er nur den anderen Pol einer Problematik, die durch den Gegen-
satz von Autonomie und Heteronomie, Subjektivität und Macht be-
zeichnet ist: Er wechselt nur die Seite, aber nicht das Feld. Die Folge
dieser ‚Gegenidentifikation‘ ist, dass er ebenso wenig die Vertreter
einer konstitutiven Subjektivität die konkreten Prozesse der Sub-
jektivierung untersuchen kann. Setzen diese sie als Ausgangspunkt
einfach voraus, so sind sie bei Foucault immer schon zu Ende, da
sie durch Machtprozesse (über-)determiniert sind. (116f., Lemke
zitiert Pêchaux 1984, S. 63).

Die Unfähigkeit, „die konkreten Prozesse der Subjektivierung [zu] untersu-
chen“ (117), weil sie innerhalb dieses Machtmodells als durch Macht determi-
niert konzipiert werden, führt nach Lemke dazu, dass die Möglichkeiten von
Widerstand unklar bleiben müssen.

3.2.4 Freiheit undWiderstand

Widerstand ist nach Lemke ein zentrales Konzept in Foucaults Werk: Foucault
schreibt über ihn, sieht seine Texte als Werkzeuge, um ihn zu unterstützen und
appelliert an seine Leser_innen, sich widerständig zu verhalten. Freiheit ist in-
nerhalb von Foucaults Darstellung von Machtwirkungen als Freiheitsproblem
über den Widerstand gegen Macht und eine dadurch ermöglichte Transforma-
tion bestimmt.27 Doch Foucaults Widerstandsbegriff werfe in der genealogi-

27 | Vgl. zur systematischen Verbindung der Begriffe Widerstand und Freiheit bei Fou-

cault Davidson 2011: „In praise of counter-conduct“. Davidsons vor allem auf Subjekt

und Macht (Foucault 2005v) zurückgreifende Argumentation führt aber zu strukturell

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Freiheit als Kritik

schen Phase folgendes Problem auf:28 Wenn Subjektivität nur als ein „Anhäng-
sel“ (115) von Macht konzipiert ist und mithin nicht frei, dann ist unklar, wie
es überhaupt Widerstand gegen die Macht geben kann. „Die Konzeption ei-
ner ‚unterworfenen Subjektivität‘ besaß auch unmittelbare Konsequenzen für
die Analyse von Widerstandspotentialen. Zwar hatte Foucault immer wieder
auf die Bedeutung von Widerstandspraktiken hingewiesen, andererseits blieb
jedoch ihre Analyse in Überwachen und Strafen unterentwickelt. Diese ‚Lücke‘
war allerdings kein Zufall; vielmehr blieb angesichts der Bedeutung und dem
Umfang, den er Prozessen der Disziplinierung beimaß, selbst die prinzipielle
Möglichkeit von Widerstand unklar“ (111f.). Die prinzipielle Möglichkeit von
Widerstand bleibt unklar, weil der Widerstand von Subjekten ausgehen müss-
te – wenn die Subjekte aber von der Macht unterworfen sind, können sie ihr
nichts entgegensetzen.29

gleichen Problemen wie die in ‚Subjekt und Macht‘ als Garant der Freiheit? (Unterab-

schnitt 3.4.6) ausführlich besprochenen. Zur systematischen Verbindung der Begriffe

Freiheit und Widerstand nicht nur bei Foucault, sondern in der gesamten von Nietzsche

ausgehenden „poststrukturalistischen“ Tradition, die Einleitung in Hoy 2004: Critical

resistance, S. 1–18, hier S. 2.

28 | Ähnlich auch Fink-Eitel 1997: Foucault zur Einführung, S. 93f. vgl. stellvertretend für vie-

le Problematisierungen von Widerstand bei und nach Foucault die Beiträge in Hechler

und Philipps (Hrsg.) 2008: Widerstand denken, insb. Klass 2008: „Foucault und der Wi-

derstand: Anmerkungen zu einem Missverständnis“. Auch Hoy (2004: Critical resistan-

ce, S. 57–100) und Simons (2013: „Power, Resistance, and Freedom“) betonen Foucaults

Normativität des Widerstand und sehen, ähnlich wie Patton und Lemke, eine Lösung

des Freiheitsproblems der Machtdetermination im Spätwerk; Simons führt das häufig

(unter anderem von Butler 2005) gegen die These der Machtdetermination vorgebrach-

te Argument an, dass es keine einheitliche Macht, sondern viele verschiedene Mächte

und Subjektivierungen gebe, siehe dazu die Kritik in ‚Subjekt und Macht‘ als Garant der

Freiheit? (Unterabschnitt 3.4.6), S. 153.

29 | Es ist nach Lemke ein Widerspruch in Foucaults Arbeiten, dass er seine Machtkonzeption

als ein Mittel zum Widerstand begreift, und in dieser Machtkonzeption gleichzeitig die

Unmöglichkeit von Widerstand aufzeigt: „Die detaillierte Beschreibung einer äußerst

wirksamen (Disziplinar-)Macht, die gehorsame und gelehrige Individuen produziert,

soll die Mechanismen und Techniken dieser Macht offen zu legen, um als Einsatz im

Kampf der Subjekte gegen diese zu dienen. Gleichzeitig scheint jedoch die Genealogie,

indem sie den Umfang und die Effektivität der Machttechnologien herausarbeitet, die

prinzipielle Unmöglichkeit jeder Widerstandspraxis aufzuzeigen“ (118). Foucault konzi-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 85

Lemke arbeitet durch seine Rekonstruktion der Konzeption von Widerstand
bei Foucault eine grundsätzliche Ambiguität in dessen Machtmodell der ge-
nealogischen Phase heraus. Foucault behauptet im Methodenkapitel von Der
Wille zum Wissen, „Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand“ (Foucault 1983b,
S. 116). Widerstand so zu generalisieren und auf eine Ebene mit Macht zu set-
zen, ist eine Konsequenz aus seinem relationalen und immanenten Machtmo-
dell (118f.).30 Im Gegensatz zum juridischen Machtmodell definiert Foucault
Macht als eine Beziehung, als ein Kräfteverhältnis (ebd., S. 118) und nicht als
eine Substanz, die (von einigen) besessen werden kann oder in Institutionen
lokalisiert ist. Wenn Macht ein Kräfteverhältnis ist, in dem es Kraft und Ge-
genkraft, also Macht und Widerstand gibt, ergibt sich daraus, dass Macht gar

piere Menschen einerseits als unterworfen und unfrei, mithin nicht fähig, widerständig

zu handeln, und habe andererseits ein (wissenschaftliches und politisches) Interesse an

Widerstand. Wie die Foucault-Kritiker_innen der ersten Phase der Debatte, sieht auch

Lemke einen Widerspruch in dieser gleichzeitigen Betonung der Unfreiheit und dem

politisch-appellativen Charakter von Foucaults Büchern, die zum Widerstand aufrufen,

dessenMöglichkeit sie selbst negieren (112 und 117f.). Lemke stellt fest, dass die Gleich-

zeitigkeit von dargestellter Ausweglosigkeit und politischem Appell eine Gemeinsamkeit

von Foucaults Überwachen und Strafen und Adornos und Horkheimers Dialektik der Auf-

klärung ist. Auch Axel Honneth arbeitet Ähnlichkeiten zwischen Foucault und Adorno

heraus, insbesondere deren seiner Ansicht nach von Foucault und Adorno geteilte Dia-

gnose, dass die moderne Gesellschaft durch „instrumentelle Rationalisierung“ über „to-

tale Institutionen“ zu Leiden führe (Honneth und Roberts 1986: „Foucault and Adorno:

Two forms of the critique of modernity“, S. 54, 55). Im Unterschied zu Adorno gebe es

aber bei Foucault wegen seiner radikalen Kritik an menschlicher Subjektivität gar keine

Instanz, um dieses Leid zu artikulieren, weshalb Foucault wiederumMacht gar nicht kri-

tisieren könne, und zu einem Luhmann’schen Positivismus gezwungen wird, vgl. ebd.,

S. 57f. und Honneth 2000: Kritik der Macht. Vgl. dagegen Schneider (2000: „Foucault

und die Aufklärung“, S. 28), der Foucault von Adorno und Horkheimer abgrenzt, indem

er betont, dass Foucaults Aufklärungskritik nicht total sei, insofern sie das „Wechsel-

spiel von Vernunft und Unvernunft“ hervorhebe. Insbesondere könne deshalb Foucaults

Kritikmodus „nicht mit der tendenziell selbst totalitären Kritikermacht bei Adorno und

Horkheimer identifiziert werden“.

30 | Vgl. dazu auch die Rekonstruktion von Saars Interpretation dieses relationalen Modells

in Die beiden Strategien in Archäologie und Genealogie (Unterabschnitt 4.2.2). Saar löst

die hier beschriebene Ambiguität im Rahmen seines Interpretationsvorschlags anders,

nämlich indem er den formalen Charakter des relationalen Modells betont.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Freiheit als Kritik

nicht ohne Widerstand vorkommen kann. Macht so formal als ein Kräftever-
hältnis zu bestimmen, bedeutet auch, dass es keine machtfreien Orte oder Zei-
ten gibt. Foucault betont die „Allgegenwart der Macht“, und weist darauf hin,
dass „die Machtbeziehungen [...] anderen Typen von Verhältnissen [...] imma-
nent [sind]“ (Foucault 1983b, S. 114f.). Dies ist die These der Immanenz der
Macht; als analytische Heuristik bezeichnet Foucault sie auch als „Regel der
Immanenz“ (ebd., S. 119). Dieser relational-immanenten Konzeption folgend
lehnt Foucault „die Annahme ab, dass die politischen und sozialen Kämpfe [Wi-
derstand, K.S.] den Machtbeziehungen äußerlich sind“ (118) und nimmt die
„Gleichursprünglichkeit von Macht und Widerstand“ (119) an.

Doch nach Lemke bleibt Foucaults „Annahme einer Gleichursprünglichkeit
von Macht und Widerstand [...] völlig unklar“, weil Foucault Subjekte nur
als unterworfene konzipiert und ihnen die Freiheit zum Widerstand abspricht
(119). Die Gleichursprünglichkeit von Macht und Widerstand und das auf ihr
beruhende relational-immanente Machtmodell kann nach Lemke nur kohärent
konzipiert werden, wenn Subjekte Träger_innen des Widerstandes sein kön-
nen. Dafür müsste ihnen aber mehr Handlungsfreiheit zugesprochen werde,
als dies bei Foucaults Analysen der Fall sei. Doch in diesen „erscheint [der
Widerstand] als vollkommen determiniert und als Ferment einer Macht, die
prinzipiell unangreifbar ist, weil sie sich gerade als produktive Aufnahme und
Re-Integration von Kämpfen definiert“ (120).

Ein Symptom dieses Problems mit dem relational-immanenten Machtmo-
dell ist nach Lemke, dass Foucault stellenweise hinter dieses Modell zurück-
fällt. Weil das relational-immanente Machtmodell nicht unter der Annahme
der unterworfenen Subjektivität funktioniert, „bricht Foucault immer wieder
mit dieser mikrophysikalisch-neutralen Fassung seines Machtbegriffs und geht
von ‚Zwischenräumen der Macht‘ aus, die sich den Herrschaftsunterworfenen
eröffnen“ (119, Lemke zitiert Foucault 2005b). Lemke nennt den relational-
immanenten Machtbegriff hier ‚neutral‘, weil er nicht auf einer substantialis-
tischen Trennung zwischen der schlechten Macht und dem guten Widerstand
dagegen beruht, sondern Machtbeziehungen als mit Widerständen zusammen-
gehörige Kräfteverhältnisse konzipiert, weshalb die Unterscheidung eine for-
male und nicht schon eine normative ist, und entsprechend normativ neutral
ist. Aus diesem relationalen Modell bricht Foucault aber aus und greift auf eine

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 87

substantialisierte und normative Unterscheidung von Macht und Widerstand
zurück, bei der beide äußerlich gegenübergestellt sind:31

Mit der abstrakten Gegenüberstellung von Macht und Widerstand
weicht Foucault jedoch von seiner Prämisse ab, Macht ‚strikt rela-
tional‘ zu begreifen. [...] Verfolgt Foucault also auf der einen Seite
ein relationales Modell der Macht, wobei es kein ‚absolutes Außen‘
geben kann, so versucht er auf der anderen Seite, etwas zu finden,
was außerhalb der Machtbeziehungen steht. (119, Lemke zitiert
Foucault 1983b, S. 117, 116)

Dieses außerhalb der Macht Stehende nennt Foucault Plebs oder das Plebeji-
sche. Wie problematisch Foucaults Widerstandsdenken in der genealogischen
Werkphase ist, zeigt sich nach Lemke darin, wie vage Foucault über die Plebs
und das Plebejische schreibt, die den Machtbeziehungen entkommen können
bzw. außerhalb von ihnen stehen sollen. Foucault meinte damit zunächst ei-
ne soziale Gruppe, dann eher „eine zentrifugale Bewegung, eine gegenläufige,
befreite Energie“ (Foucault 2005m, S. 542)32 wobei seine sehr offenen For-
mulierungen Lemke Grund zu der Vermutung geben, dass Foucault sehr wohl
bewusst war, dass dieses Konzept theoretisch defizitär ist (119).33 Die andere
Seite dieses substantialisierten Sprechens ist dieMacht selbst, von der Foucault
nach Lemke oft spricht, als wäre sie eine einheitliche Substanz, die „einen uni-
versellen Herrschaftszusammenhang“ (116) bildet.

31 | Ähnlich kritisiert Norbert Richter die zwei unterschiedlichen und nicht miteinander zu

vereinbarenden „Begriffsstrategien“, die in Der Wille zum Wissen vorkommen: Macht als

Relation undMacht (im Singular, in Großschreibung) als eine „Gesamtkonstellation, [...]

ein quasi-strukturales, aber in sich unhierarchisches Wirkungsgefüge“ (Richter 2005:

Grenzen der Ordnung, S. 112–114, hier S. 112f.). Auch Richter sieht in der Gleichzei-

tigkeit beider Machtbegriffe ein Problem für das Denken von Widerstand: „Eine Macht,

die nur ein Name ist, aber von überall her kommt, alle Beziehungen durchdringt und

selbst die Subjekte des Handelns erzeugt, lässt sich nicht aus den Angeln heben“ (ebd.,

S. 114).

32 | Vgl. auch die frühere Übersetzung: „eine umgepolte Energie, ein Entwischen“ (Foucault

1978, S. 204).

33 | Vgl. dagegen Sonderegger 2014: „Die Arbeit der Kritik“, S. 219f. für eine positivere Ein-

schätzung von Foucaults Rede vom Plebejischen. Zu dieser gelangt Sonderegger, indem

sie das Plebejische mit Foucaults späterem Konzept der kynischen parrhesia analogisiert,

die entgrenzte und alle adressierende Kritik sei.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Freiheit als Kritik

Zusammengefasst: Foucault kritisiert die juridische Macht, allerdings nach
Lemke in Form einer „einfachen Umkehrung“ (111). Diese bringt ihn dazu,
statt wie die juridische Konzeption von Freiheit auszugehen, generelle Unfrei-
heit anzunehmen. Foucault hat zwar einen produktiven, aber dennoch einseitig
repressivenMachtbegriff, durch den er nur die unterwerfende Disziplinarmacht
hervorhebt, und deshalb Subjektivität nur als ein Anhängsel dieser Macht be-
trachtet. Deshalb muss „bei der von Foucault gewählten Konzeptionalisierung
Widerstand immer schon in Machtbeziehungen eingefasst [sein, K.S.], die er
nicht transzendieren kann“ (118). Der Widerstand bleibt so negativ auf die
Macht bezogen, nur von ihr abgeleitet, ohne dass er eigenständig sein könnte.
Ein Symptom dieses Problems des relationalen Machtmodells ist, dass Foucault
stellenweise in ein substantialisiertes Sprechen vom Widerstand der Plebs ge-
gen die Macht ausweicht, das aber den Grundannahmen seiner relationalen
Konzeption zuwiderläuft. Ohne eine Konzipierung von Subjektivität, die für
Freiheit und Widerstand mehr Platz lässt, lässt sich Foucaults Projekt eines
relational-immanenten Machtkonzepts nach Lemke nicht zu Ende führen:

Das zentrale Problem ist also, dass Foucault seinen eigenen Ansatz
der Immanenz und Relationalität von Machtbeziehungen nicht
konsequent zu Ende führt. Aus der richtigen Annahme, dass Kämp-
fe den Machtverhältnissen nicht äußerlich sind, zieht er die falsche
Konsequenz, die Kämpfe an die Macht zu assimilieren. Dabei be-
stünde die theoretische Herausforderung gerade darin, die Span-
nung zwischen Macht und Widerstand aufrechtzuerhalten, um zu
fragen, wie Widerstandspotentiale innerhalb von Machtbeziehun-
gen generiert werden können. (120)

Lemkes These ist, dass Foucault diese Probleme in seiner Arbeit ab 1976 er-
kennt und durch die Einführung des Regierungsbegriffs und die Erweiterung
der Subjektivierung um die Dimension der freien Selbstkonstitution schrittwei-
se behebt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 89

3.3 Gouvernementalität – Die Entwicklung
des Freiheitsproblems der Subjektivierung

3.3.1 Einleitung: Regierung als Lösung der früheren Defizite

Der zweite Teil von Lemkes Monographie ist der Gouvernementalität gewid-
met. Lemke rekonstruiert hier, wie Foucault seinenMachtbegriff vom Kriegsmo-
dell auf das Konzept des Regierens umstellt. Er vertritt die These, dass Foucault
damit das im letzten Abschnitt beschriebene subjekttheoretische Defizit (in der
hier vorgeschlagenen Ausdrucksweise: Freiheitsproblem der Machtdetermina-
tion) löst, dessen Ursache in der negativen und repressiven Kriegskonzeption
von Macht liegt, die einseitig auf die Disziplinarmacht ausgerichtet ist. Lem-
ke zeigt, wie Foucault seine Einschätzung der Disziplinarmacht im Zuge seiner
Analysen des Liberalismus ändert: Foucault sieht sie nicht mehr als einzigen
Machttyp, sondern eingeordnet in vom Liberalismus entwickelte Sicherheits-
technologien, die nicht unterdrücken, sondern Regierung an Freiheit koppeln.
Im Neoliberalismus ändert sich diese Regierung der Freiheit34 dann. Neolibera-
le Regierungstechnologien funktionieren durch eine Subjektivierung, die eine
bestimmte Art von Freiheit zu unternehmerischem Handeln in Subjekten erst
instanziiert. Die Rekonstruktion von Lemkes These zur Gouvernementalität er-
folgt hier in zwei Schritten: Erstens wird der Regierungsbegriff und die libera-
len Sicherheitstechnologien als Abkehr vom einseitigen Fokus auf die Disziplin-
armacht rekonstruiert, um dann zweitens auf die Subjektivierung im Neolibe-
ralismus und ihre Kritik durch die Gouvernementalitätsanalysen einzugehen.
Ein Kommentarabschnitt entwickelt anschließend die These, dass zwar durch
die Umstellung auf den Regierungsbegriff das Freiheitsproblem der Machtde-
termination gelöst wurde, aber in Anbetracht der neoliberalen Subjektivierung
ein anderes Freiheitsproblem sichtbar wird: das Freiheitsproblem der Subjek-
tivierung. Bei der von Foucault und in den sogenannten Gouvernementalitäts-
analysen gewählten Methode ist unklar, wie die neoliberale Freiheit zum un-
ternehmerischen Handeln grundsätzlich getrennt werden kann von einer wi-
derständigen Freiheit.

34 | Vgl. auch die so betitelte Monographie Fach 2003: Die Regierung der Freiheit für eine

Analyse der verschiedenen human- und sozialwissenschaftlichen Diskurse, die den Kern

der liberalen Gouvernementalität ausmachen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 Freiheit als Kritik

3.3.2 Regierung statt Disziplin

Lemke diagnostiziert neben dem „‚subjekttheoretischen‘ Defizit“, durch das
Freiheit und Widerstand nicht kohärent konzipiert werden können, auch ein
„‚strukturtheoretische[s]‘ Defizit“ (30): „die Abwesenheit der Problematik des
Staates“ (120). Wie das subjekttheoretische Defizit, entstünde auch das struk-
turtheoretische Defizit aus Foucaults einseitiger Fokussierung auf die Disziplin-
armacht. Den Fokus auf die Disziplinarmacht führt Lemke – wie im vorherigen
Kapitel beschrieben – zurück auf Foucaults Kritik an dem juridischen Macht-
konzept, die dieser in der Form einer Umkehrung vornehme. Die juridische
Theorie ist auf den Staat fixiert und denkt Macht von ihm ausgehend. Fou-
cault kehrt diese Analyse um, und analysiert die „von unten“ (Foucault 1983b,
S. 115) kommende Disziplinarmacht. Dabei bleibe Foucault aber noch im to-
pischen Bild des oben und unten, und tausche nur die vorher als grundlegend
angenommene juridische Macht gegen die Disziplinarmacht aus, anstatt Macht
als ein Netzwerk zu denken und die beiden Machtarten in eine Beziehung zu
setzen (123). Bei seiner berechtigten Kritik an der juridischen Theorie als zu
staatsfixiert ginge Foucault zu weit und behandle den Staat nur als eine „Ko-
difizierungsinstanz“ (121).35 Dadurch verorte er ihn gar nicht im „mikrophy-
sikalischen Netz von Machtbeziehungen“ (122) sondern behandle ihn nur in
rechtlichen Kategorien, als juridische Macht. Foucault sähe aber die Disziplin
als den grundlegenden Machttyp, und weise der juridischen Macht gar kei-
ne eigenständige Bedeutung zu, weshalb „die mikrophysikalische Analyse den

35 | Eine ganz ähnliche Kritik an Foucaults frühen Machtkonzept entwickelt Hunt (1992:

„Foucault’s Expulsion of Law: Toward a Retrieval“), der Foucault vorwirft, das Recht

reduktionistisch zu behandeln und es mit Souveränität und Repression gleichzusetzen

und der produktiven Disziplinarmacht entgegen zu stellen. Damit schließe Foucault das

Recht und den Aspekt der Legalität aus seinen Studien quasi aus; vgl. ausführlicher Hunt

und Wickham 1994: Foucault and law, vgl. weiterhin Kennedy 1991: „The Stakes of Law

or Hale and Foucault“. Diese „expulsion thesis“ des Rechts wird heute allerdings kriti-

siert, wobei sich die Kritik auf das Gesamtwerk Foucaults und nicht nur auf die Analyse

der Disziplinarmacht stützt, vgl. Golder und Fitzpatrick 2010b: „The Laws of Michel

Foucault“ und Golder und Fitzpatrick 2009: Foucault’s law. Golder und Fitzpatrick be-

haupten gegen die „expulsion thesis“ den „responsiveness approach“, der davon ausgeht,

dass das Recht mit Foucault als kontingent, komplex, offen und responsiv aufgefasst wer-

den sollte, wodurch es als „constituent source of our being-togehter in and as society“

(ebd., S. 3) beschrieben werden könne.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 91

Beitrag des Staates in der Organisation der Machtverhältnisse gar nicht mehr
thematisieren kann, da sie ihn in ihrer Spezifität völlig reduziert“ (121). Zwar
sei es wichtig, die juridische Konzeption zu kritisieren und dem König den Kopf
abzuschlagen, doch danach sei es ebenso wichtig, „zu sehen, wie es kommt,
dass dieser kopflose Körper sich so verhält, als ob er einen Kopf hätte“ (124).
Dafür bräuchte Foucault eine Erklärung für die Beziehung zwischen der mikro-
physikalischen Disziplinarmacht und der makroskopischen, staatlichen Ebene.
Der dafür von Foucault eingesetzte Begriff der Strategie, der „die ‚Lücke‘ zwi-
schen Mikro- und Makrobene schließen soll“ (124) erklärt „allerdings nichts –
er bleibt vielmehr selbst erklärungsbedürftig“ (124). Dieses Problem liegt nach
Lemke an der Machtanalyse unter der Hypothese Nietzsches, die die Versteti-
gung von Machtverhältnissen nicht analysieren kann, weil sie kein Konzept der
dafür notwendigen Kategorie des Konsens hat, insofern sie überall Kampf und
Krieg sieht (125).36

Lemke diagnostiziert die beiden Defizite, das subjekt- und das strukturtheo-
retische, in Foucaults Arbeiten bis 1976. Seine These ist dabei, dass Foucaults
„doppelte Themenverlagerung“ nach Überwachen und Strafen – die Arbeit an
einer Genealogie des Staates und an einer bis in die griechische Antike zu-
rückgehenden Geschichte der Sexualität – „eine Reaktion auf [diese] Probleme
und Einwände [ist], die seine früheren Arbeiten provoziert haben“ (126). Im
Zentrum dieser Entwicklung steht der Begriff der Regierung, der nach Lem-
ke beide Defizite löst, indem er ihre Themen, Subjekt und Staat, aufeinander

36 | Lemkes Erläuterung der Notwendigkeit eines Konzepts von Konsens erstaunt an dieser

Stelle, da Foucaults Analyse der Regierung, die nach Lemke dieses Problem ja zu lösen

vermag, ohne eine Konzeption von Konsens auskommt. Lemke kommt auf die hier fest-

gestellte Notwendigkeit eines Konzept von Konsens (und Konfliktregulation) im Verlauf

seiner Argumentation nur zurück, um die festzustellen, dass Foucaults Arbeiten zur Ethik

nicht als ein neues politisches Denken verstanden werden können, siehe auch S. 132.

Durch die in Regierungstranszendenz oder Regierungsimmanenz (Unterabschnitt 3.4.7)

vorgeschlagene Beschreibung von Lemkes Lesart als regierungstranszendierend wird er-

läutert, wieso Lemkes Konzeption keine normative Differenzierung von Regierung, mit

der Konsens konzeptionalisiert werden könnte, zulässt. Allen hingegen macht die These,

dass ein Konzept von Autonomie und Konsens notwendig ist, um die sozialtheoretischen

Probleme Foucaults zu lösen, zu ihrem Ausgangspunkt und zieht daraus die Konsequenz,

über Foucault hinauszugehen und eine Synthese zwischen ihm und Habermas zu erar-

beiten, vgl. Allen 2008: The Politics of Our Selves, siehe Foucault ist nicht genug. Amy Allen

und die Möglichkeit freiheitlicher Institutionen (Kapitel 6).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 Freiheit als Kritik

bezieht (151). Lemke behauptet, dass die beiden zunächst getrennt scheinen-
den Projekte der Genealogie des Staates und der Geschichte der Sexualität in
einem Ergänzungsverhältnis stehen. Sie bilden die zwei notwendigen und auf-
einander verweisenden Seiten der Lösung der vorherigen Defizite und seien
durch den Regierungsbegriff verbunden (126, 257). Um diese These zu bele-
gen, untersucht Lemke im zweiten Teil der Monographie die Genealogie des
Staates und die Entwicklung des Regierungsbegriffs und rekonstruiert sie als
eine Lösung des strukturtheoretischen Defizits und als Grundlage der Lösung
des subjekttheoretischen Defizits. Im dritten Teil vertieft Lemke dann seine Dis-
kussion der Lösung des subjekttheoretischen Defizits, indem er die Bände zwei
und drei der Geschichte der Sexualität und andere Texte des Spätwerks in Hin-
blick auf Foucaults Freiheits- und Widerstandsbegriff rekonstruiert.

Der Vorteil des Regierungsbegriffs ist nach Lemke, dass er es erlaubt „Sub-
jektivierung und Staatsformierung nicht als zwei voneinander unabhängige
Prozesse [zu] betrachte[n], sondern sie unter einer einheitlichen analytischen
Perspektive [zu] untersuch[en]“ (151). Er erlaubt es, „politisch-rechtliche In-
stitutionalisierungsformen in ihrer Beziehung zu historischen Subjektivierungs-
modi zu analysieren, ohne die einen auf die anderen zu reduzieren“ (152). Die
beiden zunächst getrennten Probleme der Subjektivität und des Staates wer-
den nach Lemke also gelöst, indem sie durch einen Begriff aufeinander bezo-
gen werden. Foucaults Geschichte des modernen Staates, aus der er den Regie-
rungsbegriff entwickelt, zeigt, dass Regierung über die Freiheit der Subjekte
funktioniert, weshalb die „‚Freiheit‘ der Subjekte und die ‚Macht‘ des Staates
[...] einander nicht äußerlich [sind], sondern konstitutiv aufeinander bezogen“
(152). Das strukturtheoretische Defizit wird gelöst, weil der Regierungsbegriff
klarer macht, wie auf der staatlichen Ebene Macht ausgeübt wird, ohne dafür
in ein juridisches Modell zurückzufallen: nämlich über die Subjektivierung der
Individuen. Die Grundlage für die Lösung des subjekttheoretischen Defizits be-
steht darin, dass die Subjektivierung, durch die staatlicheMacht ausgeübt wird,
nicht nur als Unterwerfung unter die Disziplinarmacht konzipiert ist, sondern
auch als Freiheit produzierend. Foucaults Fokussierung auf Disziplinarmacht
ist nach Lemkes Rekonstruktion der Grund für beide Probleme, und die Ab-
kehr von dieser Fokussierung durch den Regierungsbegriff ihre Lösung.37

37 | Im Gegensatz zur heute weit verbreiteten und unter anderem von Fraser (2004: „Von der

Disziplinierung zur Flexibilisierung?“) formulierten These, der Disziplinbegriff sei über-

holt, betont Stehr (2007: „Normierungs- und Normalisierungsschübe - Zur Aktualität

des Foucaultschen Disziplinbegriffes“) seine Aktualität und Nützlichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 93

Um Lemkes These besser zu verstehen, ist es hilfreich, nachzuvollziehen,
auf welche Textstellen sich Lemke bezieht und wie Foucault dort Regierung
charakterisiert. Foucault entwickelt den Begriff der Regierung und der Gou-
vernementalität in den beiden Vorlesungensreihen zur Geschichte der Gouver-
nementalität von 1978 und 1979.38 Der Begriff „Regierung“ bezeichnet dort
einen Machttypus, der auf die Bevölkerung ausgerichtet ist, während der Be-
griff „Gouvernementalität“ weiter gefasst ist.

Mit diesem Wort ‚Gouvernementalität‘ möchte ich drei Dringe sa-
gen: Ich verstehe unter ‚Gouvernementalität‘ die aus Institutionen,
den Vorgängen, Analysen und Reflexionen, den Berechnungen und
den Taktiken gebildete Gesamtheit, welche es erlauben, diese recht
spezifische, wenn auch sehr komplexe Form der Macht auszuüben,
die als Hauptzielscheibe die Bevölkerung, als wichtigste Wissens-
form die politische Ökonomie und als wesentliches technisches In-
strument die Sicherheitsdispositive hat. Zweitens verstehe ich un-
ter ‚Gouvernementalität‘ die Tendenz oder die Kraftlinie, die im
gesamten Abendland unablässig und seit sehr langer Zeit zur Vor-
anstellung dieses Machttypus geführt hat, den man über allen an-
deren hinaus die ‚Regierung‘ nennen kann: Souveränität, Disziplin,
und die einerseits die Entwicklung einer ganzen Serie spezifischer
Regierungsapparate [und andererseits] die Entwicklung einer gan-
zen Serie vonWissensarten nach sich gezogen hat. Schließlich den-
ke ich, daß man unter ‚Gouvernementalität‘ den Vorgang oder viel-
mehr das Ergebnis des Vorgangs verstehen sollte, durch den der
mittelalterliche Staat der Gerichtsbarkeit, der im 15. Jh. und im
16. Jh. zum Verwaltungsstaat wurde, sich nach und nach ‚gouver-
nementalisiert‘ hat. [...] Das, was es für unsere Modernität, das
heißt für unsere Aktualität anWichtigem gibt, ist also nicht die Ver-
staatlichung der Gesellschaft, sondern das, was ich eher die ‚Gou-
vernementalisierung‘ des Staat nennen würde. (Foucault 2004b, S.
162f.)

Gouvernementalität bezeichnet dieser Definition nach erstens Regierung als
Machttyp selbst, mitsamt seinen Wissensformen und Instrumenten. Zweitens
bezeichnet Gouvernementalität die historische Tendenz und Entwicklung in

38 | Foucault 2004a: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung und Foucault 2006a: Die Geburt der

Biopolitik.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 Freiheit als Kritik

westlichen Gesellschaften, durch die dieser Machttyp immer wichtiger wird.
Drittens bezeichnet Gouvernementalität das Ergebnis dieser Entwicklung, den
heutigen Zustand der westlichen Gesellschaften, in denen Macht vorrangig als
Regierung ausgeübt wird. Der Begriff „Gouvernementalität“ ist weiter als „Re-
gierung“, und „Regierung“ weiter als „Bio-Macht“. Zwar haben Bio-Macht und
Regierung beide die Bevölkerung zum Objekt, doch die Bio-Macht ist eine his-
torisch spätere und spezifische Form der Regulierung der Bevölkerung unter
Rückgriff auf moderneWissensarten, wie Biologie und Statistik.39 Der entschei-
dende Unterschied zwischen Foucaults Regierungsanalysen und seinen mikro-
physikalischen Machtanalysen ist nach Lemke der Untersuchungsgegenstand.
Während in der mikrophysikalischen Analyse Praktiken und Machttechnologi-
en imMittelpunkt standen, analysiert Foucault die Regierung als eine politische
Rationalität, als ein Programm, das auf bestimmte Probleme reagiert, die die
politische Steuerung der Gemeinschaft betreffen (146). Vor allem sind es „Öko-
nomen, Moralphilosophen, Polizeitheoretiker, Philanthropen“ (147), die solche
Programme erarbeiten, die darauf ausgerichtet sind, politische Lösungsstrate-
gien für identifizierte Probleme anzubieten, die in politische Technologien um-
gesetzt zu werden können. Darunter sind Apparate, Verfahren, Institutionen,
Rechtsformen etc. zu verstehen, die es erlauben sollen, die Subjekte einer po-
litischen Rationalität entsprechend zu regieren“ (147).

Die zweite Definition von Gouvernementalität als einer historischen Ten-
denz zeigt, dass der Regierungsbegriff nicht statisch ist, sondern sich histo-
risch wandelt. Der Gegenstand von Foucaults Vorlesungsreihe über die Gou-
vernementalität ist diese historische Wandlung, an deren Ende die Regierung
als bzw. durch Bio-Macht steht. Lemke betont insbesondere eine These Fou-
caults zur Geschichte der modernen Staatlichkeit:40 Sie ist „das Ergebnis einer

39 | Das Konzept der Bio-Macht bzw. Bio-Politik hat sich als enorm für Anschlussforschungen

erwiesen; siehe für Schlaglichter auf den aktuellen Stand der Diskussionen Prozorov und

Rentea (Hrsg.) 2017: The Routledge handbook of biopolitics.

40 | Vgl. Ronge (2015: Das Adam-Smith-Projekt, S. 46), der Lemkes Engführung der Gouver-

nementalität mit der Lösung des „strukturtheoretischen [...] Defizits“ (30) kritisiert. Die

Vorlesungen seien keine Genealogie des modernen Staates, wie Lemke behauptet, son-

dern des Liberalismus. Ronges Studie leistet eine genaue und kritische Rekonstruktion

des Begriffs der Gouvernementalität und Foucaults Projekts der Analyse des Liberalis-

mus (Ronge 2015, S. 33–118) und schlägt, informiert durch Foucaults Rahmen, einen

neuen Umgang mit dem ‚Adam-Smith-Problem‘ vor. Dabei behebt er eine „Leerstelle“

sowohl bei Foucault als auch bei den nach ihm entstandenen Gouvernementalitätsana-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 95

komplexen Verbindung von ‚politischer‘ und ‚pastoraler‘ Macht. Während sich
Erstere von der antiken Polis herleitet und um Recht, Universalität, Öffentlich-
keit, etc. organisiert ist, ist letztere eine christlich-religiöse Konzeption, in deren
Mittelpunkt die umfassende Führung der Einzelexistenzen steht“ (152). In der
christlichen Pastoralmacht wurden die Führungstechniken von Individuen ent-
wickelt, auf denen der moderne Kapitalismus und der moderne Staat aufbauen.
Dabei spielt insbesondere die Entwicklung der Polizei und der Polizeiwissen-
schaft im 17. und 18. Jh. eine wichtige Rolle. Die Polizei ist eine Regierungsra-
tionalität und -technologie, die gute Ordnung herstellen soll, um den Stand des
Staates gegenüber anderen Staaten und die Wohlfahrt der Individuen im Staat
zu verbessern. Sie ‚entdeckt‘ die Bevölkerung als das wissenschaftliche Objekt
und Element der staatlichen Politik – hier verortet Foucault die Anfänge der
Bio-Macht (164ff.).41

Lemke rekonstruiert Foucaults Geschichte der Gouvernementalitätmit einem
Fokus auf folgende Aspekte. Der Liberalismus entwickelt die Regierungsratio-
nalität der Polizei weiter und gründet das Regierungshandeln auf die freie und
natürliche Rationalität der Bürger. Dabei nimmt der Liberalismus Freiheit42 we-
niger als Ausgangspunkt, als dass er sie produziert; die Freiheit ist der Effekt
des Liberalismus. Das Besondere des Liberalismus ist, dass Individuen nicht
nur Objekt der Regierung sind, sondern ihr „notwendiger (freiwilliger) Part-
ner oder ‚Komplize‘“ (173). Die liberale Regierungsrationalität orientiert ihr
Handeln am als natürlich angenommenen Markt (Foucault 2006d). Der Markt
wiederum basiert auf der (freien) ökonomischen Rationalität der Individuen.

lysen: „das ungelöste Rätsel der liberalen Subjektivierungspraktiken im 18. Jahrhundert“

(ebd., S. 35).

41 | Vgl. Foucaults Darstellung der Verbindung von der christlichen Pastoralmacht und der

modernen, gleichzeitig totalisierenden und individualisierenden Regierungsrationalität

in Foucault 2005p: „‚Omnes et singulatim‘: Zu einer Kritik der politischen Vernunft“. Sie-

he auch die erst seit kurzem zugänglichen Arbeiten Foucaults zum frühen Christentum,

in denen er sich christlichen Problematisierungen und Praktiken, wie der Gewissensprü-

fung und dem Ablegen von Bekenntnissen, in großer Ausführlichkeit widmet: Foucault

2014a: Die Regierung der Lebenden, Foucault 2014: Wrong-doing, truth-telling, Foucault

2017: Dire vrai sur soi-même und Foucault 2018: Les aveux de la chair.

42 | Dieser Abschnitt ist eine Zusammenfassung von Foucaults Genealogie des liberalen Ver-

ständnisses von Freiheit, die Lemkes Perspektive folgt. Weil Foucault Spannungen im li-

beralen Regierungsprogramm beschreibt, ist auch die Verwendung des Freiheitsbegriffs

in diesem Textabschnitt wenig systematisch.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 Freiheit als Kritik

DemMarkt gemäß zu regieren, heißt für den Liberalismus deshalb, der Freiheit
der Individuen (zum ökonomischen Handeln) gemäß zu regieren. Dies bedeu-
tet, Freiheit nur dann einzuschränken, wenn es unbedingt nötig ist. Die liberale
Regierung führt zum ersten Mal ein „‚kritisches‘ Prinzip“ (174), eine „Selbstbe-
schränkung als inneres Prinzip“ (175) ein. Regierung steht dadurch generell in
Frage und muss gerechtfertigt werden, indem ihre Nützlichkeit nachgewiesen
wird. Die Nützlichkeit der Regierung wird daran gemessen, wie gut sie für den
Markt ist, weshalb sie sich an die Natürlichkeit des Marktes und der Bevölke-
rung orientiert. Dies ist eine Abkehr Beurteilung der Regierung durch rechtliche
Kategorien, wie sie im für den Machttyp der Souveränität43 kennzeichnend ist.
In Adam Smiths Rede von der unsichtbaren Hand wird die liberale Auffassung
deutlich, dass die Ökonomie nicht total überblickt und daher auch nicht zen-
tral gesteuert werden kann, wie noch die Merkantilisten dachten. Deshalb gibt
der liberale Staat nicht der Ökonomie sein Gesetz vor, sondern regiert nach
den Gesetzen der Ökonomie (175–178). Wie die Natur des Marktes und der
rationalen Individuen verstanden wird, hängt allerdings von der Regierung ab.
Deshalb ist die liberale Regierung gar nicht so zurückhaltend, wie sie sich be-
schreibt, sondern vielmehr intervenierend. „Es ist [...] gerade die Natürlichkeit
der Phänomene, die eine Reihe bis dahin unbekannter Interventionsmöglich-
keiten eröffnet, [...] ‚laisser-faire‘, ‚anspornen‘ und ‚anreizen‘ werden wichtiger
als reglementieren, verordnen und herrschen“ (184). Freiheit wird von der libe-
ralen Regierung erst „‚fabriziert‘ oder ‚produziert‘“ (186), indem sie die Markt-
teilnehmer durch solche Interventionen zu ihrem (natürlichen und richtigen)
Gebrauch anregt und indem sie die Bedingungen organisiert, unter denenMen-
schen in dieser Art frei sein können, beispielsweise durch die Einrichtung der
Rahmenbedingungen des Markthandelns.

Foucault nennt die Regulierungsmechanismen des Liberalismus die „Dispo-
sitive der Sicherheit“ (184) oder „Sicherheitsmechanismen“ (188), weil es ihre
Aufgabe ist, „die ‚natürlichen‘ Mechanismen so einzufassen, dass sie in ihrer
Natürlichkeit spielen können, ohne Schaden zu nehmen“ (184). Freiheit und
Sicherheit gehen im Liberalismus zusammen, weil die Produktion der Freiheit
schon so eingerichtet sein soll, dass „Individuum und Kollektiv möglichst wenig

43 | Souveränität ist derjenige Machttyp, den Foucault historisch vor der Disziplin und der

Biopolitik verortet. Die Souveränität ist diejenige Art von Macht, die mit dem von Fou-

cault kritisierten juridischenMachtkonzept noch beschrieben werden kann, vgl. Foucault

1999c: „Vorlesung vom 14. Januar 1976“ und Foucault 1999d: „Vorlesung vom 21. Ja-

nuar 1976“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 97

Gefahren ausgesetzt werden“ (187).44 Die Produktion von Freiheit ist deshalb
nicht Regulierungslosigkeit, sondern Freiheit ist nur durch den Liberalismus
operationalisierbar, wenn ein ganz bestimmter, regulierter Gebrauch von ihr
gemacht wird. Der Liberalismus beruhe deshalb auf einer Spannung zwischen
Freiheit und Sicherheit: Er produziert Freiheit, gefährdet sie aber durch ihre
(einschränkende) Regulierung.

Lemke hebt an Foucaults Analyse der Sicherheitsmechanismen eine Um-
stellung des machttheoretischen Instrumentariums hervor, die zur Lösung des
subjekttheoretischen Defizits beiträgt. In Lemkes Analyse ist der Grund für das
subjekttheoretische Defizit, dass Foucault ein repressives und negatives Macht-
modell anwendet, das nur auf die Analyse der Disziplinarmacht ausgerichtet ist,
weshalb er Macht nur als Unterwerfung beschreibt. Dies ändert sich in der Ana-
lyse der Sicherheitstechnologien, durch die Foucault zu einer Neubewertung
der Disziplinarmacht komme. Foucault sehe die Disziplinarmacht nun vollstän-
dig als in einem negativ-juridischen Machtkonzept verortet, das die Produkti-
vität der Macht nicht erfassen könne.

Foucault bemerkt in seiner Auseinandersetzung mit den ‚Disposi-
tiven der Sicherheit‘, dass die Kritik an der juridischen Konzeption
der Macht und der Negativität ihres Machtbegriffs auch auf die
Disziplinarmechanismen zutrifft, anhand derer er einmal die ‚Pro-
duktivität‘ der Macht aufzeigen wollte. [...] Im Vergleich zu den
‚Dispositiven der Sicherheit‘ erscheint die Disziplin ihm jetzt als ei-
ne eigentümlich ‚unökonomische‘ und ‚archaische‘ Form derMacht.
(191)

Während Foucault in den Arbeiten um Überwachen und Strafen die produkti-
ve Disziplin mit dem repressiven Recht kontrastierte, verläuft nach Lemke „die
neue Demarkationslinie“ (191) nun zwischen repressiver Disziplin und repres-
sivem Recht auf der einen Seite und produktiven Sicherheitsmechanismen auf
der anderen Seite (191). An diese machttheoretische Verschiebung schließt

44 | Vgl. Krasmann und Opitz 2007: „Regierung und Exklusion“ für eine Analyse zeitgenös-

sischer Inklusions- und Exklusionsmechanismen im Anschluss an Foucaults Konzept der

Sicherheit. Durch die mit Rancière und Luhmann thematisierte Inklusion/Exklusion als

Operation der Gouvernementalität versuchen die Autoren, zu erklären, wie Widerstand

möglich ist (er entstehe dann, wenn die Exklusion zu stark werde) – eine Frage, von der

sie zu Recht konstatieren, dass sie in den Gouvernementatlitätsanalysen unterbelichtet

bliebe.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 Freiheit als Kritik

Foucault nach Lemke eine politische bzw. gegenwartskritische These an: Die
zeitgenössische Gesellschaft ist weniger eine Disziplinargesellschaft (wie vor-
her angenommen), sondern eher eine Sicherheits- und Kontrollgesellschaft.45

Diese Modifikation – die Einführung der Regierung, und damit das Aufgeben
der alleinigen Fokussierung auf die Disziplinarmacht – bietet also insofern die
Grundlage zur Lösung des subjekttheoretischen Defizits, als die Erkenntnis,
dass die Regierung auf der Freiheit von Individuen beruhe, verdeutlicht, dass
eben diese Individuen nicht einfach nur unterworfen und konditioniert sind. Ih-
re Freiheit steht vielmehr in einem komplexen Wechselspiel der gegenseitigen
Anpassung mit der Regierung.

3.3.3 Subjektivierung imNeoliberalismus

Die Regierung durch Freiheit ändert sich im Neoliberalismus, der mit der Krise
des keynesianischenModells Anfang der 1970er Jahre beginnt.46 Entscheidend
ist dabei nach Lemke eine Änderung der Auffassung von Natürlichkeit, die zu
anderen Subjektivierungsformen führt. Der klassische Liberalismus ging von ei-
ner freien und ökonomischen Natur des Menschen und des Marktes aus, an die
sich die Regierung anpassen musste. Der Neoliberalismus nimmt an, dass es gar

45 | Dabei löse die Regierung die historisch vorgängigen Machtarten juridische Souveräni-

tät und Disziplin nicht ab, sondern integriere sie in einem „Dreieck [...]: Souveränität,

Disziplin und gouvernementale Verwaltung“ (Foucault 2004b, S. 161). Bezüglich der

Kontrollgesellschaft verweist Lemke auch auf Deleuzes kurzen aber visionären Text De-

leuze 1993: „Postskriptum über die Kontrollgesellschaften“.

46 | Lemke versucht, die historische Entwicklung, die zum Neoliberalismus geführt hat, ‚voll-

ständig‘ zu rekonstruieren. Sie verläuft über die Entwicklung einer Versicherungsgesell-

schaft, die als Reaktion auf die soziale Frage im Industriezeitalter entstand und mit der

Krise des keynesianischen Modells in den 70ern endete. Foucault selbst hat nicht zur

Versicherungsgesellschaft gearbeitet, aber andere Autoren, die seinem Gouvernemen-

talitätsansatz folgen, wie François Ewald, Pasquale Pasquino und Jacques Donzelot, auf

die sich Lemke bezieht. Lemkes Erzählung der historischen Entwicklung (195–238) wird

hier nicht wiedergegeben, weil für das systematische Interesse an einer Problematisie-

rung von Freiheit allein die Veränderung durch die neoliberale Subjektivierung relevant

ist. Vgl. für eine weitere, locker an Foucault anschließende Analyse der Entwicklung des

Neoliberalismus auch Frasers Erläuterung der Differenz zwischen Disziplin im Fordis-

mus und Flexibilisierung im Postfordismus, Fraser 2004: „Von der Disziplinierung zur

Flexibilisierung?“

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 99

keine natürliche Veranlagung zum ökonomischen Handeln und gar keinen na-
türlichen Markt gibt (der sich einfach durch die Abwesenheit von Regulierung
einstellt), sondern dass beide das Ergebnis einer politischen Intervention sind.
Die Freiheit des ökonomischen Handelns ist innerhalb dieses Antinaturalismus
etwas, das hergestellt, das „künstlich arrangiert[...]“ werden muss.

Zwar bindet auch der Neoliberalismus die Rationalität der Regie-
rung an das rationale Handeln der Individuen, sein Bezugspunkt ist
jedoch nicht mehr eine gegebene menschliche Natur, sondern ein
künstlich hergestellter Verhaltensstil. Der Neoliberalismus sucht
das rationale Prinzip für die Regierung und die Begrenzung des
Regierungshandelns nicht mehr in einer natürlichen Freiheit, die
es zu respektieren gilt, sondern findet es in einer künstlich arran-
gierten Freiheit: in dem unternehmerischen und konkurrenziellen
Verhalten der ökonomisch-rationalen Individuen. (241f.)

Foucault analysiert am Ende seiner Vorlesungsreihe den deutschen Ordolibe-
ralismus47 und den amerikanischen Neoliberalismus48 als zwei Regierungs-
rationalitäten, die diese Denaturalisierung trotz ihrer Differenzen teilen. Für
die Ordoliberalen ist der Markt keine natürliche Realität, deren Gesetzlichkeit
die Regierung beachten muss, sondern der Kapitalismus muss aktiv politisch-
institutionell konstruiert werden (243–245). Ein wichtiges Element dieser Ord-
nungspolitik ist die „Vervielfachung und Ausweitung der Unternehmensform
innerhalb des Gesellschaftskörpers. Diese Verallgemeinerung hat [...] die Funk-
tion, aus den ökonomischen Mechanismen von Angebot und Nachfrage, Kon-
kurrenz etc. ein Modell für die sozialen Beziehungen insgesamt zu machen“
(246). Dabei sollten Negativeffekte der Ökonomisierung von einer (nichtöko-
nomischen) Vitalpolitik abgeschwächt werden. Der Neoliberalismus der Chica-
goer Schule ist bei der „Generalisierung der ökonomischen Form“ (248) noch
radikaler, weil er alle Bereiche des Sozialen, inklusive des Staates, ökonomisch
konzeptualisiert. Voraussetzung dafür ist eine „epistemologische Verschiebung“
(248), die den Gegenstandsbereich der Ökonomie erweitert. Diese epistemolo-
gische Verschiebung ist nicht nur eine Veränderung der Analyse, sondern hat
auch „Programm-Charakter“ (248), insofern die Chicagoer Schule mit ihm die

47 | Siehe die Vorlesungen Foucault 2006e, Foucault 2006f, Foucault 2006g und Foucault

2006h.

48 | Siehe die Vorlesungen Foucault 2006j, Foucault 2006b und Foucault 2006c.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 Freiheit als Kritik

Forderung begründet, alle gesellschaftlichen Bereiche, auch solche, die einer
explizit nicht-ökonomischen Logik folgten, ökonomisch zu strukturieren.

Die Generalisierung der ökonomischen Form betrifft auch die Subjektkon-
zeption der neoliberalen Regierungsrationalität und die Subjektivierung durch
ihre Regierungstechnologien. Subjekte werden von der Chicagoer Schule als
Humankapital betrachtet, das in erster Linie aus erworbenen Fähigkeiten ent-
steht, in die investiert werden kann, um sie zu verbessern. Subjekte werden
damit grundsätzlich als veränderbar, und zwar durch eigene geplante Hand-
lungen veränderbar, konzipiert. Diese Möglichkeit kommt nach Lemke und
den Autor_innen der Gouvernementalitätsanalysen im Neoliberalismus einer
Pflicht gleich.49 Die Subjektkonzeption erlaubt es dem Neoliberalismus, Sub-
jekte, auch Arbeitnehmer_innen, als „Unternehmer ihrer selbst“ zu betrachten
und zu behandeln, was diese verpflichtet, eigenverantwortlich zu handeln.

Die Arbeitenden erscheinen in dieser Konzeption nicht mehr als ab-
hängig Beschäftigte eines Unternehmens, sondern werden zu au-
tonomen Unternehmern, die eigenverantwortlich Investitionsent-
scheidungen fällen und auf die Produktion eines Mehrwerts abzie-
len: Unternehmer ihrer selbst. (250)

49 | Vgl. zur mittlerweise unüberblickbaren Debatte der Gouvernementalitätsanalysen die

Beschreibung des Forschungsprogramms in Bröckling, Krasmann und Lemke 2004b:

„Gouvernementalität, Neoliberalismus und Selbsttechnologien“ und mit einem aktuel-

len Überblick zur Debatte in Bröckling, Krasmann und Lemke 2011a: „From Foucault’s

Lectures at the Collège de France to Studies of Governmentality: An Introduction“ sowie

die anderen Beiträge in Bröckling, Krasmann und Lemke (Hrsg.) 2004: Gouvernementa-

lität der Gegenwart, und grundlegend Rose und Miller 1992: „Political power beyond the

State: problematics of government“ und Dean 1999: Governmentality, sowie die Beiträ-

ge in Burchell u. a. (Hrsg.) 1991: The Foucault effect, Barry, Osborne und Rose (Hrsg.)

1996: Foucault and political reason und Krasmann und Volkmer (Hrsg.) 2007: Michel

Foucaults "Geschichte der Gouvernementalität" in den Sozialwissenschaften. Kritische Zwi-

schenbilanzen der Debatte sind bei Lemke 2000: „Neoliberalismus, Staat und Selbst-

technologien“ und Osborne 2001: „Techniken und Subjekte: Von den ‚Governmentality

Studies‘ zu den ‚Studiues of Governmentality‘“ zu finden. Eine Mischung aus Methoden-

reflexion und aktuellen Fallstudien in unterschiedlichen Politikbereichen ist in den Sam-

melbänden Angermüller und van Dyk (Hrsg.) 2010: Diskursanalyse meets Gouvernemen-

talitätsforschung und Bröckling, Krasmann und Lemke (Hrsg.) 2011: Governmentality,

sowie aktueller Vasilache (Hrsg.) 2014: Gouvernementalität, Staat und Weltgesellschaft

und Bargetz, Ludwig und Sauer (Hrsg.) 2015: Gouvernementalität und Geschlecht.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 101

Unternehmer seiner selbst zu sein, heißt, für sich selbst verantwortlich zu sein.
Der Neoliberalismus verschiebt den gesellschaftlichen Umgang mit Verantwor-
tung: Kollektive Verantwortungsübernahme durch Versicherungstechnologien
wie dem Wohlfahrtsstaat wird zurückgedrängt, während individuelle Verant-
wortungsübernahme gefördert und gefordert wird. Diese Subjektkonzeption
ist die Grundlage für eine völlige Veränderung der Kontrollmechanismen: An-
statt „unerwünschte Elemente“ (255) herauszutrennen (wie bei der Bio-Politik)
oder zu integrieren (wie in der Versicherungsgesellschaft), „versuchen [die
neuen Formen von Kontrolle], den Individuen verschiedene soziale Schicksa-
le zuzuweisen, die mit ihrer Fähigkeit in Einklang stehen, den Erfordernissen
des Wettbewerbs und des Profits standzuhalten“ (255).50

Der Neoliberalismus stellt nicht einfach fest, dass Menschen Unternehmer
ihrer selbst sind, sondern „ermutigt die Individuen“ (254), solche zu werden.
Dies ermöglicht der Neoliberalismus durch „die Entwicklung von interventio-
nistischen Technologien [...], die Individuen führen und anleiten, ohne für sie
verantwortlich zu sein“ (254). Im Mittelpunkt dieser Führung der Individuen
steht nicht äußere Autorität, sondern die ‚autonomen‘ Selbstregulierungskapa-
zitäten der Individuen selbst. „Die ‚autonome‘ Subjektivität der produzierenden
Individuen bildet kein Hindernis mehr für den ökonomischen Erfolg, sondern
ist dessen Grundlage. ‚Selbstbestimmung‘ ist eine zentrale ökonomische Res-
source und ein Produktionsfaktor. Dies bedeutet, dass es aus Unternehmensper-
spektive immer weniger nötig ist, eine Einschränkung der individuellen Freiheit
vorzunehmen, da Arbeit ein wesentliches Element auf dem Weg zur ‚Selbst-
verwirklichung‘ ist“ (256). Den Individuen wird größere Flexibilität und mehr
Freiheit erlaubt, weil „die Transformation der Produktionsstrukturen [...] nur
unter der Bedingung möglich [ist], dass die Individuen ihre Beziehung zu sich

50 | Dabei ist der Neoliberalismus aber nicht nur ein den Menschen vorgesetztes Regierungs-

programm, sondern er reagiert nach Lemke auch auf „eine verstärkte ‚Nachfrage‘ nach

individuellen Gestaltungsspielräumen und Autonomiebestrebungen mit einem ‚Angebot‘

an Individuen und Kollektive, sich aktiv an der Lösung von bestimmten Problemen zu

beteiligen, die bis dahin in die Zuständigkeit von spezialisierten Staatsapparaten fielen“

(254). Der Preis für diese Autonomisierung sei wiederum die Forderung nach Übernah-

me von Verantwortung durch diese Individuen und Kollektive, durch die Wohlfahrtsan-

sprüche zurückgedrängt werden. Der Neoliberalismus kreiert „neue Freiheiten, indem er

prinzipiell alles gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen überlässt“, doch nur solange

sich „diese Verhandlungen allein auf dem Boden von Kosten-Nutzen-Kalkülen bewegen“

(254).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 Freiheit als Kritik

selbst und zur Arbeit ‚optimieren‘“ (256). Alte Differenzen, wie die zwischen
Arbeit und Freizeit, zerfließen, Kreativität und selbst Abweichung werden zu
Humankapital, das produktiv eingesetzt wird.51

Die Analyse der neoliberalen Regierung eröffnet nach Lemke ein im Gegen-
satz zur Analyse der Disziplinarmacht völlig verändertes Problemfeld. Nicht
mehr „rigide Regelungsmechanismen“, sondern „Selbstregulationsmechanis-
men“ sind als die Regierungstechnologie der Gegenwart ausgewiesen. Deshalb,
so Lemke, „ist es für die politische Analyse unverzichtbar, jene Steuerungska-
pazitäten eines ‚autonomen Individuums‘ und ihre Kopplung an Formen po-
litischer Herrschaft und ökonomischer Ausbeutung zum Gegentand der Un-
tersuchung zu machen“ (256). Genau dies leiste Foucault in seinen Analysen
der Gouvernementalität und die Autor_innen der Gouvernementalitätsanaly-
sen nach ihm. Diese Analysen zeigen, dass sich das Problem der „widerständi-
gen Subjektivität“ (256) anders stellt, als im Rahmen von Lemkes Rekonstruk-
tion des subjekttheoretischen Defizits:

Gerade weil der Neoliberalismus nicht nur eine neue Form des So-
zialen, sondern auch eine neue (‚autonome‘) Subjektivität ‚erfin-
det‘ und darauf zielt, diese Subjektivität mit politischen Impera-
tiven auszustatten, stellt sich das Problem einer ‚widerständigen
Subjektivität‘, die diese Anforderungen und Zumutungen zurück-
weist. (256)

Das Problem ist jetzt nicht mehr eine Sozialtheorie, die Subjekte als durch
Macht unterworfen beschreibt und innerhalb dieser Beschreibung gar keinen
Raum für Freiheit lässt, sondern dass Freiheit selbst Teil einer Regierungstech-
nologie ist, wodurch neue und erweiterte Zugriffsmöglichkeiten auf Individuen
entstehen.52 Lemkes übergeordnete Interpretationsthese zum Ergänzungsver-
hältnis von Foucaults Studien zur Gouvernementalität und der Geschichte der

51 | Siehe dazu exemplarisch die Beschreibungen von neoliberalen Regierungstechnologien

und der kaum erfolgreichen ‚Widerständigkeit‘ dagegen in Bröckling 2004: „Totale Mo-

bilmachung“, Heiter 2008: „‚... nicht dermaßen regiert zu werden.‘“ und Kastner 2008:

„(Was heißt) Gegen-Verhalten im Neoliberalismus“.

52 | Eine optimistischere Einschätzung vertritt Bonnafous-Boucher (2009: „The Concept Of

Subjectivation“), die der Auffassung ist, dass das Resultat der Subjektivierung im Li-

beralismus eine undeterminierte und freie Singularität ist, die mithin zu tatsächlicher

Freiheit führt. Wie das funktioniert, bleibt allerdings völlig unklar. Noch liberalismus-

freundlicher interpretiert Sarasin (2007: „Unternehmer seiner selbst“, S. 479) Foucault:

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 103

Sexualität ist, dass es genau diese Frage nach einer widerständigen Subjek-
tivität im Neoliberalismus ist, „die Foucault mit dem veränderten Projekt der
‚Geschichte der Sexualität‘ verfolgt“ (256). Er liest Foucaults spätere Arbeiten

„Ich sehe nicht, wie man diese Zeilen nicht als politisches Bekenntnis Foucaults lesen

könnte. Es ist ein Bekenntnis zu einer Gouvernementalität, die unter dem Titel ‚Liberalis-

mus‘ idealiter die staatliche Intervention in das Leben der Individuen auf das Niveau der

allgemeinen Spielregeln zurückfährt und maximale Diversität erlaubt.“ Auf Sarasin ha-

ben aus einer gouvernementalitätsanalytischen Perspektive Feustel und Seebach (2008:

„Freiheit im Vollzug: Foucaults Vorlesungen von 1978/79“) geantwortet, und dabei zu

Recht festgestellt, dass Foucault nicht über irreduzible Freiheit redet, wie Sarasin anneh-

me, und auch keine normative Positionierung vornimmt, sondern Freiheit im ökonomi-

schen und politischen Diskurs analysiert und kartographiert. Seitter (2015: „Ist Foucault

ein Liberaler?“) portraitiert Foucault als einen politischen Liberalen mit Einschränkun-

gen, insofern sich in seinem Werk in allen Phasen ein starken Interesse an individueller

Freiheit und eine Empfindlichkeit gegenüber ihren Einschränkungen mischen würden

mit einem Interesse für „‚Spiritualität‘ als Unterordnung unter die Wahrheit“ (Seitter

2015, S. 166), die dem liberalen Motiv entgegenstünde. Die Debatte um Foucaults ver-

meintliche Affirmation des (Neo-)Liberalismus hat sich erst kürzlich in der französischen

und amerikanischen Foucault-Diskussion wiederholt. Ausgelöst wurde diese Diskussion

von dem Sammelband Zamora (Hrsg.) 2014: Critiquer Foucault und dem begleitenden

Blogbeitrag Zamora 12.10.2014: „Can We Criticize Foucault?“ Eine wesentliche Stärke

dieses Projektes ist seine zeitgeschichtliche Sensibilität für die Diskurse innerhalb der

Linken und im akademischen Feld in den späten 70er und 80er Jahren, in denen der

Band Foucault verortet. Dies gilt allerdings nicht für den Beitrag von Behrent (2009:

„A Seventies Thing“), der einseitig zitiert und seine These, Foucault sei ein begeisterter

Neoliberaler, dennoch nicht belegen kann. Auch Dean und Villadsen (2015: State phobia

and civil society, S. 145–164) problematisieren das Verhältnis von Foucault und seinem

Schüler François Ewald zum Neoliberalismus als affirmativ. Die Debatte wurde in unter-

schiedlicher Qualität in englischsprachigen Blogs fortgeführt, wobei vor allem Johanna

Oksalas Argument überzeugend ist: Es geht gar nicht darum, was Foucault dachte, ob er

wirklich Sympathien für den Neoliberalismus hegte oder nicht; vielmehr ist für die linke

Theorie wichtig, ob Foucaults Arbeiten produktiv genutzt werden können, was sie bejaht

(Oksala 2015: Never Mind Foucault: What Are the Right Questions for Us?). Auch Ewald

(2016: Foucault & Neoliberalism) nimmt Stellung und kritisiert die Interpretation von

Foucault als Befürworter des Neoliberalismus indem er noch einmal darauf hinweist,

dass ein Unterschied zwischen Analyse und normativer Befürwortung besteht; genau-

so wenig, wie Foucaults Analysen der christlichen Moral eine Befürwortung derselben

seien, unterstütze er den Neoliberalismus, indem er ihn analysiert.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 Freiheit als Kritik

zur Sexualität und Ethik also als eine Antwort auf diese, durch die Regierungs-
analyse verschobene, Frage nach widerständiger Subjektivität.53 Um diese In-
terpretation zu belegen, vollzieht Lemke im letzten Teil seiner Monographie
Foucaults Entwicklung eines Freiheitsbegriffes nach, der sich sowohl von der
früheren disziplinären Unfreiheit als auch der neoliberalen Freiheit unterschei-
det. Lemke erläutert, wie Foucault diesen Freiheitsbegriff in einer Reflexion
auf seine eigene philosophische Praxis entwickelt, die er als Kritik bzw. auf-
klärerische Haltung definiert, und die eine Distanznahme von unserer eigenen
Subjektivierung ermöglicht.

3.3.4 Die Gouvernementalitätsanalysen und
das Freiheitsproblem der Subjektivierung

Lemkes Rekonstruktion von Foucaults Analyse der neoliberalen Gouvernemen-
talität verschiebt das Freiheitsproblem, das Lemke als subjekttheoretisches De-
fizit eingeführt hatte. Während nach Lemke in Foucaults Analyse der Disziplin-
armacht unklar blieb, wie Freiheit und Widerstand denkbar sind, weil Foucault
dort Individuen nur als „Anhängsel“ (115) der Macht konzipiert, zeigt die Ana-
lyse des Neoliberalismus, dass Regierung gerade über freie Aktivität der In-
dividuen funktioniert. Neoliberale Regierung beschränkt individuelle Freiheit
nicht, sondern fördert die Freiheit der Individuen, sich selbst zu optimieren.
Zwar setzt diese Analyse eine Konzeption von Subjektivität voraus, die mehr
Platz für die Aktivität der Individuen lässt, als das Modell einer unterworfe-
nen Subjektivität in der Disziplinarmacht. Doch damit ist das Freiheitsproblem
nicht gelöst, sondern verschoben und verfeinert. Die zentrale Frage des Wi-
derstandes, also einer Machtausübung von Individuen, die sich gegen vorherr-
schende Regierungstechnologien wenden kann, wird dringlicher, weil die Ana-
lyse des Neoliberalismus die theoretische Verbindung zwischen Freiheit und
Widerstand kappt. Zwar sind neoliberale Subjekte frei, aber deswegen sind sie
noch nicht widerständig. Die neoliberale Freiheit ist eine bestimmte, mit eige-
nen „politischen Imperativen“ (256) ausgestattete, die die Subjekte zu markt-

53 | Ähnlich argumentiert unter anderem Koopman (2013: Genealogy as critique), der dar-

überhinaus vorschlägt, Foucault mit der Kritischen Theorie und dem Pragmatismus zu

verbinden. Für eine Kritik seines Arguments siehe die Auseinandersetzung auf S. 268.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 105

gerechtem Verhalten zwingen. Neoliberale Freiheit ist also nicht widerständige
Freiheit.54

In diesem Kommentar wird vorgeschlagen, diese Verschiebung und Ver-
schärfung des Freiheitsproblems durch eine begriffliche Differenzierung zwi-
schen zwei verschiedenen Freiheitsproblemen genauer zu fassen. Das Freiheits-
problem, das Lemke als subjekttheoretisches Defizit diagnostiziert, wurde als
Freiheitsproblem der Machtdetermination bezeichnet. Die Rekonstruktion von
Lemkes Text hat gezeigt, dass das Problem nach Lemke ist, dass Foucault mit
einer Macht- und Subjekttheorie arbeitet, die Subjekte als vonMacht unterwor-
fen und determiniert beschreibt. Freiheit, Selbstbestimmung und jegliche nicht
durch Macht determinierte Aktivität sind in diesemModell nicht denkbar. Nach
Lemkes Analyse liegt der Grund für diese „reduzierte Subjektkonzeption“ in
Foucaults einseitigem Fokus auf die Disziplinarmacht. Das Freiheitsproblem der
Machtdeterminiertheit ist nach Lemke ein Problem der unangemessenen theo-
retischen Beschreibung. Es sei schlicht unangemessen, die gegenwärtige Gesell-
schaft als eine Disziplinargesellschaft zu beschreiben, in der es keine Freiheit
und keinen Widerstand gebe. Zu dieser Einschätzung kommt Lemke auch vor
demHintergrund von Foucaults späterer Konzeption des „Doppelcharakters der
Subjektivierung als Unterwerfung und Selbstkonstitution“ (111), die er für ei-
ne angemessene Beschreibung von Subjektivität und Macht hält. Lemkes Kritik
an Foucaults früherem „monokausale[n] Erklärungsmodell“ (111) ist berech-
tigt, denn es ist kontraintuitiv, anzunehmen, dass Menschen in der von Lemke
geschilderten Weise vollständig machtbestimmt55 sind. Beruhigenderweise ist
das Freiheitsproblem derMachtdetermination schon jetzt durch Lemkes Rekon-
struktion der Gouvernementalität gelöst. Der Reduktionismus derMachttheorie
auf die Disziplinarmacht ist durch das Regierungsmodell überwunden, und die

54 | Vgl. auch Kärtner (2016: Die Freiheit der Soziologie, S. 311–354), der zwischen Freiheit

Herrschaftsmittel und Freiheit als normativem Maßstab unterscheidet. Davon grenzt er

Freiheit als Voraussetzung von Handeln und Macht ab, was dem unten entwickelten

analytischem Freiheitsbegriff entspricht, siehe S. 147). Kärtner betont aber weder den

Aspekt der Kritik noch den der Bedingtheit von Freiheit als Kritik durch Institutionen,

siehe dazu Die Modalitäten der Freiheit (Unterabschnitt 4.3.5).

55 | In der vorliegenden Untersuchung werden die Ausdrücke ‚machtdeterminiert‘ und ‚voll-

ständig machtbestimmt‘ synonym verwendet, während ‚machtbestimmt‘ schwächer ist

als ‚machtdeterminiert‘ und auf noch zu klärende Art und Weise Subjekte als ‚relativ

frei‘ beschreibt. Siehe zum Begriff der relativen Freiheit auch die Rekonstruktion in Kei-

ne Herrschaft, sondern relative Freiheit (Unterabschnitt 4.3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Freiheit als Kritik

mit der Regierungsanalyse zusammenhängende Subjektkonzeption setzt Frei-
heit und eigenständiges Handeln von Subjekten voraus.

Doch die Rekonstruktion der Analysen der Gouvernementalität hat auch ein
neues Problem hervorgebracht, das Freiheitsproblem der Subjektivierung. Die
Analyse der Regierung beruht auf dem Konzept des „Doppelcharakter[s] von
Subjektivierungsprozessen als Unterwerfung und Selbstkonstitution“ (111),
doch das Problem der Möglichkeiten von Widerstand ist dadurch nicht gelöst,
sondern verschärft. Zwar ist nun klar, dass sich Subjekte immer auch selbst kon-
stituieren und auch, dass diese Prozesse der Selbstkonstitution nicht in einem
Gegensatzverhältnis zum Regiertwerden stehen. Doch die Analyse der Regie-
rung zeigt auch, dass diese Prozesse der Selbstkonstitution abhängig von der
jeweiligen Form der Regierung sind. Die neoliberale Regierung erfindet und
produziert eine autonome Subjektivität (255f.), die Freiheit, die sie stiftet, ist
schon „mit politischen Imperativen aus[ge]statte[t]“ (256). Diese Freiheit, die
die neoliberale Regierung durch ihr Subjektivierungsregime erzeugt, ist nicht
die gleiche, wie diejenige, dieWiderstand gegen diese Subjektivierungsform er-
lauben würde. Das Freiheitsproblem der Subjektivierung besteht darin, dass in
der gegebenen Beschreibung des Doppelcharakters der Subjektivierung unklar
bleibt, wie autonom, eigenständig und widerständig die Selbstkonstitution sein
kann, wenn sie doch eine Instanz der Regierung ist. Auf dieses Freiheitsproblem
der Subjektivierung geben nach Lemke Foucaults Bände zwei und drei der Ge-
schichte der Sexualität und kleinere Arbeiten des Spätwerks eine Antwort, wo
sich ein Konzept einer „‚widerständigen Subjektivität‘, die diese [neoliberalen,
K.S.] Anforderungen und Zumutungen zurückweist“ (256) finde. Im Gegen-
satz zum Freiheitsproblem der Machtdetermination ist das Freiheitsproblem
der Subjektivierung nach Lemke kein Problem der unangemessenen Theo-
rie, das sich durch eine Umstellung des theoretischen Apparates lösen ließe,
sondern ein ‚reales‘ Problem.56 Wenn hier dennoch von seiner (theoretischen)
Lösung die Rede ist, bedeutet dies, es angemessen zu beschreiben und ein ko-

56 | Ein ähnlicher Wechsel der Realitätslevel des Problems liegt auch Saars Interpretation

zugrunde: Er geht von vornherein davon aus, dass das Freiheitsproblem der Machtdeter-

mination gar kein sozialtheoretisches Problem, sondern eine rhetorische Dramatisierung

ist. Dies sollte nicht über die grundsätzlichen Unterschiede in der Interpretation von

Foucaults früher Machttheorie hinwegtäuschen: Für Lemke ist sie ein kluger, aber ge-

scheiterter sozialtheoretischer Versuch; für Saar ist sie ein sinnvolles Element des über-

geordneten Kritikmodus der Genealogie.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 107

härentes Konzept von Freiheit und Widerstand, das zu dem Problem passt, zu
entwickeln. Nach Lemke leistet Foucault dies in seinem Spätwerk.

Das Freiheitsproblem der Subjektivierung wird hier nicht als Freiheitspro-
blem des Neoliberalismus bezeichnet, weil die macht- und subjekttheoretische
Kernproblematik, die hier angesprochen ist, auch unabhängig von der spezi-
fisch neoliberalen Form der Subjektivierung besteht: Wenn Subjektivierungs-
prozesse den Doppelcharakter von Unterwerfung und Selbstkonstitution besit-
zen, wie ‚frei‘ ist dann diese Selbstkonstitution? Die zeitgenössischen Analysen
der neoliberalen Gouvernementalität bieten aber eine besonders gute Expositi-
on des subjekttheoretischen Grundproblems, insbesondere der Schwierigkeit,
theoretisch zwischen Widerstand und Unterwerfung zu unterscheiden. Diese
Schwierigkeit wird im Folgenden in Anschluss an Ulrich Bröcklings Monogra-
phie Das unternehmerische Selbst (Bröckling 2013) erläutert.

Bröcklings Studie, untertitelt Soziologie einer Subjektivierungsform, ist Fou-
caults Programm der Analyse der Gouvernementalität verpflichtet,57 richtet die
Analyse des neoliberalen „Subjektivierungsregime[s]“ (ebd., S. 39) aber auf die
Gegenwart aus und untersucht mit dem unternehmerischen Selbst „ein Subjek-
tivierungsmodell, in dem sich [...] eine Vielzahl gegenwärtiger Regierungs- und
Selbstregierungspraktiken verdichten“ (ebd., S. 45). Die neoliberale Subjekti-
vierung regt nicht nur zu unternehmerischer Freiheit an, sondern „die Anrufun-
gen des unternehmerischen Selbst sind totalitär“ (ebd., S. 283). Sie verlangen
nach Kreativität, ständiger Überprüfung (Stichwort: Feedback) und Innovati-
on in allen Lebensbereichen. Dabei betrachten sie auch Widerstand als kreative
Verbesserung des Bestehenden und integrieren ihn so: „Selbst der Einspruch,
die Verweigerung, die Regelverletzung lassen sich in Programme gießen, die
Wettbewerbsvorteile versprechen“ (ebd., S. 283). Das Problem ist nach Bröck-
ling, dass das neoliberale Programm selbst schon ein grundsätzlich kritisches

57 | Bröckling zur Erläuterung eines Grundproblems bei Lemke heranzuziehen ist systema-

tisch begründet in der Übereinstimmung der diskutierten Probleme und der methodi-

schen Ablehnung von normativer politischer Theorie. Dass beide Autoren bezüglich me-

thodischer Fragen übereinstimmen zeigt sich auch in der gemeinsamen Autorenschaft

(mit Susanne Krasmann) des programmatischen Textes der deutschen Gouvernementa-

litätsanalysen, Bröckling, Krasmann und Lemke 2004b: „Gouvernementalität, Neolibe-

ralismus und Selbsttechnologien“. Lemkes Kritik der politischen Vernunft – die einzige

deutschsprachige Foucault-Monographie eines (späteren) Gouvernementalitätsanalyti-

kers – kann als der philosophische Basistext der deutschen Gouvernementalitätsanalysen

gelten.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Freiheit als Kritik

ist, das Instanzen, die über das Subjekt verfügenwollen, generell in Frage stellt,
und das Abweichung bejaht. Dies verunklart die Grenzen zwischen komplizen-
hafter Teilnahme und Widerstand:

Wie aber diese Praxis des Regierens und Sich-selbst-Regierens kri-
tisieren, die ihrerseits vom Grundverdacht angetrieben wird, es
werde zuviel regiert? Wovon sich befreien, wenn ‚ein grundlegen-
des Verlangen nach Freiheit‘ die Triebkraft des unternehmerischen
Handelns darstellt? Wie dem Paradox einer Anrufung entgehen,
die vereinheitlicht, indem sie Unterschiede stark macht? (Bröck-
ling 2013, S. 285)

Der Neoliberalismus fordert nach Bröckling „Distinktion statt Konformität,
Überschreitung statt Regelbefolgung, kurzum: [...] anders zu sein“ (ebd.,
S. 285). Dies hätte gravierende Konsequenzen für Widerstand und Kritik; sie
stünden vor der „paradoxen Aufgabe, anders anders zu sein“ (ebd., S. 285).
Die Kritik könne nicht mehr von einem festen Standpunkt aus erhoben werden,
denn es gebe kein Außen zum neoliberalen Regime oder „einen ihm entzoge-
nen Innenraum des Selbst“ (ebd., S. 285), die als ein solcher fester Standpunkt
dienen könnten. Auch ständige Überschreitung als Norm desWiderstands helfe
nicht, wenn die zu kritisierende Norm schon die Abweichung sei. Die „Verflüs-
sigung von Positionen und ein Herumspringen zwischen pluralen Identitäten,
[...] die nomadischen, ‚queeren‘ oder hybriden Subjekte, die als emphatisch
aufgeladene Gegenanrufungen poststrukturalistische Theorien [...] bevölkern,
mögen zwar den auch in einer nachdisziplinären Gesellschaft noch wirksamen
Homogenisierungsdruck [...] unterlaufen, dem Flexibilisierungsimperativ ei-
ner radikalisierten Marktökonomie haben sie wenig entgegenzusetzen“ (ebd.,
S. 285).

Nach Bröckling ist in dieser Situation Kritik als die Kunst, anders anders
zu sein, eine kontinuierliche Anstrengung sich dem Zugriff von Programmen
gleich welcher Art zu entziehen. Dabei könne die Kritik aber kein Gegen-
programm zur neoliberalen Programmierung sein, weil sie sofort wieder von
dieser vereinnahmt werden würde: „Sie [die Kritik, K.S.] etabliert kein op-
positionelles Subjektivierungsregime, sondern zielt auf eine Praxis der ‚Ent-
Subjektivierung‘“ (ebd., S. 286). Kritik könne – Bröckling folgt hier der Unter-
scheidung vonMichel de Certeau (Certeau 1988) – nur taktisch, nicht aber stra-
tegisch sein. Sie sei unbestimmt, ungeplant, reaktiv und nicht durch einen theo-
retischen Entwurf zu machen. „Der Sog der unternehmerischen (Selbst-)Mo-
bilisierung lässt sich planvoll erzeugen, Widerstände dagegen nicht. [...] Es

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 109

gibt eine Wissenschaft des Regierens, aber keine des Nicht-regiert-Werden-
Wollens“ (Bröckling 2013, S. 287). Widerstand ließe sich daher nur in Anek-
doten berichten, nicht aber theoretisch planen: „Man kann Geschichten des
Nichtfunktionierens oder des Umfunktionierens erzählen, Theorien daraus ab-
leiten kann man nicht. Theorien verallgemeinern, sie fallen in die Sphäre der
Strategie; Taktiken sind singulär, sie setzen sich aus Ereignissen zusammen“
(ebd., S. 288).

Bröckling zeigt durch seine Analyse der neoliberalen Subjektivierung, dass
die (begriffliche) Grenze zwischenWiderstand und Anpassung, zwischen ‚wirk-
licher‘ Freiheit und solcher, die ein Instrument der Regierung ist, zusammen-
fällt. Aus dieser Diagnose leitet er dann den methodischen Imperativ ab, sozial-
wissenschaftliche Kritik nicht als Theorie, die auf normativen Begriffsdifferen-
zierungen beruht, sondern als Taktik zu betreiben, die keinen festen Stand-
punkt hat. Er kritisiert linke theoretische Kritik, die vom „Feldherrnhügel“
(ebd., S. 287) aus spricht, sich immer schon im Besitz der Wahrheit wähnt
und oppositionelles Regierungswissen verspricht. Kurz: Aus der Diagnose der
begrifflichen Unklarheit leitet Bröckling deren Affirmation ab und fordert die
Aufgabe von normativer Theorie, die auf dem Bemühen um normative Begriffs-
differenzierungen beruht.

Diese grundbegriffliche Entdifferenzierung ist kritisiert worden, weil sie die
neoliberale Gouvernementalität, die jeden Widerstand sofort assimiliert, ähn-
lich monolithisch, totalitär und einseitig auf Unterwerfung ausgerichtet er-
scheinen lässt, wie die Disziplinarmacht, aber in einer listigeren Variante. In
seiner Rezension zu Foucaults Geschichte der Gouvernementalität kritisiert Phi-
lip Sarasin, dass die Gouvernementalitätsanalysen ein „Schreckgespenst eines
Krypto-Totalitarismus der Rundum-Kontrolle“ (Sarasin 2007, S. 479) zeichnen
würden, was sich nicht aus Foucaults Vorlesungen ergebe. „‚Gouvernementali-
tät‘ erscheint in den Büchern von Nikolas Rose, Thomas Lemke, Ulrich Bröck-
ling und anderen als eine Form der Regierung, bei der die Freiheit der In-
dividuen in den liberalen Staaten der Moderne listig dazu benutzt wird, die
Macht tief in die Subjekte selbst hineinzuverlagern: ‚Selbsttechniken‘ seien die
(post-)moderne Form der Herrschaft, in der das Subjekt die Kontrollzwänge
soweit internalisiert hat, dass es scheinbar ‚frei‘ sein kann“ (ebd., S. 474).58

Auch Harald Lemke kritisiert, dass der „Gouvernementalitäts-Diskurs“ einsei-

58 | Um diese Kritik plausibel zu finden, muss man nicht Sarasins Interpretation der Geschich-

te der Gouvernementalität als einer normativen Befürwortung des (Neo-)Liberalismus

teilen; siehe dazu die Diskussion oben, Fn. 52, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 Freiheit als Kritik

tig auf die Herrschafts- und Unterdrückungseffekte der modernen Gouverne-
mentalität abstellt und dabei Foucaults Entwicklung eines emanzipatorischen
und widerständigen Freiheitsbegriff im Spätwerk ignoriert. Es werde „deutlich,
dass der zeitgenössische Gouvernementalitäts-Diskurs durchaus die freiheits-
philosophischen Begriffe des späten Foucault heranzieht. Dies findet jedoch
nur [statt] um die fortgesetzte und scheinbar unentrinnbare Unterwerfung, die
neoliberale Selbst-Zurichtung der Subjekte und ihrer ‚Selbst-Regierung‘ im ge-
horsamen Dienste von flexibilisierten Ausbeutungsverhältnissen zu ‚erklären‘“
(Lemke 2007, S. 99). Harald Lemke bringt das Problem als eines der fehlenden
normativen Begriffsdifferenzierung auf den Punkt:

Die emanzipatorische Kategorie der Selbstbestimmung, und mit-
hin der zentrale Gedanke des späten Foucault, mutiert zu einer
nackten Herrschaftskategorie. Wenn es aber keinen realen und ka-
tegorial zu reflektierenden Unterschied gäbe zwischen der ‚Selbst-
sorge‘ und der ‚Ethik‘ einer flexibilisierten Menschheit, die uns mit-
hilfe vieler Machtmittel zur ‚Eigenverantwortung‘ aufgezwungen
wird, einerseits und der widerständigen Ethik einer Praxis der Frei-
heit, die eine alltagskulturelle Konstitution unserer selbst als au-
tonome Subjekte aktiviert, andererseits, dann wäre jeder prakti-
sche Widerstand inexistent und auch jegliche theoretische Kritik
unmöglich. (ebd., S. 100)

Diese Kritik an den Gouvernementalitätsanalysen ist eine andere Formulierung
für das Freiheitsproblem der Subjektivierung. Es besteht in der fehlenden Dif-
ferenzierung zwischen zwei Freiheitsbegriffen, dem neoliberalen Freiheitsbe-
griff, der eine subtilere Form der Unterdrückung als die Disziplinarmacht be-
schreibt, und einem widerständigen, emanzipatorischen Freiheitsbegriff. Die
Unmöglichkeit der Differenzierung entsteht wiederum aus der Beschreibung
der neoliberalen Regierungsmacht als total, insofern sie alle Widerstände im-
mer schon integrieren kann.59 Um die Freiheitsbegriffe zu differenzieren ist
es deshalb nötig, mit dem totalen Machtbegriff der Gouvernementalitätsanaly-

59 | Es spielt für diese Diagnose keine Rolle, dass Bröckling und Thomas Lemke sehr genau

bestimmen, dass die Gouvernementalitätsanalyse keine Beschreibungen der sozialen

Realität liefern, sondern dass ihr Gegenstand Regierungsprogramme und Subjektivie-

rungsregime sind, von denen nicht angenommen wird, dass sie bruchlos in der Realität

umgesetzt werden. Siehe dazu Kapitel 1 und 5 in Bröckling 2013: Das unternehmerische

Selbst, 19–45 und 283–297.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 111

sen zu brechen und verschiedene Subjektivierungsregime daraufhin zu diffe-
renzieren, welche Art der Freiheit sie ermöglichen.60 Das Freiheitsproblem der
Subjektivierung kann umformuliert werden zu der Frage: Lassen sich ‚freiheit-
liche‘ oder widerständige Subjektivierungsregime denken? Genau diese Frage
schließt Bröckling (konsequenterweise) aus, indem er die diagnostizierte Ver-
unklarung von Komplizenschaft und Widerstand in eine methodische Maxime
verwandelt: Kritik soll „kein oppositionelles Subjektivierungsregime“ (Bröck-
ling 2013, S. 286) etablieren.

Für Bröckling steht eine kritische Theorie, die nach oppositionellen Subjek-
tivierungsregimen fragt, auf dem Feldherrnhügel, von dem aus sie urteilt; sie
ist für ihn normativistische Kritik mit einem dogmatischen Wahrheitsanspruch,
wie sie heute nicht nur von französisch inspirierten Sozialphilosoph_innen ab-
gelehnt wird. Thomas Lemke teilt diese Ablehnung von Feldherrnhügeltheorie.
Er analysiert deshalb das Foucault’sche Spätwerk mit dem Ziel, dort Ressour-
cen für die Konzeption einer „widerständigen Subjektivität“ (256) zu rekon-
struieren, ohne dabei Feldherrnhügeltheorie zu betreiben. Der folgende Ab-
schnitt analysiert Lemkes Rekonstruktion des Spätwerks unter der leitenden
Frage, ob dieses Vorhaben gelingen kann – oder anders gesagt: Lässt sich das
Freiheitsproblem der Subjektivierung ganz ohne Feldherrnhügel lösen oder ist
nicht doch ein kleiner Hügel nötig, der dann aber von ganz anderer Art wäre?

60 | Die Struktur des Argumentes hat hier Ähnlichkeit zu Habermas’ Kritik an der begriffli-

chen Entdifferenzierung zwischen Machtansprüchen und Geltungsansprüchen, vgl. Ha-

bermas 1988: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 144. Habermas fokussiert al-

lerdings die performative Widersprüchlichkeit dieser Entdifferenzierung, um die es hier

nicht geht – in der Besprechung von Saars Genealogie als Kritik wird sich zeigen, dass

Foucaults Methode nicht performativ widersprüchlich ist, siehe Rhetorik: Die Lösung des

Freiheitsproblems der Machtdetermination (Unterabschnitt 4.2.3). Vielmehr wird in der

vorliegenden Studie die Notwendigkeit der Differenzierung aus einer internen Kritik des

Sprechens über Freiheit in der Debatte um Foucault abgeleitet. Darüber hinaus zielt die-

ses Argument nicht wie dasjenige von Habermas auf eine Trennung von Macht und Gel-

tung bzw. Vernunft, sondern auf ein höherstufige Reflexion in einem Immanenzbereich

der Macht. Vgl. zum Unterschied der Behauptung von Kontexttranszendierung durch

Vernunft und der immanenten Konzeption, in der Vernunft und Macht nicht getrennt

werden können, Amy Allens Auseinandersetzung mit Habermas und Foucault in Allen

2008: The Politics of Our Selves und deren Diskussion in Foucault ist nicht genug. Amy

Allen und die Möglichkeit freiheitlicher Institutionen (Kapitel 6).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Freiheit als Kritik

3.4 Freiheit im Spätwerk als Lösung
des Freiheitsproblems der Subjektivierung

3.4.1 Einleitung:Widerständige Subjektivität?

Der dritte Teil von Lemkes Eine Kritik der politischen Vernunft ist Foucaults Spät-
werk gewidmet: den Bänden zwei und drei der Geschichte der Sexualität und
einer Reihe kleinerer Schriften und Äußerungen zu Macht, Subjektivierung,
Freiheit und Widerstand. Lemke vertritt die These, dass Foucault in seinem
Spätwerk Ressourcen bereitstellt, um eine „widerständige Subjektivität“ (256)
zu denken, die den Anforderungen der (neoliberalen) Subjektivierung etwas
entgegensetzen kann. In der im letzten Abschnitt vorgeschlagenen Begrifflich-
keit lautet Lemkes These, dass Foucault im Spätwerk die Ressourcen zur Lösung
des Freiheitsproblems der Subjektivierung entwickelt. In diesem Abschnitt zur
Rekonstruktion und Analyse von Lemkes Argument wird diese These überprüft.
Der Abschnitt ist in fünf Teile gegliedert.

Erstens erfolgt eine Rekonstruktion von Lemkes Extraktion eines Konzepts
von Subjektivierung als Unterwerfung und Selbstkonstitution aus Foucaults
Bänden zwei und drei der Geschichte der Sexualität und anderen Texten des
Spätwerks. Zweitens folgt ein Kommentar dazu: Die rekonstruierten Ressour-
cen helfen bei der Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermination, aber
nicht bei der Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung – sie zeigen,
dass Menschen nicht vollständig durch Macht bestimmt sind, sondern eigen-
aktiv an ihrer Konstitution mitwirken, aber sie zeigen nicht wie frei bzw. wi-
derständig diese Selbstkonstitution ist. In diesem Kommentar wird durch eine
interne Kritik von Lemkes These auch die Weichenstellungen für eine vielver-
sprechende Möglichkeit, das Freiheitsproblem der Subjektivierung zu lösen,
erarbeitet: die Suche nach ‚freiheitlicher Regierung‘. Der dritte Abschnitt schil-
dert Lemkes Rekonstruktion der Erweiterung von Foucaults Machttheorie in
Subjekt und Macht, die einige Präzisierungen der Konzepte Freiheit und Wi-
derstand enthält, die nach Lemke bei der Konzeption von widerständiger Sub-
jektivität helfen – unter der Voraussetzung, Foucault als einen (politischen)
Denker zu lesen, dessen Ziel die Abschaffung von Regierung ist. Viertens wird
in einem weiteren Kommentar die These kritisiert, dass Subjekt und Macht die
sozialtheoretischen Ressourcen bereitstellt, um das Freiheitsproblem der Sub-
jektivierung zu lösen. An diesen schließt fünftens ein letzter Kommentar an,
der die regierungstranszendierende Lesart Lemkes kritisiert und für eine Les-
art der radikalen Immanenz argumentiert. Dabei wird die These begründet,

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 113

dass sich die bei Foucault vorhandenen Ressourcen, widerständige Subjekti-
vität zu denken und das Freiheitsproblem der Subjektivierung zu lösen, nur
sinnvoll im Rahmen einer Lesart der radikalen Immanenz verstehen lassen,
die es erlaubt, die Frage nach unterschiedlichen Regimen der Subjektivierung
zu stellen. Dies hat allerdings den Preis, sich einen kleinen Feldherrnhügel zu
bauen, sprich: normative Theorie zu betreiben, was Lemke ablehnt. Hier liegt
der vorliegenden Rekonstruktion zufolge der Grund dafür, dass Lemke diesen
Interpretationsweg nicht einschlägt.

3.4.2 Subjektivierung in der ‚Geschichte der Sexualität‘

Die Bände zwei und und drei von Foucaults Projekt der Geschichte der Sexua-
lität, Der Gebrauch der Lüste und Die Sorge um Sich erscheinen erst 1984, acht
Jahre nach dem ersten Band Der Wille zum Wissen (1976) und weichen signifi-
kant von diesem ab.61 Foucault untersucht nicht mehr moderne Macht-Wissen-
Komplexe mit einem Fokus auf ihre unterdrückenden Effekte, sondern antike
ethische Reflexionen über die Selbststeuerung und Selbstkonstitution von Sub-
jekten, sein Stil ist weniger polemisch. Dieser Wechsel von Theorie, Thema und
Stil wurde in den 80ern von vielen Kommentator_innen als eine ‚Rückkehr zum
Subjekt‘62 aufgefasst, durch die Foucault radikal mit seiner Analyse der Macht
breche.

Lemke widerspricht dieser Auffassung und vertritt die These, dass Fou-
caults Arbeiten zur Geschichte der Sexualität eine Korrektur und Fortsetzung
der Machtanalytik sind und in einem Ergänzungsverhältnis zur Geschichte der
Gouvernementalität stehen. Die Neuausrichtung der Geschichte der Sexualität
sei sogar vor allem von der Analyse der Gouvernementalität bedingt und moti-
viert, wobei der Scharnierbegriff beider Analysefelder die ‚Regierung‘ sei. Weil
die Geschichte der Gouvernementalität gezeigt hat, „dass Regierung eine histo-
rische Form der Macht darstellt, die über Subjekte und deren Freiheit operiert“
und „moderne Regierungsmechanismen gerade ‚mittels‘ spezifischer Subjek-
tivierungsformen“ (260) funktionieren, wurde es notwendig die Formen der

61 | Erst 2018 ist der vierte Band auf Französisch erschienen (Foucault 2018: Les aveux de

la chair), der sich mit dem frühen Christentum beschäftigt, also in der Chronologie des

Materials die Bände zwei und drei fortsetzt. Geschrieben ist das Manuskript allerdings

vor den Bänden zwei und drei, vgl. zur Entstehung des Manuskripts und zur Einordnung

in das Gesamtprojket Gros 2018: „Avertissement“.

62 | Siehe für Literaturhinweise Fn. 15, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Freiheit als Kritik

Subjektivität zu untersuchen, die diese Art von Regieren voraussetzt. „Die ‚Ge-
nealogie des modernen Subjekts‘ [die Foucault in der Geschichte der Sexualität
vornimmt, K.S.] ist daher nicht von der Untersuchung moderner Machtmecha-
nismen zu trennen, da es die Regierungsanalyse ist, die der Beziehung zwischen
Formen der Regierung des Selbst und Formen der Regierung der anderen nach-
geht“ (260, vgl. 296ff.). Basierend auf der Herausarbeitung ihrer Verbindung
zur Kritik der modernen Macht liest Lemke die Geschichte der Sexualität als ein
zeitgenössisches gesellschaftskritisches Projekt und untersucht, wie sie diese
kritische Funktion erfüllt (298ff.).63

Die von Foucault entwickelte Konzeption von Subjektivität ist nach Lemke
nicht nur eine verfeinerte Erklärung des Funktionierens der Gouvernementali-
tät. Subjektivität kann demzufolge nicht auf Regierung reduziert werden. Eine
solche Reduktion würde zu dem im letzten Abschnitt beschriebenen Freiheits-
problem der Subjektivierung führen – auch die Selbstkonstitution stünde im
Dienste der Regierungsmacht und wäre deshalb nicht widerständig. Vielmehr
interpretiert Lemke das Verhältnis von Gouvernementalität und Subjektivität
als irreduzibel. Diese Irreduzibilität ist nach Lemke ein Garant für die Mög-
lichkeit von widerständiger Subjektivität. Im Folgenden werden zwei Baustei-
ne rekonstruiert, die nach Lemke zentral für das Konzept einer widerständige
Subjektivität in der Geschichte der Sexualität sind, weil sie das irreduzible Ver-
hältnis zwischen Subjekt und Macht begründen; das heißt: weil sie das Frei-
heitsproblem der Subjektivierung lösen. Die beiden Bausteine sind zum Einen
die Technologien des Selbst und die Selbstkonstitution (1a), und zum Anderen
die Unterscheidung von Moral und Ethik (1b). Diese Bausteine bewegen sich
im Raster der Macht- und Subjekttheorie, das sich von Lemkes Rekonstruktion
eines normativen Freiheitsbegriffes bei Foucault unterscheiden lässt, die nach
ihren macht- und subjekttheoretischen Grundlagen im nächsten Abschnitt er-
läutert wird (2a-c).

1a. Technologien des Selbst und Selbstkonstitution. Technologien des Selbst
bzw. Selbsttechniken ermöglichen „es Individuen [...], selbst eine Reihe von
Operationen mit ihrem Körper, ihrer Seele, ihren Gedanken, ihrem Verhalten
vorzunehmen, sie auf diese Weise zu verwandeln oder zu verändern und einen
bestimmten Zustand der Vollkommenheit, des Glücks, der Reinheit oder der
übernatürlichen Macht zu erreichen“ (Foucault 2005t, S. 210). Lemke schil-
dert, dass Foucaults Einführung des Begriffs der Technologien des Selbst die

63 | Ähnlich auch Marti 1988: Michel Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 115

Funktion einer „Selbstkritik“ (ebd., S. 210) seiner früheren Arbeiten hat, in
denen Foucault Macht noch einseitig als unterwerfend konzipiert hatte, wes-
halb das Freiheitsproblem der Machtdetermination (bzw. das subjekttheoreti-
sche Defizit) entstand (261). Diese unterwerfende Macht nennt Foucault nun
Herrschaftstechniken, und stellt ihnen die Technologien des Selbst gegenüber,
wodurch er den einseitigen Fokus auf die Unterwerfung überwindet. Damit löst
Foucault nach Lemke das Freiheitsproblem der Machtdetermination:

Mit dieser Erweiterung seiner Machtanalyse korrigiert Foucault
mögliche deterministische Interpretationen der ‚Genealogie der
Macht‘. Die Einführung des Begriffs der Selbsttechniken führt zu
einer veränderten Einschätzung der Bedeutung von Subjektivie-
rungsprozessen. Zeichnen sich Foucaults frühere Arbeiten dadurch
aus, dass er Selbstkonstituierung und Unterwerfung tendenziell
identifizierte, so lockert die Einführung des Begriffs der Selbst-
technologien die Beziehung zwischen Fremd- und Selbstkonsti-
tution. Diese ‚methodische Vorkehrung‘ hat zunächst zur Folge,
dass es keine einfache Determination der Selbsttechniken durch
Herrschaftstechnologien gibt. Die Irreduzierbarkeit der einen auf
die anderen impliziert weiterhin, dass ihre Beziehungen nicht not-
wendigerweise harmonisch sind oder sich gegenseitig verstärken.
Die Selbsttechniken sind weder in jedem Fall ein Anhängsel oder
ein Ergänzung zu den Herrschaftstechniken noch ihre Abbildung
oder ihr Ausdruck. (263)

Die Ursache des Freiheitsproblems der Machtdetermination ist die Redukti-
on von Subjektivität auf die Macht. Deshalb ist es eine Lösung dieses Pro-
blems, zwei unterschiedliche Bereiche – Selbsttechniken und Herrschaftstech-
niken bzw. Selbst- und Fremdkonstitution des Subjekts – festzulegen, und de-
ren Verhältnis als irreduzibel zu betrachten. Darüber hinaus leitet Lemke aus
dieser Irreduzibilität der Selbstkonstitution des Subjekts durch Selbsttechniken
auch die grundsätzlicheMöglichkeit vonWiderstand ab – die Irreduzibilität soll
also zur Beantwortung der Frage nach „widerständiger Subjektivität“ (256)
beitragen, die hier als Freiheitsproblem der Subjektivierung bezeichnet wird.
Lemke beschreibt die Selbstkonstitution auch als „Freiheitspraktiken“ (312).
In Subjektivierungsprozessen käme es zu einer „Wechselwirkung zwischen Au-
tonomie und Herrschaft“ (311), weshalb „Subjektivierung [...] innerhalb eines
strategischen Feldes statt[findet], das notwendigerweise Widerstandsmöglich-
keiten einschließt“ (312). Als Beispiel dafür führt Lemke das wahnsinnige Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Freiheit als Kritik

jekt und das homosexuelle Subjekt an, die zwar durch Zwangssysteme bzw. pa-
thologisierende Zuschreibungen konstituiert worden seien, die aber auch Wi-
derstandsmöglichkeiten eröffneten. Durch die Pathologisierung konnten sich
Homosexuelle bspw. dagegen wehren, für ihre Homosexualität verantwortlich
gemacht zu werden (312).

1b. Moral und Ethik. Die Unterscheidung zwischen Ethik und Moral baut
nach Lemke auf der Unterscheidung von Selbsttechnologien und Herrschafts-
technologien auf und geht über sie hinaus, weil sie es erlaubt, verschiedene
(historische) Subjektivierungsregime zu unterscheiden einführen.64 Foucault
führt die Unterscheidung von Moral und Ethik im Methodenkapitel von Ge-
brauch der Lüste (Foucault 1989a, S. 36–45) ein; er differenziert dort drei
Aspekte des Moralischen, wobei der zweite, das konkrete Moralverhalten, so-
wohl in Foucaults Analysen als auch in der sozialtheoretischen Rekonstruktion
Lemkes, keine Rolle spielt:

Unter Moral versteht man [erstens] ein Ensemble von Werten und
Handlungsregeln, die den Individuen und Gruppen mittels diver-
ser Vorschreibapparate – Familie, Erziehungsinstitutionen, Kirchen
usw. – vorgesetzt werden. [...] Diese präskriptiven Elemente [kann
man] ‚Moralcode‘ nennen. Unter ‚Moral‘ versteht man [zweitens]
auch das wirkliche Verhalten der Individuen in seinem Verhältnis
zu den Regeln und Werten, die ihnen vorgesetzt sind. [...] Nennen
wir diese Ebene von Phänomenen ‚Moralverhalten‘. Ein Drittes ist
die Art und Weise, wie man sich führen und halten – wie man
sich selber konstituieren soll als Moralsubjekt, das in bezug auf die
den Code konstituierenden Vorschriften handelt. [... Es gibt] ver-
schiedenen Arten, moralisch ‚sich zu führen‘, verschiedene Arten
für das handelnde Individuum, nicht bloß als Agent, sondern als
Moralsubjekt jener Aktion zu operieren. (ebd., S. 36–37)

„Ethik“ bezeichnet den dritten Aspekt dieser Aufteilung, die Selbstkonstitution
des Individuums als Moralsubjekts durch Selbsttechnologien, bzw. das Verhält-
nis, das ein Individuen zu sich selbst unterhält. Ethik ist die „Ausarbeitung einer
Form des Verhältnisses zu sich, die es dem Individuum gestattet, sich als Sub-

64 | Lemke spricht von der Unterscheidung von „Subjektivierungsmodi“ (271), hebt aber

gleichzeitig hervor, wie diese mit den Ebene der gesellschaftlichen Ordnung verbunden

sind. Die Bedingtheit von Subjektivierung durch gesellschaftliche Ordnung ist durch den

Begriff Subjektivierungsregime besser ausgedrückt. Vgl. zu diesem Begriff Fn. 16, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 117

jekt einer moralischen Lebensführung zu konstituieren“ (ebd., S. 315). Moral
hat zwei Bedeutungen, einerseits im weiten Sinn als das Feld des Moralischen,
das aus Moralcode, Moralverhalten und Ethik besteht, andererseits im engen
Sinne als der Moralcode (270f.). Mit diesem Instrumentarium können nach
Lemke verschiedene Moralitäten bzw. Moralen (im weiten Sinne) danach un-
terschieden werden, in welchem Verhältnis die Aspekte Moralcode und Ethik
stehen. Lemke differenziert mit Foucault zwischen einer moralcodeorientierten
Moral, die vor allem auf Herrschaftstechnologien zurückgreift, und einer ethi-
korientierten Moral, die vor allem auf Technologien des Selbst beruht (270f.).

Im ersten Fall steht die Systematizität und die Regelungsdichte
des Codes, die Abgrenzung von Verbotenem und Erlaubtem, die
Etablierung von Autoritäts- und Sanktionsinstanzen etc. im Vor-
dergrund; umgekehrt vollzieht sich die Subjektivierung ‚in einer
quasi juridischen Form‘, da das Moralsubjekt sich auf Gesetze und
Vorschriften bezieht, denen es sich unterwerfen muss. Allerdings
lassen sich auch Formen von Moralität denken, in denen die Sub-
jektivierungsmodi dominieren, wobei das Verhältnis zu sich selbst,
seine Ausarbeitung und Erprobung sowie die Praktiken zur Trans-
formation seiner selbst im Mittelpunkt des moralischen Interesses
stehen; demgegenüber kann das System der Codes und Verhal-
tensreglementierungen in diesem Fall relativ unbedeutend sein.
Nach dieser Typologie lassen sich zwei mögliche Achsen von mo-
ralischer Erfahrung unterscheiden: codeorientierte oder ethikori-
entierte. (271, Lemke zitiert Foucault 1989a, S. 41)

In seiner Geschichte der Sexualität zeigt Foucault, dass die antike Moral ethik-
orientiert ist, während die christliche Moral codeorientiert ist. Dabei hat sich
der moralische Code in der Entwicklung von der antiken zur christlichen Moral
wenig geändert, während die entscheidenden Änderungen im Bereich der Ethik
stattfanden, unabhängig vom Moralcode. Nach Lemke grenzt sich Foucault
durch diesen Analyserahmen, der die Eigenständigkeit der ethischen Selbst-
konstitution gegenüber dem Moralcode und ihre Bedeutung für die historische
Entwicklung der Moralen hervorhebt, von „juridischen“ Interpretationen des
Moralischen ab, die die Moralsubjekte als durch den Moralcode bestimmt se-
hen. „Das Problem der juridischen Konzeption liegt in der tendenziellen Iden-
tifizierung von Moral und Ethik und der Subsumption der Selbstverhältnisse
unter Verhaltenskodifizierungen“ (271). Wie schon die Differenzierung von
Selbst- und Herrschaftstechnologie interpretiert Lemke damit auch die Diffe-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 Freiheit als Kritik

renzierung von Ethik und Moralcode als eine Lösung des Freiheitsproblems
der Machtdetermination. Genau wie das Verhältnis von Herrschaftstechnolo-
gien und Selbsttechnologien bestimmt Lemke das Verhältnis von Moralcode
und Ethik als irreduzibel; die „moralischen Gesetze stehen dem Moralsubjekt
nicht einfach gegenüber und sind ihm nicht äußerlich; sie können nicht einfach
oktroyiert werden, sondern sie müssen – in welch rudimentärer Form auch im-
mer – gewollt und akzeptiert, gewusst und gelebt werden“ (271). Die ethische
Selbstkonstitution durch Technologien des Selbst kann also nicht auf den Mo-
ralcode und die ihn begleitenden Herrschaftstechnologien reduziert werden,
und zwar selbst bei einer codeorientierten Moral nicht, wo die freie ethische
Selbstkonstitution des Subjekts eine untergeordnete Rolle spielt.65

Die Unterscheidung zwischen code- und ethikorientierter Moral ist eine
Differenzierung verschiedener Subjektivierungsregime nach Freiheitsgraden.
Lemke entwickelt von dieser Unterscheidung ausgehend eine Konzeption von
widerständiger Subjektivität. Die Differenzierung ist also ein wichtiger Bau-
stein zur Bearbeitung des Freiheitsproblems der Subjektivierung. Es ist Lem-
kes Erkenntnisinteresse, widerständige Subjektivität zu beschreiben und einen
Freiheitsbegriff zu erarbeiten, der diese plausibilisieren kann. Dieses Interesse
ergibt sich aus der Analyse der Zwänge der neoliberalen Gouvernementalität
und der beschriebenen grundsätzlichen Machtkonstituiertheit von Subjekten.
Lemke führt aber auch eine Reihe von Foucault’schen Theoriebausteinen an,
um einen solchen Freiheitsbegriff, der die Fähigkeit zumWiderstand in denMit-
telpunkt rückt, zu begründen. Der ‚widerständige‘ Freiheitsbegriff kann auch
als ‚normativer‘ Freiheitsbegriff bezeichnet werden – er ist das von Lemke Ge-
wünschte und das Ziel der theoretischen Auseinandersetzung. Damit ist er von
der nicht-normativen Verwendung des Freiheitsbegriffs abgegrenzt, wie sie für
die Gouvernementalitätsanalysen prägend ist, bei der Freiheit als reines Macht-
instrument beschrieben wird und dadurch kritisch analysiert werden kann.

65 | Vgl. zur Ethik bei Foucault Macherey 1991: „Foucault: Ethik und Subjektivität“ und die

anderen Beiträge in Schmid (Hrsg.) 1991: Denken und Existenz bei Michel Foucault, au-

ßerdem Schmid 2000: Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst, Cooper und Blair

2002: „Foucault’s Ethics“, Hesse 2004: „‚Ästhetik der Existenz‘“ und Saar 2007a: „Die

Form des Lebens“. Zur Ethik in Bezug auf Foucaults nichtnormativen Kritikmodus vgl.

Rajchman 1991: „Foucault: Ethik und Werk“ und im Gegensatz dazu als eine mögliche

(normative) Antwort auf die Machtproblematik Bublitz 2003a: „Foucaults Genealogie

der Moral und die Macht“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 119

3.4.3 Freiheit gegenWissenschaft und Regierung

Anschließend an die Rekonstruktion der sozialtheoretischen Grundlagen des
Freiheitsbegriffs im letzten Abschnitt (1a und 1b), erläutere dieser Abschnitt
den normativen Freiheitsbegriff, den Lemke aus den Bänden zwei und drei von
Foucaults Geschichte der Sexualität und anderen Texten entwickelt. Dabei geht
Lemke von der Unterscheidung von Ethik und Moral aus und wendet sie auf
die Gegenwart an (2a), woraus er eine Kritik an universalistischer Wissenschaft
ableitet, die der Freiheit entgegengestellt ist (2b); diese Freiheit präzisiert er
als Freiheit als Kritik (2c).

2a. Ethik als normative Kontrastfolie für codebasierte Moral und Wissen-
schaft. Die gerade schon eingeführte systematische und historische Unterschei-
dung zwischen codebasierter und ethikbasierter Moral interpretiert Lemke
als normativ. Foucault kritisiere die Moderne und ihre codebasierte christli-
che Ethik auf Grundlage einer normativen Kontrastfolie, die er in Bezug auf
die antike Ethik und die dort gefundenen Modelle der Selbstsorge und Äs-
thetik der Existenz entwickelt. Nach Lemke ist diese Gegenüberstellung von
codebasierter und ethikbasierter Moral ein Beitrag zur zeitgenössischen Gesell-
schaftskritik, weil sie auf Grundlage von Foucaults historischem Narrativ eine
andere Gegenüberstellung mit direktem Bezug zu zeitgenössischen politischen
Problemen motivieren kann: die Unterscheidung zwischen universalistisch-
wissenschaftlicher Kritik, die auf Identitätspolitik beruht, und ethischer Kritik,
die sich nicht wissenschaftlich begrenzen lässt und auf der freien Entwicklung
von Lebensweisen beruht.66

Den Hintergrund von Lemkes Verknüpfung der beiden Unterscheidungen
bildet Foucaults These zur Entstehung der modernen Gouvernementalität, die
er als eine Weiterentwicklung von individualisierenden Führungstechnologien
des christlichen Pastorats beschreibt, das auf einer codebasierten Ethik beruht.
Bei der Subjektivierung durch die christliche Pastoralmacht nimmt die Wahr-
heit eine besondere Stellung ein: Das christliche Subjekt ist ein Bekenntnissub-
jekt, das beständig die Wahrheit über sich selbst herausfinden und sagen muss,
um ihr zu entkommen, obwohl es an sie gehaftet ist. Diese christliche Pastoral-
macht koppelt Subjektivität und Macht durch das Erforschen und Aussprechen
der Wahrheit aneinander (289–294, 328). Durch diese Art der Führung über
Wahrheit und Macht hat das Christentum eine neue Form der Subjektivität ins

66 | Vgl. ähnlich Hesse 2004: „‚Ästhetik der Existenz‘“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 Freiheit als Kritik

Leben gerufen: das seiner Identität verhaftete Subjekt. Lemke zitiert dazu Fou-
cault in Subjekt und Macht:

Das Wort ‚Subjekt‘ hat zwei Bedeutungen: Es bezeichnet das Sub-
jekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist und in sei-
ner Abhängigkeit steht; und es bezeichnet das Subjekt, das durch
Bewusstsein und Selbsterkenntnis an seine eigene Identität gebun-
den ist. In beiden Fällen suggeriert das Wort eine Form von Macht,
die unterjocht und unterwirft. (Foucault 2005v, S. 275)67

Dieser individualisierende undwahrheitsabverlangende Aspekt der christlichen
Pastoralmacht hat sich vom religiösen Kontext losgelöst und in der moder-
nen Gouvernementalität universalisiert, in der Subjekte mittels Wahrheit (als
Selbsterkenntnis) geführt werden, das heißt, indem sie dazu angeregt wer-
den, sich selbst reflexiv zu steuern. „Diese Zwangsbeziehung zu sich selbst in
Begriffen der Wahrheit ist das fundamentale Charakteristikum der Pastoral-
macht und definiert eine Regierungsrationalität, die Subjekte mittels der Wahr-
heit ‚führt‘“ (294). Die Entwicklung der neoliberalen Gouvernenementalität,
genauso wie die moderne Verbindung von Macht und (humanwissenschaftli-
cher) Wahrheitsproduktion, die Foucault bezüglich der Wahnsinnigen, Kranken
und Gefangenen untersucht, könne bis zum christlichen Pastorat zurückver-
folgt werden. Nach Lemke stellt Foucault die Führung über die Wahrheitssuche
der christlichen Pastoralmacht und die darauf basierende universalistische, re-
gelbasierte Moral in eine Kontinuitätsbeziehung mit dem auf der wissenschaft-
lichen Wahrheitssuche basierendem humanwissenschaftlichen Wissen und sei-
ner säkularisierten, aber nicht minder universalistischen und regelbasierten
Moral (294).

Diese historische Diagnose führt zum Freiheitsproblem der Subjektivierung.
Die Formen der Selbstreflexion, die den Subjekten zur Verfügung stehen, ge-
hen mit dem Zwang der codebasierten (erst christlichen, dann universalistisch-
wissenschaftlichen) Moralität einher, die Wahrheit über sich selbst aufzude-
cken bzw. die wissenschaftlich aufgedeckte anzuerkennen und ihrer Identität
treu zu bleiben. „Die Besonderheit dieser Macht ist es, dass sie nicht nur die In-
dividuen zwingt, in einer bestimmtenWeise zu handeln, sondern ihnen darüber
hinaus Wahrheitsakte abverlangt, d.h. sie dazu bringt, sich zu (er-)kennen, zu
entdecken und die Beziehungen zu sich selbst zu strukturieren“ (294). Diese
Selbstreflexion ist damit schon bestimmt von der Regierung – „eine Regierungs-

67 | Lemke zitiert die ältere Übersetzung aus Dreyfus und Rabinow 1994: Michel Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 121

technologie, die Subjekte mittels der Wahrheit ‚führt‘“ (294). Das Freiheitspro-
blem der Subjektivierung besteht darin, dass unklar ist, wie und ob freie oder
widerständige (Selbst-)Reflexion getrennt von der in Zwang und Identität ver-
hafteten Selbstreflexion bestimmt werden kann – die historische Analyse hatte
schließlich letztere als bestimmend für die gegenwärtigen Formen von Subjek-
tivität erkannt.68 Foucaults Interesse an der antiken Ethik besteht nach Lemke
in der Herausforderung, ein ganz anderes Modell der moralischen Reflexion zu
finden, als das auf Wissenschaft beruhende moderne und universalistische, das
Subjekte auf ihre (wissenschaftlich festgestellte) Identität festlegt (302f.).69

68 | Vollständig gegen die Definition von Freiheit als kritischer Reflexion wendet sich Maslan

(1988: „Foucault and Pragmatism“), der darin einen Paternalismus befürchtet. Foucaults

Stärke sei, das Kartographieren von Auseinandersetzungen, das den grundsätzlich freien

Subjekte dabei hilft, effektiver Widerstand zu leisten. Allerdings sieht Maslan gar kein

Freiheitsproblem, was daran liegt, dass er den formalen und handlungstheoretischen

Freiheitsbegriffs in Subjekt und Macht überlädt und deshalb ‚innere‘ Freiheitseinschrän-

kungen gar nicht thematisiert. Sein Text kann deshalb als eine Version der Lesart ‚Fou-

cault ist kohärent‘ bezeichnet werden, die allerdings weniger komplex ist als die von

Patton.

69 | Ein anschauliches Beispiel dafür ist Homosexualität, die eine starre und wissenschaft-

lich gegebene Identitätskategorie oder ein Ausgangspunkt für die freie Kreation neuer

Lebensformen sein kann: „Es geht nicht so sehr darum, die Wahrheit seines Geschlechts-

lebens an sich aufzudecken, als darum, seine Sexualität nunmehr zum Aufbau vielfäl-

tiger Beziehungen zu nutzen. Und zweifellos liegt hier auch der wahre Grund dafür,

weshalb Homosexualität keine Form des Begehrens, sondern etwas Begehrenswertes ist.

Wir müsen also darauf hinarbeiten, homosexuell zu werden, und dürfen uns nicht dar-

auf versteifen, daß wir es schon sind. Das Problem der Homosexualität entwickelt sich

mehr und mehr zu einem Problem der Freundschaft“ (Foucault 1984a, 85–86), vgl. auch

die neuere, aber weniger pointierte Übersetzung in Foucault 2005i. Diese Einschätzung

der (Homo-)Sexualität als Ausgangspunkt zum Aufbau anderer, besserer Beziehungen

ist sicher sehr optimistisch, und die utopischen Aufladung von schwulen Orten als Ver-

wirklichung egalitärer Sozialverhältnisse ist einer gewissen Ernüchterung gewichen; sie-

he andererseits für eine zeitgenössische Wiederaufnahme des Gedankens Muñoz 2009:

Cruising utopia. Zumindest kann man sagen, dass Schwulsein etwas kategorial anderers

ist als die medizinisch-wissenschaftliche Bestimmung von Homosexualität, nämlich ei-

ne Lebensweise, die man in ihrer jeweils spezifischen Form erlernen, beherrschen und

weiterentwickeln kann, oder eben auch nicht. In diesem Sinne kann David Halperin ge-

gen solche Homosexuellen, die ihr Schwulsein so (falsch) verstehen, dass sie ‚ein ganz

normales Leben‘ führen und nichts mit ‚der Szene‘ zu tun haben wollen, bemerken: „So-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 Freiheit als Kritik

2b. Wissenschaftlicher Universalismus oder Ethik als Ästhetik der Existenz
und als Praxis der Freiheit. Nach Lemke besteht die Bedeutung von Foucaults
Geschichte der Sexualität für die kritische Sozialphilosophie darin, ein anderes
Kritikmodell zu entwickeln als ein wissenschaftlich begründetes, normativisti-
sches und universalistisches: die Ethik als Ästhetik der Existenz und Praxis der
Freiheit. Foucault richte sich vor allem gegen den seinerzeit stark verbreiteten
Freudomarxismus. Der freudomarxistische Kritikansatz – den Foucault schon
in Der Wille zum Wissen als Repressionshypothese kritisiert hat – sieht sexuel-
le Unterdrückung als bedingt durch ökonomische Produktionsverhältnisse und
interpretiert sie gleichzeitig als konstitutiv für die Aufrechterhaltung dieser Ver-
hältnisse, so dass ihm sexuelle Befreiung als antikapitalistische Widerstandss-
trategie gelten kann. Dadurch allerdings, so Lemke, ist Sexualität dem Freudo-
marxismus nur „‚Ausdruck‘ einer umfassenderen Unterdrückung“ und „nur ein
abgeleitetes Phänomen“, und gar kein eigenständiges Problem (298).

Lemke hebt hervor, dass Foucault am Freudomarxismus „die wissenschaft-
liche Begründung des Protests“ (299, Herv. im Orig.) kritisiert. Der Freudomar-
xismus reduziere „ethisch-politische Problem auf theoretisch-wissenschaftliche
Fragen“ innerhalb einer „‚Theorie des Begehrens‘“, wodurch er „dem individuel-
len Begehren das gesellschaftliche Gesetz“ gegenüberstelle (299). Laut Lemke
hält Foucault dieses Vorgehen, die Wahrheit über Subjektivität und Begehren
zur Handlungsgrundlage zu machen, für problematisch, weil es seine histori-
schen Wurzeln in der christlichen Pastoralmacht hat. Wenn sich Befreiungs-
bewegungen durch wissenschaftliches Wissen legitimierten, dann seien sie in
ihrem Ausgangsproblem gefangen, das gerade die Beschränkung der Freiheit
durch das wissenschaftliche Wissen war, das nur ganz bestimmte Formen der
Subjektivität als legitim erachtet. Es gelänge den Befreiungsbewegungen mit
diesem Fokus auf „wahre Subjektivität“ nicht, „die ethische Frage nach ande-
ren Formen von Subjektivität [zu] stellen“, sondern sie würden die „Zwangs-
wirkungen“ des wissenschaftlichen Wissens reproduzieren (299). Kurz: Wis-
senschaftliche Kritik sei selbst repressiv.

Foucaults Ästhetik der Existenz ist nach Lemke ein „Gegenmodell“ (299) zu
wissenschaftlich begründeten und legitimierten Widerstand allgemein, nicht
nur in seiner freudomarxistischen Variante (301). „Während diese [die Wis-
senschaft, K.S.] das Leben an das natürliche Sein zu assimilieren versucht,
konzipiert Foucault die menschliche Existenz als ein ‚Kunstwerk‘, um sie von

metimes I think that homosexuality is wasted on gay people“ (Halperin 2012: How to be

gay, S. 448).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 123

dem universellen Geltungsanspruch (human-)wissenschaftlicher Erkenntnis zu
lösen“ (299).70 Die Künstlichkeit und damit Gestaltbarkeit der menschlichen
Existenz durch Selbsttechnologien zu betonen, solle den Menschen von der
„Verpflichtung“ befreien, „sich als ein System zeitloser Funktionen und anthro-
pologischer Gesetzmäßigkeiten zu entziffern, das korrespondierenden Normen
und Verhaltensanforderungen unterworfen ist“ (299f.). Dabei abstrahiert Lem-
ke die historisch eingeführte Unterscheidung von moralcodebasierter christli-
cher Moral und ethikbasierter antiker Moral von ihrer Historizität und macht
sie zu einem abstrakten Kriterium für die Differenzierung möglicher Moralen
in der Gegenwart: Nicht „Übereinstimmung mit einem Regelwerk“ und „Bezug
auf ein moralisches Gesetz“, sondern „die Freiheit der Selbstpraktiken“ sind das
Prinzip der Subjektivierungsform der Ästhetik der Existenz bzw. Ethik (301).
Dabei hält Lemke fest, dass die Ästhetik der Existenz nicht kriterienlos und
beliebig ist, sondern „den Vorgaben einer ‚gelungenen‘ und ‚schönen‘ Existenz
folgt, deren konkrete Gestalt kollektiv bestimmt wird und also veränderbar ist“
(301) – allerdings „ohne sich auf ein Rechtswesen, ein Autoritätssystem oder
eine Disziplinarstruktur beziehen zu müssen“ (Foucault 1994c, S. 272).71

2c. Freiheit als Kritik. Ein dritter Aspekt von Lemkes Rekonstruktion des nor-
mativen Freiheitsbegriffes bei Foucault ist Kritik und Widerstand. Nach Lemke
ist der bis jetzt eingeführte Freiheitsbegriff der Ethik als kollektive Selbstge-
staltung der Existenz notwendig verbunden mit Widerstand gegen Subjekti-
vierungsregime und gegen die mit ihnen verbundenen Politiken der Wahrheit
(314f., auch 365, 367). Für diesen Widerstand an Subjektivierungsregimen ist
deren vorgängige Kritik notwendig, weshalb Lemke Freiheit als Widerstand
und Freiheit als Kritik nicht unterscheidet. Diese Verbindung von Freiheit und
Kritik von Subjektivierung ist aus dem bisher Rekonstruierten verständlich: Das
Freiheitsproblem der Subjektivierung besteht gerade darin, durch ein Subjek-
tivierungsregime regiert zu sein, das selbst die eigene, freie Selbstreflexion be-
stimmt und auf bestimmte (wissenschaftliche) Wahrheiten und Identitätsan-
gebote festlegt und damit einschränkt. Die Kritik des freiheitseinschränkenden
Subjektivierungsregimes ist deshalb die notwendige Voraussetzung dafür, seine
Existenz frei (bzw. ein wenig freier) gestalten zu können. Anders gesagt: Weil
schon die eigene Operation der Selbsttechniken potentiell von Herrschaftstech-

70 | Vgl. dazu auch Lemke 2004: „Andere Affirmationen“, wo Lemke gegen Fraser die These

vertritt, dass Foucaults Antinormativität keine Schwäche, sondern gerade die Stärker

seiner Kritik sei.

71 | Die zitierte ältere Übersetzung ist klarer als die neuere in Foucault 2005ab, S. 471.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


124 Freiheit als Kritik

nologien bestimmt ist, reicht es für die Erklärung von widerständiger Subjekti-
vität nicht aus, festzustellen, dass die Selbstbestimmung auf Selbsttechnologien
basiert; vielmehr muss sie auf einer bestimmten Art von Selbsttechnologie basie-
ren, die auf alle anderen Selbsttechnologien zurückbezogen ist und sie kritisch
auf ihre Machtabhängigkeit prüfen kann.

Genau diese Operation der Kritik als Umgang mit dem Freiheitsproblem der
Subjektivierung mit dem Ziel, Freiheit (und das heißt: Widerstand) zu ermög-
lichen, rekonstruiert Lemke als das methodische Vorgehen Foucaults. Foucault
schreibt nach eigener Aussage „Erfahrungs“-Bücher (und nicht „Wahrheits“-
Bücher),72 die auf Erfahrungen in der Gegenwart Bezug nehmen und aus de-
nen wir verändert hervorgehen. Lemke schildert, dass Foucaults Vorgehen ei-
nem „praktischen Zweck folgt: die Problematisierung der Art und Weise, wie
wir über bestimmte Gegenstände urteilen und denken, um sie ihrer ‚Selbst-
verständlichkeit‘ oder ‚Natürlichkeit‘ zu entreißen und neue Erfahrungen zu
ermöglichen“ (344). Indem Foucaults Geschichte der Wahrheit zeige, „was uns
an unsere Gegenwart bindet“ und es gleichzeitig als kontingent entlarve, „be-
reitet sie zugleich das Feld für ihre mögliche Veränderung vor – und ist selbst
ein Einsatz in dem Projekt der Transformation“ (345, siehe auch 355).73 Für
die tatsächliche Realisation von Veränderung ist aber der Übergang von einer
solchen reflexiven Erfahrung in kollektive Praxis nötig (345).

Nach Lemke besteht Foucaults Freiheitsbegriff in erster Linie darin, den
Subjektivierungsanforderungen der modernen Politik der Wahrheit, mit ihrer
Forderung nach wissenschaftlicher Legitimität, etwas entgegen zu setzen und
Freiheit ihnen gegenüber zu erreichen. Dieses gegen die Wissenschaft gerich-
tete Profil des Freiheitsbegriffs schärft Lemke in Rückgriff auf Foucaults Er-
läuterung seiner Methode der Kritik, die er einem wissenschaftlichen Kritik-
verständnis entgegenstellt. Foucault erarbeitet diese Abgrenzung durch eine
Diskussion von Kant in seinen TextenWas ist Kritik? undWas ist Aufklärung?74

72 | Foucault 2005j: „Gespräch mit Ducio Trombadori“, S. 59, für Foucaults Erläuterung des

Erfahrungsbegriffs siehe ebd., S. 51–59.

73 | Diese Diagnose der Funktion der genealogischen Arbeiten Foucaults weicht nicht grund-

sätzlich von derjenigen Saars ab; allerdings lässt Lemke die nach Saar zentrale rhetori-

sche Technik der Genealogie außen vor, siehe Rhetorik: Die Lösung des Freiheitsproblems

der Machtdetermination (Unterabschnitt 4.2.3).

74 | Die Texte gehen auf drei unterschiedliche Vorträge zurück. Der 1978 gehaltenen Vor-

trag Was ist Kritik? beinhaltet eine stärkere historische und systemtische Verortung von

Kritik, die zwei unterschiedlichen 1983 gehaltenen Vorträge mit dem gleichen TitelWas

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 125

Dort unterscheidet Foucault zwischen dem Kant der Aufklärung und dem Kant
der drei Kritiken. Der Kant der Kritiken vertritt in Lemkes Worten eine typisch
„philosophisch-juridische Konzeption von Kritik“ (350), bei der es um rationa-
le und universelle Legitimation von Wissen und Politik geht, und damit auch
deren Begrenzung durch Normierung, anhand der Unterscheidung des Ratio-
nalen vom Irrationalen. Foucault grenzt sich von diesem Vorgehen ab, indem
er es mit dem Kant der Aufklärung kontrastiert, der „Ontologie der Gegen-
wart“ bzw. „Ontologie unserer selbst“ (Foucault 2005aa, S. 848) betreibe und
die konkrete historisch-singuläre Situation der Gegenwart untersuche. Dabei
beurteile Kant die Gegenwart nicht nach den Maßstäben einer universellen
Rationalität, sondern untersuche den Typ der gegenwärtigen Rationalität und
ihre Geschichte. Foucaults Diagnose des westlichen Denkens ist, dass es sich
nach Kant in diese beiden bei ihm angelegten Linien aufgespaltet hat: Eine um
universelle Legitimation bemühte „Analytik der Wahrheit“ (ebd., S. 847), die
in Kontinuität mit Kants Kritiken steht, die heute dominant sei und sich vor
allem in der amerikanischen analytischen Philosophie, aber auch in Denkern
wie Habermas fortsetze. Und eine Geschichte derWahrheit, die die historischen

ist Aufklärung? setzten sich gründlicher mit Kant auseinander. Während Auszüge der

Vorträge Was ist Aufklärung? schon ab 1984 veröffentlicht wurden, war der an der So-

ciété française de philosophie gehaltene VortragWas ist Kritik? nicht zur Veröffentlichung

vorgesehen. Eine Transkription wurde erst 1990 auf Französisch, 1992 auf Deutsch vom

Merve Verlag und 1997 auf Englisch von Semiotext(e) veröffentlicht; in der Folge wur-

de der Text, der nicht in den Schriften (2005) veröffentlich ist, dann breit rezipiert, vgl.

Foucault 1992: Was ist Kritik? Die Publikationsgeschichte der beiden Vorträge Was ist

Aufklärung? ist etwas unübersichtlich. Zunächst hat Foucault am Collège de France, zu

Beginn seiner Vorlesungsreihe Foucault 2009a: Die Regierung des Selbst und der ande-

ren (Foucault 2009b: „Sitzung vom 5. Januar 1983, erste Stunde“) gesprochen. Dieser

Vortrag enthält Analysen zu Kant und keine zu Baudelaire; er wurde auch als Foucault

1997c: „What is Revolution?“ und Foucault 2005aa: „Was ist Aufklärung?“ veröffent-

licht. Danach hat Foucault einen leicht modifizierten Vortrag in Berkeley gehalten, der

im zweiten Teil eine Analyse der Moderne am Beispiel von Baudelaire enthält; er wurde

unter anderem hier veröffentlicht: Foucault 1984b: „What is Enlightenment?“, Foucault

1997b: „What is Enlightenment?“, Foucault 1990: „Was ist Aufklärung?“ und Foucault

2005z: „Was ist Aufklärung?“ Vgl. zur Rezeption auch Halperin 1996: The Art of Not

Beeing Governed, S. 2 und zu einer Differenzierung von Foucaults in Auseinanderset-

zung Kant entwickelten Kritikmodellen Geuss 2004: „Kritik, Aufklärung, Genealogie“

und Djaballah 2013: „Foucault on Kant, Enlightenment, and Beeing Critical“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 Freiheit als Kritik

Bedingungen der Rationalität untersucht und daraus die Ressourcen zu deren
Kritik generiert, in der Foucault nicht nur sich selbst, sondern auch Hegel, Marx,
Nietzsche, Adorno und Horkheimer verortet.

Kritik als ein gegen Wissenschaft und universelle Rationalität gerichtetes
Unternehmen ist nach Foucault eine „Haltung“, „Option“, und „Entscheidung“
(Foucault 1992, S. 8, 41), und nicht strikt von einer wissenschaftlichen Theo-
rie begründbar. Nach Lemke entkoppelt Foucault Wille und Wissen prinzipiell
(358) – der Wille zur „Überschreitung“ der „epistemologisch-politischen Gren-
zen unserer historischen Existenz“ (355) könne und müsse nicht theoretisch
begründet werden, sondern folge einem philosophischen Ethos der „Grenzhal-
tung“ (Foucault 2005z, S. 702). Dies bedeutet nach Lemke nicht, dass „Theo-
riebildung keine kritische Rolle zukommen kann“ (357). Als „Gegenwissen-
schaft“ bestehe ihre kritische Rolle genau darin, dass „sie die Ansprüche auf
Universalität überprüft, um die Elemente von Willkürlichkeit und Kontingenz
in ihnen aufzuzeigen“ (357). Die Gegenwissenschaft bleibt also als Korrek-
tiv der Wissenschaft auf diese bezogen, und setzt nicht selbst positiv Normen
oder konstruiert Begründungen des Widerstandes. Denn der Widerstand muss
nach Lemke gar nicht (wissenschaftlich) begründet werden, sondern begrün-
det sich selbst aus „konkreten Erfahrungen von unterdrückenden Institutionen
und Zwangspraktiken“ (356).

Zusammenfassen lässt sich Lemkes Rekonstruktion von Foucaults norma-
tivem Freiheitsbegriff wie folgt: Freiheit basiert erstens notwendigerweise auf
Kritik von herrschenden Subjektivierungsregimen. Insbesondere das universa-
listisch-wissenschaftliche Subjektivierungsregime ist wegen seiner normieren-
den und Identitätsformen beschränkenden Funktion freiheitseinschränkend.
Zweitens kann diese Kritik keine wissenschaftlich universalisierende Kritik sein,
weil sie sonst selbst zur Freiheitseinschränkung beitragen würde. In Lemkes
Rekonstruktion ist Freiheit der begründenden Wissenschaft also radikal entge-
gengestellt:

Für Foucault konstituiert sich eine freie Subjektivität nicht in der
Entdeckung universeller Notwendigkeit und Zwänge, sondern in
ihrer Zurückweisung und der Konstruktion anderer gesellschaftli-
cher Verhältnisse als jener, die sich auf universelle Normen grün-
den. (362)

Für Lemke kann Freiheit also nicht – um auf den metaphorischen Ausdruck von
Ulrich Bröckling zurückzukommen, der im letzten Abschnitt eingeführt wurde

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 127

– vom Feldherrnhügel aus erreicht werden, von dessen erhöht-privilegierter
Position aus man das Richtige vom Falschen unterscheiden könnte.

3.4.4 Keine Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung

Eine kurze Rekapitulation der Entwicklung des Freiheitsproblems bis hierhin:
Zunächst hat Lemke ein subjekttheoretisches Defizit in Foucaults Analyse der
Disziplinarmacht diagnostiziert, weil Subjekte dort nur als von Macht determi-
niert konzipiert würden, weshalb die Möglichkeit von Freiheit und Widerstand
unklar sei. Dies ist das Freiheitsproblem der Machtdetermination. Foucaults
Analyse der Gouvernementalität und der Pastoralmacht hat nach Lemke erge-
ben, dass Subjektivierung komplizierter ist und Unterwerfung über die Abver-
langung vonWahrheitsakten der Individuen über sich selbst funktioniert, durch
die diese sich selbst aktiv an sich selbst binden. Damit ist das Freiheitsproblem
der Machtdetermination gelöst, weil nun klar ist, dass Subjekte selbst aktiv an
ihrer Subjektivierung beteiligt sind und nicht nur von Macht determiniert sind.
Die Diagnose des aktiven Mitwirkens der Subjekte an ihrer Bindung an die
Macht wirft allerdings das Problem auf, dass unklar ist, wie es ‚widerständige
Subjektivität‘ geben kann. Dieses Problem wird noch dadurch verstärkt, dass
die spezifisch neoliberale Gouvernementalität Widerstand und Abweichung so-
gar aktiv fördert und als Optimierungsvorschläge bei der Verfeinerung der Gou-
vernementalität in diese assimiliert. Deshalb besteht das Freiheitsproblem nun
in der Frage, wie in einer solchen Theorie der Subjektivierung widerständi-
ge Subjektivität (und das heißt zum Widerstand freie Subjektivität) konzipiert
werden kann. Dieses neue Problem ist das Freiheitsproblem der Subjektivie-
rung.

Lemkes These ist, dass Foucaults Spätwerk die Ressourcen bereithält, um
widerständige Subjektivität zu denken – oder in der hier vorgeschlagenen Re-
deweise, um das Freiheitsproblem der Subjektivierung zu lösen. In diesem
Kommentar werden die von Lemke dazu vorgeschlagenen theoretischen Bau-
steine überprüft, die im letzten Abschnitt rekonstruiert wurden. Die Frage ist,
ob die Umstellungen der Macht- und Subjekttheorie (1a. Technologien des
Selbst und 1b. Ethik und Moral in Subjektivierung in der ‚Geschichte der Sexua-
lität‘, Unterabschnitt 3.4.2) erklären können, dass Freiheit im normativen Sinn
(2c. Freiheit als Kritik in Freiheit gegen Wissenschaft und Regierung, Unterab-
schnitt 3.4.3) möglich ist und wie sie erreicht werden kann.

ad 2c. Freiheit als Kritik. Freiheit im normativen Sinn ist in Lemkes Re-
konstruktion von Foucault notwendig mit Kritik von Regierung bzw. Subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


128 Freiheit als Kritik

vierungsregimen verbunden; die Kritik ermöglicht den Widerstand gegen die
Regierung. Foucaults eigene Methode ist eine solche Kritik und insofern eine
Praxis der Freiheit. Den freiheitserzeugenden Effekt dieser Methode hat Lemke
als die Produktion von Erfahrungen durch die Lektüre von Foucaults Büchern
rekonstruiert, die seine Leser_innen zu einer kritischen und widerständigen
Einstellung gegenüber den (neoliberalen) Subjektivierungen führen. Gesell-
schaftlicher Widerstand wird generiert, wenn solche Erfahrung nicht nur in-
dividuell, sondern kollektiv gemacht werden.

Zur Beantwortung der Frage nach ‚widerständiger Subjektivität‘ müssen be-
stimmte Eigenschaften einer solchen Subjektivität herausgearbeitet werden,
durch die sie sich von einer nicht-widerständigen unterscheidet. Diese Eigen-
schaften können nicht akzidentiell sein, sondern müssen der widerständigen
Subjektivität als widerständige eingeschrieben sein – der Nachweis von akzi-
dentiellem widerständigen Verhalten, das nicht auf die Subjektivität selbst zu-
rückzuführen ist, ist keine Bestimmung von widerständiger Subjektivität. Die-
se ‚innersubjektive‘ Verstetigung des Widerstandes kann auf Grundlage der im
letzten Abschnitt beschriebenen Theoriebausteine erläutert werden als erzeugt
durch kritische, freie bzw. widerständige Technologien des Selbst, die Subjekte
sich im Prozess ihrer Subjektivierung aneignen können, und durch die sie ihre
eigene Subjektivierung kritisch reflektieren können. Erst durch diese Techno-
logien des Selbst haben Subjekte die Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjek-
tivierung, die ihnen Freiheit als erweiterte Selbstgestaltungsmöglichkeit des
eigenen Lebens ermöglicht.

Wie aber kann macht- und subjekttheoretisch erklärt werden, dass bzw. wie
Subjekte in diesem Sinne frei, also widerständig sind, also die Fähigkeit zur
Kritik der eigenen Subjektivierung haben? Lemkes These ist, dass zwei Umstel-
lungen in Foucaults Subjekt- und Machttheorie des Spätwerks dies leisten: Die
Differenzierung von Selbsttechnologien und Herrschaftstechnologien (1a) und
die Differenzierung von Moral und Ethik (1b). Im Folgenden wird diese These
überprüft.

ad 1a. Selbsttechnologien und Herrschaftstechnologien. Lemke arbeitet
die Irreduzibilität von Selbsttechniken und Herrschaftstechniken heraus. Der
Nachweis der Irreduzibilität ist zentral für die Lösung des Freiheitsproblems
der Machtdetermination, weil sie zeigt, dass die beiden Techniken nicht in ei-
nem Determinationsverhältnis stehen. Die Irreduzibilität soll aber nach Lemke
auch ein machttheoretischer Garant für die Möglichkeit von Widerstand sein,
also das Freiheitsproblem der Subjektivierung lösen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 129

Ob das Konzept der Selbsttechnologien in dieser Weise bei der Bestimmung
von widerständiger Subjektivität helfen kann, hängt davon ab, wie das Verhält-
nis von Herrschaftstechnologien und Selbsttechnologien genau aussieht. Dies
wiederum hängt davon ab, wie man ihre „Irreduzibilität“ versteht, die Lemke
so betont: Geht es um die ständige Abweichung von Einzelfällen oder um die
Selbsttechnologien, die in keinerlei gravierender Abhängigkeitsbeziehung zu
Herrschaftstechnologien stehen und permanent widerständig ihnen gegenüber
sein können? Im ersten Fall wäre dies nur die Lösung des Freiheitsproblems
der Machtdetermination und würde damit das Freiheitsproblem der Subjekti-
vierung gar nicht betreffen. Im zweiten Fall ist aber unklar, wie solche Selbst-
technologien außerhalb von Herrschaftstechnologien in einem Foucault’schen
Rahmen denkbar sind. Dieses Problem zeigt auch eine genaue Lektüre eines
längeren Foucault-Zitates, das Lemke für seine These der machttheoretischen
Annahme einer grundsätzlichen „relativen Autonomie“ (263)75 und Irreduzi-
bilität der Selbst- und Herrschaftstechnologien anführt:

Wenn man die Genealogie des Subjekts in der westlichen Zivili-
sation analysieren will, kann man nicht nur Herrschaftstechniken
betrachten, sondern muss auch Selbsttechniken einbeziehen. An-
ders gesagt: Man muss die Wechselwirkung zwischen diesen bei-
den Technikformen – Herrschaftstechniken und Selbsttechniken –
untersuchen. Manmuss die Punkte analysieren, an denen die Herr-
schaftstechniken über die Individuen sich der Prozesse bedienen,
in denen das Individuum auf sich selbst einwirkt. Und umgekehrt
muss man jene Punkte betrachten, in denen die Selbsttechnolo-
gien in Zwangs- und Herrschaftsstrukturen integriert werden. Der
Kontaktpunkt, an dem die Form der Lenkung der Individuen durch
andere mit der Weise ihrer Selbstführung verknüpft ist, kann nach
meiner Auffassung Regierung genannt werden. (Foucault 1993,
S. 203f. Original englisch, zitiert nach Lemkes Übersetzung auf
264)76

75 | Die machttheoretische Annahme einer grundsätzlichen „relativen Autonomie“ (263) re-

konstruiert Lemke dabei als die methodische Bedingung für die historische Untersu-

chung von jeweils konkreten Zusammenhängen von Herrschafts- und Selbsttechnologi-

en, während Regierung der Oberbegriff für die historisch-kontingente Beziehung von

Herrschafts- und Selbsttechnologien ist.

76 | Der Text ist nicht auf Deutsch veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 Freiheit als Kritik

Hier fällt auf, dass Foucault entgegen der Ankündigung einer „Wechselwirkung
zwischen diesen beiden Technikformen“ nur den Rückgriff von Herrschafts-
techniken auf Selbsttechniken beschreibt. Nach der Formulierung, die Herr-
schaftstechniken würden sich der Selbsttechniken „bedienen“, kommt nicht,
wie angekündigt, etwas Umgekehrtes, sondern das Gleiche in einer anderen
Formulierung, nämlich wie Selbsttechniken „in Zwangs- und Herrschaftsstruk-
turen integriert werden.“ Weniger als eine Lösung des Freiheitsproblem der
Subjektivierung ist dieses Zitat eine weitere Beschreibung ebendieses Pro-
blems: Die Selbsttechnologien können zwar im schwachen Sinn irreduzibel
sein, doch sie stehen in einer grundsätzlichen Abhängigkeit von Herrschafts-
technologien. Deshalb kann der Nachweis der schwachen Irreduzibilität Frei-
heit als Fähigkeit zur Kritik noch nicht erklären. Schwache Irreduzibilität be-
deutet nur, dass die Selbsttechnologien nicht von den Herrschaftstechnologien
determiniert sind; schwache Irreduzibilität bedeutet aber nicht, dass die spe-
zifische Operation der Kritik möglich ist, weil die Selbsttechnologien in einer
Abhängigkeitsbeziehung zu den Herrschaftstechnologien stehen. Wenn die Ab-
hängigkeit der Selbsttechnologien von den Herrschaftstechnologien grundsätz-
lich ist, muss gefragt werden, ob es möglich ist, verschiedene Abhängigkeitsbe-
ziehungen zu unterscheiden, bei denen die gesuchte Fähigkeit zur Kritik mehr
oder weniger ausgebildet ist.

Der Grund dafür ist, dass kritische Selbsttechnologien bzw. die Fähigkeit
zur Kritik der eigenen Subjektivierung innerhalb einer Subjektivierungstheo-
rie nicht einfach in den Subjekten vorausgesetzt werden kann, sondern nur
als der Effekt von Subjektivierungsprozessen konzipiert werden kann. Für die
Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung ist deshalb ein Konzept von
Subjektivierungsprozessen notwendig, durch das die Instanziierung und Vers-
tetigung von Freiheit als Fähigkeit zur Kritik in Subjekten erklärt werden kann.
Weil sich die Selbstpraktiken nach Foucault in einer grundsätzlichen Abhän-
gigkeit von den Herrschaftspraktiken ausbilden, kann die Erklärung von kriti-
schen Selbsttechnologien nur über die Bestimmung von Eigenschaften derjeni-
gen Herrschaftstechnologien erfolgen, die sie ermöglichen.

Weil die jeweils unterschiedlichen Beziehungen zwischen Selbst- und Herr-
schaftstechnologien als Regierung bezeichnet werden können (Foucault spricht
im Zitat oben von der Regierung als „Kontaktpunkt“, siehe auch Lemke 264),
kann die Frage weiter präzisiert werden als diejenige nach einer freiheitlicheren
Regierung im Unterschied zu einer repressiveren Regierung. Freiheitliche Regie-
rung würde über ein Subjektivierungsregime wirken, dessen Herrschaftstech-
nologien so subjektivieren, dass sie Selbsttechnologien erzeugen, die die Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 131

des Subjektivierungsprozesses ermöglichen. Um eine solche zu konzipieren, lie-
fern aber die Unterscheidung von Selbst- und Herrschaftstechnologien und der
Hinweis auf ihre grundsätzliche Irreduzibilität allein nicht die nötigen Ressour-
cen.

ad 1b. Moral und Ethik. Die Unterscheidung von Ethik und Moral konzipiert
Lemke als eine solche Unterscheidung zwischen eher freier und eher repressi-
ver Regierung. Dabei ist die Regierung durch ethikbasierte Moralität eine sol-
che, in der die Individuen die Fähigkeit haben, ihre eigene Existenz unabhängig
von strikten Vorgaben selbst zu gestalten. Dies wirft die Frage auf, wie diese
Freiheit der Selbstpraktiken weiter zu beschreiben ist – genauer: an welchen
Werten sie sich orientiert –, wenn doch die historische Untersuchung Foucaults
gerade gezeigt hat, dass einerseits (sozialtheoretisch-verallgemeinernd) auch
die auf Ethik basierende Moralität immer unter Rückgriff auf einen Moralco-
de operiert und andererseits (historisch-konkret) die antike Ethik mit einem
sich kaum vom christlichen Moralcode unterscheidenden Moralcode operiert.
Dass der Moralcode relativ gleich bleibt, während sich die Ethik ändert, ist
gerade die innovative These Foucaults. Die Freiheit der Selbstpraktiken kann
aber nicht allein darin liegen, dass man sich in Bezug auf einen vorgegebenen
Moralcode anders verhält und subjektiviert, sondern dass die ganze Moralität
gestaltbar ist, also auch der Moralcode gestaltet werden kann. Eine Ethik der
freien Selbstgestaltung der Existenz ist wirkungslos, wenn die Kriterien für die
gelungene Existenz nicht selbst gestaltet werden können. Dass die Kriterien
nicht selbst gestaltet werden können, wird gerade von Foucaults historischer
und systematischer Unterscheidung von Ethik und Moral nahegelegt.

Auch für Lemke muss Freiheit als Ethik nach Foucault notwendig die Fähig-
keit zur Selbstbestimmung der Kriterien – also dem Moralcode –, nach denen
sich die gelungene Existenz ausrichtet, beinhalten.77 Diese Selbstbestimmung
ist nach Lemke nicht individuell, sondern kollektiv: „Diese ‚Lebenskunst‘ [ist]
nicht frei im Sinne einer völligen Beliebigkeit und Kriterienlosigkeit, vielmehr
folgt die Arbeit an sich selbst den Vorgaben einer ‚schönen‘ oder ‚gelungenen‘

77 | Dabei betont er allerdings nicht, dass sich die Schwierigkeit, die Selbstgestaltung des

Moralcodes zu konzipieren, in Foucaults systematischer und historischer Unterscheidung

von Moral und Ethik begründet ist, wie hier geschildert. Lemke erkennt aber das gleiche

Problem, wenn er kritisiert, dass Foucault keine Erklärung für die kollektive Entschei-

dungsfindung bezüglich der Kriterien der Existenz hat (122, 125) – allerdings diagno-

stiziert er es nur für die frühe Machtanalytik der Disziplinarmacht und nicht für das

Spätwerk.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


132 Freiheit als Kritik

Existenz, deren konkrete Gestalt kollektiv bestimmt wird und also veränderbar
ist“ (301, Herv K.S.). Für die Möglichkeit dieser kollektiven Gestaltbarkeit ist
bis jetzt keine hinreichende theoretische Erklärung gegeben – und so taucht
hier die Frage nach den Gestaltungs- und Widerstandsmöglichkeiten wieder
auf, die sich bezüglich der Arbeiten aus der genealogischen Phase gestellt hatte.
Mit anderen Worten: Das Freiheitsproblem der Subjektivierung ist nicht gelöst,
solange kein Ansatz entwickelt wurde, um die kollektive Steuerung der ganzen
Moralität, also von Ethik und Moralcode, zu konzipieren.

Lemke selbst merkt in einer Fußnote an, dass Foucaults Überlegungen zur
aktuellen Dimension der antiken Ethik „allerdings kaum ausgearbeitet [sind
und] einen eher provisorischen Status [haben]“ (301). Als politische Konzep-
tion gelesen, würfen sie viele Probleme auf, vor allem das Problem der Kon-
fliktkoordinierung und kollektiven Steuerung. Mit seiner Konzeption von Ethik
könne Foucault Prozesse der kollektiven Entscheidungsfindung schlicht nicht
konzipieren. Lemke schränkt in dieser Fußnote deshalb die Reichweite seiner
Interpretation Foucaults ein und meint, dass die Ästhetik der Existenz keine
Grundlage eines neuen politischen Denkens sei, sondern sie vielmehr bei der
„Vorstellung der Komponenten eines bestimmten Kritikmodells“ hilft, um das
es Lemke geht (301). Diese Einschränkung der Reichweite der bis jetzt rekon-
struierten machttheoretischen Umstellungen ist sachlich angemessen, da die
machttheoretischen Umstellungen (Selbstpraktiken und Moral/Ethik) alleine
noch nicht bei der Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung helfen.

Durch Lemkes Einschränkung der Reichweite entsteht eine Spannung in sei-
ner eigenen Rekonstruktion: Das von Lemke rekonstruierte Freiheitsproblem
der Machtdetermination und seine Weiterentwicklung zum Freiheitsproblem
der Subjektivierung zielen auf mehr, als nur ein neues Kritikmodell zu entwi-
ckeln. Die beiden Probleme sind vielmehr sozialtheoretische (und politische)
Probleme, die in einem sozialtheoretischen Raster verhandelt werden müssen.
Grundsätzlich zeichnet sich Lemkes Interpretation dadurch aus, genau dies zu
tun, also diese Probleme als sozialtheoretische zu verstehen und als solche zu
behandeln – im Gegensatz zur Lesart von Saar (siehe Kapitel 4). Dass Lemke
seinen eigenen Frage- und Problematisierungsmodus dann verlässt, wenn die
Probleme nicht gelöst werden können, weil Foucault die nötigen Ressourcen zu
ihrer Lösung nicht bereithält, ist Symptom einer Entscheidungssituation, vor
die Foucault-Interpret_innen mit einem Interesse an sozialtheoretischen Fra-
gen gestellt sind: Entweder man bleibt den sozialtheoretischen Fragen treu,
muss aber dann den Foucault’schen Theorierahmen verlassen, weil er nicht
ausreichend für deren Beantwortung ist; oder man bleibt Foucault treu und

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 133

im Rahmen seiner Prämissen und Methoden, kann dann aber die sozialtheo-
retischen Fragen nicht beantworten.78 Lemke geht den ersten Weg zunächst
entschiedener als die meisten anderen Foucault-Interpret_innen, wählt dann
aber doch den zweiten Weg und hält Foucault die Treue. Dies ist kein Fehler
Lemkes, sondern angemessen, ist doch das Ziel seiner Monographie in erster
Linie die Rekonstruktion von Foucaults Gesamtwerk und nicht nur die Lösung
der darin vorkommenden (bzw. darein konstruierbaren) sozialtheoretischen
Probleme.

Als Ergebnis bis hier lässt sich festhalten: Um widerständige Subjektivität
und Freiheit als Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung (2c) zu erklä-
ren, sind die Irreduzibilität der Selbsttechnologien (1a) und die Erläuterung
von Ethik als freie Selbstbestimmung über das eigene Leben (1b) nicht genug.
Lemkes These, dass das ‚subjekttheoretische Defizit‘, dass er in Foucaults genea-
logischer Phase diagnostiziert hatte, durch diese machttheoretischen Umstel-
lungen gelöst wird, ist also falsch. Allerdings hat die interne Kritik dieser These
entscheidende Weichenstellungen für die erfolgreiche Lösung aufgezeigt, die
so schon systematisch in Lemkes Rekonstruktion angelegt sind.

Diese Weichenstellungen sind: Widerständige Subjektivität basiert auf
Selbsttechnologien, die es Subjekten erlauben, ihre eigene Subjektivierung kri-
tisch zu reflektieren.79 Nur der Nachweis, dass Selbsttechnologien in einem

78 | Die systematische Begründung dieser Entscheidungssituation liefert Kapitel 4 durch die

Rekonstruktion und Kommentierung von Saars Interpretationsstrategie ‚Foucault kriti-

siert kohärent‘.

79 | Vgl. für den Vorschlag einer Differenzierung von verschiedenen Arten von ‚Übung‘ als

spezifische Selbsttechnologien – disziplinäre und ästhetische –, die sich durch ihre Form

unterscheiden Menke 2004: „Zweierlei Übung“, S. 296f. „Autonomie beginnt [...] erst

dort, wo das um das Gute seines Lebens besorgte Subjekt diese Möglichkeiten und Fä-

higkeiten, und zwar gerade auch auf ihrer elementarsten Ebene, der der Führung des

eigenen Körpers, zu verändern sucht. [...] Der Gegensatz der Ästhetik der Existenz zur

Disziplinarmacht tritt vielmehr [als dass es ein normativ-inhaltlicher Unterschied wä-

re, K.S] erst dann hervor, wenn der Formunterschied ihrer übenden Erweiterung der

Selbstführungen deutlich wird“ (Herv. im Orig.). Die spezifische Form der (autonomen)

Ästhetik bestimmt Menke als ein „Überschreitung“ und „Selbstüberschreitung“ (ebd.,

S. 298) und weist damit auf den Apekt der Unendlichkeit und Formalität (im Gegensatz

zu konkreter normativer ‚Füllung‘) von Freiheit (als Kritik) hin. Menke macht allerdings

bei der definitorischen Bestimmung des Unterschieds der Übungen halt und adressiert

nicht die Frage, was die Bedingungen der Möglichkeit für ästhetische Übungen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 Freiheit als Kritik

Verhältnis der Irreduzibilität zu Herrschaftstechnologien stehen, kann diese
Fähigkeit zur Kritik noch nicht erklären. Vielmehr sind Selbsttechnologien von
Herrschaftstechnologien abhängig (im Prozess der Subjektivierung) und diese
Abhängigkeitsbeziehung kann in verschiedenen Subjektivierungsregimen oder
Arten von Regierung unterschiedlich gestaltet sein. Um widerständige Subjek-
tivität zu erklären, muss deshalb eine solche Art von Regierung identifiziert
werden, deren Herrschaftstechnologien so subjektivieren, dass die Subjekte
kritische Selbsttechnologien entwickeln. Diese Art von Regierung kann dann
‚freiheitliche Regierung‘ genannt werden. Diese Art von Regierung ist die not-
wendige Bedingung dafür, dass die Subjekte über ihre Lebensweise kollektiv
selbst bestimmen können, also auch über den Moralcode, nach dem sie leben,
und über die Herrschaftstechnologien.80 Da Foucault selbst keine theoretischen
Ressourcen für eine positive demokratische Steuerung bereitstellt, ist es an die-

80 | Eine ganz ähnliche Idee verfolgt Kögler; als einer der wenigen Autoren in der Debatte

insistiert er auf der Einsicht, auf der auch das hier vorgelegte Argument beruht: dass die

Ausbildung der Fähigkeit zur reflexiven Kritik der eigenen Subjektivierung von sozia-

len Bedingungen – oder: von bestimmten Subjektivierungsregimen abhängt (siehe dazu

auch das unten eingeführte Argument der Argument der modalen Robustheit, S. 151):

„Wenn wir Kritik als situierte Aktivität, als praktische Reflexion des je kontextuell ge-

bundenen Selbst verstehen – wenn wir also die transzendentale Fassung der Kritik eben-

so wie die anerkennungstheoretische Grundlegung des Widerstandes ablehnen –, dann

müssen wir zeigen, wie sich aus den Verstrickungen der Macht- und Diskurspraktiken die

Fähigkeit zu kritischer Reflexivität und politischer Selbstbestimmung entwickeln kann.

Auf der anderen Seite ist jedoch wichtig, diese allgemeine Möglichkeit nicht einfach

theoretisch zu konstatieren, sondern durch konkrete Analysen nachzuweisen, welche

Kontextstrukturen gegeben sein müssen, damit sich Widerstand und ‚Empowerment‘ der

Subjekte entfalten können. Es geht also um die Rekonstruktion jener Bedingungen, die es

in besonderen Kontexten erlauben, sich als Subjekt reflexiv und kreativ selbst zu bestim-

men, wie auch um eine empirische Analyse, wo und in welchem Grade solche Kontexte

vorliegen. Welches sind die allgemeinen Bedingungen für die Ausbildung kritischer Sub-

jektivität? Inwieweit lassen sich Ressourcen und Potentiale ausfindig machen, die ent-

sprechende Bedingungen bereitstellen? Und in welchen konkreten Kontexten schließlich

liegen solche Bedingungen bzw. die Ansätze zu ihrer Entfaltung bereits vor?“ (Kögler

2007: „Autonomie und Anerkennung: Kritische Theorie als Hermeneutik des Subjekts“,

S. 94), siehe auch Kögler 1996: „The self-empowered subject“. Kögler entwickelt diese

zentrale Einsicht aber nicht wie die vorliegende Studie zu einem Argument über politi-

sche Institutionen und Demokratietheorie weiter. Bublitz (2003: „Foucaults Genealogie

der Moral und die Macht“, S. 116f.) entwickelt die Einsicht zur Bedingtheit des Subjekts

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 135

ser Stelle nötig, Foucaults Denken von Freiheit mit anderen theoretischen An-
sätzen zu verknüpfen.81

Dass Lemke diesen Weichenstellungen nicht folgt, sondern Foucaults Frei-
heitsbegriff auf die „Vorstellung der Komponenten eines bestimmten Kritikmo-
dells“ bezieht, ist aus seiner Rekonstruktion dieses Kritikmodus verständlich. Im
letzten Abschnitt wurde herausgearbeitet, dass Lemke Foucaults Begriff von
Freiheit als Kritik vor allem als Kritik an wissenschaftlicher und politischer
Wahrheit rekonstruiert. Daraus ergab sich nach Lemke, dass Kritik niemals
wahrsprechend vom – um den Ausdruck von Ulrich Bröckling zu verwenden
– „Feldherrnhügel“ aus betrieben werden darf, weil dies zu Einschränkungen
von Freiheit führen würde. Die in der internen Kritik von Lemke herausgear-
beiteten Weichenstellungen würden aber genau auf eine solche Feldherrnhü-
gelposition führen, weil ihr Inhalt sozialphilosophische bzw. politiktheoretische
Grundeinsichten zur Institutionalisierung von ‚freiheitlicher Regierung‘ sind.

Diese Ablehnung des sozialphilosophischen und politiktheoretischen Spre-
chens, die Lemke als Grundvoraussetzung für Freiheit rekonstruiert, ist als
Rekonstruktion von Foucaults eigener Position völlig angemessen. Die interne
Spannung in Lemkes Rekonstruktion besteht darin, an Foucault sozialtheore-
tische Fragen zu stellen, um dann diese Fragen mit Foucault abzulehnen. Die
Frage ist, ob es einen Mittelweg gibt, durch die man die sozialtheoretischen
Fragen mit einer Foucault’schen Subjekttheorie weiter beantworten kann, und
dennoch den Grundintentionen des Foucault’schen Freiheitsbegriffs treu blei-
ben kann. Dies müsste eine politische Theorie sein, die die Skepsis gegen-
über wissenschaftlich-politischer Wahrheit selbst institutionalisiert, mit ande-
ren Worten: die ihre eigene Kritik institutionalisiert.

Neben den bis jetzt diskutierten machttheoretischen Umstellungen führt
Lemke aber noch andere an, die nach seiner Interpretation bei der Lösung des
subjekttheoretischen Defizits helfen, bzw. erklären können, wie widerständige
Subjektivität möglich ist: Die neue Differenzierung von Macht, Herrschaft und
Regierung, und die damit zusammenhängende Neubestimmung des Freiheits-
und Widerstandsbegriffs. Diesen theoretischen Umstellungen ist der nächste
Abschnitt gewidmet.

zur Frage nach der Institutionalisierung von Freiheit, die sie aber ganz am Ende ihres

Aufsatzes nur formuliert und nicht weiter verfolgt.

81 | Siehe dazu das letzte Kapitel Foucault ist nicht genug. Amy Allen und die Möglichkeit

freiheitlicher Institutionen (Kapitel 6).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 Freiheit als Kritik

3.4.5 Macht undHerrschaft in ‚Subjekt undMacht‘

Laut Lemkes Rekonstruktion gibt es einen weiteren, entscheidenden Theorie-
baustein in Foucaults Spätwerk, durch den widerständige Subjektivität und
Freiheit als kollektive Selbstgestaltung der eigenen Existenz erklärt wird: Fou-
caults Weiterentwicklung seiner Machttheorie im Aufsatz Subjekt und Macht,82

im Interview Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit (Foucault 2005c)
und in weiteren kleinen Texten des Spätwerks (302–316). Um diese These zu
prüfen, enthält dieser Abschnitt eine Analyse von Foucaults Texten, wobei die
Analyse von Lemkes Interpretation in den Hintergrund rückt. Erstens weil diese
eher sozialtheoretischen Texte nicht erst zu einer Sozialtheorie uminterpretiert
werden müssen, wie viele andere Arbeiten Foucaults; zweitens weil Lemkes
Rekonstruktion kaum strittige Punkt enthält und textnah ist; und drittens weil
Lemkes These, dass in diesen Texten eine Lösung für frühere Schwierigkeiten,
mit Foucault Widerstand und Freiheit zu konzipieren, zu finden sei, auch von
anderen Autoren vertreten wird, weshalb die Texte eine ausführliche eigen-
ständige Besprechung verdienen.83

Im Vergleich zu früheren Arbeiten ist an Subjekt und Macht bemerkens-
wert, dass Foucault hier einen handlungstheoretischen und akteurszentrierten
Machtbegriff erarbeitet. Macht beschreibt Foucault hier als sozialontologisch
reduzierbar auf die Handlungen einzelner Menschen und definiert sie als Bezie-
hung zwischen Akteuren, durch die ein Akteur auf das Handlungsumfeld eines
anderen einwirkt – eine Definition, die man ähnlich auch in der analytischen
Sozialphilosophie findet, beispielsweise bei Thomas Wartenberg (Wartenberg
1988). Wie die handlungstheoretische Machtkonzeption84 das Freiheitspro-
blem der Machtdetermination lösen kann, ist leicht zu sehen, weil Foucault

82 | Der Aufsatz (Foucault 2005v) ist als Nachwort in einer der ersten großen amerikanischen

Foucault-Monographien erschienen: Dreyfus und Rabinow 1994: Michel Foucault (engl.

1982).

83 | Subjekt und Macht nimmt in den meisten Ansätzen, die im Schema ‚Foucault korrigiert

sich‘ argumentieren, eine zentrale Stellung ein. Siehe für Literatur Fn. 2, S. 64.

84 | Die in Subjekt undMacht vorgelegte Konzeptionwird von Fink-Eitel (1992: „Dialektik der

Macht“) und Kögler (2005: „Unbewusste Macht der Sprache. Foucault, Hacking und die

hermeneutische Konstruktion von Identität“) als handlungstheoretisch beschrieben. Vgl.

auch die systematische handlungstheoretische Rekonstruktion der Macht bei Foucault

in Detel 2006: Foucault und die klassische Antike, S. 58f. Detel entwickelt einen Begriff

von neutral-produktiver regulativer Macht, der dann in positive bzw. repressionsfreie

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 137

hier deutlicher als zuvor Macht und Freiheit in einem Ergänzungs- und nicht
in einem Gegensatzverhältnis definiert. Die handlungstheoretische Machtkon-
zeption enthält folgende analytische Schritte und Definitionen, denen Lemke
für die Erklärung von Widerstand und Freiheit folgt.

Foucault definiert die Ausübung von Macht zunächst als „eine Form han-
delnder Einwirkung auf andere“ zwischen „individuellen oder kollektiven ‚Part-
nern‘“ (Foucault 2005v, S. 285). Dabei „liegt“ Macht „innerhalb eines weite-
ren Möglichkeitsfeldes [...], das sich auf dauerhafte Strukturen stützt“ (ebd.,
S. 285). Macht ist von Konsens abgegrenzt, insofern Konsens nicht eine solche
Art von Einwirken auf den anderen ist, sondern auf der ‚freien‘ Entscheidung
des anderen beruht. Klassische negative Freiheit als non-interference ist für Fou-
cault also die Voraussetzung für Konsens.Während Foucault aktuelle Machtaus-
übung von Konsens abgrenzt, hält er gleichzeitig fest, dass dasMöglichkeitsfeld,
in dem die Machtausübung stattfindet, durchaus auf früheren Konsensen beru-
hen kann (ebd., S. 285). Um Macht darüber hinaus von Gewalt abzugrenzen,
spezifiziert Foucault die Definition weiter: Macht wirke nicht direkt auf Kör-
per ein, wie Gewalt, sondern „in Wirklichkeit sind Machtbeziehungen definiert
durch eine Form von Handeln, die nicht direkt und unmittelbar auf andere, son-
dern auf deren Handeln einwirkt. Eine handelnde Einwirkung auf Handeln,
auf mögliches oder tatsächliches, zukünftiges oder gegenwärtiges Handeln“
(ebd., S. 285). Wie wirkt man also auf Handeln ein, wenn direkter Zwang als
Mittel ausgeschlossen werden soll? Indem man auf das Handlungsumfeld des
Handelnden einwirkt, und sein Handeln, das sich ja in diesem Handlungsfeld
abspielt und von ihm gleichermaßen ermöglicht und begrenzt wird, so indi-
rekt beeinflusst. Foucault spricht deshalb davon, dass Macht darauf abzielt, „die
Handlungsmöglichkeiten anderer Individuen zu beeinflussen [bzw., K.S.] das
mögliche Handlungsfeld anderer zu strukturieren“ (ebd., S. 286f.).

In dieser Abgrenzung zur Gewalt ist schon der in Bezug auf die Lösung des
Freiheitsproblems der Machtdetermination zentrale definitorische Schritt ent-
halten. Im Gegensatz zur Gewalt enthalten Machtbeziehungen notwendig zwei
Elemente – Foucault spricht davon, dass sie „unerlässlich sind, damit man von
Machtbeziehungen sprechen kann“ (ebd., S. 285) und weist sie dem Konzept
von Macht deshalb begriffslogisch oder analytisch zu: „Der ‚Andere‘ (auf den
Macht ausgeübt wird) muss durchgängig und bis ans Ende als handelndes Sub-
jekt anerkannt werden. Und [zweitens, K.S.] vor den Machtbeziehungen muss

und negative bzw. repressive Macht unterschieden werden kann. Bei Lemke taucht der

Begriff der Handlungstheorie nicht auf.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 Freiheit als Kritik

sich ein ganzes Feld möglicher Antworten, Reaktionen, Wirkungen und Erfin-
dungen öffnen“ (Foucault 2005v, S. 285). In Machtbeziehungen hat die Person,
auf die Macht ausgeübt wird, also tatsächlich eine ganze Reihe von Möglich-
keiten und ist deshalb frei. Macht, die „ein Ensemble aus Handlungen [ist], die
sich auf mögliches Handeln richten, und [...] in einem Feld von Möglichkeiten
für das Verhalten handelnder Subjekte“ operiert (ebd., S. 286) setzt Freiheit
deshalb sozialontologisch voraus (vgl. auch 305). Foucault ist hier ganz klar:
„Macht kann nur über ‚freie Subjekte‘ ausgeübt werden, insofern sie ‚frei‘ sind –
und damit seien hier individuelle oder kollektive Subjekte gemeint, die jeweils
über mehrere Verhaltens-, Reaktions- oder Handlungsmöglichkeiten verfügen“
(ebd., S. 287).

Aus dieser grundsätzlichen Freiheit leitet Foucault den Widerstand her:
„Wenn sich im Kern der Machtbeziehungen und gleichsam als deren ständige
Existenzbedingung eine gewisse ‚Widerspenstigkeit‘ und störrische Freiheit fin-
det, gibt es keineMachtbeziehung ohneWiderstand, ohne Ausweg, oder Flucht,
ohnemöglichen Umschwung“ (ebd., S. 291). Und: „Machtbeziehungen undWi-
derspenstigkeit der Freiheit lassen sich also nicht voneinander trennen“ (ebd.,
S. 287). Diese Umstellungen der Machttheorie lösen nach Lemke das subjekt-
theoretische Defizit, das darin bestand, dass unklar war, wie Menschen frei
und widerständig sein können. Foucault geht nun davon aus, dass Menschen
in Machtbeziehungen immer widerständig sein können, was nach Lemke die
Gleichursprünglichkeit von Macht und Widerstand, die seiner Diagnose nach
vorher nicht erklärt werden konnte, belegt. Lemkes Zwischenfazit lautet:

Die Akzentuierung von Freiheit als integralem Element einerMacht-
beziehung hat zwei bedeutende Konsequenzen für die Machtana-
lyse Foucaults. Erstens ermöglicht diese konzeptionelle Verände-
rung, die negative Bestimmung von Widerstand zu überwinden,
die Foucaults frühere machtanalytische Arbeiten kennzeichnet und
substanzialisiert seine These von der Gleichursprünglichkeit von
Macht und Widerstand. Zweitens setzt sie eine Unterscheidung
voraus, die sich nicht in der vorangegangenen Arbeiten findet und
nun eine wichtige Bedeutung erhält: die Differenzierung zwischen
Macht und Herrschaft. (306)

Der Unterscheidung von Macht und Herrschaft, auf die Lemke hier Bezug
nimmt, wird von ihm und vielen anderen Kommentator_innen großes Gewicht
in Foucaults Spätwerk zugesprochen. Da Foucault in der genealogischen Phase
eine Unterscheidung von Macht und Herrschaft ablehnte, kann die Einführung

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 139

dieser Unterscheidung als eine signifikante Umstellung gewertet werden. Für
Lemke und andere politische Kommentator_innen Foucaults ist diese Unter-
scheidung so entscheidend, weil sie eine eindeutige normative Positionierung
darstellt und deshalb als eine Antwort auf die Kritik, dass Foucaults normative
Position unklar oder widersprüchlich sei, gelesen wird.85 Die Unterscheidung
findet sich in Subjekt und Macht nur kurz und wenig eindeutig; Foucault spricht
über sie ausführlicher und genauer in einem zentralen Interview des Spätwerks
aus dem Jahr 1984, Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit (Foucault
2005c).

Macht und Herrschaft bezeichnen in Foucaults Verwendung im Spätwerk
einerseits unterschiedliche Aggregatszustände von Beziehungen und anderer-
seits eine Differenzierung eines allgemeinen und eines speziellen Falls. Macht
ist der Terminus, der die oben geschilderte sozialontologische Tatsache der
Macht – immer im Verbund mit Freiheit – beschreibt. Sie ist ein allgemeines
Grundfaktum des Gesellschaftlichen, weshalb sie weder abgeschafft, noch sinn-
vollerweise als solche normativ oder bewertend markiert werden kann:

Das heißt, Machtbeziehungen sind tief im sozialen Nexus verwur-
zelt und bilden daher keine zusätzliche Struktur oberhalb der ‚Ge-
sellschaft‘, von deren vollständiger Beseitigungman träumen könn-
te. In der Gesellschaft leben bedeutet: Es ist stets möglich, dass die
einen auf das Handeln anderer einwirken. Eine Gesellschaft ohne
‚Machtbeziehungen‘ wäre nur eine Abstraktion. (Foucault 2005v,
S. 288f.)

Wegen der analytischen Freiheit sind diese „stets präsent[en]“ Machtbeziehun-
gen „mobile Beziehungen, sie können sich verändern und sind nicht ein für al-
le Mal gegeben. [...] Diese Machtbeziehungen sind also mobil, reversibel und
instabil“ (Foucault 2005c, S. 890). Um den agonistischen Charakter der Macht-
beziehungen zu beschreiben, nennt Foucault sie auch „strategische Spiele“ und
untersucht ihre Beziehung zu „Kampfmittel[n]“ und „Konfliktstrategien“ (Fou-
cault 2005v, S. 291, 292). Im Gegensatz zu früheren Verwendungen des Be-
griffs ‚Strategie‘ ist auch dieser nun vollkommen handlungstheoretisch umge-
formt und beschreibt die in Machtbeziehungen von Akteuren eingesetzten Mit-
tel: „Auch bei Machtbeziehungen kann man von Strategien sprechen, sofern es
dabei um die Einwirkung auf das mögliche und erwartete Verhalten anderer

85 | Siehe für eine andere Einschätzung Saar, der den Herrschaftsbegriff für wenig bedeut-

sam hält, Keine Herrschaft, sondern relative Freiheit (Unterabschnitt 4.3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 Freiheit als Kritik

geht. Daher kann man die in Machtbeziehungen eingesetzten Mechanismen
auch mit dem Begriff der ‚Strategie‘ erfassen“ (Foucault 2005v, S. 292). Macht-
beziehungen implizieren für Foucault „zumindest virtuell eine Kampfstrategie“,
die er durch das Ziel definiert, „auf den Gegner so einzuwirken, dass der Kampf
für ihn unmöglich wird“ (ebd., S. 291). Diese Implikationsbeziehung leitet Fou-
cault von der grundsätzlichen „gewisse[n] Widerspenstigkeit und störrische[n]
Freiheit“ (ebd., S. 292) der Machtbeziehungen ab. Gelingt aber die Beendigung
des Kampfes, so markiert dies das Ende der Macht: „Eine Auseinandersetzung
findet ihr Ende (mit dem Sieg eines Gegners über den anderen), wenn an die
Stelle der gegensätzlichen Reaktionen jene stabilenMechanismen treten, durch
die der eine das Verhalten des anderen relativ dauerhaft und mit hinreichen-
der Sicherheit zu lenken vermag“ (ebd., S. 292). Während Konsens und Gewalt
das völlig Andere der Macht beschreiben, ist die Stabilisierung von Macht ihr
internes Anderes, das „die Machtausübung [...] an ihre Grenzen führ[t]“ (ebd.,
S. 292f.).86

Zusammenfassend zeichnet sich Macht also einerseits durch ihre sozialon-
tologische Allgemeinheit und andererseits durch ihren mobilen, reversiblen und
instabilen – oder auch: flüssigen Aggregatszustand aus. Im Gegensatz dazu ist
Herrschaft die interne Grenze oder das interne Andere der Macht, nämlich ein
spezieller Fall der Verfestigung von Machtbeziehungen:

Die Analyse der Machtbeziehungen [...] stößt manchmal auf et-
was, das man als Herrschaftstatsachen oder als Herrschaftszustän-
de bezeichnen kann, in denen die Machtbeziehungen, anstatt ver-
änderlich zu sein und den verschiedenen Mitspielern einer Strate-
gie zu ermöglichen, sie zu verändern, vielmehr blockiert und er-
starrt sind. Wenn es einem Individuum oder einer gesellschaftli-
chen Gruppe gelingt, ein Feld von Machtbeziehungen zu blockie-
ren, sie unbeweglich und statt zu machen und jede Umkehrung
der Bewegung zu verhindern – durch den Einsatz von Instrumen-
ten, die sowohl ökonomischer, politischer oder militärischer Natur
sein mögen –, dann steht man vor etwas, das man als einen Herr-
schaftszustand bezeichnen kann. Gewiss existieren in einem sol-
chen Zustand die Praktiken der Freiheit nicht oder nur einseitig

86 | Zwar grenzt Foucault Konsens und Gewalt von Machtbeziehungen ab, was aber nicht

bedeutet, dass Machtbeziehungen nicht auf Konsens und Gewalt zurückgreifen können.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 141

oder sind äußerst eingeschränkt und begrenzt. (Foucault 2005c,
S. 878)

Die Grundbedeutung von Herrschaft ist für Foucault der spezielle Fall von blo-
ckierter, erstarrter bzw. verfestigter Macht, in der Umkehrung und Bewegung
verhindert wird. Dabei ist Herrschaft etwas Einseitiges: der Erfolg einer be-
stimmten Gruppe oder eines bestimmten Individuums. In Subjekt und Macht
spezifiziert Foucault die Ausdehnung und Temporalität von Herrschaft: „Herr-
schaft ist eine globale Machtstruktur, deren Bedeutung und Folgen oft bis in
die kleinsten Verästelungen der Gesellschaft reichen. Zugleich ist sie jedoch
auch eine strategische Situation, die sich über lange geschichtliche Zeiträume
zwischen Gegnern herausgebildet und verfestigt hat“ (Foucault 2005v, S. 293).
In diesem Zitat ist Herrschaft eine gesellschaftsweite Struktur, nicht nur eine
lokale Verfestigung, und ihre Festigkeit liegt darin begründet, dass sie histo-
risch gewachsen ist.87 Freiheit und Herrschaft sind entgegengesetzt, weil in
Herrschaftszuständen die freie Dynamik der Macht eingeschränkt ist.

Bis hierhin gibt es also zwei Begriffe: Macht (das heißt freie und wider-
ständige Machtspiele) und Herrschaft (eine Situation der Verfestigung, in der
Freiheit und Widerstand eingeschränkt sind). Nach Lemke wirft die erläuterte
Definition von Macht und Herrschaft die Frage auf, wie sich die Machtbezie-
hungen zu Herrschaftsbeziehungen verfestigen können – und die Antwort auf
diese Frage ist Regierung. Foucault definiert Regierung als dasjenige, das zwi-
schen Macht und Herrschaft steht:

Und zwischen beiden, zwischen den Spielen der Macht und den
Zuständen der Herrschaft, gibt es die Regierungstechnologien, wo-
bei dieser Ausdruck einen sehr weitgefassten Sinn hat: das ist so-
wohl die Art und Weise, wie man Frau und Kinder leitet, als auch
wie man eine Institution führt. Die Analyse dieser Techniken ist
erforderlich, weil sich häufig mit ihrer Hilfe die Herrschaftszustän-
de errichten und aufrechterhalten. In meiner Analyse gibt es drei

87 | Bemerkenswert ist auch, dass Foucault nur von Herrschaftsinstrumenten „ökonomischer,

politischer oder militärischer Natur“ spricht, und damit Herrschaft auf solche Phänome-

ne zu beschränken scheint, obwohl er am Marxismus und an den Theorien der Sou-

veränität deren einseitige Fokussierung auf eben diese Phänomene kritisert hatte. Dies

könnte ein Saars These stützen, dass Herrschaft für Foucault nur ein sehr unwahrschein-

licher Grenzfall ist, den er gar nicht analysiert, siehe Keine Herrschaft, sondern relative

Freiheit (Unterabschnitt 4.3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


142 Freiheit als Kritik

Ebenen: strategische Beziehungen, Regierungstechniken undHerr-
schaftszustände. (Foucault 2005c, S. 900)

Demnach gibt es drei Begriffe, die ein Spektrum von Allgemeinheit zu Spezi-
fität und von Dynamik zu Verfestigung bilden: Macht (oder „strategische Be-
ziehungen“), Regierung, Herrschaft. Nach Lemke nimmt der Regierungsbegriff
eine „Scharnierfunktion“ zwischen Macht und Herrschaft ein, durch die es Fou-
cault gelänge, sowohl die „Konstitution von Herrschaftsbedingungen“ (Regie-
rung als Instrument der Herrschaft) als auch die Widerstandspraktiken zu be-
schreiben (deren Möglichkeit bei Herrschaftsfreiheit gegeben ist) (309). Wie
diese Gegenüberstellung von Freiheit – die schon als normativer Begriff einge-
führt wurde – und Herrschaft vermuten lässt, ist die Unterscheidung von Macht
und Herrschaft nicht nur eine sozialontologische (flüssig/fest), sondern auch
eine normative. Die Unterscheidung von Macht und Herrschaft ist eine Antwort
Foucaults auf die ständige Kritik einer fehlenden normativen Orientierung in
seinem Werk. Herrschaft ist ‚schlecht‘, weil sie Freiheit einschränkt, und sollte
nach Foucault vermieden werden, während ‚freie‘ Machtspiele ‚gut‘ sind:

Machtbeziehungen [sind] nicht etwas an sich Schlechtes, wovon
man sich frei machenmüsste. Ich glaube, dass es keine Gesellschaft
ohne Machtbeziehungen geben kann, sofern man sie als Strategien
begreift, mit denen die Individuen das Verhalten der anderen zu
lenken und zu bestimmen versuchen. Das Problem ist also nicht,
sie in der Utopie einer vollkommen transparenten Kommunikation
aufzulösen zu versuchen, sondern sich die Rechtsregeln, die Füh-
rungstechniken und auch die Moral zu geben, das ethos, die Sorge
um sich, die es gestatten, innerhalb der Machtspiele mit dem Mi-
nimum an Herrschaft zu spielen. (ebd., S. 899, Herv. im Orig.)

Im Rahmen der Untersuchung der „Möglichkeiten von Widerstandspraktiken“
(309) weist Lemke der normativen Unterscheidung von Macht und Herrschaft
als ‚freie‘ und ‚unfreie‘ Macht große politische Bedeutung zu, insofern sie die
Möglichkeit der Kritik eröffnet:

Die theoretische Differenzierung zwischen Macht und Herrschaft
[ist] auch politisch bedeutsam. Erst auf der Grundlage dieser Un-
terscheidung ergibt sich nämlich die Möglichkeit, eine Kritik von
Herrschaftsverhältnissen und Strategien zu ihrer Umwälzung zu
formulieren, ohne sie notwendigerweise an die Vorstellung eines
‚Jenseits der Macht‘ zu koppeln. Foucault kann an der Prämisse der

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 143

‚Allgegenwart von Machtverhältnissen‘ innerhalb von sozialen Be-
ziehungen festhalten und erhält gleichzeitig ein Unterscheidungs-
kriterium, um ‚freiere‘ von ‚weniger freien‘ Machtformen zu diskri-
minieren. (309)

Die besondere Attraktivität des Foucault’schen politischen Denkens ist nach
Lemke, dass es ein Denken der „Immanenz der Macht“ ist: Macht ist allge-
genwärtig und hat kein (freies) Jenseits. Das sich früher in dieser Immanenz-
konzeption stellende Problem, dass nicht zwischen freierer und weniger freier
Macht unterschieden werden könne, sieht Lemke gelöst durch die Einführung
der Unterscheidung von Macht, Regierung und Herrschaft. Die Unterscheidung
von Macht und Herrschaft ist nach Lemke deswegen so bedeutend, weil sie es
erlaubt, an der Vorstellung der Immanenz der Macht festzuhalten, und den-
noch verschiedene Situationen normativ zu differenzieren. Situationen, in de-
nen es nur Macht gibt (und entsprechend Freiheit), im Gegensatz zu Situatio-
nen, in denen Macht zu Herrschaft verfestigt ist (und in denen Freiheit einge-
schränkt ist). Es lässt sich demnach kein Jenseits der Macht vorstellen, aber
schon ein Jenseits der Herrschaft (und der Regierung).

Dass die Unterscheidung von Macht und Herrschaft so als Unterscheidung
von freier und unfreier Macht funktioniert, und damit als normative Leitdiffe-
renz benutzt werden kann, basiert also darauf, dass Lemke die These der Imma-
nenz, also der Allgegenwart zu der es kein Jenseits gibt, nur auf dieMacht, nicht
aber auf Herrschaft und Regierung bezieht. Wenn Herrschaft und Regierung als
unfreie Verfestigung von Macht allgegenwärtig wären, dann würde allgemeine
Unfreiheit herrschen. Herrschaft und Regierung sind aber nach Lemke nicht
allgegenwärtig und in den Bereichen jenseits der Herrschaft und Regierung
gibt es freie Macht. Eine solche Interpretation legt auch Foucault selbst nahe,
wenn er im Interview sagt: „Die Behauptung jedoch: ‚Sehen Sie, die Macht
ist überall, folglich gibt es keinen Platz für die Freiheit‘, scheint mir absolut
unangemessen. Man kann mir nicht die Vorstellung zuschreiben, dass Macht
ein Herrschaftssystem darstellt, das alles kontrolliert und keinerlei Raum für
Freiheit lässt“ (ebd., S. 891).

Es ist also zentral für Lemkes Interpretation, die das Ziel hat, die normative
Unterscheidung von Macht und Herrschaft zur Grundlage einer politischen Kri-
tik zu machen, zwischen dem Theorem der Allgegenwart der Macht und dem
der Allgegenwart von Regierung und Herrschaft zu unterscheiden. In seiner
Lesart stellt die Allgegenwart der Macht kein Freiheitsproblem dar, während ei-
ne Allgegenwart der Regierung und Herrschaft gleichbedeutend mit dem Frei-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


144 Freiheit als Kritik

heitsproblem der Machtdetermination wäre, durch das politische Kritik verun-
möglicht würde. Lemke geht davon aus, dass Regierung und Herrschaft parti-
ell vorhanden sind und sie als freiheitseinschränkend bzw. repressiv88 kritisiert
werden und zurückgedrängt werden sollen.

Wie wichtig diese Differenzierung der Reichweite der These der Immanenz
für Lemke ist, zeigt sich an einer der wenigen Stellen, in denen er Foucaults
Spätwerk offen kritisiert. Lemke kritisiert, dass Foucault die drei Ebenen der
Macht oft vermische und dabei zuweilen auch Regierung und Herrschaft, und
nicht nur Macht – in Lemkes Perspektive fälschlicherweise – als sozialontolo-
gische Grundtatsachen anstatt nur als historisch spezifische Machttechnologie
beschreiben würde. Lemke führt dazu eine Stelle aus Was ist Kritik? an:

Ich denke nicht, dass der Wille überhaupt nicht regiert zu werden,
etwas ist, was man als eine ursprüngliche Aspiration betrachten
kann. Vielmehr ist der Wille nicht regiert zu werden immer der
Wille, nicht dermaßen, nicht von denen da, nicht um diesen Preis
regiert zu werden. Wenn man sagt ‚überhaupt nicht regiert wer-
den wollen‘, so scheint mir diese Formulierung gewissermaßen der
philosophische und theoretische Paroxysmus jenes Willen zu sein,
nicht so oder so regiert zu werden. (Foucault 1992, S. 52)

Das Zitat ist eine Erläuterung von Foucaults Definition von Kritik als „die Kunst,
nicht auf diese Weise und nicht um diesen Preis, [...] nicht dermaßen regiert zu
werden“ (ebd., S. 12) im Rahmen des Vortrags Was ist Kritik? Lemke interpre-
tiert die Erläuterung so, dass Foucault hier erstens Regierung als ahistorische
„Grundtatsache menschlicher Gesellschaften“ auffasst und deshalb zweitens
meint, dass sich Veränderungen grundsätzlich nur „innerhalb des politischen
Rahmens der Regierungstechnologien abspielen“ können (310). Diese Position
der Ausweitung der Immanenzthese auf Regierung (und Herrschaft) soll radi-
kalen Immanenz heißen. Die Position der radikalen Immanenz schränkt nach

88 | Hier wird nicht zwischen freiheitseinschränkend und repressiv unterschieden. Zwar ist

die Art der Freiheitseinschränkung der modernen Regierung subtiler als diejenige durch

Disziplin, die Lemke als repressiv bezeichnet, doch das ändert nichts an der entscheiden-

den Gemeinsamkeit, dass sie beide im Gegensatz zu Freiheit stehen. Die Kritik an Lemke

beruht also darauf zu zeigen, dass sein Vorschlag das gleiche Problem erzeugt, dass er

an Foucaults Modell der Disziplinarmacht diagnostiziert hatte: Lemke beschreibt Regie-

rung als nur freiheitseinschränkend und gleichzeitig als total, weshalb die Möglichkeiten

von Widerstand unklar bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 145

Lemke das Kritikpotential von Foucaults Analyse erheblich ein, weil sie es ver-
unmögliche, sich eine regierungsfreie Gesellschaft vorzustellen und auf regie-
rungsfreie Zustände hinzuarbeiten, was nur möglich sei, wenn die „Führungs-
verhältnisse als solche“ kritisiert würden:

Wenn Regierung eine Grundtatsache menschlicher Gesellschaf-
ten bildet und sie den Horizont des Möglichen definierte, dann
könnten sich Veränderungen immer nur innerhalb des politischen
Rahmens der Regierungstechnologie abspielen, ohne dass es mög-
lich wäre, sie selbst zu transzendieren und Führungsverhältnisse
als solche zu kritisieren. [...] Diese Position ist ebenso theoretisch
schwach wie politisch unbefriedigend und lässt sich kaummit dem
Hinweis auf die ‚Immanenz der Machtverhältnisse‘ aufrechterhal-
ten. (310, Herv. K.S.)

Nach Lemke sind Situationen, in denen es Führungsverhältnisse durch Regie-
rungstechnologien (und die damit verbundene Herrschaft) gibt, notwendig Si-
tuationen der Unfreiheit. „[P]olitisch [...]befriedigende“ Kritik muss einen Ge-
genbegriff dazu haben und freie Macht konzipieren können. Die zeichnet sich
nach Lemke durch die Abwesenheit von Regierung und Herrschaft aus. Diese
Position stützt sich auf eine Interpretation der These der „Immanenz derMacht-
verhältnisse“, die davon ausgeht, dass Macht eine „gesellschaftliche Grundtat-
sache“ ist, nicht aber Regierung und Herrschaft. Kritik sollte darauf hinarbei-
ten, Regierung zu transzendieren, um Freiheit zu erreichen – diese Interpreta-
tion der Machtimmanenz kann deshalb als Lesart der Regierungstranszendenz
bezeichnet werden. Nur innerhalb dieser Lesart ist es sinnvoll, die Unterschei-
dung vonMacht und Herrschaft als normative Leitunterscheidung zu benutzen.
Dass die Etablierung dieser Interpretation der These der Machtimmanenz die
einzige Stelle in Lemkes Besprechung von Foucaults Spätwerk ist, an der er
Foucault scharf kritisiert, deutet darauf hin, dass diese Interpretation nicht al-
ternativlos ist.89 Eine mögliche Alternative, die auf der von Lemke kritisierten
Lesart einer radikalen Immanenz aufbaut, entwickelt der folgende Kommentar.

89 | In einem späteren Aufsatz scheint Lemke (2011: „Critique and Experience in Foucault“)

seine Position verändert zu haben, denn dort taucht die hier rekonstruierte Kritik an

Foucault nicht mehr auf. Vielmehr betont Lemke, dass Foucaults Kritikmethode der Pro-

blematisierung nicht als ein Bruch mit dem Einfordern von Rechten (was als die Forde-

rung nach anderer Regierung verstanden werden kann) zu verstehen sei, sondern ein

„step further“ (Lemke 2011, S. 35) sei, der mit der Einforderung von Rechten nicht in

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 Freiheit als Kritik

3.4.6 ‚Subjekt undMacht‘ als Garant der Freiheit?

In diesem ersten Kommentar wird Lemkes These überprüft, dass die Umstel-
lungen der Machttheorie in Subjekt und Macht, Die Ethik der Sorge um sich als
Praxis der Freiheit und in anderen kleinen Texten des Spätwerks es ermögli-
chen, die „Gleichursprünglichkeit von Macht und Widerstand“ (306) und „wi-
derständige Subjektivität“ (256) zu konzipieren, und dass die Unterscheidung
von (freier) Macht und (unfreier) Herrschaft eine sinnvolle normative Leitdiffe-
renz für politische Kritik darstellt. Der Abschnitt ist wie folgt gegliedert: Erstens
erfolgt eine Kritik am handlungstheoretischen Freiheitsbegriff. Wie schon die
Rekonstruktion im letzten Abschnitt bezieht sich die Kritik am handlungstheo-
retischen Freiheitsbegriff in diesem Abschnitt in erster Linie direkt auf Fou-
caults Texte – weil sich Foucault hier selbst sozialtheoretisch äußert und Lem-
kes Interpretation sehr texttreu ist. Zweitens folgt eine Kritik der von Lemke
auf der Grundlage dieses Freiheitsbegriffs entwickelten Beschreibung von Wi-
derstand. Die Kritik an Lemke besteht dabei nicht im Vorwurf einer falschen
Lektüre, sondern nur darin, durch die Texttreue das sozialtheoretische Pro-
blem, mit dem er gestartet war – das subjekttheoretische Defizit –, aus den
Augen verloren zu haben.

1. Handlungstheoretischer Freiheitsbegriff. In Subjekt und Macht legt Fou-
cault eine handlungstheoretische Machtkonzeption vor, was als eine erhebliche
Änderung seiner vorhergehenden mikrophysikalischen Konzepte interpretiert
werden kann. In Anbetracht dieser Umstellung der Machtkonzeption ist eine

einem Gegensatzverhältnis stünde. Im Hintergrund steht dabei eine geänderte Auffas-

sung von Immanenz, für die sich Lemke auf Keenan (1987: „The ‚Paradox‘ of Knowledge

and Power“, S. 29) bezieht und ihn zitiert mit: „There is ‚no way out,‘ because there is

no ‚out‘ – not because the present is somehow self-enclosed or self-identical, but on the

contrary because it differs itself and thus makes politics necessary. The only way out

is out of politics.“ Zwar findet sich das gleiche Zitat und das gleiche Argument auch

im Schlussteil (366–367) der Monographie von 1997, doch ist es da nicht systematisch

mit der Hauptargumentation verbunden und der Widerspruch zur hier rekonstruierten

Kritik an Foucault bleibt. Siehe zur Spannung bezüglich des Immanenzkonzepts in der

Monographie auch Fn. 117, S. 163. Im Text Lemke 2005: „Geschichte und Erfahrung“,

der eine spätere Zusammenfassung der in der Monographie entwickelten Korrekturthese

ist, taucht die Kritik an Foucault, in der die regierungstranszendierende Lesart beson-

ders deutlich wird, zwar nicht auf, doch die Grundstruktur des Arguments mitsamt der

hier rekonstruierten Probleme ist dort dieselbe.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 147

der wichtigen Fragen, in welchem Verhältnis das neue handlungstheoretische
Machtkonzept und das ältere produktive Machtkonzept, in dessen Rahmen das
Freiheitsproblem der Machtdetermination und das Freiheitsproblem der Sub-
jektivierung entstanden sind, stehen. Ist die neue Machtkonzeption eine Lö-
sung für die Probleme der alten Konzeption, wie von Lemke und anderen ver-
treten? Oder – und dies entspräche der These eines Bruchs in Foucaults Werk
– gibt es einen fundamentalen theoretischen Widerspruch zwischen beiden?
Oder lässt sich die Handlungstheorie als eine ‚Unterfütterung‘ der vorherigen
Arbeiten lesen, ohne dass sie deren Probleme löst?90

Foucault leitet grundsätzliche Freiheit in Subjekt und Macht aus dem Kon-
zept der Macht ab: Es ist nur sinnvoll, von Macht zu sprechen, wenn der, auf
den Macht ausgeübt wird, „als handelndes Subjekt anerkannt“ wird und wenn
ihm „ein ganzes Feld möglicher Antworten, Reaktionen, Wirkungen und Erfin-
dungen“ (Foucault 2005v, S. 285) zur Verfügung steht, er also frei ist in seinen
Reaktionen auf die Machtausübung. Dieses Freiheitskonzept kann als analyti-
sche Freiheit bezeichnet werden, weil es aus dem Begriff der Macht alleine diese
Art der Freiheit sozialontologisch begründet. Es ist damit die sozialontologi-
sche Tatsache bestimmt, dass Menschen immer auch anders handeln können,
verschiedene Möglichkeiten haben, mithin nicht „determiniert“ sind, genauer:
ihre „Bedingungen des Handelns [nicht] vollständig determiniert sind“ (ebd.,
S. 287). Macht setzt also sozialontologisch Handlungsfreiheit voraus, und ver-
ändert (nur) die Handlungsmöglichkeiten, „sie erweitert Handlungsmöglich-
keiten oder schränkt sie ein, sie erhöht oder senkt die Wahrscheinlichkeit von
Handlungen“ (ebd., S. 286).

Diese sozialontologische und begriffsanalytische handlungstheoretische Be-
schreibung von Macht als notwendigerweise mit Freiheit verbunden („In die-
sem Verhältnis ist Freiheit die Voraussetzung für Macht“ ebd., S. 287) ist bis
hierhin formalistisch und leer. Sie ist analytisch, insofern diese rudimentäre
Freiheit schon aus dem Begriff der Macht abgeleitet werden kann – und ihm

90 | Zur Bruchthese siehe bspw. Fink-Eitel 1997: Foucault zur Einführung, S. 98ff. Kögler

1990: „Fröhliche Subjektivität“ und O’Farrell 2005: Michel Foucault, S. 109–126. Die

These der Unterfütterung der schon vorher vorhandenen Machttheorie vertritt Martin

Saar, allerdings in einer originellen Lesart, durch die die hier mit Lemke rekonstruierten

Probleme gar nicht so auftreten, siehe Foucault kritisiert kohärent. Martin Saar rekon-

struiert Genealogie als eine kritische Methode (Kapitel 4). Für die Kontinuität, aber nicht

als Problemlösung wie bei Lemke, sondern unter dem Motiv der Intensivierung, argu-

mentiert auch Nealon 2008: Foucault beyond Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Freiheit als Kritik

auch nichts hinzufügt. Die beschriebene basale Handlungsfreiheit dürfte man
trotz des subjekttheoretischen Defizits sogar den disziplinär-konditionierten
Subjekten zugestehen, die deshalb aber noch nicht zu politischem Widerstand
fähig wären. Wegen der beschriebenen Umstellung von Foucaults Machtana-
lyse von der Disziplinarmacht hin zur Regierung, welche auf Freiheit beruht
steht basale Handlungsfreiheit überhaupt nicht mehr in Frage.91 Was in Frage
steht, ist Freiheit als die Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung. Mit
anderen Worten: Durch diese machttheoretischen Umstellungen wird nur das
Freiheitsproblem der Machtdetermination gelöst, insofern Foucault hier ganz
klar sagt, dass Macht nicht Unfreiheit (bzw. Machtdetermination) bedeutet. Die
Feststellung von analytischer Freiheit ist aber noch keine Erklärung von wider-
ständiger Freiheit,92 die allein widerständige Subjektivität auszeichnen kann.
Bis hierhin enthält Subjekt und Macht also keine weiteren Bausteine auf dem
Weg zur Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung.

Nach dieser formalistischen Beschreibung scheint Foucault den Begriff der
Freiheit dann überraschend stark inhaltlich aufzuladen, indem er den Freiheits-
begriff mit dem Widerstandsbegriff verbindet. Foucault beschreibt Freiheit als
notwendig widerständig, indem er sie als Reaktion auf den Versuch der Macht
ausgibt, die Freiheit vollständig zu bestimmen: „Die Freiheit [muss] sich einer
Machtausübung widersetzen, die letztlich danach trachtet, vollständig über sie
zu bestimmen“ (Foucault 2005v, S. 287).93 Daraus folgert er die notwendige
Verbindung von Macht und Widerspenstigkeit – „Machtbeziehungen und Wi-
derspenstigkeit der Freiheit lassen sich also nicht voneinander trennen“ (ebd.,
S. 287).

91 | Siehe Regierung statt Disziplin (Unterabschnitt 3.3.2).

92 | Widerständige Freiheit, kritische Freiheit, Freiheit als Kritik und Freiheit als Fähigkeit

zur Kritik (der eigenen Subjektivierung) haben alle die gleiche Bedeutung, die in ihrer

reflexiven Höherstufigkeit gegenüber der analytischen Freiheit liegt. Während die ana-

lytische Freiheit sich auf die Auswahl von Optionen in einem Handlungsumfeld bezieht,

bezieht sich Freiheit als Kritik auf die auf einer Metaebene angelegte Frage, woher die

Präferenzen für eine der Optionen kommt. Sie könnte dann zu dem Schluss kommen,

dass dies an der Subjektivierung durch schädliche Normen liegt und daraus den Wunsch

kreieren, die Präferenz bzw. die sie bedingende Lebensweise umzuarbeiten.

93 | Dieser Satz ist nur in der deutschen und französischen, nicht aber in der englischen

Version vorhanden, vgl. Foucault 1994a, S. 238 und Foucault 1983a, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 149

Diesen Zusammenhang von Macht und Widerstand94 – auf den sich Lemke,
wie gezeigt, affirmativ bezieht – hatte Foucault schon in der Wille zum Wissen
konstatiert, dort allerdings in einem immanenten und dynamischen Kriegsmo-
dell der Macht begründet und nicht in Begriffslogik und Handlungstheorie. Auf
dieses frühere Modell scheint Foucault dann auch expliziter zurückzugreifen,
wenn er schreibt: „Statt von einemwesenhaften ‚Antagonismus‘ sollten wir hier
besser von einem ‚Agonismus‘ sprechen – einem Verhältnis, das durch gegensei-
tiges Antreiben und Kampf geprägt ist und weniger durch einen Gegensatz, in
dem beide Seiten einander blockieren, als durch ein permanentes Provozieren“
(ebd., S. 287f.).

Es ist an dieser Stelle unklar, ob die Rede vomWiderstand hier die vorherge-
gangene begriffslogische und sozialontologische Feststellung, dass das Konzept
der Macht nur denkbar ist, wenn man auch Handlungsfreiheit denkt, erweitert
oder nicht. Foucault selbst scheint zu schwanken zwischen der Herleitung des
Widerstands über Blockade und Antagonismus (Widerstand als konkrete Re-
aktion auf den Versuch der vollständigen Bestimmung) und der Definition von
Widerstand als permanente agonistische Dynamik. Über die Postulierung eines
Antagonismus könnte Widerstand als eine Seites des Antagonismus beschrie-
ben werden, allerdings würde dies die sozialontologische Konzeption stark er-
weitern, weil ein solcher Antagonismus95 aus dieser heraus nicht erklärt wer-
den kann. Es ist deshalb plausibler, dass Foucault den Widerstand über einen
Agonismus herleitet. Diese Lesart bewegt sich noch im handlungstheoretischen
und begriffsanalytischen Rahmen, ergänzt ihn aber durch die Zuweisung von
etwas wie einer Dynamik auf der Seite der Freiheit und des Widerstandes. Sie
passt besser zu Foucaults Auffassung von Macht als fortwährender Kampf und
scheint auch von dem oben aufgeführten Zitat impliziert, in dem Foucault sagt,
dass es um Agonismus anstatt Antagonismus ginge. Doch in dieser Lesart wäre
Widerstand dann genauso eine sozialontologische Grundtatsache wie Macht

94 | Widersetzen, widerspenstig sein und Widerstand haben in diesem Rahmen die gleiche

Bedeutung. Foucault selbst differenziert zwischen diesen Begriffen nicht systematisch

(Foucault 2005v, 291f). Wenn man die Begriffe unterscheidet als nur reaktives wider-

spenstig sein und reflektiertes, aktives Widerstand leisten, dann besteht die Kritik an

Foucault und Lemke (305f.) genau darin, dass sie diese systematische Differenzierung

nicht vornehmen, sondern diese beiden unterschiedlichen Phänomene vermischen.

95 | Wahrscheinlich markiert Foucault mit dem Begriff „Antagonismus“ marxistische Konzep-

tionen, die von einem Hauptwiderspruch und einem überhistorischem Antagonismus

zwischen ausgebeuteter Klasse und produktionsmittelbesitzender Klasse ausgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Freiheit als Kritik

und Freiheit – und selbst entsprechend formal, leer, und nicht weiter qualifi-
ziert. Die Rede von Widerstand würde dem vorherigen formalen Freiheitsbe-
griff nichts hinzufügen.

Doch Foucault scheint mit Widerstand mehr meinen zu wollen. War im Falle
des rein handlungstheoretischen Machtbegriffs hinreichend für die Definition
von Freiheit, dass andere Handlungsoptionen gewählt werden können, so ist
durch die Einführung des Widerstandsbegriffs angedeutet, dass diese Hand-
lungsmöglichkeiten dazu genutzt werden, um der Änderung des Handlungs-
umfeldes durch Macht entgegen zu wirken – und nicht nur unter einer gege-
benen Machteinwirkung anders zu handeln. Diese Interpretation drängt sich
auch aus der vorangegangenen Rekonstruktion des ethischen Freiheitsbegriffs
auf, der auf die (kollektive) Selbstbestimmung der Lebensweise zielt. Nur in-
nerhalb des durch Macht eingeschränkten Handlungsfeldes anders handeln zu
können, ohne das Handlungsumfeld selbst verändern zu können, wird dieser
Definition von Selbstbestimmung nicht gerecht.96 Widerstand gegen Macht ist
eine notwendige Bedingung, um eine solche Selbstbestimmung zu erreichen.

Wenn hier aber tatsächlich eine wesentliche Erweiterung der Ausrichtung
der Freiheit auf Widerstand im Gegensatz zu der rein formalistischen sozialon-
tologisch-analytischen Beschreibung der notwendigen Verbindung von Macht
und Freiheit gemeint ist, genügt die rein sozialontologisch-begriffliche Herlei-
tung nicht mehr. Wenn mit Widerstand mehr gemeint sein soll, als das, was
schon analytisch als notwendig anzunehmende Handlungsfreiheit beschrieben
war, dann muss mehr zu den Bedingungen dieser Art von Widerstand gesagt
werden. Das Problem ist, dass Foucault den Widerstand sozialontologisch ge-
nauso verallgemeinert wie die grundsätzliche Handlungsfreiheit und dadurch
die Möglichkeit verstellt, nach sozialtheoretisch (und nicht genealogisch) nach
den spezifischen (beispielsweise historischen und sozialen, oder auch sozialon-
tologisch abstrahierbaren) Bedingungen für Widerstand zu fragen.97 Foucault
trennt nicht zwischen zwei verschiedenen Modalitäten des Widerstandes: sei-

96 | Das Argument hat hier die gleiche Struktur wie das oben entwickelte, dass Ethik ohne

dieMöglichkeit der Selbstbestimmung des (dazugehörigen)Moralcodes leer bleibt, siehe

Keine Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung (Unterabschnitt 3.4.4).

97 | Siehe auch die Analyse und Kritik von Paul Pattons These einer sozialtontologisch pri-

mären positiven Handlungsmacht, die für eine immerwährende Dynamik sorgen soll,

in siehe Metaphysik und politische Theorie (Abschnitt 2.4). In diesem Abschnitt wurde

die Beantwortung von der sozialtheoretischen Frage nach Freiheit und Widerstand mit

einem ontologischen Freiheitsbegriff als ontologischer Kurzschluss kritisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 151

ner grundsätzlichen Möglichkeit und seiner Wahrscheinlichkeit bzw. Aktuali-
tät. Was er durch seine handlungstheoretische Sozialontologie und den ana-
lytischen Freiheitsbegriff zeigen kann, ist die grundsätzliche Möglichkeit von
Widerstand, nicht aber seine Aktualität oder Wahrscheinlichkeit.98 Aussagen
über die Wahrscheinlichkeit von Freiheit können als ‚modal robuster‘ als sol-
che Aussagen bezeichnet werden, die nur generell die Möglichkeit von Freiheit
feststellen. Das Argument der modalen Robustheit besagt, dass eine sozialtheore-
tische Erklärung von Freiheit nicht bei der Feststellung der generellen Möglich-
keit von Freiheit halt machen sollte, sondern Situationen danach unterscheiden
sollte, in denen Freiheit unterschiedlich wahrscheinlich ist.99

Das Ergebnis der Diskussion: Entweder, Foucault meint mit der Rede von
Widerspenstigkeit und Widerstand genau das gleiche wie die Freiheit, sich im-
mer auch anders zu verhalten (analytische Freiheit). Dann ist Widerstand, ge-

98 | Diese Spannung zwischen Generalisierung und Möglichkeit findet sich beispielsweise

zwischen diesen beiden Sätzen: „Wenn sich im Kern der Machtbeziehungen und gleich-

sam als deren ständige Existenzbedingung eine gewisse ‚Widerspenstigkeit‘ und stör-

rische Freiheit findet, gibt es keine Machtbeziehung ohne Widerstand, ohne Ausweg,

oder Flucht, ohne möglichen Umschwung.“ Hier geht es, bis auf die Rede vommöglichen

Umschwung ganz am Ende, um eine sozialtheoretische Generalisierung: es gibt immer

Widerstand. Dagegen: „In Machtbeziehungen [gibt es] notwendigerweise die Möglich-

keiten des Widerstands“ (Foucault 2005v, S. 292). Hier geht es nur um die Generali-

sierung der Möglichkeit zum Widerstand, nicht aber des Widerstands selbst. Foucault

beachtet diesen Unterschied nicht, sondern scheint beide Aussagen als gleichbedeutend

zu behandeln.

99 | Sehr verkürzt gesprochen ist ein Zustand modal robust, wenn er in vielen möglichen

Welten eintritt, also wenn er wahrscheinlich ist. Diese einfache Verschaltung von Wahr-

scheinlichkeit und modaler Robustheit ist in den Maßstäben der Diskussion um Moda-

lität und modale Robustheit unterkomplex, reicht aber für die vorliegende Argumen-

tation aus. Das Argument der modalen Robustheit liegt auch der neorepublikanischen

Kritik am traditionellen liberalen Freiheitsbegriff zugrunde, die darauf abstellt, dass

freedom as non-interference nicht modal robust ist. Modal robust ist hingegen freedom

as non-domination, dessen Gehalt die institutionelle Stabilisierung von freedom as non-

interference ist. Der Unterschied zwischen der neorepublikanischen und der hier vorge-

schlagenen Verwendung des Argumentes der modalen Robustheit ist, dass es im Rahmen

der Freiheit als Kritik um nicht ummodale Robustheit von negative Freiheit, sondern von

positiver Freiheit geht. Vgl. Pettit 2011: „The Instability of Freedom as Noninterference:

The Case of Isaiah Berlin“ und List und Valentini 2016: „Freedom as Independence“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Freiheit als Kritik

nau wie Freiheit, ein grundsätzlicher Teil von Machtbeziehungen, was der (tri-
vialen) Feststellung von grundsätzlicher Handlungsfreiheit nichts hinzufügt.
Oder Foucault meint mehr mit Widerstand: einen reflektierten, gerichteten Wi-
derstand als Kritik mit dem Ziel der Selbstbestimmung, was im Kontext des bis
hier entwickelten Freiheitsbegriffs und Freiheitsproblems nahe liegt (wider-
ständige Freiheit). Dann kann dieser Widerstand, der eine sehr voraussetzung-
reiche Fähigkeit ist, aber nicht generalisiert werden. Solchen Widerstand gibt
es nicht grundsätzlich – er ist nur nicht grundsätzlich unmöglich. Man kann
über solchen Widerstand also nicht so generalisierend sprechen wie Foucault
dies tut, sondern muss erklären, wie er von der grundsätzlichen Potentialität
zur Aktualität übergehen kann.

Als Zwischenfazit lässt sich festhalten, dass Foucault in Subjekt und Macht
davon ausgeht, dass es Widerstand gibt (wie auch schon in den Analysen der
70er Jahre), dass aber seine handlungstheoretische Erklärung von Widerstand
Spannungen und Lücken aufweist. Bei den Überlegungen Foucaults handelt
es sich demnach eher um eine Unterfütterung der schon vorhandenen Sozi-
altheorie, als eine Weiterentwicklung, durch die deren Probleme gelöst werden
könnten.100 Im Gegensatz zu dieser Auffassung sieht Lemke in der neuen Be-
schreibung von Widerstand eine entscheidende theoretische Erweiterung im
Vergleich zum kriegerischen Modell und bespricht die hier erarbeiteten kon-
zeptionellen Probleme der handlungstheoretischen Herleitung von Freiheit und
Widerstand nicht. Im Gegenteil teilt er mit anderen Kommentator_innen101 die
Erleichterung, mit Foucault nun über Freiheit sprechen zu können und sieht
im analytischen Freiheitsbegriff eine Erklärung von Widerstand, also in der
hier vorgeschlagenen Ausdrucksweise eine Lösung des Freiheitsproblems der
Subjektivierung. Genau wie an Foucaults Text ist auch an Lemkes Interpretati-
on problematisch, dass er keine Unterscheidung zwischen der grundsätzlichen
Feststellung der Möglichkeit von Widerstand und der Wahrscheinlichkeit sei-
ner Aktualität vornimmt. Deshalb schließt er von der Möglichkeit schon auf die
grundsätzliche Aktualität von Widerstand. Er zitiert zunächst Foucault mit der
Aussage, dass es in Machtbeziehungen „erzwungenermaßen Widerstandsmög-

100 | Auch Saar sieht in Subjekt undMacht keine wesentliche Umstellung von Foucaults Macht-

theorie; er thematisiert aber auch nicht die von Lemke in der frühen Machttheorie her-

ausgearbeiteten Probleme als sozialtheoretische Probleme, sondern rekonstruiert die Ko-

härenz von Foucaults Methode.

101 | Siehe für Literatur Fn. 2, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 153

lichkeiten“ gebe, um dann zu behaupten, dass dies die „Gleichursprünglichkeit
von Macht und Widerstand“ belege (306).102

2. Widerstand in Lemkes Rekonstruktion. Um zu zeigen, dass bei dem Ver-
such, auf dieser sozialtheoretischen Basis die Möglichkeiten von Widerstand zu
bestimmen undwiderständige Subjektivität zu charakterisieren, Probleme blei-
ben, soll Lemkes Herleitung und Beschreibung von Widerstand genauer unter-
sucht werden. Lemke beschreibt die Möglichkeit von Widerstand erstens über
die historische Dynamik der Macht und zweitens über die Eigenständigkeit von
Subjektivierungsprozessen gegenüber Politik und Ökonomie.

2a. Historische Dynamik der Macht. Wie oben bei der Besprechung der
Technologien des Selbst geschildert, funktioniert Subjektivierung im Zusam-
menspiel von Selbsttechnologien und Herrschaftstechnologien, wobei Lemke
betont, dass die Selbsttechnologien irreduzibel zu den Herrschaftstechnologi-
en und damit frei seien. Die den Selbsttechnologien zugeschriebene Freiheit
ist nach Lemke durch die Umstellungen der Machttheorie in Subjekt und Macht
erklärt (310f.). Der so hergeleitete „Doppelcharakter“ der Subjektivierung ga-
rantiert nach Lemke Widerstandsmöglichkeiten. Subjektivierung sei nicht nur
das „Produkt eines Zwangsprozesses, sondern findet innerhalb eines strate-
gischen Feldes statt, das notwendigerweise Widerstandsmöglichkeiten ein-
schließt“ (312). Die strukturell notwendige Möglichkeit von Widerstand belegt
Lemke mit zwei Beispielen aus dem Foucault’schen Repertoire: dem wahnsin-
nigen Subjekt und dem homosexuellen Subjekt (312). Beide seien zweifelsfrei
durch Zwangs- oder Unterdrückungsprozesse konstituiert, doch böten diese
auch immer die Möglichkeit des Widerstandes. Der Begriff der Homosexualität
beispielsweise war zwar einerseits eine pathologisierende Zuschreibung, diese
Pathologisierung machte es aber andererseits schwierig, die Betroffenen für
ihre Homosexualität zur Verantwortung zu ziehen. „Die Homosexualität konn-
te also als ursprünglich medizinischer Begriff und Repressionsinstrument zum
Ausgangspunkt einer affirmativen Strategie und zum Mittel des Widerstands
werden“ (312).103

102 | Genau das gleiche Problem tritt in der Rekonstruktion Heller 1996: „Power, Subjectifi-

cation and Resistance in Foucault“.

103 | Vgl. zur Problematik des sogenannten Born-This-Way Arguments, das zur Verteidigung

gegen die Behauptung, dass Homosexualität eine moralisch falsche Lebensentscheidung

sei, deren Natürlichkeit und Angeborenheit anführt Stein 2008: Born That Way? Not A

Choice?: Problems with Biological and Psychological Arguments for Gay Rights und Stein

2011: „Sexual Orientations, Rights, and the Body: Immutability, Essentialism, and Na-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Freiheit als Kritik

Das Problem hier liegt weniger darin, dass die These der strukturell in Herr-
schaftspraktiken angelegten Möglichkeit von Widerstand falsch sei oder die
Beispiele sie nicht stützen könnten. Vielmehr ist dies eine andere These als die-
jenige, die ursprünglich belegt werden sollte. Es ist eine These über die Struktur
der Macht und über ihre historische Dynamik und Iterabilität,104 nicht aber ei-
ne These über den Doppelcharakter von Unterwerfung und Freiheit in Subjek-
tivierungsprozessen. Dass historische Entwicklung stattfindet und eine Mög-
lichkeit von Widerstand darin besteht, die Herrschaft beim Wort zu nehmen
und gegen sich selbst zu wenden, sagt noch nichts darüber aus, wie diese ‚wi-
derständige Subjektivität‘ beschaffen ist, die es Individuen ermöglicht, in einer
solchen Art zu kritisieren.105

tivism“. Argumentationslogisch ist die Behauptung, dass die Natürlichkeit von Homose-

xualität Rückschlüsse auf ihre positivemoralische Bewertung zulässt, ein naturalistischer

Fehlschluss. Politisch problematisch ist an dem Argument, dass es erstens nicht bei der

moralischen Bewertung von Homosexualität als schlecht ansetzt, sondern nur an der

Frage, wie frei gewählt sie ist, weshalb das Argument zu defensiv und entschuldigend

ist. Des Weiteren bietet das Born-This-Way Argument keine Hilfe, um sich gegen even-

tuell bald mögliche pränataldiagnostische Screenings bezüglich sexueller Orientierung

zu wehren.

104 | Butler fokussiert in ihrer Arbeit zur Performativität von Geschlecht diese Art der sub-

versiven Umkehrung der vorhandenen repressiven Macht, und belegt die sozialontolo-

gische Bedingung der Möglichkeit dafür sprachtheoretisch mit Bezug auf Jacques Der-

ridas Theorem der Iterabilität, vgl. Butler 1995: Körper von Gewicht, Butler 2011: Das

Unbehagen der Geschlechter und Butler 2005: Psyche der Macht. Vgl. auch Derrida 1999:

„Signatur Ereignis Kontext“ und Derrida 2001: Limited Inc a b c ... Siehe zur Kritik an

Butler auch unten Fn. 32, S. 284.

105 | Auch wenn Lemke die grundsätzlichen Widerstandspotentiale in der spezifischen Struk-

tur der modernen Regierung begründet – sie operiert über die Freiheit der Individuen,

was ihnen die (erweiterte) Möglichkeit zu widerständigem Handeln gibt (315) – bleibt

dies eine These über die brüchige Struktur der Macht, nicht aber darüber, wie von die-

ser Brüchigkeit auf Grundlage einer bestimmten widerständigen Subjektivität Gebrauch

gemacht werden kann. Das gleiche Problem taucht in Hoy 2004: Critical resistance, S. 81–

93 auf; dort folgt die Schilderung der Dynamik der Macht anhand verschiedener Beispie-

le (inkl. Homosexualität) auf die Rekonstruktion einer foucaultschen Sozialontologie, in

deren Mittelpunkt der Begriff der ‚analytischen Freiheit‘, wie er oben entwickelt wurde,

steht.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 155

2b. Eigenständigkeit von Subjektivierungsprozessen. Lemke verfolgt seine
These des Doppelcharakters der Subjektivierung weiter, indem er die Bezie-
hung der Subjektivierungspraktiken zu anderen sozialen Prozessen untersucht
und dabei die relative Autonomie der Subjektivierungsprozesse herausstellt.

Die Subjektivierungspraktiken definieren also kein autonomes Feld,
sondern sind immer in ökonomische, politische und gesellschaft-
liche Prozesse eingebunden. Es ist nicht möglich, die Konstitution
von Subjektivitätsformen zu untersuchen, ohne diese Mechanis-
men zu berücksichtigen. Dies bedeutet jedoch umgekehrt nicht,
dass diese Beziehungen sich auf ein Determinationsverhältnis re-
duzieren lassen, wobei eine konkrete Subjektivität den Endpunkt
einer Kausalkette bildet, an deren Anfang eine sozio-ökonomische
Struktur steht. [...] Wenn die Subjektivierungsformen ein eigen-
ständiges Feld bilden, dass sich nicht von anderen Faktoren ablei-
ten lässt, sondern diese zugleich bestimmt und von ihnen bestimmt
wird, dann reicht es nicht aus, sich auf Kämpfe gegen politische,
soziale, religiöse oder ökonomische Ausbeutung zu beschränken.
Vielmehr ist es notwendig, eine Form von Kämpfen zu entwickeln,
die sich hinaus auf die Formen der Subjektivierung richtet. Ebenso
wenig wie die Subjektivierungsformen sich auf eine basale gesell-
schaftliche Struktur reduzieren lassen, lässt sich der Widerstand
gegen sie auf Kämpfe gegen Formen von politischer Herrschaft
oder ökonomischer Ausbeutung reduzieren. (313f.)

Es ist richtig, herauszustellen, dass mit Foucault das Feld der politischen Kritik
auf den nichtreduziblen Bereich der Subjektivierung erweitert werden kann,
der von klassischen marxistischen und liberalen Ansätzen nicht hinreichend
konzeptionalisiert ist. Doch diese Irreduzibilität ist eine andere (nämlich eine
zwischen verschiedenenMachtarten und ihrenWirkungen, oder verschiedenen
Weisen der Problematisierung) als die von dem Verhältnis von Freiheitsprakti-
ken und Herrschaftspraktiken behauptete Irreduzibilität. Das Problemfeld der
Subjektivierung zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass beide Praktiken in
ihm eine Rolle spielen, weshalb es für den Beleg einer relativen Autonomie der
Freiheitspraktiken, durch die ihre Widerständigkeit belegt werden soll, nicht
ausreicht, auf die Irreduzibilität von Subjektivierung und politischer Herrschaft
oder ökonomischer Ausbeutung zu verweisen.

Beide Erläuterungen der Subjektivierung sind zwar zutreffend, können aber
die Irreduzibilität der Freiheitspraktiken nicht belegen und die widerständige

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Freiheit als Kritik

Subjektivität nicht beschreiben. Die historische Dynamik der Macht und die
grundsätzliche Möglichkeit ihrer Subversion sind eine These über ihre itera-
tive Struktur, nicht aber über widerständige Subjektivität. Dass Praktiken der
Subjektivierung nicht auf Ökonomie und (klassische) Politik reduziert werden
können, sagt nichts über Freiheit in diesen Praktiken der Subjektivierung aus.

Anstatt das Verhältnis zwischen Herrschaftspraktiken und Freiheitsprakti-
ken in Hinblick auf die Möglichkeiten von widerständiger Subjektivität zu un-
tersuchen, setzt Lemke Freiheit als Widerstand voraus und appelliert zugleich
an ihn (314). Und dies, obwohl das Ausgangsproblem gerade darin besteht,
dass widerständige Subjektivität in Frage steht. Er referiert dazu Foucaults in
Subjekt und Macht vorgetragene historische These, dass die Kämpfe um Sub-
jektivierung seit den 60ern zugenommen hätten. Die Beschreibung dieser Wi-
derstandspraktiken als ein kreatives und freies Moment – „die Suche nach neu-
en Formen der Subjektivität“ (314) – und ihre Auszeichnung als Ethik haben
außerdem eine appellative Funktion. Anstatt sozialtheoretisch zu fragen, wie
diese Art der widerständigen Subjektivität möglich ist, und wie Kritik dabei
helfen kann, sie wahrscheinlicher zu machen, bestätigt dieser Appell diejeni-
gen in ihrer Praxis, die sowieso schon diese Art von Widerstand und Freiheit
ausüben.

Es ist nicht so, dass Lemke Foucault hier falsch liest, sondern sowohl die
Feststellung von Widerstand als auch der Apell an den Widerstand sind bei
Foucault ebenfalls zu finden. Doch unter der Prämisse, dass die entscheidende
Frage für Foucault (bzw. Lemke) lautet „Wie ist Widerstand möglich?“ (318)
ist die empirische Feststellung von vergangenem Widerstand (bzw. die sozi-
altheoretische Feststellung seiner grundsätzlichen Möglichkeit) und der Appell
an zukünftigen Widerstand unbefriedigend.106

106 | Hier zeigt sich eine interessante Parallele zu Robin Celikates Unterscheidung von jud-

gemental dopes und freien Akteuren. Celikates kritisiert an der klassischen Kritischen

Theorie und Soziologie (Bourdieu), dass sie die freie Handlungsfähigkeit von Menschen

unterschätzt und ihre Fremdbestimmtheit überschätzt (judgmental dopes), während die

Soziologie der Kritik (Luc Boltanski) im Gegensatz dazu den Menschen zuviel Hand-

lungsmacht zuweist (freie Akteure). Foucault scheint in verschiedenen Aussagen jeweils

die eine oder die andere Posititon einzunehmen: bei der Thematisierung der Diszipinar-

macht judmental dopes, bei der hier rekonstruierten Thematisierung von Freiheit und

Widerstand freie Akteure. Lemke verbindet beides in einer Theorie nach Foucault, oh-

ne darin ein Problem zu sehen. Zwar ist eine radikale judgemental dopes Position wegen

des Paternalismus problematisch, aber eine Foucault’sche Sozialtheorie kommt nicht um-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 157

3.4.7 Regierungstranszendenz oder Regierungsimmanenz

In diesem zweiten Kommentar wird erstens der Grund dafür analysiert, dass
Lemke trotz der von ihm beschriebenen sozialtheoretischen Umstellungen im
Spätwerk nicht erklären kann, wie widerständige Subjektivität entstehen kann,
bzw. in der hier vorgeschlagenen Redeweise: wieso er das Freiheitsproblem
der Subjektivierung nicht lösen kann. Dies liegt der hier entwickelten Analyse
zufolge an seiner Entscheidung für eine regierungstranzendierende Lesart der
These der Immanenz. Die in der vorliegenden Studie vertretene Lesart der ra-
dikalen Immanenz hingegen würde es erlauben, widerständige Subjektivität
zu erklären. Zweitens wird analysiert, wieso Lemke die Lesart der radikalen
Immanenz nicht wählt: Sie widerspricht seiner Rekonstruktion von Foucaults
Methode und seines Freiheitsbegriffs als der modernen Humanwissenschaft ra-
dikal entgegengestellt.

1. Die zwei Lesarten der Immanenz der Macht. Lemke reduziert seine Erör-
terung des Widerstands auf dessen Feststellung und einen Appell an ihn und
verfolgt damit seine Ausgangsfrage nach den subjektiven Möglichkeitsbedin-
gungen von widerständigem Handeln nicht weiter. Die These ist, dass dies un-
ter Berücksichtigung der oben eingeführten Unterscheidung zweier gegensätz-
licher Foucault-Lesarten intelligibel wird: der Lesart der Regierungstranszen-
denz (die Lemke vertritt und die durch Subjekt und Macht belegt werden kann)
und der Lesart der radikalen Immanenz (die die vorliegende Studie vertritt
und die durch Was ist Kritik? belegt werden kann). Lemkes regierungstran-
szendierende Lesart stützt sich auf die normative Differenzierung von Macht
und Herrschaft. Sie kann einerseits sagen, dass es grundsätzlich immer Wi-
derstand geben kann (wenn nicht eine Situation vollständiger Herrschaft vor-
liegt), und andererseits an noch mehr Widerstand appellieren, weil mehr Wi-

hin, die Bedingungen der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit zu problematisieren, also

Menschen zunächst als judgemental dopes zu sehen und ihnen nicht von vorn herein freie

Handlungsmacht zuzuweisen (wie Foucault und Lemke es stellenweise tun), um dann

die Bedingungen der Möglichkeit von freier Handlungsfähigkeit untersuchen zu können.

Vgl. Celikates 2009: Kritik als soziale Praxis, Boltanski 2010: Soziologie und Sozialkritik

und Boltanski und Honneth 2009: „Soziologie der Kritik oder Kritische Theorie?“ Sie-

he auch die unten entwickelte These, dass kritische Sozialtheorie von der Hermeneutik

des Verdachts ausgehen muss in Negative Freiheit, Freiheit als Kritik und politische Theo-

rie (Abschnitt 5.3). Eine entgegengesetze Position vertritt Maslan 1988: „Foucault and

Pragmatism“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Freiheit als Kritik

derstand mehr Dynamik bedeutet, und damit Herrschaftssituationen unwahr-
scheinlicher macht. Diese Lesart kann aber keine Aussagen darüber treffen, wie
widerständige Subjektivität strukturiert ist und wie sie entstehen kann. Dies
liegt daran, dass widerständige Subjektivität durch eine bestimmte Fähigkeit
zur Kritik definiert ist, die nur durch bestimmte Subjektivierungsprozesse im
Subjekt instanziiert werden kann.107 Eine Unterscheidung verschiedener Sub-
jektivierungsprozesse danach, zu wieviel Freiheit sie führen, ist aber aufgrund
der Unterscheidung von Macht und Herrschaft gar nicht möglich. Diese Unter-
scheidung unterscheidet nur ein Mehr-oder-weniger von Ordnung, aber nicht
verschiedene Arten von Ordnung, durch die verschiedene Arten von Subjek-
tivierung stattfinden. Um widerständige Subjektivität zu erläutern, muss die
Frage von der Quantität bzw. Intensität der Ordnung zu ihrer Qualität bzw.
ihrem Wirken umgestellt werden.

Deshalb stellt sich die Frage, ob man die normative Unterscheidung auch
anders ziehen kann, als bei Macht und Herrschaft (d.h. als verschiedene Ord-
nungslevel), und wie eine Unterscheidung von unterschiedlichen Arten von
Ordnungen konzipiert werden kann, die unterschiedlich subjektivieren.108 Da-
für lohnt ein weiterer Blick auf das Zitat, mit dem Lemke Macht und Herrschaft
als normative Unterscheidung einführt (309):

Machtbeziehungen [sind] nicht etwas an sich Schlechtes, wovon
man sich frei machen müsste. [...] Das Problem ist also [...] sich
die Rechtsregeln, die Führungstechniken und auch die Moral zu
geben, das ethos, die Sorge um sich, die es gestatten, innerhalb der
Machtspiele mit demMinimum an Herrschaft zu spielen. (Foucault
2005c, S. 899, Herv. im Orig.)

Wie ist es möglich, mit einem Minimum an Herrschaft und einem Maximum
an Freiheit zu spielen? Foucault nennt in diesem Zitat einige Möglichkeiten –

107 | Dies hatte die Rekonstruktion und Kritik von Lemkes normativen Begriff von Freiheit als

Kritik ergeben, in der diese Art von Subjektivierung als solche durch ‚freiheitliche Regie-

rung‘ im Unterschied zu ‚repressiver Regierung‘ bestimmt wurde; siehe Keine Lösung des

Freiheitsproblems der Subjektivierung (Unterabschnitt 3.4.4).

108 | Vgl. dagegen Richter (2005: Grenzen der Ordnung), der den Unterschied von Theorien

der Ordnung (Schmitt, Habermas) und Theorien des politischen Handelns (Foucault,

Plessner) herausarbeitet und zeigt, dass die Stärke von Foucault gerade darin liegt, dass

er Phänomene beschreibt, die im Rahmen von ordnungsfixierten Theorie gar nicht the-

matisiert werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 159

Rechtsregeln, Führungstechniken, Moral, Ethos und Sorge um sich. Foucault
führt hier Rechtsregeln als ein Mittel auf, um Herrschaft zu reduzieren und
mehr Freiheit zu ermöglichen. Doch Foucault hat nicht ausgeführt, wie Rechts-
regeln ein Mittel dazu sein können, Herrschaft zu reduzieren. Dies ist nach
der geschilderten normativ aufgeladenen Unterscheidung vonMacht und Herr-
schaft auch gar nicht ohne Weiteres möglich, weil Rechtregeln eine paradigma-
tische Form der Verfestigung von Macht, also Herrschaft (bzw. Regierung109)
sind. Wie kann Herrschaft (bzw. Regierung) dazu beitragen, Herrschaft zu re-
duzieren? Diese Frage lässt sich nicht beantworten, wenn Herrschaft immer
‚schlecht‘ ist, weil sie Ordnung bedeutet. Sie lässt sich nur mit einer Differen-
zierung verschiedener Herrschaftsbegriffe entwickeln. Genau diese Möglich-
keit lässt Foucault in diesem Zitat zu, wenn er Rechtsregeln als eine Ordnung,
die zu Freiheit führen kann, angibt. Dies ist ein klares Abweichen von der nor-
mativen Aufladung der formalen Differenz von Macht und Herrschaft als ver-
schiedene Quantitäten von Ordnung, die Lemke zur normativen Basis seiner
Rekonstruktion macht. Obwohl Foucault also die Frage nach freier Ordnung
nicht selbst verfolgt hat, schließt er sie auch nicht aus, wie es Lemkes Lesart
nahelegt.

Eine Differenzierung von ‚freier Herrschaft‘ und ‚unfreier Herrschaft‘ liegt
auch nahe, wenn man die Konstruktion der normativen Differenz von Macht
und Herrschaft genauer analysiert. Diese erfolgte in zwei Schritten: Zunächst
gibt es die Differenz von Macht und Herrschaft als neutrale und formale so-
zialontologische Unterscheidung verschiedener Aggregatszustände von Macht.
Macht ist dynamisch und flüssig und der allgemeine Fall, während Herrschaft
ein spezieller Fall der Verfestigung von Macht ist, in dem die Reversibilität ein-
geschränkt ist. Diese formale Unterscheidung ist an sich noch nicht normativ.
Die normative Aufladung dieser formalen Differenz geschieht erst im zweiten
Schritt: Weil Macht und Freiheit zusammenhängen und bei Herrschaft Frei-
heit verstellt ist, wird Macht als ‚gut‘ bezeichnet und Herrschaft als ‚schlecht‘.
Nach der hier vorgelegten Differenzierung der verschiedenen Freiheitsbegrif-
fe bei Foucault lässt sich jetzt feststellen, dass diese normative Aufladung auf

109 | Hier wird der Begriff Herrschaft verwendet, dessen Grundbedeutung ein hohes Maß an

Strukturiertheit und Verfestigung ist, um zu verdeutlichen, dass die normativ entschei-

dende Differenz nicht diejenige verschiedener Festigkeitsstufen sein kann, sondern die

Art der Verfestigung und ihrer Effekte. Herrschaft kann nicht nur deswegen schlecht

sein, weil sie strukturiert, sondern nur, wenn sie in einer bestimmten Weise strukturert;

sie wäre gut, wenn sie freier strukturiert/subjektiviert.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Freiheit als Kritik

dem falschen Freiheitsbegriff beruht. Die mit Macht notwendig zusammen-
hängende Freiheit ist die analytische Freiheit des Immer-auch-Anders-handeln-
Könnens, aber nicht widerständige Freiheit, die das normative Freiheitskonzept
ist. Um widerständige Freiheit zu erläutern reicht die Differenz von Macht und
Herrschaft nicht aus; es gibt nicht mehr widerständige Freiheit durch weniger
Herrschaft.

Doch durch die normative Aufladung (mit dem falschen Freiheitsbegriff)
der Differenz von Macht und Herrschaft ist jede Verfestigung a priori definiert
als asymmetrische Situation und als zu verhindernde Einschränkung von Frei-
heit. Dadurch wird es unmöglich, zwischen guter und schlechter Verfestigung
bzw. Herrschaft zu unterscheiden. Ein weiteres von Lemke angeführtes Zitat
scheint seine Lesart zu stützen. Hier scheint Foucault eine Unterscheidung von
guter (freiheitsgenerierender) und schlechter Verfestigung – hier als Institutio-
nen und Gesetze bzw. Struktur – direkt abzulehnen, wenn er schreibt:

Die Freiheit der Menschen wird nie von Institutionen oder Geset-
zen garantiert, deren Aufgabe es ist, Freiheit zu garantieren. [...]
Ich glaube nicht, dass die Struktur von Dingen Freiheit zu garan-
tieren vermag. Nur Freiheit garantiert Freiheit. (Foucault 2005r,
S. 330)

Prima facie ist dieses Zitat ein eindeutiger Beleg für die anti-institutionalistische
Lesart110 Lemkes. Doch ein genauer Blick auf Foucaults Wortwahl lässt mehr
Raum für eine optimistischere Bewertung von Institutionen. Institutionen kön-
nen nicht die Ausübung von Freiheit garantieren. Dies ist alleine deshalb schon
unmöglich, weil Freiheit die Ausübung einer Praxis der Individuen ist, und
es widersprüchlich wäre, sich die Individuen als frei vorzustellen, wenn ihre
Handlungen von Institutionen garantiert, also von diesen festgelegt sind. Dies
schließt aber nicht aus, dass Institutionen die Möglichkeit der individuellen
Ausübung von Freiheit beeinflussen.111 Zwar garantieren Institutionen nicht,

110 | Die Begriffe ‚anti-institutionalistische Lesart‘ und ‚regierungstranszendierende Lesart‘

werden hier synonym verwendet.

111 | In der Literatur zu Institutionen bei Foucault wird nicht untersucht, wie der Freiheits-

begriff mit der Subjektivierung durch Institutionen zusammenhängt. Viele Beiträge

zu Institutionen bei Foucault behandeln in erster Linie andere Themen: Bevir (1999:

„Foucault, Power, and Institutions“) spielt Grundeinsichten von Foucaults Machttheorie

(Macht kommt von unten, ist nicht intentional, tritt in Verbindung mit Wissen auf, etc.)

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 161

dass jede_r immer Freiheit praktiziert, doch Foucault schließt nicht aus, dass
Institutionen den Individuen die Möglichkeiten dazu zur Verfügung stellen.112

Als Ergebnis der Diskussion der Differenz von Macht und Herrschaft lässt
sich festhalten, dass Foucaults Verwendung dieser Differenz als normative
Grundunterscheidung nicht so eindeutig ist, wie Lemke sie rekonstruiert. Zwar
gibt es große textliche Evidenz, die für Lemkes Rekonstruktion spricht, aber die
oben geleistete Korrektur der Interpretation wichtiger Textstellen (Foucaults
Verweis auf Rechtsregeln, die Korrektur der Interpretation der Nichtgarantier-
barkeit der Freiheit) deutet auf die Möglichkeit hin, die normative Leitdifferenz
als eine von verschiedenen Arten von Regierung bzw. Herrschaft zu konzipie-
ren. Foucaults Äußerungen in Was ist Kritik?, dass es nicht darum ginge, nicht
regiert zu werden, sondern anders regiert zu werden113 und seine klare Absage
an die Utopie einer regierungsfreien Gesellschaft sind weitere Indizien für die

in Bezug auf Institionen durch, was kaum neue Erkenntnisse produziert. Schaff (2004:

„Agency and Institutional Rationality: Foucault’s Critique of Normativity“) rekonstruiert

Foucaults Kritikmodus als interne Kritik, die eine Spannung zwischen modernen Normen

und Institutionen aufweisen würde, allerdings ohne das Spezifische der Institutionen

weiter zu bestimmen. Auch Caputo und Yount 1993: Foucault and the critique of institu-

tions ist keine Studie zu Institutionen bei Foucault, sondern eine breite Rekonstruktion

der machtanalytischen Arbeiten. Spezifischer ist Sauvêtre (2009: „Michel Foucault“),

der Foucaults Institutionenbegriff bestimmt und ihn dann mit Durkheim, Hobbes und

Althusser kontrastiert. Siehe zur Verwendung der Begriffe ‚Institution‘, ‚politische Insti-

tution‘ und ‚demokratische Institution‘ in dieser Studie auch Fn. 20, S. 25.

112 | Wie wenig die Garantie der Freiheit ein Maßstab sein kann, zeigt sich auch durch die

Kontrastierung der These von freiheitlicher Herrschaft und der oben referierten These

der historischen Dynamik der Macht: Genausowenig wie Institutionen eine Garantie der

Freiheit sind, ist es die historische Dynamik der Macht. Doch bezüglich unterschiedlicher

Institutionen ist es immerhin möglich, projektiv Wahrscheinlichkeiten zu unterscheiden.

Mit der These der historischen Dynamik lässt sich nur die allgemeine Möglichkeit undif-

ferenziert festellen.

113 | Vgl. das Zitat Foucaults oben, S. 144. Zwar benutzt Foucault nicht die positive Formulie-

rung ‚anders regiert werden‘, sondern „nicht dermaßen regiert“ bzw. „nicht so oder so

regiert“ werden, doch er stellt diese dem „überhaupt nicht regiert werden wollen“ ge-

genüber (Foucault 1992, S. 52), weshalb sie gleichbedeutend mit ‚anders regiert werden‘

sind.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Freiheit als Kritik

Lesart der radikalen Immanenz.114 In Foucault sind beide Lesarten zu finden,
was es rechtfertigt, die Entscheidung für die eine oder die andere systematisch
aus Problem zu begründen.

Die hier vertretene These ist, dass die Lesart der radikalen Immanenz, also
eine normative Unterscheidung verschiedener Arten von Herrschaft bzw. Re-
gierung plausibel ist, um Freiheit als widerständige Subjektivität zwar nicht
garantieren, aber doch erklären zu können. Und dies bedeutet, Kriterien da-
für zu finden, unter welchen Bedingungen sie wahrscheinlicher ist. Die Fra-
ge nach den Möglichkeitsbedingungen widerständiger Subjektivität setzt eine
normative Differenzierung verschiedener Arten von Regierung voraus, weil wi-
derständige Subjektivität nicht allgemein vorausgesetzt werden kann, sondern
subjektivierungstheoretisch nur als Resultat einer spezifischen Subjektivierung
durch spezifische Regierung aufgefasst werden kann.

‚Subjektivierung‘ als These über die Konstitution des Subjekts weist darauf
hin, dass die in einer Gesellschaft historisch möglichen Formen der Subjektivi-
tät von den herrschenden Formen der Macht und Regierung konstituiert sind.
Freiheit als eine bestimmte Selbsttechnik der kritischen Reflexion der eigenen
Subjektivierung kann deshalb nicht im Subjekt vorausgesetzt werden, sondern
hängt von der Subjektivierung ab. Deshalb ist es sinnvoll, Regierung als In-
stanz der Subjektivierung intern zu unterschieden in Hinblick auf die durch
sie ausgeführte Subjektivierung. Mit anderen Worten, es kommt darauf an,
verschiedene Arten von Regierung in Bezug auf die durch sie ausgeführte Sub-
jektivierung normativ zu differenzieren, weil Regierung und Subjektivierung –
genauer: Subjektivierung durch Regierung – gesellschaftliche Grundtatsachen
sind.115 Sie können nicht transzendiert werden, weshalb Freiheit nicht Freiheit

114 | Ein weiteres Indiz, dass für Foucault die entscheidenden normativen Unterscheidun-

gen diejenigen zwischen Regierungstechniken sind und nicht zwischen Macht und Herr-

schaft, sich in Foucaults Rede von „vernünftigen Regierungstechniken“ (Foucault 2005c,

S. 899), auf die auch Lemke verweist, um sie zu kritisieren und seine Lesart davon ab-

zugrenzen (310).

115 | Es ist Lemke allerdings darin zuzustimmen, dass es merkwürdig wäre, wenn Foucault

Regierung in ihrer aktuellen Form ahistorisch substantialisieren würde, wo doch seine

Regierungsanalyse dem Aufspüren ihrer Historizität dient – und er tut dies auch nicht.

Im Gegensatz zu Lemkes Analyse muss man diese ahistorische Substantialisierung von

Regierung jedoch gar nicht behaupten, um Kritik als ein Ringen um unterschiedliche

Arten von Regierung aufzufassen, wie es Foucault in Was ist Kritik? tut. Dies liegt dar-

an, dass gerade die historische Analyse der Regierung uns zeigt, wie die Regierung so

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 163

von Subjektivierung-durch-Regierung sein kann, sondern im Gegenteil nur in
einer bestimmten Art der Subjektivierung durch Regierung liegen kann.116

Die Plausibilität der normativen Unterscheidung verschiedener Regierun-
gen ist nicht nur subjektivierungstheoretisch begründbar (Widerstand konzi-
piert als Resultat bestimmter Subjektivierung), sondern auch politisch-pragma-
tisch aufgrund der anti-utopischen Einsicht in die Immanenz der Regierung.
Foucault hat seine Kriegskonzeption der Macht auch gegen Befreiungs- und
Revolutionsvorstellungen im orthodoxen Marxismus in Stellung gebracht.117

mächtig wurde, dass es uns heutzutage nicht möglich ist, die „Regierungstechnologie

[...] selbst zu transzendieren“ (310). Regierung, so könnte Foucault gegen Lemke erwi-

dern, ist zwar keine ahistorische Grundtatsache menschlicher Gesellschaften, wohl aber

eine historische Grundtatsache unserer Gesellschaft.

116 | Die genealogische Kritik, die genau eine solche Praxis der Kritik der Subjektivierung ist,

wird bei dieser Lesart selbstreferentiell an die eigenen Bedingungen der Möglichkeit ge-

führt. Man muss in einer subjektivierungskritischen Weise subjektiviert sein um seine

eigene Subjektivierung kritisieren zu können. Würde man diese Fähigkeit einfach vor-

aussetzen, hätte man das Paradigma der Subjektivierung zugunsten einer essentialisti-

schen Subjekttheorie verlassen. Würde man die Frage der Bedingungen der Möglichkeit

von Subjektivierungskritik nicht stellen, reflektierte man nicht politiktheoretisch auf Ge-

nealogie und Subjektivierung und hätte den Bereich des Freiheitsproblems überhaupt

verlassen.

117 | Bis auf die frühen Kommentare in Gesprächen mit Maoisten und mit Noam Chomsky,

in denen Foucault ein radikales, durch eine politische Epistemologie unterfüttertes Re-

volutionsdenken entwickelt: Für einen wirklichen Bruch mit der vorhergehenden Ord-

nung dürfe man sich nicht philosophischer (Gerechtigkeit) oder institutioneller Konzep-

te (Recht, Volkstribunale) bedienen, die dieser alten Ordnung entstammten, vgl. Fou-

cault und Chomsky 2005: „Über die Natur des Menschen: Gerechtigkeit versus Macht“

und Foucault 2005w: „Über die Volksjustiz“. Dass auch Lemke diese protorevolutionäre

Position Foucaults kritisiert (107f.), steht in einer Spannung zu seiner Lesart der Re-

gierungstranszendenz. Vgl. dazu auch Whyte (2013: „Is revolution desirable?: Michel

Foucault on revolution, neoliberalism and rights“), die Foucaults gewandelte Auffassung

von Revolution mit seinem gewandelten Konzept von Recht und Regierung erklärt. Vgl.

auch die Rekonstruktion von Foucaults Kritik an der linkstheoretischen Staatsphobie in

Villadsen und Dean 2012: „State-Phobia, Civil Society, and a Certain Vitalism“. Villad-

sen und Dean konstatieren, dass auch die zeitgenössischen Foucault-Interpretationen

von Michael Hardt/Antonio Negri und Nikolas Rose staatsphobisch sind, was sich in ei-

ner voreiligen normativen Aufwertung der Zivilgesellschaft niederschlage; siehe auch

die Monographie Dean und Villadsen 2015: State phobia and civil society. Vgl. zu einer

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Freiheit als Kritik

Diesem anti-utopischen und anti-revolutionären Aspekt seines Denkens kommt
die Lesart der radikalen Immanenz näher als das Hinarbeiten auf regierungs-
freie Räume, für das Lemke eintritt.

Es ergibt sich folgendes Bild: Es gibt zwei verschiedene Freiheitsprobleme,
die als gelöst gelten können, wenn jeweils ein anderer Freiheitsbegriff sozi-
altheoretisch erklärt werden kann. Das Freiheitsproblem der Machtdetermi-
nation wird gelöst, indem analytische Freiheit bzw. Freiheit als Immer-anders-
handeln-Können erklärt wird. Dies gelingt nach Lemke durch seine Rekonstruk-
tion von Subjekt und Macht und den Technologien des Selbst. Das Freiheits-
problem der Subjektivierung hingegen kann nur gelöst werden, wenn Freiheit
als Kritik erklärt wird. Lemkes Ziel ist die Lösung dieses Problems, was aber
durch seine interpretative Entscheidung für die Regierungstranszendenz nicht
gelingt. Beide Freiheitsbegriffe haben andere Modalitäten. Analytische Frei-
heit ist generell und grundsätzlich; sie ist immer vorhanden ist, wenn Macht
vorhanden ist (nur bei direktem körperlichem Zwang wäre sie ausgesetzt); sie
ist bedingungslos. Freiheit als Kritik hingegen ist nicht immer vorhanden, im
Gegenteil ist sie ein spezieller Fall der Ausbildung einer bestimmten Selbsttech-
nologie; sie ist bedingt. Freiheit als Kritik kann erklärt und damit das Freiheits-
problem der Subjektivierung gelöst werden, wenn Aussagen über die Bedin-
gungen von Freiheit als Kritik getroffen werden. Ihre Bedingungen liegen in
der Struktur der Subjektivierungsregime.118 Subjektivierung findet durch Re-
gierung statt, und unterschiedliche Regierung führt zu unterschiedlicher Sub-
jektivierung. Deshalb kann Regierung daraufhin differenziert werden, wie ih-
re Subjektivierung die Bedingungen von Freiheit als Kritik schafft, das heißt:
Freiheit als Kritik mehr oder weniger wahrscheinlich macht. Eine solche nor-
mative Differenzierung verschiedener Arten von Regierung ist möglich, wenn
man der Lesart der radikalen Immanenz folgt (der Foucault ausWas ist Kritik?)

Kritik von Foucaults Revolutionsdenken aus postkolonialistischer Perspektive Kappeler

2013: Volkseinheit und neue Bewegungen. Foucault und die Revolution.

118 | Dies kann auch dadurch plausibilisiert werden, dass mögliche Alternativen unplausibel

sind: Innerhalb des Subjektivierungsparadigmas ist es nicht begründbar, die Bedingung

von Freiheit als Kritik als vorsozial im Subjekt liegend anzunehmen. Dass es in der Macht

Brüche und Verschiebungen gibt, ist keine Aussage über die Bedingung von Freiheit als

Kritik. Dass Freiheit als Kritik ‚im Subjekt‘ verortet ist und das Subjekt unabhängiger

von den Subjektivierungen macht, die es konstituiert haben, bedeutet nicht, dass Frei-

heit als Kritik nicht selbst von diesen Subjektivierungen abhängig ist, auch wenn diese

Abhängigkeit zu Unabhängigkeit führen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 165

und nicht der von Lemke favorisierten Lesart der Regierungstranszendenz (der
Foucault aus Subjekt und Macht).

2. Der systematische Grund für die Lesart der Regierungstranszendenz bei
Lemke. Dass Lemke sich für die regierungstranszendierende Lesart ausspricht,
die die normative Differenzierung von Regierung versperrt, ist kein Zufall. Viel-
mehr ist es systematisch begründet in Lemkes Rekonstruktion von Foucaults
Freiheitsbegriff und dessen Methode der genealogischen Kritik. In Lemkes Re-
konstruktion zeichnen sich beide durch eine radikale Kritik der Humanwissen-
schaften aus, die normieren und Freiheit einschränken, insbesondere die un-
mittelbar zur Regierungsrationalität gehörende normative politische Theorie.
Nach Lemke ist Foucaults Arbeit radikal anders als klassische normative poli-
tische Theorie und Kritik. Foucault betreibt Kritik nicht als universalistisches
normatives Wahrsprechen von der privilegierten und autoritären Position der
Wissenschaft aus – vom Feldherrnhügel – wie man es von klassischen marxisti-
schen und liberalen Ansätzen behaupten könnte, wenn sie auf der Suche nach
kontexttranszendierendenWahrheiten sind. Die hier vorgeschlagene Lesart der
radikalen Immanenz weist aber eine wesentlich engere Verwandtschaft zur Fra-
geweise der normativen politischen Theorie auf, als die von Lemke präferierte
Lesart der Regierungstranszendenz: Sie erlaubt es, ein abstraktes Modell zur
Unterscheidung verschiedener Arten von Freiheit zu etablieren und verschie-
dene Arten von Regierung anhand der von ihnen zu erwartenden Freiheit zu
beurteilen. Eine solche Theorie urteilt vom Feldherrnhügel über die Freiheit
der Menschen und sagt ihnen, was zu tun ist. Lemke vermeidet diese Art von
Paternalismus, den er schon in seiner Rekonstruktion des Freiheitsbegriffs als
der Wissenschaft grundsätzlich entgegengestellt ausgeschlossen hatte, indem
er seine Theorie auf die Feststellung der grundsätzlichen Möglichkeit von Wi-
derstand und den Appell an ihn reduziert. Die Feststellung der grundsätzlichen
Möglichkeit ist keine Fallunterscheidung und damit kein theoretisch-abstraktes
Urteilen; der Appell ist ein Vorschlag und kein ‚zwingendes‘ Argument, dessen
Nichtbefolgung den Adressaten aus dem Raum der Vernunft ausschließt.119

Die Anhaltspunkte für eine radikale Abgrenzung gegenüber den Human-
wissenschaften allgemein und der politischen Philosophie im Speziellen sind
bei Foucault selbstredend zu finden und ziehen sich durch das gesamte Werk.
Diese Ablehnung taucht bei Foucault in mindestens drei verschiedenen Figuren

119 | Einen solcher Ausschluss durch und aus universeller Vernunft zu produzieren, ist ein

häufiger Vorwurf gegen liberale Ansätz; vgl. bspw. Chantal Mouffes Kritik unter anderem

an Habermas deliberativer Demokratietheorie, Mouffe 2009: Über das Politische.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Freiheit als Kritik

mit systematischen Ähnlichkeiten auf, auf die sich in der Literatur oft bezogen
wird, und auf die auch Lemke referiert: Die Theorien der Souveränität, der
universelle Intellektuelle und die Kantische Kritik. Sie sind kontrastiert mit je-
weils einer passenden Foucault’schen Alternative: die positivistische Machtana-
lytik, der spezifische Intellektuelle, und die Kantische Aufklärung (oder Fou-
cault’sche Kritik).

Die Theorien der Souveränität bzw. juridischeMachttheorien sind an Legiti-
mität interessiert und damit beschäftigt, legitime von nichtlegitimer Machtaus-
übung zu trennen. Die aktuelle Staatstheorie, Verfassungstheorie und Politik-
wissenschaft sind nach Foucault die historischen Erben der mittelalterlichen
Theorien der Souveränität.120 Der universelle Intellektuelle ist auch an Legiti-

120 | Vgl. Constable (1991: „Foucault & Walzer: Sovereignty, Strategy & the State“), die die-

ses Verhältnis am Beispiel des Gegensatzes der Theorien Foucaults und Michael Walzers

rekonstruiert. Ähnlich, aber wesentlich weniger pointiert kritisiert Martire (2012: „Ha-

bermas Contra Foucault: Law, Power and the Forgotten Subject“) Habermas’ Rechtsauf-

fassung mit Foucault. Foucaults Kritik der juridischen Machttheorien ist unter anderem

in Foucault 1994b: Überwachen und Strafen, Foucault 1999a: In Verteidigung der Gesell-

schaft und Foucault 2005e: „Die Maschen der Macht“ zu finden. Vgl. zum juridischen

Machttyp bei Foucault auch Ewald 1990: „Norms, Discipline, and the Law“, Biebrichter

2006: „Macht und Recht“ und Gehring (2007: „Foucaults »juridischer« Machttyp, die Ge-

schichte der Gouvernementalität und die Frage nach Foucaults Rechtstheorie“), die zu

dem Schluss kommt, dass Foucault keine Ansätze einer Theorie des Rechts entwickelt,

sondern sich gerade davon abgrenzen will. Zu den Befürwortern und Gegnern dieser

auch „expulsion thesis“ genannte These, dass Foucault das Recht aus seinen Studien

ausschließen würde, siehe Fn. 35, S. 90. Vgl. zum Recht bei Foucault auch die neueren

Sammelbände Golder und Fitzpatrick (Hrsg.) 2010: Foucault and law und Golder (Hrsg.)

2013: Re-reading Foucault. Vgl. zum Recht bei Foucault aus gouvernementalitätsanaly-

tischer Sicht die Beiträge in Wickham und Pavlich (Hrsg.) 2001: Rethinking Law, Socie-

ty and Governance und aus juristischer Sicht Schauer (2006: Aufforderung zum Spiel),

der allerdings keine These zu vertreten scheint. Chiang (2003: Umdenken des Verfas-

sungsstaates im Anschluß an Michel Foucault) verfolgt aus juristischer Sicht das Ziel, eine

normative Verfassungstheorie mit Foucault zu entwickeln, wobei das Projekt konservativ

endet, weil er Verfassungstaatlichkeit schon mit Freiheit bei Foucault gleichsetzt und da-

mit die Dimension von Freiheit als unendlicher Dynamik der höherstufig-reflexiven Kri-

tik ausblendet. Auch Edgeworth (2003: Law, modernity, postmodernity) stellt die Frage

nach den Möglichkeiten, Ressourcen für eine normative Rechtstheorie aus Foucault und

anderen Poststrukturalisten zu entwickeln, kommt zu dem Ergebnis, das Foucault für

ein solches Vorhaben wegen dessen Antinormativität nicht geeignet sei. Einen kritisch-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 167

mität interessiert, doch mit einem noch größeren Geltungsanspruch, insofern
er sie universell begründet und allgemeine gesellschaftliche Bedingungen un-
tersucht.121 Die politische Philosophie und Theorie, damals wie heute, ist ein
Geschäft von universalistischen Intellektuellen, weil ihre Fragen um allgemei-
ne politische und gesellschaftliche Bedingungen und um das politisch Univer-
salisierbare kreisen. Zuletzt ist auch die Kantische Kritik an universellen Fra-
gen der Legitimität interessiert, insofern sie die transzendentalen Bedingungen
der legitimen Erkenntnis und legitimer Werturteile festlegt. Zusammengefasst
sind alle drei einem universalistisch-rationalistischem Modell der politischen
Differenzierung und (Ver-)Urteilung verhaftet, das aus der Kantischen Kritik
entstanden ist.122 Dieses Modell, so die historische These Foucaults (Foucault
1992, S. 18–21), ist in der Moderne hegemonial und manifestiert sich im Nexus
von politischen Institutionen wie Ministerien und Schulen und der sie begrün-
denden Humanwissenschaften, und ist die Ursache für eine freiheitseinschrän-
kende Subjektivierung, die Subjekten spezifische Identitäten zuweist und an
diese bindet.

Die Ablehnung der wissenschaftlichen Kritik fügt sich glatt in die rekon-
struierte Lesart der Regierungstranszendenz ein. Wissenschaft und Regierung
bilden in der Moderne nach Foucault bzw. Lemke eine untrennbare Verbin-

affirmativen Bezug des späten Foucaults zu den Menschenrechten stellt Golder (2011:

„Foucault’s Critical (Yet Ambivalent) Affirmation: Three Figures of Rights“) heraus, ähn-

lich wie Lemke (2001: „‚Freiheit ist die Garantie der Freiheit‘“).

121 | Foucault beschreibt sein Konzept des spezifischen Intellektuellen in Abgrenzung zum

universellen Intellektuellen vor allem in Interviews und kleineren Beiträgen, u. a. in

Foucault 2005j: „Gespräch mit Ducio Trombadori“, Foucault 2005f: „Die politische Funk-

tion des Intellektuellen“, Foucault 2005d: „Die Intellektuellen und die Macht“, Foucault

2005k: „Gespräch mit Michel Foucault“, Foucault 2005n: „Michel Foucault: ‚Die mora-

lische und soziale Erfahrung der Polen kann nicht mehr ausgelöscht werden‘“, S. 419,

Foucault 2005y: „Was heißt Strafen?“, S. 785, Foucault 2005u: „Strukturalismus und

Poststrukturalismus“, S. 544ff. Foucault 2005g: „Die Sorge um die Wahrheit“ und Fou-

cault 2005h: „Eine Ästhetik der Existenz“.

122 | Vgl. zur Differenzierung von Kritik nach Kant und Aufklärung (in deren Tradition Fou-

cault seinen eigenen Kritikbegriff der Genealogie verortet) und zur historischen Hege-

monie der Kantischen Kritik Foucault 1992: Was ist Kritik?, Foucault 2005aa: „Was ist

Aufklärung?“, Foucault 2005z: „Was ist Aufklärung?“, Foucault 2009b: „Sitzung vom 5.

Januar 1983, erste Stunde“ und Foucault 2009c: „Sitzung vom 5. Januar 1983, zweite

Stunde“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Freiheit als Kritik

dung, weshalb freiheitliche Kritik nicht innerhalb ihrer Grenzen möglich ist,
sondern nur durch ihre Überschreitung. Mit einer solchen Binarität zu starten
(die Philosophie vs. Foucault; moderne Regierung vs. etwas ganz anderes; Herr-
schaft vs. Freiheit) macht es unmöglich, die immanenten Differenzen auf der
jeweils abgelehnten Seite wahrzunehmen. Die Binarität ist deshalb totalisie-
rend, sie vereinheitlicht die jeweils abgelehnte Seite.123 Wegen des Postulates
eines ganz Anderen verletzt sie das Prinzip der Immanenz.124

Die These ist, dass die von Lemke besprochenen Freiheitsprobleme grund-
sätzlich schon innerhalb einer Frageweise formuliert wurden, die in dieser Ge-
genüberstellung jeweils auf der von Foucault abgelehnten Seite liegt. Diese Art
der nicht-genealogischen politischen Theorie verfolgt drei Interessen: Univer-
salität, Legitimität und die Aufklärung über Bedingungen der Möglichkeit. Das
Freiheitsproblem ist im Raster der Universalität verortet, weil es um die Freiheit
für alle geht. Es ist gleichzeitig als eine Frage der Bedingungen der Möglichkeit
gestellt, insofern die Frage nicht lautet: Wann ist jeder Mensch frei? Sondern:
Was sind die allgemeinen Bedingungen der Möglichkeit von Freiheit? Es ist au-
ßerdem eine Frage der Legitimität und des Richtens: Das so gestellte Problem
impliziert immer schon für andere zu sprechen und darüber zu urteilen, ob sie
frei sind oder nicht, sowie die Legitimität von freiheitlicheren bzw. repressiver-
en Praxen zu bestimmen.

Die Kritik an Lemke lautet also nicht, dass er Foucault falsch interpretiert,125

sondern nur, dass er sozialtheoretische Fragen an Foucault stellt, die in des-
sen theoretischem Rahmen gar nicht beantwortet werden können, und er mit
dieser Spannung nicht adäquat umgeht. Die von Lemke konstruierten Defizite
(subjekt- und strukturtheoretisch) können nur konstruiert werden, wenn man

123 | Eine solche Lesart der Totalität von moderner Vernunft, Humanwissenschaft und (re-

pressiver) Regierung wird kaum systematisch und explizit vertreten. Eine Ausnahme ist

Oram (2017: Modernity and crisis in the thought of Michel Foucault), der genau dies tut.

124 | In der Besprechung von Saars Rekonstruktion von Foucaults genealogischer Kritik zeigt

sich, dass es möglich ist, Foucaults Totalisierungen intern zu kritisieren bzw. abzu-

schwächen, siehe dazu auch Totalität und Regierungstranszendenz (Saar vs. Lemke) (Ab-

schnitt 5.2). Dies gelingt nicht durch ein Verlassen von Foucaults Kritikmodell, sondern

durch dessen genaueres Verständnis.

125 | Dies relativiert sich zumindest teilweise durch die Rekonstruktion der Funktionsweise

von genealogischer Kritik mit Saar. Ausgehend von dessen anderer Einschätzung von

Totalität ist es möglich, eine stärkere Kritik an Lemke zu formulieren, siehe Totalität

und Regierungstranszendenz (Saar vs. Lemke) (Abschnitt 5.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 169

Foucault mit der Brille eines politischen Theoretikers liest und von ihm eine ko-
härente Sozialtheorie verlangt, wie Lemke dies tut. Dieses Vorgehen ist an sich
nicht problematisch, sondern höchst produktiv. Im Laufe seiner Rekonstruktion
wechselt Lemke aber die Seiten: Er hält nicht seiner ursprünglichen sozialtheo-
retischen Frageweise die Treue, sondern Foucault. Aus der deshalb eingeschla-
genen regierungstranszendierenden Lesart folgen letztlich die hier geschilder-
te Schwierigkeiten dabei, das sozialtheoretische Problem, um das sich Lemkes
Monographie hauptsächlich dreht, zu lösen: das Freiheitsproblem der Subjek-
tivierung.

3.5 Schluss:DasSpätwerkals Lösung– fürwelchesProblem?
Die Grundthese der Interpretationsstrategie ‚Foucault korrigiert sich‘ lautet,
dass das Spätwerk dabei hilft, sozialtheoretische Probleme der frühenWerke zu
lösen. Sie ist heute unter politischen Foucault-Interpret_innen weit verbreitet.
Lemke legt eine paradigmatische Version dieser Interpretation vor. Er kann zei-
gen, dass Foucaults Weiterentwicklungen seiner Macht- und Subjekttheorie im
Spätwerk durchaus sinnvoll als eine Korrektur von früheren Arbeiten gelesen
werden können. Die Kritik an Lemke hat allerdings einige Probleme aufgezeigt,
die nicht nur Lemke selbst betreffen, sondern die meisten Versionen der These
‚Foucault korrigiert sich‘.

Die sozialtheoretischen Umstellungen im Spätwerk helfen nicht bei der Lö-
sung des ‚richtigen‘ Freiheitsproblems bzw. bei der Erklärung des ‚richtigen‘
Freiheitsbegriffs. Sie helfen nur dabei, zu zeigen, dass Menschen nicht macht-
determiniert sind. Sie lösen das Freiheitsproblem der Machtdetermination, in-
dem sie Freiheit als grundsätzliche Möglichkeit des Anders-handeln-Könnens
erklären. Dieses Problem ist philosophisch nicht interessant, weil die Foucault
unterstellte Behauptung, Menschen seien machtdeterminiert, völlig kontrain-
tuitiv ist. Wenn dies jemals ein foucaultsches Problem war, so ist es spätestens
im Spätwerk gelöst durch die triviale Feststellung, dass es Freiheit als Anders-
handeln-Können immer gibt – dies konnte Lemke zeigen.

Das philosophisch interessante Freiheitsproblem ist das der Subjektivie-
rung: DieMöglichkeiten des Denkens undHandelns sind konstituiert – und des-
halb auch gleichzeitig eingeschränkt – durch die spezifischen Macht-Wissens-
Komplexe, in denen ein Mensch subjektiviert wurde. Diese Macht-Wissens-
Komplexe bzw. Subjektivierungsregime stellen spezifische Identitäten zur Ver-
fügung und ermöglichen spezifische Erfahrungen und andere nicht. In Anbe-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 Freiheit als Kritik

tracht des mit Subjektivierung als fundamental definierten Freiheitsproblems
gibt es Freiheit eigentlich nie. Freiheit ist kein Zustand, der erreicht werden
kann. Freiheit kann höchstens eine Praxis im Zustand der konstitutiven Einge-
schränktheit sein, die mit Subjektivierung benannt ist. Diese Freiheit genannte
Praxis müsste darin bestehen, den durch Subjektivierung abgesteckten Denk-
und Handlungsrahmen zu erweitern bzw. zu ändern. Es muss also eine Opera-
tion sein, die ihr eigenes Funktionieren zum Thema hat. Eine solche Operation
könnte mit Luhmann eine Beobachtung zweiter Ordnung genannt werden, sie
ist reflexiv und immanent. Sie kann niemals in einen Zustand der ‚völligen‘
Freiheit übergehen, weil dies schon die Loslösung von ihren eigenen Bedin-
gungen der Möglichkeit implizieren würde. Anders gesagt: Sie hat immer sich
selbst als blinden Fleck. Temporalität ist eine entscheidende Dimension von
Freiheit, als Praxis ist sie ein langsamer Prozess, gerade weil sie nicht mit der
Reflexion zweiter Ordnung halt machen kann (der blinde Fleck dieser Ope-
ration bleibt ja); sie wird zur Verstetigung einer infinitiven Höherhebung der
Reflexion, also eine Reflexion n-ter Ordnung – oder mit Foucault: eine Arbeit
an der Grenze.126 Diese Praxis ist eine kritische Reflexion der eigenen Subjek-
tivierung, kurz: Freiheit als Kritik. Das Freiheitsproblem der Subjektivierung
kann gelöst werden, wenn Freiheit als Kritik sozialphilosophisch erklärt wird
– Foucaults Spätwerk in Lemkes Rekonstruktion kann aber nur Freiheit als
Immer-anders-handeln-Können erklären.

Die interne Kritik an Lemkes Rekonstruktion hat aber auch Leitlinien für
eine erfolgreiche Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung hervorge-
bracht. Dabei ist die Kontrastierung zweier möglicher Foucault-Lesarten ent-
scheidend: Lemke vertritt die hier sogenannte Lesart der Regierungstranszen-
denz, die auf der normativ aufgeladenen Unterscheidung von Macht und Herr-
schaft beruht. Sie fordert, Herrschaft und Regierung, die als repressiv konzi-
piert werden, zugunsten der Etablierung von freien Machtspielen abzuschaffen
bzw. zu transzendieren. Diese Lesart speist sich vor allem aus Foucaults zen-

126 | Ein vielversprechender Weg, Freiheit als eine Reflexion n-ter Ordnung zu konzipieren,

die sich als eine psychische Struktur stabilisiert und dadurch Unerwartetes hervorbringt,

also emergent gegenüber dem basalen psychischen Operieren ist, liegt in der Rekon-

struktion einer systemtheoretischen Theorie der Psyche. Diese könnte anknüpftend an

die Studie Khurana 2002: Die Dispersion des Unbewussten erfolgen, der die Theorien der

Psyche und des Unbewussten bei Freud, Lacan und Luhmann vergelicht. Im Gegensatz

zu Butlers ähnlichem Projekt, eine Theorie der Psyche nach Foucault aufzustellen, hätte

ein solcher Ansatz den Vorteil, nicht reflexionskritisch zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault korrigiert sich 171

tralen Aufsatz Subjekt und Macht und ihr Anti-Institutionalismus findet seine
Entsprechung in einer antinormativen Interpretation von Foucaults Methode
und Freiheitsbegriff als radikal gegen klassische normative politische Theorie
und kontexttranszendierende Geltungsansprüche gestellt.

Dagegen lässt sich Foucaults „Regel der Immanenz“ (Foucault 1983b, S. 119)
auch anders, radikaler, interpretieren: Es gibt nicht nur keinen machtfreien
Raum, sondern auch keinen regierungsfreien Raum. Deshalb muss sich Kritik
darauf richten, anders regiert, nicht aber nicht regiert zu werden. Dies ist Fou-
caults Position im ebenso zentralen VortragWas ist Kritik?, die Lemke kritisiert.
Diese Position deckt sich aber besser mit dem Immanenzdenken, das Foucaults
gesamtes Werk durchzieht und Foucault als einen anti-utopischen Denker aus-
zeichnet, der sich in konkrete Kämpfe und Auseinandersetzungen begibt, statt
über herrschaftsfreie Räume zu spekulieren. Die Lesart der radikalen Immanenz
macht es wegen ihres Verzichts auf eine binäre Grundunterscheidung zwischen
der grundsätzlich schlechten Regierung (und politischen Theorie) und eines
anderen, zukünftigen regierungs- (und politiktheorie-)freien Raumes möglich,
verschiedene Arten von Regierung (und politischer Theorie) normativ zu unter-
scheiden.127 Ist diese Möglichkeit einer normativen Unterscheidung von Regie-
rung grundsätzlich rehabilitiert, so eröffnet dies die Möglichkeit, das Freiheits-
problem der Subjektivierung dadurch zu lösen, dass die Wahrscheinlichkeit
von Freiheit als Kritik erklärt wird: Die Selbsttechnologien bzw. Fähigkeiten
von Menschen entwickeln sie im Prozess der Subjektivierung durch Subjekti-
vierungsregime, die unter anderem von Regierung abhängig sind; und Freiheit
als Kritik ist eine spezifische Selbsttechnologie. Um Freiheit als Kritik zu erklä-
ren hilft eine Differenzierung von Regierung und ihrer Subjektivierungsregime
danach, ob sie die Entwicklung dieser freiheitlichen Selbsttechnologie wahr-
scheinlicher oder unwahrscheinlicher machen.

127 | Das Hauptproblem des dualistischen bzw. binären Denkens ist, dass es ein transzendenz-

basiertes ist: Eine der beiden Seiten ist im Kommenden oder im Noch-Nicht positioniert,

und durch die machttheoretisch apriorisch festgelegte Unterschiedlichkeit zwischen den

beiden Seiten wird dieses Kommende als radikal unterschiedlich zum Bestehenden aus-

gewiesen. Dies führt dazu, dass das dualistisch-tranzendierende Denken alles Bestehen-

de pauschal aburteilen muss und, entsprechend, die es strukturierenden Unterschiede

nicht sehen kann. Für das Immanenzdenken hingegen gibt es nur einen Immanenzraum

der Macht, der intern komplex gestaltet ist, aber niemals radikal überwunden werden

kann. Siehe in diesem Zusammenhang Fn. 117, S. 163 zur Wandlung von Foucaults Be-

wertung von Revolution und seiner Kritik der Staatsphobie.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443170-004 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

