
2 Foucault ist kohärent.
Paul Patton verteidigt Foucaults Freiheitskonzept
gegen Charles Taylor

2.1 Einleitung: Foucault und die Sozialphilosophie
Paul Pattons Interpretation von Foucaults Machttheorie, die er in einer Kritik
an Charles Taylor entwickelt, stellt diese als einen kohärenten Ansatz dar, der
sich im Laufe von Foucaults Arbeit systematisch nicht geändert hat. Pattons In-
terpretationsstrategie wird hier deshalb mit dem Leitspruch ‚Foucault ist ko-
härent‘ bezeichnet. Auch andere Autor_innen gehen von dieser Grundthese
aus, wobei sich Pattons Beitrag durch seine Systematik und die Anknüpfung an
die sozialphilosophische Freiheitsdiskussion auszeichnet.1 Im Folgenden wer-
den zunächst die grundlegend unterschiedlichen Macht- und Freiheitsbegrif-
fe und Subjektkonzeptionen von Foucault und Taylor rekonstruiert. Während

1 | Vgl. für eine Interpretation von Foucaults Konzept von Widerstand und Macht als kohä-

rent Klass 2008: „Foucault und der Widerstand: Anmerkungen zu einem Missverständ-

nis“ und Al-Amoudi 2007: „Redrawing Foucault’s Social Ontology“; vgl. Johnson (1997:

„Communication, Criticism, and the Postmodern Consensus“), der die Machtanalytik als

kohärente normative Theorie interpretiert; vgl. auch Gehring (2012: „Foucault’sche Frei-

heitsszenen“), die von einer Rekonstruktion der parrhesia ausgehend „Freiheitsszenen“

in allen Werkphasen Foucaults aufspürt. Vgl. weiterhin die vorbildliche Rekonstruktion

einer kohärenten Machttheorie nach Foucault in Detel 2006: Foucault und die klassische

Antike, die weiter von Foucault wegführt und weniger die Freiheitsproblematik als die

sozialontologischen Grundbegriffe fokussiert. Zuletzt hat Franken (2013: „Macht und

Ethos“) Foucault gegen Habermas’ und Honneths Kritiken als einen Rehabilitator der

Sophisten verteidigt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 Freiheit als Kritik

Taylor mit einem negativen Macht- und Freiheitsbegriff operiert, hat Foucault
nach Patton einen positiven Macht- und Freiheitsbegriff. Diese Diskussion dient
auch zur einführenden Bestimmung des Verhältnisses von Foucault zur Debat-
te um Freiheitskonzepte in der Sozialphilosophie: Mithilfe von Foucaults Kon-
zept der Subjektivierung wird ein Freiheitsproblem überhaupt erst sichtbar,
das Taylor gar nicht thematisieren kann. Zweitens wird Pattons Interpretation
von Foucaults Freiheitsbegriff als eine spezifische Fähigkeit zur Kritik der ei-
genen Subjektivierung rekonstruiert, die auf einer ontologisch grundlegenden
Macht-zu im Sinne von Spinozas potentia beruht. Drittens zeigt die im Kom-
mentarabschnitt entwickelte Kritik, dass Patton diese beiden Freiheitsbegriffe
– die grundsätzliche Fähigkeit, immer auch anders handeln zu können und
die vorausetzungsreiche Fähigkeit zur Freiheit als Kritik – kurzschließt und
deshalb nicht nach den Bedingungen der Möglichkeit von Freiheit als Kritik
fragen kann. Dabei ist ein potentieller Lösungsweg in seinem Aufsatz schon
aufgezeigt: Diese Bedingungen liegen nicht in einer ontologischen Macht-zu,
sondern in den subjektivierenden Mächten, den Subjektivierungsregimen.

2.2 Negative und positive Freiheit
Paul Patton kritisiert im 1989 erschienenen Aufsatz Taylor and Foucault on
Power and Freedom Charles Taylors Kritik an Foucault und arbeitet dabei die
Unterschiede zwischen Foucaults und Taylors Verständnis der Begriffe Macht,
Freiheit und Subjekt heraus.2 Taylor ist für Patton ein idealtypischer Repräsen-
tant der in den 80ern verbreiteten, von Patton als ‚humanistisch‘3 bezeichneten
Kritik an Foucaults Werk und einer darin ausgedrückten Unzufriedenheit oder

2 | Vgl. Taylor 1984: „Foucault on Freedom and Truth“ und Paul Patton (1989): „Taylor and

Foucault on Power and Freedom“. In: Political Studies, Nr. 2, 37. Jg., S. 260–276. doi:

10.1111/j.1467-9248.1989.tb01482.x.

3 | Humanismus wie Anti-Humanismus waren philosophische Kampfbegriffe und sind es

noch immer. Während Foucault in frühen Reaktionen auf Die Ordnung der Dinge vor-

geworfen wurde, ‚Antihumanist‘ zu sein, verwendete er selbst nicht weniger polemisch

das Label ‚Humanismus‘ zur Abgrenzung von der Subjektphilosophie, vor allem vom

Marxismus/Hegelianismus, der Phänomenologie und dem Post-Kantianismus. Die Ant-

agonismen werden aber auch kritisiert, so zeigt beispielsweise Sembou (2015: Hegel’s

phenomenology and Foucault’s genealogy) Übereinstimmungen zwischen Foucault und

Hegel.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1989.tb01482.x
https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1989.tb01482.x


Foucault ist kohärent 41

Verunsicherung bezüglich Foucaults kritischer Methode. Diese Kritik stellt dar-
auf ab, dass es widersprüchlich sei, Machttechniken ‚neutral‘ zu analysieren,
weil Macht immer-schon eine (negative) normative Kategorie sei und die kri-
tische Analyse von Macht deshalb nur vor dem Hintergrund eines positiven
normativen Gegenbegriffs, der Freiheit kohärent möglich sei:

[Foucault’s, K.S.] apparently neutral accounts of techniques of
power lead to complaints that he is normatively confused or that
he deprives himself of any basis for criticism of the social phenome-
na he describes. For most critics, power is an irreducibly evaluative
notion andmoreover one which is negatively valued. Since it sets li-
mits to the free activity and self-expression of the individual, power
is that which must be opposed. This humanist consensus is neatly
summed up in David Hoy’s remark that ‚the antithesis to power is
usually thought to be freedom‘. (260)4

Um zu zeigen, dass Foucaults Arbeiten nicht inkohärent, sondern kohärent
sind, weist Patton darauf hin, dass Foucault die ‚humanistische‘ Prämisse ei-
nes Gegensatzverhältnisses von Macht und Freiheit, auf der die Kritik beruht,
gar nicht teilt. Foucaults Verständnis dieser Begriffe, ist, basierend auf seiner
Konzeption von Subjektivität durch Subjektivierung, ein grundlegend anderes.
Dabei arbeitet Patton die Stärke von Foucaults Konzeption von Subjektivierung
im Gegensatz zum ‚humanistischen‘ Verständnis des Subjekts bei Taylor her-
aus: die Möglichkeit, ein anderes Freiheitsproblem sehen und beschreiben zu
können. Während Patton Taylor als einen typischen Vertreter der Foucault-
Kritik bespricht, kann Patton selbst als ein typischer Vertreter der Foucault-
Verteidiger gelten. Er wendet zwei verbreitete Argumentationsmuster an: Ers-
tens ist die Aufklärung über die grundsätzlich andere Verwendung der Grund-
begriffe Macht, Freiheit und Subjektivität eine verbreitete Argumentationsstra-
tegie, um die Foucault-Kritik auszuhebeln. Zweitens ist es ähnlich gängig, zu
dieser Klärung von konzeptionellen Problemen, die sich aus Überwachen und
Strafen (1975) und Der Wille zum Wissen (1976) tatsächlich ergaben oder nur
in diese Bücher hineingelesen wurden, auf spätere Arbeiten Foucaults, wie den
zentralen Aufsatz Subjekt und Macht (1982), zurückzugreifen, in denen er sei-
nen Machtbegriff anders bzw. klarer und systematischer gestaltet hat. Dabei
geht Patton davon aus, dass Foucaults Konzeption in den früheren Arbeiten nur

4 | Alle Seitenzahlen ohne Literaturangabe in diesem Kapitel beziehen sich auf Patton 1989:

„Taylor and Foucault on Power and Freedom“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 Freiheit als Kritik

falsch verstanden wurde, sie aber nicht systematisch problematisch war, und
entsprechend auch nicht einer nachträglichen Korrektur bedurfte, sondern nur
einer Systematisierung:

It is true that Foucault only offered a systematic account of his ap-
proach to power well after the publications to which Taylor refers.
Moreover, it is only at this point that he begins to speak at all of
freedom. Nevertheless, I shall argue, he does not so much change
his position in this and other later essays and interviews, as render
explicit some of the presuppositions of his earlier work. (261)

Obwohl Foucault nach Patton erst in späteren Arbeiten ein systematisches
Machtkonzept vorlegt und auch erst dann überhaupt über Freiheit spricht,
hält Patton diese Änderung nicht für eine Korrektur, sondern für eine Expli-
kation und Konkretisierung der gleich gebliebenen Macht- und Subjekttheorie
sowie der damit verbundenen Auffassung von Freiheit.5 Patton sieht also zu
keiner Zeit ein Problem mit Foucaults Theorie, er hält sie für kohärent – daher
die Bezeichnung ‚Foucault ist kohärent‘.6 In diesem Punkt ist Pattons Position
der von Lemke entgegengesetzt, die im nächsten Kapitel unter dem Leitspruch
‚Foucault korrigiert sich‘ analysiert wird. Lemke diagnostiziert in Foucaults Ar-
beiten der machtanalytischen Phase der frühen 70er Jahre, die von Taylor und
anderen Kritikern kritisiert wurden, ein tatsächliches Problem – das „subjekt-
theoretische Defizit“ (Lemke 1997, S. 30) bzw. das Freiheitsproblem derMacht-
determination – , und rekonstruiert, wie Foucault dieses Problem erkennt und
durch die Änderungen seiner Sozialtheorie korrigiert.7

5 | Vgl. für eine andere Darstellung, die untersucht, wie Foucault Freiheit in den verschie-

denen Werkphasen jeweils unterschiedlich explizit thematisiert Oksala 2005: Foucault

on Freedom.

6 | Ähnlich argumentiert bspw. Heller (1996: „Power, Subjectification and Resistance in Fou-

cault“); die unten entwickelte Kritik an Patton würde auch auf ihn zutreffen.

7 | Die Interpretationsstrategie ‚Foucault korrigiert kohärent‘ (Martin Saar) zeichnet sich

im Gegensatz zu den Strategien ‚Foucault ist kohärent‘, ‚Foucault korrigiert sich‘ und

‚Foucault ist nicht genug‘ (Amy Allen) dadurch aus, dass sie die die Sozialtheorie dem

Kritikmodus der Genealogie unterordnet. Die Strategie „Foucault ist nicht genug“ zeich-

net sicht dadurch aus, dass sie im Gegensatz zu den anderen drei Strategien von der

Annahme ausgeht, dass die sozialtheoretischen Probleme nur gelöst werden können,

wenn man über Foucaults Kritikmodus der Genealogie hinausgeht und Foucault in einen

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 43

Um die unterschiedlichen Konzeptionen von Macht und Freiheit bei Fou-
cault und Taylor herauszuarbeiten, analysiert und kritisiert Patton zunächst
Taylors Kritik an Foucault. Pattons Vorwurf an Taylor lautet, dessen Kritik an
Foucault beruhe darauf, Foucault fälschlicherweise ein negatives Freiheitskon-
zept zu unterstellen. Taylor verstehe bei seiner Foucault-Kritik Foucaults Ver-
wendung des Begriffs Macht als gleichbedeutend mit Herrschaft, durch die
Menschen eingeschränkt werden: „Taylor uses the terms ‚power‘ and ‚dominati-
on‘ interchangeably, arguing that the exercise of power or domination requires
that some form of constraint be imposed on someone“ (261). Wenn Macht die
Ausübung einer Einschränkung über Menschen ist, dann ist Freiheit von dieser
Macht eben ihre Abwesenheit: „Liberation from power then, is just the removal
of the constraint imposed on the agent. Freedom, on this view, is simply the
absence of such an exercise of power“ (261). Innerhalb dieses Machtbegriffs,
der Macht als Einschränkung definiert, muss nach Patton auch die Möglichkeit
zugestandenwerden, dass dieseMacht nicht ausgeübt wird wodurch dann Frei-
heit herrscht. Im Rahmen dieses Machtbegriffs sei Taylors Auffassung korrekt,
dass Freiheit als normativer Gegenbegriff zur Macht in jedem Machtkonzept
schon angelegt sei und Foucaults Position widersprüchlich sei, weil sie dies
nicht anerkenne. Dieses Konzept von Freiheit ist dann, wie Patton feststellt,
ein klassisch negatives Konzept von Freiheit, wie es Isaiah Berlin paradigma-
tisch ausgearbeitet hat8 – negativ, weil Freiheit als eine Abwesenheit definiert
wird, und zwar von äußerer Einschränkung bzw. Einmischung. Um Taylor zu
widerlegen, zeigt Patton nun, dass dieses liberale Verständnis von negativer
Freiheit und Macht als Einschränkung von gegebenen Subjekten eben nicht
Foucaults Verständnis entspricht. Im Gegenteil hätte Foucault, wie auch Tay-
lor, ein positives Freiheitskonzept, jedoch eines, dass sich erheblich von dem
Taylors unterscheide: Nach Patton ist Foucaults Freiheitskonzept dem von Tay-
lor überlegen, da es Subjektivierung thematisiert – es könne also auch als eine
kritische Erweiterung von Taylor verstanden werden.

In der Abgrenzung zu rein negativen Freiheitskonzeptionen herrscht nach
Patton zwischen Foucault und Taylor Einigkeit. Taylor zeigt im Aufsatz Der Irr-

Dialog dem normativen Begründungsprogramm in der Tradition der kritischen Theorie

bringt.

8 | Vgl. Berlin 2002: „Two Concepts of Liberty“. Vgl. auch dieWeiterentwicklung eines nega-

tiven Freiheitsbegriffes als „non-domination“ anstelle von „non-intereference“ durch den

neuen Republikanismus in Pettit 2011: „The Instability of Freedom as Noninterference:

The Case of Isaiah Berlin“; siehe für weitere Literatur Fn. 31, S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


44 Freiheit als Kritik

tum der negativen Freiheit (Taylor 1992a), dass negative Freiheitskonzeptionen,
die die Wünsche von Subjekten als gegeben annehmen und nur deren äuße-
re, nachträgliche Einschränkung als Freiheitsproblem in den Blick nehmen, zu
kurz greifen – damit ist er ganz bei Foucault. Negative Freiheitskonzepte ha-
ben keinen Blick dafür, dass auch diese Wünsche ‚falsch‘ oder eingeschränkt
sein können. Freiheit muss nach Taylor vielmehr als reflexive Fähigkeit, seine
Präferenzen zu ordnen, verstanden werden; sie könne deshalb nicht nur als
die Abwesenheit externer Einschränkungen gesehen werden, sondern müsse
auch interne Einschränkungen reflektieren. „Wir sind nicht frei, wennwir durch
Furcht, durch zwanghaft verinnerlichte Normen oder falsches Bewußtsein mo-
tiviert werden, unsere Selbstverwirklichung zu vereiteln“ (ebd., S. 125).

Taylor unterscheidet zwischen einemMöglichkeitskonzept von Freiheit und
einem Verwirklichungskonzept von Freiheit (ebd., S. 121–124). Die „krude ne-
gative Auffassung von Freiheit“ (ebd., S. 143) basiere nur auf einem Möglich-
keitskonzept: Wenn ich die Möglichkeit habe, etwas zu tun, bin ich frei, es zu
tun. Taylor führt dagegen aus, dass auch unser Reden von Möglichkeiten im-
mer schon vor dem Hintergrund von Wünschen und Präferenzen stattfindet,
die damit verwirklicht werden sollen (ebd., S. 128). Eine solche Auffassung
von Menschen als Wesen mit Wünschen und Ordnungen von Zielen impliziert
nach Taylor, dass es auch die Möglichkeit gibt, ‚falschen‘ Wünschen zu folgen.
Dies sind dann „innere“ (ebd., S. 134) Hindernisse der Freiheit, die aber nicht
mehr in einem negativen Möglichkeitskonzept verortet sind, sondern in einem
positiven Verwirklichungskonzept von Freiheit, bei dem es darum geht, seinen
eigenen Zielen entsprechend zu leben. Taylor führt eine Unterscheidung von
starken und schwachen Wertungen ein und bestimmt Freiheit über die Fähig-
keit zu starken Wertungen, also der Reflexion unserer Ziele aufgrund unserer
Vorstellung von uns selbst.9 Er weist aber darauf hin, dass man sich auch in
seinen Zielen, also den Wertungen zweiter Ordnung, irren kann. Damit grenzt
er seine Konzeption von einem Zwischenmodell ab, dass die einfache Kontrol-
le der schwachen Wertungen durch starke Wertungen implizieren würde, ohne
dass diese wiederum hinterfragbar wären (ebd., S. 140–143). Dieses Zwischen-
modell, genau wie die kruden negativen Freiheitskonzeptionen, ist noch mit
einem Möglichkeitsbegriff von Freiheit kompatibel und baut auf der Prämisse

9 | Vgl. dazu detaillierter Taylor 1992c: „Was ist menschliches Handeln?“, wo Taylor diese

Unterscheidung in kritischer Auseinandersetzung mit Frankfurts Unterscheidung von

Wünschen erster und zweiter Ordnung entwickelt, vgl. Frankfurt 1971: „Freedom of

the Will and the Concept of a Person“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 45

auf, dass sich Subjekte nicht über ihre starken Wertungen irren könnten, diese
also schlichtweg gegeben seien. Wenn man aber zugestehe, dass sich Subjekte
auch über ihre starken Wertungen irren können, müsse man reine Möglich-
keitskonzeptionen aufgeben und Freiheit in Hinblick auf Selbstverwirklichung
begreifen (ebd., S. 143).

Patton stimmt Taylors Kritik an der liberalen Konzeption der negativen Frei-
heit grundsätzlich darin zu, dass es nötig ist, einen Begriff von internen Ein-
schränkungen von Freiheit zu haben, die er auch positive Einschränkungen
nennt: „To the extent that such internal features of a person’s intellectual and
moral constitution may limit the class of actions capable of being undertaken,
these may also be regarded as constraints upon freedom. Moreover, since we
are here concerned with the agent’s own capacity to act, whether or not there
are any external constraints, we may refer to these as positive constraints on
freedom“ (262). Wie Taylor grenzt Patton dieses Konzept von positiver Frei-
heit von Berlins Verständnis der Tradition der positiven Freiheit als politischer
Autonomie und demokratischer Selbstregierung ab und rückt stattdessen die
individuellen Fähigkeiten von Menschen in den Mittelpunkt, die überhaupt die
Bedingung der Möglichkeit von sowohl negativer als auch positiver Freiheit im
Berlin’schen Sinne sind. Pattons Punkt ist, „to insist upon the importance of
individual capacities as preconditions for the exercise of freedom in either sen-
se“ (262).10 Patton kritisiert aber an Taylor, dass dessen Begriff von positiver
Freiheit Einschränkungen durch die Situiertheit in einem sozialen und histori-
schen Kontext nicht beachtet, sondern im Gegenteil auf einer universalistischen
Moralpsychologie beruhe:

Throughout his discussion of positive constraints on freedom, Tay-
lor proceeds as though these were largely independent of any social
context. While he mentions as examples such things as false cons-
ciousness or the inability to override less important but destructive
feelings in a relationship, these are presented only as exhibits in

10 | Berlin würde hier selbstredend einwenden, dass die Rede von Fähigkeiten, die auch ein-

geschränkt sein können, als Vorbedingung von Freiheit die subjekttheoretische Grund-

lage für paternalistische politische Theorie bildet, die eine Trennung zwischen dem em-

pirischen heteronomen (und intern eingeschränkten) und dem rationalen autonomen

Selbst der Bürger vornimmt, in dessen Namen sie die empirischen Bürger von ihren ei-

genen inneren Einschränkungen (auch durch Zwangsmittel) befreien muss, vgl. Berlin

2002: „Two Concepts of Liberty“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Freiheit als Kritik

an ahistorical moral psychology, without reference to the ways in
which they might be themselves effects of the social relations within
which individual lives are played out. Taylor points out that positi-
ve freedommust involve second-order judgements about desires. It
requires discrimination between those desires which we value and
regard as part of ourselves and those which we devalue and might
wish to reject as acceptable motivational factors. He does not, ho-
wever, discuss the historical context of such evaluations. (263, Herv.
K.S.)

Patton führt weiter aus, dass die Re-Evaluation von Formen von Individuali-
tät und Identität, beispielsweise Normen von Männlichkeit, nicht einfach eine
persönliche Sache sind. Vielmehr hängt diese Reflexion von externen sozialen
Arrangements, wie rechtlichen, pädagogischen, administrativen und wissen-
schaftlichen Praxen, ab – „[f]or an individual to change his or her own second-
order judgements about matters bearing on their identity will normally requi-
re, if not actual changes in these external arrangements, at least a belief that
such changes are possible“ (263). Der Unterschied zwischen Foucault und Tay-
lor liegt nach Patton in der Thematisierung genau dieser Einschränkungen von
Freiheit, die sich aus dem sozialen und historischen Kontext ergeben: „While
Taylor does not consider this historical dimension to the discovery of limits to
freedom, Foucault explicitly links his own work to the discovery of such limits“
(263f.). Dieser Unterschied zwischen Foucault und Taylor, zunächst eingeführt
als eine Art Erweiterung der taylorschen Sprechweise von internen Einschrän-
kungen von Freiheit, erweist sich als gravierend. Er betrifft nicht nur die Un-
tersuchungsmethode, sondern auch die zugrundeliegenden subjektphilosophi-
schen Prämissen und bildet den Hintergrund für die Formulierung des foucault-
schen Freiheitsproblems:

„Foucault is not a philosopher of consciousness concerned to describe
or to theorize the experience of attempting to overcome internal
limits to freedom. Rather, his concern is with the external supports
of the forms of social consciousness and being. He attempts to chart
some of the institutions, practices and bodies of knowledge which
help to define and to maintain particular kinds of individuality. The
real objective of all his work, he claims, has not been to elaborate
a theory of power but ‚to create a history of the different modes by

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 47

which, in our culture, human beings are made subjects‘. (263, Herv.
K.S.)11

Foucault analysiert nach Patton also die Modi, durch die Menschen zu Subjek-
ten gemacht werden – diese Prozesse nennt Foucault Subjektivierung – und
nicht ahistorisch ‚Subjektivität‘, wie Taylor. Subjektivierung ist abhängig von
historisch variablen „external supports of the forms of social consciousness and
being“, die mit Foucault auch als Macht bezeichnet werden können. Dass Macht
nicht negativ, sondern produktiv ist, insofern sie Subjekte im Prozess der Sub-
jektivierung produziert, ist nach Patton Foucaults These seit Überwachen und
Strafen. Klar geworden ist bereits, dass Macht nicht vorgängige Subjekte nach-
träglich einschränkt, wie im klassischen negativen Freiheitsbegriff, „[r]ather, ‚it
is one of the prime effects of power that certain bodies, certain gestures, certain
discourses, certain desires come to be identified and constituted as individu-
als‘“ (264).12 Patton arbeitet zwei verschiedene Bedeutungen dieser These der
Konstitution von Individuen durch Macht heraus. Die erste Bedeutung bezieht
sich auf die Wirkung der Macht auf Individuen: „First, it may refer to the way in
which particular educative, therapeutic or training procedures are applied to in-
dividuals in order to make them into subjects of certain kinds“ (264). Dies treffe
beispielsweise auf die Analyse der Disziplin in Überwachen und Strafen zu; die-
se Bedeutung sei verwandt mit soziologischen Beschreibungen von Angewöh-
nung, Sozialisation und Habitus. Eine zweite Bedeutung weise darüber hinaus
auf eine historische Dimension und die Entstehung neuer Arten von Menschen
hin: „Secondly, this thesis may be given an historical sense: new techniques
for examining, training or controlling individuals, along with the new forms of
knowledge to which these give rise, bring into existence new kinds of people“
(264). Als Beispiel für neue Arten von Menschen könne die Erschaffung von
‚Delinquenten‘ gelten, die Foucault in Überwachen und Strafen untersucht hat,
oder die Erfindung von ‚Homosexuellen‘13, die Foucault in Der Wille zum Wis-
sen beschreibt. Diese Gruppenbezeichnungen gab es vor ihrer Schaffung durch

11 | Patton zitiert Foucault aus Foucault 1983a: „Afterword: The Subject and Power“, S. 208.

12 | Patton zitiert Foucault aus Foucault 1980: „Two Lectures“, S. 98.

13 | Zur Erfindung der Homosexualität vor ungefähr 100 Jahren siehe auch Halperin 1990:

One hundred years of homosexuality und Halperin 2000: „How to Do the History of Male

Homosexuality“. Zu einer Kritik der Rezeption Foucaults als Theoretiker der Geschich-

te der Homosexualität, insbesondere einer simplifizierenden Lesart, die davon ausgeht,

dass sich der Bruch im 19. Jh. reduzieren ließe auf den Wechsel vom Konzept sexu-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Freiheit als Kritik

juridisch-psychologisch-medizinische Macht/Wissen-Komplexe schlicht nicht.
Neue Formen der Beschreibung von Identitäten ändern die Möglichkeiten für
Identitäten und Handlungen und damit die Grenzen der positiven Freiheit.

Mit Ian Hacking beschreibt Patton, dass sich durch den Prozess des „making
up people“14, also die Erfindung von neuen Arten von Menschen, die Möglich-
keiten, eine Person zu sein, ändern (265). Neue Kategorien erschaffen neue
Weisen für Menschen zu sein und ändern dadurch auch die Möglichkeiten zu
handeln. „The result may be to alter the limits of positive freedom“ (265). Nach
Hacking kann unterschieden werden zwischen Situationen, in denen Individu-
en frei eine Identität auswählen können, beispielsweise Teil einer Subkultur zu
werden, und anderen, in denen die Individualität eher repressiv zugewiesen
wird, wie bei ‚delinquenten Jugendlichen‘ oder ‚gespaltenen Persönlichkeiten‘.
Im Mittelpunkt von Foucaults Untersuchungen stehen jeweils einzelne solcher
Identitätsformen, in die Menschen durch Macht/Wissen-Komplexe gedrängt
werden, in denen also die disziplinierende Bedeutung mit der historischen Be-
deutung von Subjektivierung zusammenfällt: „A range of penal, quasi-penal
and therapeutic agencies in modern society practise this sort of identification
of people, imposing identities which serve not only to discriminate between
kinds of people, but to fix some in subordinate relations to particular authori-
ties“ (265).

Das Freiheitsproblem bei Foucault ist aber genereller und kann nicht durch
die Unterscheidung von Bereichen der Wahlfreiheit und solchen der institutio-
nell orchestrierten Abrichtung gelöst werden, weil auch die Bereiche der ver-
meintlichen Wahlfreiheit (beispielsweise die Wahl einer Subkultur) schon von
sozial und historisch vorgegeben Identitätsformen abhängen: „The spectrum
of existing forms of individuality will set limits to what people may do or be-
come in a given society at a given time. Taken together, these will delimit the
overall space of possibilities for personhood, thereby fixing the boundaries wi-
thin which self-realization can occur“ (265). Die Dramatik des von Patton so
nach Foucault rekonstruierten Freiheitsproblems liegt darin, dass die zugrun-
deliegende Sozialphilosophie keine feste Unterscheidung mehr zwischen freien
und unterworfenen Formen der Identität und Subjektivität erlaubt, weil es kei-
ne von bestimmten Identitätsformen unabhängige Beurteilungsinstanz dieser
Identitäten gibt. Es gibt keine Identität der freien Identitätswahl. Dieses Frei-

eller Akte hin zu einem Konzept sexueller Identität, siehe Halperin 1998: „Forgetting

Foucault: Acts, Identities, and the History of Sexuality“.

14 | Vgl. dazu Hacking 1999a: „Making up People“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 49

heitsproblem wird der vorliegenden Studie als Freiheitsproblem der Subjektivie-
rung bezeichnet, um es dadurch später von einem anderen Freiheitsproblem,
das Patton erwähnt, abzugrenzen, welches als Freiheitsproblem der Machtdeter-
mination bezeichnet wird.

2.3 Freiheit als Kritik und Freiheit alsMacht-zu
Direkt an die Rekonstruktion des Freiheitsproblems schließt Patton eine Erläu-
terung des damit zusammenhängenden Freiheitsbegriffs an: Weil die histori-
schen Bedingungen der Identität eben solche sind – historische –, ändern sie
sich auch. Und das Ziel von Foucaults genealogischen Analysen liegt darin, die
zeitgenössischen Bedingungen und Beschränkungen von Identität zu analysie-
ren und so deren Veränderung zu befördern – das ist nach Patton eine Erwei-
terung von Freiheit. Foucault tut dies, indem er durch historische Analysen die
Kontingenz von meist als selbstverständlich angenommenen Machttechniken
und damit verbundenen Identitätsformen herausarbeitet: „Genealogical criti-
cism does this by representing phenomena assumed to be inevitable or ines-
capable, such as the confinement of the insane or the techniques of discipli-
nary punishment, as the result of the contingent historical circumstances, as
arbitrary or no longer defensible from present standpoints“ (265).15 Kritik als
genealogische Entselbstverständlichung des vormals Selbstverständlichen, soll
„in der Kontingenz, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind, die Möglichkeit
auffinden, nicht länger das zu sein, zu tun oder zu denken, was wir sind, tun
oder denken. [...] Sie versucht, so weit und so umfassend wie möglich, der un-
bestimmten Arbeit der Freiheit einen neuen Impuls zu geben“ (Foucault 1990,
48–49).16 Diese Arbeit besteht darin, die eigene Subjektivierung zu reflektieren
und zu kritisieren, um damit neue Möglichkeiten der Identität, neue Lebens-
formen und damit neue Möglichkeiten der Selbstbestimmung zu erschaffen.

15 | Vorher hat Patton allerdings die merkwürdige Interpretation, dass Foucaults Genealogi-

en das Veränderbare vom Notwendigen und Unveränderbaren trennen würden (265).

Foucault selbst hat keinen solchen Begriff von notwendigen Elementen des Sozialen.

16 | Hier wird diese ältere Übersetzung zitiert, weil sie den Kern der Genealogie besser trifft

als die in den Schriften verwendete. Vgl.: „Sie sucht die endlose Arbeit der Freiheit so weit

und so umfassend wie möglich wieder in Gang zu bringen“ (Foucault 2005z, S. 703).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Freiheit als Kritik

The ‚work of freedom‘ may be regarded as a process of cultural self-
creation, one which seeks to expand the space of possibilities for per-
sonal identity. (266, Herv. K.S.)

Mit dieser Kreation neuer Möglichkeiten hängt die Zurückweisung und Loslö-
sung von vorgegebenen Identitäts- und Individualitätsformen zusammen, ins-
besondere wenn diese mit staatlicher Regierungsmacht verbunden sind (266).
Das ist aber etwas anderes, als die Zurückweisung von staatlicher Herrschaft
als Eingriff, die das Thema des negativen Freiheitskonzepts ist. Foucault geht
es nach Patton deshalb nicht, wie von Taylor unterstellt, darum, die Sphäre der
negativen Freiheit zu erweitern, sondern die Sphäre der positiven Freiheit, ver-
standen als Fähigkeit17 zur Kritik und Veränderung der eigenen Identität und
Persönlichkeit (266).

Dieser positive Freiheitsbegriff der Fähigkeit, seine eigene Subjektivierung
kritisch zu reflektieren, erlaubt auch das Sprechen von unterschiedlichen Gra-
den von Freiheit in unterschiedlichen Kulturen; Freiheit wird erhöht, wenn
Kontingenzbewusstsein an Stelle des Glaubens an Notwendigkeiten tritt, bei-
spielsweise durch kritische Gegendiskurse von sozialen Bewegungen:18 „[W]hat
we might call the degree of freedom open to individuals in a particular culture
is increased if what were previously taken to be necessary limits are no longer
so“ (267). Patton betont, dass es, anders als bei Taylors positivem Freiheits-
begriff, der auf der Verwirklichung von starken Wertungen beruht, mit Fou-
cault bereits dann möglich ist, von einem ‚mehr‘ an Freiheit zu sprechen, wenn
andere Identitätsformen vorstellbar und lebbar werden, auch ohne dass ein
spezifisches Individuum diese neue Möglichkeiten verwirklicht und sich selbst

17 | Patton spricht von „capacity of what we are able to do“ (267). Vgl. zu einer systemati-

schen Relektüre Foucaults unter dem Begriff der Fähigkeit, wie er im Martha Nussbaum

ihn im Capabilities Approach verwendet Tobias (2005: „Foucault on Freedom and Capa-

bilities“), der sich bei seiner Bestimmung des Foucault’schen Freiheitsbegriffs auf Pattons

Aufsatz bezieht. Tobias begründet darin überzeugend eine These, die auch der vorlie-

genden Entwicklung des Begriffs der Freiheit als Kritik zugrunde liegt: Freiheit als die

Fähigkeit von Selbstransformation ist nicht gegeben, sondern bedingt und kann sozial

und politisch gefördert werden. Siehe dazu auch das im Folgenden entwickelte Argument

der modalen Robustheit, S. 151).

18 | Patton weist darauf hin, das Foucault mit seiner Kritik von individualisierender Macht an

den schon vorhandenen Widerständen durch soziale Bewegungen anknüpft und deren

Widerstand auch methodisch als einen „Katalysator“ (Foucault 2005v, S. 273) für die

Machtanalyse benutzt (264).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 51

transformiert hätte. Dies ist deshalb wichtig, weil Foucaults Denken der Freiheit
dadurch ohne eine subjektphilosophische Grundlage wie bei Taylor auskommt,
für den nur Subjekte frei sind, die ihre moralischen Präferenzen ordnen kön-
nen und für ihre Handlungen voll verantwortlich sind. „Foucault’s theoretical
anti-humanism, by contrast, consists in the refusal to privilege any such aprio-
ri conception of the subject. [...] He refuses to endorse any ideal of human
nature“ (267f.). Anstelle einer Selbstverwirklichungskonzeption des Subjekts
wie bei Taylor, die Selbsttransparenz und Rationalität erfordert, bestimmt Fou-
cault positive Freiheit nach Patton als ein Möglichkeitskonzept, das auf einer
offenen Ethik der Selbstkreation beruht. Dass Foucault positive Freiheit als ein
Möglichkeits- und nicht als ein Verwirklichungskonzept im Taylor’schen Sinn
konzipiert, kann so auch als eine Antwort auf die liberale Befürchtung verstan-
den werden, dass positive Freiheit als Verwirklichungskonzept strukturell an
paternalistische politische Theorien anschlussfähig ist, weil sie es grundsätzlich
ermöglicht, die Rationalität des Subjekts von Außen zu beurteilen.19

Die zwei grundsätzlichen Bestimmungen des Freiheitsbegriffs bis hierhin
können wie folgt zusammengefasst werden: Erstens ist Freiheit eine spezifi-
sche Fähigkeit der reflexiven Kritik; Freiheit ist also im Denken verortet, nicht
in spezifischen Handlungen.20 Freiheit als eine bestimmte Art des kritischen

19 | Vgl. zu dieser Befürchtung gegenüber paternalistischer politischer Theorie, die Foucault

und Berlin teilen, weshalb Foucault im Kern als ein liberaler Denker verstanden werden

sollte, Berlin 2002: „Two Concepts of Liberty“ und Foucault 2005z: „Was ist Aufklä-

rung?“ Taylor diskutiert das Problem der Fremdbewertung der Rationalität des Subjekts

am Schluss von Taylor 1992a: „Der Irrtum der negativen Freiheit“ und erkennt den struk-

turellen Paternalismus als problematisch an, schwächt das Problem aber ab, indem er nur

Extremfälle (Andreas Baader und Charles Manson) heranzieht, um es zu diskutieren.

20 | Selbstredend kann eine Trennung von Denken und Handeln auch praxistheoretisch aus-

gelöst werden; sie ist aber hier sinnvoll um die Spezifik des Freiheitsbegriffs herauszu-

stellen, auch um deutlich zu machen, wo Probleme dieses Freiheitsverständnisses liegen

könnten: So könnte ihm ein koginitivistischer Bias vorgeworfen werden, der eine ganze

Reihe von Problemen erzeugt, angefangen vom Bildungselitismus hin zu der Frage, ob

geistig behinderte Menschen mit diesem Freiheitsbegriff als unfrei beschrieben werden

müssten. Vgl. Nussbaums Kritik an den Grenzen der liberalen Subjektkonzeption, die in

diesem Fall auch auf den kognitivistisch zugespitzten Freiheitsbegriff der Kritik zutrifft,

in Nussbaum 2007: Frontiers of Justice. Die Trennung von Denken und Handeln nimmt

übrigens auch Foucault selbst vor: „Das Denken ist die Freiheit gegenüber dem, was

man tut, die Bewegung, durch die man sich davon löslost“ (Foucault 2005q, S. 732). Auf

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Freiheit als Kritik

Denkens zu definieren ist zweitens ein Möglichkeitskonzept von Freiheit, das
allerdings vom Möglichkeitskonzept rein negativer Freiheitsbegriffe abweicht.
Es geht um die philosophische Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit
von Transformationen (des Denkens und Handelns), und die Verwirklichung
der Transformationen ist nicht Teil der Definition von Freiheit. „The exercise
of certain capacities presupposes the opportunity to do so, whether these are
capacities for selfexamination or for action in the world. Prior to both concepts
of freedom then, is the notion of capacity, of what we are able to do, whatever
kind of person we are“ (267). Das Besondere dieses Freiheitsbegriffes ist, dass
er in einer Äquidistanz zu einem positiven Verwirklichungskonzept (Taylor)
und einem negativen Möglichkeitskonzept (Berlin) steht: er ist ein positives
Möglichkeitskonzept. Die spezifische Fähigkeit der Kritik (positiv) sorgt dafür,
mehr Möglichkeiten zu haben.

Im Anschluss an die Herausarbeitung des zum Freiheitsproblem passenden
positiven Freiheitsbegriffs erläutert Patton dessen macht- und subjekttheore-
tischen Grundlagen bei Foucault. Nach Patton setzt Foucault die Fähigkeit zur
Selbsttransformation voraus, ohne allerdings eine voraussetzungsreiche Sub-
jektkonzeption der Fähigkeit zur rationalen Präferenzordnung annehmen zu
müssen, wie Taylor:

[Foucault’s, K.S] view clearly presupposes the existence of a human
capacity for active selftransformation. Similarly, Foucault’s genealo-
gies presuppose some conception of the human material to which
the techniques of individualizing power are applied, and some con-
ception of that which resists the operations of power. What Foucault
relies on, however, is much less than the determinate kind of per-
son assumed by Taylor. It is no more than the very thin conception of
a subject of action: a being capable of acting, capable of responding in
one way rather than another to a given situation. (268, Herv. K.S.)

Patton meint, dass Foucaults Methode auf einem impliziten logischen Schluss
beruhe: Wenn Foucault von Freiheit als Selbsttransformation als Ziel seiner Ar-
beiten spricht, dann kann er das nur tun, wenn er die Existenz von menschli-

dieses Zitat bezieht sich Patton, obwohl er schreibt, dass Freiheit als Kritik „realizable

in both critical thought and practical activity alike“ (266) ist. Patton macht die Bestim-

mung von Freiheit als eine Praxis des Denkens, die die Bedingung der Möglichkeit für die

Änderung des Handels ist, nicht deutlich, obwohl sein systematisches Argument, dass

Foucault eine Möglichkeitskonzeption von Freiheit hat, diese Bestimmung enthält.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 53

chen Fähigkeiten für aktive Selbsttransformation und zum Widerstand voraus-
setzt. Das, was Foucault voraussetzt, sei nichts weiter als eine sehr schwache
Konzeption eines Handlungssubjekts, das in einer bestimmten Situation auch
anders handeln kann.

Um zu zeigen, dass und wie Foucaults Arbeiten immer schon auf einem
Konzept von einem freien Handlungssubjekt beruht haben, wendet sich Patton
dem Spätwerk zu, wobei er sich vor allem auf Foucaults bekannte Kommentare
zum Machtbegriff in Subjekt und Macht (Foucault 2005v) bezieht. Dort expli-
ziere Foucault diesen Freiheitsbegriff zum ersten Mal (268). Patton arbeitet
heraus, dass die positive Freiheit des Handlungssubjekts auf einer Macht-zu-
Konzeption beruht – Freiheit und Macht bedeuten darin gleichermaßen die
Fähigkeit zu Handeln – und nicht auf einer Macht-über-Konzeption, deren Ge-
genbegriff negative Freiheit ist. Macht-zu geht nach Patton auf die lateinischen
Bedeutung von potere, der Fähigkeit zu handeln, zurück. Macht-über sei im
Gegensatz dazu ein Begriff der modernen politischen Theorie und bezeich-
ne einschränkende Machtausübung über jemanden. Dabei sei Macht-zu nicht-
relational, das heißt, gar kein ‚sozialer‘ Machtbegriff, und nur Macht-über be-
schreibt eine Machtrelation (268f.).21 Entscheidend für Pattons Argumentation
ist der Hinweis darauf, dass Macht-zu ontologisch grundsätzlicher ist und jede
Macht-über Beziehung immer schon auf vorgängiger Macht-zu beruht. „Pre-
supposed by all of the relational forms of power and their effects, however, is
the non-relational concept of power. ‚Power to‘ is the primary term in this pro-
gression from the abstract to the concrete. The power of an individual or body
to act in certain ways is logically independent of relations to others and empi-
rically the precondition of any action upon other bodies. In this sense, ‚power
to‘ is conceptually prior to ‚power over‘“ (270).

Mit Hilfe dieser Unterscheidung von Macht-zu und Macht-über interpretiert
Patton Foucaults Subjekt und Macht. Foucault definiert hier Macht als Handeln
auf das Handeln von anderen, wodurch sie von Konsens und Gewalt unter-

21 | Patton weist darauf hin, dass es auch einen relationalen Macht-zu-Begriff gibt, wie ihn

beispielsweise Hannah Arendt expliziert. Patton geht auf diesen Machtbegriff aber nicht

ein, weil Taylor seiner Ansicht nach in der Macht-über-Tradition denkt. Genau dieser

Darstellung seiner Position widerspricht Taylor allerdings in seiner Replik auf Patton, in

der er seine Foucault-Kritik darauf zuspitzt, dass bei Foucault die von Arendt themati-

sierte Dimension der Macht nicht vorkomme. Vgl. Taylor 1989: „Taylor and Foucault on

Power and Freedom: A Reply“, Arendt 1970: Macht und Gewalt und Arendt 1998: The

human condition.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Freiheit als Kritik

schieden ist und merkt an, dass Macht Freiheit immer voraussetzt. Patton stellt
heraus, dass Foucaults Verwendung von Freiheit in diesem Text der von Patton
selbst eingeführten Bedeutung von Macht-zu entspricht: „The term he uses for
what we have been calling ‚power to‘ is freedom in the positive sense“ (270).
In diesem Sinne kann Patton feststellen, dass, wenn Foucault davon spricht,
dass Macht einerseits relational ist und gleichzeitig nur über freie Subjekte
ausgeübt würde, dies eine ungewöhnliche Kombination von Macht-über und
positiver Freiheit (und nicht negativer Freiheit) sei: „The power here is ‚power
over‘ but the freedom referred to is not negative freedom. It is not the sphere
of possible actions which is reduced by the exercise of power but the sphere of
possible actions which must remain if the relationship to the agent is to be a
power relation. In other words, Foucault defines ‚power over‘ in terms of the
positive freedom of the agent on whom it is exercised“ (271). Damit sind in
Foucaults Konzeption Freiheit (im positiven Sinn) und Macht gerade nicht Ge-
gensätze, sondern „freedom in the positive sense is both a condition of power
being exercised and its precondition“ (271).

Patton plausibilisiert seine These, dass Foucaults Konzept von Macht-zu als
positiver Freiheit sich nicht systematisch geändert hat, indem er zeigt, dass
Foucaults Rede von Kraft und Kräfteverhältnissen in Überwachen und Strafen
und Der Wille zum Wissen genau die später im Freiheitsbegriff ausgedrückte
sozialontologisch grundlegende Fähigkeit zu handeln meint (272–274). Dass
Freiheit als Fähigkeit bzw. Vermögen grundlegend und vorgängig ist, begründet
Patton damit, dass die Kraft grundlegend ist: „The force in question should
be understood as prior to any determinate modality of action, prior even to
bodies themselves in so far as individual bodies may be regarded as complex
arrangements of forces. The force in question here is no more than a capacity
to act or to be acted upon, a capacity to effect and be affected“ (273f.). Nach
Patton erlaubt diese Beschreibung von Macht als grundlegender Kraft in einem
Kraftfeld es auch, die grundlegende Revisibilität der Macht zu denken, so dass
Macht immer grundsätzlich mit Widerstand einhergeht (274).

Pattons Interpretation von Foucaults Machtmodell als einer Ontologisie-
rung von grundlegenden Kräften und Gegenkräften entspringt einer Foucault-
Lektüre, die von Deleuze und dessen nach Spinoza entwickelten Machtkonzep-
tion inspiriert ist. Pattons Verwendung der Unterscheidung von Macht-zu als
grundlegendem Vermögen und Macht-über als Thema der politischen Theorie
hat eine Verwandtschaft zu Spinozas Unterscheidung von potentia und potestas

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 55

an, die er allerdings nicht expliziert.22 Diese Lesart und die mit ihrer Hilfe ex-
plizierte Unterscheidung vonMacht-zu undMacht-über hilft nach Patton, einen
immer wieder gegen Foucault gerichteten Vorwurf zu entkräften, der auch Tay-
lors Kritik zugrunde läge: Foucault hätte eine pessimistische Machtkonzeption,
in der es kein Entkommen aus der Macht gebe und kein Widerstand gegen
Macht möglich sei. Die Annahme der Vorgängigkeit von Macht-zu, die aus der
Kraftontologie entspringt, würde diesen Vorwurf als Missverständnis entlarven:

I shall argue, his [Foucault’s, K.S.] successive formulations always
presuppose the primacy of ‚power to‘. Critics of his work general-
ly fail to recognize this and proceed to draw a variety of reactio-
nary political conclusions from his remarks. They complain that
he paints a bleak picture of the inescapability of power, meaning
‚power over‘ or domination, or that he provides no grounds for
thinking that resistance is possible. Taylor’s claim that Foucault’s
concept of power is incoherent is based on similar confusions. In
his criticism of Foucault, he does not distinguish between power
and domination, much less relational and non-relational concepts

22 | In Fußnote 41 (273) macht Patton den Deleuze-Bezug aber explizit und beschreibt

Foucaults Machtkonzeption als von Deleuze beeinflusst; er führt als Beleg das bekann-

te Gespräch Foucault 2005d: „Die Intellektuellen und die Macht“ zwischen Foucault

und Deleuze an. Patton hat die Implikationen von Deleuzes Denkens für die politische

Philosophie andernorts erforscht, vgl. Patton 2010a: Deleuzian concepts, Patton 2000:

Deleuze and the political, Patton 2005: „Deleuze and Democracy“ und Patton 2010b:

„Demokratisch-Werden“. Zu Foucaults Machtanalytik als spinozistisch und nicht hobbe-

sianisch, also auf potentia und nicht potestas abstellend, wodurch, Pattons Darstellung

entsprechend, „alle Beziehung [...] eine Frage des Verhältnisses von Druck und Gegen-

druck [wird]“, vgl. Schneider 2004: Michel Foucault, S. 171–174, hier S. 173. Zur Re-

konstruktion der Machttheorie Spinozas als diejenige Tradition, in der auch Foucaults

Machtdenken verortet ist, vgl. Saar 2013: Die Immanenz der Macht, S. 133–214. Saar

kritisiert Antonio Negris Interpretation der Begriffe potentia und potestas als zwei ent-

gegengesetzte Prinzipien, vielmehr sei potentia die grundlegende Form der Macht und

potestas eine Form ihrer Intensivierung durch Institutionen (ebd., S. 168–179). Auch

Patton konzipiert Macht-zu und Macht-über nicht als entgegengesetzt, sondern als onto-

logisch grundlegenden und spezifischen Fall (269f.). Vgl. weiterhin für Spinozas Begriff

der Regierung im Verhältnis zu Foucaults Analyse der Gouvernementalität Saar 2009b:

„Politik der Natur“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Freiheit als Kritik

of power, and he refers only to negative freedom. As a result, his
criticism largely misses its mark. (270)

Nur mit einer Betonung der Vorgängigkeit von Macht-zu (in Subjekten) gegen-
über Macht-über (das dann nur eine nachträgliche Veränderung der vorgän-
gigen Macht-zu ist) kann nach Patton das düstere Bild einer totalen Macht,
der man sich nicht entziehen kann und gegen die Widerstand nicht möglich
ist, aufgehellt werden. Dieses Problem eines Totalzugriffs der Macht auf Sub-
jekte wird oft als ‚Determination‘ des Subjekts durch die Macht beschrieben,23

weshalb es hier als Freiheitsproblem der Machtdetermination bezeichnet wird.
Es ist dadurch vom oben eingeführten Freiheitsproblem der Subjektivierung
abgegrenzt, das beschreibt, dass die lebbaren Subjekt-, Reflexions-, und Identi-
tätsformen durchMacht gestiftet und dadurch auch durchMacht begrenzt sind,
weshalb Subjekte über ihre Identität und damit über sich grundsätzlich nicht
frei verfügen können. Nach Patton ist das Freiheitsproblem der Machtdetermi-
nation gar kein sozialphilosophisches Problem bei Foucault, sondern entspringt
nur einem Missverständnis, dem man erliegen kann, wenn man Foucaults Ar-
beiten unter der Annahme liest, es würde ihnen ein rein negativer Macht- und
Freiheitsbegriff zugrunde liegen. Das Freiheitsproblem der Subjektivierung ist
hingegen das sozialphilosophische Problem, zu dessen Lösung Foucault durch
seine genealogische Kontingentsetzung von Identitätsformen beiträgt, die Teil
der unbestimmten und unendlichen Arbeit an der Freiheit ist. Im Gegensatz zu
Foucault können Taylor und die „humanistische“ (260) Tradition der Sozial-
philosophie das Freiheitsproblem der Subjektivierung gar nicht thematisieren.

2.4 Metaphysik und politische Theorie
Patton arbeitet die Bedeutung von Foucaults Begriffs der Freiheit in Subjekt
und Macht als Macht-zu überzeugend heraus. Doch es bleibt im Lichte des Frei-
heitsproblems der Subjektivierung fraglich, ob dies schon zu einer kohärenten
Machttheorie führt, wie Patton behauptet. Patton betont die minimale Konzep-
tion von Handlungsfähigkeit, die Foucaults Behauptung der notwendigen An-

23 | Vgl. stellvertretend für viele: „Für sie [die Foucault-Kritiker der ersten Phase, K.S.]

scheint das Subjekt völlig von der Macht determiniert zu sein, ohne Möglichkeit zum

Widerstand und zur Freiheit, ein bloßes Epiphänomen und reiner Effekt und Instrument

der Macht“ (Dahlmanns 2008: Die Geschichte des modernen Subjekts, S. 90 Herv. K.S.).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 57

gewiesenheit vonMacht auf Freiheit zugrunde liegt: „For Foucault, it is only the
thin conception of agency which is involved in the idea of a being free to act, in
the minimal, positive sense of the term ‚free‘“ (271). Dass Menschen in diesem
minimalen Sinn frei sind, kann Patton, von Foucault gedeckt, erfolgreich zei-
gen. Wenn aber, wie vorher gezeigt, das Freiheitsproblem der Subjektivierung
in einer grundsätzlichen Begrenzung der Wahl von Identität besteht und ein
‚mehr‘ an Freiheit ein ‚mehr‘ an der Fähigkeit zur Kritik von vorgegebenen Iden-
titätsformen und zu kreativer Selbsttransformation meint, kann die Feststel-
lung einer solchen allgemeinen und grundsätzlichen minimalen Freiheit von
Handlungsspielräumen kaum befriedigen. Es sind also bei Pattons Foucault-
Rekonstruktion unausgewiesen zwei verschiedene positive Freiheitsbegriffe im
Spiel, ein schwacher und allgemeiner, das ontologisierte Vermögen der Macht-
zu, und ein anspruchsvoller, dessen Gehalt die Fähigkeit zur Kritik der eigenen
Subjektivierung ist. Patton differenziert diese Freiheitsbegriffe aber nicht und
scheint anzunehmen, dass aus der Feststellung der allgemeinen ontologischen
Freiheit schon die Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung folgt.

Dass bei Pattons Foucault-Rekonstruktion unausgewiesen zwei Freiheitsbe-
griffe im Spiel sind, zeigt sich auch in seinen Schlussbemerkungen, in denen er
kurz auf die ethische Konzeption eingeht, die Foucault in Der Gebrauch der Lüs-
te entwickelt. Patton geht davon aus, dass Foucaults Interesse an der antiken
Ethik davon motiviert ist, eine gegenwärtige Ethik zu entwickeln. Dafür bie-
te sich die antike Ethik an, weil sie dem oben rekonstruierten Freiheitsbegriff
eines erweiterten Kontingenzbewusstseins und damit verbundenen Verände-
rungsmöglichkeiten entspreche.

[T]his is an ethic which presupposes a freedom on the part of the
men to whom it was addressed, a positive freedom in relation to
their own character as sexual beings. It is this which he suggests
may be of interest to present ethical concerns in the Greek ethics
of self-mastery: not an alternative ethic of sexual conduct but ano-
ther way of seeing ourselves as sexual subjects, as beings who can, in
this respect at least, create themselves. Adopting such a conception
of ourselves might be described as liberation, in the sense that it
involves an awareness of possibilities for change where there were
none before. (276, Herv. K.S.)

Die Rede davon, dass man eine solche Konzeption von uns selbst, die mit einem
gesteigerten Bewusstsein für Möglichkeiten einhergeht und deshalb ‚freier‘ ge-
nannt werden kann, annehmen („adopting“) kann, weist darauf hin, dass nicht

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Freiheit als Kritik

alle Menschen grundsätzlich diese Art von Freiheit haben. Es handelt sich hier
im Gegenteil um einen anspruchsvollen Freiheitsbegriff, der eine bestimmte
Aktivität und Fähigkeit voraussetzt, nämlich die Kritik der eigenen Subjektivie-
rung, weshalb er in der vorliegenden Studie Freiheit als Kritik genannt wird. Der
zuvor beschriebene Begriff von Freiheit als einer vorgängigen und grundsätzli-
chen Macht-zu, die allen Menschen zukommt, den Patton Foucault im Rahmen
seiner Interpretation von Subjekt und Macht zugewiesen hat, ist dagegen ein
sehr schwacher Freiheitsbegriff, der nur die Fähigkeit meint, immer auch an-
ders handeln zu können – er soll deshalb Freiheit als Anders-handeln-Können
heißen.24 Genau das Verhältnis dieser beiden Freiheitsbegriffe ist aber nun in-
teressant: Wie kann man es erreichen, nicht nur immer anders handeln zu kön-
nen, sondern aktiv seine Identität zu verändern?

Bei Patton findet sich zu dieser Frage nichts; er scheint gar nicht die kon-
zeptionellen Differenzen zwischen diesen unterschiedlichen Freiheitsbegriffen
zu sehen. Der einzige Vorschlag wird wiederum mit der griechischen Ethik im
Zitat oben expliziert: Sie sei ein anderer Weg, uns selbst zu sehen, nämlich
als freie Menschen. Sie könne gewählt werden, und diese gewählte Selbstkon-
zeption als frei wäre dann schon der Garant der Freiheit, weil sie das Bewusst-
sein von alternativen Möglichkeiten erhöhe. Diese Lösung einer Selbstwahl der
Identität scheint aber in Hinblick auf das geschilderte Freiheitsproblem un-
passend, bei dem es ja grade um die Einschränkung genau dieser Wahl von
Identitäten durch moderne Macht/Wissen-Komplexe geht, die mit Patton als
Macht-über beschrieben werden können. Kurz: Die relationale Macht-über, die
sich in Diskursen, Institutionen undWissen niederschlägt, die Identitätsformen
festschreiben und dadurch subjektivieren, ist eine andere als die in Subjekt und
Macht handlungstheoretisch beschriebene Macht, die notwendig mit Freiheit
als generealisierter Macht-zu einhergeht. Es bleibt deshalb so richtig wie pro-
blematisch, wenn Patton schließt, dass man Foucaults kritische Strategie als
eine Empfehlung lesen müsse, die Macht über unsere Selbstdefinitionen und
Selbstkonstitutionen zurückzuerobern.

24 | Das „Können“ bezieht sich dabei nicht auf die Abwesenheit von äußeren Einschränkun-

gen, wie beim Möglichkeitskonzept innerhalb eines negativen Freiheitsbegriffs, sondern

auf ein inneres Vermögen, eben jenes, das Patton als Macht-zu bezeichnet. Diese Be-

zeichnung von Foucaults Rede über Freiheit in Subjekt und Macht als ‚Freiheit als Anders-

handeln-Können‘ wird in einer detaillierten Textanalyse in ‚Subjekt undMacht‘ als Garant

der Freiheit? (Unterabschnitt 3.4.6) entwickelt und rechtfertigt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 59

In this way, we can understand Foucault’s overall critical strat-
egy, his work on the contemporary limits of our social being, as
amounting to the recommendation that we regain the power of
self-definition and self-constitution, individually and collectively,
that is, as a culture. (276, Herv. K.S.)

Es ist deshalb problematisch, weil Patton im Text der Frage nach den macht-
und subjekttheoretischen Bedingungen des foucaultschen Sprechens über Frei-
heit nachgeht und genau diese Frage mit diesem dezisionistischenModell dann
letztlich unbeantwortet lässt. Der Kern des Problems ist Pattons Vermischung
zweier Arten, über Macht zu sprechen: ein metaphysisches und ein sozialtheo-
retisches Sprechen. Patton führt die ontologische Machtkonzeption der grund-
legenden Macht-zu ein – dies ist eine metaphysische Feststellung – um damit
das Freiheitsproblem der Subjektivierung zu lösen. Dieses Freiheitsproblem ist
aber kein metaphysisches, das heißt die ontologische Dimension von Freiheit
(oder Unfreiheit) steht gar nicht in Frage, sondern ein sozialtheoretisches, weil
es eine spezifische Art von Unfreiheit im Rahmen von spätmodernen Subjek-
tivierungsregimen betrifft. Für die Lösung eines solchen sozialtheoretischen
Problems kann aber nicht ein metaphysisches Argument herangezogen wer-
den. Dies liegt daran, dass der metaphysisch erläuterbare schwache Freiheits-
begriff so allgemein und unspezifisch ist, das er zur Klärung der konkreten sozi-
altheoretischen Probleme nicht genügt. Er kann aber, wie Patton überzeugend
zeigt, als sozialontologische Erläuterung von Foucaults handlungstheoretisch-
relationaler Machtkonzeption in Subjekt und Macht eingesetzt werden. Zwar
ist Pattons Analyse der ontologischen Dimension von Macht-zu zutreffend und
vieles spricht dafür, dass Foucaults Machttheorie, der das Freiheitsproblem der
Subjektivierung erst entspringt, auf einer solchen Machtmetaphysik beruht.
Doch sie alleine reicht noch nicht zu einer sozialtheoretischen Klärung des Frei-
heitsbegriffs. Eine solche zu schnelle Übertragung einer Ontologie der Freiheit
auf die Ebene der Sozialtheorie kann als ontologischer Kurzschluss bezeichnet
werden, weil sie dazu führen kann, politische Probleme vorschnell als gelöst
zu betrachten und damit nicht ernst genug zu nehmen. Doch das ontologische
Prinzip der Freiheit rechtfertigt keinen politischen Optimismus – diese Freiheit

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Freiheit als Kritik

gibt es eben immer,25 also auch unter politischen und sozialen Verhältnissen
der Unfreiheit.26

Patton begeht den ontologischen Kurzschluss, insofern er nach der Ontolo-
gisierung der Macht-zu das Problem, dass die Freiheit von Individuen begrenzt
ist, gar nicht mehr thematisiert. Das Freiheitsproblem der Subjektivierung be-
steht aber genau darin, keine bzw. wenig einer spezifischenMacht-zu zu haben,
nämlich der Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung und damit zur
Identitätswahl. Diese Fähigkeit kann nicht bedingungslos vorausgesetzt bzw.
ontologisiert werden, sondern ihre Ausbildung ist unwahrscheinlich. Es gibt
allerdings in der Mitte von Pattons Text den Hinweis darauf, unter welchen Be-
dingungen Freiheit als Kritik möglich ist: sie kann nur das Ergebnis von ganz
bestimmten Subjektivierungsprozessen sein. Patton merkt an, dass der Grad
an Freiheit in „a particular culture“ (267) sich erhöht, wenn sie es ermöglicht,
dass ihre Mitglieder die von ihnen zur Verfügung gestellten Identitätsformen
als kontingent und veränderbar begreifen. Der Grad von Freiheit des Indivi-
duums ist also abhängig von den subjektivierenden Mächten bzw. den Sub-
jektivierungsregimen. In Umkehrung eines Foucault-Zitats könnte man sagen:
‚Die Freiheit der Menschen wird nie durch die Ontologisierung von Freiheit
(potentia) garantiert, deren Aufgabe es ist, Freiheit zu garantieren. Ich glau-
be nicht, dass die Struktur von Dingen Freiheit zu garantieren vermag. Nur
Freiheit garantiert Freiheit, und zwar als eine kritische Praxis, die durch spe-
zifische Subjektivierungsregime erst ermöglicht wird. Subjektivierungsregime

25 | Außer in der Grenzsituation des Zwanges und der Gewalt.

26 | Vgl. für in dieser Hinsicht problematische Foucault-Interpretation Robinson 2001: Mi-

chel Foucault and the freedom of thought und Prozorov 2007: Foucault, freedom and so-

vereignty; vgl. auch die von Deleuze inspirierte Analyse der „autonomen“ Migration, die

erfolgreiche Weltgestaltung sei, angetrieben durch ein „Werden“, und als eine Art neu-

es revolutionäres Subjekt die Souveränität auszuhebeln verspreche Papadopoulos und

Tsianos 2008: „Die Autonomie der Migration“; vgl. weiterhin die Rekonstruktion des

Optimismus von Hardt und Negri, die gegen Foucault das Schöpferische der Biomacht

betonen in Pieper u. a. 2007: „Empire und die biopolitische Wende“; vgl. zur Verbin-

dung zwischen Foucault und Hardt/Negri auch Brieler 2007: „Genealogie im ‚Empire‘“,

der weniger auf den ontologisch-politischen Optimismus abstellt, als auf die Betonung

der Produktionsweise in der Analyse der Biopolitik von Hardt/Negri.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault ist kohärent 61

werden auch durch Institutionen und Gesetze (potestas) bestimmt‘27 – dies ist
die These, die in den folgenden Kapiteln weiter entwickelt wird.28

27 | Vgl. „Die Freiheit der Menschen wird nie von Institutionen oder Gesetzen garantiert,

deren Aufgabe es ist, Freiheit zu garantieren. [...] Ich glaube nicht, dass die Struktur

von Dingen Freiheit zu garantieren vermag. Nur Freiheit garantiert Freiheit“ (Foucault

2005r, S. 330).

28 | Eine These, die sich auch aus Spinozas Machtontologie entwickeln lässt, wie Martin

Saar überzeugend in seiner Kritik an Antonio Negris antiinstitutionalistischer Spinoza-

Interpretation zeigt: „Die Suggestion, potentia und potestas oder Macht und Gewalt seien

darin absolut entgegengesetzt, dass die eine aktiv-förderlich-sozial, die andere negativ-

verhindernd-individualisierend sei, ist verführerisch, reduziert aber die fundamentale

Doppelsinnigkeit der Macht, die ja als Befähigung und Grenze auftreten kann, ohne

dass diese Wirkung jeweils vorhersagbar ist. Für Spinoza folgt daraus, dass das Ausge-

stalten institutioneller und prozeduraler Regelungen (und damit der potestas-Dimension

der Politik) geradezu die Kernaufgabe des politischen Denkens ist, weil sich erst im Rah-

men der geronnenen, rechtlich-zivilen Regelungen das Leben einer Gemeinschaft entfal-

ten und die Steuerung der Gemeinschaft mehr oder weniger produktive Effekte haben

kann. [...] Die friedliche und kooperative multitudo ist also – für Spinoza – eine, die ei-

ne angemessene institutionelle Form gefunden hat, deren Macht also auch eine potestas

entspricht. Die Art und Weise, wie Bürger am Regierungs- und Rechtswesen beteiligt

sind, die Machtproportionen und Stimmrechte, die administrative Arbeitsteilung und

der Charakter der Landesverteidigung sind gleichermaßen Elemente, die ihr Ethos und

ihren Affekthaushalt tiefgreifend prägen. Deshalb kann sich die philosophische Erläute-

rung der Politik keinen grundsätzlich anti-institutionellen Impuls erlauben. Der politi-

sche Theoretiker scheint sogar dazu verpflichtet, seine Fähigkeiten und Erfahrungen der

Gestaltung institutionell-prozeduraler Formen zu widmen“ (Saar 2013, S. 178f. Herv. im

Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443170-003 - am 14.02.2026, 09:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

