
Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

Reinhard Hempelmann

Freikirchen sind zu einem Thema kritischer medialer Diskurse geworden
und werden dabei häufig in einen Zusammenhang mit der Ausbreitung
evangelikaler Bewegungen und mit Fundamentalisierungsprozessen der
christlichen Religion gestellt. Die etablierten Kirchen und Gemeinschaften
sind mit einer neuen stilistischen Vielfalt in den Ausdrucksformen christ‐
licher Frömmigkeit konfrontiert. Migration, Mission und religiöse Globa‐
lisierung verschärfen nicht nur kulturelle, weltanschauliche und religiöse
Pluralisierungsprozesse. Sie verstärken auch die innerchristliche Vielfalt.
Menschen distanzieren sich heute von bestehenden Gemeinden und Kir‐
chen. Zugleich lassen sich neue Sammlungsbewegungen, Gemeinschaftsbil‐
dungen und Gemeindegründungen beobachten, und zwar in bestehenden
Kirchen und Freikirchen, zum Beispiel in geistlichen Gemeinschaften oder
Richtungs- und Personalgemeinden, aber auch – in den letzten Jahrzehnten
zunehmend – außerhalb von ihnen. An die Arbeitsgemeinschaft Christli‐
cher Kirchen (ACK), ebenso an die Vereinigung Evangelischer Freikirchen
(VEF) werden von einzelnen dieser Gemeinschaften Anträge auf Gastmit‐
gliedschaft gestellt.

Die freikirchliche Tradition

In historischer Perspektive gehört die Entstehung von Freikirchen zu den
Folgeerscheinungen der Reformation, wobei die Begrifflichkeit Freikirche
„eigentlich nicht isoliert für sich genommen werden kann, sondern nur auf
dem Hintergrund der Existenz von ‚Großkirchen‘ zu erfassen ist“ (Kirchner
[Hg.] 1987, 11). Im Gegenüber zu den Volkskirchen betonen sie die grund‐
legende Verschiedenheit von Christen- und Bürgergemeinde, die Freiwillig‐
keit der Mitgliedschaft und das persönliche Bekenntnis jedes Einzelnen,
ebenso das Prinzip der Freiheit der Kirche vom Staat.

„Die Freikirche verlangt eine Entscheidung zur Mitgliedschaft [...] es
kann in erstaunlichem Ausmaß zur Laienmitarbeit […] aber auch zur
Anwendung von Kirchenzucht kommen. Die stets zu vollziehende Er‐

79

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuerung der Kirche findet am urchristlichen Gemeindeleben ihre Aus‐
richtung. Freiwilligkeit und evangelistisch-missionarische Anstrengung
sind zwei Seiten einer Münze. Auf christliche Erziehungsarbeit (Sonn‐
tagsschule, Gemeindebibelschule, Vacation Bible School) und Jugendar‐
beit wird großer Wert gelegt“ (Geldbach 1986, 1361).

Erst seit dem 19. Jahrhundert waren die rechtlichen Rahmenbedingungen
für die Ausbreitung verschiedener Freikirchen in Deutschland gegeben.
Diese konnten bis heute zahlenmäßig nur eine begrenzte Resonanz erzie‐
len, obgleich sie sich in ihren Grundforderungen auch als Alternative zu
den evangelischen Landeskirchen und zur römisch-katholischen Kirche
anboten und nicht selten durch ein intensives missionarisches Engagement
in Erscheinung traten.

In einer „zweiten“ Pluralisierungsphase entwickeln sich seit einigen Jahr‐
zehnten außerhalb und neben den etablierten kirchlichen und freikirchli‐
chen Strukturen alternative Formen christlicher Frömmigkeit, die ihren
Ausdruck in eigenständigen Gemeinden, Denominationen und Konfessio‐
nen suchen, insbesondere im evangelikalen und pentekostal-charismati‐
schen Kontext. In der Insidersprache spricht man davon, dass neuer Wein
in neue Schläuche gehöre, dass neue Frömmigkeitsformen sich chancen‐
reich nur in neuen Strukturen verwirklichen könnten. Dabei beruft man
sich etwa auf die Gemeindewachstumsbewegung (Church Growth) und
deren Grundsatz, dass Gemeindegründung eine überaus effektive Missi‐
onsmethode sei.

Inzwischen sind zahlreiche solcher Initiativen gestartet worden. Etwas
verspätet wird damit in Deutschland das nachgeholt, was in der englisch‐
sprachigen Welt bereits länger erprobt wurde. Blickt man über den deut‐
schen Kontext hinaus, z. B. nach England, wird deutlich, dass auch in
etablierten Kirchen und Freikirchen zunehmend davon ausgegangen wird,
dass die Bildung neuer, z. T. zielgruppenorientierter Gemeinden in gesamt‐
kirchlicher Einbindung ein Weg sein könnte, sich neuen missionarischen
und pastoralen Herausforderungen zu stellen und die Präsenz der Kirche in
entkirchlichten Bereichen zu stärken.

Phänomene

Heute bezeichnen sich als Freikirchen nicht nur Gemeindeverbände, die
in der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) zusammengeschlossen
sind, wie die Evangelisch-methodistische Kirche, der Bund Evangelisch-

Reinhard Hempelmann

80

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freikirchlicher Gemeinden, der Bund Freier evangelischer Gemeinden,
die Arbeitsgemeinschaft mennonitischer Gemeinden in Deutschland, die
Heilsarmee in Deutschland, die Kirche des Nazareners, der Mülheimer Ver‐
band Freikirchlich-evangelischer Gemeinden, die Anskar-Kirche, das Frei‐
kirchliche Evangelische Gemeindewerk, die Gemeinde Gottes (Cleveland,
pfingstlerisch), der freikirchliche Bund der Gemeinde Gottes (evangelikal,
aus der Heiligungsbewegung kommend), der Bund Freikirchlicher Pfingst‐
gemeinden (BFP), Apostolische Gemeinschaft, oder der VEF im Gaststatus
angeschlossen sind, wie die Evangelische Brüder-Unität (Herrnhuter Brü‐
dergemeine) und die Gemeinschaft der Siebenten-Tags-Adventisten.

Vielmehr kann beobachtet werden, dass sich mehr und mehr neue Grup‐
pen unter der Selbstbezeichnung „evangelische Freikirche“ etablieren, die
keine organisatorische Beziehung zu den klassischen Freikirchen kennen
und in ihrem Selbstverständnis teilweise hervorheben, dass sie konfessions‐
unabhängig (nondenominational) sind. Die „neuen Freikirchen“ verstehen
sich dabei nicht nur im Gegenüber zu evangelischen Landeskirchen und
zur katholischen Kirche, sondern auch als Alternative zu den „alten Frei‐
kirchen“. Ihre Distanz zu den etablierten Freikirchen kann kulturelle und
religiöse Gründe haben. Wenn religiöse Gründe im Vordergrund stehen,
fürchtet man beispielsweise, dass durch den Anschluss an etablierte Struk‐
turen eine Verwässerung des eigenen Profils erfolgen könnte.

Unter den neuen Gemeindebildungen lassen sich die folgenden Typen
unterscheiden:

• Seit den 1980er Jahren sind allein in Deutschland mehrere hundert
„konfessionsunabhängige“ freie pfingstlich-charismatische Gemeinden
entstanden, die teils klein und unbemerkt blieben, teils sich zu großen
Zentren pentekostal-charismatisch geprägter Frömmigkeit mit weit aus‐
strahlender Wirkung entwickelten. Dieser erste Typ neuer freikirchli‐
cher Gemeinschaftsbildung konkretisiert sich u. a. in christlichen Zen‐
tren (Christliches Zentrum Frankfurt, Ruhrgebiet, Wiesbaden u. a.),
in Vineyard-Gemeinden (Aachen, Dresden, Hamburg, München, Spey‐
er, Staufen i. Br., Nürnberg u. a.), die als Gemeindegründungsbewegun‐
gen, teilweise auch als innerkirchliche Laienbewegungen auftreten, in
Gruppen, die sich unter dem Einfluss der auch in der charismatischen
Bewegung umstrittenen amerikanischen Wort-des-Glaubens-Bewegung
gebildet haben (Gemeinde auf dem Weg, Berlin; Gospel Forum, Stutt‐
gart, von dem sich inzwischen Gruppen verselbständigt haben), in
Calvary Chapels (Siegen, Leipzig, Hannover, Görlitz u. a.), in Interna‐

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

81

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tional-Christian-Fellowship-Gemeinden (ICF in Augsburg, Berlin, Biele‐
feld, Freiburg, Karlsruhe, München, Nürnberg, Stuttgart u. a.), deren
Ausstrahlungskraft in den letzten Jahren gewachsen ist.

• Zwischen Einzelgemeinden können netzwerkartige und freundschaftli‐
che Verbindungen bestehen. Trotz zahlreicher Unterschiede zwischen
neuen unabhängigen charismatischen Gemeinden in Lehre und Fröm‐
migkeitspraxis lassen sich gemeinsame inhaltliche Anliegen benennen:
Anbetung, Lobpreis, Seelsorge, Evangelisation, Heilungsdienste; das Er‐
fasst- und Erneuertwerden des ganzen Menschen wie auch der Gemein‐
de werden hervorgehoben. Dabei wird eine auf den Heiligen Geist und
die Charismen (vor allem Heilung, Prophetie, Glossolalie) bezogene
erfahrungsorientierte Frömmigkeit akzentuiert, die in einzelnen Grup‐
pen auch umstrittene exorzistische Praktiken, einen unrealistischen Hei‐
lungsoptimismus und die enge Verknüpfung von Evangelium, Erfolg
und Wohlstand beinhalten kann. Diakonische Dienste werden in enger
Zuordnung zum Evangelisationsauftrag praktiziert. Sozialformen sind
u. a. Haus- und Gebetskreise, Glaubenskurse und Einführungsseminare,
Anbetungs-, Heilungs- und Segnungsgottesdienste, Kongresse. Vor allem
junge Erwachsene und junge Familien finden in solchen Gemeinden
Orte, an denen sie ihrem Glauben Ausdruck verleihen und ein Fromm‐
sein mit Begeisterung leben können, das bestimmt ist durch die Suche
nach erfahrungsbezogener Glaubensvergewisserung und einer evangelis‐
tischen Praxis in der Kraft des Heiligen Geistes.

• Ein geografischer Schwerpunkt neuer Gemeinden liegt in
(groß)städtischen Kontexten, wo die Lockerung der Kirchenbindung
und der Abbruch christlicher Tradition am weitesten fortgeschritten
sind. Ein zweiter Schwerpunkt bezieht sich auf Regionen, die durch
den Pietismus und erweckliche Frömmigkeitsformen geprägt sind, wo
vor allem junge Menschen die aus ihrer Sicht traditionelle Frömmigkeit
verlassen und charismatische Ausdrucksformen des Glaubens aufgreifen.
Professionell gestaltete Anbetungsmusik, die Aufnahme von Elementen
der Jugend- und Popkultur, die Nutzung moderner Medien verstärken
die Resonanz neuer freikirchlicher Bewegungen und sind Grund für den
Wechsel des Frömmigkeitsstils.

• Ein zweiter, vergleichsweise weniger einflussreicher Typ neuer freikirch‐
licher Gemeinschaftsbildungen repräsentiert eine konservativ geprägte,
evangelikal-bibelfundamentalistisch orientierte Richtung. Sie konkreti‐
siert sich u. a. in der Konferenz für Gemeindegründung (KfG), die
lockere Kontakte zu einigen hundert kleinen Gemeinden (freie Brüder‐

Reinhard Hempelmann

82

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinden, freie Baptisten, Biblische Missionsgemeinden etc.) unterhält.
In diesen Gemeinschaften herrscht häufig eine dezidierte Ablehnung lan‐
deskirchlicher Strukturen, die, wie auch die römisch-katholische Kirche,
als „unbiblische Systeme“ angesehen werden.

• Dieser Typ setzt sich aber auch abgrenzend und kritisch mit in Deutsch‐
land populären evangelikalen Initiativen und Trends auseinander. Pro‐
blematisiert werden z. B. die Gemeindewachstumsbewegung, Alpha-
Glaubenskurse oder die evangelistische Aktion „ProChrist“ mit Satelli‐
tenübertragung in zahlreiche europäische Länder. Die KfG wendet gegen
diesen „modernen“ Evangelikalismus ein, dass dort Marketingmethoden
mehr Gewicht hätten als Inhalte. Kritisiert werden auch das Zahlen-
und Wachstumsfieber, die Betonung von kulturellen Anpassungsprozes‐
sen und der Verzicht darauf, Kontrastgesellschaft zu sein. Dem „moder‐
nen“ Evangelikalismus wird eine „evangelikal-bibelfundamentalistische“
Position entgegengesetzt. Pointiert wird für die Beibehaltung patriarcha‐
lischer Autorität und die Nichtberücksichtigung von Frauen in Leitungs‐
positionen plädiert. Zur pfingstlich-charismatischen Bewegung hat die‐
ser Typ ein distanziertes Verhältnis.

• Seit den 1980er Jahren wächst auch die Zahl von Migranten- bzw.
Einwandererkirchen kontinuierlich. Unabhängige christliche Gemein‐
schaftsbildungen sprießen vor allem in städtischen Regionen wie Pilze
aus dem Boden. Broschüren zur religiösen Landschaft in Großstädten
und wissenschaftliche Publikationen dokumentieren diese Entwicklun‐
gen und zeigen, dass ein Teil der weltweiten Christenheit im europä‐
ischen Kontext angekommen ist. In Städten wie Berlin, Hamburg, Frank‐
furt, Köln, München, Leipzig, Dresden oder Halle gehören koreanische,
indonesische oder afrikanische Gemeinden zum Erscheinungsbild einer
zunehmenden innerchristlichen Pluralisierung, die vonseiten der eta‐
blierten Kirchen nur begrenzt zur Kenntnis genommen wird.

• Spätestens wenn Migrationsgemeinden eine Kirchengemeinde darum
bitten, das Gemeindehaus oder die Kirche nutzen zu dürfen, wird es
unausweichlich, sich mit ihnen zu befassen. Im Blick auf das religiöse
Leben zahlreicher christlicher Migrantinnen und Migranten herrscht
in Kirche und Gesellschaft nicht selten eine große Unwissenheit. Es
ist nicht leicht, an zuverlässige Informationen im Blick auf Mitglied‐
schaft, Organisationsformen, Mitgliederzahlen zu kommen. Viele die‐
ser Gemeinden praktizieren in ihren gottesdienstlichen Versammlungen
pfingstlich-charismatische Ausdrucksformen ihres Glaubens und verste‐
hen sich im Kontext der Ausbreitung pentekostaler Bewegungen. Die

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

83

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christliche Religion spielt für das Selbstverständnis und die Lebenspraxis
vieler Migrantinnen und Migranten eine wichtige Rolle und hat deshalb
auch für das, was als Integration bezeichnet wird, eine wichtige Funkti‐
on.

• Der Zusammenhang von Religion, Migration und kultureller Identität
verdeutlicht sich auch in zahlreichen eigenständigen Aussiedlergemein‐
den. In den zurückliegenden Jahrzehnten sind aus dem Gebiet der frühe‐
ren Sowjetunion mehr als drei Millionen Menschen zugewandert. Ihre
kulturelle und religiöse Prägung mussten sie in ihrer Heimat oftmals
gegen Diskriminierung behaupten. Das Ankommen in der deutschen
Gesellschaft ist ein langer Prozess. Dies gilt sowohl in kultureller wie
auch in religiöser Hinsicht.

In der Diasporasituation sind die Lebens- und Frömmigkeitsformen durch
kulturellen und religiösen Traditionalismus bestimmt.

„[Bei] älteren Russlanddeutschen trifft eine rigide [...] Moral auf die libe‐
raleren Normen der einheimischen Gemeindeglieder. Alkohol, Rauchen,
der offene Umgang mit Fragen der Sexualität, mitunter auch Kosmetika
und modische Kleidung werden vielfach abgelehnt; die Frauen tragen
im Gottesdienst Kopftuch und sitzen von den Männern getrennt“ (Theis
2006, 231).

Die öffentlichen Debatten über Schulverweigerung aus religiösen Motiven
bzw. die Forderung nach Homeschooling unterstreichen teilweise auch un‐
erledigte gesellschaftspolitische Aufgaben im Kommunikationsprozess zwi‐
schen Aufnahmegesellschaft und einzelnen Aussiedlergemeinschaften. Ob‐
gleich diese vielfach durch eine antimodernistische Theologie und Fröm‐
migkeit geprägt sind, tragen sie zur Pluralisierung vor allem der protestan‐
tischen Frömmigkeit bei, auch dort, wo sie eine spezifische konfessionelle
Orientierung (z. B. baptistisch, mennonitisch, lutherisch, pfingstlerisch)
verkörpern, denn diese wird weithin unabhängig von bestehenden volks-
und freikirchlichen Strukturen entwickelt. Die Integration in bestehende
freikirchliche Gemeinden ist weithin nicht gelungen. Eine Partizipation am
kirchlichen Gemeindeleben findet nur begrenzt statt, trotz zahlreicher Bei‐
spiele für Gastfreundschaft, Hilfestellungen bei der Suche nach geeigneten
Räumlichkeiten und vielen diakonischen Projekten.

Auch wenn einzelne der genannten Gemeinschaftsbildungen ihre Zu‐
kunftsfähigkeit noch unter Beweis stellen müssen, zeigen die skizzierten
Entwicklungen, dass das freikirchliche Spektrum des Protestantismus in

Reinhard Hempelmann

84

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den letzten Jahrzehnten an Gewicht gewonnen hat, insbesondere unter
Jugendlichen und jungen Erwachsenen. In der Arbeitsgemeinschaft Christ‐
licher Kirchen (ACK) und den Mitgliedskirchen der VEF ist nur ein Teil
derjenigen Gruppen vertreten, die sich als Freikirchen verstehen und be‐
zeichnen. Eine Nähe und Verwandtschaft der neu entstandenen Gemein‐
schaftsbildungen ist am ehesten zur VEF und zur Deutschen Evangelischen
Allianz gegeben. Zu den Mitgliedskirchen der VEF gehören ca. 280 000
erwachsene Mitglieder. Die Zahl der freikirchlich geprägten Christen in
Deutschland ist jedoch deutlich größer, als bisherige Statistiken es naheleg‐
ten. Sie wird zu verdoppeln sein. Präzise Daten liegen nicht vor. Es wird
jedoch deutlich, dass sich in „neuen Freikirchen“ vor allem ein evangeli‐
kaler und pfingstlich-charismatischer Frömmigkeitstyp ausbreitet, dessen
weltweite Resonanz auch im deutschsprachigen Kontext Europas erkenn‐
bar wird, wenn auch im Vergleich mit Afrika, Asien und Südamerika nur in
begrenztem Umfang. Unabhängige Gemeinde- und Kirchenbildungen sind
für diesen Frömmigkeitstyp zu einem wichtigen Verbreitungsprinzip ge‐
worden. Ansatzweise zeigt sich auch in Europa, was in globaler Perspektive
vielfach beobachtet werden kann: Christliches Leben scheint gegenwärtig
am augenfälligsten in von den historischen Kirchen und Denominationen
mehr oder weniger unabhängigen Gemeinschaftsgruppen, Gemeinden und
Kirchen zu pulsieren.

Einschätzungen

Pauschale Orientierungen wird es für den Umgang mit neuen christlichen
Gemeindebildungen nicht geben können. In der Begegnung mit pentekos‐
tal geprägten Gemeindeneugründungen sind andere Fragen relevant, als
dies etwa im Blick auf Gemeindeneugründungen im Kontext eines ausge‐
prägten anticharismatischen Bibelfundamentalismus der Fall ist. Zu unter‐
scheiden ist ebenso zwischen Gemeinschaftsbildungen innerhalb kirchli‐
cher und ökumenischer Strukturen und solchen außerhalb.

Neue Gemeindegründungen tragen Züge unserer Zeit und Kultur. Sie
folgen den Trends der Individualisierung, der Erlebnisorientierung, der
Profilierung: Individualität statt Konvention, Erfahrungsorientierung statt
Verkopfung, Profil statt Beliebigkeit. Die Akzente sind dabei in den Ge‐
meinschaftsbildungen je verschieden. In Zeiten des Abbaus von Autorität
wird nach der Aufrichtung von starker Autorität gefragt. Unübersichtlich‐
keit provoziert die Sehnsucht nach Verlässlichkeit, nach Klarheit, nach Ver‐

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

85

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bindlichkeit, auch nach Abgrenzung. Das für alle protestantischen Kirchen
charakteristische Schriftprinzip wird in manchen neuen freikirchlichen Ge‐
meinschaftsbildungen zum Verbalinspirationsdogma gesteigert und gewis‐
sermaßen in den Rang des Bekenntnisses erhoben, um anfechtungsfreie
Gewissheit herzustellen.

In ökumenischer Perspektive werfen Missionsaktivitäten neuer Freikir‐
chen die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Mission und Ökume‐
ne auf. Ein überzeugendes missionarisches Zeugnis kann es nur gemein‐
sam geben. Missionarische Berufung und ökumenische Verantwortung
gehören zusammen. Hinter neuen Gemeinschaftsbildungen stehen teilwei‐
se Konflikte und klärungsbedürftige theologische Voraussetzungen, die
allerdings nur unscharf unter dem Stichwort Fundamentalismus zusam‐
mengefasst werden können. Zur dialogischen Begegnung mit neuen christ‐
lichen Gemeinschaftsbildungen gibt es keine Alternative. Ökumenischer
Dialog eröffnet die Möglichkeit, Tendenzen fundamentalistischer Selbstab‐
schließung wirkungsvoll zu begegnen.

Neue freikirchliche Gemeinschaftsbildungen sind freilich auch ein Pro‐
testphänomen gegen die fehlende Flexibilität etablierter Institutionen. Sie
sind ein Antwortversuch auf die zurückgehende Bedeutung konfessioneller
Identitäten und werfen die Frage nach der Gestalt und Verfassung unseres
gemeindlichen und kirchlichen Lebens auf. Die Kirche darf ihren heutigen
Auftrag nicht mit der Festschreibung ihrer Gemeindestrukturen von ges‐
tern verwechseln. Sie hat auf Erden keine Ewigkeitsgestalt, sondern eine
Werdegestalt. In ausdifferenzierten modernen Gesellschaften braucht die
Kirche eine Vielzahl von Sozialgestalten.

Literatur

Geldbach, Erich (2005): Freikirchen. Erbe, Gestalt und Wirkung, Bensheimer Hefte 70,
2., neu bearbeitete Aufl., Göttingen.

Geldbach, Erich (1986): Art. Freikirche, in: EKL, 3. Aufl., Bd. 1, 1359 – 1362.
Hempelmann, Reinhard (Hg., 1997): Handbuch der Evangelistisch-missionarischen

Werke, Einrichtungen und Gemeinden. Deutschland – Österreich – Schweiz, Stuttgart.
Hempelmann, Reinhard (2009): Evangelikale Bewegungen. Beiträge zur Resonanz des

konservativen Protestantismus, EZW-Texte 206, Berlin.
Kick, Annette/Hemminger, Hansjörg (2020): Unabhängige Gemeinden neben Kirchen

und Freikirchen, EZW-Texte 265, Berlin.
Kirchner, Hubert (Hg., 1987): Freikirchen und konfessionelle Minderheitskirchen. Ein

Handbuch, im Auftrag der Studienabteilung beim Bund der Evangelischen Kirchen
in der DDR, Berlin.

Reinhard Hempelmann

86

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reimer, Hans-Diether (1996): Für eine Erneuerung der Kirche. Aufsätze, Berichte, Frag‐
mente, Gießen.

Theis, Stefanie (2006): Religiosität von Russlanddeutschen, Stuttgart.
Vereinigung Evangelischer Freikirchen (Hg., 2000): Freikirchenhandbuch. Informatio‐

nen – Anschriften – Berichte, Wuppertal.

Freikirchliche Gemeinschaftsbildungen, neue

87

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806-79 - am 24.01.2026, 15:01:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-79
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Die freikirchliche Tradition
	Phänomene
	Einschätzungen

