
Minima Digitalia

»Nie wieder ist jetzt.« – Aprica / »Ich bin nicht an Diskurs interessiert.

Ich habe Recht.« – @jackies_backie / »Auf der Erde sind wir kurzzeitig

wunderschön.« – Thessaly La Force / »Ich bin zu hübsch, umerstmal zu

texten.« – Eraser / »Es geht niemanden etwas an, was man tut, wenn

man allein ist.« – Frank O’Hara / »Die meisten von euch wissen nicht

einmal, dass sie nur einen Klick vomChaos entfernt sind.« –@brb_irl /

»Tech zu beobachten ist ein bisschenwie Kindern zusehen, dieman in

einer Süßwarenfabrik loslässt. Man weiß, dass sie gleich kotzen wer-

den.« – Bill Blain / »Alles ist sichtbar und alles ist flüchtig, alles ist

nah und kann nicht berührt werden.« – Octavio Paz / »Ich hörte die-

sen Song, und der Dämon unter meinem Bett fragte mich, warum ich

sein Mixtape spiele.« – The Kantaral / »Das Einzige, was sie wollen, ist

etwas, womit sie den Schmerz betäuben können, bis nichts Menschli-

chesmehr übrig ist.« – Father JohnMisty / »Nichts wird dichmehr um-

bringen als deine eigenen Gedanken.« – PoemPorns / »Ich bin schon

den ganzen Tag wahnsinnig müde und benebelt im Hirn. Mit kaput-

tem Geist und Körper ist der Kampf um Optionen eröffnet. – Tweet /

»Wir tun die Arbeit des Herrn.« – Click-Farm Maintainer / »Ich wollte

mich von der Vergangenheit abschneiden und habe mich stattdessen

selbst geschnitten« – email / »Finde, was du liebst, und lass dich dann

ablenken.« – @melissabroder

Was die Welt jetzt braucht, sind temporäre Fachdisziplinen. Da jede

Wissenschaft mit Fiktion beginnt, gibt es hier eine historische Aufgabe

für Dichter:innen und andere Freischaffende. Ein wichtiges Feld wäre

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 In der Plattformfalle

die Stagnationsforschung, die sichmit der Ästhetik der Sackgassen und

des Verschleppens beschäftigt. Diese Gelehrten-des-Stillstands könn-

ten sich mit ihren Kolleg:innen aus der Kollapsologie auf der anderen

Seite des Flurs zusammentun. Das organisierte Netzwerk hat an ei-

nem Förderantrag fürHorizon Europe gearbeitet, in einemKonsortium

mit österreichischen Regressionsexpert:innen, finnischen Schweigefor-

scher:innn und dem Misogyny Prevention Center (MPC) in Zagreb.

Angelicism01 stellt fest, dass er darüber hinweg ist und sich danach

sehnt, zu erlöschen. Er ist für die unsichtbare Abschaffung, »auf einer

intimen und molekularen Ebene in seinem Leben: zum Beispiel, indem

man überhaupt nicht arbeitet, sich von allem löst, sich selbst löscht, kei-

ne Arbeit in Tweets,Nachrichten, E-Mails, Gedichten, Filmen,Theoreti-

sierung,Organisation und sogar Liebe anbietet.« SeinMotto: »Schreibe,

als würdest du erlöschen.« Die punk-existenziellen Tagebuchnotizen

von Angelicism01, gepostet auf Substack und in einemE-Mail-Newslet-

ter, repräsentieren die Zweifel der Online-Multitudes und ihren Kampf

mit unseren aktuellen Bedingungen. Seine Theorie der Großen Digi-

talen Transformation dreht sich um das Motiv des Endes des Univer-

sums, eines Endpunkts, der technischer Natur ist. Wir alle spüren die

Endlichkeit. »Wir würden lieber erlöschen, als offline zu gehen.«

Angelicism01 erkennt die Figur von SimoneWeil in den dringlichen

Reden von Greta Thunberg. Wir mögen verwirrt sein, aber es gibt kei-

ne Verwirrung. Um dieser Situation zu begegnen, müssen wir Hegels

Totalität, Weils Absolutes und den Geisteszustand des Internets zu-

sammenbringen. »Wenn das Absolute das ist, was das Denken durch

seine Dringlichkeit vollendet, im Sinne dessen, was die Tibeter:innen

die größte Intelligenz nennen,warumdann überhaupt davon ablenken?

Heute ist das Internet selbst die größte Ablenkung, so dass wir das Aus-

laufenlassen der größten Intelligenz genau inmitten der Schönheit der

größten Ablenkung erleben. Das ist im Grunde unsere Situation, und

um sie in den Schatten zu stellen, scheint ein gewisses Maß an Absti-

nenz (in einem der letzten Texte von Derrida wird dies als ›unglaubliche

Abstinenz‹ bezeichnet) vom Internet unerlässlich zu sein. Man könnte

sagen, die Online-Schönheit ist nur unter dem Offline-Gesichtspunkt

der reinen Wiederholung voll denk- und sichtbar.«

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 121

Angelicism01 ist nicht der Erste, der das Absolute im Internetkon-

text behauptet. Man denke an Erik Davis’ Cybergnosis von 1997. Dies

waren spekulative Überlegungen zu den konzeptionellenMöglichkeiten

des Virtuellen. Fast drei Jahrzehnte nach der Gründung des Netzes der

Netze ist die Nicht-Sphäre real. Die Synapsen der Menschheit sind eng

miteinander vernetzt – und das Ergebnis ist informationelle und emo-

tionale Armut. Das Absolute ist da, direkt vor unseren Augen, auf dem

Bildschirm, untrennbar mit dem Trivialen verbunden. »Mein Anspruch

auf das Absolute macht ein Absolutes verständlich, das nah ist, zum

Anfassen nah, zwingend in einem unmittelbaren Sinn, logisch sinn-

lich, mehr als apokalyptisch, völlig unernst (›lol‹).« Das Absolute sollte

hier aus einermaterialistischen Perspektive als eine säkulare, titanische

Kraft gelesen werden, die in der Infrastruktur begründet ist.

Nach seiner Rückkehr aus einem der weltgrößten Crypto-Game-

Rabbit-Holes der Welt berichtete Amir Taaki: »Nachdem er jahrelang

seinen Vergnügungen gefrönt hat, fühlt der weltliche Mensch eine Lee-

re, die er mit der Bewunderung anderer zu füllen versucht. Aber auch

das andere hat seine Grenzen, denn Gesellschaft kann korrupt sein. Er

fällt der unendlichen Regression zum Opfer, er entkommt und wird

zum religiösen Ritter.« Amirs Twitter-Motto: »Die Gesellschaft, die ih-

re Gelehrten von ihren Kriegern trennt, wird ihr Denken von Feiglingen

und ihre Kämpfe von Dummköpfen erledigen lassen.«

Ich schlage mich mit einer Frage herum, die Johan Sjerpstra ge-

stellt hat: »Was geschieht, wenn ein spektakuläres Wachstum der Tech-

no-Magie mit einer ähnlichen Explosion von Elend auf der Ebene der

mentalen Ökonomie verknüpft ist?«

Hypothese: Es ist an der Zeit, den Medien- und Kommunikations-

aspekt der »Sozialen Medien« zu relativieren und stattdessen die Platt-

formen als technische Kompensation für den Verlust des Sozialen und

die Zerstörung des Selbst zu betrachten. SozialeMedien sind selbst »das

Soziale« geworden. Es gibt keine nicht-digitalen sozialen Beziehungen

mehr. Jeder Versuch, das Virtuelle unter dem Banner des europäischen

Offline-Romantizismus »zurückzusetzen« und Jugendliche durch die

Beschlagnahmung ihrer Telefone zu enteignen,wird zwangsläufig nach

hinten losgehen. Die Bestrafung wird in Ressentiments und regressi-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 In der Plattformfalle

ve, gewalttätige Revolten umschlagen. Sie werden zurückbeißen und

zurückschlagen.

Dem ehemaligen Kickstarter-CEO Yancey Strickler zufolge wird das

Internet nachts zu einem dunklen Wald. »Es ist totenstill. Nichts be-

wegt sich. Nichts rührt sich. Das könnte zu der Annahme verleiten,

dass es im Wald kein Leben gebe. Aber das ist natürlich nicht so. Der

dunkle Wald ist voll von Leben. Es ist ruhig, weil nachts die Raubtie-

re herauskommen. Um zu überleben, bleiben die Tiere still.« In Teil II

seines Blogbeitrags entwickelt Stickler eine Variante der Social-Coo-

ling-Theorie: »So wie Öl zu globaler Erwärmung führt, führen Daten

zur sozialen Abkühlung«. Er stellt fest, dass »wir uns als Reaktion auf

die Werbung, das Tracking, das Trolling, den Hype und anderes räu-

berisches Verhalten in unsere dunklen Wälder des Internets zurückzie-

hen, weg vom Mainstream.« Menschen können nur in privaten Kanä-

len sie selbst sein, »in denen aufgrund ihrer nicht-indexierten, nicht-

optimierten und nicht-gamifizierten Umgebung Konversationen ohne

Druck möglich sind.«

Strickler nennt Beispiele für dunkle Wälder, z.B. Newsletters

und Podcasts, Slack-Channels, private Instagram-Accounts, Messa-

ge Boards, die invite-only sind, Text Groups, Snapchat und WeChat.

Strickler betont jedoch auch, dass wir nicht unterschätzen dürfen,

wie mächtig die Mainstream-Kanäle nach wie vor sind. Er präsentiert

daher seine Bowling-Alley-Theorie des Internets: »Die Menschen sind

nur online, um sich zu treffen, und auf lange Sicht sind die Orte, an

denen wir uns versammeln, ein unwichtiger Hintergrund im Vergleich

zu den Interaktionen selbst.« Er warnt, wenn wir uns der Plattform-

Exodus-Bewegung anschließen, würde unser Vakuum von anderen, vor

allem dunklen Kräften, übernommen werden. »Sollte ein bedeutender

Anteil der Bevölkerung diese Räume verlassen, bleibt fast genauso viel

Aufmerksamkeit für diejenigen, die noch Einfluss nehmen können,

und der Einfluss derjenigen, die weggegangen sind, auf die weitere

Welt, in der sie noch leben, wird eingeschränkt.«

TheDark ForestTheory of the Internet der in Schanghai lebenden polni-

schen Essayistin Bogna Konior kreist um eine bekannte »Deep Europe«-

Metapher. Im dunklenWald »wachsen die Wurzeln nach oben, die Kro-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 123

ne reicht nach unten: um den Planeten gewickelt, zirkuliert das Inter-

net«. Konior verwendet das Waldmotiv, um die Tragödie der Kommu-

nikation zu beschreiben, »ihren Zwang, ihre Notwendigkeit, ihre Ver-

geblichkeit und ihr Risiko«. Herkömmlicherweise wird der Wald mit

dem Unbekannten und Übernatürlichen verbunden, ein von Geistern

bewohntes, geheimnisumwittertes Reich.DerWald ist ein verwunsche-

ner und gefährlicher Ort. Er bietet Führung, Hilfe und Schutz – aber er

kann auch tödlich sein. In den populären mitteleuropäischen Mytholo-

gien stellen sich die Held:innen denMonstern desWaldes –Wölfen und

Bären – und verwandeln sich später in sie. Nicht so im Fall von Koniors

Gleichnis. Der dunkle Wald ist nicht länger ein transformativer Raum.

Vor Verunsicherung erstarrt, werden die Mitglieder des Internet-Stam-

mes gezähmt. Unfähig, entschlossen zu handeln, kommt es nie zu ihrer

Metamorphose. Statt eines Lichtblitzes und einer Transformation ver-

treiben sie sich die Zeit mit Klicken, Swipen und Chatten. Nutzer:in-

nen haben nicht einmal mehr die Möglichkeit, sich in ein kafkaeskes

Insekt zu verwandeln. Kommunikation und Interaktion sind ihre ein-

zige Bestimmung. »DasWaldsystemmuss in der Lage sein, uns und die

anderen Nutzer:innen zu lesen. Was beschäftigt dich?«

Dunkelheit als Strategie ist ein Motiv des chinesischen Science-Fic-

tion-Autors Cixin Liu in Der dunkle Wald von 2008, dem zweiten Band

seiner Trisolaris-Trilogie. Der Roman handelt von der weltweiten Angst

vor einer bevorstehenden Invasion durch Außerirdische. Für Liu, wie

auch für Konior, ist Entropie unvermeidlich. Die Dinge neigen dazu,

sich in Chaos und Verwirrung aufzulösen. Unordnung ist die Haupt-

richtung. Wenn es eine kleine Chance zum Überleben gibt, muss sich

das Internet von seinen eigenen Exzessen befreien.

In Masse und Macht listet Elias Canetti die gemeinsamen oder ge-

teilten Symbole für eine Reihe von Ländern. Für die Deutschen ist das

Symbol der marschierendeWald. »In keinemmodernen Lande derWelt

ist das Waldgefühl so lebendig geblieben wie in Deutschland. Das Ri-

gide und Parallele der aufrecht stehenden Bäume, ihre Dichte und ih-

re Zahl erfüllt das Herz des Deutschen mit tiefer und geheimnisvoller

Freude. Er sucht den Wald, in dem seine Vorfahren gelebt haben, noch

heute gern auf und fühlt sich eins mit den Bäumen.« Canetti vergleicht

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 In der Plattformfalle

Nadelwälder mit ihrer geordneten Trennung und vertikalen Betonung

mit tropischen Wäldern, in denen Schlingpflanzen in alle Richtungen

wachsen. »Im tropischenWald verliert sich das Auge in der Nähe«, stellt

er fest, »es ist eine chaotische, ungegliederte Masse, auf eine bunteste

Weise belebt«. In Übereinstimmung mit Canetti greifen Liu und Koni-

or die Wald-Metapher als starkes Symbol für Sicherheit auf, ein Ort, an

dem man sich verstecken und überleben kann.

Der dunkle Wald ist für Konior ein so faszinierendes Motiv, weil

es die Möglichkeit ins Spiel bringt, dass Kommunikation als solche ge-

fährlich ist (ein Element des sogenannten Fermi-Paradoxons). Warum

nicht die kosmische Herausforderung annehmen, und zu einem dunk-

lenWald werden, zu einem Spiegel, den die Menschheit sich selbst vor-

hält, statt zwanghaft zu chatten? »Eine außerirdische Zivilisation könn-

te es für zu gefährlich halten, zu kommunizieren«, heißt es im englisch-

sprachigen Beitrag zumFermi-Paradoxon aufWikipedia, »entweder für

uns oder für sie. Es wird argumentiert, dass das Zusammentreffen sehr

unterschiedlicher Zivilisationen auf der Erde oft katastrophale Folgen

für die eine oder andere Seite hatte, und dasselbe könnte auch für in-

terstellaren Kontakt gelten.«

Wenn Kommunikation gefährlich ist, sollten wir dieses Szenario als

Option in Betracht ziehen: Alle hören zu, aber niemand sendet. Wir

können dieses Prinzip aus seinem ursprünglichen Kontext einer frem-

den Galaxie herauslösen und es als Designvorschlag vorlegen. Es ist im

besten Interesse aller, wenn wir schweigen – und zwar nicht nur für ei-

nenMoment, sondern strukturell, indemwir unseren schreiend blauen

Planeten in einen dunklen Wald verwandeln.

Konior bemerkt, dass wir nie allein sind. In der Tat ist es da draußen

laut, lärmend und überfüllt. Sie beschreibt den Wald als einen »greif-

baren Raum, ja, aber auch als eine geistige Weite. Wie geschaffen zum

Schlafwandeln für ein weltliches Delirium. Für Opferrituale. Die Men-

schen verirren sich darin, indem sie an den falschen Stellen leuchten,

zu viel von sich preisgeben, impulsiv und waghalsig kommunizieren.«

Selbst wenn wir uns weigern, zu antworten oder zu liken, genügt un-

sere bloße Anwesenheit, um Unmengen von Daten zu produzieren. Die

Wahrheit ist kein Geständnis mehr. Wir haben bereits gesprochen, in-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 125

dem wir uns eingeloggt haben, auf die Straße gegangen sind, präsent

waren.

Ähnlich wie in der Vergangenheit, als die Menschheit auf den

Stamm, das Dorf und den Nationalstaat beschränkt war, ist das Soziale

wieder zu unserem Gefängnis geworden. »Was ist eine Online-Com-

munity,wenn nicht eine ausgeklügelte Formder sicheren gegenseitigen

Zerstörung«, fragt Konior, »freischwebend zwischen Neurose und Nar-

zissmus, gebunden an die nicht verhandelbare Notwendigkeit der

Kommunikation?« Entropie ist nicht irgendein außerirdischer Punkt,

an dem Raum und Zeit im großen Nichts verschwinden. Stattdessen

»fließt sie durch uns hindurch«, auf der Suche nach dem nächsten zu

opfernden Objekt.

Beim dunklen Wald geht es nicht um Inhalte, sondern um eine

bestimmte Bedingung. Das helle Tageslicht der »aufgeklärten« Main-

stream-Plattformen deckt freilich nicht das gesamte Internet ab. Es

wird schnell zur Dämmerung, wenn wir uns in das »Dark Web« ein-

loggen, den Raum, der von Suchmaschinen nicht indiziert wird und

in dem Nutzer:innen in Peer-to-Peer-Netzwerken mit Drogen, Pornos,

geleaktenDokumenten und anderen illegalen Gütern handeln. Aber das

ist nicht die Dunkelheit, die Konior meint. Für viele von uns ist die ge-

samte, auf stundenlanges Swipen durch Apps reduzierte Interneterfah-

rung zu einer metaphysischen, wenn auch zu einer betäubten, Science-

Fiction-Erfahrung geworden. Die Welt hat uns eingekesselt. »Wir sind

des Willens beraubt. Unsere Neurosen, Emotionen und Aufmerksam-

keit werden von unseren Computern bestimmt. Wie in Trance folgen

wir den kollektiven Gefühlsmustern, die uns übermittelt werden. On-

line werden alle unpersönlichen weltlichen Ereignisse als ausgespro-

chen persönlich erlebt, auch wenn wir keine Rolle darin spielen.«

Konior greift zwar auf die Waldmetapher zurück, verzichtet aber

darauf, das überstrapazierte Bild des Rhizoms zu bemühen. Für Ko-

nior ist es nicht mehr sinnvoll, sich mit einem verteilten Wurzelsys-

tem oder einem heroischen Baummodell zu identifizieren. Der Dark-

Forest-Theorie geht es nicht mehr um den Entwurf einer (subversiven)

Informationsstrategie. Wir sind Jäger und Beute zugleich; nicht mehr

auf der Jagd nach Macht, sondern von ihr umgeben. Koniors Internet-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 In der Plattformfalle

Wald kommt Arthur Koestlers Sonnenfinsternis am nächsten, einer re-

pressiven, zeitlosen Totalität, in der wir hinter einem unsichtbaren,

digitalen Vorhang gefangen sind. »Ich möchte die Brutalität unserer

Situation begreifen: Kommunikation ist zugleich Zwang und Konflikt-

quelle.«

Für Konior ist Kommunikation eher ein Zeichen von Dummheit als

von Intelligenz. »Als isoliertes System tendiert es zur hoch entropischen

Option. Verbindung erzeugt Konflikt.« Menschen jagen sich gegensei-

tig. »Im Gefängnis der Interiorität, das das Internet darstellt, muss im-

mer jemand verworfen werden, um die Entropie weg vom Selbst hin

zum anderen zu lenken.« Im hässlichen, brutalen Hobbes’schen Kampf

aller Zivilisationen gegen alle »schweigt der Klügere oder greift zuerst

an.«

Zu einem dunklen Wald zu werden, bedeutet, zu schweigen. Die

Weigerung, Signale in das Universum auszusenden, ist eine Taktik –

oder vielleicht eher eine bittere Lektion, die wir lernen müssen. Un-

sere täglichen Sozialen Medien zeigen das genaue Gegenteil. Jede Be-

wegung, jede Berührung, jede Eingabe wird aufgezeichnet, transpor-

tiert und in mehreren Datenbanken gespeichert. Jegliche Kommunika-

tion führt zu Reibungen und potenziell zu Konflikten. »Mehr Sozialität,

mehr Entropie«. In dieser Situation ist die Partylogik einfach: je mehr,

desto lustiger. Da die allzu menschlichen Gutmenschen nicht zwischen

Sozialität und Überleben unterscheiden können, ist der Glaube an un-

sere planetarische Existenz besiegelt. Was aber, wenn wir unsere Ge-

danken, als Erfahrungen des Gehirns, für uns behalten würden?

Im 18. Jahrhundert entstand das Konzept von Gesellschaft als Reak-

tion auf die rigide Formalität des Staates.Wie JohanHeilbron inTheRise

of Social Theory erklärt, konnte die wachsende Vielfalt nicht mehr durch

die Institutionen des Staates gemanagt werden. »Eine Gesellschaft«,

schreibt er, »war ein System von Gruppen von Menschen und Institu-

tionen, die auf vielfältige Weise miteinander verbunden waren. Diese

Verbindung war vielseitig und facettenreich; sie entsprang nicht einem

›Plan‹, war nicht in Gesetzen oder Regeln niedergelegt und war we-

der rein ›politisch‹ noch rein ›wirtschaftlich‹.« Rousseau mag der erste

gewesen sein, der den Begriff »sozial« als Adjektiv von »société« ver-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 127

wendete, aber heute ist diese Verbindung nicht mehr offensichtlich.

Zwei Jahrhunderte später ist unser Bestreben, die Gesellschaft gegen

die Sozialen Medien zu verteidigen. Wir sehen, dass Gesellschaft kei-

ne Selbstverständlichkeit ist und ähnliche Konstruktionen aufweist wie

die heutigen Sozialen Medien: Beide sind ein vernetztes System, das

durch Verbindungen definiert ist. Heilbron kommt zum Schluss, »die

Vorstellung, dass Menschen aus den sozialen Arrangements, die sie bil-

den, verstanden werden können, ist eine moderne.«

Adrian Ganea: »Ich bin fasziniert von der Magie des Unwirklichen

und Ungreifbaren, ich fühle mich zumÄtherischen und Flüchtigen hin-

gezogen, ich suche nach der Zauberei, die das Virtuelle in feste Materie

verwandelt. Ich bin fasziniert von der Art und Weise, wie das körperlo-

se, nicht-materielle Subjekt sich materialisieren und in die reale Welt

durchsickern kann. In meinem Werk versuche ich, durch diese Phäno-

mene zu operieren und ziele darauf, sie umzusetzen. Während ich die

Produktion von Illusionen, Unwahrheiten und Fiktionen inszeniere, re-

flektiere ich oft über deren zunehmende automatisierte Herstellung.«

Der Ausgangspunkt für die Entwicklung neuer Social-Media-Apps

ist die Gruppe und das Soziale, nicht die Nutzer:innen. Die Tools wer-

den zielorientiert sein. Was muss gemacht werden? Nicht das Teilen

um des Teilens willen. Auf dieseWeise bewegen wir uns vom Profil zum

Projekt, vom Like zur Entscheidung, von der Verhaltens- zur Sozialpsy-

chologie.

Zum dringenden Veröffentlichen. Es gibt eine Krise des Vertriebs.

Angesichts der Schließung von Buchhandlungen und der Digitalisie-

rung von Bibliotheken wird deutlich, dass es bei der Medienfrage des

20. Jahrhunderts nicht mehr um das »Was« geht – Inhalte und Ideolo-

gie –, sondern um das »Wie«. Was ist rekursives Publizieren? Warum

sprechen wir in diesem Zusammenhang von »Sorgfalt« und kontrastie-

ren dies mit den zufälligen Strömen der Sozialen Medien? Es ist unse-

re Aufgabe, neue Figuren zu entwerfen, die von Bedeutung sind, neue

Rollen, die über Leser:in und Autor:in, Redakteur:in und Designer:in

hinausgehen. Sorgfalt sollte nicht auf Vorsicht reduziert werden. Was

bedeutet die Kunst des Kuratierens und Bewahrens in Bezug auf die

Produktion kultureller Inhalte? Wenn Konzepte wichtig sind und Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 In der Plattformfalle

der weh tun, wie verhält sich das zum real existierenden Nihilismus

unserer erlebten Informationsflut? Die völlige Abwesenheit von Publi-

kationspraktiken sozialer Bewegungen wie Extinction Rebellion, Gelb-

westen und Black Lives Matter zeigt, dass die Kluft zwischen Buch und

Tweet immer breiter wird. Bedeutet digital in diesem Zusammenhang,

dass nichts außer Daten zählt?

Zur Digitalisierung. Wer dachte, die Digitalisierung sei zuerst da

gewesen, gefolgt von der Vernetzung aller Geräte, der lag weit daneben.

Nach drei Jahrzehnten Internet haben westliche Länder wie Deutsch-

land offiziell ihre nationale »Digitalisierungs«-Agenda verkündet, ein-

schließlich Plänen für ein Digitalministerium. Die titanischen Kräfte

der Industrialisierung, die einst von Ernst Jünger beschrieben wurden,

sind von einer noch mächtigeren, aber unsichtbaren Revolution abge-

löst worden. Ähnlich wie die Neutronenbombe, die »so konstruiert wur-

de, dass der tödliche Neutronenschaden in der Nähe der Explosion ma-

ximiert und die physische Kraft der Explosion selbst minimiert wird«,

stellt sich die Digitalisierung als historischer Imperativ dar – nichts Ge-

ringeres als eine hegelianische Totalität von planetarischem Ausmaß.

Das digitale Ganze wird am Ende eines Prozesses der Digitalisie-

rung aller Prozesse in Individuum und Gesellschaft erreicht. Diese

Transformation, die weder falsch noch unecht ist, kommt sowohl

von innen als auch von außen. In den meisten Fällen ist es nicht

einmal notwendig, in die Gedanken, Handlungen und Bewegungen

von innen einzudringen und sie zu ersetzen – die Erfassung aus der

Ferne reicht aus. Dies verleiht dem Digitalisierungsmythos eine Art

metaphysischen oder sogar magischen Status. Im Fall von Deutschland

ist die Ursache des Digitalisierungsdefizits in der Tat rätselhaft. Sollte

Brüssel Berlin Computer spenden? Ist die Situation so dramatisch,

dass der Aufwand einer Umschulung von oben notwendig wird? Oder

sollten Psychoanalytiker:innen und Therapeut:innen hinzugezogen

werden, um die weit verbreitete Technikangst und Digitalisierungs-

skepsis zu überwinden? Sollte das Startup-Modell wirklich gescheitert

sein, müsste Deutschland dann die ultimative Waffe einsetzen: einen

Vierjahresplan?

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 129

Hardware und Software erfordern eine komplexe Infrastruktur aus

unterirdischen Kabeln, winzigen Sensoren und Rechenzentren. Aber all

diese Kabel und Strukturen sind unter der Erde verborgen: Das Mate-

rielle wird unsichtbar. Diese positive Utopie ist sowohl ein technischer

Traum als auch ein totalitärer Albtraum. Wie wir beobachten können,

übersetzt sich die digitale Totalität der Produktivkräfte in keine Form

von Bewusstsein, geschweige denn in Klassenbewusstsein.

Die letzte Grenze der digitalen Totalität ist nicht die Gesellschaft

und ihre urbanen Umgebungen, sondern die vernetzte Psyche. Die Ver-

heißung der Digitalisierung ist die Optimierung aller Systeme – allen

voran die Arbeit des menschlichen Gehirns. Nicht mehr der Raum ist

die letzte Grenze. Sind wir in der Lage, seine Dimension zu erfassen?

Können wir mit der Unermesslichkeit seiner Nichtigkeit, seinen toten

Datenbanken, gespeicherten Videos und nutzlosen Backups umgehen?

Bekämpfen und beseitigen wir nicht nutzlose Systeme? Warum zum

Beispiel hat der neue Materialismus keine radikale Kritik an unserer

kollektiven Obsession mit der digitalen Metaphysik entwickelt?

Bei Achille Mbembe liest man: »Computationelle Mechanismen, al-

gorithmische Modellierung und die Ausbreitung des Kapitals in alle

Lebensbereiche sind Teil ein und desselben Prozesses. Ob sie nun auf

Körper, Nerven, Material, Blut, Zellgewebe, das Gehirn oder Energie

einwirken, das Ziel ist dasselbe: zuerst die Umwandlung aller Substan-

zen inMengen –die präventive Berechnung vonMöglichkeiten, Risiken

und Eventualitäten im Hinblick auf ihre Finanzialisierung; zweitens

die Umwandlung von organischen und vitalen Zwecken in technische

Mittel. Alles muss von jeglichem Substrat, von jeglicher Körperlichkeit,

von jeglicher Materialität losgelöst werden; alles muss artifiziell, auto-

matisiert und autonomisiert werden. Alles muss der Quantifizierung

und Abstraktion unterworfen werden. Digitalisierung ist nichts ande-

res als die Eroberung von Kräften und Möglichkeiten und deren An-

nexion durch die Sprache eines in ein autonomes und automatisiertes

System verwandeltes Maschinengehirn.«

Digitalisierung, so Mbembe, »treibt jetzt eine nie da gewesene

Vereinheitlichung des Planeten voran. Der Planet selbst wird zuneh-

mend als ein universelles Feld von Vermittlungen verstanden und

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 In der Plattformfalle

erlebt. Er ist nicht länger eine physische, sondern vielmehr eine netz-

förmige Welt. Doch diese allgegenwärtige, instantane Welt, bevölkert

von Verbindungsgeräten und allen möglichen Arten von Hilfsmitteln,

sieht sich einer anderen Welt gegenüber, der alten Welt der Körper

und Entfernungen, der Materialien und Regionen, der fragmentierten

Räume und Grenzen – der Welt der Separierung.«

»Es fühlt sich wie ein Durchbruch an, wenn ich bestimmte Infor-

mationen preisgebe. Aber dann bedauere ich es. Das Gespräch endet

und ich fühle mich noch einsamer.« Eda Gunaydin über die Beichte im

Zeitalter des Internets.

In einem Bericht zur aktuellen Lage der bildenden Künste schreibt

Gergely Nagy über die Situation der Künste in Ungarn: »Wir können

nicht über Ausstellungen und Institutionen sprechen, weil wir statt-

dessen immer über die Bedingungen sprechen: politische Positionen,

Mangel an Möglichkeiten, fehlende Finanzierung, Boykotte und Anti-

Boykotte.« NimmzumBeispiel Lettland.Hier »war die staatlicheUnter-

stützung für die bildende Kunst dürftig und das private Mäzenatentum

ausdrücklich konservativ und fast nicht vorhanden.« Für den tschechi-

schen Kunstsektor »stand das Jahr im Zeichen von Protesten, Absagen,

Entlassungen, Kämpfen, aber auch von Akzeptanz, Versuchen,Wieder-

zusammenkommen.« Während Direktor:innen entlassen werden und

Proteste gegen »Artwashing« laut werden, kämpfen die Kunstszenen

in der gesamten Region um ihr Überleben. Es gibt eine Institutionen-

müdigkeit, auch bei den unabhängigen Initiativen. Auf der einen Sei-

te gibt es endlose Zyklen von Sparpolitik und Armut, auf der anderen

Seite neue Formen der Vetternwirtschaft durch eine kulturelle Mana-

gerklasse, die von Berater:innen, Jahresberichten, Excel-Tabellen und

Umsatzzielen beherrscht wird. Die Kritik am verwesenden Leichnam

ist berechtigt, aber letztlich zwecklos. Die Verwesung schreitet weiter

voran.

Die Situation der Kunst wird mit einer Scheune verglichen. »Der

Zustand der Scheune verschlechtert sich im Laufe der Jahre, ihr Dach

ist undicht, und niemand repariert, saniert oder flickt sie.« Kiew zum

Beispiel wird schnell zur »europäischenHauptstadt der kulturellen Zer-

störung«. Das Problem ist nicht mehr Langeweile. Die Stagnation er-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 131

reicht einen Punkt, an dem die Gesetze der Dialektik wieder in Kraft

treten und einen Wirbelsturm an Protesten auslösen, die dann zu of-

fenen Formen der Reaktion führen, was eine weitere Runde von Resi-

gnation und Verzweiflung zur Folge hat. Wie wir aus Bukarest hören,

»hat ein Treffen mit dem Minister gezeigt, was wir bereits wussten:

Der Staat kümmert sich nicht im Geringsten um das aktuelle kulturelle

Klima und die Nöte der Kulturschaffenden.« Wechsel nach Toruń, Po-

len, wo »in den Medien kontroverse Informationen über extrem niedri-

ge Gehälter für die Darsteller:innen auftauchten, die Abramovićs (und

Ulays) Performances nachstellten.Diese Informationenwurden von der

Künstlerin ignoriert und vom Direktor dementiert.«

Für einige ist die Situation noch immer ambivalent. Öffnen sich

die Türen wirklich oder schließen sie sich vielleicht für immer? »Wenn

kritische Kunst an den Rand gedrängt wird«, schließt Nagy, »besteht

die Gefahr, dass bald auch die Kunstproduktion selbst an den Rand ge-

drängt und unbedeutend wird.« Sobald die bildende Kunst als Genre

ausschließlich historisch definiert wird (ein Prozess, der mit der Oper

und der klassischen Musik offenbar bereits stattgefunden hat), werden

zeitgenössische Kunstpraktiken entinstitutionalisiert. Sie werden dem

Markt ausgesetzt und sind wohlhabenden Mäzen:innen verpflichtet –

oder aber sie verschwinden im Untergrund und werden zu selbstfinan-

zierten Amateurwerken, die fast unsichtbar sind.Nach demVerschwin-

den der Kritiker:innen (und der entsprechenden Fachzeitschriften) wer-

den wir Zeugen einer Neudefinition des Kurators.

Aus einer radikalenmitteleuropäischen Sicht besteht die Lösung für

die undichte Scheune nicht darin, die falsche Einheit einer »warmen«

Gemeinschaft zu fördern, sondern stattdessen alle Formen von Macht

und Unterdrückung kompromisslos in Frage zu stellen – sowohl inner-

halb als auch außerhalb der Gruppe. Ein Beispiel dafür ist Jan von Bre-

verns Kritik am lumbung (Scheune), dem zentralen Motiv des Ruangru-

pa-Kuratorenkollektivs der Documenta 2022, das einen »kosmopoliti-

schen Kommunitarismus« propagiert. Laut von Brevern ziehen es die

heutigen Museen vor, gemütliche und doch globale Scheunen zu sein,

die die Idee der kleinen Gemeinschaften feiern. »Nicht mehr die Kunst

bestimmt den Tenor. Vielmehr erscheint sie im Einklang mit einer Me-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 In der Plattformfalle

lodie, die schon lange von Schokoriegelherstellern und Fluggesellschaf-

ten gesungen wird. Heute ist jeder Chemiegigant, jede Großbank und

jede Kaffeehauskette bestrebt, Ressourcen zu schonen, lokale Gemein-

schaften zu unterstützen und ›Werte wie Kollektivität, Vertrauen und

Transparenz‹ hochzuhalten.«

Von Brevern fragt sich, ob die Scheune ein geeignetes Symbol ist,

wenn wir die aufgezwungene Harmonie kritisieren wollen. Die Klas-

senbasis, die hinter der »urbanen Neo-Gemeinschaft der neuen akade-

mischenMittelschicht« steht,muss aufgedeckt und nicht übernommen

werden.Was hier fehlt, ist eine explizite Agenda, die stattdessen geför-

dert werden müsste. Auseinandersetzung: gegen toxischen Optimismus,

der darauf abzielt, Kritiker:innen zum Schweigen zu bringen, für Ver-

weigerung, Meinungsverschiedenheiten, abweichende Positionen, or-

ganisierte Netzwerke und andere Formen negativer Energien, die auf

offene (freie und virale) Konflikte ausgerichtet sind, gegen eine tödli-

che Konsensmaschine, die Teil des Problems ist. Die vor uns liegen-

de Aufgabe ist nicht die Rettung des Gemeinschaftsgefühls, sondern

eine hybride Agonistik (im Sinne von Chantal Mouffe) zu entwerfen.

Lasst uns Offline- und Online-Räume zusammenbringen und Konflik-

te durch Selbstorganisation, Selbstverteidigung und Konfrontation er-

möglichen.

»Einst bestand der Zweck des Wissens darin, der Wirklichkeit eine

Form zu geben; dann, Möglichkeiten herzustellen; heute dient es nur

noch als Risikomanager. Einst waren wir Produzent:innen, dann wur-

den wir zu Konsument:innen, jetzt sind wir Produkte. Einst wurde die

Kraft des Körpers genutzt, um Waren zu produzieren; dann wurde die

Energie des Begehrens genutzt, um Waren zu konsumieren; jetzt wird

die eigene Kreativität genutzt, um das Selbst als Ware zu produzieren.

Einst hatten wir Kinder, dann wünschten wir uns Kinder, jetzt sind wir

zu Kindern geworden. Einst war Liebe ein Pakt gegenseitiger Unter-

stützung, dann war sie ein Verlangen, jetzt ist sie der Preis, zu dem wir

uns verkaufen. Einst warenMaschinen einMittel zum Zweck; dann wa-

ren sie der Zweck, für den wir das Mittel waren; jetzt sind sie Orakel,

die Zeichen deuten und deren Prophezeiungen wir deuten. Einst lebten

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 133

wir in einer Disziplinargesellschaft, dann in einer Kontrollgesellschaft

und jetzt in einer Risikogesellschaft.« – Anna Longo

»Um Philosoph:in zu sein, braucht man die Fähigkeit, aufmerksam

zu sein: versunken in etwas vor einem, ohne es selbst zu ergreifen, die

Sorgfalt der Konzentration – so wie man vielleicht die grüne Florfliege

genau betrachtet, die still an der Küchenwand überwintert, ohne sie zu

berühren.« Dieses Zitat von Gillian Rose regt uns an, über die Rolle von

Aufmerksamkeit heute nachzudenken.Was bedeutet das für die digital

nativen Generationen, die große Schwierigkeiten haben, sich auf etwas

zu konzentrieren? Kann Ablenkung eine Kraft für das Gute werden und

mega-intensive Aphorismen hervorbringen? Oder ist die Philosophie

als solche dem Untergang geweiht?

In TrickMirror schreibt Jia Tolentino: »Der Ruf der Selbstdarstellung

verwandelte das Internetdorf in eine Stadt, die sich im Zeitraffertempo

ausdehnte, während soziale Verbindungen wie Neuronen in alle Rich-

tungen ausgriffen. Mit zehn klickte ich mich durch einen Webring, um

andere Angelfire-Seiten voller Tier-Gifs und Smash-Mouth-Trivia aus-

zuchecken. Mit zwölf schrieb ich fünfhundert Wörter pro Tag in einem

öffentlichen LiveJournal. Mit fünfzehn lud ich Fotos von mir im Mini-

rock auf Myspace hoch. Mit fünfundzwanzig bestand mein Job darin,

Dinge zu schreiben, die im Idealfall hunderttausend Fremde pro Bei-

trag anziehen würden. Jetzt bin ich dreißig, und der größte Teil meines

Lebens kann nicht vom Internet und seinen Labyrinthen der unabläs-

sig forcierten Verbindung getrennt werden – diese fiebrige, elektrische,

lebensfeindliche Hölle.«

»Das Ziel schöner Dinge ist, zerstört zu werden. Das ist der Grund,

warum junge Menschen dem Tod näher sind als alte, warum gut an-

gelegte Städte immer wieder bombardiert werden, warum die schlech-

te Seite der Geschichte voranschreitet und warum Revolutionen schei-

tern.« – Sam Kriss

Binge-Watching-Design. Niklas Göke fragt, wie Netflix und You-

Tube unsere Gehirnemagisch kurzschließen. »Netflix führtmethodisch

A/B-Tests mit jedem Bildschirm, jedem Bild und jedem Wort durch,

bis hin zu Thumbnails. Es verfolgt genau, welche Episode uns süchtig

nach Serien macht. Kürzlich hat das Unternehmen eine Funktion aus-

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 In der Plattformfalle

probiert, die zum Bingen geradezu anregt, indem sie anzeigt, wie weit

man mit einer Serie gekommen ist. Technisch gesehen besteht Netflix

aus Hunderten von Mikrodiensten, die ein Video so anpassen, dass es

so wenig wie möglich puffert. Sowohl bei Netflix als auch bei YouTube

ist Auto-Play zum Standard geworden. Diese Plattformen beforschen

uns wie Ratten.« Online-Videos erweisen sich als der ideale Beichtka-

nal. Göke: »Heute Morgen habe ich gecheckt, wie viele Stunden ich die-

se Woche auf YouTube mit Dauerglotzen verbracht habe: Hunde, die

gerettet werden, Koalas, die niedlich sind, US-amerikanische Politik-

nachrichten, Flugzeugabstürze, Musik, Celebrity-News, Motivationsvi-

deos, der Einhornkult, Videos über privilegierten Veganismus. Gestern

habe ich 14 Stunden gezählt. Ich befürchtete, meine Nikotinsucht wür-

de durch etwas anderes ersetzt werden. Und leider ist es passiert. Mit

großer Schammuss ich zugeben, dass es sich um YouTube handelt. Ich

hatte das Gefühl, alles aufgegeben zu haben. Es war so gemütlich, ein-

fach nur in meinem Bett zu sitzen und alles aufzuschieben, einschließ-

lich, etwas aus meinem Leben zu machen.«

Sobald wir uns auf das Sofa setzen und anfangen zu schauen, ak-

zeptieren wir, dass nichts von dem, was wir geplant haben, jemals ge-

schehen wird. Wir müssen nicht »aufladen«. Wir müssen vor einer un-

bequemeren Wahrheit fliehen – wir sind zu jemandem geworden, der

Niederlagen akzeptiert, statt sich zu wehren. »Binge-Watching« war

das Wort des Jahres 2015. Es ist ein so weit verbreitetes Narkotikum,

dass es gesellschaftlich akzeptierter ist als Rauchen. In einer Studie, in

der Binge-Watching als neue Normalität bezeichnet wird, hält uns Net-

flix lachend den Spiegel vor: »76 Prozent der TV-Streamer sagen, dass

das Schauen mehrerer Episoden einer tollen Fernsehsendung eine will-

kommene Zuflucht in ihrem hektischen Leben ist.«Was dieses Problem

verkompliziert, ist die Tatsache, dass Binge-Watching, wie alles ande-

re auch, nicht völlig böse ist. Es hat auch seine Vorteile, wie die, über

die wir bereits gesprochen haben. Der Grund dafür, dass es für uns zu

einem so unkontrollierbaren Ungeheuer wurde, ist die Rolle, die es bei

der Bekräftigung dieser Identität der Resignation spielt, der Überzeu-

gung, dass wir nicht mehr verdient haben im Leben. Unsere abenteu-

erlichen Tage sind vorbei, sagen wir uns. Wir sollten einfach sesshaft

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 135

werden und die Abenteuer der anderen von unserer bequemen Couch

aus verfolgen. »Das Problem ist nicht, dass Netflix süchtig macht, son-

dern dass unser Leben es nicht macht. Ich glaube wirklich, ich möchte

mein Internetkabel vom Router trennen.Wie auch immer. Ein weiterer

Tag, ein weiterer Stein, um mich davor zu retten.«

Silicon-Trauerrede. Dies ist eine Totenklage, ein tragisches Ereig-

nis, das geschah, ohne dass es jemand bemerkt hat: das Ende des vi-

talen Elans des Virtuellen. Das Internet, das uns versprochen wurde,

ist nicht mehr da. Die flüchtige Kraft des Digitalen hat sich vor unse-

ren Augen aufgelöst. Das ist der Preis, den wir für seine Vollendung

zu zahlen bereit waren. Aber erwartet hier keine nachdenklichen Ge-

dichte. Wir nahmen kaum unsere bereitwillige Aufhebung des Zweifels

wahr und machten weiter wie Zombies, bis wir den Tod aller Plattfor-

men bemerkten.

Was geschieht, wenn wir von unseren digitalen Geräten, Apps und

Plattformen desillusioniert werden? Es ist nicht so, dass wir eine über-

natürliche Kraft erhalten hätten, die alle undurchsichtigen, proprietä-

ren und geschlossenen Dienste plötzlich transparent macht. Transpa-

renz ist vielleicht keine mystische, post-politische Kraft, die die Box

öffnet. Jahrzehntelang haben Nutzer:innen vergeblich darauf gewartet,

dass diese Technologie gewöhnlich, banal und langweilig wird. Doch

die unermüdliche Produktion neuer Modelle, Dienste und Apps – und

die erschöpfende Iteration bestehender – hat dies bisher verhindert.

Die unaufhörliche Produktion von Coolness hat den Aufstand der Jun-

gen gegen das Establishment verhindert, bis die meisten von uns so tief

in den Abgrund gesunken waren, dass es keinen Ausweg mehr gab.

Der englische Medienwissenschaftler David Berry hat das Konzept

der Erklärbarkeit vorgeschlagen. »Infolge neuer Formen der Undurch-

sichtigkeit bei der Nutzung von künstlicher Intelligenz, automatisier-

ten Entscheidungssystemen und maschinellen Lernsystemen hat ein

neuer Erklärungsbedarf zu einer sehr faszinierenden Konstellation ge-

führt, die wir als soziales Recht auf Erklärung verstehen könnten.«

»Melancholie ist der Treibsand, in dem man versinkt, wenn man

nicht mehr an die Realität glauben kann und weder weiß, nach was

man in der Fiktion suchen, noch, was sie einem sagen soll. Sie ist aber

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 In der Plattformfalle

auch das Zeichen einer inneren Konfrontation zwischen dem Tatsäch-

lichen und demMöglichen, zwischen dem, was ist, und dem, was noch

kommen wird.« – After Death

In The Light that Failed: A Reckoning unterscheiden Ivan Krastev und

Stephen Holmes zwischen zwei Arten der Demaskierung: »eine im

Dienste der Werte der Aufklärung und die andere im Dienste einer

zynischen und prinzipienlosen Abkehr von den Werten«. Die Autoren

sind sich bewusst, dass diese Unterscheidung veraltet ist. Sie bemer-

ken, dass diese Vorstellung des Abreißens der Maske »eine scharfe

Unterscheidung zwischen privaten Motivationen und öffentlichen

Rechtfertigungen voraussetzt«, und plädieren in ihrem Kampf gegen

die zynische Herrschaft für eine Rückkehr zu moralischen Recht-

fertigungen. Sie ringen mit der Frage, wie man liberale Heuchelei

entlarven kann, ohne auf die illiberale Seite zu wechseln. Was aber,

wenn wir aus diesem Spiel der politischen Philosophie aussteigen und

die Welt als ein Spiel mit Variablen zwischen radikaler Offenheit und

Geheimhaltung wahrnehmen?

Mehr zur Netzwerkform. Sven Lütticken empfahl mir die Lektüre

von Caroline Levines Forms, in dem ein ganzes Kapitel dem Netzwerk

als Form gewidmet ist. Sie betrachtet den gänzlich formlosen Charakter

von Netzwerken als »die Antithese der Form«. Die Ästhetik von Netz-

werken, diese glatten, wissenschaftlich anmutenden Visualisierungen,

ist auf den ersten Blick verlockend. Aber die Kunstliebhaber:innen

unter uns sind sich sofort ihres trivialen Trash-Wertes bewusst. Levine

bemerkt, dass es für einige Theoretiker:innen der »Widerstand des

Netzwerks gegen die Form ist, der Netzwerke emanzipatorisch-poli-

tisch produktiv macht«. Netzwerke haben die »Fähigkeit, begrenzte

Totalitäten zu stören und aufzubrechen«. Haben Netzwerke diese

Qualität des unsichtbaren Zusammenhalts innerhalb der kulturellen

Matrix?

Für Levine bleibt das Netzwerk ein diskursives Konstrukt bestimm-

ter Autor:innen. Wir sprechen von Netzwerken nur als einem Netz von

miteinander verbundenen Textbezügen. Deleuze sagt dies und Latour

sagt das; Greenblatt argumentiert mit A und Clifford mit B. Ohne in Vi-

talismus abzudriften, können wir feststellen, dass Netzwerke lebendige

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 137

Gebilde sind. Man wird ihre dynamische Natur früh genug erkennen,

sobald die Wartung gestrichen wird. Trotz der heroischen Rede von

Netzwerken als autarke, autonome Einheiten wird die Software nicht

mehr aktualisiert, wenn die SysOps verschwinden. Wenn die Straßen

nicht mehr instand gehalten werden und wichtiges Wartungspersonal

ausscheidet, fallen die Dinge in der Tat sehr schnell auseinander. Des-

halb hat die Netzvisualisierung eine so dunkle, morbide, obsessive Sei-

te. Ein Bild ist der sich ständig verändernde Cluster von Beziehungen,

die registriert werden müssen, bevor das Objekt verschwindet. Wäh-

renddessen ist es gut, festzustellen, dass Netzwerke Momentaufnah-

men des Realen sind, die sich dem Anspruch der Totalität entziehen. In

Anlehnung an Adorno könnten wir sagen, dass das gesamte Netzwerk

eine Lüge ist.

Hinter dem Eisernen Vorhang produzierten regimekritische Dich-

ter:innen noch in der Gewissheit, dass ihr Werk irgendwie überleben

und in Erinnerung bleiben würde. Wie Anne Boyer in A Handbook Of

Disappointed Fate schreibt, ist dies nicht mehr der Fall. »Poesie, einst

selbst eine Suchmaschine, gibt es jetzt in Hülle und Fülle, ebenso

durchsuchbar und immateriell wie jede andere Information.« In Über-

einstimmung mit Frances Yates stellt Boyer fest, dass die Versdichtung

einst eine soziale Funktion als Gedächtnisstruktur und didaktische

Hilfe hatte. »Ihre Liedhaftigkeit war dem Gedächtnis nützlich.« Neben

dem Aufkommen des Buchdrucks, der Rundfunkmedien und des In-

ternets wurden wir Zeug:innen des Zusammenbruchs des gesamten

Speicherungskomplexes. Diese Verfassung wurde von Bernard Stiegler

akribisch diagnostiziert und hat einen Punkt erreicht, an dem wir

uns nicht einmal mehr an unsere eigene Adresse und Telefonnummer

erinnern können. »Ohne den Filter des Wohlstands«, schreibt Boyer,

»wirkt ein Dichter heute genauso vergesslich wie alle anderen. Wenn

die Poesie ein Revenge Porn gegen das Selbst durch das Selbst ist,

dann ist es nun auch jede andere Form des zeitgenössischen Selbst-

ausdrucks.« Was bleibt, ist die endlose Wiederholung von Slogans,

Memes, Ikons, Berühmtheiten, die wie Marken wirken, wie die Namen

von Autor:innen, die als Teil eines Versicherungsanspruchs erscheinen,

reduziert auf Zitationen in Peer-Reviewed-Zeitschriften.

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 In der Plattformfalle

Welche Rolle spielt Design in einem Zeitalter von Chaos und Kom-

plexität? Welchen Beitrag leistet es in Zeiten vonWirtschaftskrisen und

Abschwüngen? Ist es das perfekte Werkzeug, um den Zusammenbruch

zu beschleunigen? Das bringt mich zur Frage, ob Design als inhärent

spekulative Arbeit nur dann gedeihen kann, wenn die Dinge wachsen.

Können wir gegen diese Tendenz denken, können wir Niedergang de-

signen? Wir sprechen hier nicht über clevere Wege, um Nullwachstum

zu fördern. Was bedeutet es, Entropie zu formen? Dies ist eine Viri-

lio-meets-Warhol-Frage. Ästhetik des Zwischenfalls. Wie können wir

Widersprüche designen, die unlebbar werden und die Lüge zum Vor-

schein bringen? Warum sanft und angenehm sein, wenn die Pilzwolke

der Krise vor unseren Augen ausbricht?

»Komplexifizierung, verstanden als Tauschgeschäft zwischen Sta-

bilisierung und Diversifizierung, Zufall und Ordnung, Integration und

Variation, entspricht dem Verlust der letzten Überreste der Teleologie.«

– Reza Negarestani

Das Verlangen nach Tiefe gegen die Freuden des Seichten.

Daten, das Rohmaterial, aus dem Informationen abgeleitet werden,

werden noch leichter als je zuvor gespeichert, kopiert, verschoben und

verändert. Der Datenquantensprung erreicht Ausmaße jenseits unse-

rer Vorstellungskraft. Inmitten von Sensoren des Internets der Din-

ge, KI-Empfehlungssystemen, unsichtbaren Algorithmen, Spreadshe-

ets und Blockchains ist Batesons »Unterschied, der einen Unterschied

macht«, nicht mehr zu erkennen.

Wir stehen vor einem sinkenden Ertrag für Differenz. Mit immer

mehr Daten – ob gute oder schlechte – gewinnen wir keine neuen Er-

kenntnisse. Peak Data liegt vor uns. In Anlehnung an die Definition

von Peak Oil können wir sagen, dass Peak Data der Moment ist, in dem

die maximale Förderrate erreicht ist und die Plattformlogik implodiert.

Was geschieht dann? Ein steiler Rückgang setzt ein, bis die Systeme

und ihre Nutzer:innen außerhalb der Gefahrenzone der Entropie sind.

Mehr Daten werden nicht zu mehr Informationen und besser infor-

mierten Bürger:innen führen, geschweige denn zu Kritik. Sobald wir

die Spitze der Datenmenge erreicht haben, kann die Annahme »bessere

Informationen = bessere Entscheidungen« nicht mehr aufrechterhalten

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 139

werden. Aussagekräftige Einheiten liefern uns keine signifikanten Un-

terschiede mehr, und wir blicken direkt in den Abgrund des Bitverfalls.

Nach dem Höchstwert wird der Datenverlust exponentiell zunehmen,

und die Datenbanken werden irreparabel geschädigt sein.Wir wussten

schon immer, dass Daten nie einen intrinsischen Wert hatten. Doch

was geschieht, wenn wir aus unseren Daten keinenWettbewerbsvorteil

mehr ziehen können und die Krise der »informierten Entscheidung«

eintritt?Wir sind uns zunehmend bewusst geworden, dassDatenmani-

puliert, durch unterbewusste Verhaltensinterventionen ausgelöst und

durch Algorithmen gefiltert werden.

Ähnlich wie das imperialistische 19. Jahrhundert einen revolu-

tionären Nationalismus hervorbrachte, ist das globalistische frühe

21. Jahrhundert von regressiver Digitalität bestimmt. Als Folge der

derzeitigen Stagnation der Plattformen nehmen Gleichgültigkeit,

Zynismus, Leugnen, Langeweile und Zweifel zu. Wir sind in einem

turbulenten Wirbelwind dialektischer Kräfte gefangen und können

nicht mehr zwischen drastischen techno-deterministischen Kräften

(wie Automatisierung, KI und 5G) und dem Zusammenbruch des

menschlichen Bewusstseins unterscheiden. Dies führt zu Massende-

pressionen, Verweigerung und Aufständen, die von Wut, Angst und

Ressentiments angetrieben werden. In guter kybernetischer Tradition

wird der technische Wendepunkt von Peak Data sowohl auf die außer

Kontrolle geratene KI-Armee von (Ro-)Bots als auch auf die rebellische

Weisheit einer Dissidenten-Intelligenzia zurückgeführt, die sowohl

lokal als auch planetarisch ist. Dies ist nicht nur ein Problem der

»Überlastung«, das mit einem periodischen Reset gelöst werden kann.

In diesem Kontext ist Bartlebys Diktum »Ich würde lieber nicht« die

Zukunft. Gewinne Zeit und Raum zurück, um Entscheidungen zu

treffen. Wir haben das Recht, zu unterlassen, und müssen uns nicht

sagen lassen, dass wir vergessen sollen.

»Wir sind so furchtbar krank. Unser Leiden ist entnervend, obwohl

wir rege sind. Es lässt uns völlig eingeengt zurück, aber ständig fieber-

haft und fast immer unruhig. Wir tun alles und gehen nirgendwo hin,

tun nichts und gehen überall hin.« – RevoltingBodies

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 In der Plattformfalle

Wenden wir uns noch einmal David RiesmansThe Lonely Crowd zu.

Die heutige Figur kann als ein Fusionsreaktor beschrieben werden, in

dem inner- und fremdgerichtete Vektoren aufeinanderprallen. Die dar-

aus resultierende Wirkung erzeugt eine endlose Kette von Mikrointer-

aktionen und riesige Datenmengen. Das ist unser Paradoxon: die in-

nere Ausrichtung eines Selbst, das sich ständig auf sich selbst bezieht,

führt nicht zu einsamer Introspektion, sondern zu einer immer größe-

ren Abhängigkeit von Online-Anderen, »die äußere Verhaltenskonfor-

mität sicherstellen«. Das hochgradig verunsicherte Selbst, das ständig

nach Anerkennung verlangt, hat die Bühne betreten. Innen nach au-

ßen, außen nach innen.Was im siegreichen Amerika der späten 1940er

Jahre als soziologischer Kontrast zu funktionieren schien, zeigt sich

Nutzer:innen Sozialer Medien als nostalgischer Vergleich historischer

Phänotypen. Im Zeitalter der beschleunigten Dialektik sind die Rol-

len der »individuellen« Ingenieur:innen und Unternehmer:innen und

der »kollektiven« Bürokraten und Arbeiter:innen emulgiert. Wenn wir

sie nur wieder trennen könnten, wie Teilchen in einer Zentrifuge. Der

fremdbestimmte Typus ist nicht nur durch Laschs narzisstische Per-

sönlichkeit abgelöst worden. Womit wir uns nicht abfinden können,

ist die Massenkonformität des einzigartigen Individuums. Die Sozia-

len Medien symbolisieren die »Lonely Crowd 2.0«, eine ausgesprochen

geschäftige Form der Einsamkeit. Es ist ein Neofeudalismus ohne die

aristokratische Klasse als Ideal. Ungebildete Milliardäre zeichnen sich

nicht durch einen anspruchsvollen Lebensstil aus und weigern sich of-

fen, öffentliche Werte zu verkörpern, die mit Aufklärung, Hochkultur,

Ethik und Moral verbunden sind.

Rückblickend liest sich Bernard StieglersThe Age of Disruption, Tech-

nology andMadness in Computational Capitalismwie sein letzter Wille und

Testament. Das Buch, das er drei Jahre vor seinem viel zu frühen Ab-

schied von unserem Planeten geschrieben hat, ist zum Teil eine per-

sönliche Biographie und zum Teil eine Zusammenfassung seiner wich-

tigsten Konzepte, durchsetzt mit düsterer Voraussicht. Es ist von einer

tiefen Verzweiflung gekennzeichnet, die von seinem Geist der Nicht-

unterwerfung angetrieben wird. Wir sehen die Überzeugung, dass Eu-

ropa die Technologie, die es hat entgleiten lassen, neu erfinden muss.

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minima Digitalia 141

Ergo: wir sollten die Welt nicht erobern, sondern retten. Der gegen-

wärtige Kult der Disruption kann nur in die Barbarei führen. Bernard

Stiegler forderte mehrfach eine Kybernetik 2.0. Die gleiche Stimmung

griff auch Felix Stalder auf, der eine provokante Frage stellte: »Kön-

nen wir uns nach 70 Jahren Kybernetik Beziehungen, menschliche und

andere, vorstellen, die nicht auf ›Kommunikation‹ oder ›Informations-

austausch‹ beruhen?«

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007 - am 13.02.2026, 14:00:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

