Minima Digitalia

»Nie wieder ist jetzt.«— Aprica / »Ich bin nicht an Diskurs interessiert.
Ich habe Recht.«— @jackies_backie / »Auf der Erde sind wir kurzzeitig
wunderschon.«—Thessaly La Force /»Ich bin zu hiitbsch, um erst mal zu
texten.« — Eraser [ »Es geht niemanden etwas an, was man tut, wenn
man allein ist.« — Frank O’'Hara / »Die meisten von euch wissen nicht
einmal, dass sie nur einen Klick vom Chaos entfernt sind.«—@brb_irl /
»Tech zu beobachten ist ein bisschen wie Kindern zusehen, die man in
einer StiRwarenfabrik losldsst. Man weif3, dass sie gleich kotzen wer-
den.« — Bill Blain / »Alles ist sichtbar und alles ist fliichtig, alles ist
nah und kann nicht berithrt werden.« — Octavio Paz / »Ich horte die-
sen Song, und der Dimon unter meinem Bett fragte mich, warum ich
sein Mixtape spiele.«—The Kantaral / »Das Einzige, was sie wollen, ist
etwas, womit sie den Schmerz betduben kdnnen, bis nichts Menschli-
ches mehr tibrig ist.«— Father John Misty / »Nichts wird dich mehr um-
bringen als deine eigenen Gedanken.« — PoemPorns / »Ich bin schon
den ganzen Tag wahnsinnig mide und benebelt im Hirn. Mit kaput-
tem Geist und Korper ist der Kampf um Optionen eréffnet. — Tweet /
»Wir tun die Arbeit des Herrn.«— Click-Farm Maintainer / »Ich wollte
mich von der Vergangenheit abschneiden und habe mich stattdessen
selbst geschnitten«—email / »Finde, was du liebst, und lass dich dann
ablenken.«— @melissabroder

Was die Welt jetzt braucht, sind temporire Fachdisziplinen. Da jede
Wissenschaft mit Fiktion beginnt, gibt es hier eine historische Aufgabe
fir Dichter:innen und andere Freischaffende. Ein wichtiges Feld wire

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

In der Plattformfalle

die Stagnationsforschung, die sich mit der Asthetik der Sackgassen und
des Verschleppens beschiftigt. Diese Gelehrten-des-Stillstands kénn-
ten sich mit ihren Kolleg:innen aus der Kollapsologie auf der anderen
Seite des Flurs zusammentun. Das organisierte Netzwerk hat an ei-
nem Forderantrag fiir Horizon Europe gearbeitet, in einem Konsortium
mit Gsterreichischen Regressionsexpert:innen, finnischen Schweigefor-
scher:innn und dem Misogyny Prevention Center (MPC) in Zagreb.

Angelicismo1 stellt fest, dass er dariiber hinweg ist und sich danach
sehnt, zu erldschen. Er ist fiir die unsichtbare Abschaffung, »auf einer
intimen und molekularen Ebene in seinem Leben: zum Beispiel, indem
man {iberhaupt nicht arbeitet, sich von allem 16st, sich selbst 16scht, kei-
ne Arbeit in Tweets, Nachrichten, E-Mails, Gedichten, Filmen, Theoreti-
sierung, Organisation und sogar Liebe anbietet.« Sein Motto: »Schreibe,
als wiirdest du erléschen.« Die punk-existenziellen Tagebuchnotizen
von Angelicismo1, gepostet auf Substack und in einem E-Mail-Newslet-
ter, reprisentieren die Zweifel der Online-Multitudes und ihren Kampf
mit unseren aktuellen Bedingungen. Seine Theorie der Grofien Digi-
talen Transformation dreht sich um das Motiv des Endes des Univer-
sums, eines Endpunkts, der technischer Natur ist. Wir alle spiiren die
Endlichkeit. »Wir wiirden lieber erloschen, als offline zu gehen.«

Angelicismo1 erkennt die Figur von Simone Weil in den dringlichen
Reden von Greta Thunberg. Wir mogen verwirrt sein, aber es gibt kei-
ne Verwirrung. Um dieser Situation zu begegnen, miissen wir Hegels
Totalitit, Weils Absolutes und den Geisteszustand des Internets zu-
sammenbringen. »Wenn das Absolute das ist, was das Denken durch
seine Dringlichkeit vollendet, im Sinne dessen, was die Tibeter:innen
die grofte Intelligenz nennen, warum dann iiberhaupt davon ablenken?
Heute ist das Internet selbst die groite Ablenkung, so dass wir das Aus-
laufenlassen der grofdten Intelligenz genau inmitten der Schonheit der
grofiten Ablenkung erleben. Das ist im Grunde unsere Situation, und
um sie in den Schatten zu stellen, scheint ein gewisses Maf3 an Absti-
nenz (in einem der letzten Texte von Derrida wird dies als unglaubliche
Abstinenz« bezeichnet) vom Internet unerlisslich zu sein. Man konnte
sagen, die Online-Schénheit ist nur unter dem Offline-Gesichtspunkt
der reinen Wiederholung voll denk- und sichtbar.«

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

Angelicismot ist nicht der Erste, der das Absolute im Internetkon-
text behauptet. Man denke an Erik Davis’ Cybergnosis von 1997. Dies
waren spekulative Uberlegungen zu den konzeptionellen Méglichkeiten
des Virtuellen. Fast drei Jahrzehnte nach der Griindung des Netzes der
Netze ist die Nicht-Sphire real. Die Synapsen der Menschheit sind eng
miteinander vernetzt — und das Ergebnis ist informationelle und emo-
tionale Armut. Das Absolute ist da, direkt vor unseren Augen, auf dem
Bildschirm, untrennbar mit dem Trivialen verbunden. »Mein Anspruch
auf das Absolute macht ein Absolutes verstindlich, das nah ist, zum
Anfassen nah, zwingend in einem unmittelbaren Sinn, logisch sinn-
lich, mehr als apokalyptisch, vollig unernst (lol).« Das Absolute sollte
hier aus einer materialistischen Perspektive als eine sikulare, titanische
Kraft gelesen werden, die in der Infrastruktur begriindet ist.

Nach seiner Riickkehr aus einem der weltgrofiten Crypto-Game-
Rabbit-Holes der Welt berichtete Amir Taaki: »Nachdem er jahrelang
seinen Vergniigungen gefront hat, fithlt der weltliche Mensch eine Lee-
re, die er mit der Bewunderung anderer zu fiillen versucht. Aber auch
das andere hat seine Grenzen, denn Gesellschaft kann korrupt sein. Er
fallt der unendlichen Regression zum Opfer, er entkommt und wird
zum religidsen Ritter.« Amirs Twitter-Motto: »Die Gesellschaft, die ih-
re Gelehrten von ihren Kriegern trennt, wird ihr Denken von Feiglingen
und ihre Kimpfe von Dummképfen erledigen lassen.«

Ich schlage mich mit einer Frage herum, die Johan Sjerpstra ge-
stellt hat: »Was geschieht, wenn ein spektakulires Wachstum der Tech-
no-Magie mit einer dhnlichen Explosion von Elend auf der Ebene der
mentalen Okonomie verkniipft ist?«

Hypothese: Es ist an der Zeit, den Medien- und Kommunikations-
aspekt der »Sozialen Medien« zu relativieren und stattdessen die Platt-
formen als technische Kompensation fiir den Verlust des Sozialen und
die Zerstérung des Selbst zu betrachten. Soziale Medien sind selbst »das
Soziale« geworden. Es gibt keine nicht-digitalen sozialen Beziehungen
mehr. Jeder Versuch, das Virtuelle unter dem Banner des europiischen
Offline-Romantizismus »zuriickzusetzen« und Jugendliche durch die
Beschlagnahmung ihrer Telefone zu enteignen, wird zwangsliufig nach
hinten losgehen. Die Bestrafung wird in Ressentiments und regressi-

- 8 13.02.2026, 14:0021,

121


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

In der Plattformfalle

ve, gewalttitige Revolten umschlagen. Sie werden zuriickbeiflen und
zuriickschlagen.

Dem ehemaligen Kickstarter-CEO Yancey Strickler zufolge wird das
Internet nachts zu einem dunklen Wald. »Es ist totenstill. Nichts be-
wegt sich. Nichts rithrt sich. Das konnte zu der Annahme verleiten,
dass es im Wald kein Leben gebe. Aber das ist natiirlich nicht so. Der
dunkle Wald ist voll von Leben. Es ist ruhig, weil nachts die Raubtie-
re herauskommen. Um zu iiberleben, bleiben die Tiere still.« In Teil II
seines Blogbeitrags entwickelt Stickler eine Variante der Social-Coo-
ling-Theorie: »So wie Ol zu globaler Erwirmung fiihrt, fithren Daten
zur sozialen Abkithlung«. Er stellt fest, dass »wir uns als Reaktion auf
die Werbung, das Tracking, das Trolling, den Hype und anderes rau-
berisches Verhalten in unsere dunklen Wilder des Internets zuriickzie-
hen, weg vom Mainstream.« Menschen kénnen nur in privaten Kani-
len sie selbst sein, »in denen aufgrund ihrer nicht-indexierten, nicht-
optimierten und nicht-gamifizierten Umgebung Konversationen ohne
Druck méglich sind.«

Strickler nennt Beispiele fir dunkle Walder, z.B. Newsletters
und Podcasts, Slack-Channels, private Instagram-Accounts, Messa-
ge Boards, die invite-only sind, Text Groups, Snapchat und WeChat.
Strickler betont jedoch auch, dass wir nicht unterschitzen diirfen,
wie michtig die Mainstream-Kanile nach wie vor sind. Er prisentiert
daher seine Bowling-Alley-Theorie des Internets: »Die Menschen sind
nur online, um sich zu treffen, und auf lange Sicht sind die Orte, an
denen wir uns versammeln, ein unwichtiger Hintergrund im Vergleich
zu den Interaktionen selbst.« Er warnt, wenn wir uns der Plattform-
Exodus-Bewegung anschliefien, wiirde unser Vakuum von anderen, vor
allem dunklen Kriften, iibernommen werden. »Sollte ein bedeutender
Anteil der Bevolkerung diese Riume verlassen, bleibt fast genauso viel
Aufmerksambkeit fiir diejenigen, die noch Einfluss nehmen kénnen,
und der Einfluss derjenigen, die weggegangen sind, auf die weitere
Welt, in der sie noch leben, wird eingeschrinkt.«

The Dark Forest Theory of the Internet der in Schanghai lebenden polni-
schen Essayistin Bogna Konior kreist um eine bekannte »Deep Europe«-
Metapher. Im dunklen Wald »wachsen die Wurzeln nach oben, die Kro-

- 8 13.02.2026, 14:0021,



https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

ne reicht nach unten: um den Planeten gewickelt, zirkuliert das Inter-
net«. Konior verwendet das Waldmotiv, um die Tragédie der Kommu-
nikation zu beschreiben, »ihren Zwang, ihre Notwendigkeit, ihre Ver-
geblichkeit und ihr Risiko«. Herkémmlicherweise wird der Wald mit
dem Unbekannten und Ubernatiirlichen verbunden, ein von Geistern
bewohntes, geheimnisumwittertes Reich. Der Wald ist ein verwunsche-
ner und gefihrlicher Ort. Er bietet Fithrung, Hilfe und Schutz — aber er
kann auch tédlich sein. In den populiren mitteleuropdischen Mytholo-
gien stellen sich die Held:innen den Monstern des Waldes — Wolfen und
Biren — und verwandeln sich spiter in sie. Nicht so im Fall von Koniors
Gleichnis. Der dunkle Wald ist nicht linger ein transformativer Raum.
Vor Verunsicherung erstarrt, werden die Mitglieder des Internet-Stam-
mes gezihmt. Unfihig, entschlossen zu handeln, kommt es nie zu ihrer
Metamorphose. Statt eines Lichtblitzes und einer Transformation ver-
treiben sie sich die Zeit mit Klicken, Swipen und Chatten. Nutzer:in-
nen haben nicht einmal mehr die Méglichkeit, sich in ein kafkaeskes
Insekt zu verwandeln. Kommunikation und Interaktion sind ihre ein-
zige Bestimmung. »Das Waldsystem muss in der Lage sein, uns und die
anderen Nutzer:innen zu lesen. Was beschiftigt dich?«

Dunkelheit als Strategie ist ein Motiv des chinesischen Science-Fic-
tion-Autors Cixin Liu in Der dunkle Wald von 2008, dem zweiten Band
seiner Trisolaris-Trilogie. Der Roman handelt von der weltweiten Angst
vor einer bevorstehenden Invasion durch Auferirdische. Fiir Liu, wie
auch fiir Konior, ist Entropie unvermeidlich. Die Dinge neigen dazu,
sich in Chaos und Verwirrung aufzulésen. Unordnung ist die Haupt-
richtung. Wenn es eine kleine Chance zum Uberleben gibt, muss sich
das Internet von seinen eigenen Exzessen befreien.

In Masse und Macht listet Elias Canetti die gemeinsamen oder ge-
teilten Symbole fiir eine Reihe von Lindern. Fiir die Deutschen ist das
Symbol der marschierende Wald. »In keinem modernen Lande der Welt
ist das Waldgefiihl so lebendig geblieben wie in Deutschland. Das Ri-
gide und Parallele der aufrecht stehenden Biume, ihre Dichte und ih-
re Zahl erfiillt das Herz des Deutschen mit tiefer und geheimnisvoller
Freude. Er sucht den Wald, in dem seine Vorfahren gelebt haben, noch
heute gern auf und fiihlt sich eins mit den Bidumen.« Canetti vergleicht

- 8 13.02.2026, 14:0021,

123


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

In der Plattformfalle

Nadelwilder mit ihrer geordneten Trennung und vertikalen Betonung
mit tropischen Wildern, in denen Schlingpflanzen in alle Richtungen
wachsen. »Im tropischen Wald verliert sich das Auge in der Nihex, stellt
er fest, »es ist eine chaotische, ungegliederte Masse, auf eine bunteste
Weise belebt«. In Ubereinstimmung mit Canetti greifen Liu und Koni-
or die Wald-Metapher als starkes Symbol fiir Sicherheit auf, ein Ort, an
dem man sich verstecken und iiberleben kann.

Der dunkle Wald ist fiir Konior ein so faszinierendes Motiv, weil
es die Moglichkeit ins Spiel bringt, dass Kommunikation als solche ge-
fahrlich ist (ein Element des sogenannten Fermi-Paradoxons). Warum
nicht die kosmische Herausforderung annehmen, und zu einem dunk-
len Wald werden, zu einem Spiegel, den die Menschheit sich selbst vor-
halt, statt zwanghaft zu chatten? »Eine auRerirdische Zivilisation kénn-
te es fiir zu gefihrlich halten, zu kommunizierenc, heif3t es im englisch-
sprachigen Beitrag zum Fermi-Paradoxon auf Wikipedia, »entweder fiir
uns oder fir sie. Es wird argumentiert, dass das Zusammentreffen sehr
unterschiedlicher Zivilisationen auf der Erde oft katastrophale Folgen
fiir die eine oder andere Seite hatte, und dasselbe kénnte auch fiir in-
terstellaren Kontakt gelten.«

Wenn Kommunikation gefihrlich ist, sollten wir dieses Szenario als
Option in Betracht ziehen: Alle héren zu, aber niemand sendet. Wir
konnen dieses Prinzip aus seinem urspriinglichen Kontext einer frem-
den Galaxie herauslsen und es als Designvorschlag vorlegen. Es ist im
besten Interesse aller, wenn wir schweigen — und zwar nicht nur fiir ei-
nen Moment, sondern strukturell, indem wir unseren schreiend blauen
Planeten in einen dunklen Wald verwandeln.

Konior bemerkt, dass wir nie allein sind. In der Tat ist es da drauflen
laut, lirmend und iberfiillt. Sie beschreibt den Wald als einen »greif-
baren Raum, ja, aber auch als eine geistige Weite. Wie geschaffen zum
Schlafwandeln fiir ein weltliches Delirium. Fiir Opferrituale. Die Men-
schen verirren sich darin, indem sie an den falschen Stellen leuchten,
zu viel von sich preisgeben, impulsiv und waghalsig kommunizieren.«
Selbst wenn wir uns weigern, zu antworten oder zu liken, geniigt un-
sere bloRe Anwesenheit, um Unmengen von Daten zu produzieren. Die
Wahrheit ist kein Gestindnis mehr. Wir haben bereits gesprochen, in-

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

dem wir uns eingeloggt haben, auf die Strafe gegangen sind, prisent
waren.

Ahnlich wie in der Vergangenheit, als die Menschheit auf den
Stamm, das Dorf und den Nationalstaat beschrinkt war, ist das Soziale
wieder zu unserem Gefingnis geworden. »Was ist eine Online-Com-
munity, wenn nicht eine ausgekliigelte Form der sicheren gegenseitigen
Zerstorung, fragt Konior, »freischwebend zwischen Neurose und Nar-
zissmus, gebunden an die nicht verhandelbare Notwendigkeit der
Kommunikation?« Entropie ist nicht irgendein aufderirdischer Punkt,
an dem Raum und Zeit im groflen Nichts verschwinden. Stattdessen
»fliefdt sie durch uns hindurch«, auf der Suche nach dem nichsten zu
opfernden Objekt.

Beim dunklen Wald geht es nicht um Inhalte, sondern um eine
bestimmte Bedingung. Das helle Tageslicht der »aufgeklirten« Main-
stream-Plattformen deckt freilich nicht das gesamte Internet ab. Es
wird schnell zur Dimmerung, wenn wir uns in das »Dark Web« ein-
loggen, den Raum, der von Suchmaschinen nicht indiziert wird und
in dem Nutzer:innen in Peer-to-Peer-Netzwerken mit Drogen, Pornos,
geleakten Dokumenten und anderen illegalen Giitern handeln. Aber das
ist nicht die Dunkelheit, die Konior meint. Fiir viele von uns ist die ge-
samte, auf stundenlanges Swipen durch Apps reduzierte Interneterfah-
rung zu einer metaphysischen, wenn auch zu einer betiubten, Science-
Fiction-Erfahrung geworden. Die Welt hat uns eingekesselt. »Wir sind
des Willens beraubt. Unsere Neurosen, Emotionen und Aufmerksam-
keit werden von unseren Computern bestimmt. Wie in Trance folgen
wir den kollektiven Gefithlsmustern, die uns iibermittelt werden. On-
line werden alle unpersonlichen weltlichen Ereignisse als ausgespro-
chen personlich erlebt, auch wenn wir keine Rolle darin spielen.«

Konior greift zwar auf die Waldmetapher zuriick, verzichtet aber
darauf, das tiberstrapazierte Bild des Rhizoms zu bemiihen. Fiir Ko-
nior ist es nicht mehr sinnvoll, sich mit einem verteilten Wurzelsys-
tem oder einem heroischen Baummodell zu identifizieren. Der Dark-
Forest-Theorie geht es nicht mehr um den Entwurf einer (subversiven)
Informationsstrategie. Wir sind Jiger und Beute zugleich; nicht mehr
auf der Jagd nach Macht, sondern von ihr umgeben. Koniors Internet-

- 8 13.02.2026, 14:0021,

125


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

In der Plattformfalle

Wald kommt Arthur Koestlers Sonnenfinsternis am nichsten, einer re-
pressiven, zeitlosen Totalitit, in der wir hinter einem unsichtbaren,
digitalen Vorhang gefangen sind. »Ich mdochte die Brutalitit unserer
Situation begreifen: Kommunikation ist zugleich Zwang und Konflikt-
quelle.«

Fiir Konior ist Kommunikation eher ein Zeichen von Dummbheit als
von Intelligenz. »Als isoliertes System tendiert es zur hoch entropischen
Option. Verbindung erzeugt Konflikt.« Menschen jagen sich gegensei-
tig. »Im Gefingnis der Interioritit, das das Internet darstellt, muss im-
mer jemand verworfen werden, um die Entropie weg vom Selbst hin
zum anderen zu lenken.« Im hisslichen, brutalen Hobbes’schen Kampf
aller Zivilisationen gegen alle »schweigt der Kliigere oder greift zuerst
an.«

Zu einem dunklen Wald zu werden, bedeutet, zu schweigen. Die
Weigerung, Signale in das Universum auszusenden, ist eine Taktik —
oder vielleicht eher eine bittere Lektion, die wir lernen miissen. Un-
sere tiglichen Sozialen Medien zeigen das genaue Gegenteil. Jede Be-
wegung, jede Berithrung, jede Eingabe wird aufgezeichnet, transpor-
tiert und in mehreren Datenbanken gespeichert. Jegliche Kommunika-
tion fithrt zu Reibungen und potenziell zu Konflikten. »Mehr Sozialitit,
mehr Entropie«. In dieser Situation ist die Partylogik einfach: je mehr,
desto lustiger. Da die allzu menschlichen Gutmenschen nicht zwischen
Sozialitit und Uberleben unterscheiden kénnen, ist der Glaube an un-
sere planetarische Existenz besiegelt. Was aber, wenn wir unsere Ge-
danken, als Erfahrungen des Gehirns, fiir uns behalten wiirden?

Im 18. Jahrhundert entstand das Konzept von Gesellschaft als Reak-
tion auf die rigide Formalitit des Staates. Wie Johan Heilbron in The Rise
of Social Theory erklirt, konnte die wachsende Vielfalt nicht mehr durch
die Institutionen des Staates gemanagt werden. »Eine Gesellschaft«,
schreibt er, »war ein System von Gruppen von Menschen und Institu-
tionen, die auf vielfiltige Weise miteinander verbunden waren. Diese
Verbindung war vielseitig und facettenreich; sie entsprang nicht einem
»Plan¢, war nicht in Gesetzen oder Regeln niedergelegt und war we-
der rein >politisch« noch rein >wirtschaftlich<.« Rousseau mag der erste
gewesen sein, der den Begriff »sozial« als Adjektiv von »société« ver-

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

wendete, aber heute ist diese Verbindung nicht mehr offensichtlich.
Zwei Jahrhunderte spiter ist unser Bestreben, die Gesellschaft gegen
die Sozialen Medien zu verteidigen. Wir sehen, dass Gesellschaft kei-
ne Selbstverstindlichkeit ist und dhnliche Konstruktionen aufweist wie
die heutigen Sozialen Medien: Beide sind ein vernetztes System, das
durch Verbindungen definiert ist. Heilbron kommt zum Schluss, »die
Vorstellung, dass Menschen aus den sozialen Arrangements, die sie bil-
den, verstanden werden kénnen, ist eine moderne.«

Adrian Ganea: »Ich bin fasziniert von der Magie des Unwirklichen
und Ungreifbaren, ich fithle mich zum Atherischen und Fliichtigen hin-
gezogen, ich suche nach der Zauberei, die das Virtuelle in feste Materie
verwandelt. Ich bin fasziniert von der Art und Weise, wie das korperlo-
se, nicht-materielle Subjekt sich materialisieren und in die reale Welt
durchsickern kann. In meinem Werk versuche ich, durch diese Phino-
mene zu operieren und ziele darauf, sie umzusetzen. Wihrend ich die
Produktion von Illusionen, Unwahrheiten und Fiktionen inszeniere, re-
flektiere ich oft tiber deren zunehmende automatisierte Herstellung.«

Der Ausgangspunkt fir die Entwicklung neuer Social-Media-Apps
ist die Gruppe und das Soziale, nicht die Nutzer:innen. Die Tools wer-
den zielorientiert sein. Was muss gemacht werden? Nicht das Teilen
um des Teilens willen. Auf diese Weise bewegen wir uns vom Profil zum
Projekt, vom Like zur Entscheidung, von der Verhaltens- zur Sozialpsy-
chologie.

Zum dringenden Verdffentlichen. Es gibt eine Krise des Vertriebs.
Angesichts der SchlieBung von Buchhandlungen und der Digitalisie-
rung von Bibliotheken wird deutlich, dass es bei der Medienfrage des
20. Jahrhunderts nicht mehr um das »Was« geht — Inhalte und Ideolo-
gie —, sondern um das »Wie«. Was ist rekursives Publizieren? Warum
sprechen wir in diesem Zusammenhang von »Sorgfalt« und kontrastie-
ren dies mit den zufilligen Strémen der Sozialen Medien? Es ist unse-
re Aufgabe, neue Figuren zu entwerfen, die von Bedeutung sind, neue
Rollen, die iiber Leser:in und Autor:in, Redakteur:in und Designer:in
hinausgehen. Sorgfalt sollte nicht auf Vorsicht reduziert werden. Was
bedeutet die Kunst des Kuratierens und Bewahrens in Bezug auf die
Produktion kultureller Inhalte? Wenn Konzepte wichtig sind und Bil-

- 8 13.02.2026, 14:0021,

127


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

In der Plattformfalle

der weh tun, wie verhilt sich das zum real existierenden Nihilismus
unserer erlebten Informationsflut? Die villige Abwesenheit von Publi-
kationspraktiken sozialer Bewegungen wie Extinction Rebellion, Gelb-
westen und Black Lives Matter zeigt, dass die Kluft zwischen Buch und
Tweet immer breiter wird. Bedeutet digital in diesem Zusammenhang,
dass nichts auler Daten zahlt?

Zur Digitalisierung. Wer dachte, die Digitalisierung sei zuerst da
gewesen, gefolgt von der Vernetzung aller Gerite, der lag weit daneben.
Nach drei Jahrzehnten Internet haben westliche Linder wie Deutsch-
land offiziell ihre nationale »Digitalisierungs«-Agenda verkiindet, ein-
schliefdlich Plinen fir ein Digitalministerium. Die titanischen Krifte
der Industrialisierung, die einst von Ernst Jiinger beschrieben wurden,
sind von einer noch michtigeren, aber unsichtbaren Revolution abge-
16st worden. Ahnlich wie die Neutronenbombe, die »so konstruiert wur-
de, dass der todliche Neutronenschaden in der Nihe der Explosion ma-
ximiert und die physische Kraft der Explosion selbst minimiert wird«,
stellt sich die Digitalisierung als historischer Imperativ dar — nichts Ge-
ringeres als eine hegelianische Totalitit von planetarischem Ausmaf.

Das digitale Ganze wird am Ende eines Prozesses der Digitalisie-
rung aller Prozesse in Individuum und Gesellschaft erreicht. Diese
Transformation, die weder falsch noch unecht ist, kommt sowohl
von innen als auch von auflen. In den meisten Fillen ist es nicht
einmal notwendig, in die Gedanken, Handlungen und Bewegungen
von innen einzudringen und sie zu ersetzen — die Erfassung aus der
Ferne reicht aus. Dies verleiht dem Digitalisierungsmythos eine Art
metaphysischen oder sogar magischen Status. Im Fall von Deutschland
ist die Ursache des Digitalisierungsdefizits in der Tat ritselhaft. Sollte
Briissel Berlin Computer spenden? Ist die Situation so dramatisch,
dass der Aufwand einer Umschulung von oben notwendig wird? Oder
sollten Psychoanalytiker:innen und Therapeut:innen hinzugezogen
werden, um die weit verbreitete Technikangst und Digitalisierungs-
skepsis zu tiberwinden? Sollte das Startup-Modell wirklich gescheitert
sein, miisste Deutschland dann die ultimative Waffe einsetzen: einen
Vierjahresplan?

- 8 13.02.2026, 14:0021,



https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

Hardware und Software erfordern eine komplexe Infrastruktur aus
unterirdischen Kabeln, winzigen Sensoren und Rechenzentren. Aber all
diese Kabel und Strukturen sind unter der Erde verborgen: Das Mate-
rielle wird unsichtbar. Diese positive Utopie ist sowohl ein technischer
Traum als auch ein totalitirer Albtraum. Wie wir beobachten kénnen,
tibersetzt sich die digitale Totalitit der Produktivkrifte in keine Form
von Bewusstsein, geschweige denn in Klassenbewusstsein.

Die letzte Grenze der digitalen Totalitit ist nicht die Gesellschaft
und ihre urbanen Umgebungen, sondern die vernetzte Psyche. Die Ver-
heifung der Digitalisierung ist die Optimierung aller Systeme — allen
voran die Arbeit des menschlichen Gehirns. Nicht mehr der Raum ist
die letzte Grenze. Sind wir in der Lage, seine Dimension zu erfassen?
Konnen wir mit der Unermesslichkeit seiner Nichtigkeit, seinen toten
Datenbanken, gespeicherten Videos und nutzlosen Backups umgehen?
Bekimpfen und beseitigen wir nicht nutzlose Systeme? Warum zum
Beispiel hat der neue Materialismus keine radikale Kritik an unserer
kollektiven Obsession mit der digitalen Metaphysik entwickelt?

Bei Achille Mbembe liest man: »Computationelle Mechanismen, al-
gorithmische Modellierung und die Ausbreitung des Kapitals in alle
Lebensbereiche sind Teil ein und desselben Prozesses. Ob sie nun auf
Korper, Nerven, Material, Blut, Zellgewebe, das Gehirn oder Energie
einwirken, das Ziel ist dasselbe: zuerst die Umwandlung aller Substan-
zen in Mengen — die praventive Berechnung von Méglichkeiten, Risiken
und Eventualititen im Hinblick auf ihre Finanzialisierung; zweitens
die Umwandlung von organischen und vitalen Zwecken in technische
Mittel. Alles muss von jeglichem Substrat, von jeglicher Kérperlichkeit,
von jeglicher Materialitit losgelost werden; alles muss artifiziell, auto-
matisiert und autonomisiert werden. Alles muss der Quantifizierung
und Abstraktion unterworfen werden. Digitalisierung ist nichts ande-
res als die Eroberung von Kriften und Moglichkeiten und deren An-
nexion durch die Sprache eines in ein autonomes und automatisiertes
System verwandeltes Maschinengehirn.«

Digitalisierung, so Mbembe, »treibt jetzt eine nie da gewesene
Vereinheitlichung des Planeten voran. Der Planet selbst wird zuneh-
mend als ein universelles Feld von Vermittlungen verstanden und

- 8 13.02.2026, 14:0021,

129


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

In der Plattformfalle

erlebt. Er ist nicht linger eine physische, sondern vielmehr eine netz-
formige Welt. Doch diese allgegenwirtige, instantane Welt, bevolkert
von Verbindungsgeriten und allen moglichen Arten von Hilfsmitteln,
sieht sich einer anderen Welt gegeniiber, der alten Welt der Kérper
und Entfernungen, der Materialien und Regionen, der fragmentierten
Riume und Grenzen — der Welt der Separierung.«

»Es fithlt sich wie ein Durchbruch an, wenn ich bestimmte Infor-
mationen preisgebe. Aber dann bedauere ich es. Das Gesprich endet
und ich fihle mich noch einsamer.« Eda Gunaydin iiber die Beichte im
Zeitalter des Internets.

In einem Bericht zur aktuellen Lage der bildenden Kiinste schreibt
Gergely Nagy tiber die Situation der Kiinste in Ungarn: »Wir kénnen
nicht iiber Ausstellungen und Institutionen sprechen, weil wir statt-
dessen immer iiber die Bedingungen sprechen: politische Positionen,
Mangel an Maglichkeiten, fehlende Finanzierung, Boykotte und Anti-
Boykotte.« Nimm zum Beispiel Lettland. Hier »war die staatliche Unter-
stiitzung fur die bildende Kunst diirftig und das private Midzenatentum
ausdriicklich konservativ und fast nicht vorhanden.« Fiir den tschechi-
schen Kunstsektor »stand das Jahr im Zeichen von Protesten, Absagen,
Entlassungen, Kimpfen, aber auch von Akzeptanz, Versuchen, Wieder-
zusammenkommen.« Wihrend Direktor:innen entlassen werden und
Proteste gegen »Artwashing« laut werden, kimpfen die Kunstszenen
in der gesamten Region um ihr Uberleben. Es gibt eine Institutionen-
miidigkeit, auch bei den unabhingigen Initiativen. Auf der einen Sei-
te gibt es endlose Zyklen von Sparpolitik und Armut, auf der anderen
Seite neue Formen der Vetternwirtschaft durch eine kulturelle Mana-
gerklasse, die von Berater:innen, Jahresberichten, Excel-Tabellen und
Umsatzzielen beherrscht wird. Die Kritik am verwesenden Leichnam
ist berechtigt, aber letztlich zwecklos. Die Verwesung schreitet weiter
voran.

Die Situation der Kunst wird mit einer Scheune verglichen. »Der
Zustand der Scheune verschlechtert sich im Laufe der Jahre, ihr Dach
ist undicht, und niemand repariert, saniert oder flickt sie.« Kiew zum
Beispiel wird schnell zur »europiischen Hauptstadt der kulturellen Zer-
stérung«. Das Problem ist nicht mehr Langeweile. Die Stagnation er-

- 8 13.02.2026, 14:0021,



https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

reicht einen Punkt, an dem die Gesetze der Dialektik wieder in Kraft
treten und einen Wirbelsturm an Protesten auslésen, die dann zu of-
fenen Formen der Reaktion fithren, was eine weitere Runde von Resi-
gnation und Verzweiflung zur Folge hat. Wie wir aus Bukarest horen,
»hat ein Treffen mit dem Minister gezeigt, was wir bereits wussten:
Der Staat kiitmmert sich nicht im Geringsten um das aktuelle kulturelle
Klima und die Néte der Kulturschaffenden.« Wechsel nach Torus, Po-
len, wo »in den Medien kontroverse Informationen tiber extrem niedri-
ge Gehailter fiur die Darsteller:innen auftauchten, die Abramovi¢s (und
Ulays) Performances nachstellten. Diese Informationen wurden von der
Kinstlerin ignoriert und vom Direktor dementiert.«

Fiir einige ist die Situation noch immer ambivalent. Offnen sich
die Tiiren wirklich oder schliefRen sie sich vielleicht fiir immer? »Wenn
kritische Kunst an den Rand gedringt wird«, schliefit Nagy, »besteht
die Gefahr, dass bald auch die Kunstproduktion selbst an den Rand ge-
dringt und unbedeutend wird.« Sobald die bildende Kunst als Genre
ausschliellich historisch definiert wird (ein Prozess, der mit der Oper
und der klassischen Musik offenbar bereits stattgefunden hat), werden
zeitgendssische Kunstpraktiken entinstitutionalisiert. Sie werden dem
Markt ausgesetzt und sind wohlhabenden Mizen:innen verpflichtet —
oder aber sie verschwinden im Untergrund und werden zu selbstfinan-
zierten Amateurwerken, die fast unsichtbar sind. Nach dem Verschwin-
den der Kritiker:innen (und der entsprechenden Fachzeitschriften) wer-
den wir Zeugen einer Neudefinition des Kurators.

Aus einer radikalen mitteleuropiischen Sicht besteht die Losung fiir
die undichte Scheune nicht darin, die falsche Einheit einer »warmenc
Gemeinschaft zu férdern, sondern stattdessen alle Formen von Macht
und Unterdriickung kompromisslos in Frage zu stellen — sowohl inner-
halb als auch auflerhalb der Gruppe. Ein Beispiel dafiir ist Jan von Bre-
verns Kritik am lumbung (Scheune), dem zentralen Motiv des Ruangru-
pa-Kuratorenkollektivs der Documenta 2022, das einen »kosmopoliti-
schen Kommunitarismus« propagiert. Laut von Brevern ziehen es die
heutigen Museen vor, gemiitliche und doch globale Scheunen zu sein,
die die Idee der kleinen Gemeinschaften feiern. »Nicht mehr die Kunst
bestimmt den Tenor. Vielmehr erscheint sie im Einklang mit einer Me-

- 8 13.02.2026, 14:0021,

131


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

In der Plattformfalle

lodie, die schon lange von Schokoriegelherstellern und Fluggesellschaf-
ten gesungen wird. Heute ist jeder Chemiegigant, jede Grofbank und
jede Kaffeehauskette bestrebt, Ressourcen zu schonen, lokale Gemein-
schaften zu unterstiitzen und >Werte wie Kollektivitit, Vertrauen und
Transparenz< hochzuhalten.«

Von Brevern fragt sich, ob die Scheune ein geeignetes Symbol ist,
wenn wir die aufgezwungene Harmonie kritisieren wollen. Die Klas-
senbasis, die hinter der »urbanen Neo-Gemeinschaft der neuen akade-
mischen Mittelschicht« steht, muss aufgedeckt und nicht tibernommen
werden. Was hier fehlt, ist eine explizite Agenda, die stattdessen gefor-
dert werden miisste. Auseinandersetzung: gegen toxischen Optimismus,
der darauf abzielt, Kritiker:innen zum Schweigen zu bringen, fir Ver-
weigerung, Meinungsverschiedenheiten, abweichende Positionen, or-
ganisierte Netzwerke und andere Formen negativer Energien, die auf
offene (freie und virale) Konflikte ausgerichtet sind, gegen eine todli-
che Konsensmaschine, die Teil des Problems ist. Die vor uns liegen-
de Aufgabe ist nicht die Rettung des Gemeinschaftsgefithls, sondern
eine hybride Agonistik (im Sinne von Chantal Mouffe) zu entwerfen.
Lasst uns Offline- und Online-Riume zusammenbringen und Konflik-
te durch Selbstorganisation, Selbstverteidigung und Konfrontation er-
moglichen.

»Einst bestand der Zweck des Wissens darin, der Wirklichkeit eine
Form zu geben; dann, Moglichkeiten herzustellen; heute dient es nur
noch als Risikomanager. Einst waren wir Produzent:innen, dann wur-
den wir zu Konsument:innen, jetzt sind wir Produkte. Einst wurde die
Kraft des Korpers genutzt, um Waren zu produzieren; dann wurde die
Energie des Begehrens genutzt, um Waren zu konsumieren; jetzt wird
die eigene Kreativitit genutzt, um das Selbst als Ware zu produzieren.
Einst hatten wir Kinder, dann wiinschten wir uns Kinder, jetzt sind wir
zu Kindern geworden. Einst war Liebe ein Pakt gegenseitiger Unter-
stiitzung, dann war sie ein Verlangen, jetzt ist sie der Preis, zu dem wir
uns verkaufen. Einst waren Maschinen ein Mittel zum Zweck; dann wa-
ren sie der Zweck, fir den wir das Mittel waren; jetzt sind sie Orakel,
die Zeichen deuten und deren Prophezeiungen wir deuten. Einst lebten

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

wir in einer Disziplinargesellschaft, dann in einer Kontrollgesellschaft
und jetzt in einer Risikogesellschaft.« — Anna Longo

»Um Philosoph:in zu sein, braucht man die Fihigkeit, aufmerksam
zu sein: versunken in etwas vor einem, ohne es selbst zu ergreifen, die
Sorgfalt der Konzentration — so wie man vielleicht die griine Florfliege
genau betrachtet, die still an der Kiichenwand iiberwintert, ohne sie zu
berithren.« Dieses Zitat von Gillian Rose regt uns an, iiber die Rolle von
Aufmerksamkeit heute nachzudenken. Was bedeutet das fiir die digital
nativen Generationen, die grofle Schwierigkeiten haben, sich auf etwas
zu konzentrieren? Kann Ablenkung eine Kraft fiir das Gute werden und
mega-intensive Aphorismen hervorbringen? Oder ist die Philosophie
als solche dem Untergang geweiht?

In Trick Mirror schreibt Jia Tolentino: »Der Ruf der Selbstdarstellung
verwandelte das Internetdorf in eine Stadt, die sich im Zeitraffertempo
ausdehnte, wihrend soziale Verbindungen wie Neuronen in alle Rich-
tungen ausgriffen. Mit zehn klickte ich mich durch einen Webring, um
andere Angelfire-Seiten voller Tier-Gifs und Smash-Mouth-Trivia aus-
zuchecken. Mit zwolf schrieb ich fiinfhundert Worter pro Tag in einem
offentlichen LiveJournal. Mit fiinfzehn lud ich Fotos von mir im Mini-
rock auf Myspace hoch. Mit fiinfundzwanzig bestand mein Job darin,
Dinge zu schreiben, die im Idealfall hunderttausend Fremde pro Bei-
trag anziehen wiirden. Jetzt bin ich dreifdig, und der grofite Teil meines
Lebens kann nicht vom Internet und seinen Labyrinthen der unablis-
sig forcierten Verbindung getrennt werden — diese fiebrige, elektrische,
lebensfeindliche Hoélle.«

»Das Ziel schéner Dinge ist, zerstort zu werden. Das ist der Grund,
warum junge Menschen dem Tod niher sind als alte, warum gut an-
gelegte Stidte immer wieder bombardiert werden, warum die schlech-
te Seite der Geschichte voranschreitet und warum Revolutionen schei-
tern.« — Sam Kriss

Binge-Watching-Design. Niklas Goke fragt, wie Netflix und You-
Tube unsere Gehirne magisch kurzschliefRen. »Netflix fithrt methodisch
A/B-Tests mit jedem Bildschirm, jedem Bild und jedem Wort durch,
bis hin zu Thumbnails. Es verfolgt genau, welche Episode uns siichtig
nach Serien macht. Kiirzlich hat das Unternehmen eine Funktion aus-

- 8 13.02.2026, 14:0021,



https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

In der Plattformfalle

probiert, die zum Bingen geradezu anregt, indem sie anzeigt, wie weit
man mit einer Serie gekommen ist. Technisch gesehen besteht Netflix
aus Hunderten von Mikrodiensten, die ein Video so anpassen, dass es
so wenig wie moglich puffert. Sowohl bei Netflix als auch bei YouTube
ist Auto-Play zum Standard geworden. Diese Plattformen beforschen
uns wie Ratten.« Online-Videos erweisen sich als der ideale Beichtka-
nal. Goke: »Heute Morgen habe ich gecheckt, wie viele Stunden ich die-
se Woche auf YouTube mit Dauerglotzen verbracht habe: Hunde, die
gerettet werden, Koalas, die niedlich sind, US-amerikanische Politik-
nachrichten, Flugzeugabstiirze, Musik, Celebrity-News, Motivationsvi-
deos, der Einhornkult, Videos iiber privilegierten Veganismus. Gestern
habe ich 14 Stunden gezahlt. Ich befiirchtete, meine Nikotinsucht witr-
de durch etwas anderes ersetzt werden. Und leider ist es passiert. Mit
grofler Scham muss ich zugeben, dass es sich um YouTube handelt. Ich
hatte das Gefiihl, alles aufgegeben zu haben. Es war so gemiitlich, ein-
fach nur in meinem Bett zu sitzen und alles aufzuschieben, einschlief3-
lich, etwas aus meinem Leben zu machen.«

Sobald wir uns auf das Sofa setzen und anfangen zu schauen, ak-
zeptieren wir, dass nichts von dem, was wir geplant haben, jemals ge-
schehen wird. Wir miissen nicht »aufladen«. Wir miissen vor einer un-
bequemeren Wahrheit fliehen - wir sind zu jemandem geworden, der
Niederlagen akzeptiert, statt sich zu wehren. »Binge-Watching« war
das Wort des Jahres 2015. Es ist ein so weit verbreitetes Narkotikum,
dass es gesellschaftlich akzeptierter ist als Rauchen. In einer Studie, in
der Binge-Watching als neue Normalitit bezeichnet wird, hilt uns Net-
flix lachend den Spiegel vor: »76 Prozent der TV-Streamer sagen, dass
das Schauen mehrerer Episoden einer tollen Fernsehsendung eine will-
kommene Zuflucht in ihrem hektischen Leben ist.« Was dieses Problem
verkompliziert, ist die Tatsache, dass Binge-Watching, wie alles ande-
re auch, nicht vollig bose ist. Es hat auch seine Vorteile, wie die, iiber
die wir bereits gesprochen haben. Der Grund dafiir, dass es fiir uns zu
einem so unkontrollierbaren Ungeheuer wurde, ist die Rolle, die es bei
der Bekriftigung dieser Identitit der Resignation spielt, der Uberzeu-
gung, dass wir nicht mehr verdient haben im Leben. Unsere abenteu-
erlichen Tage sind vorbei, sagen wir uns. Wir sollten einfach sesshaft

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

werden und die Abenteuer der anderen von unserer bequemen Couch
aus verfolgen. »Das Problem ist nicht, dass Netflix siichtig macht, son-
dern dass unser Leben es nicht macht. Ich glaube wirklich, ich méchte
mein Internetkabel vom Router trennen. Wie auch immer. Ein weiterer
Tag, ein weiterer Stein, um mich davor zu retten.«

Silicon-Trauerrede. Dies ist eine Totenklage, ein tragisches Ereig-
nis, das geschah, ohne dass es jemand bemerkt hat: das Ende des vi-
talen Elans des Virtuellen. Das Internet, das uns versprochen wurde,
ist nicht mehr da. Die fliichtige Kraft des Digitalen hat sich vor unse-
ren Augen aufgeldst. Das ist der Preis, den wir fiir seine Vollendung
zu zahlen bereit waren. Aber erwartet hier keine nachdenklichen Ge-
dichte. Wir nahmen kaum unsere bereitwillige Aufhebung des Zweifels
wahr und machten weiter wie Zombies, bis wir den Tod aller Plattfor-
men bemerkten.

Was geschieht, wenn wir von unseren digitalen Geriten, Apps und
Plattformen desillusioniert werden? Es ist nicht so, dass wir eine iiber-
natiirliche Kraft erhalten hitten, die alle undurchsichtigen, proprieti-
ren und geschlossenen Dienste plétzlich transparent macht. Transpa-
renz ist vielleicht keine mystische, post-politische Kraft, die die Box
Offnet. Jahrzehntelang haben Nutzer:innen vergeblich darauf gewartet,
dass diese Technologie gewohnlich, banal und langweilig wird. Doch
die unermiidliche Produktion neuer Modelle, Dienste und Apps — und
die erschopfende Iteration bestehender — hat dies bisher verhindert.
Die unaufhérliche Produktion von Coolness hat den Aufstand der Jun-
gen gegen das Establishment verhindert, bis die meisten von uns so tief
in den Abgrund gesunken waren, dass es keinen Ausweg mehr gab.

Der englische Medienwissenschaftler David Berry hat das Konzept
der Erklarbarkeit vorgeschlagen. »Infolge neuer Formen der Undurch-
sichtigkeit bei der Nutzung von kiinstlicher Intelligenz, automatisier-
ten Entscheidungssystemen und maschinellen Lernsystemen hat ein
neuer Erklirungsbedarf zu einer sehr faszinierenden Konstellation ge-
fithre, die wir als soziales Recht auf Erklirung verstehen kénnten.«

»Melancholie ist der Treibsand, in dem man versinkt, wenn man
nicht mehr an die Realitit glauben kann und weder weif3, nach was
man in der Fiktion suchen, noch, was sie einem sagen soll. Sie ist aber

- 8 13.02.2026, 14:0021,



https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

In der Plattformfalle

auch das Zeichen einer inneren Konfrontation zwischen dem Tatsich-
lichen und dem Méglichen, zwischen dem, was ist, und dem, was noch
kommen wird.« — After Death

In The Light that Failed: A Reckoning unterscheiden Ivan Krastev und
Stephen Holmes zwischen zwei Arten der Demaskierung: »eine im
Dienste der Werte der Aufklirung und die andere im Dienste einer
zynischen und prinzipienlosen Abkehr von den Werten«. Die Autoren
sind sich bewusst, dass diese Unterscheidung veraltet ist. Sie bemer-
ken, dass diese Vorstellung des Abreiflens der Maske »eine scharfe
Unterscheidung zwischen privaten Motivationen und 6ffentlichen
Rechtfertigungen voraussetzt«, und plidieren in ihrem Kampf gegen
die zynische Herrschaft fiir eine Riickkehr zu moralischen Recht-
fertigungen. Sie ringen mit der Frage, wie man liberale Heuchelei
entlarven kann, ohne auf die illiberale Seite zu wechseln. Was aber,
wenn wir aus diesem Spiel der politischen Philosophie aussteigen und
die Welt als ein Spiel mit Variablen zwischen radikaler Offenheit und
Geheimhaltung wahrnehmen?

Mehr zur Netzwerkform. Sven Liitticken empfahl mir die Lektiire
von Caroline Levines Forms, in dem ein ganzes Kapitel dem Netzwerk
als Form gewidmet ist. Sie betrachtet den ginzlich formlosen Charakter
von Netzwerken als »die Antithese der Form«. Die Asthetik von Netz-
werken, diese glatten, wissenschaftlich anmutenden Visualisierungen,
ist auf den ersten Blick verlockend. Aber die Kunstliebhaber:innen
unter uns sind sich sofort ihres trivialen Trash-Wertes bewusst. Levine
bemerkt, dass es fiir einige Theoretiker:innen der »Widerstand des
Netzwerks gegen die Form ist, der Netzwerke emanzipatorisch-poli-
tisch produktiv macht«. Netzwerke haben die »Fihigkeit, begrenzte
Totalititen zu storen und aufzubrechen«. Haben Netzwerke diese
Qualitit des unsichtbaren Zusammenbhalts innerhalb der kulturellen
Matrix?

Fiir Levine bleibt das Netzwerk ein diskursives Konstrukt bestimm-
ter Autor:innen. Wir sprechen von Netzwerken nur als einem Netz von
miteinander verbundenen Textbeziigen. Deleuze sagt dies und Latour
sagt das; Greenblatt argumentiert mit A und Clifford mit B. Ohne in Vi-
talismus abzudriften, konnen wir feststellen, dass Netzwerke lebendige

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

Gebilde sind. Man wird ihre dynamische Natur frith genug erkennen,
sobald die Wartung gestrichen wird. Trotz der heroischen Rede von
Netzwerken als autarke, autonome Einheiten wird die Software nicht
mehr aktualisiert, wenn die SysOps verschwinden. Wenn die Strafien
nicht mehr instand gehalten werden und wichtiges Wartungspersonal
ausscheidet, fallen die Dinge in der Tat sehr schnell auseinander. Des-
halb hat die Netzvisualisierung eine so dunkle, morbide, obsessive Sei-
te. Ein Bild ist der sich stindig verindernde Cluster von Beziehungen,
die registriert werden miissen, bevor das Objekt verschwindet. Wah-
renddessen ist es gut, festzustellen, dass Netzwerke Momentaufnah-
men des Realen sind, die sich dem Anspruch der Totalitit entziehen. In
Anlehnung an Adorno konnten wir sagen, dass das gesamte Netzwerk
eine Liige ist.

Hinter dem Eisernen Vorhang produzierten regimekritische Dich-
ter:innen noch in der Gewissheit, dass ihr Werk irgendwie iberleben
und in Erinnerung bleiben wiirde. Wie Anne Boyer in A Handbook Of
Disappointed Fate schreibt, ist dies nicht mehr der Fall. »Poesie, einst
selbst eine Suchmaschine, gibt es jetzt in Hiille und Fiille, ebenso
durchsuchbar und immateriell wie jede andere Information.« In Uber-
einstimmung mit Frances Yates stellt Boyer fest, dass die Versdichtung
einst eine soziale Funktion als Gedichtnisstruktur und didaktische
Hilfe hatte. »Ihre Liedhaftigkeit war dem Gedichtnis niitzlich.« Neben
dem Aufkommen des Buchdrucks, der Rundfunkmedien und des In-
ternets wurden wir Zeug:innen des Zusammenbruchs des gesamten
Speicherungskomplexes. Diese Verfassung wurde von Bernard Stiegler
akribisch diagnostiziert und hat einen Punkt erreicht, an dem wir
uns nicht einmal mehr an unsere eigene Adresse und Telefonnummer
erinnern koénnen. »Ohne den Filter des Wohlstands«, schreibt Boyer,
»wirkt ein Dichter heute genauso vergesslich wie alle anderen. Wenn
die Poesie ein Revenge Porn gegen das Selbst durch das Selbst ist,
dann ist es nun auch jede andere Form des zeitgendssischen Selbst-
ausdrucks.« Was bleibt, ist die endlose Wiederholung von Slogans,
Memes, Ikons, Berithmtheiten, die wie Marken wirken, wie die Namen
von Autor:innen, die als Teil eines Versicherungsanspruchs erscheinen,
reduziert auf Zitationen in Peer-Reviewed-Zeitschriften.

- 8 13.02.2026, 14:0021,

137


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

In der Plattformfalle

Welche Rolle spielt Design in einem Zeitalter von Chaos und Kom-
plexitit? Welchen Beitrag leistet es in Zeiten von Wirtschaftskrisen und
Abschwiingen? Ist es das perfekte Werkzeug, um den Zusammenbruch
zu beschleunigen? Das bringt mich zur Frage, ob Design als inhirent
spekulative Arbeit nur dann gedeihen kann, wenn die Dinge wachsen.
Konnen wir gegen diese Tendenz denken, kénnen wir Niedergang de-
signen? Wir sprechen hier nicht iiber clevere Wege, um Nullwachstum
zu fordern. Was bedeutet es, Entropie zu formen? Dies ist eine Viri-
lio-meets-Warhol-Frage. Asthetik des Zwischenfalls. Wie kénnen wir
Widerspriiche designen, die unlebbar werden und die Lige zum Vor-
schein bringen? Warum sanft und angenehm sein, wenn die Pilzwolke
der Krise vor unseren Augen ausbricht?

»Komplexifizierung, verstanden als Tauschgeschift zwischen Sta-
bilisierung und Diversifizierung, Zufall und Ordnung, Integration und
Variation, entspricht dem Verlust der letzten Uberreste der Teleologie. «
— Reza Negarestani

Das Verlangen nach Tiefe gegen die Freuden des Seichten.

Daten, das Rohmaterial, aus dem Informationen abgeleitet werden,
werden noch leichter als je zuvor gespeichert, kopiert, verschoben und
verindert. Der Datenquantensprung erreicht Ausmafie jenseits unse-
rer Vorstellungskraft. Inmitten von Sensoren des Internets der Din-
ge, KI-Empfehlungssystemen, unsichtbaren Algorithmen, Spreadshe-
ets und Blockchains ist Batesons »Unterschied, der einen Unterschied
machte, nicht mehr zu erkennen.

Wir stehen vor einem sinkenden Ertrag fiir Differenz. Mit immer
mehr Daten - ob gute oder schlechte — gewinnen wir keine neuen Er-
kenntnisse. Peak Data liegt vor uns. In Anlehnung an die Definition
von Peak Oil kdnnen wir sagen, dass Peak Data der Moment ist, in dem
die maximale Forderrate erreicht ist und die Plattformlogik implodiert.
Was geschieht dann? Ein steiler Riickgang setzt ein, bis die Systeme
und ihre Nutzer:innen aufierhalb der Gefahrenzone der Entropie sind.
Mehr Daten werden nicht zu mehr Informationen und besser infor-
mierten Bilrger:innen fithren, geschweige denn zu Kritik. Sobald wir
die Spitze der Datenmenge erreicht haben, kann die Annahme »bessere
Informationen = bessere Entscheidungen« nicht mehr aufrechterhalten

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

werden. Aussagekriftige Einheiten liefern uns keine signifikanten Un-
terschiede mehr, und wir blicken direkt in den Abgrund des Bitverfalls.
Nach dem Hoéchstwert wird der Datenverlust exponentiell zunehmen,
und die Datenbanken werden irreparabel geschidigt sein. Wir wussten
schon immer, dass Daten nie einen intrinsischen Wert hatten. Doch
was geschieht, wenn wir aus unseren Daten keinen Wettbewerbsvorteil
mehr ziehen kénnen und die Krise der »informierten Entscheidung«
eintritt? Wir sind uns zunehmend bewusst geworden, dass Daten mani-
puliert, durch unterbewusste Verhaltensinterventionen ausgelost und
durch Algorithmen gefiltert werden.

Ahnlich wie das imperialistische 19. Jahrhundert einen revolu-
tiondren Nationalismus hervorbrachte, ist das globalistische frithe
21. Jahrhundert von regressiver Digitalitit bestimmt. Als Folge der
derzeitigen Stagnation der Plattformen nehmen Gleichgiltigkeit,
Zynismus, Leugnen, Langeweile und Zweifel zu. Wir sind in einem
turbulenten Wirbelwind dialektischer Krifte gefangen und konnen
nicht mehr zwischen drastischen techno-deterministischen Kriften
(wie Automatisierung, KI und 5G) und dem Zusammenbruch des
menschlichen Bewusstseins unterscheiden. Dies fithrt zu Massende-
pressionen, Verweigerung und Aufstinden, die von Wut, Angst und
Ressentiments angetrieben werden. In guter kybernetischer Tradition
wird der technische Wendepunkt von Peak Data sowohl auf die aufier
Kontrolle geratene KI-Armee von (Ro-)Bots als auch auf die rebellische
Weisheit einer Dissidenten-Intelligenzia zuriickgefithrt, die sowohl
lokal als auch planetarisch ist. Dies ist nicht nur ein Problem der
»Uberlastung«, das mit einem periodischen Reset geldst werden kann.
In diesem Kontext ist Bartlebys Diktum »Ich wiirde lieber nicht« die
Zukunft. Gewinne Zeit und Raum zuriick, um Entscheidungen zu
treffen. Wir haben das Recht, zu unterlassen, und miissen uns nicht
sagen lassen, dass wir vergessen sollen.

»Wir sind so furchtbar krank. Unser Leiden ist entnervend, obwohl
wir rege sind. Es lisst uns vollig eingeengt zuriick, aber stindig fieber-
haft und fast immer unruhig. Wir tun alles und gehen nirgendwo hin,
tun nichts und gehen iiberall hin.« — RevoltingBodies

- 8 13.02.2026, 14:0021,

139


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

In der Plattformfalle

Wenden wir uns noch einmal David Riesmans The Lonely Crowd zu.
Die heutige Figur kann als ein Fusionsreaktor beschrieben werden, in
dem inner- und fremdgerichtete Vektoren aufeinanderprallen. Die dar-
aus resultierende Wirkung erzeugt eine endlose Kette von Mikrointer-
aktionen und riesige Datenmengen. Das ist unser Paradoxon: die in-
nere Ausrichtung eines Selbst, das sich stindig auf sich selbst bezieht,
fithrt nicht zu einsamer Introspektion, sondern zu einer immer gréf3e-
ren Abhingigkeit von Online-Anderen, »die dufdere Verhaltenskonfor-
mitit sicherstellen«. Das hochgradig verunsicherte Selbst, das stindig
nach Anerkennung verlangt, hat die Bithne betreten. Innen nach au-
8en, aufien nach innen. Was im siegreichen Amerika der spiten 1940er
Jahre als soziologischer Kontrast zu funktionieren schien, zeigt sich
Nutzer:innen Sozialer Medien als nostalgischer Vergleich historischer
Phinotypen. Im Zeitalter der beschleunigten Dialektik sind die Rol-
len der »individuellen« Ingenieur:innen und Unternehmer:innen und
der »kollektiven« Biirokraten und Arbeiter:innen emulgiert. Wenn wir
sie nur wieder trennen konnten, wie Teilchen in einer Zentrifuge. Der
fremdbestimmte Typus ist nicht nur durch Laschs narzisstische Per-
sonlichkeit abgelost worden. Womit wir uns nicht abfinden kdnnen,
ist die Massenkonformitit des einzigartigen Individuums. Die Sozia-
len Medien symbolisieren die »Lonely Crowd 2.0«, eine ausgesprochen
geschiftige Form der Einsamkeit. Es ist ein Neofeudalismus ohne die
aristokratische Klasse als Ideal. Ungebildete Milliardire zeichnen sich
nicht durch einen anspruchsvollen Lebensstil aus und weigern sich of-
fen, 6ffentliche Werte zu verkérpern, die mit Aufklirung, Hochkultur,
Ethik und Moral verbunden sind.

Rickblickend liest sich Bernard Stieglers The Age of Disruption, Tech-
nology and Madness in Computational Capitalism wie sein letzter Wille und
Testament. Das Buch, das er drei Jahre vor seinem viel zu frithen Ab-
schied von unserem Planeten geschrieben hat, ist zum Teil eine per-
sonliche Biographie und zum Teil eine Zusammenfassung seiner wich-
tigsten Konzepte, durchsetzt mit diisterer Voraussicht. Es ist von einer
tiefen Verzweiflung gekennzeichnet, die von seinem Geist der Nicht-
unterwerfung angetrieben wird. Wir sehen die Uberzeugung, dass Eu-
ropa die Technologie, die es hat entgleiten lassen, neu erfinden muss.

- 8 13.02.2026, 14:0021,


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minima Digitalia

Ergo: wir sollten die Welt nicht erobern, sondern retten. Der gegen-
wirtige Kult der Disruption kann nur in die Barbarei fithren. Bernard
Stiegler forderte mehrfach eine Kybernetik 2.0. Die gleiche Stimmung
griff auch Felix Stalder auf, der eine provokante Frage stellte: »Kon-
nen wir uns nach 70 Jahren Kybernetik Beziehungen, menschliche und
andere, vorstellen, die nicht auf >Kommunikation«< oder >Informations-
austausch« beruhen?«

- 8 13.02.2026, 14:0021,

141


https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 13.02,2026, 14:00:21.



https://doi.org/10.14361/9783839463338-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

