44

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

dem grobstofflichen Verwandlungskérper und dem rein geistigen Wahrheitskérper die
Vermittlung und Verbindung herzustellen. Wie nach der buddhistischen Trikaya-Lehre
die drei Korper Buddhas einander aufgrund der gemeinsamen Leerheit vollstindig
durchdringen, so durchdringen einander nach der christlichen Trinititslehre die drei
gottlichen Personen aufgrund ihrer Perichorese, ihrer gegenseitigen Selbstmitteilung,
ihrer gemeinsamen Gottheit vollkommen.

Sowohl beim buddhistischen Trikaya als auch bei der christlichen Trinitit handelt es
sich jeweils um drei Gestalten, von denen zumindest eine die hochste transzendente un-
bedingte Realitit reprisentiert, eine andere mit einer historischen menschlichen Gestalt
identifiziert wird und eine dritte zwischen der vollkommen transzendenten Gestalt und
der historischen Gestalt vermittelt. Alle drei Gestalten sind verschieden und doch eins
und durchdringen einander vollig.

3.5 Mystik

Im spirituellen Teil soll hier zunichst ein Klassiker der spanischen Mystik vorgestellt
werden: die Wohnungen der Inneren Burg von Teresa von Avila (1515-1582) (Kap. 3.5.1). An-
schlieRend wird mithilfe theologischer Uberlegungen von Karl Rahner iiber Mystik im
Allgemeinen nachgedacht (Kap. 3.5.2).

3.5.1 Die Innere Burg von Teresa von Avila

Die Wohnungen der Inneren Burg gelten als Teresas Hauptwerk und als Meisterwerk der
Weltliteratur.>®® Darin vergleicht die spanische Mystikerin die menschliche Seele mit ei-
ner Burg, in der sich sieben konzentrisch um die Mitte geordnete Wohnungen bezie-
hungsweise Wohnungsreihen befinden. So schreibt sie gleich am Beginn ihrer Schrift:

LAls ich heute unseren Herrn [d. h. Gott oder Christus] anflehte, er mége durch mich
reden [..], bot sich mir an, was ich jetzt sagen will, sozusagen als eine Art Ausgangs-
punkt, ndmlich unsere Seele als eine ginzlich aus einem einzigen Diamanten oder sehr
klaren Kristall bestehende Burg zu betrachten, in der es viele Gemacher gibt, so wie es
im Himmel viele Wohnungen gibt (Joh 14,2) %%

Nacheinander schildert Teresa, was sich in den einzelnen Wohnungen seelisch abspielt
oder abspielen kann (Kap. 3.5.1.1 bis 3.5.1.7), so dass sich ahnen lisst, wie sich der Weg
ins Innerste gestaltet.

363 Siehe dazu Herzgsell 255-289.
364 Teresa: Wohnungen der Inneren Burg [= M], 1M1,1.

- am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Literatur

Teresa von Avila: Wohnungen der Inneren Burg. Vollstandige Neuiibertragung. Gesam-
melte Werke, Band 4. Herausgegeben, ibersetzt und eingeleitet von Ulrich Dobhan
OCD/Elisabeth Peeters OCD, [spanisch: Moradas del Castillo Interior = M], 2005.

Johannes Herzgsell: Gott iiber uns— Cott unter uns—Gott in uns. Philosophische, theologische
und spirituelle Anndherungen an Gott, 2018.

3.5.1.1 Erste Wohnungen

Den sieben konzentrisch angelegten Wohnbereichen der inneren Burg entsprechend un-
tergliedert Teresa ihr Werk in sieben Teile (Erste Wohnungen, Zweite Wohnungen etc.), die
jeweils mehrere Kapitel umfassen. Im Teil iiber die Ersten Wohnungen stellt sie die Prot-
agonisten vor: Gott, den Schépfer und Herrn von allem, und die menschliche Seele. Gott
wohnt in der innersten Mitte der menschlichen Seele, er weilt in der innersten — der sieb-
ten und vornehmsten — Wohnung der Seelenburg. Das ist die Grundvoraussetzung und
Kernaussage bei Teresas Vergleich der menschlichen Seele mit einer inneren Burg. Gott
wohnt im Innersten der Seele eines jeden Menschen und ist und bleibt immer dort, unab-
hingig davon, wie sich ein Mensch verhilt. Dort gehen auch ,die héchst geheimen Dinge
zwischen Gott und der Seele* vor sich.>*

Fir Gott, der in der Seelenmitte gegenwirtig ist, gebraucht Teresa das Bild von ei-
nem Konig, der in einem prachtvollen Palast lebt, von einer Quelle, aus der lebendige
Wasser des Lebens hervor stromen, und von einer Sonne, die niemals ihren Glanz und
ihre Schonheit verliert. Dabei teilt sich die Sonne vom inneren Palast aus tiberall hin mit.
Allerdings dringt von ihrem Licht beinahe nichts in die ersten Wohnungen ein.

Die menschliche Seele versteht Teresa manchmal im Gegensatz zum Leib. Meist
meint sie damit aber den ganzen Menschen, die ganze menschliche Person, besonders
in ihrer spirituellen Dimension. Die Seele ist ,von Gott so verschieden [..] wie der
Schépfer vom Geschopf, da sie ja Geschopf ist“*®. Aber sie ist von Gott nach seinem
Bild und Gleichnis geschaffen.**’ Daher lobt und rithmt Teresa die ,gewaltige Schén-

3% Unser Verstand

heit“, die ,riesige Fassungskraft“ und die ,grofle Wiirde“ der Seele.
reicht freilich nicht aus, die Seele zu begreifen, genauso wenig wie er ausreicht, Gott zu
begreifen.

Fiir die Seele verwendet Teresa das Bild von einem ,,Diamanten oder sehr klaren Kris-
tall“, von einer orientalischen Perle, von einem ,Lebensbaum, der an den lebendigen
Wassern des Lebens — das ist Gott selbst — gepflanzt ist“, und von einer , Zwergpalme,
die viele Schalen hat, die all das Kostliche umgeben®.>® Das prominenteste Bild ist und

bleibt aber das einer strahlend schonen, begliickenden Burg.

365 1M1,3.
366 1M1,1.
367 Gen1,26.
368 1M1,1.
369 Ebd.

- am 14.02.2026, 06:38:31.

415


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

416

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Der rohen Einfassung oder der Ringmauer der Burg entsprechen die menschlichen
Leiber. Im Inneren der Burg, also der Seele selbst, gibt es nicht nur sieben Wohnungen,
sondern sieben Wohnungsreihen oder Wohnbereiche mit jeweils vielen Wohnungen —
Teresa spricht in Bezug auf die ersten Wohnungen sogar von einer Million Riumen -, die
alle in konzentrischen Kreisen um die Mitte herum angesiedelt sind. Auch die einzelnen
Wohnungen soll man sich nach Teresa grofd und gerdumig denken, ,denn die Dinge der
Seele muss man sich immer in Fiille und Weite und GroéfRe vorstellen“, weshalb man die
Seele auch nirgendwo einengen oder einzwingen sollte.’”®

Laut Teresa soll der Mensch in das Innere seiner Seelenburg eintreten. Zwar ist er in
gewissem Sinn immer schon in seiner Seele, da er ja sie selbst ist. Aber es gibt, wie Te-
resa sagt, ,zwischen Drinnensein und Drinnensein einen grofen Unterschied*”". Viele
Menschen halten sich ndmlich ,nur im Wehrgang der Burg“, das heif’t im dufieren Be-
reich auf und wissen nicht einmal, ,was es an diesem kostbaren Ort alles gibt, noch wer
drinnen ist, noch was es da fiir Gemicher gibt“.”* Es gilt bewusst in das Innere der See-
lenburg einzutreten und dieses Innere Schritt fir Schritt zu entdecken.

Das Eingangstor zum Inneren der Burg besteht fiir Teresa im inneren Beten. ,So viel
ich verstehen kann®, so fithrt sie aus, , ist das Eingangstor zu dieser Burg das innere Be-
ten und die Betrachtung, und damit meine ich das miindliche nicht weniger als das be-
trachtende; um nimlich Gebet zu sein, muss es immer mit Betrachtung einhergehen.*”
Inneres Beten bestimmt Teresa als das ,Verweilen bei einem Freund, mit dem wir oft al-
lein zusammenkommen, einfach um bei ihm zu sein, weil wir sicher wissen, dass er uns
liebt**7. Bei dieser Art des Betens geht es im weitesten Sinn um die innere Haltung, die
alles Gebet — ob miindlich oder nur im Herzen — begleiten sollte, nimlich die betende
Aufmerksambkeit auf das verborgen gegenwirtige Du Gottes und die personale freund-
schaftliche Hinwendung zu ihm.

Zum inneren Beten gehort fir Teresa konkret die Betrachtung beziehungsweise Medi-
tation. Gemeint ist damit die Beschiftigung mit Inhalten, etwa mit Glaubenswahrheiten
oder Schriftstellen. Durch nachdenkende und einfithlende Titigkeit soll die Beterin Gott
besser kennen und lieben lernen. Dabei iiberwiegt noch das eigene Tun, weshalb dieses
Beten nur die Vorstufe zur Kontemplation darstellt, bei der dann die Leistung des Men-
schen zuriickeritt und die Selbstmitteilung Gottes ins Zentrum riicke.

Um iiber das innere Beten in das Innere der eigenen Seele eintreten zu kénnen, sind
fiir Teresa insbesondere zwei Tugenden vonnéten, die fiir sie eng miteinander zusam-
menhingen: die Demut und die Selbsterkenntnis. Die Demut ist eine der wichtigsten
Grundhaltungen der teresianischen Spiritualitit. Laut Teresa gibt es fiir uns Menschen,
solange wir auf dieser Erde leben, ,nichts Wichtigeres als die Demut“*”. Sie ist das Fun-
dament des ganzen geistlichen Baus. Gott ist ein so grof3er Freund von ihr, weil er selbst

370 1M 2,8.
371 1M15.
372 1M15.
373 1M1,7.
374 Librodela Vida 8,5.
375 1M 2,9.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

die hochste Wahrheit ist, und Demut darin besteht, ,in der Wahrheit [zu] leben”. Es
ist ndmlich®, so Teresa, ,eine ganz grofle Wahrheit, dass wir von uns aus nichts Gutes
haben, sondern nur Elend und Nichtssein [...]. Je besser ein Mensch das erkennt, desto
wohlgefilliger ist er der héchsten Wahrheit [Gott], da er in ihr lebt.*”” Demut hat so-
mit fiir Teresa mit einer realistischen Selbsteinschitzung zu tun. Der vor Gott demiitige
Mensch weif, dass er von Gott geschaffen ist und nicht kraft eigener Leistung, sondern
aus Gottes Liebe lebt und als sein Geschopf zur Freundschaft mit ihm berufen ist. Als
Demiitiger begegnet er nicht nur Gott, sondern auch seinen Mitmenschen mit einer rea-
listischen Selbsteinschitzung, indem er sich weder iiberschitzt noch abwertet.

Neben der Demut ist daher auch die Selbsterkenntnis ein Schliisselbegriff der Spiri-
tualitit Teresas. Ohne das ehrliche Bemiihen, in der eigenen Wahrheit zu leben, gelangt
der Mensch nicht zu tiefer Gotteserkenntnis. Die Einsicht, nicht auf dem rechten Weg
zu sein, und der Wunsch, das zu berichtigen, fithren bereits zum Tor der Inneren Burg.
Will Gott einen Menschen mit tiefen inneren Erfahrungen beschenken, so gibt er ihm
laut Teresa ,zuvor eine tiefe Selbsterkenntnis, die diese Gnaden verursacht?®.

Umgekehrt ist die wahre Selbsterkenntnis die Frucht der Gotteserkenntnis. So
schreibt die spanische Mystikerin:

,Meines Erachtens kommen wir mit der Selbsterkenntnis an kein Ende, wenn wir uns
nicht auch bemiihen, Gott zu erkennen. Beim Anblick seiner Gréfle mag uns unse-
re Unzulanglichkeit aufgehen, und beim Anblick seiner Reinheit werden wir unseren
Schmutz sehen; bei der Betrachtung seiner Demut sehen wir, wie viel uns fehlt, um
demiitig zu sein37°

Je mehr der Mensch in der Erkenntnis Gottes wichst, desto mehr wichst er auch in der
Erkenntnis seiner selbst, und umgekehrt. Zu seiner wahren Selbsterkenntnis und zu sei-
ner wahren Demut gehort insbesondere auch, sich seiner Wiirde als Geschépf Gottes, das
zur Freundschaft mit Gott berufen ist, bewusst zu werden.

3.5.1.2 Zweite Wohnungen

Im Teil iiber die Zweiten Wohnungen betont Teresa, wie wichtig die Ausdauer fiir den Beter
ist, um in seine innersten Wohnungen zu gelangen, zumal die ,bosen Geister alles ver-
suchen werden, um ihn wieder aus der Inneren Burg hinauszutreiben. Dem Menschen,
der sich auf den Weg des inneren Betens gemacht hat, ruft Gott immer wieder einmal
zu, ,doch niher zu ihm zu kommen“*°. Er spricht zu ihm ,durch Worte, die man von
guten Leuten vernimmyt, oder in Predigten oder durch das, was man in guten Biichern
liest, [...] oder auch durch Krankheiten und Schwierigkeiten, ferner durch eine Wahrheit,
die er uns in den Augenblicken lehrt, in denen wir im inneren Beten verweilen®®. GroRR-
artig und hilfreich ist es fiir den Beter zu Beginn des Weges, mit Menschen umzugehen

376 6M10,7.
377 Ebd.

378 6M9,15.
379 1M2,9.
380 2M1,2.
381 2M1,3.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

47


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

418

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

und sich mit Personen zu besprechen, die schon Erfahrung mit dem inneren Beten ha-
ben und in weiter innen gelegene Seelenwohnungen eingetreten sind. Mit ihnen darf er
regen Austausch haben, damit sie ihn mitreif3en.

Teresa rit dem Beter und der Beterin auf dem Weg nach Innen keine Gewalt anzu-
wenden, sondern immer sanft vorzugehen, ruft doch auch Gott den Menschen immer
ganz sanft zu sich. Die Sanftheit spielt eine {iberragende Rolle in Teresas Pidagogik.*®*

Beim Beten und Betrachten soll die Beterin auf Christus schauen. Denn dieser selbst
hat gesagt: ,Niemand wird zu meinem Vater hinaufgehen, auRer durch mich (Joh 14,6),
und: ,Wer mich sieht, sicht meinen Vater (Joh 14,9)“.**> ,Wenn wir ihn aber*, so folgert Te-
resa, ,nie anschauen und nie bedenken, was wir ihm verdanken und welchen Tod er fiir
uns erlitten hat, dann weifS ich nicht, wie wir ihn kennen lernen oder in seinem Dienst
Werke vollbringen kénnten.*®* Deshalb sollen wir unsere Augen auf Christus, unser Gut,
und dabei insbesondere auf Christus, den Gekreuzigten, richten, um die wahre Demut
zu lernen. Er ist der ,Spiegel, den wir anschauen und in dem unser Bild eingemeif3elt
ist*®, In ihm erkennen wir die Wahrheit von uns selbst. Teresas Spiritualitit ist dem-
entsprechend stark christuszentriert.

3.5.1.3 Dritte Wohnungen

Den Seelen, die bereits in die Dritten Wohnungen eingetreten sind, hat nach Ansicht Tere-
sas Gott ,keine geringe, sondern eine sehr grofie Gnade erwiesen, da sie tiber die ersten
Schwierigkeiten hinausgekommen sind**®. Von ihnen gibt es, wie Teresa glaubt, durch
die Giite des Herrn viele in der Welt. Sie hegen den aufrichtigen Wunsch, Gott nicht
durch Siinden zu ,beleidigen“ und hiiten sich sogar vor lisslichen, das heifst geringfii-
gigen Siinden. Sie kennen Zeiten der Sammlung und tiben sich in Werken der Nichs-
tenliebe.

Auf dieser Stufe des geistlichen Lebens ist mit Phasen der Trockenheit beim inne-
ren Beten zu rechnen. Damit ist die Unfihigkeit gemeint, am Gebet oder an spirituellen
Ubungen Geschmack zu finden. Gott will mit diesen Trockenheiten den Menschen von
der Abhingigkeit von vordergriindigen Gliicksempfindungen befreien und sein ganzes
Streben auf das Wesentliche ausrichten, nimlich die Hinwendung zu ihm - Gott. Mit
den Worten Teresas heifdt das: Gott méchte oftmals, ,,dass seine Erwihlten ihr Elend zu
spiiren bekommen, und entzieht ihnen ein wenig seine Gunst“, damit sie schneller ihre
Fehler erkennen und an Demut, Frieden und Gleichmut gewinnen.*®’

Auf dem geistlichen Weg ist fiir Teresa das Loslassen beziehungsweise die Losgeldst-
heit 2uflerst wichtig. Solange wir uns selbst nicht loslassen, droht Gefahr, auf der Stelle
zu treten. Wer hingegen ,im Loslassen von allem verharrt“, wird erreichen, was er be-
absichtigt.*®® Das Loslassen ,steht fiir das innere Freiwerden von allem, was den Gott-

382 Vgl.2M 1,10 Anm. 32.
383 2M1,11.

384 Ebd.

385 7M2,8.

386 3M1,5.

387 3M2,2;vgl.1,9.

388 3M1,8.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

sucher, die Gottsucherin daran hindert, sich mit ganzem Herzen auf die Liebe einzulas-
sen®. ,Sich selbst“ zu lassen, ,das heifdt nach und nach die Selbstbezogenheit des alten
Menschen hinter sich zu lassen und selbstlos lieben zu lernen [...]. Auch wenn die aktive
Einiibung dieser Grundhaltung eine wichtige Voraussetzung fiir den Fortschritt auf dem
geistlichen Weg bzw. fiir die Kontemplation ist [...], ist die echte Loslésung eine Frucht
der tieferen Gotteinung.“**°

Mit dem Loslassen hingt daher fiir Teresa eng die ,Einiibung ins Ich-Sterben* zu-
sammen.*' Darunter ist in der Nachfolge Christi, des Gekreuzigten, die Uberwindung
des tief verwurzelten Egoismus des ,alten Menschen* zu verstehen®*?, indem man allem
,abstirbt“, was einen in unfruchtbarer Weise an sich selbst bindet, um so zum ,neuen®,

innerlich freien und selbstlos liebenden Menschen zu werden.**?

3.5.1.4 Vierte Wohnungen

Im Teil iber die Vierten Wohnungen unterscheidet Teresa zwischen Gliicksempfindungen
und Wonnen. Unter einer Gliicksempfindung versteht sie die Erfahrung einer inneren Be-
friedigung und emotionalen Ergriffenheit, die durch die Meditation, das heiflt die ak-
tive Beschiftigung mit geistlichen Themen, oder das innere Beten hervorgerufen wird.
Gliicksempfindungen ,beginnen®, wie sie schreibt, ,in unserer Natur selbst“ - sind also
ynatiirlichen Ursprungs“ — ,und enden in Gott***. Da sie nur eine natiirliche Folge der
Meditation sind, vermdgen sie das Herz nicht zu erweitern.

Unter Wonne versteht Teresa hingegen die Erfahrung, unversehens und ganz ohne ei-
genes Bemithen oder Zutun von der begliickenden Gegenwart Gottes innerlich berithrt
und ergriffen zu werden. Die Wonnen beginnen in Gott und werden der Gottsucherin
oder dem Gottsucher in der Kontemplation als reines Geschenk zuteil. Da sie tiberna-
tiirlichen, nimlich géttlichen Ursprungs sind, vermégen sie das Herz sehr zu erweitern.
Gott schenkt, wie Teresa mehrmals hervorhebt, Wonnen und andere mystische Gebets-
erfahrungen, wie er will und wem er will.

Teresa vergleicht die beiden verschiedenen Gebetserfahrungen bildlich mit zwei
Brunnen, deren Becken sich auf unterschiedliche Weise mit Wasser fiillen. Beim einen
kommt das Wasser, das hier fiir die Gliicksgefiihle steht, ,von weiter her durch viele
Réhren und Technik**”®. Es wird durch die eigene Anstrengung des Betrachtens und
Nachdenkens ins Becken der Seele geleitet, was nicht ohne Gerdusch abgeht. Das andere
Becken, dessen Wasser hier fiir die Wonnen steht, ist dagegen ,unmittelbar am Quellort
des Wassers erbaut und fiillt sich nach und nach ohne jedes Geriusch?®. Das Wasser
quillt hier ,,im grofdten Frieden und in aller Ruhe und Zirtlichkeit aus unserem eigenen
tiefsten Innern hervor® und ergiefit sich ,,nach und nach in alle Wohnungen und Seelen-

389 M Anhang | Loslassen, 384.

390 Ebd. (vgl. 7M 3,8).

391 6M 8,10; 7M 4,14.

392 Vgl. Eph 4,22; Kol 3,9.

393 M Anhang | Einiibung ins Ich-Sterben, 377.
394 4M1,4.

395 4M2,3.

396 Ebd.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

419


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

420

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

vermogen, bis es sogar den Leib erreicht“.**” Sobald dieses ,himmlische Wasser“, dessen
Quelle Gott selber ist, aus der Tiefe in uns, aus unserer Seelenmitte ,hervorzuquellen
beginnt, sieht es so aus, als dehne und weite sich nach und nach unser ganzes Innere‘*®.
Da das Wasser der Wonnen seinen Ursprung in Gott selbst hat, vermag es das Herz und
die Seele zu erweitern.

Fir Teresa gehort die Gebetserfahrung der Wonnen zum Gebet der Ruhe, wihrend
die Gebetserfahrung der Gliicksempfindungen dem Gebet der Sammlung zuzuordnen
ist. Das Gebet der Sammlung stellt eine Vorstufe zum Gebet der Ruhe dar. Es ,steht fir
die ersten, anfanghaften Erfahrungen einer nicht mehr nur aktiv angestrebten, sondern
unwillkiirlichen Sammlung in der Gegenwart Gottes“*?.

Das Gebet der Ruhe hingegen ,steht fiir die Anfinge kontemplativen [...], mystischen
oder tibernatiirlichen, also mehr von passivem Empfangen als von aktivem Tun geprag-
ten Betens. Die charakteristischen Empfindungen, die dem Beter hier ohne sein eigenes
Zutun zuteilwerden, sind innere Ruhe und eine unwillkiirliche Sammlung in der Gegen-
wart Gottes.“‘*° Die drei Vermdgen der Seele — das Erinnerungsvermogen, das Erkennt-
nisvermoégen und das Empfindungsvermégen beziehungsweise der Wille — sind hier be-
reits weitgehend zur Ruhe gekommen, und die Seele weilt schon tief in der Versenkung
in Gott.

Immer wieder bezeichnet Teresa sich selbst als erbirmlich und spricht von ihrer oder
unserer Erbdrmlichkeit.*** Damit meint sie die Unfertigkeit und Unzulinglichkeit, die
Begrenztheit und Unfihigkeit des Menschen in seiner gebrochenen Existenz. Dahinter
steht die Erfahrung, das Gute zwar zu erkennen und sogar zu wollen, es aber nicht auch
schon vollbringen zu kénnen“®*. Mit der Selbstcharakterisierung als ,erbirmlich“ ge-
steht sich Teresa die Unfihigkeit ein, ohne Gottes Hilfe etwas Gutes zustande zu bringen,
und driicke sie die tiefe Wahrheit aus, dass letztlich alles Gute von Gott kommt. Je besser
daher ein Mensch die GréfSe Gottes erkennt, fiir umso erbiarmlicher hilt er sich und fiir
umso mehr verwiesen auf Gott erlebt er sich. Paradoxerweise kann jedoch zugleich mit
dem Bewusstsein der eigenen Erbirmlichkeit vor Gott das Bewusstsein fiir die von Gott
geschenkte eigene Wiirde wachsen.

3.5.15 Fiinfte Wohnungen

In den Fiinften Wohnungen beginnt fiir Teresa das eigentliche mystische Leben: die tiefe
Einung mit Gott. Hier geschieht, christlich ausgedriickt, die Umwandlung des alten in
den neuen Menschen, hier tritt Gott vollends als der Haupthandelnde und als der Be-
schenkende in den Vordergrund. Zu dieser Phase gehort die Gebetserfahrung, mit Gott
eine bestimmte Zeit geeint zu sein. Teresa spricht deshalb vom Gebet der Gotteinung, bei
dem die Vermogen und Krifte in der Seele sowie die Sinne ,fiir die Dinge der Welt und

397 4M2,4.

398 4M2,6.

399 M Anhang | Gebet der Sammlung, 380.
400 M Anhang | Gebet der Ruhe, 379.

401 Z.B.1M1,3; 4M1,11-13.

402 M Anhang | Erbirmlich 378.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

uns selbst ganz eingeschlafen sind [...], um umso mehr in Gott zu leben****. Mit dem Bild
vom Einschlafen oder vom Schlaf will sie ausdriicken, dass die Seelenvermégen in ih-
rer Tatigkeit zwar nicht ganz aufier Kraft gesetzt sind, aber doch kaum noch selbst ak-
tiv, sondern allenfalls rezeptiv titig sind. Sie sind ganz in die intensive Begegnung mit
dem als gegenwirtig erfahrenen Gott einbezogen. Das Erinnerungsvermdégen und das
Erkenntnisvermégen beziehungsweise der Verstand sind vollkommen ruhig, und der
Wille ist Gott véllig hingegeben, sodass die Seele ,nichts anderes mehr weifd oder will,
als dass Gott mit ihr mache, was er nur méchte“*®*. Der Beter ist ,,also voriibergehend —
ohne sein eigenes Zutun, als reines Geschenk - in all seinen Seelenvermégen mit Gott
geeint“4®,

Beim Gebet der Gotteinung erfihrt die Beterin Gott als gegenwirtig. Gottes Gegen-
wart ist ein Schliisselbegrift der Gebetslehre Teresas. Wer wirklich beten will, muss sich
ihr zufolge bewusst in die Gegenwart Gottes versetzen und Gott als reales und ihm zuge-
wandtes Du ernst nehmen. Da Gott immer im Innern des Menschen gegenwirtig ist, ist
es besonders hilfreich und zielfithrend, in das eigene Innere einzukehren, um Gott dort
als gegenwirtig zu betrachten oder zu erleben.

Obwohl Gottimmer im Innern gegenwirtig ist, tritt er beim Gebet der Gotteinung in
die Seelenmitte ein, ist er dem innersten Wesen der Seele besonders nahe und angeeint.
Er,mochte, dass sich die Seele seiner in ihrer eigenen Mitte erfreut“und macht sich dann
,derart im Innern dieser Seele fest, dass sie keinesfalls daran zweifeln kann, dass sie in
Gott und Gott in ihr war, sobald sie wieder zu sich kommt“.*°® Nach einem solchen Gebet
bleibt in ihr eine unbezweifelbare Gewissheit beziiglich der Gegenwart Gottes zuriick,
,die ihr nur Gott [selbst] einprigen kann“’. Fiir Teresa ist demnach das Kriterium fiir
die Echtheit der Gotteinung gewissermafien eine fortdauernde Evidenz. Es ist wihrend
der Gebetserfahrung und danach selbstevident, dass es nur Gott selber sein kann, der
hier erfahren wird oder erfahren wurde. Neben dieser tiefen inneren Gewissheit oder
Evidenz kennt Teresa auch das Kriterium der positiven Wirkungen im Alltag und der
Ubereinstimmung mit der Heiligen Schrift sowie mit der Lehre der Kirche.

Die eigentliche Gebetserfahrung der Gotteinung dauert nach Teresa in den fiinften
Wohnungen nur ,kurze Zeit“, ,nie eine halbe Stunde lang“.*°® An ihr ist der Mensch nur
rezeptiv beteiligt. Er kann diese Erfahrung, auch wenn er sich noch so sehr bemitht und
anstrengt, nicht selber hervorrufen. Es ist Gott, der diese Erfahrung schenkt, wem und
wann er will. Dennoch kann sich der Mensch auf die Gebetserfahrung vorbereiten. Nach
Teresa konnen wir viel tun, ,indem wir uns bereit machen“°. So kénnen wir etwa Gott
bitten, in unsere Seele ,Krifte zum Graben“ hineinzugeben, bis wir den verborgenen
Schatz und die kostbare Perle in unserem Innern finden.*° Wer Gott gibt, was er hat,
und nichts fiir sich zuriickbehilt, wer sich wirklich Mithe gibt voranzukommen, dem

403 5M1,3.4.

404 5M 212,

405 M Anhang | Gebet der Gotteinung, 379.
406 5M1,12;1,9.

407 5M1,10.

408 5M1,3;2,7.

409 5M 2.

410 5M1,2.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

42


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

422

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

verspricht Teresa, dass er groRe Dinge erleben und Gott ihm grofle Gnaden gewihren
wird.

Wie nahezu alle Mystiker und Mystikerinnen hilt Teresa die mystische Erfahrung
der Gotteinung fiir im Grunde unbegreiflich und unaussprechlich. Dennoch versucht
sie die Erfahrung beziehungsweise die Erfahrungen mit der Hilfe Gottes oder des Hei-
ligen Geistes so gut wie moglich zu beschreiben. Wahrend der Gebetserfahrung ,sieht,
hért oder erkennt die Seele ,nichts“.*" Gott lisst sich nicht sinnlich wahrnehmen oder
empirisch erkennen. Dennoch spricht Teresa davon, Gott zu sehen oder anschauen*”, da
er sich ,bei dieser Art der Einung zu verspiiren gibt“*. In der Kontemplation, die fiir
Teresa zwar eigentlich schon beim Gebet der Ruhe in den vierten Wohnungen anhebrt,
aber im engeren Sinn erst mit dem Gebet der Gotteinung in den fiinften Wohnungen
gegeben ist, ,wird dem Beter ein intuitives Erahnen und Erspiiren der Gegenwart Got-
tes oder Christi zuteil, die zugleich Liebe zu diesem geheimnisvollen, aber sehr realen
Gegeniiber weckt“*. Durch die geschenkte Selbstmitteilung Gottes wird der Beter im-
mer mehr zum schweigenden Empfinger. Die Kontemplation, durch die das diskursive
Denken der Meditation immer mehr durch ein intuitives Schauen und Verspiiren der
Gegenwart Gottes oder Christi abgelost wird, ist, wie sich schon beim Gebet der Gottei-
nung gezeigt hat, ,nicht machbar, sondern reines Geschenk, auch wenn der Mensch sich
fiir sie bereit machen kann, indem er sich auf das innere Beten und die Nachfolge Christi
“#15_Fiir Teresa bleibt auch in der tiefsten Kontemplation die Du-Be-
ziehung zu Christus bestehen. Der beste Weg, um zur Kontemplation zu gelangen, ist

im Alltag einldsst

[fir sie] die Pflege einer freundschaftlichen Beziehung zur ,Menschheit Christi’, also zu
Jesus von Nazareth, wie ihn die Evangelien schildern.“*

Im Teil iiber die finften Wohnungen beginnt Teresa ihr groRartiges Gleichnis von der
Seidenraupe zu erzihlen, dessen beide wichtigsten Bestandteile die Seidenraupe und der
Schmetterling sind. Es setzt ein mit dem ,Samenkorn‘, das ,wie tot“ ist, sich aber zu

einer Raupe, ,gro und hisslich*, beziehungsweise zu einem Wurm entwickelt.*”

,Dieser Wurm beginnt zu leben, sobald erin der Warme des Heiligen Geistes die allge-
meine Gnadenbhilfe, die Gott uns allen schenkt, und dazu noch die Hilfsmittel zu nut-
zen beginnt, die er in seiner Kirche hinterlassen hat, etwa die regelmafiige Beichte,
bestandige gute Lektiire und Predigten [...]. Sobald nun diese Raupe ausgewachsen ist,
beginnt sie [...] die Seide hervorzubringen und das Haus zu bauen, in dem sie sterben
soll. [..] Sterben, ja sterben soll diese Raupe“4'®

411 5M19.

412 Vgl.5M 2,6; 4,4.5.

413 5M 2,6 (HdV.).

414 M Anhang | Kontemplation, 384.

415  Ebd.
416 Ebd.
417 5M2,2.

418 5M2,3.4.6.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
Ist sie gestorben, dann schliipft ,ein winziger, sehr anmutiger, weifer Schmetterling
aus*?, der umherfliegt und ,nie rastet, weil er nirgends seine wahre Ruhe findet“/*°. Am
Ende, in den siebten Wohnungen, wird auch der ,kleine Falter“ selbst ,vor itbergrofier
Freude, einen Rastplatz gefunden zu haben*, sterben.**

Was will Teresa mit diesem Gleichnis sagen? Sie selbst liefert grofiteils die Deutung.
,Das tote Samenkorn bezeichnet den Zustand der Siinde, doch die Gnade, d. h. das Werk
des Heiligen Geistes, belebt den Wurm (die Seele).“** Die Seele baut sich ihr Haus. , Die-
ses Haus aber ist Christus.“** Christus beziehungsweise Gott wohnt und lebt im Gliu-
bigen. Er wird dessen Wohnung. Die Erfahrung dieser Einwohnung vertieft sich nach
Teresa noch in den sechsten und siebten Wohnungen, sodass der Gliubige schliefilich
mit Paulus sagen kann: Christus lebt in mir und ich lebe in Christus. Wie im Gleichnis
am Ende der kleine, rastlos umherfliegende Falter selbst stirbt, stirbt die Seele, nachdem
sie fiir sich und andere rastlos Gutes getan hat, schliefilich in ihrem Haus, das Gott be-
ziehungsweise Christus ist, ihren mystischen Tod. Sie stirbt fiir die Welt, so wie die Welt
fiir sie stirbt, und es stirbt ihr Egoismus, ihr egoistisches Ich. Sie stirbt aus itbergrofier
Freude dariiber, den Ruheplatz gefunden zu haben, der darin besteht, in Christus zu le-
ben und ein Geist mit Gott geworden zu sein. In ihrer Lebensbeschreibung ruft Teresa
daher jubelnd aus: ,Der Herr sei gepriesen, dass er mich von mir selbst befreit hat!“/**

Die Gebetserfahrung der Gotteinung in den fiinften Wohnungen ist fiir Teresa vor
allem von zwei Empfindungen begleitet: von grofiem Gliick und tiefem Frieden. Mit den
fiinften Wohnungen verbinden sich fiir sie aber auch schmerzliche Empfindungen. Sie
sprichtvon vielen neuen Priifungen, vom Kreuz und von grofiem Weh. Die Seele empfin-
det hier einen Schmerz, der ,bis ins Innerste der Eingeweide geht“, und ,sich so anfiihlt,
als wiirde es die Seele zerreiflen und zermalmen*.**® Sie fithlt Schmerz besonders dar-
tiber, innerlich noch nicht ganz aus der Welt herausgekommen zu sein und Gottes Willen
noch nicht ganz ergeben zu sein. Es schmerzt sie sehr, dass — wie Teresa es ausdriickt —
Gott beleidigt wird und so viele Seelen verloren gehen. Es erwacht in ihr aber auch ei-
ne grof3e Liebe und eine starke Sehnsucht, die weit itber diese Schmerzen hinausgehen,
nimlich die Sehnsucht danach, alle Seelen mogen gerettet werden, das heifdt alle Men-
schen mogen das ewige Leben bei Gott erlangen.

Zu Beginn des 3. Kapitels der fiinften Wohnungen kiindigt Teresa an, ,eine weite-
re Art der Gotteinung“*®
Einswerden oder Einssein mit Gott, die Gotteinung ist das Ziel des geistlichen Lebens.

, die wahre und eigentliche Gotteinung darlegen zu wollen. Das

Wachsende Gotteinung bedeutet nun aber fiir Teresa insbesondere, dass der Mensch sich
immer mehr dem Willen Gottes hingibt. Bereits bei den zweiten Wohnungen hatte sie
den Menschen, der mit dem inneren Beten anfingt, aufgefordert, ,darauf hin zu arbei-
ten und sich zu entschliefien und sich mit allem ihm méglichen Eifer daraufeinzulassen,

419 5M2,2.

420 5Ma4,2.

421 7M 3,1,

422 5M2,2 Anm. 4.

423 5M2,4.

424 Librodela Vida V 23,1.
425 5M211.

426 5M 3 Uberschrift.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

423


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

424

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

seinen Willen auf den Willen Gottes einzustimmen“?*”. Darin bestehe die ,héchste Voll-
kommenbheit [...], die man auf dem geistlichen Weg erlangen kann“**®. Die wahre Gott-
einung kénnen wir mit der Hilfe des Herrn erlangen, ,wenn wir uns selbst bemiihen, sie
uns zu verschaffen, indem wir unsere Eigenwilligkeit aufgeben und sie an das binden,
was jeweils Gottes Wille ist“4*. Die , Einung mit Gottes Willen“ - ,die Hingabe unseres
Willens an den Willen Gottes* - ist fiir Teresa sowohl die wahre Gotteinung als auch die
eindeutigste und sicherste Gotteinung und die Gotteinung, nach der sie sich ein Leben
lang gesehnt hat und um die sie Gott immer wieder gebeten hat.*° Sie ist fiir sie wich-
tiger als die voriibergehende ekstatische Gotteinung im Gebet. ,Gliicklich die Seele, die
sie erlangt hat, denn schon in diesem Leben wird sie in Ruhe leben kénnen und ebenso
im anderen.“*!

Die wahre Vollkommenheit besteht fiir Teresa also in der Gottes- und Nichstenlie-
be. Das hatte sie bereits bei den ersten Wohnungen klar gemacht. Wir sind umso voll-
kommener, mit je grofRerer Vollkommenheit wir die beiden Gebote der Gottes- und der
Nichstenliebe halten. Gott verlangt von uns nach Teresa nur diese zwei Dinge:

,Liebe zu seiner Majestat und zum Nichsten; das ist es, woran wir arbeiten missen.
Wenn wir die in aller Vollkommenheit beobachten, tun wir seinen Willen, und so wer-
denwirmitihm vereintsein. Doch wie weit sind wir davon entfernt, diese beiden Dinge
s0 zu tun, wie wir es einem so grofen Gott schuldig sind “4*

Das sicherste Zeichen, ob wir das Doppelgebot der Liebe halten, ist ,die treue Einhal-
tung der Nichstenliebe, denn ob wir Gott lieben, kann man nie wissen (auch wenn es
deutliche Anzeichen gibt, um zu erkennen, ob wir ihn lieben), die Liebe zum Nichsten
erkennt man aber sehr wohl“#*3. Je mehr wir in der Liebe zum Nichsten vorankommen,
desto mehr schreiten wir auch in der Liebe zu Gott voran. Als Lohn fiir die Liebe, die
wir dem Nichsten entgegenbringen, lisst Gott ,auch die zu seiner Majestit tausendfach
wachsen“?*.

Umgekehrt werden wir laut Teresa nie so weit kommen, ,die Nichstenliebe in Voll-
kommenheit zu haben, wenn sie nicht nach und nach aus der Wurzel der Gottesliebe
erwichst, da unsere natiirliche Veranlagung bése ist“**. Das heifit: je mehr wir in der
Gottesliebe wachsen, desto vollkommener wird auch unsere Nichstenliebe. Gottes- und
Nichstenliebe bedingen sich gegenseitig.

427 2M1,8.
428 Ebd.

429 5M3.3.
430 5M3,3;3,5.
431 5M3,3.
432 5M3,7.
433 5M3,8.
434 Ebd.

435 5M3,9.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

3.5.1.6 Sechste Wohnungen

In den Sechsten Wohnungen nehmen die Prifungen und die Schmerzen fiir die Seele noch
zu. So ruft Teresa aus: ,,Ach mein Gott, was fiir innere und duflere Priifungen erleidet sie,
bis sie in die Siebte Wohnung eintritt!“*® Auch spricht Teresa von der ,grofen Qual*,
,die mit dem Eintritt in die Siebte Wohnung verbunden ist“.*” ,Es ist nicht zu sagen,
denn es sind Bedringnisse und geistliche Schmerzen, fiir die man keinen Namen fin-
det.“?*® Die Seele erlebt eine so spiirbare und unertrigliche innere Bedringnis, wie man
sie wohl nur in der Holle erleidet — ohne irgendeinen Trost. Sie fithlt sich manchmal ganz
wverzagt und ,veringstigt, ,verlassen und ,von Gott verworfen“.**® Sie macht ,Diirre-
zeiten“ durch und befindet sich ,mit ihrem Verstand in Dunkelheit und Trockenheit“.44°
Thre Sehnsucht nach Gott und ihr innerer Schmerz wichst, fast bis zur Unertriaglich-
keit. Aber Gott gibt ,nicht mehr auf als man ertragen kann“*'. Er lisst auf diese Weise
die Beterin ihre ,Armseligkeit* und ,Nichtigkeit“ erkennen.** Teresa empfiehlt in die-
sen Stiirmen und Zeiten der Glaubenskrise , sich dufieren Werken der Nachstenliebe zu
widmen und auf das Erbarmen Gottes zu hoffen***; denn es gibt in solchen Zeiten ,kei-
ne andere Abhilfe als auf das Erbarmen Gottes zu warten“**. All die inneren Leiden und
Qualen, Schmerzen und Bedringnisse deutet sie als Reinigung und Liuterung der See-
le, vergleichbar der Reinigung und Liuterung der Seele im jenseitigen Fegfeuer. Sie sind
notwendig, um in die siebten Wohnungen eintreten und mit Gott ganz geeint werden zu
konnen.

Im Teil tber die sechsten Wohnungen schildert Teresa sehr ausfihrlich paramysti-
sche Begleitphianomene wie Auditionen (d. h. innere Ansprachen), Visionen (d. h. innere
Schauen, wobei Teresa zwischen imaginativen Visionen, also mit den ,Augen der See-
le* wahrgenommenen bildhaften Vorstellungen, und geistigen oder intellektuellen Vi-
sionen, also intuitiven Einsichten ohne jede bildhafte Vorstellung, unterscheidet), Ek-
stasen (d. h. innere Erhebungen, Entriickungen, Verziickungen, Geistesfliige und Ahn-
liches) oder innere Jubelrufe. Bei diesen Phinomenen handelt es sich um Erlebnisse,
die auf dem mystischen Weg nach innen ganz plétzlich und ohne eigenes Zutun auf-
treten kénnen, aber keineswegs miissen. Sie sind ,charakteristisch fiir die Ubergangs-
phase, in der ein Mensch auf dem Weg der Gotteinung zwar schon [weit] fortgeschritten,
aber noch nicht zur tiefsten Einung gelangt ist“***. Bei der tiefsten Vereinigung in den
siebten Wohnungen héren im Normalfall die paramystischen Begleiterscheinungen auf.
Auch fiir Johannes vom Kreuz, den Gefidhrten Teresas, sind Ekstasen, Verziickungen und
dhnliches typische Begleiterscheinungen der Kontemplation bei Fortgeschrittenen, die

436 6M1,1.

437 6M1,15.

438 6M1,13.

439 6M6,5;1,12.9.

440 6M1,8;3,5.

441 6M1,6.

442 6M1,10.

443 6M1,13.

444 6M1,10.

445 M Anhang | Verziickung, 388.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

425


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

426

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

noch nicht ganz geliutert sind. Bei Menschen, die die vollkommene Gotteinung erlangt
haben, kommen diese Phinomene nicht mehr vor.

Das Wesentliche, das in den sechsten Wohnungen geschieht, driickt Teresa — einer
langen Tradition folgend — im Bild der geistlichen Verlobung aus. Der Briutigam, das heif3t
Christus beziehungsweise Gott, und die Braut, das heifdt die Seele, verloben sich auf geis-
tig-geistliche Weise. In den siebten Wohnungen folgt dann die geistliche Vermihlung.

Im Bereich der sechsten Wohnungen ist die Seele, wie Teresa schreibt, ,bereits fest
entschlossen, keinen anderen Brautigam [als Gott] zu nehmen®, und nimmt dafiir die
erwihnten Priifungen und Schwierigkeiten in Kauf.*® Zwar ist ihre Einung mit Gott
noch nicht so dauerhaft wie bei der geistlichen Vermihlung, sondern nur voriiberge-
hend. Aber Gott befihigt hier die Seele allmihlich, den Mut aufzubringen, sich mit ihm
,zuverbinden und ihn zum Briutigam zu nehmen“*’. Er gibt ihr, um im Bild zu bleiben,
JJuwelen®, das heifdt er schenkt ihr grofRe Gnaden und gibt sich in Freundschaft mit ihr
ab.*® So wird die Seele von der Liebe ihres Briutigams verwundet. ,Sie fithlt sich aufs
kostlichste verwundet®, erkennt bei dieser Liebesverwundung, ,dass es etwas Kostbares
ist, und méchte von jener Wunde nie mehr geheilt sein“.**” Gemaf} Teresa verbinden sich
in dieser Liebesbeziehung paradoxerweise Schmerz und Wonne, Verwundung und Ge-
nuss miteinander. Gemeint ist damit eine immer stirker werdende Sehnsucht der Seele,
Gott zu sehen, ihn zu genieflen, immer mit ihm zusammen zu sein und sich ganz sei-
nem Dienst hinzugeben. Und tatsichlich macht die Seele jetzt immer wieder die froh-
machende und beseligende Erfahrung, dass Gott, ihr Briutigam, ,da ist“und ,bei ihr*ist
und sie ihn und seine Gegenwart geniefRen kann.*° Als Wirkung dieser Erfahrung blei-
ben in ihr vor allem einerseits Schmerz tiber ihre Stinden und andererseits grof3e Ruhe
und innerer Friede zuriick.

3.5.1.7 Siebte Wohnungen

In den Siebten Wohnungen findet zwischen Gott und der Seele bildlich gesprochen die
geistliche Vermdhlung statt. Sie ist die tiefste Gotteinung, die in diesem Leben moglich ist.
Wahrend sich bei der geistlichen Verlobung Gott und die Seele noch oft trennen, kénnen
sie sich bei der Vermihlung nicht mehr trennen. Vielmehr bleiben sie nun fiir immer
zusammen.

Gewihrt Gott einer Seele die Gnade der geistlichen Vermihlung, ,versetzt er sie zu-
erst in seine Wohnung*, welche die siebte, die innerste Wohnung in der Seelenmitte
ist.*' Nach Teresas Beschreibung vollzieht sich die gottgewirkte mystische Vermahlung
dann durch eine intellektuelle Vision der allerheiligsten géttlichen Dreifaltigkeit. Die
Seele erfihrt in grofiter Klarheit jede der drei géttlichen Personen fiir sich — den Vater,
den Sohn, den Heiligen Geist — und sieht eindeutig, ,dass sie im Innern ihrer Seele wei-

446 6M1,1.

447 6M 4.

448 6M5,11.

449 6M2,2.

450 6M2,2.8;2,4.
451 7M1,5.

- am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

len; im aller-, allertiefsten Innern, in etwas Abgrundtiefem*#*. Von da an fiihlt die Seele
immer in sich diese angenehme wunderbare géttliche Gesellschaft.

Aufder von einer intellektuellen Vision der gottlichen Dreieinigkeit kann laut Teresa
die geistliche Vermihlung mit Gott auch von ,einer imaginativen Vision seiner allerhei-
ligsten Menschheit*, das heifdt von einer inneren bildhaften Schau des Menschen Jesus
von Nazaret begleitet sein.*? Freilich ist sich Teresa dessen bewusst, dass die Gotteinung
auf verschiedene Weisen — zum Beispiel auch ohne Visionen - eintreten kann.

Die Gotteinung der geistlichen Vermahlung findet jedenfalls ,in der innersten Mit-
te der Seele” statt, ,wo Gott selbst weilt“.*** Die Seele bewegt sich nicht mehr aus dieser
Mitte fort. Sie bleibt immerzu ,in jener Mitte bei ihrem Gott“**. Deshalb ist sie nahezu
immerfort so eng mit Gott verbunden, ,dass ihr von daher die Kraft zustromt*, und wird
sie ,dessen gewahr, dass sie ihn mit Bestindigkeit bei sich hat“.** Obwohl sich die Seele
fast immer der Gegenwart Gottes in ihrer innersten Mitte erfreut, wird sich jedoch, so
schrinkt Teresa ein, die geistliche Vermdhlung ,wohl nie in aller Vollkommenheit erfiil-
len [...], solange wir leben“*”.

Gott ist im Wesenskern einer jeden Seele stets gegenwirtig, doch bleibt das meist
verborgen. Durch die tiefe Gotteinung dringt diese Gegenwart ins Bewusstsein. ,In der
geistlichen Verlobung ist dies nur voriibergehend der Fall, in der geistlichen Vermihlung
dauerhaft.“*® Da fiir Teresa ,ein ganz deutlicher Unterschied“ zwischen dem Geist und
der Seele besteht, ,auch wenn sie noch so sehr ein Ganzes sein moégen*, kann sie die Gott-
einung in den siebten Wohnungen auch als Einung des menschlichen Geistes mit dem
Geist Gottes beschreiben.*® Der Geist der Seele wird eins mit Gott, der ebenfalls Geist
ist. So vereinen sich menschlicher Geist und géttlicher Geist. Der Mensch wird ein Geist
mit Gott.

Infolge der Einung mit Gott im Geist vertiefen und verstetigen sich die Ruhe und
der Friede der Seele in den siebten Wohnungen. Die Seele weilt ,fast stindig in innerer
Ruhe“*®°, Sie hat ihren ,wahren Frieden gefunden. Dies ist aber nach Teresa nicht so zu
verstehen, ,als stiinden die Seelenvermégen und Sinne und Leidenschaften bestindig in

diesem Frieden®'

. Eskann und wird in den anderen Wohnungen auf3erhalb der siebten
Wohnung immer wieder einmal zu ,Zeiten des Streits, der Priifungen und Mithen®, zu
groflem ,Wirrwarr und , Lirm*“ kommen.** Aber all das kann der Seele im Normalfall
ihren grofien Frieden in den siebten Wohnungen nicht nehmen, da die Leidenschaften

bereits itberwunden sind. Ahnliches gilt von der inneren Ruhe.

452 7M1,7.

453 7M2,1.

454 7M2,3.

455 7M2,4.

456 6M1,2;/7M3,7.
457 7M2,1.

458 7M 2,4 Anm.18.
459 7M1,11.

460 7M3,10.

461 7M2,10.

462 7M2,70.11.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

427


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

428

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Da man bei mystischen Erfahrungen die Echtheit vor allem an den Wirkungen er-
kennen kann, schildert Teresa einige Wirkungen, die sie als Kriterium fiir die Echtheit
der mystischen Vermahlung ansieht.

1. Die Selbstvergessenheit: Die mit Gott vermiahlte Seele ist, wie Teresa schreibt, ,,so wun-
dersam selbstvergessen, dass es [...] so aussieht, als gibe es sie nicht mehr, noch wolle sie

auch nur im Geringsten etwas sein“®>.

2. Die Sehnsucht zu leiden: Die Seelen verspiiren ,eine grofRe Sehnsucht [fiir Gott oder
Christus] zu leiden“, wichtiger ist aber ihre tibergrofRe Sehnsucht, ,es moge sich der

Wille Gottes in ihnen erfiillen®.*%

,Es erleben diese Seelen auch eine grofle innere
Freude, wenn sie verfolgt werden, [...] ohne jegliche Feindseligkeit gegeniiber denen, die

ihnen Béses tun oder tun wollen, im Gegenteil, sie gewinnen sie besonders lieb.“%

3. Die Sehnsucht zu dienen: Die Seelen haben eine grofie Sehnsucht, Gott ,,zu dienen®, und
eine grofRe Festigkeit, ,sich in nichts von seinem Dienst oder ihren guten Entschliissen

abbringen zu lassen®.*%®

4. Die Losgeldstheit: Die Seelen erfahren eine ,grofie Losgeldstheit von allem, und die
Sehnsucht, entweder immer allein oder aber mit etwas beschiftigt zu sein, das zum

Nutzen der Seelen ist“**”.

5.Trostund Ruhe: Fiir die Seelen gibt es kaum mehr Trockenheiten oder innere Priifungen,
fast keine Diirrezeit oder innere Unruhezustinde mehr [...], wie es sie in allen anderen
Wohnungen gab“4®®, Sie weilen fast stindig in innerer Ruhe.

6. Die Gottesgewissheit: Die Seelen verweilen bestindig ,in der Gewissheit, dass es Gott
ist, mit dem sie zusammen sind.*® Alle Gnaden, die Gott ,der Seele hier erweist, kom-
men ohne jede Mithilfe der Seele, abgesehen von der bereits geleisteten, sich ganz Gott
hinzugeben“’°. Hier hat die Seele auch keine Angst mehr vor dem Tod.

Wiederum warnt Teresa vor dem Missverstindnis, die von ihr genannten Wirkungen sei-
en ,bei diesen Seelen bestindig da“”. Sie sind im Normalfall da. ,Denn ab und zu iiber-
lasst unser Herr [Gott] sie ihrer Natur, und da sieht es nicht anders aus, als wiirden sich
alle giftigen Viecher aus dem Vorwerk und den Wohnungen dieser Burg zusammentun,

463 7M3,2.
464 7M3,4.
465 7M3,5.
466 7M3,6.
467 7M3,8.
468 7M3,10.
469 Ebd.
470 Ebd.
471 7M 4.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
um sich an ihnen fiir die Zeit zu richen, in der sie ihrer nicht habhaft werden kénnen.“4”
Aber solch eine Aufregung dauert ,nicht lange [...]: einen Tag hochstens oder kaum lin-

«473

ger“*”?. Essind Stiirme, die wie eine Woge rasch voriibergehen, doch dann kehrt wieder

Windstille ein, denn die Gegenwart des Herrn, in der sie bleiben, lisst sie alles bald ver-
gessen.“7*

,Auch komme es“, schreibt Teresa, ,nicht in den Sinn, dass diese Seelen nicht doch
noch viele Unvollkommenheiten begingen, ja sogar Siinden.“”> Damit wehrt sie sich ge-
gen ein falsches Heiligkeitsideal. Tiefe Gottverbundenheit schiitzt nicht vor Anfechtun-
gen, vor Fehlern oder sogar vor schuldhaftem Verhalten aus menschlicher Schwiche.
,Wir sind keine Engel*, sagt Teresa in ihrer Lebensbeschreibung, ,sondern haben einen
Leib. Uns zu Engeln aufschwingen zu wollen, wihrend wir noch hier auf Erden leben —
und dazu noch so sehr der Erde verhaftet, wie ich es war —, ist Unsinn“7¢!

Zu welchem Zweck, so lasst sich fragen, erweist Gott in dieser Welt so viele Gnaden?
Die Antwort Teresas ist klar: Nicht zu dem Zweck, die Seelen ,zu verwohnen; das wire
ein grofRer Irrtum“”’. Die Gnaden sind vielmehr dazu da, ,um unsere Schwachheit zu
stirken®, ,um ihn [Jesus Christus] im vielfiltigen Leiden nachzuahmen*, vor allem aber
um ,Krifte fiir seinen Dienst zu haben“ und Werke hervorzubringen.*”® ,Dazu ist das
innere Beten da, [...], dazu dient diese geistliche Verm&hlung, dass ihr immerfort Werke
entspriefen, Werke!“4”” Gemeint sind Werke der Nichstenliebe. Dabei kommt es nicht
auf die Zahl und die GroRe, das heifdt auf die Quantitit der Werke an; ,denn der Herr
schaut nicht so sehr auf die GrofRe der Werke, als vielmehr auf die Liebe, mit der sie getan
werden“®°.

Marta und Maria miissen laut Teresa zusammengehen. Das heif3t, mit der Kontem-
plation soll die Aktion einhergehen. Das beschauliche Leben soll in ein titiges Leben
miinden und sich mit ihm verbinden. ,Der Mensch, der ganz in seiner innersten Mit-
te angelangt ist, wird also wieder hinausgeschickt, um die empfangene Gottesliebe in
seinen Alltag einfliefien zu lassen, nicht zuletzt auch durch praktische Nichstenliebe,

die als Priifstein fiir die Echtheit der Gotteserfahrung gilt.“4*

3.5.2 Theologie der Mystik

Zum Schluss soll hier noch Karl Rahners Ansatz einer Theologie der Mystik vorgestellt
werden (Kap. 3.5.2.1) und das gesamte Kapitel zur Dreieinigkeit Gottes mit einigen sei-
ner Gedanken zu einer Mystik des Alltags beendet werden (Kap. 3.5.2.2).

472 7M 4.

473 7M4,2.

474 7M3,15.

475 7M4,3.

476 Librodela VidaV 22,10.
477 7M4,4.

478 Ebd.;/7M 4,12.

479 7M4,6.

480 7M4,15.

481 7M 4,6 Anmerkung13.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

429


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

430

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

3.5.2.1 Definition von Mystik

Fiir Karl Rahner (1904-1984) ist der Mensch das Wesen der Transzendenz, das heifdt ein
Wesen, das sich durch eine dynamische Offenheit fiir den unendlichen Gott auszeich-
net.*®> Bereits von Natur aus ist er auf Gott ausgerichtet, kommt er doch von ihm als
seinem Schopfer her. Daihn Gott aber nicht nur geschaffen, sondern sich ihm in seinem
Innersten bereits gnadenhaft als er selbst mitgeteilt und auf das ewige Leben ausgerich-
tet hat, geht er auch schon auf Gott als sein Ziel zu beziehungsweise kommt ihm dieser
immer schon entgegen. Deshalb ist ihm Gott, wenn man so will, nicht mehr nur als sein
Schopfer unendlich fern, sondern als Gott der tibernatiirlichen Gnade, der ihn zum Ziel
derjenseitigen beseligenden Gottesschau berufen hat, immer auch schon unendlich na-
he.

Vor dem Hintergrund dieser Theorie von der natiirlich-tibernatiirlichen Transzen-
denz des Menschen hat Rahner in den 1970er Jahren seine Mystiktheorie entfaltet.*?
Dabei geht er von dem klaren dogmatischen Grundsatz aus, dass es zwischen Glaube
und Gnadenerfahrung einerseits und Glorie und unmittelbarer Anschauung Gottes an-
dererseits in diesem Leben keinen Zwischenzustand gibt.** Eine Erfahrung, die die , ge-
wohnliche“ diesseitige Glaubens- und Gnadenerfahrung des Christen beziehungswei-
se des Menschen spezifisch und heilsbedeutsam, mithin wesentlich iibersteigen wiirde,
beliefe sich bereits auf eine voriibergehende Teilnahme an der unmittelbaren Anschau-
ung Gottes. Eine solche Anschauung Gottes ist aber denen vorbehalten, die durch den
Tod schlechthin in die wirkliche Endgiiltigkeit eingegangen sind und so die letzte Voll-
endung erlangt haben. Mystik ist daher theologisch-dogmatisch nur innerhalb des nor-
malen Rahmensvon Gnade und Glaube zu entwerfen. Jede andere Auffassung von Mystik
wiirde, so Rahner, ,die Mystik iiberschitzen oder das ,gewohnliche’ christliche Gnaden-
leben in seiner eigentlichen Tiefe und Radikalitit grundsitzlich unterschitzen®.

Von diesem dogmatischen Grundsatz aus versucht Rahner nun das Wesen der Mys-
tik zu bestimmen, indem er die mystische Erfahrung als besondere Glaubens- und Gna-
denerfahrung in seinen Grundansatz einordnet. Mystische Erfahrung ist fiir ihn nichts
anderes als eine besondere ,Spielart“ der allgemeinen tibernatiirlichen Transzendenzer-
fahrung des Menschen und damit eine , Spielart“ der jedem Menschen angebotenen Geis-
terfahrung, der jedem Menschen moglichen Gnadenerfahrung im Glauben. Sie muss jene
gnadenhafte Geisterfahrung sein, die mit Glaube, Hoffnung und Liebe in der Selbstmit-
teilung Gottes an den Menschen gegeben ist.

Da sich mystische Erfahrung nicht im iibernatiirlichen Bereich grundlegend von
der ,gewohnlichen“ Transzendenzerfahrung unterscheiden kann, weil sie sonst ja doch
eine Art wesentlich andere, hohere Gnadenerfahrung wire, muss sie sich im natiirlichen
Bereich abheben. Rahner denkt dabei insbesondere an ,naturale Versenkungserfah-
rungen, die sich von den psychologischen Gegebenheiten des Alltags, das heifdt von
alltaglichen Bewusstseinszustinden unterscheiden und eine Art Riickkehr zu sich selbst

482 Kap.1.3.3.3.

483 Vgl. Herzgsell 410—-417; dort finden sich auch genauere Literaturangaben.

484 Siehe dazu von Karl Rahner: Mystische Erfahrung und mystische Theologie, in SW 23, 261—268.

485 Mystik, V. Theologische Interpretation, in: Herders Theologisches Taschenlexikon [= HTTL]. Bd. 5,1972/73,
145.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

darstellen. Da fiir ihn alle seelischen und geistigen Vorginge im Menschen immer und
tiberall auch schon tibernatiirlich erhoben sind, bestimmt er mystische Erfahrungen als
an sich iibernatiirliche Geisterfahrungen, bei denen die natiirliche Dimension verstirkt
und intensiviert ist. Diese Intensivierung erklirt, weshalb der Mystiker seine Erfahrung
als psychisch auflergewdhnlich wahrnimmt und als besondere ,Gnade* hinsichtlich ihres
Geschenkcharakters und ihrer Zielausrichtung empfindet.

Die mystische Erfahrung kann ein Hinweis darauf'sein, dass ein Christ die ihm ange-
botene Gnade der Selbstmitteilung Gottes in existentiell intensivem Grad angenommen
hat. Thre besondere psychologische Eigenart kann dazu beitragen, dass die tibernatiirli-
chen Akte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe existentiell tiefer im Kern der Person
wurzeln und in héherem MaR das ganze Subjekt prigen und durchformen. Aber auch
unabhingig vom christlichen Glauben ist jedem Menschen eine Steigerung der existen-
tiellen Tiefe seiner Akte und damit mystische Erfahrung méglich.

Mit der groferen natiirlichen personalen Tiefe der mystischen Erfahrung geht fiir
Rahner sowohl eine stirkere Bewusstheit als auch eine groéfere ,Reinheit der (an sich na-
tiirlichen, wenn auch durch die Gnade erhobenen) Transzendenzerfahrung” einher.**¢ Je
deutlicher dem Menschen seine Bezogenheit auf Gott zu Bewusstsein kommt, umso rei-
ner, das heifdt unabhingiger von gegenstindlichen Inhalten wird seine Transzendenzer-
fahrung. Der Erfahrung ,reiner“Transzendenz kann man sich laut Rahner allerdings nur
annihern. Als ,reine, d. h. als gegenstindlich nicht vermittelte“ kann die Transzendenz
yhochstens (wenn iiberhaupt) in der Erfahrung der Mystik und vielleicht der letzten Ein-
samkeit und Todesbereitschaft in asymptotischer Anniherung gegeben sein“.**” Mystik
zielt somit auf deutlichere und reinere Transzendenzerfahrung.

Wie fiir Teresa von Avila ist und bleibt fir Rahner aus Sicht christlicher Theologie die
mystische Gotteserfahrung, wie ungegenstindlich und unvermittelt sie auch immer er-
lebtund ausgelegt wird, in jedem Fall durch Jesus Christus vermittelt. In der gegenstind-
lich kaum oder nicht vermittelten, wenngleich in letzter theologischer Instanz durch Je-
sus Christus vermittelten mystischen Erfahrung kann sich der Mensch iiber kiirzere oder
lingere Zeitraume hinweg seiner Ausrichtung auf den bereits gegenwirtigen Gott in ho-
hem Mafe bewusst werden. Sie ist das selbstverstindlich unter der Vorsehung Gottes
stehende ,,immer radikalere Zu-sich-selbst-Kommen der Transzendentalitit des Men-
schen als der absoluten Offenheit auf das Sein iiberhaupt, auf den personalen Gott, auf
das absolute Geheimnis* *8,

Mystik ist fiir Rahner, so lisst sich zusammenfassen, eine besonders intensive Erfah-
rung dessen, was jedem Menschen gegeben ist und was den Menschen als geistiges We-
sen auszeichnet, nimlich seine Transzendenz, das heif3t seine existentielle Ausrichtung
aufGott. Die Transzenzerfahrung ist bei Mystikern intensiver, weil sie unabhingiger von
gegenstindlichen Inhalten und konkreten Situationen ist, weil sie natural intensiviert
und psychologisch auflergewo6hnlich ist, weil sie tiefer im Personkern wurzelt, weil in
ihr sozusagen die Transzendenz zu sich selbst kommt und der Mensch zu sich selbst zu-
riickkehrt. Indem der Mensch seine Transzendenz erfihrt, erfahrt er aber Gott selbst.

486 HTTL5,146.
487 Rahner: Grundkurs des Glaubens, in SW 26, 39/45f.
488 Mystik— Weg des Glaubens zu Gott, in SW 29, 64.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

431


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

432

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Transzendenz- und Gotteserfahrung sind zwei Seiten ein und derselben Medaille. Je be-
wusster und intensiver der Mensch seine Transzendenz erfihrt, desto intimer erfihrt er
Gott.

3.5.2.2 Mystik des Alltags

Insofern mystische Erfahrungen intensivere Transzendenzerfahrungen beziehungs-
weise intensivere Gnaden und Geisterfahrungen im Glauben sind, sind sie fiir Rahner
durchaus keine Vorkommnisse, ,die schlechterdings jenseits der Erfahrung eines ge-
wohnlichen Christen liegen*®. Vielmehr bezeugen die Mystiker eine Erfahrung, ,die
jeder Christ, ja jeder Mensch machen und anrufen kann, die er aber leicht iibersieht
oder verdringt“¥°. Daher ist Mystik ,uns nicht so fern, wie wir zunichst zu vermuten
versucht sind““’. Die gnadenhafte Geisterfahrung, die Transzendenzerfahrung im
Heiligen Geist, kann ,,auch mitten im Alltag geschehen*??. Von daher prigt Rahner den
Begriff einer Mystik des Alltags. Unter ihr sind bestimmte konkrete Lebenserfahrungen
des Einzelnen, besondere Erfahrungen in der existentiellen Geschichte des Individu-
ums zu verstehen. Solche Erfahrungen suchte Rahner mehrfach zu schildern. In seinem
Aufsatz Uber die Erfahrung der Gnade etwa schreibt er:

,Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen wollten, obwohl
wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon einmal verziehen, obwohl wir kei-
nen Lohn dafiir erhielten [..]? [...] Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir
uns schon einmal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewis-
sens heraus [..]? [...] Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo keine
Welle einer gefiihlvollen Begeisterung einen mehr tragt [...]7 [...] Waren wir einmal gut
zu einem Menschen, von dem kein Echo der Dankbarkeit und des Verstindnisses zu-
riickkommt [..]?24%3

Rahner erldutert die mystischen Erfahrungen des Alltags an Beispielen, er beschreibt sie
aber auch abstrakt. Es handelt sich um bestimmte, besondere Erfahrungen.

,S0 gibt es auf jeden Fall konkrete Erfahrungen in unserer existentiellen Geschich-
te, in denen diese, an sich immer gegebene, transzendentale Geisterfahrung sich
deutlicher in unser Bewusstsein vordriangt, Erfahrungen, in denen (umgekehrt) die
einzelnen Cegenstinde der Erkenntnis und der Freiheit, mit denen wir es im Alltag zu
tun haben, durch ihre Eigenart deutlicher und eindringlicher uns auf die begleitende
transzendentale Ceisterfahrung aufmerksam machen, in denen sie deutlicher vonsich
aus schweigend in jenes unbegreifliche Geheimnis unserer Existenz, das uns immer
umgibt und auch unser Alltagsbewusstsein tragt, verweisen, als es sonst in unserem
gewbhnlichen und banalen Alltagsleben geschieht. Die Alltagswirklichkeit wird dann

489 Erfahrung des Heiligen Geistes, in SW 29, 42.
490 Ebd.

491 Ebd.

492 Ebd. 56.

493 SW 5/, 85.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

von sich aus Verweis auf diese transzendentale Geisterfahrung, die schweigend und
wie scheinbar gesichtslos immer da ist4%*

In mystischen Erfahrungen des Alltags, so ist Rahners abstrakte Beschreibung zu verste-
hen, wird die Bezogenheit auf Gott intensiver erfahren, weil die gegenstindliche Wirk-
lichkeit, mit der wir es normalerweise zu tun haben, von sich aus stirker und eindring-
licher als fiir gewdhnlich auf die Transzendenz verweist. Dabei unterscheidet Rahner
zwei Arten von Erfahrung. Bei der einen Art von Erfahrung besitzt die sinnlich erfahr-
bare, gegenstandliche Wirklichkeit, die von sich aus stirker auf das Transzendente ver-
weist, in sich eine vom Menschen positiv erlebte oder erfahrene Qualitit. Der Verweis
auf das Transzendente ist dann ,durch die Positivitit solcher kategorialer Wirklichkeit
gegeben [..], in der die GroRe und Herrlichkeit, Giite, Schonheit und Durchlichtetheit
unserer einzelnen Erfahrungswirklichkeit auf das ewige Licht und das ewige Leben ver-
heiflend hinweist“***. So etwa, ,wo die bruchstiickhafte Erfahrung von Liebe, Schénheit,
Freude als Verheifung von Liebe, Schénheit, Freude schlechthin erlebt und angenom-
men wird“¥. Diese Art von Erfahrung entspricht dem theologischen Weg der via emi-
nentiae (des Weges des Uberstiegs), bei dem die endliche positive Qualitit einer gegen-
stindlichen Wirklichkeit von sich aus auf die unendliche positive Qualitit der gottlichen
Wirklichkeit verweist, etwa wenn durch menschliche Liebe die géttliche Liebe sichtbar
wird, oder in weltlicher Schonheit die unendliche Schénheit oder Uber-Schénheit Gottes
aufleuchtet.

Bei der anderen Art von Erfahrung besitzt die gegenstindliche Wirklichkeit, die von
sich aus starker auf das Transzendente verweist, in sich eine vom Menschen negativ er-
lebte oder erfahrene Qualitit.

,Aber es ist auch ohne Weiteres verstindlich, dass ein solcher Hinweis dort am deut-
lichsten erfahren wird, wo die umgreifbaren Grenzen unserer Alltagswirklichkeiten
brechen und sich auflésen, wo Untergdnge solcher Wirklichkeiten erfahren werden,
wenn Lichter, die die kleine Insel unseres Alltags erhellen, ausgehen und die Frage un-
ausweichlich wird, ob die Nacht, die uns umgibt, die Leere der Absurditdt und des To-
desist, die uns verschlingt, oder die selige Weihnacht, die schon innerlich durchlichtet
den ewigen Tag verheifRt. 4%

Diese andere Art von Erfahrung liegt vor, wenn in einer Erfahrung von Einsamkeit,
Angst oder Verzweiflung eine tiefere Erfahrung von Geborgenheit und Hoffnung ge-
macht wird. Sie entspricht dem theologischen Weg der via negationis (des Weges der
Verneinung), bei dem durch Verneinung einer negativen Einzelerfahrung die Positivitit
der dahinterliegenden transzendenten Wirklichkeit aufscheint.

Im Unterschied zur eigentlichen Mystik fillt in der Mystik des Alltags das Gegen-
stindliche beziehungsweise die gegenstindliche Vermittlung in der Transzendenzer-
fahrung nicht teilweise oder ganz aus, sondern macht als solches deutlicher und dring-

494 Erfahrung des Heiligen Geistes, in SW 29, 47f.
495 Ebd. 48.
496 Ebd. 50.
497 Ebd. 48.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A

433


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

434

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

licher auf die Bezogenheit auf Gott aufmerksam. Wo der Mensch solche besonderen Er-
fahrungen in seinem Leben macht, da ist nach Rahner ,die Mystik des Alltags, das Gott-
finden in allen Dingen; da ist die niichterne Trunkenheit des Geistes“*®. In den Zusam-
menhang der Mystik des Alltags wire schlieflich auch Rahners berithmt gewordener
Satz einzuordnen: ,Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker‘ sein, einer, der etwas
erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein.“#*°

Die eigentlichen Mystiker bezeugen uns eine intensive Erfahrung des Geistes Got-
tes. Aber diese Erfahrung ist nicht exklusiv. Alle Christen, ja alle Menschen kénnen eine

intensivere Erfahrung des Heiligen Geistes im Glauben machen.

,Wir sagen, ja wir bekennen als Christen, auch gestiitzt auf das Zeugnis der Schrift, dass
wir eine solche Erfahrung des Geistes haben kénnen, ja sogar als Angebot an unse-
re Freiheit notwendig haben. Solche Erfahrung ist gegeben, auch wenn wir sie meist
im Betrieb unseres Alltags iibersehen, sie vielleicht verdringen und nicht wahrhaben
wollen.«5°°

Deshalb sollte jeder Mensch in seinem Leben und Alltag die Erfahrung des Geistes zu
machen suchen. Und wenn wir nun ,diese Erfahrung des Geistes machen, dann haben

wir [...] auch schon faktisch die Erfahrung des Ubernatiirlichen gemacht“>®'.

L[Wir wissen,] wenn wir in dieser Erfahrung des Geistes uns loslassen, wenn das Greif-
bare und Angebbare, das Genieflbare versinkt, wenn alles nach tédlichem Schweigen
tont, wenn alles den Geschmack des Todes und des Untergangs erhilt, oder wenn al-
les wie in einer unnennbaren, gleichsam weifden, farblosen und ungreifbaren Seligkeit
verschwindet, dann ist in uns faktisch nicht nur der Ceist, sondern der Heilige Geist
am Werk. Dann ist die Stunde seiner Gnade. Dann ist die scheinbar unheimliche Bo-
denlosigkeit unserer Existenz, die wir erfahren, die Bodenlosigkeit Gottes, der sich uns
mitteilt, das Anheben des Kommens seiner Unendlichkeit, die keine Strafden mehr hat,
die wie ein Nichts gekostet wird, weil sie die Unendlichkeit ist. Wenn wir losgelassen
haben und uns nicht mehr selbst gehdren, wenn wir uns selbst verleugnet haben und
nicht mehr tGber uns verfiigen, wenn alles und wir selbst wie in eine unendliche Ferne
von uns weggeriickt ist, dann fangen wir an, in der Welt Gottes selbst, des Gottes der
Gnade und des ewigen Lebens zu leben *°>

Daswird uns nach Rahner am Anfang noch ungewohnt vorkommen, und wir werden im-
mer wieder versucht sein, in das Vertraute und Nahe zuriickzufliehen. ,Aber wir sollten
uns doch allmihlich an den Geschmack des reinen Weines des Geistes, der vom Heili-
gen Geist erfillt ist, zu gewdhnen suchen. Wenigstens so weit, dass wir den Kelch nicht

zuriickstoflen, wenn seine Fithrung und Vorsehung ihn uns reicht.**

498 Ebd.51.

499 Frommigkeit friiher und heute, in SW 23, 39.
500 Erfahrung des Heiligen Geistes, in SW 29, 43f.
501 Ebd.s52.

502 Ebd.

503 Ebd. 52f.

- am 14.02.2026, 06:38:31. /el A


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2026, 06:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

