
414 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

dem grobstofflichen Verwandlungskörper und dem rein geistigen Wahrheitskörper die 
Vermittlung und Verbindung herzustellen. Wie nach der buddhistischen Trikaya-Lehre 
die drei Körper Buddhas einander aufgrund der gemeinsamen Leerheit vollständig 
durchdringen, so durchdringen einander nach der christlichen Trinitätslehre die drei 
göttlichen Personen aufgrund ihrer Perichorese, ihrer gegenseitigen Selbstmitteilung, 
ihrer gemeinsamen Gottheit vollkommen. 

Sowohl beim buddhistischen Trikaya als auch bei der christlichen Trinität handelt es 
sich jeweils um drei Gestalten, von denen zumindest eine die höchste transzendente un
bedingte Realität repräsentiert, eine andere mit einer historischen menschlichen Gestalt 
identifiziert wird und eine dritte zwischen der vollkommen transzendenten Gestalt und 
der historischen Gestalt vermittelt. Alle drei Gestalten sind verschieden und doch eins 
und durchdringen einander völlig. 

3.5 Mystik 

Im spirituellen Teil soll hier zunächst ein Klassiker der spanischen Mystik vorgestellt 
werden: die Wohnungen der Inneren Burg von Teresa von Avila (1515–1582) (Kap. 3.5.1). An
schließend wird mithilfe theologischer Überlegungen von Karl Rahner über Mystik im 
Allgemeinen nachgedacht (Kap. 3.5.2). 

3.5.1 Die Innere Burg von Teresa von Avila 

Die Wohnungen der Inneren Burg gelten als Teresas Hauptwerk und als Meisterwerk der 
Weltliteratur.363 Darin vergleicht die spanische Mystikerin die menschliche Seele mit ei
ner Burg, in der sich sieben konzentrisch um die Mitte geordnete Wohnungen bezie
hungsweise Wohnungsreihen befinden. So schreibt sie gleich am Beginn ihrer Schrift: 

„Als ich heute unseren Herrn [d. h. Gott oder Christus] anflehte, er möge durch mich 
reden […], bot sich mir an, was ich jetzt sagen will, sozusagen als eine Art Ausgangs
punkt, nämlich unsere Seele als eine gänzlich aus einem einzigen Diamanten oder sehr 
klaren Kristall bestehende Burg zu betrachten, in der es viele Gemächer gibt, so wie es 
im Himmel viele Wohnungen gibt (Joh 14,2).“364 

Nacheinander schildert Teresa, was sich in den einzelnen Wohnungen seelisch abspielt 
oder abspielen kann (Kap. 3.5.1.1 bis 3.5.1.7), so dass sich ahnen lässt, wie sich der Weg 
ins Innerste gestaltet. 

363 Siehe dazu Herzgsell 255–289. 
364 Teresa: Wohnungen der Inneren Burg [= M], 1M1,1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 415 

Literatur 

Teresa von Avila: Wohnungen der Inneren Burg. Vollständige Neuübertragung. Gesam

melte Werke, Band 4. Herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von Ulrich Dobhan 
OCD/Elisabeth Peeters OCD, [spanisch: Moradas del Castillo Interior = M], 2005. 

Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 
und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018. 

3.5.1.1 Erste Wohnungen 
Den sieben konzentrisch angelegten Wohnbereichen der inneren Burg entsprechend un
tergliedert Teresa ihr Werk in sieben Teile (Erste Wohnungen, Zweite Wohnungen etc.), die 
jeweils mehrere Kapitel umfassen. Im Teil über die Ersten Wohnungen stellt sie die Prot
agonisten vor: Gott, den Schöpfer und Herrn von allem, und die menschliche Seele. Gott 
wohnt in der innersten Mitte der menschlichen Seele, er weilt in der innersten – der sieb
ten und vornehmsten – Wohnung der Seelenburg. Das ist die Grundvoraussetzung und 
Kernaussage bei Teresas Vergleich der menschlichen Seele mit einer inneren Burg. Gott 
wohnt im Innersten der Seele eines jeden Menschen und ist und bleibt immer dort, unab
hängig davon, wie sich ein Mensch verhält. Dort gehen auch „die höchst geheimen Dinge 
zwischen Gott und der Seele“ vor sich.365 

Für Gott, der in der Seelenmitte gegenwärtig ist, gebraucht Teresa das Bild von ei
nem König, der in einem prachtvollen Palast lebt, von einer Quelle, aus der lebendige 
Wasser des Lebens hervor strömen, und von einer Sonne, die niemals ihren Glanz und 
ihre Schönheit verliert. Dabei teilt sich die Sonne vom inneren Palast aus überall hin mit. 
Allerdings dringt von ihrem Licht beinahe nichts in die ersten Wohnungen ein. 

Die menschliche Seele versteht Teresa manchmal im Gegensatz zum Leib. Meist 
meint sie damit aber den ganzen Menschen, die ganze menschliche Person, besonders 
in ihrer spirituellen Dimension. Die Seele ist „von Gott so verschieden […] wie der 
Schöpfer vom Geschöpf, da sie ja Geschöpf ist“366. Aber sie ist von Gott nach seinem 
Bild und Gleichnis geschaffen.367 Daher lobt und rühmt Teresa die „gewaltige Schön
heit“, die „riesige Fassungskraft“ und die „große Würde“ der Seele.368 Unser Verstand 
reicht freilich nicht aus, die Seele zu begreifen, genauso wenig wie er ausreicht, Gott zu 
begreifen. 

Für die Seele verwendet Teresa das Bild von einem „Diamanten oder sehr klaren Kris
tall“, von einer orientalischen Perle, von einem „Lebensbaum, der an den lebendigen 
Wassern des Lebens – das ist Gott selbst – gepflanzt ist“, und von einer „Zwergpalme, 
die viele Schalen hat, die all das Köstliche umgeben“.369 Das prominenteste Bild ist und 
bleibt aber das einer strahlend schönen, beglückenden Burg. 

365 1M 1,3. 
366 1M 1,1. 
367 Gen 1,26. 
368 1M 1,1. 
369 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


416 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Der rohen Einfassung oder der Ringmauer der Burg entsprechen die menschlichen 
Leiber. Im Inneren der Burg, also der Seele selbst, gibt es nicht nur sieben Wohnungen, 
sondern sieben Wohnungsreihen oder Wohnbereiche mit jeweils vielen Wohnungen – 
Teresa spricht in Bezug auf die ersten Wohnungen sogar von einer Million Räumen –, die 
alle in konzentrischen Kreisen um die Mitte herum angesiedelt sind. Auch die einzelnen 
Wohnungen soll man sich nach Teresa groß und geräumig denken, „denn die Dinge der 
Seele muss man sich immer in Fülle und Weite und Größe vorstellen“, weshalb man die 
Seele auch nirgendwo einengen oder einzwängen sollte.370 

Laut Teresa soll der Mensch in das Innere seiner Seelenburg eintreten. Zwar ist er in 
gewissem Sinn immer schon in seiner Seele, da er ja sie selbst ist. Aber es gibt, wie Te
resa sagt, „zwischen Drinnensein und Drinnensein einen großen Unterschied“371. Viele 
Menschen halten sich nämlich „nur im Wehrgang der Burg“, das heißt im äußeren Be
reich auf und wissen nicht einmal, „was es an diesem kostbaren Ort alles gibt, noch wer 
drinnen ist, noch was es da für Gemächer gibt“.372 Es gilt bewusst in das Innere der See
lenburg einzutreten und dieses Innere Schritt für Schritt zu entdecken. 

Das Eingangstor zum Inneren der Burg besteht für Teresa im inneren Beten. „So viel 
ich verstehen kann“, so führt sie aus, „ist das Eingangstor zu dieser Burg das innere Be
ten und die Betrachtung, und damit meine ich das mündliche nicht weniger als das be
trachtende; um nämlich Gebet zu sein, muss es immer mit Betrachtung einhergehen.“373 
Inneres Beten bestimmt Teresa als das „Verweilen bei einem Freund, mit dem wir oft al
lein zusammenkommen, einfach um bei ihm zu sein, weil wir sicher wissen, dass er uns 
liebt“374. Bei dieser Art des Betens geht es im weitesten Sinn um die innere Haltung, die 
alles Gebet – ob mündlich oder nur im Herzen – begleiten sollte, nämlich die betende 
Aufmerksamkeit auf das verborgen gegenwärtige Du Gottes und die personale freund
schaftliche Hinwendung zu ihm. 

Zum inneren Beten gehört für Teresa konkret die Betrachtung beziehungsweise Medi
tation. Gemeint ist damit die Beschäftigung mit Inhalten, etwa mit Glaubenswahrheiten 
oder Schriftstellen. Durch nachdenkende und einfühlende Tätigkeit soll die Beterin Gott 
besser kennen und lieben lernen. Dabei überwiegt noch das eigene Tun, weshalb dieses 
Beten nur die Vorstufe zur Kontemplation darstellt, bei der dann die Leistung des Men
schen zurücktritt und die Selbstmitteilung Gottes ins Zentrum rückt. 

Um über das innere Beten in das Innere der eigenen Seele eintreten zu können, sind 
für Teresa insbesondere zwei Tugenden vonnöten, die für sie eng miteinander zusam
menhängen: die Demut und die Selbsterkenntnis. Die Demut ist eine der wichtigsten 
Grundhaltungen der teresianischen Spiritualität. Laut Teresa gibt es für uns Menschen, 
solange wir auf dieser Erde leben, „nichts Wichtigeres als die Demut“375. Sie ist das Fun
dament des ganzen geistlichen Baus. Gott ist ein so großer Freund von ihr, weil er selbst 

370 1M 2,8. 
371 1M 1,5. 
372 1 M 1,5. 
373 1M 1,7. 
374 Libro de la Vida 8,5. 
375 1M 2,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 417 

die höchste Wahrheit ist, und Demut darin besteht, „in der Wahrheit [zu] leben“376. „Es 
ist nämlich“, so Teresa, „eine ganz große Wahrheit, dass wir von uns aus nichts Gutes 
haben, sondern nur Elend und Nichtssein [...]. Je besser ein Mensch das erkennt, desto 
wohlgefälliger ist er der höchsten Wahrheit [Gott], da er in ihr lebt.“377 Demut hat so
mit für Teresa mit einer realistischen Selbsteinschätzung zu tun. Der vor Gott demütige 
Mensch weiß, dass er von Gott geschaffen ist und nicht kraft eigener Leistung, sondern 
aus Gottes Liebe lebt und als sein Geschöpf zur Freundschaft mit ihm berufen ist. Als 
Demütiger begegnet er nicht nur Gott, sondern auch seinen Mitmenschen mit einer rea
listischen Selbsteinschätzung, indem er sich weder überschätzt noch abwertet. 

Neben der Demut ist daher auch die Selbsterkenntnis ein Schlüsselbegriff der Spiri
tualität Teresas. Ohne das ehrliche Bemühen, in der eigenen Wahrheit zu leben, gelangt 
der Mensch nicht zu tiefer Gotteserkenntnis. Die Einsicht, nicht auf dem rechten Weg 
zu sein, und der Wunsch, das zu berichtigen, führen bereits zum Tor der Inneren Burg. 
Will Gott einen Menschen mit tiefen inneren Erfahrungen beschenken, so gibt er ihm 
laut Teresa „zuvor eine tiefe Selbsterkenntnis, die diese Gnaden verursacht“378. 

Umgekehrt ist die wahre Selbsterkenntnis die Frucht der Gotteserkenntnis. So 
schreibt die spanische Mystikerin: 

„Meines Erachtens kommen wir mit der Selbsterkenntnis an kein Ende, wenn wir uns 
nicht auch bemühen, Gott zu erkennen. Beim Anblick seiner Größe mag uns unse
re Unzulänglichkeit aufgehen, und beim Anblick seiner Reinheit werden wir unseren 
Schmutz sehen; bei der Betrachtung seiner Demut sehen wir, wie viel uns fehlt, um 
demütig zu sein.“379 

Je mehr der Mensch in der Erkenntnis Gottes wächst, desto mehr wächst er auch in der 
Erkenntnis seiner selbst, und umgekehrt. Zu seiner wahren Selbsterkenntnis und zu sei
ner wahren Demut gehört insbesondere auch, sich seiner Würde als Geschöpf Gottes, das 
zur Freundschaft mit Gott berufen ist, bewusst zu werden. 

3.5.1.2 Zweite Wohnungen 
Im Teil über die Zweiten Wohnungen betont Teresa, wie wichtig die Ausdauer für den Beter 
ist, um in seine innersten Wohnungen zu gelangen, zumal die „bösen Geister“ alles ver
suchen werden, um ihn wieder aus der Inneren Burg hinauszutreiben. Dem Menschen, 
der sich auf den Weg des inneren Betens gemacht hat, ruft Gott immer wieder einmal 
zu, „doch näher zu ihm zu kommen“380. Er spricht zu ihm „durch Worte, die man von 
guten Leuten vernimmt, oder in Predigten oder durch das, was man in guten Büchern 
liest, […] oder auch durch Krankheiten und Schwierigkeiten, ferner durch eine Wahrheit, 
die er uns in den Augenblicken lehrt, in denen wir im inneren Beten verweilen“381. Groß
artig und hilfreich ist es für den Beter zu Beginn des Weges, mit Menschen umzugehen 

376 6M 10,7. 
377 Ebd. 
378 6M 9,15. 
379 1M 2,9. 
380 2M 1,2. 
381 2M 1,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


418 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und sich mit Personen zu besprechen, die schon Erfahrung mit dem inneren Beten ha
ben und in weiter innen gelegene Seelenwohnungen eingetreten sind. Mit ihnen darf er 
regen Austausch haben, damit sie ihn mitreißen. 

Teresa rät dem Beter und der Beterin auf dem Weg nach Innen keine Gewalt anzu
wenden, sondern immer sanft vorzugehen, ruft doch auch Gott den Menschen immer 
ganz sanft zu sich. Die Sanftheit spielt eine überragende Rolle in Teresas Pädagogik.382 

Beim Beten und Betrachten soll die Beterin auf Christus schauen. Denn dieser selbst 
hat gesagt: „Niemand wird zu meinem Vater hinaufgehen, außer durch mich (Joh 14,6)“, 
und: „Wer mich sieht, sieht meinen Vater (Joh 14,9)“.383 „Wenn wir ihn aber“, so folgert Te
resa, „nie anschauen und nie bedenken, was wir ihm verdanken und welchen Tod er für 
uns erlitten hat, dann weiß ich nicht, wie wir ihn kennen lernen oder in seinem Dienst 
Werke vollbringen könnten.“384 Deshalb sollen wir unsere Augen auf Christus, unser Gut, 
und dabei insbesondere auf Christus, den Gekreuzigten, richten, um die wahre Demut 
zu lernen. Er ist der „Spiegel, den wir anschauen und in dem unser Bild eingemeißelt 
ist“385. In ihm erkennen wir die Wahrheit von uns selbst. Teresas Spiritualität ist dem
entsprechend stark christuszentriert. 

3.5.1.3 Dritte Wohnungen 
Den Seelen, die bereits in die Dritten Wohnungen eingetreten sind, hat nach Ansicht Tere
sas Gott „keine geringe, sondern eine sehr große Gnade erwiesen, da sie über die ersten 
Schwierigkeiten hinausgekommen sind“386. Von ihnen gibt es, wie Teresa glaubt, durch 
die Güte des Herrn viele in der Welt. Sie hegen den aufrichtigen Wunsch, Gott nicht 
durch Sünden zu „beleidigen“ und hüten sich sogar vor lässlichen, das heißt geringfü
gigen Sünden. Sie kennen Zeiten der Sammlung und üben sich in Werken der Nächs
tenliebe. 

Auf dieser Stufe des geistlichen Lebens ist mit Phasen der Trockenheit beim inne
ren Beten zu rechnen. Damit ist die Unfähigkeit gemeint, am Gebet oder an spirituellen 
Übungen Geschmack zu finden. Gott will mit diesen Trockenheiten den Menschen von 
der Abhängigkeit von vordergründigen Glücksempfindungen befreien und sein ganzes 
Streben auf das Wesentliche ausrichten, nämlich die Hinwendung zu ihm – Gott. Mit 
den Worten Teresas heißt das: Gott möchte oftmals, „dass seine Erwählten ihr Elend zu 
spüren bekommen, und entzieht ihnen ein wenig seine Gunst“, damit sie schneller ihre 
Fehler erkennen und an Demut, Frieden und Gleichmut gewinnen.387 

Auf dem geistlichen Weg ist für Teresa das Loslassen beziehungsweise die Losgelöst
heit äußerst wichtig. Solange wir uns selbst nicht loslassen, droht Gefahr, auf der Stelle 
zu treten. Wer hingegen „im Loslassen von allem verharrt“, wird erreichen, was er be
absichtigt.388 Das Loslassen „steht für das innere Freiwerden von allem, was den Gott

382 Vgl. 2M 1,10 Anm. 32. 
383 2M 1,11. 
384 Ebd. 
385 7M 2,8. 
386 3M 1,5. 
387 3M 2,2; vgl. 1,9. 
388 3M 1,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 419 

sucher, die Gottsucherin daran hindert, sich mit ganzem Herzen auf die Liebe einzulas
sen“389. „Sich selbst“ zu lassen, „das heißt nach und nach die Selbstbezogenheit des alten 
Menschen hinter sich zu lassen und selbstlos lieben zu lernen […]. Auch wenn die aktive 
Einübung dieser Grundhaltung eine wichtige Voraussetzung für den Fortschritt auf dem 
geistlichen Weg bzw. für die Kontemplation ist […], ist die echte Loslösung eine Frucht 
der tieferen Gotteinung.“390 

Mit dem Loslassen hängt daher für Teresa eng die „Einübung ins Ich-Sterben“ zu
sammen.391 Darunter ist in der Nachfolge Christi, des Gekreuzigten, die Überwindung 
des tief verwurzelten Egoismus des „alten Menschen“ zu verstehen392, indem man allem 
„abstirbt“, was einen in unfruchtbarer Weise an sich selbst bindet, um so zum „neuen“, 
innerlich freien und selbstlos liebenden Menschen zu werden.393 

3.5.1.4 Vierte Wohnungen 
Im Teil über die Vierten Wohnungen unterscheidet Teresa zwischen Glücksempfindungen 
und Wonnen. Unter einer Glücksempfindung versteht sie die Erfahrung einer inneren Be
friedigung und emotionalen Ergriffenheit, die durch die Meditation, das heißt die ak
tive Beschäftigung mit geistlichen Themen, oder das innere Beten hervorgerufen wird. 
Glücksempfindungen „beginnen“, wie sie schreibt, „in unserer Natur selbst“ – sind also 
„natürlichen Ursprungs“ – „und enden in Gott“394. Da sie nur eine natürliche Folge der 
Meditation sind, vermögen sie das Herz nicht zu erweitern. 

Unter Wonne versteht Teresa hingegen die Erfahrung, unversehens und ganz ohne ei
genes Bemühen oder Zutun von der beglückenden Gegenwart Gottes innerlich berührt 
und ergriffen zu werden. Die Wonnen beginnen in Gott und werden der Gottsucherin 
oder dem Gottsucher in der Kontemplation als reines Geschenk zuteil. Da sie überna
türlichen, nämlich göttlichen Ursprungs sind, vermögen sie das Herz sehr zu erweitern. 
Gott schenkt, wie Teresa mehrmals hervorhebt, Wonnen und andere mystische Gebets
erfahrungen, wie er will und wem er will. 

Teresa vergleicht die beiden verschiedenen Gebetserfahrungen bildlich mit zwei 
Brunnen, deren Becken sich auf unterschiedliche Weise mit Wasser füllen. Beim einen 
kommt das Wasser, das hier für die Glücksgefühle steht, „von weiter her durch viele 
Röhren und Technik“395. Es wird durch die eigene Anstrengung des Betrachtens und 
Nachdenkens ins Becken der Seele geleitet, was nicht ohne Geräusch abgeht. Das andere 
Becken, dessen Wasser hier für die Wonnen steht, ist dagegen „unmittelbar am Quellort 
des Wassers erbaut und füllt sich nach und nach ohne jedes Geräusch“396. Das Wasser 
quillt hier „im größten Frieden und in aller Ruhe und Zärtlichkeit aus unserem eigenen 
tiefsten Innern hervor“ und ergießt sich „nach und nach in alle Wohnungen und Seelen

389 M Anhang I Loslassen, 384. 
390 Ebd. (vgl. 7M 3,8). 
391 6M 8,10; 7M 4,14. 
392 Vgl. Eph 4,22; Kol 3,9. 
393 M Anhang I Einübung ins Ich-Sterben, 377. 
394 4M 1,4. 
395 4M 2,3. 
396 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


420 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

vermögen, bis es sogar den Leib erreicht“.397 Sobald dieses „himmlische Wasser“, dessen 
Quelle Gott selber ist, aus der Tiefe in uns, aus unserer Seelenmitte „hervorzuquellen 
beginnt, sieht es so aus, als dehne und weite sich nach und nach unser ganzes Innere“398. 
Da das Wasser der Wonnen seinen Ursprung in Gott selbst hat, vermag es das Herz und 
die Seele zu erweitern. 

Für Teresa gehört die Gebetserfahrung der Wonnen zum Gebet der Ruhe, während 
die Gebetserfahrung der Glücksempfindungen dem Gebet der Sammlung zuzuordnen 
ist. Das Gebet der Sammlung stellt eine Vorstufe zum Gebet der Ruhe dar. Es „steht für 
die ersten, anfanghaften Erfahrungen einer nicht mehr nur aktiv angestrebten, sondern 
unwillkürlichen Sammlung in der Gegenwart Gottes“399. 

Das Gebet der Ruhe hingegen „steht für die Anfänge kontemplativen […], mystischen 
oder übernatürlichen, also mehr von passivem Empfangen als von aktivem Tun gepräg
ten Betens. Die charakteristischen Empfindungen, die dem Beter hier ohne sein eigenes 
Zutun zuteilwerden, sind innere Ruhe und eine unwillkürliche Sammlung in der Gegen
wart Gottes.“400 Die drei Vermögen der Seele – das Erinnerungsvermögen, das Erkennt
nisvermögen und das Empfindungsvermögen beziehungsweise der Wille – sind hier be
reits weitgehend zur Ruhe gekommen, und die Seele weilt schon tief in der Versenkung 
in Gott. 

Immer wieder bezeichnet Teresa sich selbst als erbärmlich und spricht von ihrer oder 
unserer Erbärmlichkeit.401 Damit meint sie die Unfertigkeit und Unzulänglichkeit, die 
Begrenztheit und Unfähigkeit des Menschen in seiner gebrochenen Existenz. Dahinter 
steht „die Erfahrung, das Gute zwar zu erkennen und sogar zu wollen, es aber nicht auch 
schon vollbringen zu können“402. Mit der Selbstcharakterisierung als „erbärmlich“ ge
steht sich Teresa die Unfähigkeit ein, ohne Gottes Hilfe etwas Gutes zustande zu bringen, 
und drückt sie die tiefe Wahrheit aus, dass letztlich alles Gute von Gott kommt. Je besser 
daher ein Mensch die Größe Gottes erkennt, für umso erbärmlicher hält er sich und für 
umso mehr verwiesen auf Gott erlebt er sich. Paradoxerweise kann jedoch zugleich mit 
dem Bewusstsein der eigenen Erbärmlichkeit vor Gott das Bewusstsein für die von Gott 
geschenkte eigene Würde wachsen. 

3.5.1.5 Fünfte Wohnungen 
In den Fünften Wohnungen beginnt für Teresa das eigentliche mystische Leben: die tiefe 
Einung mit Gott. Hier geschieht, christlich ausgedrückt, die Umwandlung des alten in 
den neuen Menschen, hier tritt Gott vollends als der Haupthandelnde und als der Be
schenkende in den Vordergrund. Zu dieser Phase gehört die Gebetserfahrung, mit Gott 
eine bestimmte Zeit geeint zu sein. Teresa spricht deshalb vom Gebet der Gotteinung, bei 
dem die Vermögen und Kräfte in der Seele sowie die Sinne „für die Dinge der Welt und 

397 4M 2,4. 
398 4M 2,6. 
399 M Anhang I Gebet der Sammlung, 380. 
400 M Anhang I Gebet der Ruhe, 379. 
401 Z. B. 1M 1,3; 4M 1,11–13. 
402 M Anhang I Erbärmlich 378. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 421 

uns selbst ganz eingeschlafen sind […], um umso mehr in Gott zu leben“403. Mit dem Bild 
vom Einschlafen oder vom Schlaf will sie ausdrücken, dass die Seelenvermögen in ih
rer Tätigkeit zwar nicht ganz außer Kraft gesetzt sind, aber doch kaum noch selbst ak
tiv, sondern allenfalls rezeptiv tätig sind. Sie sind ganz in die intensive Begegnung mit 
dem als gegenwärtig erfahrenen Gott einbezogen. Das Erinnerungsvermögen und das 
Erkenntnisvermögen beziehungsweise der Verstand sind vollkommen ruhig, und der 
Wille ist Gott völlig hingegeben, sodass die Seele „nichts anderes mehr weiß oder will, 
als dass Gott mit ihr mache, was er nur möchte“404. Der Beter ist „also vorübergehend – 
ohne sein eigenes Zutun, als reines Geschenk – in all seinen Seelenvermögen mit Gott 
geeint“405. 

Beim Gebet der Gotteinung erfährt die Beterin Gott als gegenwärtig. Gottes Gegen
wart ist ein Schlüsselbegriff der Gebetslehre Teresas. Wer wirklich beten will, muss sich 
ihr zufolge bewusst in die Gegenwart Gottes versetzen und Gott als reales und ihm zuge
wandtes Du ernst nehmen. Da Gott immer im Innern des Menschen gegenwärtig ist, ist 
es besonders hilfreich und zielführend, in das eigene Innere einzukehren, um Gott dort 
als gegenwärtig zu betrachten oder zu erleben. 

Obwohl Gott immer im Innern gegenwärtig ist, tritt er beim Gebet der Gotteinung in 
die Seelenmitte ein, ist er dem innersten Wesen der Seele besonders nahe und angeeint. 
Er „möchte, dass sich die Seele seiner in ihrer eigenen Mitte erfreut“ und macht sich dann 
„derart im Innern dieser Seele fest, dass sie keinesfalls daran zweifeln kann, dass sie in 
Gott und Gott in ihr war, sobald sie wieder zu sich kommt“.406 Nach einem solchen Gebet 
bleibt in ihr eine unbezweifelbare Gewissheit bezüglich der Gegenwart Gottes zurück, 
„die ihr nur Gott [selbst] einprägen kann“407. Für Teresa ist demnach das Kriterium für 
die Echtheit der Gotteinung gewissermaßen eine fortdauernde Evidenz. Es ist während 
der Gebetserfahrung und danach selbstevident, dass es nur Gott selber sein kann, der 
hier erfahren wird oder erfahren wurde. Neben dieser tiefen inneren Gewissheit oder 
Evidenz kennt Teresa auch das Kriterium der positiven Wirkungen im Alltag und der 
Übereinstimmung mit der Heiligen Schrift sowie mit der Lehre der Kirche. 

Die eigentliche Gebetserfahrung der Gotteinung dauert nach Teresa in den fünften 
Wohnungen nur „kurze Zeit“, „nie eine halbe Stunde lang“.408 An ihr ist der Mensch nur 
rezeptiv beteiligt. Er kann diese Erfahrung, auch wenn er sich noch so sehr bemüht und 
anstrengt, nicht selber hervorrufen. Es ist Gott, der diese Erfahrung schenkt, wem und 
wann er will. Dennoch kann sich der Mensch auf die Gebetserfahrung vorbereiten. Nach 
Teresa können wir viel tun, „indem wir uns bereit machen“409. So können wir etwa Gott 
bitten, in unsere Seele „Kräfte zum Graben“ hineinzugeben, bis wir den verborgenen 
Schatz und die kostbare Perle in unserem Innern finden.410 Wer Gott gibt, was er hat, 
und nichts für sich zurückbehält, wer sich wirklich Mühe gibt voranzukommen, dem 

403 5M 1,3.4. 
404 5M 2,12. 
405 M Anhang I Gebet der Gotteinung, 379. 
406 5M 1,12; 1,9. 
407 5M 1,10. 
408 5M 1,3; 2,7. 
409 5M 2,1. 
410 5M 1,2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


422 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

verspricht Teresa, dass er große Dinge erleben und Gott ihm große Gnaden gewähren 
wird. 

Wie nahezu alle Mystiker und Mystikerinnen hält Teresa die mystische Erfahrung 
der Gotteinung für im Grunde unbegreiflich und unaussprechlich. Dennoch versucht 
sie die Erfahrung beziehungsweise die Erfahrungen mit der Hilfe Gottes oder des Hei
ligen Geistes so gut wie möglich zu beschreiben. Während der Gebetserfahrung „sieht, 
hört oder erkennt“ die Seele „nichts“.411 Gott lässt sich nicht sinnlich wahrnehmen oder 
empirisch erkennen. Dennoch spricht Teresa davon, Gott zu sehen oder anschauen412, da 
er sich „bei dieser Art der Einung zu verspüren gibt“413. In der Kontemplation, die für 
Teresa zwar eigentlich schon beim Gebet der Ruhe in den vierten Wohnungen anhebt, 
aber im engeren Sinn erst mit dem Gebet der Gotteinung in den fünften Wohnungen 
gegeben ist, „wird dem Beter ein intuitives Erahnen und Erspüren der Gegenwart Got
tes oder Christi zuteil, die zugleich Liebe zu diesem geheimnisvollen, aber sehr realen 
Gegenüber weckt“414. Durch die geschenkte Selbstmitteilung Gottes wird der Beter im
mer mehr zum schweigenden Empfänger. Die Kontemplation, durch die das diskursive 
Denken der Meditation immer mehr durch ein intuitives Schauen und Verspüren der 
Gegenwart Gottes oder Christi abgelöst wird, ist, wie sich schon beim Gebet der Gottei
nung gezeigt hat, „nicht machbar, sondern reines Geschenk, auch wenn der Mensch sich 
für sie bereit machen kann, indem er sich auf das innere Beten und die Nachfolge Christi 
im Alltag einlässt“415. „Für Teresa bleibt auch in der tiefsten Kontemplation die Du-Be
ziehung zu Christus bestehen. Der beste Weg, um zur Kontemplation zu gelangen, ist 
[für sie] die Pflege einer freundschaftlichen Beziehung zur ,Menschheit Christi‘, also zu 
Jesus von Nazareth, wie ihn die Evangelien schildern.“416 

Im Teil über die fünften Wohnungen beginnt Teresa ihr großartiges Gleichnis von der 
Seidenraupe zu erzählen, dessen beide wichtigsten Bestandteile die Seidenraupe und der 
Schmetterling sind. Es setzt ein mit dem „Samenkorn“, das „wie tot“ ist, sich aber zu 
einer Raupe, „groß und hässlich“, beziehungsweise zu einem Wurm entwickelt.417 

„Dieser Wurm beginnt zu leben, sobald er in der Wärme des Heiligen Geistes die allge
meine Gnadenhilfe, die Gott uns allen schenkt, und dazu noch die Hilfsmittel zu nut
zen beginnt, die er in seiner Kirche hinterlassen hat, etwa die regelmäßige Beichte, 
beständige gute Lektüre und Predigten […]. Sobald nun diese Raupe ausgewachsen ist, 
beginnt sie […] die Seide hervorzubringen und das Haus zu bauen, in dem sie sterben 
soll. […] Sterben, ja sterben soll diese Raupe.“418 

411 5M 1,9. 
412 Vgl. 5M 2,6; 4,4.5. 
413 5M 2,6 (H.d.V.). 
414 M Anhang I Kontemplation, 384. 
415 Ebd. 
416 Ebd. 
417 5M 2,2. 
418 5M 2,3.4.6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 423 

Ist sie gestorben, dann schlüpft „ein winziger, sehr anmutiger, weißer Schmetterling“ 
aus419, der umherfliegt und „nie rastet, weil er nirgends seine wahre Ruhe findet“420. Am 
Ende, in den siebten Wohnungen, wird auch der „kleine Falter“ selbst „vor übergroßer 
Freude, einen Rastplatz gefunden zu haben“, sterben.421 

Was will Teresa mit diesem Gleichnis sagen? Sie selbst liefert großteils die Deutung. 
„Das tote Samenkorn bezeichnet den Zustand der Sünde, doch die Gnade, d. h. das Werk 
des Heiligen Geistes, belebt den Wurm (die Seele).“422 Die Seele baut sich ihr Haus. „Die
ses Haus aber ist Christus.“423 Christus beziehungsweise Gott wohnt und lebt im Gläu
bigen. Er wird dessen Wohnung. Die Erfahrung dieser Einwohnung vertieft sich nach 
Teresa noch in den sechsten und siebten Wohnungen, sodass der Gläubige schließlich 
mit Paulus sagen kann: Christus lebt in mir und ich lebe in Christus. Wie im Gleichnis 
am Ende der kleine, rastlos umherfliegende Falter selbst stirbt, stirbt die Seele, nachdem 
sie für sich und andere rastlos Gutes getan hat, schließlich in ihrem Haus, das Gott be
ziehungsweise Christus ist, ihren mystischen Tod. Sie stirbt für die Welt, so wie die Welt 
für sie stirbt, und es stirbt ihr Egoismus, ihr egoistisches Ich. Sie stirbt aus übergroßer 
Freude darüber, den Ruheplatz gefunden zu haben, der darin besteht, in Christus zu le
ben und ein Geist mit Gott geworden zu sein. In ihrer Lebensbeschreibung ruft Teresa 
daher jubelnd aus: „Der Herr sei gepriesen, dass er mich von mir selbst befreit hat!“424 

Die Gebetserfahrung der Gotteinung in den fünften Wohnungen ist für Teresa vor 
allem von zwei Empfindungen begleitet: von großem Glück und tiefem Frieden. Mit den 
fünften Wohnungen verbinden sich für sie aber auch schmerzliche Empfindungen. Sie 
spricht von vielen neuen Prüfungen, vom Kreuz und von großem Weh. Die Seele empfin
det hier einen Schmerz, der „bis ins Innerste der Eingeweide geht“, und „sich so anfühlt, 
als würde es die Seele zerreißen und zermalmen“.425 Sie fühlt Schmerz besonders dar
über, innerlich noch nicht ganz aus der Welt herausgekommen zu sein und Gottes Willen 
noch nicht ganz ergeben zu sein. Es schmerzt sie sehr, dass – wie Teresa es ausdrückt – 
Gott beleidigt wird und so viele Seelen verloren gehen. Es erwacht in ihr aber auch ei
ne große Liebe und eine starke Sehnsucht, die weit über diese Schmerzen hinausgehen, 
nämlich die Sehnsucht danach, alle Seelen mögen gerettet werden, das heißt alle Men
schen mögen das ewige Leben bei Gott erlangen. 

Zu Beginn des 3. Kapitels der fünften Wohnungen kündigt Teresa an, „eine weite
re Art der Gotteinung“426, die wahre und eigentliche Gotteinung darlegen zu wollen. Das 
Einswerden oder Einssein mit Gott, die Gotteinung ist das Ziel des geistlichen Lebens. 
Wachsende Gotteinung bedeutet nun aber für Teresa insbesondere, dass der Mensch sich 
immer mehr dem Willen Gottes hingibt. Bereits bei den zweiten Wohnungen hatte sie 
den Menschen, der mit dem inneren Beten anfängt, aufgefordert, „darauf hin zu arbei
ten und sich zu entschließen und sich mit allem ihm möglichen Eifer darauf einzulassen, 

419 5M 2,2. 
420 5M 4,2. 
421 7M 3,1. 
422 5M 2,2 Anm. 4. 
423 5M 2,4. 
424 Libro de la Vida V 23,1. 
425 5M 2,11. 
426 5M 3 Überschrift. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


424 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

seinen Willen auf den Willen Gottes einzustimmen“427. Darin bestehe die „höchste Voll
kommenheit […], die man auf dem geistlichen Weg erlangen kann“428. Die wahre Gott
einung können wir mit der Hilfe des Herrn erlangen, „wenn wir uns selbst bemühen, sie 
uns zu verschaffen, indem wir unsere Eigenwilligkeit aufgeben und sie an das binden, 
was jeweils Gottes Wille ist“429. Die „Einung mit Gottes Willen“ – „die Hingabe unseres 
Willens an den Willen Gottes“ – ist für Teresa sowohl die wahre Gotteinung als auch die 
eindeutigste und sicherste Gotteinung und die Gotteinung, nach der sie sich ein Leben 
lang gesehnt hat und um die sie Gott immer wieder gebeten hat.430 Sie ist für sie wich
tiger als die vorübergehende ekstatische Gotteinung im Gebet. „Glücklich die Seele, die 
sie erlangt hat, denn schon in diesem Leben wird sie in Ruhe leben können und ebenso 
im anderen.“431 

Die wahre Vollkommenheit besteht für Teresa also in der Gottes- und Nächstenlie
be. Das hatte sie bereits bei den ersten Wohnungen klar gemacht. Wir sind umso voll
kommener, mit je größerer Vollkommenheit wir die beiden Gebote der Gottes- und der 
Nächstenliebe halten. Gott verlangt von uns nach Teresa nur diese zwei Dinge: 

„Liebe zu seiner Majestät und zum Nächsten; das ist es, woran wir arbeiten müssen. 
Wenn wir die in aller Vollkommenheit beobachten, tun wir seinen Willen, und so wer
den wir mit ihm vereint sein. Doch wie weit sind wir davon entfernt, diese beiden Dinge 
so zu tun, wie wir es einem so großen Gott schuldig sind.“432 

Das sicherste Zeichen, ob wir das Doppelgebot der Liebe halten, ist „die treue Einhal
tung der Nächstenliebe, denn ob wir Gott lieben, kann man nie wissen (auch wenn es 
deutliche Anzeichen gibt, um zu erkennen, ob wir ihn lieben), die Liebe zum Nächsten 
erkennt man aber sehr wohl“433. Je mehr wir in der Liebe zum Nächsten vorankommen, 
desto mehr schreiten wir auch in der Liebe zu Gott voran. Als Lohn für die Liebe, die 
wir dem Nächsten entgegenbringen, lässt Gott „auch die zu seiner Majestät tausendfach 
wachsen“434. 

Umgekehrt werden wir laut Teresa nie so weit kommen, „die Nächstenliebe in Voll
kommenheit zu haben, wenn sie nicht nach und nach aus der Wurzel der Gottesliebe 
erwächst, da unsere natürliche Veranlagung böse ist“435. Das heißt: je mehr wir in der 
Gottesliebe wachsen, desto vollkommener wird auch unsere Nächstenliebe. Gottes- und 
Nächstenliebe bedingen sich gegenseitig. 

427 2M 1,8. 
428 Ebd. 
429 5M 3,3. 
430 5M 3,3; 3,5. 
431 5M 3,3. 
432 5M 3,7. 
433 5M 3,8. 
434 Ebd. 
435 5M 3,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 425 

3.5.1.6 Sechste Wohnungen 
In den Sechsten Wohnungen nehmen die Prüfungen und die Schmerzen für die Seele noch 
zu. So ruft Teresa aus: „Ach mein Gott, was für innere und äußere Prüfungen erleidet sie, 
bis sie in die Siebte Wohnung eintritt!“436 Auch spricht Teresa von der „großen Qual“, 
„die mit dem Eintritt in die Siebte Wohnung verbunden ist“.437 „Es ist nicht zu sagen, 
denn es sind Bedrängnisse und geistliche Schmerzen, für die man keinen Namen fin
det.“438 Die Seele erlebt eine so spürbare und unerträgliche innere Bedrängnis, wie man 
sie wohl nur in der Hölle erleidet – ohne irgendeinen Trost. Sie fühlt sich manchmal ganz 
„verzagt“ und „verängstigt“, „verlassen“ und „von Gott verworfen“.439 Sie macht „Dürre
zeiten“ durch und befindet sich „mit ihrem Verstand in Dunkelheit und Trockenheit“.440 
Ihre Sehnsucht nach Gott und ihr innerer Schmerz wächst, fast bis zur Unerträglich
keit. Aber Gott gibt „nicht mehr auf als man ertragen kann“441. Er lässt auf diese Weise 
die Beterin ihre „Armseligkeit“ und „Nichtigkeit“ erkennen.442 Teresa empfiehlt in die
sen Stürmen und Zeiten der Glaubenskrise „sich äußeren Werken der Nächstenliebe zu 
widmen und auf das Erbarmen Gottes zu hoffen“443; denn es gibt in solchen Zeiten „kei
ne andere Abhilfe als auf das Erbarmen Gottes zu warten“444. All die inneren Leiden und 
Qualen, Schmerzen und Bedrängnisse deutet sie als Reinigung und Läuterung der See
le, vergleichbar der Reinigung und Läuterung der Seele im jenseitigen Fegfeuer. Sie sind 
notwendig, um in die siebten Wohnungen eintreten und mit Gott ganz geeint werden zu 
können. 

Im Teil über die sechsten Wohnungen schildert Teresa sehr ausführlich paramysti
sche Begleitphänomene wie Auditionen (d. h. innere Ansprachen), Visionen (d. h. innere 
Schauen, wobei Teresa zwischen imaginativen Visionen, also mit den „Augen der See
le“ wahrgenommenen bildhaften Vorstellungen, und geistigen oder intellektuellen Vi
sionen, also intuitiven Einsichten ohne jede bildhafte Vorstellung, unterscheidet), Ek
stasen (d. h. innere Erhebungen, Entrückungen, Verzückungen, Geistesflüge und Ähn
liches) oder innere Jubelrufe. Bei diesen Phänomenen handelt es sich um Erlebnisse, 
die auf dem mystischen Weg nach innen ganz plötzlich und ohne eigenes Zutun auf
treten können, aber keineswegs müssen. Sie sind „charakteristisch für die Übergangs
phase, in der ein Mensch auf dem Weg der Gotteinung zwar schon [weit] fortgeschritten, 
aber noch nicht zur tiefsten Einung gelangt ist“445. Bei der tiefsten Vereinigung in den 
siebten Wohnungen hören im Normalfall die paramystischen Begleiterscheinungen auf. 
Auch für Johannes vom Kreuz, den Gefährten Teresas, sind Ekstasen, Verzückungen und 
ähnliches typische Begleiterscheinungen der Kontemplation bei Fortgeschrittenen, die 

436 6M 1,1. 
437 6M 1,15. 
438 6M 1,13. 
439 6M 6,5; 1,12.9. 
440 6M 1,8; 3,5. 
441 6M 1,6. 
442 6M 1,10. 
443 6M 1,13. 
444 6M 1,10. 
445 M Anhang I Verzückung, 388. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


426 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

noch nicht ganz geläutert sind. Bei Menschen, die die vollkommene Gotteinung erlangt 
haben, kommen diese Phänomene nicht mehr vor. 

Das Wesentliche, das in den sechsten Wohnungen geschieht, drückt Teresa – einer 
langen Tradition folgend – im Bild der geistlichen Verlobung aus. Der Bräutigam, das heißt 
Christus beziehungsweise Gott, und die Braut, das heißt die Seele, verloben sich auf geis
tig-geistliche Weise. In den siebten Wohnungen folgt dann die geistliche Vermählung. 

Im Bereich der sechsten Wohnungen ist die Seele, wie Teresa schreibt, „bereits fest 
entschlossen, keinen anderen Bräutigam [als Gott] zu nehmen“, und nimmt dafür die 
erwähnten Prüfungen und Schwierigkeiten in Kauf.446 Zwar ist ihre Einung mit Gott 
noch nicht so dauerhaft wie bei der geistlichen Vermählung, sondern nur vorüberge
hend. Aber Gott befähigt hier die Seele allmählich, den Mut aufzubringen, sich mit ihm 
„zu verbinden und ihn zum Bräutigam zu nehmen“447. Er gibt ihr, um im Bild zu bleiben, 
„Juwelen“, das heißt er schenkt ihr große Gnaden und gibt sich in Freundschaft mit ihr 
ab.448 So wird die Seele von der Liebe ihres Bräutigams verwundet. „Sie fühlt sich aufs 
köstlichste verwundet“, erkennt bei dieser Liebesverwundung, „dass es etwas Kostbares 
ist, und möchte von jener Wunde nie mehr geheilt sein“.449 Gemäß Teresa verbinden sich 
in dieser Liebesbeziehung paradoxerweise Schmerz und Wonne, Verwundung und Ge
nuss miteinander. Gemeint ist damit eine immer stärker werdende Sehnsucht der Seele, 
Gott zu sehen, ihn zu genießen, immer mit ihm zusammen zu sein und sich ganz sei
nem Dienst hinzugeben. Und tatsächlich macht die Seele jetzt immer wieder die froh
machende und beseligende Erfahrung, dass Gott, ihr Bräutigam, „da ist“ und „bei ihr“ ist 
und sie ihn und seine Gegenwart genießen kann.450 Als Wirkung dieser Erfahrung blei
ben in ihr vor allem einerseits Schmerz über ihre Sünden und andererseits große Ruhe 
und innerer Friede zurück. 

3.5.1.7 Siebte Wohnungen 
In den Siebten Wohnungen findet zwischen Gott und der Seele bildlich gesprochen die 
geistliche Vermählung statt. Sie ist die tiefste Gotteinung, die in diesem Leben möglich ist. 
Während sich bei der geistlichen Verlobung Gott und die Seele noch oft trennen, können 
sie sich bei der Vermählung nicht mehr trennen. Vielmehr bleiben sie nun für immer 
zusammen. 

Gewährt Gott einer Seele die Gnade der geistlichen Vermählung, „versetzt er sie zu
erst in seine Wohnung“, welche die siebte, die innerste Wohnung in der Seelenmitte 
ist.451 Nach Teresas Beschreibung vollzieht sich die gottgewirkte mystische Vermählung 
dann durch eine intellektuelle Vision der allerheiligsten göttlichen Dreifaltigkeit. Die 
Seele erfährt in größter Klarheit jede der drei göttlichen Personen für sich – den Vater, 
den Sohn, den Heiligen Geist – und sieht eindeutig, „dass sie im Innern ihrer Seele wei

446 6M 1,1. 
447 6M 4,1. 
448 6M 5,11. 
449 6M 2,2. 
450 6M 2,2.8; 2,4. 
451 7M 1,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 427 

len; im aller-, allertiefsten Innern, in etwas Abgrundtiefem“452. Von da an fühlt die Seele 
immer in sich diese angenehme wunderbare göttliche Gesellschaft. 

Außer von einer intellektuellen Vision der göttlichen Dreieinigkeit kann laut Teresa 
die geistliche Vermählung mit Gott auch von „einer imaginativen Vision seiner allerhei
ligsten Menschheit“, das heißt von einer inneren bildhaften Schau des Menschen Jesus 
von Nazaret begleitet sein.453 Freilich ist sich Teresa dessen bewusst, dass die Gotteinung 
auf verschiedene Weisen – zum Beispiel auch ohne Visionen – eintreten kann. 

Die Gotteinung der geistlichen Vermählung findet jedenfalls „in der innersten Mit
te der Seele“ statt, „wo Gott selbst weilt“.454 Die Seele bewegt sich nicht mehr aus dieser 
Mitte fort. Sie bleibt immerzu „in jener Mitte bei ihrem Gott“455. Deshalb ist sie nahezu 
immerfort so eng mit Gott verbunden, „dass ihr von daher die Kraft zuströmt“, und wird 
sie „dessen gewahr, dass sie ihn mit Beständigkeit bei sich hat“.456 Obwohl sich die Seele 
fast immer der Gegenwart Gottes in ihrer innersten Mitte erfreut, wird sich jedoch, so 
schränkt Teresa ein, die geistliche Vermählung „wohl nie in aller Vollkommenheit erfül
len […], solange wir leben“457. 

Gott ist im Wesenskern einer jeden Seele stets gegenwärtig, doch bleibt das meist 
verborgen. Durch die tiefe Gotteinung dringt diese Gegenwart ins Bewusstsein. „In der 
geistlichen Verlobung ist dies nur vorübergehend der Fall, in der geistlichen Vermählung 
dauerhaft.“458 Da für Teresa „ein ganz deutlicher Unterschied“ zwischen dem Geist und 
der Seele besteht, „auch wenn sie noch so sehr ein Ganzes sein mögen“, kann sie die Gott
einung in den siebten Wohnungen auch als Einung des menschlichen Geistes mit dem 
Geist Gottes beschreiben.459 Der Geist der Seele wird eins mit Gott, der ebenfalls Geist 
ist. So vereinen sich menschlicher Geist und göttlicher Geist. Der Mensch wird ein Geist 
mit Gott. 

Infolge der Einung mit Gott im Geist vertiefen und verstetigen sich die Ruhe und 
der Friede der Seele in den siebten Wohnungen. Die Seele weilt „fast ständig in innerer 
Ruhe“460. Sie hat ihren „wahren“ Frieden gefunden. Dies ist aber nach Teresa nicht so zu 
verstehen, „als stünden die Seelenvermögen und Sinne und Leidenschaften beständig in 
diesem Frieden“461. Es kann und wird in den anderen Wohnungen außerhalb der siebten 
Wohnung immer wieder einmal zu „Zeiten des Streits, der Prüfungen und Mühen“, zu 
großem „Wirrwarr“ und „Lärm“ kommen.462 Aber all das kann der Seele im Normalfall 
ihren großen Frieden in den siebten Wohnungen nicht nehmen, da die Leidenschaften 
bereits überwunden sind. Ähnliches gilt von der inneren Ruhe. 

452 7M 1,7. 
453 7M 2,1. 
454 7M 2,3. 
455 7M 2,4. 
456 6M 1,2; / 7M 3,7. 
457 7M 2,1. 
458 7M 2,4 Anm. 18. 
459 7M 1,11. 
460 7M 3,10. 
461 7M 2,10. 
462 7M 2,10.11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


428 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Da man bei mystischen Erfahrungen die Echtheit vor allem an den Wirkungen er
kennen kann, schildert Teresa einige Wirkungen, die sie als Kriterium für die Echtheit 
der mystischen Vermählung ansieht. 

1. Die Selbstvergessenheit: Die mit Gott vermählte Seele ist, wie Teresa schreibt, „so wun
dersam selbstvergessen, dass es […] so aussieht, als gäbe es sie nicht mehr, noch wolle sie 
auch nur im Geringsten etwas sein“463. 

2. Die Sehnsucht zu leiden: Die Seelen verspüren „eine große Sehnsucht [für Gott oder 
Christus] zu leiden“, wichtiger ist aber ihre übergroße Sehnsucht, „es möge sich der 
Wille Gottes in ihnen erfüllen“.464 „Es erleben diese Seelen auch eine große innere 
Freude, wenn sie verfolgt werden, […] ohne jegliche Feindseligkeit gegenüber denen, die 
ihnen Böses tun oder tun wollen, im Gegenteil, sie gewinnen sie besonders lieb.“465 

3. Die Sehnsucht zu dienen: Die Seelen haben eine große Sehnsucht, Gott „zu dienen“, und 
eine große Festigkeit, „sich in nichts von seinem Dienst oder ihren guten Entschlüssen 
abbringen zu lassen“.466 

4. Die Losgelöstheit: Die Seelen erfahren eine „große Losgelöstheit von allem, und die 
Sehnsucht, entweder immer allein oder aber mit etwas beschäftigt zu sein, das zum 
Nutzen der Seelen ist“467. 

5. Trost und Ruhe: Für die Seelen gibt es kaum mehr Trockenheiten oder innere Prüfungen, 
„fast keine Dürrezeit oder innere Unruhezustände mehr […], wie es sie in allen anderen 
Wohnungen gab“468. Sie weilen fast ständig in innerer Ruhe. 

6. Die Gottesgewissheit: Die Seelen verweilen beständig „in der Gewissheit, dass es Gott 
ist“, mit dem sie zusammen sind.469 Alle Gnaden, die Gott „der Seele hier erweist, kom
men ohne jede Mithilfe der Seele, abgesehen von der bereits geleisteten, sich ganz Gott 
hinzugeben“470. Hier hat die Seele auch keine Angst mehr vor dem Tod. 

Wiederum warnt Teresa vor dem Missverständnis, die von ihr genannten Wirkungen sei
en „bei diesen Seelen beständig da“471. Sie sind im Normalfall da. „Denn ab und zu über
lässt unser Herr [Gott] sie ihrer Natur, und da sieht es nicht anders aus, als würden sich 
alle giftigen Viecher aus dem Vorwerk und den Wohnungen dieser Burg zusammentun, 

463 7M 3,2. 
464 7M 3,4. 
465 7M 3,5. 
466 7M 3,6. 
467 7M 3,8. 
468 7M 3,10. 
469 Ebd. 
470 Ebd. 
471 7M 4,1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 429 

um sich an ihnen für die Zeit zu rächen, in der sie ihrer nicht habhaft werden können.“472 
Aber solch eine Aufregung dauert „nicht lange […]: einen Tag höchstens oder kaum län
ger“473. „Es sind Stürme, die wie eine Woge rasch vorübergehen, doch dann kehrt wieder 
Windstille ein, denn die Gegenwart des Herrn, in der sie bleiben, lässt sie alles bald ver
gessen.“474 

„Auch komme es“, schreibt Teresa, „nicht in den Sinn, dass diese Seelen nicht doch 
noch viele Unvollkommenheiten begingen, ja sogar Sünden.“475 Damit wehrt sie sich ge
gen ein falsches Heiligkeitsideal. Tiefe Gottverbundenheit schützt nicht vor Anfechtun
gen, vor Fehlern oder sogar vor schuldhaftem Verhalten aus menschlicher Schwäche. 
„Wir sind keine Engel“, sagt Teresa in ihrer Lebensbeschreibung, „sondern haben einen 
Leib. Uns zu Engeln aufschwingen zu wollen, während wir noch hier auf Erden leben – 
und dazu noch so sehr der Erde verhaftet, wie ich es war –, ist Unsinn“476! 

Zu welchem Zweck, so lässt sich fragen, erweist Gott in dieser Welt so viele Gnaden? 
Die Antwort Teresas ist klar: Nicht zu dem Zweck, die Seelen „zu verwöhnen; das wäre 
ein großer Irrtum“477. Die Gnaden sind vielmehr dazu da, „um unsere Schwachheit zu 
stärken“, „um ihn [Jesus Christus] im vielfältigen Leiden nachzuahmen“, vor allem aber 
um „Kräfte für seinen Dienst zu haben“ und Werke hervorzubringen.478 „Dazu ist das 
innere Beten da, […], dazu dient diese geistliche Vermählung, dass ihr immerfort Werke 
entsprießen, Werke!“479 Gemeint sind Werke der Nächstenliebe. Dabei kommt es nicht 
auf die Zahl und die Größe, das heißt auf die Quantität der Werke an; „denn der Herr 
schaut nicht so sehr auf die Größe der Werke, als vielmehr auf die Liebe, mit der sie getan 
werden“480. 

Marta und Maria müssen laut Teresa zusammengehen. Das heißt, mit der Kontem
plation soll die Aktion einhergehen. Das beschauliche Leben soll in ein tätiges Leben 
münden und sich mit ihm verbinden. „Der Mensch, der ganz in seiner innersten Mit
te angelangt ist, wird also wieder hinausgeschickt, um die empfangene Gottesliebe in 
seinen Alltag einfließen zu lassen, nicht zuletzt auch durch praktische Nächstenliebe, 
die als Prüfstein für die Echtheit der Gotteserfahrung gilt.“481 

3.5.2 Theologie der Mystik 

Zum Schluss soll hier noch Karl Rahners Ansatz einer Theologie der Mystik vorgestellt 
werden (Kap. 3.5.2.1) und das gesamte Kapitel zur Dreieinigkeit Gottes mit einigen sei
ner Gedanken zu einer Mystik des Alltags beendet werden (Kap. 3.5.2.2). 

472 7M 4,1. 
473 7M 4,2. 
474 7M 3,15. 
475 7M 4,3. 
476 Libro de la Vida V 22,10. 
477 7M 4,4. 
478 Ebd.; / 7M 4,12. 
479 7M 4,6. 
480 7M 4,15. 
481 7M 4,6 Anmerkung 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


430 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

3.5.2.1 Definition von Mystik 
Für Karl Rahner (1904–1984) ist der Mensch das Wesen der Transzendenz, das heißt ein 
Wesen, das sich durch eine dynamische Offenheit für den unendlichen Gott auszeich
net.482 Bereits von Natur aus ist er auf Gott ausgerichtet, kommt er doch von ihm als 
seinem Schöpfer her. Da ihn Gott aber nicht nur geschaffen, sondern sich ihm in seinem 
Innersten bereits gnadenhaft als er selbst mitgeteilt und auf das ewige Leben ausgerich
tet hat, geht er auch schon auf Gott als sein Ziel zu beziehungsweise kommt ihm dieser 
immer schon entgegen. Deshalb ist ihm Gott, wenn man so will, nicht mehr nur als sein 
Schöpfer unendlich fern, sondern als Gott der übernatürlichen Gnade, der ihn zum Ziel 
der jenseitigen beseligenden Gottesschau berufen hat, immer auch schon unendlich na
he. 

Vor dem Hintergrund dieser Theorie von der natürlich-übernatürlichen Transzen
denz des Menschen hat Rahner in den 1970er Jahren seine Mystiktheorie entfaltet.483 
Dabei geht er von dem klaren dogmatischen Grundsatz aus, dass es zwischen Glaube 
und Gnadenerfahrung einerseits und Glorie und unmittelbarer Anschauung Gottes an
dererseits in diesem Leben keinen Zwischenzustand gibt.484 Eine Erfahrung, die die „ge
wöhnliche“ diesseitige Glaubens- und Gnadenerfahrung des Christen beziehungswei
se des Menschen spezifisch und heilsbedeutsam, mithin wesentlich übersteigen würde, 
beliefe sich bereits auf eine vorübergehende Teilnahme an der unmittelbaren Anschau
ung Gottes. Eine solche Anschauung Gottes ist aber denen vorbehalten, die durch den 
Tod schlechthin in die wirkliche Endgültigkeit eingegangen sind und so die letzte Voll
endung erlangt haben. Mystik ist daher theologisch-dogmatisch nur innerhalb des nor
malen Rahmens von Gnade und Glaube zu entwerfen. Jede andere Auffassung von Mystik 
würde, so Rahner, „die Mystik überschätzen oder das ,gewöhnliche‘ christliche Gnaden
leben in seiner eigentlichen Tiefe und Radikalität grundsätzlich unterschätzen“485. 

Von diesem dogmatischen Grundsatz aus versucht Rahner nun das Wesen der Mys
tik zu bestimmen, indem er die mystische Erfahrung als besondere Glaubens- und Gna
denerfahrung in seinen Grundansatz einordnet. Mystische Erfahrung ist für ihn nichts 
anderes als eine besondere „Spielart“ der allgemeinen übernatürlichen Transzendenzer
fahrung des Menschen und damit eine „Spielart“ der jedem Menschen angebotenen Geis
terfahrung, der jedem Menschen möglichen Gnadenerfahrung im Glauben. Sie muss jene 
gnadenhafte Geisterfahrung sein, die mit Glaube, Hoffnung und Liebe in der Selbstmit
teilung Gottes an den Menschen gegeben ist. 

Da sich mystische Erfahrung nicht im übernatürlichen Bereich grundlegend von 
der „gewöhnlichen“ Transzendenzerfahrung unterscheiden kann, weil sie sonst ja doch 
eine Art wesentlich andere, höhere Gnadenerfahrung wäre, muss sie sich im natürlichen 
Bereich abheben. Rahner denkt dabei insbesondere an „naturale“ Versenkungserfah
rungen, die sich von den psychologischen Gegebenheiten des Alltags, das heißt von 
alltäglichen Bewusstseinszuständen unterscheiden und eine Art Rückkehr zu sich selbst 

482 Kap. 1.3.3.3. 
483 Vgl. Herzgsell 410–417; dort finden sich auch genauere Literaturangaben. 
484 Siehe dazu von Karl Rahner: Mystische Erfahrung und mystische Theologie, in SW 23, 261–268. 
485 Mystik, V. Theologische Interpretation, in: Herders Theologisches Taschenlexikon [= HTTL]. Bd. 5, 1972/73, 

145. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 431 

darstellen. Da für ihn alle seelischen und geistigen Vorgänge im Menschen immer und 
überall auch schon übernatürlich erhoben sind, bestimmt er mystische Erfahrungen als 
an sich übernatürliche Geisterfahrungen, bei denen die natürliche Dimension verstärkt 
und intensiviert ist. Diese Intensivierung erklärt, weshalb der Mystiker seine Erfahrung 
als psychisch außergewöhnlich wahrnimmt und als besondere „Gnade“ hinsichtlich ihres 
Geschenkcharakters und ihrer Zielausrichtung empfindet. 

Die mystische Erfahrung kann ein Hinweis darauf sein, dass ein Christ die ihm ange
botene Gnade der Selbstmitteilung Gottes in existentiell intensivem Grad angenommen 
hat. Ihre besondere psychologische Eigenart kann dazu beitragen, dass die übernatürli
chen Akte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe existentiell tiefer im Kern der Person 
wurzeln und in höherem Maß das ganze Subjekt prägen und durchformen. Aber auch 
unabhängig vom christlichen Glauben ist jedem Menschen eine Steigerung der existen
tiellen Tiefe seiner Akte und damit mystische Erfahrung möglich. 

Mit der größeren natürlichen personalen Tiefe der mystischen Erfahrung geht für 
Rahner sowohl eine stärkere Bewusstheit als auch eine größere „Reinheit der (an sich na
türlichen, wenn auch durch die Gnade erhobenen) Transzendenzerfahrung“ einher.486 Je 
deutlicher dem Menschen seine Bezogenheit auf Gott zu Bewusstsein kommt, umso rei
ner, das heißt unabhängiger von gegenständlichen Inhalten wird seine Transzendenzer
fahrung. Der Erfahrung „reiner“ Transzendenz kann man sich laut Rahner allerdings nur 
annähern. Als „reine, d. h. als gegenständlich nicht vermittelte“ kann die Transzendenz 
„höchstens (wenn überhaupt) in der Erfahrung der Mystik und vielleicht der letzten Ein
samkeit und Todesbereitschaft in asymptotischer Annäherung gegeben sein“.487 Mystik 
zielt somit auf deutlichere und reinere Transzendenzerfahrung. 

Wie für Teresa von Avila ist und bleibt für Rahner aus Sicht christlicher Theologie die 
mystische Gotteserfahrung, wie ungegenständlich und unvermittelt sie auch immer er
lebt und ausgelegt wird, in jedem Fall durch Jesus Christus vermittelt. In der gegenständ
lich kaum oder nicht vermittelten, wenngleich in letzter theologischer Instanz durch Je
sus Christus vermittelten mystischen Erfahrung kann sich der Mensch über kürzere oder 
längere Zeiträume hinweg seiner Ausrichtung auf den bereits gegenwärtigen Gott in ho
hem Maße bewusst werden. Sie ist das selbstverständlich unter der Vorsehung Gottes 
stehende „immer radikalere Zu-sich-selbst-Kommen der Transzendentalität des Men
schen als der absoluten Offenheit auf das Sein überhaupt, auf den personalen Gott, auf 
das absolute Geheimnis“ 488. 

Mystik ist für Rahner, so lässt sich zusammenfassen, eine besonders intensive Erfah
rung dessen, was jedem Menschen gegeben ist und was den Menschen als geistiges We
sen auszeichnet, nämlich seine Transzendenz, das heißt seine existentielle Ausrichtung 
auf Gott. Die Transzenzerfahrung ist bei Mystikern intensiver, weil sie unabhängiger von 
gegenständlichen Inhalten und konkreten Situationen ist, weil sie natural intensiviert 
und psychologisch außergewöhnlich ist, weil sie tiefer im Personkern wurzelt, weil in 
ihr sozusagen die Transzendenz zu sich selbst kommt und der Mensch zu sich selbst zu
rückkehrt. Indem der Mensch seine Transzendenz erfährt, erfährt er aber Gott selbst. 

486 HTTL 5, 146. 
487 Rahner: Grundkurs des Glaubens, in SW 26, 39/45f. 
488 Mystik – Weg des Glaubens zu Gott, in SW 29, 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


432 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Transzendenz- und Gotteserfahrung sind zwei Seiten ein und derselben Medaille. Je be
wusster und intensiver der Mensch seine Transzendenz erfährt, desto intimer erfährt er 
Gott. 

3.5.2.2 Mystik des Alltags 
Insofern mystische Erfahrungen intensivere Transzendenzerfahrungen beziehungs
weise intensivere Gnaden und Geisterfahrungen im Glauben sind, sind sie für Rahner 
durchaus keine Vorkommnisse, „die schlechterdings jenseits der Erfahrung eines ge
wöhnlichen Christen liegen“489. Vielmehr bezeugen die Mystiker eine Erfahrung, „die 
jeder Christ, ja jeder Mensch machen und anrufen kann, die er aber leicht übersieht 
oder verdrängt“490. Daher ist Mystik „uns nicht so fern, wie wir zunächst zu vermuten 
versucht sind“491. Die gnadenhafte Geisterfahrung, die Transzendenzerfahrung im 
Heiligen Geist, kann „auch mitten im Alltag geschehen“492. Von daher prägt Rahner den 
Begriff einer Mystik des Alltags. Unter ihr sind bestimmte konkrete Lebenserfahrungen 
des Einzelnen, besondere Erfahrungen in der existentiellen Geschichte des Individu
ums zu verstehen. Solche Erfahrungen suchte Rahner mehrfach zu schildern. In seinem 
Aufsatz Über die Erfahrung der Gnade etwa schreibt er: 

„Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen wollten, obwohl 
wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon einmal verziehen, obwohl wir kei
nen Lohn dafür erhielten […]? […] Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir 
uns schon einmal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewis
sens heraus […]? […] Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo keine 
Welle einer gefühlvollen Begeisterung einen mehr trägt […]? […] Waren wir einmal gut 
zu einem Menschen, von dem kein Echo der Dankbarkeit und des Verständnisses zu
rückkommt […]?“493 

Rahner erläutert die mystischen Erfahrungen des Alltags an Beispielen, er beschreibt sie 
aber auch abstrakt. Es handelt sich um bestimmte, besondere Erfahrungen. 

„So gibt es auf jeden Fall konkrete Erfahrungen in unserer existentiellen Geschich
te, in denen diese, an sich immer gegebene, transzendentale Geisterfahrung sich 
deutlicher in unser Bewusstsein vordrängt, Erfahrungen, in denen (umgekehrt) die 
einzelnen Gegenstände der Erkenntnis und der Freiheit, mit denen wir es im Alltag zu 
tun haben, durch ihre Eigenart deutlicher und eindringlicher uns auf die begleitende 
transzendentale Geisterfahrung aufmerksam machen, in denen sie deutlicher von sich 
aus schweigend in jenes unbegreifliche Geheimnis unserer Existenz, das uns immer 
umgibt und auch unser Alltagsbewusstsein trägt, verweisen, als es sonst in unserem 
gewöhnlichen und banalen Alltagsleben geschieht. Die Alltagswirklichkeit wird dann 

489 Erfahrung des Heiligen Geistes, in SW 29, 42. 
490 Ebd. 
491 Ebd. 
492 Ebd. 56. 
493 SW 5/1, 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 433 

von sich aus Verweis auf diese transzendentale Geisterfahrung, die schweigend und 
wie scheinbar gesichtslos immer da ist.“494 

In mystischen Erfahrungen des Alltags, so ist Rahners abstrakte Beschreibung zu verste
hen, wird die Bezogenheit auf Gott intensiver erfahren, weil die gegenständliche Wirk
lichkeit, mit der wir es normalerweise zu tun haben, von sich aus stärker und eindring
licher als für gewöhnlich auf die Transzendenz verweist. Dabei unterscheidet Rahner 
zwei Arten von Erfahrung. Bei der einen Art von Erfahrung besitzt die sinnlich erfahr
bare, gegenständliche Wirklichkeit, die von sich aus stärker auf das Transzendente ver
weist, in sich eine vom Menschen positiv erlebte oder erfahrene Qualität. Der Verweis 
auf das Transzendente ist dann „durch die Positivität solcher kategorialer Wirklichkeit 
gegeben […], in der die Größe und Herrlichkeit, Güte, Schönheit und Durchlichtetheit 
unserer einzelnen Erfahrungswirklichkeit auf das ewige Licht und das ewige Leben ver
heißend hinweist“495. So etwa, „wo die bruchstückhafte Erfahrung von Liebe, Schönheit, 
Freude als Verheißung von Liebe, Schönheit, Freude schlechthin erlebt und angenom
men wird“496. Diese Art von Erfahrung entspricht dem theologischen Weg der via emi
nentiae (des Weges des Überstiegs), bei dem die endliche positive Qualität einer gegen
ständlichen Wirklichkeit von sich aus auf die unendliche positive Qualität der göttlichen 
Wirklichkeit verweist, etwa wenn durch menschliche Liebe die göttliche Liebe sichtbar 
wird, oder in weltlicher Schönheit die unendliche Schönheit oder Über-Schönheit Gottes 
aufleuchtet. 

Bei der anderen Art von Erfahrung besitzt die gegenständliche Wirklichkeit, die von 
sich aus stärker auf das Transzendente verweist, in sich eine vom Menschen negativ er
lebte oder erfahrene Qualität. 

„Aber es ist auch ohne Weiteres verständlich, dass ein solcher Hinweis dort am deut
lichsten erfahren wird, wo die umgreifbaren Grenzen unserer Alltagswirklichkeiten 
brechen und sich auflösen, wo Untergänge solcher Wirklichkeiten erfahren werden, 
wenn Lichter, die die kleine Insel unseres Alltags erhellen, ausgehen und die Frage un
ausweichlich wird, ob die Nacht, die uns umgibt, die Leere der Absurdität und des To
des ist, die uns verschlingt, oder die selige Weihnacht, die schon innerlich durchlichtet 
den ewigen Tag verheißt.“497 

Diese andere Art von Erfahrung liegt vor, wenn in einer Erfahrung von Einsamkeit, 
Angst oder Verzweiflung eine tiefere Erfahrung von Geborgenheit und Hoffnung ge
macht wird. Sie entspricht dem theologischen Weg der via negationis (des Weges der 
Verneinung), bei dem durch Verneinung einer negativen Einzelerfahrung die Positivität 
der dahinterliegenden transzendenten Wirklichkeit aufscheint. 

Im Unterschied zur eigentlichen Mystik fällt in der Mystik des Alltags das Gegen
ständliche beziehungsweise die gegenständliche Vermittlung in der Transzendenzer
fahrung nicht teilweise oder ganz aus, sondern macht als solches deutlicher und dring

494 Erfahrung des Heiligen Geistes, in SW 29, 47f. 
495 Ebd. 48. 
496 Ebd. 50. 
497 Ebd. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


434 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

licher auf die Bezogenheit auf Gott aufmerksam. Wo der Mensch solche besonderen Er
fahrungen in seinem Leben macht, da ist nach Rahner „die Mystik des Alltags, das Gott
finden in allen Dingen; da ist die nüchterne Trunkenheit des Geistes“498. In den Zusam
menhang der Mystik des Alltags wäre schließlich auch Rahners berühmt gewordener 
Satz einzuordnen: „Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker‘ sein, einer, der etwas 
,erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein.“499 

Die eigentlichen Mystiker bezeugen uns eine intensive Erfahrung des Geistes Got
tes. Aber diese Erfahrung ist nicht exklusiv. Alle Christen, ja alle Menschen können eine 
intensivere Erfahrung des Heiligen Geistes im Glauben machen. 

„Wir sagen, ja wir bekennen als Christen, auch gestützt auf das Zeugnis der Schrift, dass 
wir eine solche Erfahrung des Geistes haben können, ja sogar als Angebot an unse
re Freiheit notwendig haben. Solche Erfahrung ist gegeben, auch wenn wir sie meist 
im Betrieb unseres Alltags übersehen, sie vielleicht verdrängen und nicht wahrhaben 
wollen.“500 

Deshalb sollte jeder Mensch in seinem Leben und Alltag die Erfahrung des Geistes zu 
machen suchen. Und wenn wir nun „diese Erfahrung des Geistes machen, dann haben 
wir […] auch schon faktisch die Erfahrung des Übernatürlichen gemacht“501. 

„[Wir wissen,] wenn wir in dieser Erfahrung des Geistes uns loslassen, wenn das Greif
bare und Angebbare, das Genießbare versinkt, wenn alles nach tödlichem Schweigen 
tönt, wenn alles den Geschmack des Todes und des Untergangs erhält, oder wenn al
les wie in einer unnennbaren, gleichsam weißen, farblosen und ungreifbaren Seligkeit 
verschwindet, dann ist in uns faktisch nicht nur der Geist, sondern der Heilige Geist 
am Werk. Dann ist die Stunde seiner Gnade. Dann ist die scheinbar unheimliche Bo
denlosigkeit unserer Existenz, die wir erfahren, die Bodenlosigkeit Gottes, der sich uns 
mitteilt, das Anheben des Kommens seiner Unendlichkeit, die keine Straßen mehr hat, 
die wie ein Nichts gekostet wird, weil sie die Unendlichkeit ist. Wenn wir losgelassen 
haben und uns nicht mehr selbst gehören, wenn wir uns selbst verleugnet haben und 
nicht mehr über uns verfügen, wenn alles und wir selbst wie in eine unendliche Ferne 
von uns weggerückt ist, dann fangen wir an, in der Welt Gottes selbst, des Gottes der 
Gnade und des ewigen Lebens zu leben.“502 

Das wird uns nach Rahner am Anfang noch ungewohnt vorkommen, und wir werden im
mer wieder versucht sein, in das Vertraute und Nahe zurückzufliehen. „Aber wir sollten 
uns doch allmählich an den Geschmack des reinen Weines des Geistes, der vom Heili
gen Geist erfüllt ist, zu gewöhnen suchen. Wenigstens so weit, dass wir den Kelch nicht 
zurückstoßen, wenn seine Führung und Vorsehung ihn uns reicht.“503 

498 Ebd. 51. 
499 Frömmigkeit früher und heute, in SW 23, 39. 
500 Erfahrung des Heiligen Geistes, in SW 29, 43f. 
501 Ebd. 52. 
502 Ebd. 
503 Ebd. 52f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442890-017 - am 14.02.2026, 06:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

