
Saggio introduttivo

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

1. Così nelle Memorie autografe d’un ribelle del 1857 l’editore Giuseppe 
Ricciardi (1808-1882) motivava retrospettivamente la propria adesione ai 
moti risorgimentali: «che giorni tranquilli, per non dir fortunati, a volere 
adoperare il linguaggio volgare, mi sarebbero stati concessi, se mi fosse 
bastato l’animo di rimanere contento alla vita del corpo, e chiudere gli 
occhi allo strazio della mia misera patria! Cieco invece (debbo pur dirlo a 
mia lode) ad ogni altra cosa, all’infuori di quello strazio, così favellai tra 
me stesso: «Grande sarebbe la tua viltà, se in tanta prosperità di fortuna 
t’addormentassi o poltrissi, senza badare alla sorte de’ tuoi sventurati fratel­
li […]». A questo discorso, fatto fra me e me, […] tenne dietro la risoluzione 
saldissima di cacciarmi nelle congiure, e partecipare a ogni fatto che avesse 
potuto promovere la rigenerazione della patria».1 Il Ricciardi, insomma, 
avrebbe potuto vivere la vita tranquilla e agiata a cui un uomo della sua 
condizione era destinato.2 Invece, decise di rinunciare a quelle sicurezze per 
amor di patria: non avrebbe potuto tollerare di fare la bella vita, mentre 
molti suoi compatrioti pativano sotto il giogo della “tirannide”.3 Sentimenti 
e ragionamenti analoghi si possono trovare secoli prima nelle lettere attri­
buite a Chione di Eraclea Pontica.4

Si tratta di un piccolo corpus epistolare composto da diciassette lettere 
di varia lunghezza che la tradizione medievale ci ha restituito all’interno 
del più vasto corpus degli epistolografi greci. Benché i fatti narrati nell’e­
pistolario siano realmente accaduti intorno alla metà del IV secolo a.C., 
abbiamo a che fare con un prodotto pseudoepigrafo composto molto più 

1 Ricciardi (1857), 245-247, citato da Banti (2000), 31-32.
2 Era figlio cadetto di Francesco Ricciardi, che nel 1810 ottenne il titolo di conte e fu 

ministro di Giuseppe Bonaparte, di Gioacchino Murat e di Ferdinando I tra il 1820 e il 
1821. La madre, Luisa Granito, era a sua volta di nobili origini (cf. Banti (2000), 31).

3 Nel 1832 il Ricciardi entrò nella “Giovine Italia”, e a seguito di questa scelta subì il 
carcere e l’esilio (cf. Banti (2000), 31).

4 È soprattutto in Ep. 12 e in Ep. 14, 5 che si possono trovare sentimenti e ragionamenti 
simili a quelli del Ricciardi ricordati poc’anzi.

13

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tardi.5 Quattordici di queste diciassette lettere sono indirizzate da Chione 
al padre Matride, una all’amico Bione, una a Clearco, tiranno di Eraclea 
Pontica, e una a Platone. Non sono presenti lettere inviate a Chione dai suoi 
corrispondenti. Le lettere coprono un arco temporale molto esteso: nella 
prima lettera, indirizzata al padre, troviamo Chione in viaggio verso Atene 
per studiare filosofia alla scuola di Platone. Nella lettera quinta, dopo un 
viaggio piuttosto avventuroso su cui sono incentrate soprattutto Ep 3 ed Ep. 
4, Chione annuncia al padre il proprio arrivo ad Atene e il primo contatto 
con Platone. Da Ep. 11 apprendiamo che Chione ha già trascorso cinque 
anni alla scuola di Platone e ora chiede al padre – il quale, per parte sua, 
vorrebbe che il figlio rientrasse a Eraclea – di poter prolungare gli studi 
per altri cinque anni. La lettera dodicesima segna una svolta nei piani di 
Chione: Clearco ha preso il potere a Eraclea e Chione non vuole rimanere 
in disparte mentre la patria è sottoposta a una terribile tirannide. Chione, 
dunque, comunica al padre la propria decisione di tornare a Eraclea e di fa­
re qualcosa per aiutare la patria. Con la lunga lettera sedicesima, indirizzata 
direttamente a Clearco, Chione vuole rassicurare il tiranno circa il fatto 
di non rappresentare una minaccia per lui: Chione, infatti, è un filosofo 
interessato allo studio della natura e del cosmo, non alla politica né, più in 
generale, alla vita attiva. L’ultima lettera, la diciassettesima, è indirizzata a 
Platone ed è un sentito congedo dal maestro e dalla vita: di lì a due giorni, 
infatti, durante la processione che si terrà alla festa delle Dionisie, Chione, 
aiutato da alcuni congiurati, attenterà alla vita del tiranno. Il presentimento 
che questa impresa gli costerà la vita è forte, tuttavia Chione sente che la 
propria azione è coerente con gli insegnamenti ricevuti da Platone.

 
2. Se la somiglianza tra le riflessioni svolte dal Ricciardi nelle sue Memorie 
e alcuni dei temi presenti nell’epistolario pseudochioneo è con ogni proba­
bilità del tutto casuale, è forse meno casuale che proprio nell’Italia protori­
sorgimentale si trovi traccia di quest’opera relativamente poco nota della 
letteratura greca antica. Nel 1826 a Milano, per i tipi dei fratelli Sonzogno, 
appariva il primo di quattro tomi intitolati Storici greci minori volgarizzati. 
L’iniziativa si inseriva nella “Collana degli antichi storici greci volgarizzati” 
che l’editore milanese Giovanni Battista Sonzogno aveva avviato nel 1819 

5 Sulla vicenda storica alla base dell’epistolario cf. B.4. Sul carattere pseudoepigrafo di 
queste lettere e la sua problematica datazione in età imperiale cf. rispettivamente C.1 e 
C.5.

Saggio introduttivo

14

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


con la pubblicazione del volume Ditti cretese e Darete frigio storici della 
guerra trojana curato da Giuseppe Compagnoni.6

Questo primo tomo degli Storici greci minori volgarizzati comprendeva, 
oltre ad altri testi, l’estratto foziano della Storia di Eraclea Pontica di Mem­
none.7 A sua volta Memnone-Fozio era seguìto da un’Appendice storico-an­
tiquaria prevalentemente incentrata sulla storia di Eraclea Pontica anteriore 
a quella coperta dall’epitome foziana di Memnone. Autore di questa appen­
dice era Andrea Mustoxidi (1785-1860), intellettuale corcirese strettamente 
legato al mondo culturale italiano della prima metà dell’Ottocento.8 Si tratta 

6 Concepita nel pieno della Restaurazione, la collana del Sonzogno non era priva di 
intenti nazional-patriottici. Emblematica di questa impostazione è la lettera prefatoria 
del Darete Frigio: «Questa bella e grande opera, a cui do ora cominciamento, della 
“Collana degli antichi Storici greci volgarizzati”, a nessuno più veramente s’aspetta che 
a’ Giovani italiani [in evidenza nell’originale] incamminati nello studio delle lettere, 
e di quella principal parte della filosofia, la quale tende a discoprire l’origine vera delle 
umane cose, le cagioni dell’alzarsi e del declinar degli imperj, le virtù e i vizj delle 
nazioni e degli uomini, e la sapienza o stoltezza, colla quale si sono ne’ diversi tempi 
condotti» (la lettera prefatoria del primo volume della collana è riportata interamente 
in Costa (2016), 298-300, donde è tratta la presente citazione). Tra il 1819 e il 1852 usci­
rono 84 tomi, comprendenti non solo le grandi opere della storiografia greca classica e 
postclassica, ma anche storici bizantini come Procopio, Anna Comnena, Niceta Conia­
ta, le opere geografiche di Strabone e Pausania, scritti storico-eruditi come le opere di 
Filostrato e le Vite di Diogene Laerzio. Degna di nota, poi, è appunto l’attenzione agli 
“storici minori” conservati solo per estratti (prevalentemente da Fozio). Sulla storia di 
questa collana cf. Costa (2016). Su Giuseppe Compagnoni, con particolare riferimento 
al suo lavoro sulla Biblioteca di Fozio, cf. Canfora (2012).

7 Su Memnone-Fozio cf. infra B.1.4 e D.1-3. Gli altri testi compresi in questo primo 
tomo sono la Storia greca di Giorgio Gemisto Pletone, le Costituzioni di Eraclide 
Lembo (impropriamente attribuite ad Eraclide Pontico), gli estratti dei Περσικά e degli 
Ἰνδικά di Ctesia di Cnido, i frammenti della Storia universale di Nicola di Damasco, 
l’epitome delle Διηγήσεις di Conone. Tutte queste opere – incluso il riassunto foziano 
di parte della Storia di Eraclea Pontica di Memnone – sono presenti esclusivamente 
in traduzione italiana, introdotte da una breve prefazione e corredate da un ricco 
apparato di note di carattere soprattutto antiquario posto in calce ai singoli testi. Tutte 
le opere contenute in questo volume sono state curate da Spiridione Blandi (Spyridon 
Blantes), con l’eccezione della Storia di Pletone (tradotta e annotata da Giovanni 
Antonio Dalla Bona) e dell’appendice alla Storia di Eraclea di Memnone (curata, come 
meglio vedremo, da Andrea Mustoxidi).

8 Di questa poliedrica figura di erudito e politico greco meritano di essere ricordati i 
contatti con Vincenzo Monti, Alessandro Manzoni, Giacomo Leopardi (che al Musto­
xidi dedicò il Saggio sopra gli errori popolari degli antichi) e Niccolò Tommaseo. La 
sua collaborazione alla “Collana degli antichi storici greci volgarizzati” del Sonzogno 
non fu limitata a questa appendice: il contributo più impegnativo fu senza dubbio 
la traduzione delle Storie di Erodoto in cinque volumi (l’ultimo uscito postumo). Sul 
Mustoxidi cf. Rinaldin (2012), con ulteriore bibliografia.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

15

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


di un’esposizione storico-antiquaria per lo più fondata sull’epitome delle 
Storie Filippiche di Trogo di Giustino. Tuttavia, parlando dell’uccisione di 
Clearco da parte di Chione, il Mustoxidi riporta nel suo discorso il testo 
di sei lettere tratte dall’epistolario pseudochioneo in quanto «spirano esse 
generosi e forti pensieri, e se pur di Chione non sono, giacché gli eruditi 
muovono sull’autenticità alcuni forse probabili dubbj, meritano almeno co­
me nobile ed espressiva immagine della storica verità essere assai pregiate. 
E noi quelle riporteremo che servono di appoggio al racconto presente».9

L’obiettivo del Mustoxidi era naturalmente quello di fornire un’appendi­
ce documentaria che in un certo senso integrasse i dati ricavabili dall’estrat­
to foziano di Memnone. Viene da chiedersi, tuttavia, quanto il Mustoxidi si 
ritrovasse nei «generosi e forti pensieri» contenuti nelle lettere dello pseu­
do-Chione, egli che solo tre anni dopo, nel 1829, per nomina di Giovanni 
Capodistria, avrebbe ricoperto la carica di ministro dell’istruzione pubblica 
del governo della Grecia indipendente.10 È in ogni caso verosimile che nei 
pensieri di Chione potessero ritrovarsi alcuni dei “giovani italiani” per i 
quali la collana dei fratelli Sonzogno era esplicitamente pensata,11 e che, 
come Giuseppe Ricciardi, avrebbero in quegli stessi anni intrapreso la via 
della lotta risorgimentale. 

Non era la prima volta, d’altra parte, che le lettere pseudochionee erano 
pubblicate insieme all’estratto foziano della Storia di Eraclea di Memnone. 

 
3. Nel 1816 lo studioso zurighese Johann Conrad Orelli (1770-1826) aveva 
pubblicato a Lipsia un vero e proprio repertorio delle fonti antiche su 
Eraclea Pontica.12 All’estratto foziano di Memnone seguiva una raccolta di 

9 Mustoxidi (1826), 102-103. Si tratta delle ultime sei lettere (dalla 12 alla 17), ovvero 
di quelle in cui si parla della tirannide di Clearco e della maturazione da parte di 
Chione della decisione di uccidere il tiranno. La traduzione delle lettere (riportata 
alle pp. 103-115), tuttavia, non è del Mustoxidi, bensì dello stesso Spiridione Blandi 
che aveva tradotto l’estratto di Memnone-Fozio (cf. supra n. 7). Per quanto riguarda 
i dubbi sull’autenticità il Mustoxidi ha in mente Cober (1765) e Hoffmann (1803), cui 
rimanda in nota.

10 È anche interessante il presupposto ermeneutico – forse, in ultima istanza, di ascen­
denza aristotelica (Poët. 1451a-b) –, secondo cui, anche se queste lettere sono una 
finzione letteraria, hanno comunque un contenuto di verità e, di conseguenza, posso­
no essere in una certa misura utilizzate come documenti storici.

11 Cf. supra n. 6.
12 Il Mustoxidi nella sua appendice dell’edizione “Sonzogno” non cita mai l’edizione di 

Orelli. Tuttavia, in Orelli (1816) furono ristampate la prefazione e le note del Cober, 
nonché il contributo di Hoffmann citati dal Mustoxidi (cf. supra n. 9). L’edizione di 

Saggio introduttivo

16

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


frammenti degli storici eracleoti Ninfide, Promatida e Domizio Callistrato, 
nonché una serie di altre testimonianze di autori antichi su Eraclea Pontica. 
Venivano poi le lettere dello pseudo-Chione con un ricchissimo apparato 
critico-erudito.13 Ma anche l’edizione di Orelli aveva un precedente nella 
scelta di combinare Memnone con lo pseudo-Chione.

Nel 1594 Henri Estienne (1528 o 1531-1598) pubblicò un volume antologi­
co comprendente il testo greco degli estratti foziani di Memnone di Eraclea, 
di Ctesia e di Agatarchide di Cnido. Il volume includeva una disquisitio 
dello stesso Stephanus su Ctesia e, sempre in greco, il libro annibalico e il 
libro iberico di Appiano, cui seguivano le castigationes dell’editore. Fin qui 
si trattava di fatto della ristampa di un’antologia pubblicata dallo Stephanus 
nel 1557. La novità dell’edizione del 1594 consisteva prevalentemente nella 
traduzione latina degli estratti di Memnone, di Ctesia e di Agatarchide (ma 
non dei libri di Appiano).14 A ciò si aggiungeva un’appendice documentaria 
comprendente, tra le altre cose, la lettera 17 e la lettera 15 dell’epistolario 
pseudochioneo (in quest’ordine). Di entrambe le lettere, oltre al testo greco, 
lo Stephanus offriva una traduzione latina e una serie di note testuali ed 
esegetiche, unitamente ad una breve introduzione in cui si discutevano le 
somiglianze e le differenze tra il contenuto delle lettere e i dati presenti in 
Memnone-Fozio.15 

Come nei successivi casi di Orelli e Mustoxidi, si trattava a tutti gli 
effetti di un’appendice con cui lo Stephanus intendeva integrare la base do­
cumentaria offerta dall’estratto foziano di Memnone. Tuttavia, le due lettere 
pseudochionee ricevono un’attenzione particolare: l’epistola prefatoria delle 

Orelli, inoltre, è ampiamente utilizzata da Spiridione Blandi nelle note alla traduzione 
di Memnone presente nel medesimo volume della collana “Sonzogno”. La conoscen­
za dell’edizione di Orelli da parte del Mustoxidi è dunque verosimile. In ogni caso, 
questo Orelli non va confuso con il più noto studioso svizzero Johann Caspar Orelli 
(1787-1849), del quale comunque era cugino (come si evince da Orelli (1816), xi; cf. 
inoltre Sandys (1908), 161).

13 In fondo al volume, infine, era aggiunta l’epistola critica in epistolas Socraticas et 
Pythagoricas del cugino Johann Caspar Orelli (cf. la nota precedente).

14 Le traduzioni di Memnone e di Agatarchide erano opera di Lorenz Rhodomann, 
quella di Ctesia dello Stephanus. Già nella lettera prefatoria dell’edizione del 1557, 
rivolta a Carlo Sigonio, lo Stephanus aveva espresso l’intenzione di pubblicare una 
traduzione latina dei testi allora editi solo in greco.

15 Per il testo greco delle lettere pseudochionee lo Stephanus dipendeva dall’edizione 
Aldina di vari episolari greci (incluso il nostro) apparsa nel 1499 (cf. infra § II e n. 
495). Per la conoscenza del testo di Fozio da parte dello Stephanus cf. Canfora (2001), 
39 e passim.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

17

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


traduzioni latine, indirizzata a Marquard Freher, è interamente incentrata 
su di esse.16 Del resto, diversamente che per Orelli e Mustoxidi, per lo Ste­
phanus le lettere di Chione erano autentiche e, per questo, rappresentavano 
documenti storici di primaria importanza.

La traduzione latina di Memnone, già annunciata nel 1557, si era fatta 
attendere per quasi quarant’anni. Per compensare i lettori della lunga attesa 
– osserva lo Stephanus nella lettera prefatoria – si stampavano ora anche 
due lettere di Chione riguardanti l’uccisione di Clearco. Con la prima di es­
se (che tuttavia è l’ultima dell’epistolario) i lettori sarebbero stati informati 
circa l’occasione dell’attentato e circa la fermezza del giovane Chione nel 
portare a termine l’impresa. In passato forse i lettori di questa lettera – 
continua lo Stephanus – si saranno domandati come fosse finita la storia di 
Chione: ora, proprio grazie ai documenti raccolti nella nuova edizione del 
1594, sarebbe stato possibile soddisfare questa curiosità.17 In effetti – nota 
lo Stephanus – le cose andarono esattamente come il Chione della lettera 
indirizzata a Platone si aspettava: il tiranno fu ucciso e il tirannicida perse 
a propria volta la vita nell’impresa. L’unica cosa su cui Chione non colse 
nel segno fu l’abbattimento della tirannide («verum et spes eum sua de 
liberandis tyrannide suis civibus frustrata est»). A Clearco, infatti, subentrò 
una serie di successori che perpetuò il potere tirannico da lui istituito. Ciò 
naturalmente non sarebbe successo – chiosa lo Stephanus – se il primo 
Chione fosse stato seguìto da un altro Chione, ovvero da un altro giovane 
altrettanto nobile e generoso capace di intraprendere un’analoga impresa.18

Questo lo Stephanus osservava nell’edizione del 1594 a proposito della 
diciassettesima lettera pseudochionea. L’interesse dello Stephanus per la 
quindicesima lettera, invece, stava nel ragionamento apparentemente para­
dossale che Chione vi svolge: la vera opposizione non è tra il tiranno 
mite e quello crudele (dove il primo sarebbe evidentemente da preferire al 

16 La lettera a Marquard Freher, consigliere del principe elettore del Palatinato rena­
no, diplomatico e professore di diritto a Norimberga, si può leggere in Céard, Kec­
skeméti, Boudou, Cazes (2003), 671-674.

17 L’epistolario pseudochioneo era stato pubblicato a stampa da Aldo Manuzio nel 1499 
(cf. n. 15).

18 La curiosa osservazione dello Stephanus sembra replicare a un’ipotetica obiezione 
circa l’inutilità del gesto di Chione: a posteriori è fin troppo facile osservare che 
Chione non avrebbe dovuto fare ciò che fece. Il vero problema, semmai, è che dopo 
di lui ad Eraclea Pontica non ci fu nessun altro che seguì il suo esempio.

Saggio introduttivo

18

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


secondo), ma tra il tiranno che è crudele fino in fondo e quello che finge di 
essere mite (dove il primo è paradossalmente da preferire al secondo).19 

 
4. La lettera prefatoria indirizzata a Marquard Freher si conclude con una 
professione di odio antitirannico.20 Forse l’attenzione riservata dallo Ste­
phanus a queste due lettere pseudochionee e ai temi antitirannici che esse 
sviluppano non è da ricondurre esclusivamente a interessi eruditi. In quegli 
stessi anni, infatti, il tema della tirannide e del tirannicidio era particolar­
mente sentito. Basta pensare al fenomeno dei cosiddetti “monarcomachi” 
e al diffondersi di libelli come le Vindiciae contra tyrannos, apparso sotto 
pseudonimo nel 1579 a Basilea (forse per opera di Philippe de Mornay e 
Hubert Languet). Non si trattava del resto di una pura moda culturale, ma 
dell’espressione di un clima di tensione alimentato dalle guerre di religione, 
clima che, come è noto, portò in quel torno di tempo all’uccisione di Enrico 
III nel 1589 e di Enrico IV nel 1610.21 Tuttavia, quella delle lettere pseudo­
chionee con l’estratto foziano di Memnone non fu l’unica “combinazione 
editoriale” realizzata dallo Stephanus.

Proprio nella conclusione della lettera prefatoria a Marquard Freher lo 
Stephanus ricordava la lettera pseudochionea “de Xenophonte” che egli 
stesso aveva inserito nelle sue due edizioni senofontee. Il riferimento è 
alla lunga terza lettera pseudochionea in cui Chione racconta al padre 
l’incontro con Senofonte a Bisanzio. Si tratta di un evento decisivo per il 
giovane Chione. Egli, infatti, è in viaggio verso Atene per studiare filosofia 
alla scuola di Platone. Tuttavia, i venti contrari lo costringono a fare scalo 
a Bisanzio. Qui, alla testa dei Diecimila, arriva anche Senofonte, il quale 
riesce a convincere i soldati greci, stremati dal lungo viaggio, a non abban­
donarsi al saccheggio della città. Proprio questo fatto dissiperà le riserve 

19 Il presupposto di questo ragionamento è che non possono esistere tirannidi positive. 
Questo presupposto non è esplicito nella lettera prefatoria dello Stephanus, ma lo è in 
quella dello pseudo-Chione (cf. Ep. 15, 2, p. 70, 18-19).

20 «Sed haec tyrannica missa faciam quum uterque nostrum [cioè, tanto lo Stephanus 
quanto il dedicatario] tam sit μισοτύραννος, et tam μισοπόνηρος, quam tyranni sunt 
φιλοπόνηροι ideoque et φιλοκόλακες» (Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 
673 stampano “vesterque nostrum”; tuttavia, “vesterque nostrum” non dà senso e 
va chiaramente corretto in “uterque nostrum”, che, peraltro, è il testo effettivamente 
stampato dallo Stephanus).

21 Sul fenomeno dei “monarcomachi” negli ultimi decenni del XVI secolo cf. Turchetti 
(2001), 418-442 (in particolare sulle Vindiciae contra tyrannos e il problema della 
sua attribuzione cf. Turchetti (2001), 434-442). Per il problema della tirannide nella 
riflessione dello Stephanus cf. Boudou (2009).

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

19

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


che Chione ha nei confronti degli studi filosofici. La sua paura, infatti, 
era che la filosofia lo avrebbe reso inadatto alla “vita attiva”. Ora, invece, 
proprio grazie all’esempio di Senofonte, Chione capisce non solo che non 
c’è contraddizione tra filosofia e “vita attiva”, ma anzi che il filosofo (quale è 
Senofonte agli occhi di Chione) è in grado di impegnarsi nella “vita attiva” 
assai meglio di chi non è filosofo.

Effettivamente lo Stephanus aveva inserito questa lettera nella sua edizio­
ne degli opera omnia senofontei del 1561: essa era a tutti gli effetti pensata 
come uno scritto introduttivo all’opera di Senofonte. Ciò risulta particolar­
mente evidente dalla seconda parte del volume.22 Dopo la lettera dedicato­
ria al Camerarius troviamo un lungo discorso composto dallo Stephanus 
medesimo intitolato De coniungendis cum Marte Musis exemplo Xenophon­
tis. Dopo questo discorso abbiamo la traduzione latina della terza lettera 
pseudochionea, quindi la traduzione delle opere di Senofonte (a partire 
dalla Ciropedia).23 A tutti gli effetti, dunque, la terza lettera pseudochionea 
introduce il lettore alla figura di Senofonte e gli fornisce, in un certo senso, 
la lente attraverso cui leggerne l’opera.24 

 
5. Come sappiamo, il Senofonte della terza lettera pseudochionea incarnava 
la perfetta sintesi del filosofo e dell’uomo d’azione, nonché la dimostrazione 

22 L’edizione senofontea dello Stephanus del 1561 consta di due parti: nella prima parte 
è stampato il testo greco di tutte le opere di Senofonte; nella seconda è contenuta la 
traduzione latina. Le due parti non sono del tutto speculari, soprattutto per quanto 
riguarda i testi prefatori e il corredo erudito. La parte con il testo greco si apre con 
i Prolegomena all’opera di Senofonte. Ad essi seguono la vita di Senofonte contenuta 
nel secondo libro di Diogene Laerzio, la vita di Senofonte conservata nella Suda e 
appunto la terza lettera pseudochionea; seguono alcuni versi dedicati a Senofonte (vv. 
388-392) tratti dal poemetto ecfrastico di Cristodoro di Copto sul complesso dello 
Zeussippo (a sua volta trasmesso nell’Anthologia Palatina). Per quanto riguarda la 
Suda abbiamo, in verità, due voci distinte (ξ 47 Adler e ξ 48 Adler), di cui solo la 
prima è il tipico profilo biografico dei repertori enciclopedico-eruditi, con sintetiche 
informazioni sulla vita dell’autore ed elenco delle opere; la seconda è piuttosto un 
estratto narrativo incentrato sul ruolo di Senofonte nella spedizione dei Diecimila. 
L’uso che lo Stephanus ha fatto della terza lettera pseudochionea è stato recentemente 
analizzato anche da Humble (2022), 412-413.

23 Mancano le traduzioni latine delle vite antiche di Senofonte, le quali invece si trova­
vano in greco in apertura della prima parte dell’edizione (cf. la nota precedente).

24 Cf. anche Humble (2022), 413: «Estienne compelled his readers to focus on the letter 
of Chion as the central and most important piece of biographical information about 
Xenophon». Va sempre tenuto presente che per lo Stephanus le lettere di Chione 
erano autentiche: ai suoi occhi la terza lettera pseudochionea offriva una descrizione 
di Senofonte da parte di un contemporaneo.

Saggio introduttivo

20

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vivente che il filosofo è un uomo d’azione migliore di chi non è filosofo. 
Questa, dunque, era l’immagine di Senofonte che lo Stephanus voleva tra­
smettere ai suoi lettori; e naturalmente questa era l’immagine di Senofonte 
cara allo stesso Stephanus. A ben vedere, infatti, tutto il discorso De coniun­
gendis cum Marte Musis exemplo Xenophontis è costruito intorno a questa 
immagine di Senofonte.25

Tre erano gli obiettivi che lo Stephanus si proponeva con questo discor­
so: 1) mostrare l’utilità che un governante poteva ricavare dalla filosofia – e 
più in generale dagli studi letterari – per assolvere appieno i propri compiti; 
2) confutare l’opinione di quanti credevano che gli studi letterari fiaccas­
sero la forza d’animo richiesta per affrontare la “vita attiva”; 3) mostrare 
con l’esempio di Senofonte («summum philosophum pariter et egregium 
imperatorem») una conferma concreta dei due precedenti argomenti.26 

Ovviamente, anche indipendentemente dall’antico modello senofonteo, 
si trattava di temi cari a un uomo di cultura come lo Stephanus. Tuttavia, 
per sua stessa ammissione, era stato proprio il caso di Senofonte a offrirgli 
l’occasione per questa riflessione.27 Ma l’esempio di Senofonte poteva essere 
utilizzato a questo scopo precisamente a condizione di vedere in questo 
personaggio quella perfetta sintesi del filosofo e dell’uomo d’azione che è 
compiutamente espressa dalla terza lettera pseudochionea. Naturalmente si 
tratta di un’immagine che, in un certo senso, è in nuce nella stessa opera 
di Senofonte.28 Tuttavia, ci sono ottime ragioni per pensare che essa sia 
stata almeno in parte suggerita allo Stephanus proprio da questo testo 
pseudochioneo. La conferma più evidente di questo fatto sta proprio nella 
posizione estremamente significativa riservata a questa lettera nell’edizione 
senofontea del 1561. Come se non bastasse, nei vari testi che accompagna­
no l’edizione i riferimenti alla lettera pseudochionea e all’immagine di 

25 Il discorso De coniungendis cum Marte Musis exemplo Xenophontis può essere letto in 
Canfora, Natalicchio (1992), che comprende anche un’introduzione e una traduzione 
italiana con note (l’introduzione è stata ristampata in Canfora (1997), 44-48). Una 
traduzione inglese annotata di questo medesimo discorso è ora disponibile, a cura di 
Noreen Humble, in De Keyser, Humble, Sidwell (2022), 66-129.

26 In principio lo Stephanus aveva dichiarato di voler «cum rationibus tum etiam 
exemplis docere» (ed. Canfora, Natalicchio (1992), 20).

27 «Potremo ad summum philosophum pariter et egregium imperatorem Xenophontem 
(qui occasionem huic disceptationi dedit) descendam» (ed. Canfora, Natalicchio 
(1992), 20).

28 Cf. Canfora ap. Canfora, Natalicchio (1992), 15 (= Canfora (1997), 47), con particola­
re riferimento a Xen. An. II 1, 13.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

21

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Senofonte che essa contiene non mancano affatto. Prendiamo il caso dei 
Prolegomena che aprono la parte del volume con il testo greco.29 

Essi sono – tra le altre cose – un dottissimo saggio sulla fortuna di Seno­
fonte nell’Antichità. Lo Stephanus rileva che Senofonte fu apprezzato già 
presso gli antichi essenzialmente per due ragioni: per ciò che la sua stessa 
persona aveva rappresentato e per il suo stile letterario. Per lo Stephanus 
il primo caso è illustrato nel modo migliore dalla lettera di Chione che 
egli stesso ha stampato in apertura del volume.30 Il Senofonte della lettera, 
infatti, mostra chiaramente che gli studi delle “bonae artes” rendono gli 
uomini non meno validi nell’azione, ed anzi meno avventati. Questo testo 
dovrebbero leggere – chiosa lo Stephanus – i molti uomini di corte che 
pensano e sostengono esattamente il contrario.31

L’insegnamento che secondo lo Stephanus si può ricavare da questa 
lettera di Chione («non minus strenuos reddi homines bonarum artium 
studiis, sed minus temerarios et in pericula praecipites») ricalca un passo 
della parte finale della terza lettera pseudochionea (Ep. 3, 7, p. 50, 17-18, 
κἀγὼ οὖν ἐλπίζω φιλοσοφήσας τά τε ἄλλα κρείττων ἔσεσθαι καὶ οὐχ 
ἧττον ἀνδρεῖος, ἀλλ’ ἧττον θρασύς).32 È un passo che doveva stare partico­
larmente a cuore allo Stephanus. Esso, infatti, è ripreso – questa volta espli­
citamente – anche nella chiusa del discorso De coniungendis cum Marte 
Musis exemplo Xenophontis: «quae cum ita sint, deponant tandem illi quam 
de studiis literarum conceperunt opinionem, sibique hoc persuadeant, qui­
cunque his operam dederit, minus quidem θρασὺν (ut dixit Chion) at 
non minus ἀνδρεῖον fore».33 Del resto, quando lo Stephanus, subito dopo 

29 Il testo dei Prolegomena si può leggere in Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 
60-72.

30 «Atque (ut de illis [scil. degli elogi che gli antichi riservarono a Senofonte] prius 
agam) maximum omnium esse puto illud Chionis, quod in eius epistola huic volumi­
ni praefixa habetur» (citazione tratta da Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 
61).

31 «Quam [scil. la terza lettera pseudochionea] utinam aulici nostri diligenter legissent 
atque expendissent, qui literarum studiis homines quodammodo enervari, omnem­
que animi magnitudinem et omnem ad res praeclaras fortiter et viriliter suscipiendas 
alacritatem extingui existimant. Unum hoc illis ex ea epistola respondebo, non minus 
strenuos reddi homines bonarum artium studiis, sed minus temerarios et in pericula 
praecipites» (citato sempre da Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 61; il passo 
è richiamato anche da Humble (2022), 412-413 n. 70). Questo tema viene ripreso dallo 
Stephanus anche nella lettera a Marquard Freher anteposta alla traduzione latina 
dell’edizione di Memnone, Ctesia ed Agatarchide del 1594.

32 Questa ripresa non è stata notata da Humble (2022), 412-413 e n. 70.
33 Canfora, Natalicchio (1992), 90.

Saggio introduttivo

22

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


questo discorso, riporta la traduzione latina della lettera di Chione, rileva 
in epigrafe: «Chionis epistola latine ab Henrico Stephano reddita, cum 
argumento praecedentis eius orationis conveniens».

La terza lettera pseudochionea, insomma, contribuì non poco a produrre 
nello Stephanus l’immagine di Senofonte come perfetta sintesi del filosofo 
e dell’uomo d’azione.34 Così, anche grazie a Chione, Senofonte diventava 
l’incarnazione del principe ideale: nel 1581 lo Stephanus dedicherà la sua 
seconda edizione degli opera omnia di Senofonte al figlio di Maria Stuarda, 
il re di Scozia Giacomo VI, il quale sarebbe divenuto anni dopo, alla morte 
di Elisabetta I, anche re d’Inghilterra come Giacomo I. In questa seconda 
edizione non è presente il discorso De coniungendis cum Marte Musis 
exemplo Xenophontis che si trovava nell’edizione del 1561. In compenso, il 
contenuto di quel discorso è brevemente compendiato nella lettera dedica­
toria al re di Scozia, dove si legge che nessuno più di Senofonte incarnò 
il sovrano ideale che sa unire nella propria persona gli studi e l’azione.35 

Anche in questa edizione del 1581 è sempre presente come vera e propria 
introduzione alle opere di Senofonte la terza lettera pseudochionea. 

 
6. Se ci si è dilungati su questa tappa della storia degli studi è perché essa 
rappresenta forse il punto più alto della fortuna dell’epistolario pseudochio­
neo. Questo testo oggi relativamente poco conosciuto della letteratura greca 
antica arrivò a influenzare almeno in parte l’immagine di Senofonte che un 
personaggio di primo piano come Henri Estienne contribuì a diffondere 
nell’Europa colta della prima età moderna. Non solo. Dai diversi usi che 
lo Stephanus ha fatto delle lettere dello pseudo-Chione emergono per certi 
aspetti – sia pure in forma del tutto seminale – alcuni dei problemi inter­

34 Cf. anche Noreen Humble e Keith Sidwell, ap. De Keyser, Humble, Sidwell (2022), 
25. È possibile che alla formazione di questa immagine di Senofonte nella mente dello 
Stephanus abbiano contribuito anche altri stimoli: Luciano Canfora ap. Canfora, 
Natalicchio (1992), 14 (= Canfora (1997), 47) ha richiamato l’attenzione su un passo 
dello scritto di Sinesio A Peonio, citato dallo Stephanus nel discorso De coniungendis 
cum Marte Musis (ed. Canfora, Natalicchio (1992), 46 e 48): qui il vescovo di Cirene 
sviluppa a propria volta un’immagine di Senofonte sostanzialmente analoga a quella 
della terza lettera pseudochionea (su questo punto cf. anche infra C.5.5). Naturalmen­
te queste due possibilità non si escludono a vicenda.

35 «Immo vero ne hoc quidem te nescire crediderim, nullum pulchriorem regis omni 
laude digni imaginem pinxisse, nullum ex omni memoria gloriosus Martem cum 
Musis coniunxisse» (citato da Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 502). Va 
tenuto presente che Giacomo VI, uomo coltissimo e autore egli stesso di opere piene 
di erudizione, doveva essere particolarmente sensibile all’argomento: lo Stephanus lo 
sapeva bene (cf. Canfora ap. Canfora, Natalicchio (1992), 14 = Canfora (1997), 46).

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

23

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pretativi oggettivamente presenti in questo testo. Se, infatti, si mettono a 
confronto l’edizione senofontea del 1561 e quella di Memnone, Ctesia e Aga­
tarchide del 1594 emergono due usi molto diversi, se non diametralmente 
opposti, dell’epistolario pseudochioneo.

Nell’edizione senofontea del 1561 (e poi in quella del 1581) lo pseudo-
Chione è servito allo Stephanus per proporre una lettura dell’opera di 
Senofonte nel senso dello speculum principis. In una certa misura, cioè, per 
lo Stephanus sarebbe possibile ricavare dall’epistolario pseudochioneo l’im­
magine del principe ideale. D’altro canto, come abbiamo visto, nell’edizione 
di Memnone, Ctesia e Agatarchide del 1594 l’uso dello pseudo-Chione offri­
va allo Stephanus un’occasione per dare voce anche ai propri sentimenti 
antitirannici. È possibile che questa diversità di usi del medesimo testo 
sia in parte dipesa dalle diverse circostanze storiche in cui lo Stephanus 
fece ricorso allo pseudo-Chione (tra le due edizioni corrono più di trent’an­
ni), non meno che dalla diversità dei testi e degli autori a cui le lettere 
pseudochionee erano di volta in volta associate. Quel che è certo, però, 
è che questa diversità di usi ha comportato che lo Stephanus operasse 
sull’epistolario pseudochioneo due diverse selezioni.

Se infatti si legge esclusivamente la lettera terza incentrata sull’incontro 
di Chione e di Senofonte, si può effettivamente avere l’impressione che que­
sta sintesi perfetta di filosofo e uomo d’azione rappresentata da Senofonte 
possa servire per tracciare il profilo del principe ideale. Se, però, poi si legge 
la quindicesima lettera, selezionata dallo Stephanus nell’edizione del 1594, 
si scopre che per Chione non può esistere un governo monarchico positivo. 
D’altra parte, lo stesso esempio di Senofonte rende perlomeno legittima 
la domanda: e se il monarca fosse un filosofo come Senofonte? Anche in 
questo caso non sarebbe possibile un potere giusto, per quanto assoluto? 
Siamo proprio sicuri, dunque, che il giovane Chione fosse interamente 
dalla parte della ragione nei suoi ragionamenti antitirannici? 

Naturalmente lo Stephanus non si proponeva di fornire un’interpreta­
zione dell’epistolario pseudochioneo. Tuttavia, come vedremo, la diversità 
degli usi che egli fece di questo testo è strettamente legata alla ragione che, 
in tempi più recenti, ha reso possibili da parte della critica interpretazioni 
di questo epistolario tra di loro molto diverse, se non opposte. In ogni caso, 
l’attenzione che lo Stephanus riservò all’epistolario pseudochioneo non è 
un fenomeno isolato in età umanistico-rinascimentale.

Saggio introduttivo

24

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
7. Anche il Leunclavius (Johannes Löwenclau, 1541-1594) incluse la terza 
lettera pseudochionea (con testo greco e traduzione latina) nella propria 
edizione degli opera omnia senofontei del 1569 (in seguito ristampata 
nel 1572 e, postumamente, nel 1594 e nel 1596). L’importanza di questo 
documento – sottolinea il Leunclavius nella lettera dedicatoria a Johannes 
Casimir, principe elettore del Palatinato Renano – è proprio legata al fatto 
che, in quanto testimonianza di un contemporaneo, esso fornisce una con­
ferma particolarmente autorevole dell’attendibilità del racconto senofonteo 
(«verissimum narrationi Xenophonteae testimonium»). Anche per questo, 
nella vita di Senofonte che segue alla lettera dedicatoria, il Leunclavius fa 
ricorso alla terza lettera pseudochionea addirittura per ricostruire l’aspetto 
di Senofonte durante la spedizione dei Diecimila («vultu pervenusto ac miti 
caesarie promissa, quemadmodum Chio philosophus promissa: ipso in 
vultu singularis inerat verecundia»). Il Leunclavius pensava evidentemente 
a Ep. 3, 3, p. 48, 2-3 (ἑωρῶμεν κομήτην ἄνδρα, καλὸν πάνυ καὶ πρᾷον 
ἰδέσθαι).36

Verosimilmente sulla spinta di queste operazioni editoriali si giunse alla 
prima traduzione integrale dell’epistolario pseudochioneo in latino, pubbli­
cata dal Caselius (Johannes Kessel) a Rostock nel 1584 in appendice alla 
propria traduzione latina del quarto libro della Ciropedia di Senofonte. 
Nell’epistola dedicatoria, rivolta a Heinrich Julius, vescovo luterano di Hal­
berstadt e duca di Brunswick-Lüneburg, il Caselius segnala le lettere di 
Chione – che egli ritiene autentiche – per il loro stile elegante e dotto, 
oltre che per l’elogio di Senofonte che esse contengono. Inoltre, come lo 
Stephanus prima di lui, il Caselius si sofferma sulla stretta connessione tra il 
profondo impegno profuso da Chione negli studi sotto la guida di Platone e 
le nobili azioni da lui intraprese in difesa della patria (cosa che permette al 
Caselius di fare di Chione addirittura un precursore di Alessandro Magno). 
Nell’exemplum di Chione, dunque, il dedicatario potrà trovare – o almeno 

36 Su quest’ultimo punto ebbe da ridire lo Stephanus, il quale nella terza edizione degli 
opera omnia senofontei (1596) inserì una lunga inquisitio sugli errori commessi dal 
Leunclavius nella sua edizione. Per lo Stephanus il Leunclavius aveva tacitamente 
amplificato le parole di Chione aggiungendo «ipso in vultu singularis inerat vere­
cundia». Sull’uso della terza lettera pseudochionea da parte del Leunclavius e sulla 
querelle con lo Stephanus cf. Humble (2022), 414-416.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

25

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


questo sarà stato l’auspicio del Caselius – una conferma della giustezza della 
propria dedizione agli studi.37

Ma la terza lettera pseudochionea aveva già attirato l’attenzione di Lam­
pugnino Birago.38 Il Birago realizzò una traduzione latina dell’Anabasi di 
cui ci resta soltanto la lettera dedicatoria a Borso d’Este, duca di Modena 
e Reggio, datata all’aprile del 1462.39 Dalla parte finale di questa lettera ap­
prendiamo che la traduzione dell’Anabasi era seguìta da quella della Vita di 
Artaserse di Plutarco, mentre era preceduta dalla traduzione di un’elegante 
lettera del filosofo Chione riguardante le imprese descritte nell’Anabasi 
(«sed iam Xenophontem leges, et post eum Plutarchum, lecta prius brevi 
ac, ut mihi visa est, eleganti de his rebus Chionis philosophi epistola»). 
Si tratta evidentemente della terza lettera pseudochionea.40 È del tutto 
verosimile che il Birago, egli stesso uomo di cultura e uomo d’azione, fosse 
stato attratto dall’immagine di Senofonte che emerge da questa lettera,41 

tuttavia, diversamente dallo Stephanus, egli non sviluppò esplicitamente 
questo punto. In compenso, si può dire che egli abbia preceduto lo Stepha­

37 «Confirmaberis simul in nobili isto instituto, nisi iam te penitus confirmasti, que­
madmodum de tua aetate, doctrina et iudicio mihi persuadeo: sed tamen quae vera 
esse iam non dubitas, eadem ita sensisse atque ita se habere re ipsa comperisse opti­
mos quosque gaudebis» (cito dalla riproduzione digitale in mio possesso della copia 
dell’edizione del Caselius conservata nella Biblioteca Apostolica Vaticana, R.G.Classi­
ci.IV.348, f. 3r). L’anno prima (1583), sempre a Rostock, il Caselius aveva pubblicato 
un’edizione del solo testo greco dell’epistolario. Per un profilo intellettuale del Case­
lius cf. Scattola (1997). Segnalo, inoltre, che un’edizione della sola sedicesima lettera 
pseudochionea apparve a Parigi nel 1595 per opera dell’imprimeur du roi Fédéric 
Morel (1552-1630). Lo stesso Morel pubblicò poi, nel 1600, una traduzione latina di 
Ep. 16. Un’altra traduzione latina integrale dell’epistolario pseudochioneo, invece, vide 
la luce – accanto al testo greco ripreso dall’Aldina – nel 1606 a Ginevra all’interno 
di un’edizione di vari epistolari greci. Si tratta di un piccolo giallo filologico tutto­
ra irrisolto: la traduzione, infatti, è attribuita al dotto giureconsulto Jacques Cujas 
(1522-1590). Tuttavia, è molto probabile che si tratti di una falsa attribuzione (cf. 
Fabricius, Harles (17904), 676). Se effettivamente non è opera del Cujacius, l’autore 
di questa traduzione è tuttora ignoto (non si tratta in ogni caso di una ristampa della 
traduzione latina del Caselius).

38 Su questo poliedrico personaggio, politico e umanista nato verso la fine del XIV 
secolo, attivo prima alla corte milanese dei Visconti poi presso la Curia pontificia e 
morto nel 1472, cf. Miglio (1968) e Damian (2017), vii-xliv.

39 La traduzione era già stata ultimata nel 1459 e dedicata una prima volta a papa Pio II. 
Sulle possibili ragioni di questa seconda dedica cf. Damian (2017), xxxi-xxxiii

40 Il testo della lettera a Borso d’Este può essere letto in Marsh (1992), 102 e Pade (2007), 
163-164.

41 Cf. Humble (2022), 406.

Saggio introduttivo

26

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nus nel considerare la terza lettera pseudochionea come una sorta di testo 
introduttivo alla lettura di Senofonte (sia pure solo dell’Anabasi).42

Questo interesse nei confronti dell’epistolario pseudochioneo tra Quat­
trocento e Cinquecento non stupisce.43 In questo testo, infatti, si poteva 
trovare una conferma dell’idea cara all’Umanesimo quattrocentesco e cin­
quecentesco secondo cui la cultura storico-filosofico-letteraria era essenzia­

42 Come sappiamo, la prima edizione a stampa dell’epistolario è l’Aldina del 1499 (su 
questa edizione cf. meglio infra § II e n. 494). Il Birago, dunque, lesse la terza lettera 
pseudochionea su una fonte manoscritta attualmente non identificata. Egli definisce 
Chione “philosophus”: può essere interessante notare che, tra i codici noti dell’episto­
lario pseudochioneo, solo Vaticano (Città del), Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. gr., 
1353, vergato da Costantino Lascaris a Milano nel 1462 (cf. infra § I, num. 27), riporta 
questa indicazione nell’intestazione delle lettere. Tuttavia, questa indicazione poteva 
anche essere ricavata autoschediasticamente dalla lettura dell’epistolario, così come 
poteva essere tratta dalla voce Κλέαρχος (κ 1714) della Suda o, più probabilmente, 
dall’epitome di Giustino delle Storie Filippiche di Pompeo Trogo (XVI 5), testo notis­
simo già nel corso del Medioevo (cf. Reynolds (1983), 197-199 e Cambiano (2000), 
4-6). Peraltro, il Birago potrebbe aver conosciuto questa lettera pseudochionea ben 
prima del 1462. Nella lettera prefatoria della propria traduzione dell’Economico di 
Senofonte, dedicata a papa Niccolò V e databile intorno al 1450, il Birago stabilisce 
un confronto tra Senofonte e il dedicatario (sul problema della datazione di questa 
traduzione cf. Damian (2017), xviii-xix). Tra le altre cose Birago si sofferma proprio 
sull’episodio del mancato sacco di Bisanzio in virtù dell’intervento di Senofonte, 
ovvero sull’episodio intorno al quale è costruita la terza lettera pseudochionea. In 
questo episodio, infatti, Birago vede un’analogia con la politica condotta da papa Nic­
colò V in difesa di Costantinopoli. Su questa lettera a papa Niccolò V ha richiamato 
l’attenzione Humble (2022), 30, alla quale però sembra sfuggita la possibile connes­
sione con la terza lettera pseudochionea. Il testo latino della lettera si può leggere in 
Marsh (1992), 178. In ogni caso, a tutti gli effetti quella di Lampugnino Birago è la 
prima traduzione latina nota, ancorché parziale e perduta, dello pseudo-Chione.

43 Un’ulteriore conferma di questo interesse viene dal comportamento della tradizione 
manoscritta. Grosso modo a partire dalla seconda metà del Quattrocento, infatti, 
l’epistolario pseudochioneo non compare soltanto in sillogi epistolografiche. Così, 
ad esempio, in Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut., 59.47 (databile alla 
metà o alla seconda metà del XV secolo) le lettere di Chione si trovano insieme a 
diverse orazioni politiche di Demostene, al Menesseno platonico e al De virtute et 
vitio di Plutarco; in Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit, Voss., gr. F° 56 (copiato 
verosimilmente negli anni Cinquanta del XV secolo) l’epistolario pseudochioneo è 
insieme alle lettere di Eschine e ad alcune lettere di Platone, ma anche alle orazioni 
giudiziarie di Demostene; in Salamanca, Biblioteca Universitaria, Mss., 223 (copiato 
in diversi momenti tra il secondo quarto del XV secolo e il 1540 circa) le lettere 
di Chione si trovano insieme al Panatenaico di Elio Aristide e a due orazioni di 
Eschine (oltre che ad altri testi). L’interesse nei confronti di questo testo, insomma, 
non sembra più legato soltanto alla sua natura epistolare. Colpisce in particolare 
l’associazione dell’epistolario pseudochioneo a testi in qualche misura legati alla 
dimensione politica e civile.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

27

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


le per la formazione del buon cittadino, dell’uomo impegnato nella vita 
attiva.44 Non solo: questa ideale sintesi tra cultura e “vita attiva” non è 
presentata nell’epistolario in forma dottrinale. Essa è legata, bensì, al valore 
pedagogico dell’esempio concreto: quando Chione si rende conto che non 
c’è contraddizione tra gli studi filosofici e la “vita attiva”, ciò avviene non 
perché Senofonte gli abbia fatto una lezione teorica, ma perché gliene ha 
dato prova con il proprio esempio.45 Lo stesso Chione dell’epistolario farà 
della propria vita un esempio concreto di questo ideale. Ma, a ben vedere, 
questa preminenza dell’esempio rispetto alla teoria è centrale nell’imposta­
zione pedagogica degli studia humanitatis: non è da trattati teorici che 
si apprendono i valori, bensì dallo studio delle esperienze concrete degli 
uomini del passato.46

 
8. Come abbiamo visto, per lo Stephanus l’epistolario pseudochioneo era 
opera autentica di Chione di Eraclea Pontica e anche per questo era degno 
di particolare considerazione. Qualche dubbio sull’autenticità della terza 
lettera pseudochionea espresse per la prima volta Joachim Camerarius 
(1500-1574) nella Vita Xenophontis inclusa nella propria traduzione latina 
della Ciropedia e del De vectigalibus di Senofonte (1572).47 Tuttavia, per 

44 Cf. Garin (19662), 118-119, 137 e 158-159.
45 Cf. Ep. 3, 6, p. 50, 8-11, ἠγνόουν δ’ ἄρα, ὅτι καὶ πρὸς ἀνδρείαν εἰσὶν ἀμείνους οἱ 

φιλοσοφήσαντες, κοὐ μόλις γε αὐτὸ παρὰ Ξενοφῶντος ἔμαθον, οὐκ ἐπειδὴ διελέχθη 
μοι περὶ αὐτοῦ, ἀλλ’ ἐπεὶ τοιοῦτος ὢν ἐφάνη, ὁποῖός ἐστι.

46 Cf. Garin (19662), 88: «Alla rigorosa tecnica della filosofia, intenta a offrire delle 
determinate nozioni, [l’umanesimo nascente] opponeva una disinteressata rappresen­
tazione di realtà esemplari, ideali, e nello stesso tempo capaci di commuovere e 
suscitare amore e desiderio di imitazione. Alle formule aride e astratte che analizzano 
la virtù eroica e infelice, si sostituivano le pagine frementi delle gesta di Bruto: e 
Bruto vivente e suggestivo si propone come un esemplare che suscita ammirazione 
appassionata. A una ragione che si serve di sillogismi, e che offre un pallido sapere, si 
oppone una capacità evocatrice di uomini, le cui opere rifatte vive e vitali suscitano 
sentimenti e passioni, e inducono ad agire, trasformando e plasmando l’uomo. Gli 
eroi di Plutarco diventano maestri di vita, e nelle pagine di Tucidide e di Livio, di 
Demostene e di Cicerone, si impara una lezione di politica e di morale, che nessun 
trattato filosofico può offrire».

47 «Haec vertendo de epistola illa transtulimus, sive vere huius Chion autor, seu alterius 
hoc viri docti et eruditi opusculum est». Anche nel caso in cui la lettera non fosse 
stata autentica, per il Camerarius essa restava un fulgido esempio di come la filosofia 
può giovare alla “vita attiva” («in qua quidem deinceps praeclae sententiae comme­
morantur, de utilitate studii philosophici ad omnes partes vitae: quodque non modo 
iusticiae et moderationis fons sit philosophia, sed fortitudinis quoque et virilium 
actionum: neque de studio illius boni tantum et honesti viri, sed bellatores quoque et 

Saggio introduttivo

28

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


avere una sistematica confutazione dell’autenticità dell’epistolario occorre 
attendere l’opera dell’erudito tedesco Johann Gottlieb Cober (1733-1797), 
il quale nel 1765 produsse un’edizione delle lettere dello pseudo-Chione 
allargando anche per la prima volta la base testimoniale.48 Al testo dell’e­
dizione Aldina, che fino ad allora aveva da solo costituito la vulgata, il 
Cober aggiunse la testimonianza di tre codici Laurenziani.49 Il risultato fu 
un’edizione del testo greco delle lettere, accompagnato in calce da un ricco 
corredo di note prevalentemente di natura filologico-grammaticale.

Le ragioni essenziali contro l’autenticità sono lucidamente esposte dal 
Cober nei prolegomeni all’edizione (altri argomenti puntuali si trovano 
sparsi nelle note): 1) l’incontro tra Chione e Senofonte nella lettera terza è 
storicamente impossibile;50 2) la lingua dell’epistolario è incompatibile con 

victores hostium existant»). Segue la citatione del medesimo passo della terza lettera 
pseudochionea già riportato dallo Stephanus nel discorso De coniungendis cum Marte 
Musis exemplo Xenophontis (Ep. 3, 7, p. 50, 17-18). Probabilmente il Camerarius aveva 
presente proprio il discorso dello Stephanus. Non va dimenticato, del resto, che lo 
Stephanus aveva dedicato la propria edizione senofontea del 1561 al Camerarius. 
Sul giudizio del Camerarius circa la terza lettera pseudochionea cf. Humble (2017), 
178 e Humble (2022), 416. Humble (2017), 178 segnala che il Camerarius aveva già 
pubblicato, con testo greco e traduzione latina, la decima lettera pseudochionea in 
una raccolta di lettere greche da lui realizzata nel 1540 (in verità, in questa edizione, 
oltre a Ep. 10, è presente, in greco e in traduzione latina, anche Ep. 17).

48 Degani (1983), 211 n. 1 rimprovera a Cataudella (1980): «alle pp. 726 (bis), 730 e 
748 compare lo strano nome “Coberus”: si tratta di K. Gabriel Cobet (Cobetus)». È 
senza dubbio una delle poche critiche ingiuste di Degani al lavoro pseudochioneo 
di Cataudella (cf. infra A.11), ma è anche un bell’esempio di banalizzazione. Va 
detto, però, che l’errore si trova anche nella ristampa anastatica degli Epistolographi 
Graeci di Hercher, apparsa ad Amsterdam presso Adolf M. Hakkert nel 1965: alle pp. 
xxxii-xxxiii della adnotatio critica compare sistematicamente “Cobetus” in luogo di 
“Coberus”. Nelle tre copie dell’edizione di Hercher del 1873 che ho potuto consultare 
presso la Biblioteca della “Scuola Normale Superiore” (Pisa) si trova sempre la 
forma corretta “Coberus”, per quanto “r” abbia una forma che può essere facilmente 
scambiata con quella di “t”. Non si può escludere che Degani abbia ripreso l’errore da 
un’edizione anastatica di Hercher. D’altra parte, in Warren (1908), 459 viene segnalata 
la presenza di questo errore in Hercher ben prima della comparsa dell’edizione 
anastatica.

49 Come si legge sul frontespizio dell’edizione del 1765, al tempo il Cober era corettore 
del ginnasio di Bautzen. I tre codici collazionati dal Cober sono Firenze, Biblioteca 
Medicea Laurenziana, Plut., 57.12; Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut., 
57.45; Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut., 59.47 (su questi codici cf. infra 
§ I, num. 3, 4 e 5).

50 Cober (1765), vi-vii. Su questo anacronismo cf. anche infra C.1.1.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

29

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


quella di un uomo vissuto nella prima metà del IV secolo a.C.;51 3) nessun 
autore antico mostra di conoscere questo testo;52 4) in generale, l’epistolario 
presenta una struttura e uno stile che tradiscono l’opera di un retore.53 

Questa critica dell’autenticità dell’epistolario pseudochioneo svolta dal 
Cober può essere vista in una certa misura come l’onda lunga della dirom­
pente dissertazione di Richard Bentley del 1697 sulle lettere di Falaride 
e altri epistolari greci.54 Va detto, però, che la critica del Cober non si 
traduce in una svalutazione dell’epistolario pseudochioneo in quanto tale. 
Anzi, il Cober osserva che, anche se si ha a che fare con un “falso” antico, 
l’epistolario merita di essere studiato e compreso in quanto tale.55 In parti­
colare, le deformazioni della realtà storica compiute dallo pseudo-Chione 
andrebbero comprese alla luce della specifica intenzione dell’autore: esalta­
re nella figura del giovane Chione la perfetta sintesi di virtù dell’intelletto 
(vere sapientis viri) e di coraggio (fortissimi iuvenis). Proprio la creazione 
di questo paradigma, accanto alla limpidezza dello stile delle lettere, faceva 
sì che l’epistolario pseudochioneo fosse agli occhi del Cober una lettura 
raccomandabile – benchè storicamente inattendibile – per i giovani che si 

51 Il caso su cui il Cober insiste maggiormente è quello del verbo εὐκαιρεῖν di Ep. 16, 6, 
p. 74, 22 (cf. Cober (1765), vii), che non è attestato prima di Polibio (cf. anche qui il 
commento ad loc.). Ma il Cober ricorda anche ξενιτεία, τυραννοκτονία, πενταετία, 
δεκαετία, εὐποιΐα. In generale, sulla lingua dello pseudo-Chione cf. infra C.5.2.

52 Cf. Cober (1765), vii.
53 Cober (1765), viii.
54 La dissertazione del Bentley fu pubblicata per la prima volta nel 1697 in appendice 

alla seconda edizione delle Reflections upon Ancient and Modern Learning di William 
Wotton. In seguito, nel 1699, apparve con aggiunte come scritto autonomo. Per una 
sua sintetica presentazione cf. Lupi (2016), 27-30 (con ulteriore bibliografia). Nella 
sua edizione Cober non cita mai Bentley. Tuttavia, vale la pena di notare che la serie 
di argomenti impiegata dal Bentley contro l’autenticità delle lettere di Falaride (cf. 
Lupi (2016), 28-29) corrisponde grosso modo – dal punto di vista tipologico – a quella 
usata da Cober per contestare l’autenticità dell’epistolario pseudochioneo.

55 Cf. Cober (1765), ix-xi. Non è insolito trovare in tempi molto più vicini a noi con­
siderazioni sulla necessità di superare gli effetti della critica di Bentley: non già, 
naturalmente, per rivalutare l’autenticità degli epistolari greci antichi, ma perché la 
critica bentleyana dell’autenticità avrebbe in qualche modo gettato uno stigma su 
questi testi, precludendo un’autentica comprensione delle loro specificità (cf. e.g. 
Düring (1951), 7: «ever since Bentley published his famous Dissertations upon the 
Epistles of Phalaris and other epistolographers, epistolary literature has enjoyed a 
constantly bad reputation. All these letters were considered spurious and that was the 
end of it. Only slowly scholars began to work in the field. One after another of the 
half-forgotten epistolographers was subjected to renewed study»). Il caso del Cober 
mostra che questa esigenza critica si poteva trovare anche alla metà del Settecento.

Saggio introduttivo

30

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dedicavano allo studio del greco antico (non va dimenticato che il Cober 
era uomo di scuola).56 

Forse il progetto pedagogico del Cober non produsse un nuovo Chio­
ne. Tuttavia, non restò senza effetti. August Gottlob Hoffmann fu allievo 
del Cober al ginnasio di Bautzen e in seguito divenne a propria volta 
vice-corettore del ginnasio di Eisleben. Nel 1803 Hoffmann pubblicò sui 
«Commentarii Societatis Philologicae Lipsiensis» un lungo studio prepara­
torio per una nuova edizione delle lettere di Chione, edizione che, tuttavia, 
non ebbe mai la luce.57 In vista di questo progetto Hoffmann riportava 
anche la collazione di un codice Augustano (attuale München, Bayerische 
Staatsbibliothek, Gr., 490), le cui lezioni andavano ad aggiungersi a quelle 
dei tre Laurenziani già collazionati dal Cober. La collazione è preceduta 
da un lungo saggio storico-critico in cui Hoffmann riprende gli argomenti 
del Cober contro l’autenticità dell’epistolario e ne aggiunge di nuovi. Per 
quanto riguarda l’epoca e la ragione per cui queste lettere sarebbero state 
composte Hoffmann riteneva che si potessero fare dei passi avanti rispetto 
al Cober, il quale si era limitato ad indicare nell’autore dell’epistolario un 
retore di epoca più recente ai fatti narrati. 

Hoffmann insiste particolarmente sul tema dell’utilità della filosofia (e in 
particolare dell’insegnamento platonico) per la “vita attiva”: a suo avviso la 
centralità di questo tema all’interno dell’epistolario dipenderebbe dal fatto 
che l’autore era un filosofo platonico vissuto quando ormai gli studi filosofi­

56 L’interpretazione dell’epistolario pseudochioneo proposta dal Cober è per certi aspet­
ti accostabile all’uso che lo Stephanus faceva della lettera terza. In questo caso, 
tuttavia, non si trattava più di proporre uno speculum principis attraverso l’esempio 
di Senofonte. Il modello di vita ricavabile dall’epistolario – pur sempre quello della 
sintesi tra “vita contemplativa” e “vita attiva” – era qui rivolto agli studenti del 
ginnasio tedesco: solo attraverso gli studi – insegnava loro l’esempio di Chione – essi 
avrebbero potuto aspirare a grandi e nobili imprese. Sul contesto culturale, quello 
del Neoumanesimo tedesco del XVIII secolo, in cui si inseriva l’attività del Cober cf. 
Chiarini (1995), 679-688. Del resto, Bautzen – la città in cui era attivo il Cober – si 
trova in Sassonia, lo stato tedesco che – insieme allo Hannover – fu maggiormente 
toccato da questa nuova temperie culturale: si pensi, ad esempio, alla prolusione De 
humanitatis disciplina letta all’Università di Lipsia da Johann August Ernesti il 24 
marzo del 1742 (cf. Chiarini (1995), 684-688).

57 Hoffmann ricorda a più riprese che il suo interesse per questo testo era nato in lui 
proprio dalla lettura che ne aveva fatto quando era ancora studente al ginnasio di 
Bautzen sotto la guida del Cober. Ora egli intendeva produrre a propria volta una 
nuova edizione dell’epistolario per fornire a futuri studenti ginnasiali uno strumento 
nuovo e aggiornato per leggere questo testo (senza contare che l’edizione del Cober 
ormai non era più reperibile).

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

31

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ci non godevano più del prestigio di un tempo. Quest’epoca andrebbe vista, 
secondo Hoffmann, almeno nella fine del IV secolo d.C., periodo al quale 
rimanderebbero anche la lingua e lo stile dell’epistolario, nonché i diversi 
anacronismi storico-fattuali commessi dall’autore.58 

L’epistolario pseudochioneo restava per Hoffmann una lettura estrema­
mente indicata per i giovani che si avviavano allo studio del greco antico 
e della letteratura greca. Anzi, proprio l’argomento dell’epistolario, con la 
sua sentita difesa dell’utilità pratica dello studio della filosofia, poteva essere 
un incentivo ad affrontare la lettura delle opere dei filosofi greci.59 Con 
Hoffmann lo pseudo-Chione diventava di fatto un’introduzione, se non un 
vero e proprio protrettico, allo studio della filosofia antica. 

 
9. È dunque tra la seconda metà del Settecento e l’inizio dell’Ottocento che 
si afferma l’idea dell’inautenticità dell’epistolario pseudochioneo. Ciò può 
essere messo in relazione, oltre che con l’onda lunga della dissertazione 
di Bentley, con il fatto che allora questo testo fu studiato e pubblicato 
autonomamente, e non come parte del corredo erudito dell’edizione di altri 
autori. Ma a sua volta questo fatto è da mettere in relazione con l’interesse 
che lo pseudo-Chione seppe suscitare in alcuni docenti dei ginnasi tedeschi 
(in particolare della Sassonia) in vista di determinati programmi scolastici 
e precisi progetti pedagogici.60 Dopo di allora, per circa un secolo l’epi­
stolario pseudochioneo non fu più studiato come oggetto autonomo, ma 
solo all’interno di imprese che coinvolgevano altri testi e altri autori. Ciò 
naturalmente non significa che non furono fatti progressi nella conoscenza 
di quest’opera.

Come sappiamo, nel 1816 apparve l’edizione, con traduzione e note di 
commento, dell’estratto foziano di Memnone di Johann Caspar Orelli. Nel­
lo stesso volume, come si è detto, comparivano anche una ricca raccolta 
di frammenti e testimonianze su Eraclea Pontica e le lettere dello pseudo-
Chione. Si trattava a tutti gli effetti di un repertorio di fonti per lo studio 
della storia dell’antica città di Eraclea Pontica da affiancare al racconto di 
Memnone-Fozio. A sua volta l’epistolario pseudochioneo si giovava di un 
ricco apparato di documenti di supporto.61 Nessuna novità, invece, Orelli 

58 Cf. Hoffmann (1803), 244-245.
59 Cf. Hoffmann (1803), 235.
60 Cf. supra n. 56.
61 Orelli ristampa lo studio di Hoffmann del 1803, le traduzioni latine del Leunclavius 

(per la sola lettera terza) e dello Stephanus (solo per le lettere contenute nell’edizione 

Saggio introduttivo

32

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


apportava in merito all’interpretazione generale dell’epistolario, né alla co­
noscenza delle sue fonti manoscritte. Per avere un passo avanti in questo 
senso bisognerà attendere il 1873, anno in cui apparvero a Parigi presso lo 
stampatore Didot gli Epistolographi Graeci di Rudolf Hercher.62 

L’edizione di Hercher dipendeva in gran parte dai lavori preparatori 
che Anton Westermann aveva realizzato in vista di un’edizione degli episto­
lografi greci che non poté mai portare a termine. Quando la malattia gli 
impedì di proseguire nel lavoro, Westermann – che morirà nel 1869 – inviò 
all’editore Didot tutto il materiale da lui già raccolto perché fosse messo 
a disposizione del futuro editore degli epistolografi greci. Di lì a poco, 
il nuovo editore fu individuato, attraverso l’intermediazione del Dübner, 
appunto nella persona di Rudolf Hercher, il quale per i tipi “Didot” aveva 
già realizzato nel 1858 l’edizione delle opere e dei frammenti di Eliano. A lui 
l’editore trasmise tutti i lavori preparatori del defunto studioso.63

L’apporto dato dal Westermann all’edizione dell’epistolario pseudochio­
neo presente negli Epistolographi Graeci di Hercher è rilevante. A lui si 
deve, in particolare, la sistematica collazione di un testimone fino ad al­
lora inutilizzato (si tratta dell’attuale Paris, Bibliothèque Mazarine, fonds 
principal, 4454), la cui importanza per la costituzione del testo pseudochio­
neo (naturalmente misurata sulla parziale conoscenza che si aveva allora 
della tradizione manoscritta di quest’opera) era già stata segnalata dallo 
stesso Westermann nel 1853 nella quarta parte della sua Commentatio de 

del 1594, ovvero la quindicesima e la diciassettesima), la prefazione dell’edizione 
del Cober e la traduzione latina dell’intero epistolario ad opera del Caselius. Tra la 
prefazione del Cober e la traduzione del Caselius, Orelli inserisce un commento con­
tinuo alle lettere, di carattere prevalentemente storico-filologico, in cui fa confluire, 
oltre a proprie osservazioni critiche ancora adesso degne di nota, pressoché tutta 
l’erudizione che i secoli precedenti avevano riversato su questo testo. In ogni caso, 
Orelli segue Cober e Hoffmann nel negare l’autenticità dell’epistolario

62 Il 1873 è la data a cui generalmente viene ricondotta questa edizione. Va detto, però, 
che il volume non è datato. L’unica data che vi compare è quella con cui Hercher 
chiude la praefatio: dicembre 1871 (cf. anche Vieillefond (1992), xxxiii).

63 Questa vicenda è sinteticamente riassunta in Hercher (1873), vii, da cui si evince 
anche che Westermann aveva di fatto messo insieme già circa metà del volume poi 
pubblicato da Hercher. Dalle indicazioni fornite da Hercher (1873), ix non è ben 
chiaro se anche la traduzione latina delle lettere di Chione affiancata al testo greco 
fosse stata realizzata da Westermann. Tuttavia, alcune difformità che si possono 
osservare tra il testo greco alla fine scelto da Hercher e la traduzione latina possono 
far pensare che quest’ultima fosse stata realizzata da Westermann (cf. e.g. il commento 
a Ep. 14, 2, p. 66, 11-13). Per semplificare le cose, nel corso di questo lavoro si farà 
riferimento a questa traduzione latina con la sola indicazione Hercher (1873).

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

33

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


epistolarum scriptoribus Graecis.64 È appunto sulla base della collazione del 
codice parigino effettuata dal Westermann, oltre che sulla base dell’Aldina e 
dell’edizione di Orelli (e dei dati ivi raccolti), che Rudolf Hercher stabilì il 
testo pseudochioneo della didotiana.65 

Un contributo – sia pure succinto – all’interpretazione complessiva del­
l’epistolario apparve qualche anno dopo l’edizione di Hercher, nel 1883, con 
la dissertazione di Johann Friedrich Marcks Symbola critica ad epistologra­
phos Graecos. Il Marcks, rifacendosi al lavoro di Hoffmann, negava senza 
dubbio l’autenticità delle lettere. Allo stesso tempo, però, non condivideva 
la posizione di Hoffmann circa l’epoca e il fine dell’epistolario. Per Marcks 
lo pseudo-Chione non sarebbe stato un filosofo platonico della fine del IV 
secolo d.C., bensì uno stoico, o qualcuno molto vicino allo stoicismo, e in 
particolare a quei circoli senatori stoicheggianti della Roma del I secolo 
d.C., nei quali ancora viveva una forma di opposizione politica al potere 
imperiale.66 Per la prima volta nella storia degli studi – da quando era 
stata dimostrata l’inautenticità dell’epistolario – si affacciava l’idea che il 
tema antitirannico presente nelle lettere fosse legato ai reali sentimenti anti­
tirannici dell’autore e per la prima volta questi sentimenti erano ricondotti 
all’opposizione al potere imperiale della Roma del I secolo d.C.67 Si tratta, 
come vedremo, di un’ipotesi che avrà fortuna nel secolo successivo. 

 
10. La dissertazione di Marcks, così come l’edizione di Hercher di dieci 
anni prima, non considerava questo epistolario autonomamente, ma insie­
me ad altri corpora epistolari. Con il Novecento le lettere pseudochionee 
tornano ad essere un oggetto di studio autonomo. Del 1906 è il lungo 
articolo che Alessandro Sabatucci fa uscire sugli «Studi Italiani di Filologia 
Classica». Come molti dei contributi che in quegli anni compaiono sulla 
giovane rivista di Girolamo Vitelli, l’articolo di Sabatucci dà ampio spazio 

64 Westermann (1853), 7. Qui Westermann, oltre a ribadire gli argomenti contro l’auten­
ticità dell’epistolario, aderisce all’ipotesi di datazione di Hoffmann.

65 Numerosi, inoltre, sono gli interventi congetturali dello stesso Hercher accolti nel 
testo e segnalati nell’adnotatio critica con un asterisco.

66 Cf. Marcks (1883), 20 e 22-23. L’obiezione che il Marcks muove alla tesi di Hoffmann 
(invero non proprio stringente) è che un platonico della fine del IV secolo d.C. non 
sarebbe stato interessato alla “vita attiva” (cf. Marcks (1883), 20).

67 Abbiamo visto che lo Stephanus, nella sua edizione di Memnone, Ctesia e Agatarchi­
de del 1594, aveva enfatizzato il tema antitirannico presente nelle lettere. Tuttavia, ciò 
era più legato al personale interesse dello Stephanus per queste tematiche che a un 
vero e proprio sforzo interpretativo dell’epistolario, ed era in ogni caso condizionato 
dall’idea che l’epistolario fosse opera autentica di Chione di Eraclea.

Saggio introduttivo

34

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allo studio della tradizione manoscritta delle lettere.68 Egli offre per la 
prima volta la collazione e la recensione dei manoscritti della Biblioteca 
Apostolica Vaticana che recano l’epistolario pseudochioneo.69 A ciò segue 
un’analisi minuziosa della lingua dell’autore, analisi che porta il Sabatucci 
a concludere: «sarei indotto a collocarlo in quella classe di atticisti che il 
Norden chiamò dello ‘strenger Archaismus’ e che comprende Aristide, Liba­
nio, Temistio, Sinesio, Procopio, Coricio».70 Per Sabatucci, dunque, nulla 
si oppone alle conclusioni che August Gottlob Hoffmann aveva formulato 
un secolo prima: l’autore può ben essere vissuto alla fine del IV secolo d.C. 
Paradossalmente, di lì a poco, analisi metodologicamente molto simili a 
quelle condotte da Sabatucci non impediranno ad altri studiosi di pervenire 
a conclusioni del tutto diverse.

Nel 1912 compaiono ben due lavori interamente dedicati all’epistolario 
pseudochioneo. Si tratta della dissertazione dottorale di Carl Burk, rea­
lizzata sotto la guida di Otto Immisch all’Università di Gießen, e della 
dissertazione dottorale di Johann Goertz, il quale studiò con Bruno Keil 
all’Università di Strasburgo. I due lavori hanno un’impostazione molto si­
mile che risente fortemente della temperie positivistica dell’epoca (la stessa 
impostazione, del resto, si trova anche nell’articolo di Sabatucci): la rigida 
classificazione dei fenomeni, soprattutto linguistici e grammaticali, e l’accu­
mulo dei paralleli sovrastano nettamente lo sforzo di una comprensione 
storico-critica complessiva (e anche di singoli problemi). Ciò non toglie 
che si tratta pur sempre di repertori preziosi (anche se oggi inevitabilmente 
invecchiati) e che non mancano in entrambi questi lavori alcune considera­
zioni di ordine interpretativo degne di nota. 

Carl Burk, ad esempio, è il primo ad aver utilizzato in riferimento al 
nostro epistolario la categoria di “romanzo”, cosa che gli permetteva, tra 
l’altro, di spiegare l’economia complessiva dell’opera e alcune discrepanze 
tra la vicenda narrata e l’effettiva vicenda storica a cui le lettere fanno riferi­

68 Nello stesso fascicolo della rivista compare l’articolo del giovanissimo Giorgio Pa­
squali sulla tradizione manoscritta del Commento al Cratilo di Proclo, lavoro semina­
le della futura edizione teubneriana dello scritto procliano.

69 Cf. Sabatucci (1906), 374-400; cf. inoltre infra § II.
70 Sabatucci (1906), 407. Per il riferimento a Norden cf. Norden (1898), 391. Non credo, 

tuttavia, che per lo pseudo-Chione si possa parlare di “strenger Archaismus” (cf. infra 
C.5.2). L’articolo di Sabatucci contiene anche una serie di note testuali (cf. Sabatucci 
(1906), 407-411) e una discussione circa le fonti e il contesto culturale in cui sembra 
inserirsi l’autore dell’epistolario (cf. Sabatucci (1906), 411-414).

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

35

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mento.71 Per il resto, Burk concordava con il Marcks nel vedere in questo 
epistolario l’opera se non di uno stoico, almeno di qualcuno influenzato 
dallo stoicismo e attivo nel primo secolo dell’età imperiale. A questa conclu­
sione, secondo Burk, si adatterebbe bene anche l’atticismo dell’autore.72 Per 
parte sua, Johann Goertz, attraverso una puntuale analisi linguistica, con­
fermava il gusto atticistico dello pseudo-Chione. Tuttavia, secondo Goertz 
alcune considerazioni svolte dall’autore dell’epistolario si adattavano meglio 
all’epoca di Cesare, cioè a un tempo in cui il principato non si era ancora 
consolidato, che all’epoca di Nerone o di Domiziano.73

Per avere un altro lavoro complessivo sull’epistolario pseudochioneo 
bisogna aspettare il 1951, quando apparve il contributo tuttora più influente 
su questo testo. Si tratta dell’edizione critica con introduzione, traduzione e 
note di commento (in inglese) dello studioso svedese Ingemar Düring. Nel 
1941 Düring aveva pubblicato il volume Herodicus the Cratetean. A Study in 
Antiplatonic Tradition, mentre nel 1961 sarebbe apparsa la sua edizione dei 
frammenti del Protrettico di Aristotele. Erano anni, insomma, in cui Düring 
era particolarmente impegnato nello studio della tradizione platonica. È, 
dunque, molto verosimile che nel corso dei suoi studi sulla tradizione 
platonica Düring si fosse imbattuto più o meno casualmente nell’epistolario 
pseudochioneo e avesse avvertito la necessità, o perlomeno la curiosità, di 
studiarlo più a fondo.74

Il merito principale del lavoro di Düring consiste nell’aver prodotto 
la prima edizione critica di queste lettere fondata su una conoscenza pres­
soché completa della tradizione manoscritta. Ciò ha permesso a Düring 
di raggruppare i manoscritti in famiglie, di individuare le relazioni tra 

71 Cf. e.g. Burk (1912), 36 e 41.
72 Cf. Burk (1912), 41-43.
73 Cf. Goertz (1912), 57.
74 Peraltro, tanto il lavoro su Erodico di Babilonia, quanto quello sullo scritto perduto 

di Aristotele permettono di incrociare temi strettamente connessi con l’epistolario 
pseudochioneo. Studiare Erodico significa studiare Ateneo. Ma proprio l’erudito di 
Naucrati, con l’undicesimo libro dei suoi Deipnosofisti, rappresenta, come meglio 
vedremo, la nostra fonte principale circa le accuse che furono mosse a Platone e alla 
sua scuola di alimentare tendenze tiranniche (cf. infra B.3). Ora, in un certo senso, 
le lettere dello pseudo-Chione possono essere viste come una replica a queste accuse 
(Chione è allievo di Platone ed è un tirannicida). D’altra parte, come sappiamo, 
le lettere dello pseudo-Chione contengono un’appassionata difesa dell’utilità della 
filosofia, tanto da poter essere considerate esse stesse una sorta di protrettico alla 
filosofia (in questa direzione, ad esempio, andava l’interpretazione di Hoffmann: cf. 
supra A.8).

Saggio introduttivo

36

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


queste famiglie e di selezionare i testimoni principali per la costituzione 
del testo. Quella di Düring è a tutti gli effetti l’edizione critica attualmente 
di riferimento per l’epistolario pseudochioneo.75 Meno significativo – ma 
non meno influente – è stato il contributo di Düring all’interpretazione 
complessiva dell’epistolario. 

Sulla scia di Marcks e Burk, Düring osserva che il tema antitirannico 
trattato in queste lettere si inserirebbe bene nel clima di critica e di oppo­
sizione antimperiale del I secolo d.C., particolarmente del tempo di Domi­
ziano. D’altra parte, per Düring nel testo non c’è nessun indizio sicuro 
che possa far pensare precisamente a questo contesto storico. È dunque 
improbabile, a suo avviso, che l’epistolario debba essere inteso come uno 
strumento di concreta lotta politica. Più verosimilmente «the anonymous 
author, who must have been a cultivated rhetor, was inspired by contempo­
rary political conditions to write a tendentious novel in the form of letters, 
a literary genre then à la mode. He was happy in finding an attractive and 
interesting historical setting, and he created something very rare in late 
Greek literature: an example of good prose fiction».76

In ogni caso, per Düring la fine del I secolo d.C. è l’epoca in cui più 
probabilmente lo pseudo-Chione ha operato. A questa conclusione Düring 
ritiene di pervenire essenzialmente sulla base di tre considerazioni: 1) il ge­
nere letterario da lui praticato, consistente in una particolare declinazione 
dell’epistolografia fittizia che avrebbe avuto particolare successo nella pri­
ma età imperiale; 2) la cultura filosofica dell’autore, la quale rivelerebbe un 
platonismo “eclettico”, particolarmente influenzato dallo stoicismo, che si 
inserirebbe bene nel I secolo d.C.; 3) la lingua dello pseudo-Chione, che per 
Düring (diversamente che per Burk e Goertz) non risentirebbe veramente 
dell’atticismo, ma cercherebbe soltanto di imitare la lingua di Platone e di 
Senofonte, ovvero autori contemporanei al preteso autore dell’epistolario; 
questo “atticismo moderato” secondo Düring farebbe pensare a un’epoca 
anteriore a Plutarco.77 

75 Anche per questo sorprende che a più di settant’anni dall’apparizione di questa 
edizione il testo pseudochioneo caricato sul “TLG” elettronico di Irvine in California 
sia ancora quello di Hercher. Ciò naturalmente non significa che l’edizione di Düring 
sia priva di limiti (cf. infra § III)

76 Düring (1951), 25.
77 Cf. Düring (1951), 16-24.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

37

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
11. Nonostante lo scetticismo di Düring circa la possibilità di considerare 
l’epistolario come espressione di un clima di reale opposizione antitiranni­
ca, questa tesi – già prospettata dal Marcks – fu particolarmente sviluppata 
di lì a poco in un contributo di Adriana Ballanti apparso sugli «Annali 
della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università di Napoli» del 1954 con 
il titolo Documenti sull’opposizione degli intellettuali a Domiziano.78 Non 
andrà trascurato che nell’Italia da poco uscita dalla guerra e dal fascismo 
l’attenzione all’opposizione al potere imperiale nel corso del I secolo d.C. 
aveva ricevuto particolare impulso.

Emblematico di questi interessi è il poco noto articolo di Benedetto 
Croce dal titolo Un avversario del “regime totalitario” nell’Antichità. Pro e 
contro Elvidio Prisco, apparso sui «Quaderni della Critica» dell’aprile del 
1946. Ma si può pensare anche al volumetto Trasea, scritto da Giuseppe 
Rensi forse intorno al 1940 e pubblicato postumo nel 1948 per le cure di 
Alfredo Poggi, amico dell’autore. Naturalmente in questi casi scrivere del 
passato più remoto era in parte un pretesto per ragionare sull’attualità o sul 
passato recentissimo.79 Ma proprio per questo, in quel particolare contesto 

78 Cf. e.g. Ballanti (1954), 90-91. La posizione della Ballanti è stata ripresa da Squilloni 
(1991), 193 e, più recentemente, da Di Michele (2012) in una tesi di laurea magistrale 
discussa presso l’Università di Firenze. I risultati di quest’ultimo lavoro sono stati 
accolti in Desideri (2015), 295 n. 8 e Desideri (2017), 177 n. 20. Devo alla gentilezza 
della Dott.ssa Di Michele, che qui ringrazio, se ho potuto consultare la sua tesi.

79 Se nel caso dell’articolo di Croce il riferimento al passato recentissimo vissuto dall’au­
tore è evidente nel titolo, meno nel corso del lavoro, molto più esplicite sono le 
pagine di Rensi (cf. e.g. Rensi (1948), 22: «poiché l’Impero non fu altro che questo: 
il trionfo della demagogia, che spezzando con la violenza i quadri della costituzione 
legale impone a forza come capo personale e unico dello Stato il duce del partito»). 
La tentazione dell’analogia tra la storia del I secolo d.C. e la storia recentissima, con 
particolare attenzione all’opposizione antitirannica, non riguardava solo la cultura 
italiana. Si può ricordare a questo proposito il contributo dell’archeologa e storica 
dell’arte antica britannica Jocelyn M.C. Toynbee, sorella dello storico Arnold J. Toyn­
bee, dall’eloquente titolo Dictators and Philosophers in the First Century a.D. apparso 
nel 1944 su «Greece and Rome». Merita di essere riportato un estratto della pagina 
iniziale del contributo della Toynbee: «the story of men who maintained a critical 
or, at the least, independent attitude in the face of a totalitarian régime is obviously 
of great significance for us to-day. Theoretically, of course, the term ‘autocracy’, in 
its strict sense of ‘unaccountability’ of government, cannot be applied to the imperi­
al system of the early Empire. On paper the ‘tyrants’, Tiberius, Gaius, Nero, and 
Domitian, no less than the ‘enlightened monarchs’, Augustus, Claudius, Vespasian, 
Trajan, Hadrian, and the Antonines, were delegates senatus populique Romani, chief 
magistrates and servants of the state. But in practice the ever-expanding range of the 

Saggio introduttivo

38

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


storico-culturale, si poteva essere portati a vedere un’operazione analoga 
nell’epistolario pseudochioneo, tanto più che larga parte della critica già 
tendeva a collocare questo testo proprio nel I secolo d.C. Un’impostazione 
in parte simile si può osservare anche in un articolo di Italo Lana apparso 
nel 1974 su «Il Pensiero Politico».80 

Anche per Lana lo pseudo-Chione è un intellettuale della fine del I 
secolo d.C. (o al massimo dell’inizio del II secolo d.C.), il quale, avvalen­
dosi dello schermo di una vicenda remota, intende riflettere da una pro­
spettiva “filorepubblicana” sulla realtà del principato. Tuttavia, per Lana 
lo pseudo-Chione non mira ad animare una effettiva resistenza contro 
il potere tirannico: egli è bensì sfiduciato circa la possibilità di un reale 
cambiamento della realtà. Ciò per Lana si evince soprattutto da Ep. 14 dove 
lo pseudo-Chione ragiona sul fatto che la tirannide deve essere abbattuta 
subito, appena si è costituita. Ora, una considerazione del genere, se è stata 
fatta – come Lana ritiene – da un autore che vive sotto un principato ormai 
radicato da alcune generazioni, non può che essere un’amara constatazione 
retrospettiva più che un auspicio per il presente.81 

Nel 1980, sempre in Italia, vede la luce uno dei lavori di più ampio 
respiro sullo pseudo-Chione. Nelle «Memorie dell’Accademia dei Lincei» 
Quintino Cataudella pubblica un lungo saggio interpretativo dell’epistola­
rio, seguìto dal testo greco criticamente rivisto a partire dall’edizione di 
Düring e da una traduzione italiana con note critiche ed esegetiche. Pur­
troppo l’obiettivo principale di questo ampio lavoro è quello di difendere 
l’autenticità dell’epistolario, di fatto riportando la critica pseudochionea 

imperial provincial, coupled with the unceasing growth of the ‘mystical’ auctoritas 
bequeathed by the first Princeps to his successors, had produced an effective abso­
lutism comparable, in many respects, to that of the autocrats or ‘dictators’ of modern 
authoritarian states. How did political thought and action in the Roman Empire 
respond to this de facto autocracy? How, above all, did they respond to its abuse? For 
us these are no merely academic questions. The parallelism, such as it is, between the 
ancient and the modern situations must serve as an excuse for presuming to rehandle 
a familiar theme».

80 Alle pp. 275-282 del contributo di Lana è contenuta una traduzione italiana (con 
alcune note) delle lettere 3 (paragrafi 4-5), 14, 15, 16 e 17. Solo la traduzione delle 
lettere 15 e 17 è opera di Lana, le altre lettere sono state tradotte da Nino Marinone 
con la collaborazione di Sergio Cecchin (cf. Lana (1974), 275, nota asteriscata). L’arti­
colo apparso su «Il Pensiero Politico» riprende in parte il contenuto di una dispensa 
universitaria (Lana (1973), 77-106).

81 Cf. Lana (1974), 273-274.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

39

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


indietro di più di due secoli.82 Eppure, nonostante la tesi di fondo di questo 
lavoro non possa essere accettata, non mancano nelle pagine di Cataudella 
spunti degni di interesse. 

Cataudella immagina che queste lettere, composte almeno per la maggior 
parte dal vero Chione di Eraclea Pontica del IV secolo a.C., sarebbero 
rimaste a lungo dimenticate. Motore della loro riscoperta sarebbe stata la 
morte di Cesare per mano di Bruto e il contesto della riscoperta sarebbe 
stata l’Eraclea ormai sottoposta al dominio romano. Cataudella immagina 
che in questo contesto esistessero sentimenti contrastanti nei confronti dei 
dominatori romani: da un lato un atteggiamento «favorevole da parte di 
coloro che traevano vantaggi dalle relazioni con la capitale dell’impero, 
ma anche da parte di intellettuali di spiriti cortigianeschi, del tipo di Elio 
Aristide»; dall’altro un atteggiamento «improntato a riserve, se non anche 
addirittura ostile, da parte di altri intellettuali, dove ce n’erano, e comunque 
disinteressato e ispirato a princìpi etici, di carattere generale».83

Alla notizia della morte di Cesare questi intellettuali eracleoti critici nei 
confronti del dominio romano – e in particolare del governo autocratico di 
Cesare – si sarebbero ricordati di quel loro illustre concittadino che circa 
tre secoli prima aveva abbattuto la tirannide di Clearco. Ciò per Cataudella 
era ulteriormente favorito dalla forte analogia che si poteva osservare tra 
l’uccisione di Clearco da parte di Chione e quella di Cesare da parte di Bru­
to.84 Così, la memoria rinnovata di quella lontana vicenda storica avrebbe 

82 Per una valutazione complessiva della tesi di Cataudella cf. Degani (1983), 208-211 
e Barigazzi (1992), 157-161. Lo studioso catanese ha successivamente ripreso le con­
clusioni della memoria lincea in un contributo più sintetico (cf. Cataudella (1981), 
78-84). Merita di essere segnalato, inoltre, che negli ultimi anni della sua vita Quin­
tino Cataudella si interessò al problema delle dottrine orali di Platone e, più in 
generale, alla questione della vita all’interno della scuola di Platone. Questo interesse 
ha trovato espressione in un volume pubblicato postumo: Cataudella (2009). In que­
st’opera postuma lo studioso catanese utilizzò l’epistolario pseudochioneo proprio 
come testimonianza diretta della vita all’interno dell’Accademia (cf. in particolare 
Cataudella (2009), 61-80). In generale su questo volume postumo di Cataudella si 
veda Nolfo (2010). L’unico altro tentativo di difendere l’autenticità dell’epistolario 
è stato compiuto da Herbert M. Howe in un contributo di difficile reperimento: 
se ne può leggere un abstract sui «Transactions and Proceedings of the American 
Philological Association» del 1942 alle pp. xxix-xxx. Düring (1951), 9 riferisce di 
aver contattato Howe quando lavorava sull’epistolario pseudochioneo, ma questi gli 
avrebbe detto di non tenere conto di quel suo contributo.

83 Cataudella (1980), 696-697.
84 Cf. Cataudella (1980), 695-696. Purtroppo Cataudella non ha valorizzato abbastanza 

queste acute osservazioni. Come meglio vedremo, infatti, si tratta di coincidenze 

Saggio introduttivo

40

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


spinto questi intellettuali eracleoti a riscoprire l’epistolario di Chione (forse 
fino ad allora conservato «negli archivi privati della famiglia»), a rivederlo 
e a pubblicarlo come documento di un’antica vicenda eracleota che poteva 
ancora parlare agli abitanti di Eraclea, e anzi aiutarli a preservare – pur 
nelle mutate condizioni storiche – la propria identità culturale.85 

La connessione tra l’epistolario e l’ambiente eracleota è anche alla base 
del contributo di Bruno Zucchelli apparso su «Paideia» nel 1986. Giusta­
mente Zucchelli non accetta la tesi di Cataudella circa l’autenticità dell’epi­
stolario, tuttavia trova del tutto plausibile l’idea che le lettere pseudochionee 
abbiano a che fare con il Lokalpatriotismus di Eraclea Pontica: «credo che 
dovremmo pensare ad un letterato originario della città, che si compiacque 
di far rivivere attraverso questo scritto da lui composto […] le glorie della 
sua patria, evocando la figura di un eroe dotato delle virtù più elette e 
votato alla morte per la libertà».86

 
12. A parte il caso di Cataudella, quasi tutti i contributi usciti dopo l’edizio­
ne di Düring hanno accettato le conclusioni di quest’ultimo in fatto di 
datazione dell’epistolario, ovvero grosso modo la fine del I secolo d.C. In 
almeno due casi, però, ci si è allontanati da questa vulgata. Il primo caso è 
rappresentato da un contributo a quattro mani di David Konstan e Philip 
Mitsis apparso su «Apeiron» nel 1990. Il secondo consiste nel volume di 
Pierre-Louis Malosse interamente dedicato all’epistolario pseudochioneo, 
uscito nel 2004.87

Konstan, Mitsis hanno visto nell’epistolario pseudochioneo una sorta 
di romanzo filosofico il cui principale obiettivo era quello di mostrare 
l’utilità della filosofia per la vita attiva.88 Si tratta, per certi aspetti, di una 
riedizione della tesi già esposta nel 1803 da August Gottlob Hoffmann. 
Tuttavia, diversamente da Hoffmann, il quale, come sappiamo, attribuiva 

estremamente significative per la comprensione dell’epistolario (cf. infra C.4). Il pro­
blema era che ammetterlo avrebbe significato mettere in crisi la tesi dell’autenticità 
delle lettere.

85 Per i meriti e i limiti di questa idea di Cataudella cf. anche infra C.5.7.
86 Zucchelli (1986), 24. Per quanto riguarda la composizione dell’opera, Zucchelli, sulla 

scia di Düring e di Lana, si attesta sull’età di Domiziano (cf. in particolare Zucchelli 
(1986, 22).

87 Il volume contiene un’introduzione, una traduzione francese annotata con testo greco 
a fronte e un saggio critico. Il testo greco è stato leggermente rivisto rispetto a quello 
di Düring, ma presenta alcuni problemi (cf. infra § II e n. 501).

88 Cf. Konstan, Mitsis (1990), 273.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

41

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


l’epistolario a un platonico della fine del IV secolo d.C., Konstan, Mitsis 
ritengono che lo pseudo-Chione potrebbe risentire del dibattito intorno 
alla “vita contemplativa” e alla “vita attiva” quale si era venuto definendo 
nella scuola del platonico Antioco di Ascalona (I secolo a.C.), oltre che dei 
paradigmi di “eroi repubblicani” come Bruto, Cassio e Catone.89 Tuttavia, 
la sofisticazione letteraria con cui questi temi vengono trattati inducono 
Konstan, Mitsis a collocare l’epistolario, sia pure molto ipoteticamente, nel 
II secolo d.C.90 

Alla datazione di Hoffmann è invece tornato, sia pure su altre basi, 
Pierre-Louis Malosse. Lo studioso francese ha ipotizzato che l’epistolario 
sia stato composto in avanzata età imperiale, probabilmente all’epoca di 
Libanio e di Temistio (IV secolo d.C.). In questa direzione andrebbero, 
per Malosse, indizi linguistici e affinità tra la cultura letteraria e retorica 
della Tarda Antichità e quella dello pseudo-Chione. Anzi, Malosse arriva 
a suggerire la possibilità che l’ideale del filosofo-uomo d’azione centrale 
nell’epistolario sia stata influenzata dal modello dell’imperatore Giuliano. 
Nel complesso, però, Malosse ritiene che l’obiettivo dello pseudo-Chione 
non fosse altro che produrre un’opera di intrattenimento.91 

Per il resto la critica pseudochionea degli ultimi decenni non ha mostrato 
particolare interesse per il problema della datazione o per fornire un’inter­
pretazione complessiva dell’epistolario. Diversi contributi si sono occupati 
di questo testo, ma per lo più si sono concentrati su singoli aspetti della 
tecnica letteraria e della cultura del suo autore, a partire dal problema del 
genere letterario, dell’uso dei modelli e delle strategie narrative.92 

89 Cf. Konstan, Mitsis (1990), 274 e 278-279.
90 Cf. Konstan, Mitsis (1990), 279: «we are inclined to place Chion’s epistles int eh 

company of Lucian’s Platonizing dialogues, wanting in Lucian’s mordant wit, no 
doubt, but ultimately light-hearted, though at the same time sincere, in their respect 
for traditional values». Ma di “second century CE” parla anche Christy (2016), 259.

91 Cf. Malosse (2004a), 104-105: «la moins improbable des hypothèses – mais ce n’est 
qu’une hypothèse – est qu’il [scil. lo pseudo-Chione] l’a écrite en s’appuyant sur les 
éléments épars que lui fournissait la pratique des exercises rhétoriques (progymnas­
mata, déclamations) pour construire un ensemble organisé, comme jeu sur le vrai et 
le faux, lé sérieux et le plaisant, bref de la littérature». Per la possibile consonanza 
tra alcuni dei temi dell’epistolario e la figura e l’opera dell’imperatore Giuliano cf. 
Malosse (2004a), 102-103. La posizione di Malosse sull’epistolario pseudochioneo è 
stata presentata più cursoriamente anche in altri contributi del medesimo autore: cf. 
in particolare Malosse (2005) e Malosse (2006), 173 n. 73.

92 Sul genere letterario, per il quale è ormai invalso l’uso di parlare di “romanzo episto­
lare”, cf. soprattutto Holzberg (1994), 28-32 e Rosenmeyer (1994), 152-163, ripreso e 
ampliato in Rosenmeyer (2001), 234-252. Sul rapporto con il genere della biografia 

Saggio introduttivo

42

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
13. Un discorso a parte va fatto per i contributi di Jan Stenger e di John 
L. Penwill apparsi rispettivamente nel 2005 e nel 2010. Questi due lavori 
accettano l’ipotesi di dazione di Düring, tuttavia offrono un’interpretazione 
complessiva dell’epistolario in netta controtendenza rispetto al modo in cui 
le lettere di Chione sono state in genere considerate. È opinione comune, 
infatti, che l’atteggiamento dell’autore dell’epistolario nei confronti del pro­
prio protagonista sia simpatetico e che, di conseguenza, lo pseudo-Chione 
intenda ispirare nel lettore una sostanziale adesione alle scelte del giovane 
Chione. Stenger e Penwill ribaltano questa prospettiva.

Avvalendosi degli strumenti concettuali della teoria narratologica sul 
romanzo epistolare, Stenger sottolinea come l’epistolario presenti quasi 
esclusivamente il fenomeno della “focalizzazione interna”, ossia il punto di 
vista del solo Chione: anche quando nelle lettere si affacciano altre figure 
(Matride, Bione, Platone), esse sono pur sempre mediate dalla prospettiva 
di Chione.93 A ciò contribuisce anche il fatto che l’epistolario è composto 
esclusivamente da lettere di Chione e non anche dalle lettere dei suoi corri­
spondenti. La “focalizzazione interna”, dunque, è stata favorita dall’azione 
di chi ha messo insieme l’epistolario, un redattore che ha operato una 
selezione di lettere di Chione tale da produrre una determinata immagine 
di questo personaggio. Il lettore che si renda conto di tutto ciò – osserva 
Stenger – è automaticamente portato a dubitare che questa immagine aderi­
sca completamente alla realtà.94 Questo dubbio sarebbe amplificato da una 
serie di particolari disseminati nell’epistolario: si tratta di affermazioni e 
di comportamenti di Chione che, secondo Stenger, possono suscitare nel 

ha riflettuto, invece, Trapp (2006), 344-346, il quale ha proposto di parlare di “episto­
lary biography” (a Michael Trapp si deve anche un commento di Ep. 17: cf. Trapp 
(2003), 217-219). Sull’importanza della vicenda di Dione di Siracusa come modello 
per il Chione dell’epistolario ha insistito Billault (1977), mentre Robiano (1991) ha 
analizzato il modo in cui lo pseudo-Chione ha scelto il nome di alcuni dei suoi perso­
naggi. Christy (2016) ha sottolineato, invece, l’importanza del modello delle lettere 
platoniche, dell’immagine di Senofonte corrente in età imperiale e della Vita di Dione 
e della Vita di Bruto di Plutarco. Per parte sua Hodkinson (2019) ha analizzato il 
modo in cui lo pseudo-Chione utilizza le convenzioni della scrittura epistolare (ma su 
questo aspetto cf. anche Rosenmeyer (1994), 159-162, ripreso in Rosenmeyer (2001), 
246-249). Su vari aspetti di questo testo (dal genere, alle convenzioni epistolari, alla 
pratica retorica dell’etopea) si è soffermato, sia pure cursoriamente, Ussher (1987), 
102-105.

93 Cf. Stenger (2005), 127-128.
94 Cf. Stenger (2005), 129-130.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

43

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lettore attento il sospetto che il giovane Chione non stia compiendo le scelte 
migliori.95 Una conferma di ciò viene per Stenger dalla vicenda del Chione 
storico: il lettore che sia a conoscenza del fatto che l’impresa di Chione 
non riuscì ad eliminare definitivamente la tirannide da Eraclea è portato a 
vedere nel Chione dell’epistolario un idealista un po’ ingenuo e avventato.96

Le conclusioni di Penwill sono in un certo senso la versione estremizzata 
di quelle di Stenger, per quanto apparentemente Penwill non conosca il 
contributo di quest’ultimo. Anche l’impostazione di Penwill è di carattere 
narratologico, incentrata su una forte distinzione tra la prospettiva dell’au­
tore e quella del suo personaggio, dove la prima non coinciderebbe con 
la seconda.97 Per Penwill questo scarto si apprezza osservando una serie 
di contraddizioni tra la versione dell’epistolario – e dunque la versione del 
personaggio di Chione – e una serie di fonti presupposte da questo testo: 
in particolare, l’Anabasi senofontea, la tredicesima lettera platonica e, più 
in generale, la teoria etico-politica socratico-platonica.98 Per Penwill queste 
contraddizioni sono da imputare al personaggio di Chione e non all’autore 
delle lettere, se non nella misura in cui quest’ultimo ha voluto fare in 
modo che un lettore attento, notando queste contraddizioni, si facesse del 
giovane Chione un’idea tutt’altro che positiva: il giovane Chione, in fondo, 
altro non sarebbe che un fanatico e un manipolatore, che, più o meno 
consapevolmente, cerca di adeguare la realtà alle proprie idee. Anche per 
Pewill una conferma di questa diagnosi viene dal confronto con la vicenda 
del Chione storico: il lettore che è al corrente del fallimento del progetto di 
eliminare definitivamente la tirannide da Eraclea prende immediatamente 
atto dell’esaltato distacco dalla realtà del Chione dell’epistolario.99

Sui limiti e sui meriti delle interpretazioni di Stenger e di Penwill ci 
si soffermerà nelle pagine successive e nel commento.100 Può essere interes­

95 Cf. Stenger (2005), 130-134. Ad esempio, il fatto che Chione in Ep. 16, 1, p. 72, 3-10 
ammetta di non aver mai sperimentato di persona il regime di Clearco, secondo 
Stenger, potrebbe indurre il lettore a dubitare del fatto che Chione abbia un’idea 
chiara di come stiano veramente le cose ad Eraclea (cf. tuttavia infra il commento ad 
loc. ).

96 Cf. Stenger (2005), 134-135. La conclusione di Stenger, in ogni caso, è che lo pseudo-
Chione ha voluto rendere possibile anche la lettura “tradizionale”, simpatetica nei 
confronti del giovane Chione. L’epistolario, dunque, per Stenger è stato concepito 
con due livelli di lettura.

97 Cf. Penwill (2010), 43.
98 Cf. in particolare Penwill (2010), 28-41.
99 Cf. Penwill (2010), 25 e 37.

100 Cf. in particolare infra n. 240.

Saggio introduttivo

44

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sante notare, però, che nel caso di Penwill torna a farsi sentire l’influenza 
dell’attualità storico-politica del tempo dell’interprete. Se, come abbiamo 
visto, al tempo dello Stephanus c’erano sullo sfondo le guerre di religione 
e i trattati dei monarcomachi, se al tempo di Andrea Mustoxidi c’erano la 
guerra di indipendenza greca e le lotte risorgimentali italiane, se al tempo di 
Adriana Ballanti e di Italo Lana c’era la memoria dell’Italia uscita dal fasci­
smo, al tempo di Penwill sullo sfondo ci sono gli attentati terroristici dell’11 
settembre 2001.101 Non può sfuggire naturalmente la stretta connessione 
tra questi diversi sfondi storici e la valutazione completamente diversa che 
questi interpreti hanno offerto del Chione dell’epistolario: una valutazione 
completamente positiva Stephanus, Mustoxidi, Ballanti e Lana, una valuta­
zione completamente negativa Penwill. 

Alla luce di questa varietà di interpretazioni non c’è da stupirsi che 
Pierre-Louis Malosse abbia potuto definire questo epistolario “une œuvre 
curieuse, inclassable”.102 Tuttavia, proprio in ragione di questa diversità, 
è poco verosimile che una sola delle varie interpretazioni che sono state 
finora proposte abbia colto interamente nel segno. È viceversa probabile 
che ciascuna di esse, soffermandosi di volta in volta su aspetti diversi di 
questo testo e/o su diversi riferimenti storico-culturali da esso presupposti, 
abbia colto in qualche modo una parte di verità. Del resto, come abbiamo 
visto, i paradossi della critica pseudochionea erano in un certo senso già 
in nuce nei diversi usi che di questo testo fece lo Stephanus nella seconda 

101 Cf. Penwill (2010), 45: «picture this: a young man from a privileged background 
who goes overseas to enrol in an institution that he feels will provide him with 
the moral excellence he seeks; a young man who emerges from that training fer­
vently believing that his views on morality and politics are correct; a young man 
overwhelmed by a sense of gross injustice being perpetrated on his people and 
determined to act against those he regards as responsible for it; a young man who 
represents himself to the authorities as an innocuous member of the community 
going about his business with no intention to harm anyone; a young man who 
pursues his path without consideration of effect it may have on his family; a young 
man who becomes obsessed with the idea that he must do something, that his sense 
of moral duty is summoning him to some apocalyptic political act; a young man 
who feels that a religious festival is the ideal context in which to perform this act; 
a young man who sends his mentor a suicide note prior to the performance of that 
act in which he expresses the conviction that by doing it he will achieve a state of 
blessedness: if in the post-9/11 world we were presented with a profile like this, we 
could only draw one conclusion. Not only has Chion evolved into an assassin but he 
has developed traits disturbingly close to those of the suicide bomber».

102 Malosse (2004a), 8.

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

45

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


metà del XVI secolo: da un lato uno speculum principis, dall’altro una voce 
fieramente antitirannica. 

Questa diversità di usi era legata al fatto che lo Stephanus aveva di volta 
in volta selezionato lettere diverse dall’insieme dell’epistolario. Ma questo 
modo di operare, in fondo, non è molto differente da quello seguìto dalla 
critica più recente: anche in questo caso sono state per lo più prese in consi­
derazione soltanto alcune parti dell’intero a scapito di altre (non necessaria­
mente alcune lettere rispetto ad altre, ma anche determinati temi e problemi 
– sia interni sia esterni al testo – in luogo di altri). Ciò naturalmente non 
significa che i diversi usi che lo Stephanus ha fatto di questo testo non 
fossero in qualche modo possibili anche in virtù di caratteristiche che il 
testo effettivamente possiede. Allo stesso modo, è verosimile che le diverse 
interpretazioni finora proposte, ancorché parziali, abbiano di volta in volta 
illuminato temi e problemi effettivamente presenti nell’epistolario.103

B. Le fonti e i fatti

1. La tradizione antica su Chione di Eraclea.

1.1. La fonte più antica in nostro possesso che menziona Chione di Eraclea 
Pontica è l’Academicorum Historia di Filodemo, composta in Italia negli 
anni Settanta e gli anni Sessanta del I secolo a.C. In coda alla vita di Plato­
ne Filodemo inserisce un elenco di allievi che comprende anche Chione. 
Questi vi è ricordato come colui che ha ucciso il tiranno di Eraclea (Philod. 
Acad.Hist. col. 6, 13-15, ed. Fleischer, Χίων ˹ὁ˺⟦˹υ˺⟧ τὸν ἐ˹̣ν˺ [Ἡρ]α̣[κ]˹λ˺είαι 
τύρα˹ν˺νον ˹ἀν˺ελ̣ώ̣[ν]). L’identificazione della fonte da cui Filodemo ha 
ripreso questo elenco è problematica. Tuttavia, quale che sia la soluzione 

103 Ai lavori precedentemente menzionati vanno aggiunti Laudenbach (2001), “mémoi­
re de maîtrise” sostenuto nel 2001 all’Université de Haute-Bretagne da Benoît Lau­
denbach e il già ricordato Di Michele (2012): cf. supra n. 78. Segnalo, inoltre, l’esi­
stenza di altre due dissertazioni che non mi è stato possibile vedere: Griffin (2004) e 
Christy (2010). Parte di quest’ultimo – a giudicare dall’abstract presente sull’“Année 
Philologique” – è dedicato all’epistolario pseudochioneo. John Paul Christy ha suc­
cessivamente pubblicato un contributo incentrato sul nostro epistolario: cf. Christy 
(2016). Recentemente è apparsa una traduzione portoghese dell’epistolario pseudo­
chioneo riccamente introdotta e annotata: Troca Pereira (2023).

Saggio introduttivo

46

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


di questo problema, la connessione tra la figura di Chione e la scuola di 
Platone era con ogni verosimiglianza anteriore a Filodemo medesimo.104 

Come meglio vedremo, può essere di un certo interesse per la nostra 
questione il fatto che Filodemo, nello stesso elenco di discepoli di Platone, 
ricorda anche Dione di Siracusa, il quale abbatté la tirannide di Dionigi, 
e Pitone ed Eraclide di Eno – menzionati subito dopo Chione – i quali 
uccisero il tiranno trace Coti.105 

 
1.2. Nel sedicesimo libro della Biblioteca storica Diodoro Siculo (I secolo 
a.C.) riporta la notizia della morte di Clearco. Pur non menzionando 
Chione, Diodoro informa che il tiranno di Eraclea venne ucciso mentre 
si recava ad assistere ad uno spettacolo durante la festa delle Dionisie (36, 
3, Κλέαρχος δ’ ὁ Ἡρακλείας τύραννος Διονυσίων ὄντων ἐπὶ θέαν βαδίζων 
ἀνῃρέθη).106

104 Oltre a quella di Filodemo abbiamo altre due liste di discepoli di Platone, una 
contenuta nella vita di Platone di Diogene Laerzio (III 46) e un’altra riportata in 
arabo nel Taʾrīkh al-ḥukamāʾ (letteralmente “storia dei medici”, ma comprendente 
anche biografie di filosofi e astronomi) di Ibn al-Qifti, che a sua volta risalirebbe 
– in ultima istanza – alla vita di Platone di Teone di Smirne (la si può leggere 
in traduzione tedesca in Gaiser (1988), 439 e in traduzione latina e francese in 
Lasserre (1987), 34 e 231; per il problema delle relazioni tra queste liste cf. Praechter 
(1902), 9721; Lasserre (1987), 436 e Fleischer (2023), 317-321, con ulteriore bibliogra­
fia). Quella di Filodemo è l’unica lista a menzionare Chione. Per Fleischer (2023), 
319-320 Filodemo ha implementato la lista principale dei discepoli di Platone attin­
gendo a una Nebentradition. In ogni caso, sia che Filodemo trovasse la menzione di 
Chione già nell’elenco comune a lui e a Diogene, sia che l’abbia aggiunta suo Marte, 
la connessione tra Chione e la scuola di Platone doveva risalire a una tradizione 
precedente allo stesso Filodemo.

105 Cf. infra B.3.3.
106 Un riferimento alla tirannide di Clearco è presente anche in Diod. XV 81, 5 

(κατὰ δὲ τοὺς αὐτοὺς χρόνους Κλέαρχος, τὸ γένος ὢν ἐξ Ἡρακλείας τῆς ἐν τῷ 
Πόντῳ, ἐπέθετο τυραννίδι· κρατήσας δὲ τῆς ἐπιβολῆς ἐζήλωσε μὲν τὴν διαγωγὴν 
τὴν Διονυσίου τοῦ Συρακοσίων τυράννου, τυραννεύσας δὲ τῶν Ἡρακλεωτῶν 
ἐπιφανῶς ἦρξεν ἔτη δώδεκα). Diodoro fa più volte riferimento alla storia di Era­
clea, ma soltanto per stabilire corrispondenze cronologiche tra la vicenda di questa 
città e la narrazione principale delle vicende del mondo greco: XV 81, 5 (ascesa 
di Clearco al potere); XVI 88, 5 (morte di Clearco e ascesa di Timoteo); XVI 88, 
5 (morte di Timoteo e ascesa di Dionisio); XX 77, 1 (morte di Dionisio e ascesa 
di Oxatre e Clearco); XX 109, 6 (matrimonio tra Lisimaco e Amastri). Secondo 
Schwartz (1903), 665, Diodoro avrebbe seguìto una preesistente opera cronografica 
(cf. anche Goukowsky (2016), xxiii-xxx, spec. xxv). Ciò naturalmente non toglie che 
la fonte cronografica ripresa da Diodoro possa aver estrapolato i dati su Eraclea 
Pontica dalla Storia di Eraclea di Ninfide (cf. anche infra B.2.3). Diodoro, infatti, 

B. Le fonti e i fatti

47

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
1.3. Nel XVI libro delle Storie Filippiche Pompeo Trogo, verosimilmente 
vissuto tra la seconda metà del I a.C. e l’inizio del I d.C., aveva sviluppato 
un lungo excursus sulla storia di Eraclea Pontica, dalla sua fondazione fino 
alla conquista da parte di Lisimaco.107 Proprio le campagne di Lisimaco 
in Asia Minore – inclusa la conquista di Eraclea – avevano offerto a Pom­
peo Trogo l’occasione per questo excursus, che tuttavia non è conservato 
interamente. Come è noto, ciò è dovuto al fatto che i 44 libri delle Storie 
Filippiche di Trogo ci sono giunti nell’epitome di Marco Giuniano Giustino 
la cui collocazione cronologica tuttora oscilla tra il II e il IV secolo d.C.108 

Giustino ha operato una selezione importante sui contenuti dell’opera di 
Trogo secondo un gusto prevalentemente scolastico-retorico.109

L’entità della selezione compiuta da Giustino può essere in parte apprez­
zata grazie ai prologi dell’opera di Trogo.110 Per ciò che riguarda l’excur­
sus del XVI libro su Eraclea Pontica il prologo corrispondente fornisce 
la seguente indicazione: repetitae inde Bithyniae et Heracleoticae origines, 
tyrannique Heracleae Clearchus et Satyrus et Dionysius, quorum filiis inter­
fectis Lysimachus occupavit urbem.111 Dal prologo, dunque, apprendiamo 
che l’excursus terminava con l’evento che l’aveva occasionato (la conquista 
di Eraclea da parte di Lisimaco) e comprendeva anche la narrazione dei 
governi dei successori di Clearco. Nell’ordine: il fratello di Clearco, Satiro, 
il figlio di Clearco, Dionisio, e i figli di quest’ultimo che ressero la città fino 
alla conquista da parte di Lisimaco. 

Di tutto ciò l’epitome non fa neppure menzione. L’excursus si chiude 
con la morte di Clearco, cui seguono le parole nam frater Clearchi Satyrus 
eadem via tyrannidem invadit, multisque annis per gradus successionis He­

registra sistematicamente la durata dei governi dei vari tiranni eracleoti: XVI 36, 
3 (Clearco), XVI 88, 5 (Timoteo), XX 77, 1 (Dionisio). Lo stesso fenomeno si può 
osservare in Memnone-Fozio in tre casi (per Clearco, Satiro e Dionisio).

107 Iust. XVI 4-5. La conquista di Eraclea da parte di Lisimaco avvenne nel 289/288 
o nel 284. La prima datazione è fondata sulla cronologia della storia dei tiranni 
di Eraclea ricavabile da Diodoro Siculo (cf. la nota precedente; cf. inoltre Desideri 
(1967), 395). Per la seconda datazione cf. l’articolata discussione di Burstein (1976), 
93-94.

108 Cf. il punto di Borgna (2018), 39-45.
109 In generale sul modus operandi di Giustino come epitomatore cf. Borgna (2019), 

xxxiv-xxxix, con ulteriori riferimenti bibliografici.
110 Come è noto, si tratta di sintetici riassunti dei contenuti dei singoli libri delle 

Storie Filippiche, trasmessi da una parte della tradizione dell’epitome, ma realizzati a 
partire da una copia dell’opera di Trogo non ancora epitomata.

111 Prologi Hist. Phil. pp. 311-312 Seel.

Saggio introduttivo

48

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


racleenses regnum tyrannorum fuere. Si tratta verosimilmente delle parole 
con cui l’epitomatore Giustino ha inteso compendiare la parte dell’excursus 
da lui tagliata.

In compenso, la selezione compiuta da Giustino ha estesamente conser­
vato – se interamente o meno è difficile dire – la vicenda che riguarda 
Clearco.112 Anzi, come meglio vedremo, l’epitome dell’opera di Trogo è la 
fonte che meglio ci informa circa la parabola di questo personaggio, dalla 
sua presa del potere alla morte per mano di Chione e dei suoi compagni.113 

Ciò potrebbe essere dovuto al fatto che, come vedremo, la vicenda politica 
e personale di Clearco si prestava a forti analogie – forse già suggerite da 
Trogo – con la parabola di Giulio Cesare.114 

Per quanto riguarda l’assassinio di Clearco, Trogo-Giustino riferisce che 
esso avvenne per mano di Chione e Leonide, due giovani aristocratici 
entrambi discepoli di Platone, coadiuvati da cinquanta altri congiurati, tra 
parenti e uomini alle loro dipendenze (haec illum facere duo nobilissimi 
iuvenes, Chion et Leonides, indignantes patriam liberaturi in necem tyranni 
conspirant. Erant hi discipuli Platonis philosophi, qui virtutem, ad quam co­
tidie praeceptis magistri erudiebantur, patriae exhibere cupientes L cognatos 
vel clientes in insidiis locant). L’attentato riuscì, anche grazie a un espediente 
attuato da Chione e Leonide: i due finsero di avere tra di loro una contesa 
da sottoporre al giudizio del tiranno; mentre l’uno presentava il proprio 
caso a Clearco distraendolo, l’altro gli infliggeva il colpo mortale (ipsi more 
iurgantium ad tyrannum veluti ad regem in arcem contendunt. Qui iure 
familiaritatis admissi, dum alterum priorem ducentem intentus audit tyran­
nus, ab altero obtruncatur). Il tiranno venne abbattuto, ma i due uccisori 
furono a propria volta uccisi sul posto dalle guardie (sed et ipsi sociis tardius 
auxilium ferentibus a satellitibus obruuntur).115 

Secondo Trogo-Giustino, Chione e Leonide appartenevano alla persona­
le cerchia di amici del tiranno (iure familiaritatis admissi). Inoltre, Trogo-
Giustino stabilisce un nesso tra l’insegnamento platonico e la decisione dei 
due giovani di eliminare Clearco (erant hi discipuli Platonis philosophi, qui 
virtutem, ad quam cotidie praeceptis magistri erudiebantur, patriae exhibere 
cupientes etc.). 

112 Cf. Borgna (2019), 649 n. 431: «Giustino … dà quindi al libro un nuovo equilibrio, 
con Clearco che giganteggia sulla scena … e la cui morte corrisponde pressoché alla 
fine del libro».

113 Cf. infra B.4.3.
114 Cf. infra B.2.4.
115 Iust. XVI 5, 12-18.

B. Le fonti e i fatti

49

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
1.4. Memnone è autore di datazione incerta. In genere è collocato tra la 
seconda metà del I secolo a.C. e il II secolo d.C.116 Tuttavia, la datazione 
più recente sembra più verosimile.117 Le vicende della tirannide di Clearco 
e della sua uccisione erano contenute nel nono libro della Storia di Eraclea 
di Memnone, letto e riassunto da Fozio proprio all’inizio della scheda 224 
della Biblioteca (FGrHist 434 F 1, 1, 1-5 = Phot. Bibl. [224], 222b). Nella 
versione di Memnone-Fozio, Clearco, dopo essere scampato a numerosi 
altri attentati, viene ucciso da Chione con l’aiuto di Leone, di Eussenone e 
di non pochi altri congiurati (τοῦτον δὲ ἐπιβουλὰς μὲν πολλὰς πολλάκις 
… διαφυγεῖν, ὀψὲ δὲ καὶ μόλις ὑπὸ Χίωνος τοῦ Μάτριος … καὶ Λέοντος 
καὶ Εὐξένωνος καὶ ἑτέρων οὐκ ὀλίγων συσκευασθῆναι πληγὴν καιρίαν 
ἐνεγκεῖν), ma è Chione a infliggere al tiranno il colpo mortale (οἱ δὲ 
περὶ τὸν Χίωνα ἐπιτήδειον εἶναι τὸν καιρὸν τῇ πράξει νομίσαντες τῇ τοῦ 
Χίωνος χειρὶ τὸ ξίφος διὰ τῶν τοῦ κοινοῦ πολεμίου λαγόνων ἐλαύνουσιν). 
L’occasione dell’attentato è un sacrificio pubblico compiuto da Clearco 
(ἔθυε μὲν γὰρ δημοτελῆ θυσίαν ὁ τύραννος). L’attentato riesce, ma gli 
attentatori vengono uccisi dalle guardie, alcuni sul posto, altri in seguito 
(οἱ μέντοι γε ἀνῃρηκότες τὸν τύραννον μικροῦ πάντες οἱ μὲν ὑπὸ τῶν 
σωματοφυλάκων κατ’ αὐτὸν τὸν τῆς ἐπιθέσεως καιρόν, οὐκ ἀγεννῶς 
ἀνδρισάμενοι, κατεκόπησαν, οἱ δὲ καὶ ὕστερον συλληφθέντες καὶ πικραῖς 
τιμωρίαις ἐγκαρτερήσαντες ἀνῃρέθησαν).

Inoltre, da Memnone-Fozio ricaviamo le seguenti informazioni: 1) il no­
me del padre di Chione era Matris (ὑπὸ Χίωνος τοῦ Μάτριος);118 2) Chione 
aveva un legame di parentela con il tiranno (κοινωνίαν πρὸς αὐτὸν τὴν ἐξ 
αἵματος ἔχοντος); 3) Clearco stesso era stato allievo di Platone e di Isocrate 

116 Per l’epoca di Giulio Cesare propendeva Laqueur (1926), coll. 1098-1099 (in questa 
direzione sembra andare anche Momigliano (1934), 259). Yarrow (2006), 357 pensa 
alla prima età augustea, mentre Dueck (2006), 45 e n. 13 e Gallotta (2014), 66 pro­
pendono per il I secolo d.C. Per Jacoby (1955), 267-268 la composizione dell’opera 
di Memnone è preferibilmente da collocare nel II secolo d.C. In questa direzione va 
anche Desideri (2007), 46. Secondo Heinemann (2010), 267 n. 1001 Memnone può 
essere considerato un contemporaneo di Plutarco (circa 46-120 d.C.). Alla seconda 
metà del II secolo d.C. pensa Davanze (2013), 67 (cf. anche Davanze (2013), 42-43).

117 Cf. D.1-3. Si usa parlare di Memnone come di Memnone di Eraclea. Propriamente 
Fozio non dice che Memnone era orginario di Eraclea (cf. anche Yarrow (2006), 
355). Tuttavia, non dice neanche che Memnone fosse originario di un’altra località: 
questo silenzio può far pensare che l’oggetto dell’opera bastasse a far capire l’origine 
di Memnone.

118 Sul genitivo Μάτριος cf. il commento a Ep. 1, p. 44, 1.

Saggio introduttivo

50

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(φησὶ δὲ παιδείας μὲν τῆς κατὰ φιλοσοφίαν οὐκ ἀγύμναστον, ἀλλὰ καὶ 
Πλάτωνος τῶν ἀκροατῶν ἕνα γεγονέναι, καὶ Ἰσοκράτους δὲ τοῦ ῥήτορος 
τετραετίαν ἀκροάσασθαι). Nulla viene detto, invece, circa il discepolato di 
Chione presso Platone.

 
1.5. La Suda, alla voce Κλέαρχος (κ 1714), riporta un lungo estratto sulla 
vita di Clearco di Eraclea, che va dal suo apprendistato nell’Accademia pla­
tonica all’uccisione per mano di Chione.119 È verosimile che questo estratto 
provenga in ultima istanza da un’opera perduta dell’erudito di età severiana 
Claudio Eliano.120 Ciò sembra assicurato dal confronto con Sud. α 1514, 
dove l’uso dell’aggettivo ἄμαχον, nel senso di δυσκαταμάχητον (“invincibi­
le”), è esemplificato con un passo di Pindaro (Ol. 13, 16) e con una serie 
di passi tratti da scritti di Eliano. Uno di questi passi ritorna proprio nel 
nostro frammento su Clearco di Eraclea (εἰς ὑπεροψίαν ἐξαφθεὶς ἄμαχον, 
τοῦ μὲν ἔτι ἄνθρωπος εἶναι κατεφρόνει).121

È difficile dire da quale scritto di Eliano provenga questo lungo fram­
mento conservato dalla Suda. Il richiamo al ruolo giocato dalla giustizia di­
vina nella morte del crudele tiranno di Eraclea (ἀπέκτεινε δὲ αὐτὸν πρῶτον 
μὲν ἡ Δίκη) rende perlomeno interessante l’ipotesi che il frammento possa 
derivare dal perduto Περὶ προνοίας di Eliano: l’exemplum di Clearco pote­
va ben esservi evocato a sostegno dell’esistenza di una giustizia divina che 
punisce i malvagi.122 Non andrà dimenticato, tuttavia, che l’eruditissima 

119 Propriamente la voce “Κλέαρχος” della Suda nasce dalla conflazione di due voci 
distinte (Clearco di Soli e Clearco di Eraclea). Ciò risulta chiaramente dall’incipit 
della voce: Κλέαρχος, Σολεύς· ἔγραψε διάφορα. καὶ Κλέαρχος ὁ Ποντικός, νέος 
ὢν εἰς Ἀθήνας ἀφίκετο κτλ. Non è chiaro se questa conflazione sia dovuta alla 
tradizione della Suda o sia da far risalire ad una sua fonte. Tuttavia, pare più 
ragionevole pensare alla prima possibilità (sulla questione cf. meglio Beghini (2024), 
50-51 n. 2).

120 L’estratto è incluso nelle raccolte dei frammenti di Eliano (fr. 86 Hercher = fr. 89 
Domingo-Forasté). Secondo Adler (1928), xix Eliano sarebbe pervenuto alla Suda 
attraverso gli Excerpta di Costantino Porfirogenito.

121 Per comodità, nel presente lavoro si accetterà l’attribuzione del frammento ad Elia­
no, in genere accolta dalla critica. Occorre dire, però, che di questa attribuzione, 
indubbiamente verosimile, non si può essere incondizionatamente certi (per questo 
problema cf. Beghini (2024), 51 n. 3). Nel corso di questo lavoro, inoltre, si farà per 
lo più riferimento alla più recente edizione teubneriana dei frammenti di Eliano, 
quella di Domingo-Forasté (1994), per quanto essa presenti non pochi problemi: cf. 
Garzya (1994), Guida (1995) e Nesselrath (1995).

122 Cf. Desideri (1991), 18. Significativo al riguardo è anche il commento con cui 
si chiude l’estratto: ὅπως δὲ ἔδωκε δίκας ἀνθ’ ὧν ἐτόλμησεν εἴρηται. Del Περὶ 

B. Le fonti e i fatti

51

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Varia Historia di Eliano in XIV libri ci è giunta in forma compendiata.123 

Dal confronto con le citazioni di quest’opera di Eliano presenti nello Sto­
beo, il quale doveva leggerla in una forma più ricca di quella a noi giunta, 
è possibile farsi un’idea del rimaneggiamento subìto dalla versione della 
Varia Historia restituitaci dalla tradizione medievale.124 

Non si tratta soltanto di rimaneggiamenti. Ad esempio, ci sono casi in cui 
lo Stobeo riconduce alla Varia Historia di Eliano materiale del tutto assente 
nella versione dell’opera a noi pervenuta, prova del fatto che su di essa sono 
stati operati anche dei tagli rispetto all’assetto originale.125 Ma non andrà 
trascurato che anche la Suda ci restituisce alcuni frammenti della Varia Hi­
storia che non trovano corrispondenza nel testo che ci è pervenuto.126 Non 
si può escludere, dunque, che il nostro estratto su Clearco venga non già 
dal Περὶ προνοίας o da qualche altra opera perduta di Eliano, ma da una 
versione della Varia Historia più completa di quella che ci è pervenuta.127 

Come che sia, il passo di Eliano-Suda non dice nulla circa l’occasione 
in cui Clearco fu ucciso. In compenso, ci informa del fatto che Chione 
era discepolo di Platone e che Clearco fu ucciso da Chione con l’aiuto di 

προνοίας di Eliano, che constava di almeno tre libri, si hanno solo pochi frammenti 
prevalentemente conservati dalla Suda (frr. 9-20 Domingo-Forasté). In generale su 
questo scritto di Eliano cf. Kindstrand (1998), 2981-2982. A ben vedere, però, ci 
sono anche altre opere perdute di Eliano che avrebbero potuto contenere questo 
frammento: sono noti un Περὶ θείων ἐναργειῶν (frr. 21-24 Domingo-Forasté; cf. 
Kindstrand (1998), 2983, il quale non esclude che possa trattarsi sempre del Περὶ 
προνοίας) e un pamphlet polemico contro Eliogabalo dal titolo Κατηγορία τοῦ 
γύννιδος, pubblicato dopo la morte dell’imperatore avvenuta nel 222 d.C. (Philostr. 
V.S. II 31; cf. Kindstrand (1998), 2984).

123 Sui problemi di composizione e di prima circolazione della Varia Historia cf. Wilson 
(1997), 6-7.

124 Cf. i passi raccolti da Prandi (2005), 13.
125 Cf. Stob. III 17, 28 (= fr. 1 Domingo-Forasté), Stob. IV 25, 38 (= fr. 2 Domingo-Fora­

sté), Stob. IV 55, 10 (= fr. 3 Domingo-Forasté), Stob. III 29, 58 (= fr. 190 Domingo 
Forasté).

126 Cf. Sud. α 4140 (= fr. 5 Domingo-Forasté), Sud. δ 1478 (= fr. 6 Domingo-Forasté), 
Sud. φ 445 (= fr. 7 Domingo-Forasté), Sud. κ 146 (= fr. 8 Domingo-Forasté).

127 Può essere interessante ricordare che V.H. IX 13 contiene un lungo aneddoto sull’o­
besità del tiranno di Eraclea Dionisio, figlio di Clearco. Questo stesso aneddoto si 
trova anche in Ateneo (VI 549a), il quale lo ricavava da Ninfide, fonte di Memnone 
per la storia della tirannide eracleota (cf. meglio infra B.2.1). In questo caso, tuttavia, 
è verosimile che Eliano abbia tratto l’aneddoto direttamente da Ateneo. Per il resto, 
Eliano ricorda Clearco soltanto in NA. V 15, dove appare come paradigma del 
tiranno violento (insieme a Dionisio di Siracusa, Apollodoro di Cassandrea e al re 
spartano Nabide), ben diverso dal re delle api che invece governa senza pungiglione.

Saggio introduttivo

52

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leonide e di Antiteo, filosofi a loro volta (ἀπέκτεινε δὲ αὐτὸν … ἡ χεὶρ 
ἡ Χιόνιδος,128 ὅσπερ οὖν ἦν ἑταῖρος Πλάτωνος, καὶ χρόνον διήκουσεν 
αὐτοῦ129 … κοινωνὼ δέ οἱ τῆς καλῆς πράξεως γενέσθαι λέγονται Λεωνίδης 
τε καὶ Ἀντίθεος, φιλοσόφω καὶ τώδε ἄνδρε). Nel riportare la parabola 
biografico-politica di Clearco, Eliano-Suda informa, inoltre, circa il disce­
polato dello stesso Clearco presso Platone e del suo successivo abbandono 
dell’Accademia (καὶ Κλέαρχος ὁ Ποντικός, νέος ὢν εἰς Ἀθήνας ἀφίκετο 
ἀκοῦσαι Πλάτωνος κτλ.). Anche Eliano-Suda, come Trogo-Giustino, sotto­
linea la connessione tra il gesto di Chione e l’insegnamento da lui ricevuto 
alla scuola di Platone (καὶ τὸ μισοτύραννον ἐκ τῆς ἐκείνου [scil. di Platone] 
ἑστίας σπασάμενος ἠλευθέρωσε τὴν πατρίδα).

2. Il problema delle fonti.

2.1. Trogo, Memnone ed Eliano dipendevano a loro volta – direttamente 
o indirettamente – da altre fonti sulla storia di Eraclea Pontica. L’opera 
di questo genere più celebre e influente è stata senza dubbio quella di 
Ninfide di Eraclea. Figura di primo piano della vita politica di Eraclea 
Pontica nella prima metà del III secolo a.C., Ninfide fu autore di una Storia 
di Alessandro, dei Diadochi e degli Epigoni (Περὶ Ἀλεξάνδρου καὶ τῶν 
Διαδόχων καὶ Ἐπιγόνων) in ventiquattro libri e di una Storia di Eraclea 
(Περὶ Ἡρακλείας) in tredici libri.130 Che Memnone abbia utilizzato l’opera 

128 Nell’editio princeps della Suda (1499), Demetrio Calcondila correggeva Χιόνιδος in 
Χίωνος. Questa correzione è stata stampata da tutti gli editori della Suda fino al 
Bernhardy incluso. Solo Ada Adler, giustamente, ha lasciato a testo Χιόνιδος. Se, 
infatti, è tutto sommato poco verosimile che Eliano sbagliasse il nome dell’uccisore 
di Clearco, considerato il rilievo che egli dava a questa figura, non altrettanto si 
può dire per l’estensore della Suda. Tuttavia, occorre considerare la possibilità che 
l’errore in questione, quale che sia il livello a cui si è generato, sia dovuto ad una 
fusione del nome di Chione con quello del padre Matride (Χίωνος τοῦ Μάτριδος 
> Χίωνιδος > Χιόνιδος). Ciò non sarebbe privo di interesse visto che il nome 
del padre di Chione è altrimenti conservato solo da Memnone e dall’epistolario 
pseudochioneo (su questo problema cf. meglio Beghini (2024), 55-56).

129 Sull’opportunità di scrivere ὅσπερ οὖν ἦν ἑταῖρος Πλάτωνος καὶ <πολὺν> χρόνον 
διήκουσεν αὐτοῦ cf. Beghini (2024), 57-58.

130 Queste informazioni ci sono restituite dalla voce della Suda dedicata a Ninfide (Sud. 
ν 598 = FGrHist 432 T 1). Su questa testimonianza e sui problemi che essa pone in 
relazione all’opera di Ninfide intendo tornare in un apposito contributo. In genere 
si ritiene che Ninfide sia nato tra il 315 e il 310 a.C. e sia morto negli anni Quaranta 
del III secolo a.C. (in ogni caso dopo il 247/246 a.C.). Su Ninfide cf. Jacoby (1955), 

B. Le fonti e i fatti

53

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


di Ninfide (verosimilmente il Περὶ Ἡρακλείας) come fonte per la vicenda 
della tirannide eracleota è quasi una certezza. 

Memnone-Fozio menziona Ninfide in due circostanze: 1) dopo la morte 
di Lisimaco (281 a.C.) gli Eracleoti insorsero contro Eraclide, il governatore 
che era stato loro imposto da Arsinoe qualche anno prima, e lo deposero. 
In questo stesso torno di tempo, Ninfide consigliò agli esuli eracleoti di 
rientrare in patria:131 gli esuli seguirono questo suo consiglio e in questo 
modo, stando alle parole di Memnone-Fozio, Eraclea riacquistò l’antica 
nobiltà e l’antica costituzione (FGrHist 434 F 1, 7, 4 = Phot. Bibl. [224], 
226a, καὶ οἱ Ἡρακλεῶται τὸν εἰρημένον τρόπον τῆς παλαιᾶς εὐγενείας τε 
καὶ πολιτείας ἐπελαμβάνοντο); 2) al tempo di Antioco II, quando Mitridate 
II succedette ad Ariobarzane alla guida del regno del Ponto (intorno al 
250 a.C.), la regione fu invasa dai Galati. Per stornare questa minaccia gli 
abitanti di Eraclea mandarono ai Galati un’ambasceria guidata dallo storico 
Ninfide (FGrHist 434 F 1, 16, 3 = Phot. Bibl. [224], 228b = FGrHist 432 T 
4, Νύμφις δὲ ἦν ὁ ἱστορικὸς ὁ κορυφαῖος τῶν πρέσβεων): questi diede ai 
Galati cinquemila denari d’oro per tutto l’esercito e duecento denari a cia­
scuno dei loro comandanti ottenendo in questo modo che abbandonassero 
la regione.

È abbastanza chiaro che l’attenzione riservata da Memnone-Fozio al ruo­
lo che Ninfide ebbe a più riprese nella storia di Eraclea si spiega in ragione 
del fatto che Ninfide stesso, nell’opera sua che servì da fonte a Memnone, 
si sarà particolarmente soffermato su questi episodi, mettendo in risalto il 
ruolo da lui stesso avuto. La stessa insistenza sul ritorno all’antica nobiltà 
e all’antica costituzione come conseguenza del rientro degli esuli eracleoti 
suggerito da Ninfide ha tutta l’aria di risalire a chi di quell’evento fu in una 
certa misura artefice. Persino i dettagli sulla corruzione dei Galati e dei loro 
comandanti da parte di Ninfide si comprendono meglio se li si fa risalire in 
ultima istanza allo stesso protagonista di quella ambasceria.132

259-260; Desideri (1967), 381-416; Gallotta (2009), 441-444; Heinemann (2010), 
14-15, 259-262 e Billows (20232).

131 Si tratta verosimilmente di coloro che avevano preso la via dell’esilio nel corso del 
tempo in cui Eraclea era stata retta dai tiranni. Non si può escludere che tra costoro 
ci fossero anche i discendenti dei notabili eracleoti che erano fuggiti da Eraclea al 
tempo della presa del potere da parte di Clearco (cf. B.4.4).

132 La dipendenza di Memnone da Ninfide è anche assicurata dalla corrispondenza 
puntuale tra Memn. FGrHist 434 F 1, 4, 7 (= Phot. Bibl. [224] 224b) e Nymphis 
FGrHist 432 F 10 (= Athen. XII 549 a-d). In genere si ritiene che i per i primi tredici 
libri della propria Storia di Eraclea Memnone si sia rifatto alla Storia di Eraclea in 

Saggio introduttivo

54

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
2.2. A sua volta, per la storia più antica di Eraclea, Ninfide doveva fare 
riferimento a fonti anteriori. Della stessa vicenda di Clearco e Chione, 
del resto, egli non fu testimone diretto.133 Si è fatto a questo proposito il 
nome di Promatida, il quale fu a propria volta autore di un perduto Περὶ 
Ἡρακλείας. In quest’opera Promatida si occupò sicuramente della storia 
antichissima di Eraclea e dei miti di fondazione ad essa relativi. In questo 
Promatida potrebbe effettivamente essere stato tra le fonti di Ninfide. Non è 
chiaro, però, fin dove arrivasse questo Περὶ Ἡρακλείας e la stessa cronolo­
gia di Promatida è piuttosto incerta.134

Ma della vicenda di Clearco di Eraclea non si occuparono soltanto 
storici locali. Nel trentottesimo libro dei Φιλιππικά Teopompo di Chio 
si soffermava sulla figura di Clearco ricordando le persecuzioni inflitte ai 
suoi avversari politici, molti dei quali furono costretti a bere la cicuta.135 È 
verosimile che Teopompo avesse sviluppato una vera e propria digressione 

tredici libri di Ninfide (cf. e.g. Jacoby (1955), 260 e 270; Desideri (1967), 389-390; 
Gallotta (2014), 68-69; Heinemann (2010), 15, 182-183 e n. 671). La Storia di Eraclea 
di Ninfide, dunque, arrivava fino al 247/246 a.C. Una ricostruzione diversa è stata 
proposta da Billows (20232), per il quale la Storia di Eraclea di Ninfide in tredici 
libri arrivava solo fino alla morte di Lisimaco (281 a.C.); per gli eventi successivi a 
questa data fino al 247/246, dunque, Memnone si sarebbe basato sull’altra opera sto­
rica di Ninfide su Alessandro, i Diadochi e gli Epigoni (cf. inoltre Gallotta (2022), 
238 n. 3). Su questo problema, in parte legato alla problematica testimonianza di 
Sud. ν 598 = FGrHist 432 T 1, intendo tornare in altra sede.

133 Sulla cronologia di Ninfide cf. n. 130.
134 La sua collocazione cronologica tra il IV e il III secolo è essenzialmente fondata 

sulla notizia secondo cui Apollonio Rodio (schol. Apoll.Rh. II 911-914 = FGrHist 
430 T 2//F 4) avrebbe fatto ricorso all’opera di Promatida per le Argonautiche 
(cf. Jacoby (1955), 256; cf. inoltre Gallotta (2009), 440-441; sulla dipendenza di 
Ninfide da Promatida ha insistito particolarmente Desideri (1967), 391-392). Su 
questa ricostruzione ha espresso alcune riserve Cuypers (2016), la quale non esclude 
la possibilità di identificare il Promatida autore del Περὶ Ἡρακλείας con il Proma­
tida di Eraclea menzionato due volte da Ateneo (VII 296a-c = FGrHist 430 F 7, 
e XI 489a-b = FGrHist 430 F 8). Quest’ultimo verosimilmente fu un discepolo di 
Dionisio il Trace, vissuto nel II secolo a.C. (cf. Athen. XI 489a-b = FGrHist 430 
F 8). Ancora più oscura è la figura di un certo Ἀμφίθεος, autore a propria volta 
di un Περὶ Ἡρακλείας in almeno due libri (cf. FGrHist 431 F 1a-b). Il suo nome 
– peraltro malamente testimoniato nelle sole due fonti che lo riportano – è stato 
messo in relazione con l’Ἀντίθεος menzionato da Eliano-Suda insieme a Leonide 
come compagno di Chione nell’uccisione di Clearco. Ma il tutto è veramente molto 
incerto (cf. Jacoby (1955), 258 e Gallotta (2009), 436).

135 Cf. FGrHist 115 F 181 = Athen. III 85a-b.

B. Le fonti e i fatti

55

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


intorno alla figura di Clearco.136 Da ciò si capisce che già nella seconda 
metà del IV secolo a.C. le vicende di Eraclea Pontica erano in una certa 
misura entrate a far parte della più generale narrazione della storia del 
mondo greco.137

A priori nulla impedisce di pensare che Ninfide abbia attinto, oltre che a 
storici locali, anche a Teopompo. Non andrà dimenticato, tuttavia, il canale 
della “memoria vivente”: sicuramente Ninfide fu in contatto se non con 
ormai anziani testimoni diretti della tirannide di Clearco, almeno con i loro 
diretti discendenti. Egli stesso con ogni probabilità sarà stato un rampollo 
di una di quelle famiglie che avevano preso la via dell’esilio al tempo della 
tirannide: la storia della tirannide di Eraclea faceva in un certo senso parte 
della sua stessa storia di famiglia.138

 
2.3. Come si è detto, è quasi certo che Memnone abbia seguìto da vicino 
la Storia di Eraclea di Ninfide per la vicenda della tirannide eracleota.139 

Meno immediato è capire a quali fonti attingessero Pompeo Trogo ed 
Eliano nei loro rispettivi resoconti della tirannide eracleota. Per Düring al­
cune corrispondenze tra queste due versioni farebbero pensare a una fonte 

136 In questa direzione sembra andare Pol. XXXVIII 6 (= FGrHist 115 F 28), do­
ve si ricordano le digressioni compiute dai suoi predecessori nel mezzo delle 
narrazioni principali (Polibio parla genericamente di τῶν ἀρχαίων συγγραφέων 
οἱ λογιώτατοι). Tra le digressioni celebri c’è appunto quella su τὰ Κλεάρχῳ 
πραχθέντα παρανομήματα κατὰ τὸν Πόντον. Polibio non fa il nome di Teopompo, 
ma è generalmente accettato che si riferisca a lui (cf. Gauger, Gauger (2010), 189)

137 A ciò avranno contribuito non poco proprio la “rivoluzione” politica attuata da 
Clearco (cf. Desideri (1967), 393), oltre che naturalmente gli stessi rapporti persona­
li tra i vari rappresentanti delle élites del mondo greco (cf. Isocr. Ep. 7).

138 Cf. Heinemann (2010), 179-181, 259-260; cf. inoltre supra B.4.1. Tuttavia, per Deside­
ri (1967), 397, 400-401 Ninfide non aveva un’idea totalmente negativa della tirannide 
eracleota.

139 Si può fare soltanto un cenno all’enigmatica figura di Domizio Callistrato, autore 
a propria volta di un Περὶ Ἡρακλείας in almeno sette libri (FGrHist 433 F 1-9). 
È ben possibile che Callistrato abbia fatto parte di quei cittadini eracleoti che 
furono deportati a Roma a seguito delle guerre mitridatiche (cf. Phot. Bibl. [224] 
239a-b = FGrHist 434 F 1, 39-40, 1, con Jacoby (1955), 265). A Roma sarebbe 
entrato al servizio della gens Domitia, da cui avrebbe assunto il nome “Domizio” 
(cf. Heinemann (2010), 238-242, 265-266; contra Ameling (1995) colloca Domizio 
Callistrato al tempo della Seconda Sofistica). È verosimile che Callistrato sia stato 
utilizzato da Memnone per la parte della sua Storia di Eraclea successiva a quella 
derivata da Ninfide (cf. Jacoby (1955), 266, 270, 276; Desideri (1970-1971), 494-496 e 
Heinemann (2010), 239-240).

Saggio introduttivo

56

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


comune diversa da quella confluita in Memnone, fonte comune che Düring 
tendeva a identificare con i perduti Βασιλεῖς di Timagene di Alessandria.140

Ora, a prescindere dal fatto che la critica tende oggi a ridimensionare il 
debito di Pompeo Trogo nei confronti di Timagene,141 l’approccio di Düring 
è in parte viziato dal non aver tenuto debitamente conto delle particolari 
condizioni in cui ci sono giunti Trogo-Giustino, Memnone-Fozio ed Elia­
no-Suda. Tali condizioni impongono di non enfatizzare troppo, o almeno 
di valutare con estrema cautela, differenze che potrebbero essere il frutto 
di alterazioni dovute alla trafila con cui Pompeo Trogo, il frammento di 
Eliano e lo stesso Memnone ci sono arrivati.142 

Questo, ad esempio, potrebbe essere il caso del Leone ricordato da Mem­
none-Fozio (FGrHist 434 F 1, 1, 3 = Phot. Bibl. [224], 222b): potrebbe trat­
tarsi, infatti, di un’alterazione del nome Leonide presente in Trogo-Giustino 
e in Eliano-Suda.143 Allo stesso modo il fatto che Fozio, diversamente dalle 
altre due fonti, non riporti l’informazione secondo cui Chione fu allievo 
di Platone non significa necessariamente che essa non fosse in Memnone. 
D’altra parte, ci sono alcune differenze che non possono essere ridotte al 
modo in cui queste fonti ci sono state riportate. 

140 Cf. Düring (1951), 12-13. In particolare cf. Iust. XVI 4, 2, interdum ex successu 
continuae felicitatis obliviscitur se hominem, interdum Iovis se filium dicit … veste 
purpurea et cothurnis regum tragicorum et aurea corona utebatur, filium quoque 
suum Ceraunon vocat, ed Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. κ 1714), ἐγκρατὴς 
δ’ οὖν τῶν κοινῶν γενόμενος ὠμότατός τε ἦν καὶ εἰς ὑπεροψίαν ἐξαφθεὶς ἄμαχον, 
τοῦ μὲν ἔτι ἄνθρωπος εἶναι κατεφρόνει· προσκυνεῖσθαι δὲ καὶ ταῖς Ὀλυμπίων 
γεραίρεσθαι τιμαῖς ἠξίου καὶ στολὰς ἤσθητο θεοῖς συνήθεις καὶ τοῖς ἀγάλμασι 
τοῖς ἐκείνων ἐπιπρεπούσας· τόν τε υἱὸν τὸν ἑαυτοῦ Κεραυνὸν ἐκάλεσεν. A ciò si 
aggiunga che entrambe queste fonti menzionano un certo Leonide tra i complici di 
Chione (ma su questo punto cf. oltre nel testo).

141 Cf. Borgna (2019), xxv-xxviii, con ulteriore bibliografia.
142 Naturalmente anche Düring ammette che tutte le nostre fonti risalgono in ultima 

istanza ad una medesima tradizione. Il problema da lui sollevato è quello delle 
fonti intermedie. Anche su questo, però, vale la pena di osservare che ci sono 
delle corrispondenze formali non notate da Düring anche tra Memnone-Fozio e 
Trogo-Giustino (Διὸς υἱὸν ἑαυτὸν ἀνειπεῖν / Iovis se filium dicit) e Memnone-Fozio 
ed Eliano-Suda (εἰς ἄκρον ἀλαζονείας ἐλάσαι / εἰς ὑπεροψίαν ἐξαφθεὶς ἄμαχον).

143 Non sembra che il Leone di Memnone-Fozio sia da identificare con l’Accademico 
Leone di Bisanzio che fu oppositore di Filippo di Macedonia (cf. Philostr. V.S. I 2 
e Sud. λ 265): per l’identificazione cf. e.g. Isnardi Parente (1979), 292-293 e n. 86; 
contra, Trampedach (1994), 88 n. 1. D’altra parte, come ha osservato Burstein (1974), 
134 n. 128, le differenze che si possono osservare nei nomi degli altri congiurati si 
possono a loro volta spiegare come selezioni operate da fonti diverse a partire da un 
unico elenco (a cui possono essere state fatte modificazioni ulteriori da parte della 
tradizione successiva).

B. Le fonti e i fatti

57

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tale è il caso delle circostanze dell’uccisione di Clearco. Come si è visto, 
infatti, secondo Trogo-Giustino Clearco fu ucciso a palazzo da Chione e dai 
suoi compagni con un sotterfugio, laddove, secondo Memnone-Fozio, l’at­
tentato avvenne mentre Clearco stava svolgendo un pubblico sacrificio. A 
sua volta, come si è visto, Diodoro riferisce che il tiranno venne ucciso du­
rante le feste di Dioniso mentre si recava ad assistere ad uno spettacolo.144 

Le versioni sulla morte di Clearco presenti in Memnone-Fozio e Diodoro 
sono tutto sommato compatibili (in entrambi i casi l’attentato avviene in un 
contesto pubblico). Le loro differenze potrebbero essere dovute al diverso 
modo in cui Diodoro (o una sua fonte) e Memnone hanno selezionato le 
informazioni presenti in una medesima fonte, oltre che – ancora una volta 
– al modo in cui la versione di Memnone ci è pervenuta.145 

Più difficile, invece, è conciliare questa versione dell’uccisione di Clearco 
con quella che si legge in Trogo-Giustino (che sposta l’attentato in un 
contesto privato). Non meno difficile è pensare a un’alterazione volontaria 
compiuta da Giustino sul testo di Trogo, operazione che andrebbe contro il 
modus operandi in genere riconosciuto a questo epitomatore.146 Dobbiamo 
con ciò concludere che Trogo attingeva a una tradizione sulla morte di 
Chione diversa da quella confluita in Diodoro e in Memnone? Probabil­
mente no. Non sfuggirà, infatti, l’analogia tra la dinamica dell’uccisione di 
Clearco che si legge in Trogo-Giustino e quella dell’uccisione di Cesare.147 

 
2.4. Come si è visto, secondo questa versione dei fatti, Chione e Leonide 
si recarono a palazzo con il pretesto di sottoporre al tiranno una contesa 
privata. Tuttavia, mentre Clearco era intento ad ascoltare le ragioni dell’u­
no, l’altro lo colpiva a tradimento.148 Ora, pur con alcune piccole differenze 
tra di loro, le principali fonti che ci descrivono la dinamica dell’uccisione 
di Cesare concordano su un fatto. Quando ormai si trovava nella Curia, 
Cesare fu avvicinato dal senatore Tillio Cimbro che fingeva di presentarsi a 

144 Cf. supra B.1.2.
145 Per il problema della fonte di Diodoro cf. supra n. 106.
146 In questo caso nessun aiuto ci viene da Eliano-Suda che, come si è visto, non riporta 

informazioni circa le circostanze dell’uccisione di Clearco.
147 Cf. già Burstein (1974), 134 n. 128, contro l’idea di Apel (1910), 39 n. 1, secondo 

cui Trogo avrebbe ripreso una tradizione sulla morte di Clearco diversa da quella 
confluita in Memnone-Fozio.

148 Cf. Iust. XVI 5, 14-15.

Saggio introduttivo

58

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lui con una supplica. Era il segnale dell’uccisione, ma anche un modo per 
distrarre Cesare da quanto stava avvenendo intorno a lui.149

Tanto nel caso dell’uccisione di Clearco quanto in quello dell’uccisione 
di Cesare abbiamo la finzione di qualcuno che si deve rivolgere al “tiranno” 
per risolvere un problema. In entrambi i casi, inoltre, abbiamo uno dei 
congiurati che si avvicina al “tiranno” per distrarlo e dare allo stesso tempo 
il segnale dell’azione. La narrazione della morte di Clearco che si legge in 
Trogo-Giustino, insomma, sembra concepita per suscitare nella mente del 
lettore una analogia tra la figura di Clearco e quella di Cesare. Se così è, 
non abbiamo a che fare con una diversa tradizione antica sulla morte di 
Clearco, ma con una sua rielaborazione non anteriore al 15 marzo del 44 
a.C., forse frutto di una lettura attualizzante operata da Trogo medesimo.150 

D’altra parte, come si è visto, l’excursus sulla storia di Eraclea Pontica di 
Pompeo Trogo, prima dell’intervento di Giustino, andava dalla fondazione 
della città alla sua conquista da parte di Lisimaco. Tutto questo arco crono­
logico era compreso nella Storia di Eraclea di Ninfide.151 Si può dunque 
pensare che, proprio come Memnone, anche Pompeo Trogo abbia attinto 
direttamente alla Storia di Eraclea di Ninfide compendiandola in un lungo 
excursus incastonato nel sedicesimo libro delle sue Storie Filippiche.152

149 Cf. Nicol.Dam. FGrHist 90 F 130, 24 (= Const.Porph. Exc. De Ins. p. 33, 27), già 
richiamato da Burstein (1974), 134 n. 128, Plut. Caes. 66, 5; Brut. 17, 1-3; Suet. 
Vit. I 82. Questa dinamica è talmente iconica che in apertura della Vita di Bruto 
Plutarco vi allude proletticamente ricordando l’uccisione di Spurio Melio per mano 
di Servilio Ahala, avo della madre di Bruto (Brut. 1, 5, da confrontare con Brut. 17, 
1-3). Sulla dinamica dell’uccisione di Cesare e le differenze tra le varie fonti che la 
riportano cf. Canfora (1999), 365-367.

150 Del resto, le analogie tra il ritratto di Clearco presente in Trogo-Giustino e quello 
di Cesare non si limitano alla dinamica dell’uccisione. Basti pensare agli onori 
ampliora etiam humano fastigio che, secondo la tradizione confluita in Suet. Vit. 
I 76, Cesare si sarebbe concesso, e che trovano corrispondenza nell’obliviscitur se 
hominem, che, secondo il resoconto di Trogo, caratterizza Clearco. Come ha notato 
Zecchini ap. Mineo-Zecchini (2018), 211, tutta la vicenda di Clearco, a partire dalla 
sua presa del potere, è stata riletta da Pompeo Trogo «à la lumière des guerres 
civiles à Rome». Allo stato attuale delle nostre conoscenze non pare economico 
attribuire questa attualizzazione della vicenda di Eraclea ad una fonte di Pompeo 
Trogo, di necessità posteriore alla morte di Cesare (ad esempio a Timagene di 
Alessadria), tanto più che nel frammento di Eliano-Suda – evocato da Düring a 
sostegno dell’esistenza di una Zwischenquelle comune a Trogo ed Eliano (Timagene 
nella prospettiva di Düring) – non sono ravvisabili tracce di questa attualizzazione 
(al netto naturalmente di eventuali alterazioni compiute da Eliano-Suda).

151 Sull’estensione della Storia di Eraclea di Ninfide cf. supra n. 132.
152 Cf. anche Richter (1987), 75-77.

B. Le fonti e i fatti

59

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
2.5. Tuttavia, Pompeo Trogo, diversamente da Memnone, non scrive una 
storia locale. È ben vero che, come si è visto, già con Teopompo la storia di 
Eraclea Pontica aveva fatto irruzione nel racconto della storia generale del 
mondo greco. Viene da chiedersi, però, se questa poteva essere una ragione 
sufficiente per indurre Trogo alla non lieve fatica di compendiare l’opera 
di Ninfide per sviluppare un excursus sulla storia di Eraclea Pontica. Lo 
stesso Diodoro Siculo, del resto, si limita a fornire soltanto una serie di 
corrispondenze cronologiche tra gli eventi della narrazione principale e lo 
sviluppo della storia di Eraclea.153

Non si può non guardare con interesse, di conseguenza, all’ipotesi di 
Paolo Desideri secondo cui Ninfide stesso avrebbe inserito un excursus 
sulla storia di Eraclea all’interno della sua grande opera in ventiquattro 
libri su Alessandro, i Diadochi e gli Epigoni.154 Si sarebbe trattato a tutti gli 
effetti di un compendio d’autore della più estesa Storia di Eraclea in tredici 
libri. Di conseguenza, Pompeo Trogo, per l’excursus su Eraclea Pontica del 
sedicesimo libro delle Storie Filippiche, non avrebbe realizzato suo Marte un 
compendio della storia locale di Ninfide, ma avrebbe ripreso un excursus 
sulla storia di Eraclea presente nella grande storia ellenistica di Ninfide.155 

Questa ipotesi ha più di un vantaggio: 1) aiuta a capire meglio l’idea 
non banale di inserire l’excursus su Eraclea in connessione con quell’evento 
decisivo per la sua storia che fu la conquista da parte di Lisimaco (si tratta, 
beninteso, di un’idea che era alla portata di Trogo, ma che, a maggior ragio­
ne, era alla portata di Ninfide, che di quegli eventi fu testimone diretto); 
2) permette di rendere conto di alcune delle differenze che osserviamo 
nelle nostre fonti: se Ninfide realizzò di fatto due versioni della storia 
di Eraclea – una più distesa e ricca di particolari, un’altra più sintetica 
nella forma dell’excursus all’interno della propria grande storia ellenistica 
– è lecito aspettarsi che pur nell’identico impianto di fondo, queste due 
versioni presentassero alcune differenze. Si può pensare, ad esempio, che la 
versione “brevior” non desse informazioni circa la dinamica dell’uccisione 
di Clearco da parte di Chione e compagni e che proprio questo fatto abbia 
dato a Trogo la possibilità di costruire la scena della morte di Clearco 

153 Cf. supra n. 106.
154 Su quest’opera cf. supra B.2.1.
155 Cf. Desideri (1967), 391 n. 123, il quale, peraltro, a ragione esclude Teopompo come 

fonte dell’excursus di Pompeo Trogo (cf. anche Desideri (1967), 414 n. 270).

Saggio introduttivo

60

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in modo da stabilire un’analogia con quella di Cesare.156 Come che sia, è 
ragionevole pensare che tanto Memnone, quanto Trogo ed Eliano risalgano 
in ultima istanza a Ninfide di Eraclea.

Resta da chiedersi se in Ninfide potessero trovare posto storie fantasiose 
come quella che si legge nel frammento di Eliano-Suda a proposito delle 
diverse apparizioni che Clearco avrebbe avuto in sogno (la prima che lo 
indusse ad abbandonare la filosofia e l’Accademia, la seconda che lo spinse 
a prendere il potere ad Eraclea). In verità, in Memnone-Fozio leggiamo che, 
quando ormai Clearco era in punto di morte, gli apparvero i fantasmi delle 
numerose vittime prodotte dal suo governo tirannico. Ora, se si ammette – 
come si tende a fare – che il racconto della tirannide di Clearco presente in 
Memnone-Fozio risale a Ninfide (e dunque anche il particolare fantastico 
delle apparizioni dei fantasmi a Clearco in punto di morte), non si vede 
perché non possa risalire a Ninfide anche la storia delle varie apparizioni 
che Clearco avrebbe avuto in vita.157 

156 Giova ricordare a questo proposito che l’estratto di Eliano-Suda, che dipenderebbe 
secondo Düring (1951), 12-13 dalla medesima fonte intermedia utilizzata da Trogo, 
non dice nulla circa la dinamica dell’uccisione di Clearco.

157 Ciò non significa necessariamente che Ninfide vi desse credito: è possibile che egli 
riportasse questi racconti solo come “sentito dire”, per il gusto del particolare biz­
zarro. Del resto, che Ninfide avesse una propensione per le stranezze e le curiosità 
non proprio essenziali ai fini della narrazione storica è suggerito da diversi partico­
lari riportati nel racconto di Memnone-Fozio (risalente alla storia di Eraclea di 
Ninfide). Così, ad esempio, apprendiamo che Satiro, fratello e immediato successore 
di Clearco, morì a causa di un tumore formatosi tra l’inguine e lo scroto, e in seguito 
propagatosi alle viscere e al midollo (gli odori nauseabondi prodotti dalla cancrena 
erano insopportabili per i medici e i servi che assistevano il tiranno): in quanti 
erano testimoni dell’orrenda fine di Satiro si produsse l’idea che egli scontasse in 
questo modo le ingiustizie commesse durante il suo governo (cf. Phot. Bibl. [224] 
223a-b). Quest’ultima notazione, peraltro, trova un’interessante corrispondenza con 
l’impostazione provvidenzialistica del frammento di Eliano-Suda (cf. supra B.1.5 e 
n. 122). Si è già detto, poi, del curioso excursus sull’obesità di Dionisio, figlio di 
Clearco e suo terzo successore, e dei bizzarri stratagemmi adottati per impedire che 
si addormentasse e morisse soffocato dalla sua stessa mole (cf. Nymphis FGrHist 
432 F 10 [= Athen. XII 549 a-d] e Memn. FGrHist 434 F 1, 4, 7 [= Phot. Bibl. 
[224] 224b]). Del resto, quest’uso di “condire” il discorso storico con il meraviglioso 
non è estraneo alla storiografia di età ellenistica (per questa tendenza in Timeo di 
Tauromenio cf. e.g. FGrHist 566 F 29 (= schol. Aeschin. II 10), F 102b (= Plut. Nic. 1, 
2-3), cf. inoltre Schepens (1978), 138 nn. 52-53).

B. Le fonti e i fatti

61

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. L’Accademia tra tiranni e tirannicidi.

3.1. Come si è visto, la tradizione antica sulla vicenda di Chione di Eraclea 
vive essenzialmente attraverso due canali: 1) la storia dell’Accademia (Filo­
demo); 2) la storia locale di Eraclea Pontica. A un certo punto questi due 
canali si sono incontrati: 1) Trogo-Giustino ricorda il discepolato di Chione 
e di Leonide presso Platone, ma non quello di Clearco; 2) Memnone-Fozio 
ricorda il discepolato di Clearco presso Platone (e Isocrate), ma non quello 
di Chione; 3) Eliano-Suda ricorda tanto il discepolato di Clearco, quanto 
quello di Chione presso Platone. 

Alla luce di quanto abbiamo visto nel capitolo precedente, è verosimile 
che le differenze tra queste versioni siano almeno in parte da imputare al 
modo in cui le rispettive fonti ci sono giunte e che tanto la notizia del disce­
polato di Clearco, quanto quella del discepolato di Chione presso Platone 
risalgano in ultima istanza a Ninfide di Eraclea, al quale – direttamente o 
indirettamente – Trogo, Memnone ed Eliano risalivano. Come vedremo, 
è verosimile che sia stata la tradizione accademica a innestarsi su quella 
eracleota, e che ciò sia avvenuto molto presto, almeno al tempo di Ninfide 
(se non già in una fonte di quest’ultimo).

 
3.2. Nel 307, in seguito al crollo del regime di Demetrio del Falero, ad Atene 
si scatenò una reazione antimacedone che coinvolse anche le due maggiori 
scuole filosofiche cittadine, accusate di “intelligenza con il nemico”.158 In 
quello stesso anno Sofocle del Sunio propose un decreto che intendeva por­
re le scuole filosofiche sotto il controllo dello Stato: nessun filosofo avrebbe 
potuto tenere una scuola ad Atene senza l’approvazione del Consiglio e del­
l’Assemblea, pena la morte. Contro la legittimità di questo provvedimento 
fece ricorso l’anno successivo un certo Filone con una γραφὴ παρανόμων. 
Le parti di Sofocle del Sunio furono prese da uno dei politici più prestigiosi 
del tempo, l’antimacedone Democare, cugino di Demostene. Per l’occasione 
Democare compose il discorso In difesa di Sofocle contro Filone (Ὑπὲρ 
Σοφοφλέους πρὸς Φίλωνα).159

158 Il bersaglio principale era naturalmente il Peripato, di cui era stato allievo lo stesso 
Demetrio del Falero, ma la polemica coinvolse anche l’Accademia platonica.

159 Cf. Athen. XI 508f-509b; XIII 610e-f; Eus. Praep.Ev. XV 2, 6; Diog. Laërt. V 38; 
Pollux IX 42 (cf. anche Alexis, fr. 99 K.-A.). Il decreto fu abolito e Sofocle fu con­
dannato al pagamento di un’ammenda di cinque talenti (sulla vicenda cf. Marasco 
(1984), 163-164; Habicht (1995), 81-82; O’Sullivan (2002); Haake (2008) e O’Sullivan 
(2009), 213-217). Il discorso di Democare non ci è pervenuto, ma in Ateneo si trova 

Saggio introduttivo

62

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Uno degli obiettivi di Democare era quello di mostrare che nelle scuole 
filosofiche ateniesi si coltivavano ideali antidemocratici. A tal fine egli ricor­
dava i casi di alcuni personaggi che furono per un certo tempo discepoli di 
Platone nell’Accademia e in seguito divennero tiranni, o almeno aspirarono 
alla tirannide. Era il caso, ad esempio, di Eveone di Lampsaco, il quale 
concesse un prestito talmente ingente ai suoi concittadini da ricevere in 
pegno l’acropoli della città. Siccome la somma non gli fu restituita secondo 
gli accordi, Eveone si fece tiranno di Lampsaco.160 Dal canto suo, Timolao 
di Cizico fece consistenti donativi di denaro e frumento ai propri concit­
tadini conquistandosene il favore. Quindi, con il sostegno di Arrideo – 
satrapo della Frigia Ellespontica – cercò di prendere il potere. Il tentativo 
di colpo di Stato fallì e Timolao fu processato, condannato ed esposto alla 
pubblica ignominia per il resto della vita.161 Ma il caso più impressionante 
era forse quello di Cherone, il quale, con il benestare di Alessandro, e con 
l’aiuto degli uomini di un certo Corrago, divenne tiranno di Pellene nel 
Peloponneso. Qui attuò delle misure radicali per abbattere la resistenza 
delle élites locali: mandò in esilio gli “ottimati” e assegnò agli schiavi i beni e 
le mogli che erano state dei padroni.162 

 
3.3. Sul finire del IV secolo a.C., dunque, l’Accademia si trovò a dover fare 
i conti con una propaganda ostile che mirava a sottolineare lo stretto rap­

il compendio di alcuni passi (XI 508f-509b = fr. 2 Marasco, con il commento di 
Marasco (1984), 164-170).

160 Su Eveone di Lampsaco cf. Trampedach (1994), 62 (il nome Εὐαίων è restituito da 
Diog. Laërt. III 46; in Athen. XI 508d si legge, invece, Εὐάγων: probabile errore di 
maiuscola).

161 Su Timolao di Cizico cf. Trampedach (1994), 62-64 (il nome Timolao è restituito da 
Diog. Laërt. III 46; in Athen. XI 509a si legge, invece, Timeo).

162 Su Cherone di Pellene cf. Trampedach (1994), 64-65; Bollansée (2002) e Tausend 
(2013). In generale sulla pratica – adottata anche da altri dinasti e tiranni del mondo 
greco – di liberare gli schiavi e di far loro sposare le mogli dei nemici politici uccisi 
o esiliati cf. Asheri (1977) e infra n. 189. Pace Marasco (1984), 170, le parole con cui 
si chiude la rievocazione dei “misfatti” di Cherone (ταῦτ’ ὠφεληθεὶς ἐκ τῆς καλῆς 
Πολιτείας καὶ τῶν παρανόμων Νόμων) non andranno ricondotte a Democare, ma 
a un commento sarcastico di Ponziano, il personaggio dei Deipnosofisti a cui si 
deve la citazione del passo di Democare, e dunque alla “penna” di Ateneo (cf. 
anche Wilamowitz (1881), 196 e Düring (1941), 86). Lo stesso Ponziano, del resto, 
aveva già criticato tanto la Repubblica quanto le Leggi, sia pure dal punto di vista 
dell’irrealizzabilità concreta del progetto politico ivi presentato, in Athen. XI 508a. 
La stessa ironia un po’ algida contenuta nelle espressioni τῆς καλῆς Πολιτείας e τῶν 
παρανόμων Νόμων sembra presupporre la precedente menzione di questi due titoli 
nel testo di Ateneo.

B. Le fonti e i fatti

63

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


porto tra gli insegnamenti platonici e l’aspirazione alla tirannide. È chiaro 
che queste accuse non potevano essere semplicemente ignorate. Un modo 
per aggirarle era quello di enfatizzare il legame tra la scuola di Platone e 
personaggi che si opposero attivamente ai tiranni. Una traccia di questo 
modus operandi si può forse osservare nell’elenco degli allievi di Platone 
che si legge sempre nell’Academicorum Historia di Filodemo.

Come si è visto, Chione vi è ricordato esplicitamente come colui che ha 
eliminato il tiranno di Eraclea.163 Analogamente, subito dopo sono ricordati 
Pitone ed Eraclide di Eno, i quali eliminarono il tiranno trace Coti e per 
questo furono onorati da Atene.164 Nello stesso elenco anche Dione di Sira­
cusa viene ricordato come colui che abbatté la tirannide di Dionigi. L’im­
pressione, dunque, è che nell’elenco che si legge in Filodemo sia confluita 
una lista indipendente di discepoli di Platone originariamente concepita 
per sottolineare la matrice antitirannica dell’insegnamento platonico. È leci­
to pensare che la composizione di simili elenchi di Accademici che avevano 
combattuto i tiranni risalisse in ultima istanza all’esigenza di rispondere alle 
accuse di simpatie tiranniche mosse nei confronti dell’Accademia nell’Atene 
della fine del IV secolo a.C.

 
3.4. Questa esigenza apologetica ha lasciato una traccia anche nella tradizio­
ne sulla vicenda della tirannide di Clearco. In Trogo-Giustino si dice che 
l’impresa di Chione e dei suoi compagni fu compiuta per dare prova della 
virtù appresa alla scuola di Platone (erant hi discipuli Platonis philosophi, 
qui virtutem, ad quam cotidie praeceptis magistri erudiebantur, patriae exhi­
bere cupientes). Per parte sua, Memnone-Fozio sembra mettere in contrap­
posizione gli insegnamenti ricevuti da Clearco alla scuola di Isocrate e di 
Platone e la sua successiva evoluzione tirannica (φησὶ δὲ παιδείας μὲν τῆς 
κατὰ φιλοσοφίαν οὐκ ἀγύμναστον, ἀλλὰ καὶ Πλάτωνος τῶν ἀκροατῶν 
ἕνα γεγονέναι, καὶ Ἰσοκράτους δὲ τοῦ ῥήτορος τετραετίαν ἀκροάσασθαι, 
ὠμὸν δὲ τοῖς ὑπηκόοις καὶ μιαιφόνον, εἴπερ τινὰ ἄλλον, ἐπιδειχθῆναι). In 
Eliano-Suda, infine, abbiamo una doppia strategia: da un lato, troviamo 
un fantasioso racconto concepito per mostrare l’incompatibilità tra il carat­
tere di Clearco e la sua frequentazione dell’Accademia (il futuro tiranno 
avrebbe addirittura ricevuto in sogno l’apparizione di una donna che lo 

163 Cf. supra B.1.1.
164 Su questi due personaggi cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21.

Saggio introduttivo

64

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


esortava ad abbandonare l’Accademia e la filosofia).165 Dall’altro, così come 
in Trogo-Giustino, in Eliano-Suda troviamo una certa enfasi sul nesso tra il 
gesto compiuto da Chione e l’insegnamento da lui ricevuto presso la scuola 
di Platone (καὶ τὸ μισοτύραννον ἐκ τῆς ἐκείνου [scil. di Platone] ἑστίας 
σπασάμενος ἠλευθέρωσε τὴν πατρίδα).

Alla luce di quanto abbiamo osservato poc’anzi, questa esigenza di allen­
tare il rapporto tra l’Accademia e gli allievi che avevano preso la via della 
tirannide e, allo stesso tempo, di enfatizzare la matrice antitirannica della 
scuola di Platone si inserisce particolarmente bene nel clima che si creò 
nell’Atene della fine del IV secolo a.C. alla caduta di Demetrio del Falero. 
Del resto, come si è visto nel capitolo precedente, queste corrispondenze 
tra fonti tra di loro anche molto distanti – e pervenuteci in condizioni 
estremamente problematiche – risalgono verosimilmente alla narrazione 
della storia della tirannide di Clearco realizzata da Ninfide. È verosimile, 
dunque, che Ninfide (se non già qualche sua fonte sulla tirannide di Clear­
co) abbia recepito una tradizione di provenienza accademica (o almeno 
filoaccademica) che mirava a dissociare la tirannide di Clearco dalla sua 
frequentazione dell’Accademia, e, per contro, a esaltare il legame tra il gesto 
di Chione e la scuola di Platone. 

 
3.5. Non deve stupire che questo innesto di una tradizione accademica su 
una tradizione di storia locale possa essere avvenuto a un livello cronologi­
co così alto. Molto presto, infatti, Platone e la sua scuola divennero (insieme 
alla scuola di Isocrate) un punto di riferimento per la formazione di giovani 
aristocratici e benestanti provenienti da tutto il mondo greco: indipenden­
temente dal fatto che essi fossero interessati allo studio “professionale” 
della filosofia, l’Accademia era un luogo in cui potevano fare un’esperienza 
intellettuale avanzata. Gli stessi casi di Clearco e di Chione mostrano la 
vitalità di questo tipo di contatti tra Atene ed Eraclea Pontica verso la metà 
del IV secolo.166 Non meno significativa è la figura di Eraclide Pontico.

Egli stesso allievo di Platone, Eraclide dovette presto acquistare un ruolo 
di spicco all’interno dell’Accademia, se, in occasione del terzo viaggio di 
Platone in Sicilia (361/360), assunse pro tempore la guida della scuola. 
Quando nel 339 a.C., alla morte di Speusippo, nipote e primo successore di 

165 Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. κ 1714); cf. inoltre Desideri (1967), 394 e 
Desideri (1991), 17-18.

166 In generale sui contatti tra Atene ed Eraclea Pontica in età classica cf. Desideri 
(1967), 378 e n. 51; Desideri (1991), 8-13 e Dana (2011), 271. Cf. inoltre infra n. 170.

B. Le fonti e i fatti

65

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Platone, l’Accademia si trovò a dover scegliere il nuovo scolarca, Eraclide 
era uno dei candidati più forti, accanto ad Aristotele e a Senocrate. Alla 
fine la scelta ricadde su Senocrate: Eraclide lasciò Atene e tornò ad Eraclea 
dove rimase fino alla morte, avvenuta in una data non ben definita da 
collocare tra il 323 e gli ultimi anni del IV secolo a.C.167 Non è detto che 
in patria Eraclide abbia fondato una vera e propria scuola, tuttavia sembra 
che si fosse formato intorno a lui una sorta di cenacolo intellettuale: a 
Eraclea egli ebbe come allievi Dionisio, in seguito detto “il Rinnegato” (ὁ 
Μεταθέμενος), e forse Cameleonte.168 

È del tutto verosimile, dunque, che la presenza ad Eraclea di questo 
illustre rappresentante dell’Accademia platonica negli ultimi decenni del IV 
secolo a.C. abbia ulteriormente alimentato l’interesse del ceto dominante 
locale per questa istituzione culturale ateniese. Non ci si stupirà, pertanto, 
che gli echi della polemica che interessò l’Accademia alla fine del IV secolo 
a.C. possano essere giunti anche ad Eraclea, tanto più che due personaggi 
locali di primo piano come Clearco e Chione potevano facilmente essere 
coinvolti in quella stessa polemica. Non è strano, dunque, che nel pieno del 
III secolo a.C. Ninfide, nel riferire la vicenda della tirannide e dell’uccisione 
di Clearco, possa aver recepito anche una tradizione che, pur sottolineando 
le connessioni tra Clearco, Chione e l’Accademia platonica, tendeva ad atte­
nuare il debito del primo e ad enfatizzare quello del secondo nei confronti 
della scuola. Ma cosa accadde veramente a Eraclea Pontica nel 353/352 
a.C.? Per capirlo occorre ripercorrere le vicende che portarono alla nascita 
della tirannide di Clearco.

167 In generale su Eraclide Pontico cf. almeno Philod. Acad.Hist. coll. 6, 41-7, 10 (= fr. 
10 Schütrumpf ) e coll. 9, 1-10, 14 (= fr. 12 Schütrumpf ); Diog. Laërt. V 86-94 
(= fr. 1 Schütrumpf ) e Sud. η 461 (= fr. 3 Schütrumpf ); cf. inoltre Gottschalk 
(1980), Krämer (20042), Schneider (2000) e i contributi raccolti in Fortenbaugh, 
Pender (2009); cf. anche Muccioli (2014) e Fleischer (2023), 341-346. L’edizione di 
riferimento delle testimonianze e dei frammenti di Eraclide Pontico, dopo il fonda­
mentale lavoro di Wehrli (19692), ancora utile soprattutto per l’ampio commento, 
è quella realizzata da Eckart Schütrumpf, in Schütrumpf, Stork, van Ophuijsen, 
Prince (2008).

168 Cf. Diog. Laërt. VII 166 (= fr. 12 Wehrli2) e Diog. Laërt. V 92 (= fr. 176 Wehrli2 = fr. 
47 Giordano); cf. inoltre Gottschalk (1980), 2 e 4 e Schneider (2000), 564. Su Dioni­
gi di Eraclea cf. Erbì (2013). Su Cameleonte cf. Giordano (1990). Merita di essere 
brevemente ricordata anche a figura di Aminta di Eraclea, filosofo e matematico 
contemporaneo di Eraclide e allievo di Platone a propria volta (cf. Philod. Acad.Hist. 
col. VI 1; cf. inoltre Dorandi (1989) e Fleischer (2023), 578 e n. 140).

Saggio introduttivo

66

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. E fannolo principe per potere sotto la sua ombra sfogare l’appetito loro.

4.1. Come in molte città greche di età arcaica e classica, anche ad Era­
clea Pontica per lungo tempo si fronteggiarono una fazione oligarchica, 
espressione degli interessi dei grandi possidenti, e una fazione democratica, 
espressione dei ceti meno abbienti, o comunque di coloro che erano esclusi 
dalla grande proprietà fondiaria. In genere, tuttavia, alla testa della fazione 
democratica si ponevano soggetti che per estrazione e cultura apparteneva­
no a tutti gli effetti alla fazione oligarchica, ma che per una ragione o 
per l’altra erano con quest’ultima entrati in collisione. Tale doveva essere 
appunto il caso di Clearco.169 

Come mostra il suo periodo di studi presso Isocrate e Platone, Clearco 
doveva appartenere a una delle famiglie eracleote di più ampi mezzi. In 
questa direzione va anche il suo rapporto di amicizia con Timoteo, uno dei 
politici e generali più in vista dell’Atene del tempo: probabilmente fu in 
ragione di questa amicizia – oltre che di eventuali servigi prestati a Timoteo 
– che Clearco fu persino insignito della cittadinanza ateniese.170

169 In generale sulla storia di Eraclea Pontica cf. Burstein (1974); Saprykin (1997) e 
Bittner (1998), quest’ultimo con particolare attenzione alla storia economica. In 
particolare sulla vicenda della tirannide di Clearco di Eraclea cf. Berve (1967), 
315-318 e 679-681; Mossé (1969), 128-131; Burstein (1974), 47-65 e 125-134; Gehrke 
(1985), 70-72; Trampedach (1994), 79-87; Saprykin (1997), 131-141; Bittner (1998), 
25-34; Gallotta (2012); Harris (2017) e Gallotta (2021). La ricostruzione più efficace 
e penetrante di questa vicenda resta forse quella di Burstein (1974), 47-65 e 125-134.

170 Per gli studi ateniesi di Clearco presso Isocrate e Platone cf. Isocr. Ep. 7, 12; Memn. 
FGrHist 434 F 1, 1, 1 (ma cf. anche F 1, 2, 2) ed Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté. 
Per la cittadinanza ateniese conferitagli per iniziativa di Timoteo cf. Dem. Or. 20 
(Contra Leptinem), 84. Clearco chiamò uno dei suoi figli Timoteo probabilmente 
in onore del potente amico ateniese. Sul profilo sociale e la formazione intellettuale 
di Clearco cf. Burstein (1974), 50 e Gallotta (2021), 56 e n. 5. Harris (2017), 3 §1-9 
ha insistito troppo, a mio avviso, sulla formazione filosofica di Clearco (“tyrant as 
(failed) philosopher”). Con ogni verosimiglianza Clearco – e così anche Chione, 
e molti altri giovani del tempo – non aspirava affatto a diventare un filosofo o 
un intellettuale. L’Accademia e la scuola di Isocrate offrivano ai rampolli delle 
potenti e ricche famiglie del mondo greco un’esperienza intellettuale di prim’ordine 
e all’avanguardia per il tempo. Ciò, tuttavia, non implicava che questi giovani inten­
dessero consacrare la propria vita agli studi o alla filosofia. Una volta “terminati gli 
studi”, essi sarebbero tornati presso le rispettive madrepatrie per curare gli affari 
di famiglia (questa ad esempio sembra l’idea del padre di Chione quale emerge 
dall’epistolario: cf. in particolare Ep. 11), ma anche per condurre una vita agiata e 
brillante e, magari, per impegnarsi in politica. Gli studi che avevano condotto ad 
Atene tornavano loro utili sotto il profilo delle capacità retoriche e delle sottigliezze 
dialettiche, nonché della cultura generale e della rete di conoscenze personali che 

B. Le fonti e i fatti

67

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rientrato ad Eraclea, Clearco verosimilmente si avvicinò ai vertici della 
fazione democratica che al tempo guidavano la politica della città.171 La 
conseguenza di questo fatto fu che, quando gli oligarchi consolidarono il 
proprio il potere, Clearco fu esiliato. Non sappiamo quando esattamente 
si verificò questo ennesimo mutamento politico-istituzionale nella storia di 
Eraclea Pontica. Quel che è certo è che nel 365/364 a.C. la città era retta da 
un sistema di potere se non oligarchico fino in fondo, almeno ampiamente 
controllato dagli oligarchi.172 Lasciata la città, Clearco si mise al servizio di 
Mitridate, potente satrapo di Frigia.173 Nel frattempo, però, ad Eraclea si 
giunse sull’orlo della guerra civile. Le ragioni erano più di natura economi­
ca che politica: il crescente impoverimento del ceto popolare alimentò le 
richieste di cancellazione dei debiti e di redistribuzione della terra. Nell’im­

potevano avere acquisito grazie a questa esperienza: erano tutti requisiti preziosi per 
l’attività politica del tempo (e non solo). L’enfasi sulla connessione tra la formazione 
filosofica e la successiva attività politica di questi personaggi (tanto nel caso di 
Clearco, quanto in quello di Chione) è verosimilmente il prodotto di tradizioni 
più recenti (cf. B.3.3 e B.3.4). Nella realtà concreta della prima metà del IV secolo 
a.C. tale connessione sarà verosimilmente stata assai meno significativa (cf. anche 
Trampedach (1994), 85).

171 Sia pure con vicende alterne Eraclea era stata a lungo retta da un’oligarchia (cf. 
Aristot. Pol. V 1304b). È difficile stabilire la data esatta della μεταβολή che portò 
all’instaurazione del regime democratico. La democrazia è presupposta da Aen.Tact. 
11, 10a, il quale sembra riferirsi a fatti recenti (cf. Gehrke (1985), 71 e n. 8). Secondo 
Burstein (1974), 48-50, Clearco, prima dell’esilio, era diventato uno dei leader della 
fazione democratica e, per questa ragione, fu in seguito allontanato dagli oligarchi. 
Per Saprykin (1997), 132-133, invece, Clearco era stato a capo di una fazione di 
oligarchi che si opponeva ad un’altra. Gallotta (2021), 56-57, invece, fa coincidere 
il periodo dell’esilio di Clearco con quello della sua formazione ad Atene presso 
Isocrate e Platone.

172 Il ruolo dell’assemblea popolare appare nettamente ridimensionato rispetto a quello 
di un consiglio ristretto, il Consiglio dei Trecento. Dell’esistenza di questo Consiglio 
dei Trecento informa Polyaen. II 30, 2; cf. inoltre Iust. XVI 4, 2-5, dal quale si evince 
che il Consiglio aveva competenza in fatto di politica estera e poteva funzionare 
come corte di giustizia. Nonostante il maggiore peso del Consiglio, in genere, non 
si ritiene che si fosse instaurata una vera e propria oligarchia: cf. e.g. Burstein 
(1974), 47 e n. 1 e Gehrke (1985), 71. Per Gallotta (2012), 440, invece, si verificò un 
mutamento costituzionale in senso oligarchico moderato. Per l’esilio di Clearco cf. 
Iust. XVI 4, 4 ed Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. κ 1714). Gallotta (2021), 
56-57 fa coincidere il periodo dell’esilio di Clearco con quello della sua formazione 
ad Atene presso Isocrate e Platone. Ciò, tuttavia, pare in contrasto con Aelian. fr. 89 
Domingo-Forasté (= Sud. κ 1714), che lascia intendere che il periodo dell’esilio fu 
successivo al periodo di formazione ad Atene.

173 Cf. Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. κ 1714). La presenza di Clearco presso 
Mitridate è presupposta, inoltre, da Iust. XVI 4, 7-10.

Saggio introduttivo

68

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


possibilità di trovare una soluzione interna di compromesso, il Consiglio 
dei Trecento decise di ricorrere a una mediazione esterna. Naturalmente 
l’obiettivo era quello di trovare una soluzione che apparentemente mettesse 
d’accordo tutti, ma che di fatto tutelasse gli interessi del ceto possidente al 
potere.174

Il Consiglio si rivolse così ad alcune delle personalità politico-militari più 
in vista del tempo. Il primo ad essere sondato fu Timoteo, impegnato in 
quegli anni a consolidare gli interessi ateniesi sulle coste dell’Asia Minore. 
Di fronte al suo rifiuto, il Consiglio ripiegò sul tebano Epaminonda, a pro­
pria volta attivo in quel torno di tempo sulle coste della Tracia e sul Bosforo. 
Ma la risposta anche in questo caso fu negativa.175 Trovatosi a corto di 
mezzi, il Consiglio decise di rivolgersi a quel suo illustre concittadino in 
esilio, che ora si trovava al servizio di Mitridate. Chiaramente gli oligarchi 
non si fidavano di Clearco. Lo mostra il fatto stesso che egli non fu la 
loro prima scelta. D’altra parte, per certi aspetti Clearco era il candidato 
ideale per questo ruolo: la sua passata vicinanza alla fazione democratica, 
che gli era costata l’esilio, dovevano renderlo un mediatore ben visto dalla 
fazione popolare. Quanto alle riserve da parte dei suoi antichi avversari, 
esse saranno state facilmente aggirate da accordi segreti preventivamente 
stretti tra il Consiglio dei Trecento e Clearco: questi avrà assicurato agli 
oligarchi la tutela dei loro interessi; gli oligarchi, per parte loro, avranno 
assicurato a Clearco non solo la revoca dell’esilio, ma anche una futura 
posizione di rilievo all’interno dell’oligarchia.176 

Tuttavia, per attuare questo piano non bastavano i trascorsi democratici 
di Clearco, occorreva che questi si dotasse di un apparato militare con cui 
reprimere – caso mai se ne fosse data la necessità – eventuali resistenze da 
parte del δῆμος eracleota alla finta pacificazione. In questo entrava in gioco 
Mitridate. Il potente satrapo di Frigia, presso il quale Clearco si trovava 
come consigliere politico-militare, avrebbe fornito un contingente di mer­
cenari con cui Clearco sarebbe entrato in città e avrebbe “accompagnato” la 
soluzione del conflitto tra oligarchi e δῆμος a vantaggio dei primi.

174 Sul conflitto politico-sociale del 365/364 a.C. ad Eraclea cf. Iust. XVI 4, 2-3 ed 
Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. κ 1714). Cf. inoltre Burstein (1974), 49.

175 Per il tentativo infruttuoso di coinvolgere Timoteo ed Epaminonda cf. Iust. XVI 4, 
3-4, con la contestualizzazione di Burstein (1974), 49 e nn. 18-22; cf. inoltre Gallotta 
(2021), 58-59 n. 17.

176 Cf. Burstein (1974), 49-50. Sui verosimili accordi segreti tra Clearco e il Consiglio 
dei Trecento cf. già Mossé (1962), 7.

B. Le fonti e i fatti

69

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
4.2. Naturalmente la collaborazione di Mitridate non era disinteressata. Egli 
aspirava a estendere il proprio controllo sull’importante scalo portuale di 
Eraclea. Il piano di Mitridate era il seguente: Clearco avrebbe accettato 
il ruolo offertogli dal Consiglio e sarebbe entrato ad Eraclea alla testa di 
un contingente di mercenari messo a sua disposizione da Mitridate. Una 
volta preso il controllo della città, Clearco avrebbe rovesciato il governo 
degli oligarchi grazie alle truppe mercenarie, e avrebbe consegnato la città a 
Mitridate. In cambio, il satrapo gli promise l’incarico di reggitore di Eraclea 
in suo nome.177 Clearco, dunque, era al centro di una complessa rete di inte­
ressi incrociati e di doppi giochi, di cui si rivelò abilissimo manovratore.

Non mi pare che finora ci si sia chiesto come mai il Consiglio accettò 
di fare entrare in città Clearco alla testa di un contingente di mercenari 
di Mitridate. Indubbiamente gli oligarchi avevano bisogno di un sostegno 
armato per attuare il loro piano di repressione delle istanze del δῆμος. 
Tuttavia, le cupidigie del satrapo di Frigia dovevano essere ben note al Con­
siglio: la soluzione del conflitto sociale interno era una ragione sufficiente 
per offrire il destro all’ambizioso vicino? Tutto considerato, è verosimile 
che Clearco, così come avrà rivelato a Mitridate il piano segreto stretto 
tra lui e il Consiglio (entrare a Eraclea come mediatore e successivamente 
reprimere le istanze del δῆμος), allo stesso modo avrà rivelato agli oligarchi 
di Eraclea il piano di Mitridate, con ciò stesso dando loro la garanzia che 
non lo avrebbe attuato, ma che avrebbe utilizzato il sostegno militare del 
satrapo per realizzare il piano del Consiglio. Gli oligarchi furono convinti 
e Clearco fu richiamato in città con il beneaugurante titolo di “supervisore 
della rinnovata concordia” (ἔφορος τῆς αὖθις ὁμονοίας).178

Una volta entrato ad Eraclea alla testa delle truppe mercenarie, Clearco 
per prima cosa si occupò di Mitridate. Gli fece credere che la città fosse or­
mai sotto il suo controllo e lo invitò a raggiungerlo e a prendere possesso di 

177 Sul piano di Mitridate cf. Iust. XVI 4, 7. Per un quadro generale sui delicati rapporti 
tra Eraclea e la satrapia di Frigia, impegnata in quegli anni in un’ambiziosa politica 
autonomistica rispetto al potere centrale del Gran Re, cf. Burstein (1974), 48-49; 
Gallotta (2017), 220-223 e Gallotta (2022), 57-58.

178 Il titolo attribuito a Clearco è restituito da Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. κ 
1714) ed è reso con l’espressione arbiter civilis discordiae da Iust. XVI 4, 9. Gallotta 
(2012), 439-445 suggerisce che l’istituzione di questa carica straordinaria potrebbe 
essere stata influenzata dalla memoria della più antica figura dell’αἰσυμνήτης, parti­
colarmente diffusa nelle colonie megaresi (Eraclea Pontica era stata fondata intorno 
alla metà del VI secolo da Megaresi e Beoti).

Saggio introduttivo

70

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eraclea. Quando però Mitridate arrivò in città, Clearco fece arrestare lui e i 
dignitari che lo accompagnavano. Li liberò soltanto dietro il pagamento di 
un cospicuo riscatto che in seguito verosimilmente gli servì per mantenere i 
mercenari senza più dipendere da Mitridate.179 

Non siamo in grado di ricostruire con precisione gli eventi che seguiro­
no, ma sappiamo per certo che, dopo un primo tempo in cui Clearco mise 
effettivamente in atto il piano degli oligarchi (i capi democratici furono 
eliminati), il “supervisore della rinnovata concordia” attuò l’ennesimo vol­
tafaccia.180 

 
4.3. Di questa svolta ci informano il sedicesimo libro delle Storie Filippiche 
di Trogo-Giustino e il secondo libro degli Stratagemmi di Polieno (capitolo 
30).181 Secondo Trogo-Giustino Clearco convocò un’assemblea popolare 
dove annunciò il suo proposito di abbandonare la causa del Consiglio. 
Disse che non era più disposto a tollerare le vessazioni a cui gli oligarchi 
sottoponevano il δῆμος. In questo modo Clearco fece abilmente ricadere 
sugli oligarchi la responsabilità delle violenze che egli stesso e i suoi merce­
nari avevano esercitato fino a poco tempo prima. Allo stesso tempo, Clear­
co espresse l’intenzione di abbandonare la città insieme ai suoi uomini, 
a meno che il popolo non avesse ritenuto utile averlo al suo fianco nello 
scontro con il Consiglio. Prevedibilmente, l’assemblea popolare accolse 

179 Cf. Iust. XVI 4, 8-9, con Burstein (1976), 52. Il modo e la tempistica con cui Clearco 
si sbarazzò di Mitridate confermano l’idea che Clearco avesse messo il Consiglio dei 
Trecento a parte del piano del satrapo e si fosse accordato con gli oligarchi per fare 
un doppio gioco ai suoi danni.

180 Per la repressione attuata da Clearco cf. Aen.Tact. XII 5 (su questo passo di Enea 
Tattico cf. meglio infra B.4.3 e n. 186) e Iust. XVI 4, 12. Per il voltafaccia ai danni 
degli oligarchi cf. Iust. XVI 4, 10. Da Polieno (II 30, 1) si ricava che i mercenari 
di Clearco inizialmente non furono alloggiati in un’unica sistemazione, ma furono 
divisi in unità più piccole distribuite in diverse zone della città. Si trattava verosimil­
mente di una misura presa dallo stesso Consiglio per disperdere la forza militare del 
contingente. Nondimeno, i mercenari furono causa di disordini e molestie ai danni 
della popolazione, tanto che alla fine a Clearco fu accordato il permesso di riunire 
il contingente in un’unica guarnigione sull’acropoli. Si tratta verosimilmente della 
fase intermedia tra la repressione iniziale del δῆμος e il successivo rovesciamento 
del governo oligarchico (cf. Burstein (1974), 51). Per le fonti di Polieno cf. la nota 
seguente.

181 Per la questione delle fonti dell’excursus su Eraclea Pontica di Trogo cf. B.2.4 e 
B.2.5. È verosimile, invece, che Polieno dipenda da Teopompo più che da Eforo (cf. 
Melber (1885), 563-564 e Schettino (1998), 173 e n. 178). Sull’interesse di Teopompo 
per Clearco cf. supra B.2.2.

B. Le fonti e i fatti

71

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


favorevolmente la disponibilità di Clearco e gli conferì i pieni poteri.182 A 
seguito di questa investitura come capo della fazione popolare, Clearco fece 
arrestare sessanta membri del Consiglio. Gli altri riuscirono a fuggire.

Polieno fornisce una diversa versione dei fatti: Clearco avrebbe espresso 
agli oligarchi l’intenzione di abbandonare la città insieme ai suoi mercenari 
dopo aver rimesso al Consiglio dei Trecento i poteri che gli erano stati con­
feriti. L’idea era naturalmente ben vista dagli oligarchi. Tuttavia, quando il 
Consiglio si riunì, Clearco fece circondare il βουλευτήριον dai suoi uomini: 
tutti e trecento i buleuti furono arrestati e condotti sull’acropoli. 

Le due versioni concordano su un punto: Clearco fece credere che il suo 
compito a Eraclea era finito e che lui e i suoi mercenari avrebbero lasciato 
la città.183 Per il resto, le due fonti divergono: 1) per Trogo-Giustino Clearco 
si rivolse all’assemblea popolare; quindi, passato dalla parte del δῆμος, fece 
arrestare i membri del Consiglio; per Polieno, invece, è al Consiglio che 
Clearco manifestò l’idea di abbandonare la città e di rimettere i poteri ed è a 
seguito di una riunione del Consiglio dei Trecento che gli oligarchi furono 
arrestati; 2) per Trogo-Giustino soltanto sessanta dei trecento membri del 
Consiglio furono arrestati, mentre gli altri riuscirono a fuggire; per Polieno, 
al contrario, i membri del Consiglio furono catturati tutti e trecento.

Apparentemente la versione di Trogo-Giustino è migliore (soprattutto in 
relazione al punto 2). Tuttavia, è poco verosimile che la versione di Polieno 
sia interamente frutto di invenzione o di un errore. Forse è più prudente 
pensare che le nostre due fonti riportino non già due diverse versioni, ma 
due momenti diversi e complementari del medesimo episodio.184 

Si può pensare, ad esempio, che Clearco abbia convocato in parallelo una 
seduta dell’assemblea del δῆμος e una seduta del Consiglio. Ufficialmente si 
trattava di comunicare a entrambi i consessi l’intenzione di lasciare Eraclea 
insieme ai mercenari e, allo stesso tempo, di rimettere al Consiglio dei 
Trecento i poteri straordinari che gli erano stati conferiti. Tuttavia, quando 
Clearco si presentò all’assemblea popolare, palesò la propria disponibilità a 
mettersi alla testa del δῆμος contro gli oligarchi. Nel momento stesso in cui 

182 Cf. Iust. XVI 4, 16. Secondo Berve (1967), 316 e 680 dietro all’attribuzione a Clearco 
del summum imperium di cui parla Trogo-Giustino ci sarebbe il conferimento della 
carica di στρατηγὸς αὐτοκράτωρ.

183 Cf. Iust. XVI 4, 13 (abiturum cum militibus suis) e Polyaen. II 30, 2 (ἀπαλλαγῆναι 
βουλόμενος μετὰ τῶν δορυφόρων).

184 Occorre tenere presente, inoltre, che Trogo e Polieno potrebbero aver usato fonti 
differenti (cf. supra n. 181). Infine, non va mai persa di vista la selezione compiuta da 
Giustino sul testo di Trogo.

Saggio introduttivo

72

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


l’assemblea conferiva a Clearco i pieni poteri, nella parallela riunione del 
Consiglio i buleuti venivano arrestati dagli uomini di Clearco. Qualcosa, 
però, dovette andare storto. Forse ci fu una fuga di notizie, o forse i buleuti 
non si fidarono. Fatto sta che su trecento solo sessanta di loro presero 
parte alla riunione del Consiglio finendo nella trappola di Clearco. Gli altri 
riuscirono a fuggire.185 

Forse nessuno come Enea Tattico – che fu contemporaneo di quei fatti – 
ha riassunto con altrettanta incisività il capolavoro di spregiudicatezza mes­
so in atto da Clearco: πρῶτον μὲν τοὺς ἀντιστασιώτας ἀνεῖλον [scil. gli oli­
garchi di Eraclea], ἔπειτα αὑτοὺς καὶ τὴν πόλιν ἀπώλεσαν, τυραννευθέντες 
ὑπὸ τοῦ εἰσάγοντος τοὺς ξένους.186 Non per nulla la vicenda di Clearco 
potrebbe esemplificare benissimo la tipologia di presa del potere descritta 
da Machiavelli nel nono capitolo del Principe: «el principato è causato 
o dal populo o da’ grandi, secondo che l’una o l’altra di queste parte ne 
ha occasione; perché, vedendo e’ grandi non potere resistere al populo, 
cominciano a voltare la reputazione ad uno di loro, e fannolo principe per 
potere sotto la sua ombra sfogare l’appetito loro […] Ma uno che contro al 
populo diventi principe con il favore de’ grandi, debbe innanzi a ogni altra 
cosa cercare di guadagnarsi el populo: il che li fia facile, quando pigli la 
protezione sua. E, perché li uomini, quando hanno bene da chi credevano 
avere male, si obbligano più al beneficatore loro, diventa el populo subito 
più suo benivolo, che se si fussi condotto al principato con favori sua».187

185 Per la ricostruzione qui proposta cf. Berve (1967), 316 e Burstein (1974), 52-53. 
Una dinamica per certi aspetti simile, con convocazione in parallelo dell’assemblea 
popolare e del Consiglio, si verificò quando nel 316 a.C. Agatocle prese il potere a 
Siracusa (cf. Iust. XXII 2, 9-10).

186 Su Enea Tattico, forse da identificare con l’Enea di Stymphalos di cui si parla in Xen. 
Hell. VII 3, 1, cf. Hunter-Handford (1927), ix-xxxvii; Anne-Marie Bon, in Dain-Bon 
(1967), vii-xii; Bettalli (1990), 3-6; Whitehead (1990), 4-17 e i contributi raccolti in 
Pretzler-Barley (2018). A rigore Enea non fa esplicitamente riferimento alla presa 
del potere da parte di Clearco. Tuttavia, la dinamica paradossale da lui descritta 
corrisponde perfettamente al voltafaccia operato da Clearco ai danni degli oligarchi. 
Come osserva Bettalli (1990), 250, è possibile che le informazioni sui fatti di Eraclea 
di cui Enea è in possesso siano state acquisite direttamente nella zona del Ponto 
durante l’esperienza di Enea come capo mercenario.

187 La vicenda di Clearco era ben nota a Machiavelli: la leggeva in Trogo-Giustino e 
se ne ricordò in Discorsi I 16 e III 6 (su quest’ultimo passo cf. infra B.4.5 e n. 199). 
Sul rapporto tra il capitolo nono del Principe e il sedicesimo del primo libro dei 
Discorsi, con attenzione alla figura di Clearco, cf. Sasso (1988), 396-423 e Scichilone 
(2012), 59-106.

B. Le fonti e i fatti

73

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
4.4. A Clearco ora non restava che consolidare il potere acquisito. Dap­
prima si occupò dei membri del Consiglio che era riuscito ad arrestare. 
Promise loro che avrebbero avuto salva la vita in cambio del pagamento 
di un ingente riscatto. Una volta ottenuto il pagamento richiesto, li fece 
uccidere.188 C’erano, però, i molti oligarchi che erano riusciti a fuggire e che 
ora preparavano, con l’aiuto delle città vicine, una riscossa militare contro 
di lui.

Per assicurarsi la compattezza del fronte interno, Clearco liberò gli schia­
vi degli oligarchi e fece sposare le loro mogli e le loro figlie con propri 
uomini di fiducia. In questo modo Clearco a tutti gli effetti creò una nuova 
élite eracleota a lui favorevole.189 Seguì lo scontro militare con l’esercito 
che i fuoriusciti avevano radunato. Clearco ebbe la meglio e molti degli 
oligarchi che avevano mosso contro di lui furono fatti sfilare ad Eraclea in 
catene.190 Tuttavia, non tutti i fuoriusciti furono catturati: molti di loro, o 
almeno le loro famiglie, continuarono a vivere in esilio negli anni successi­
vi. Soltanto molto tempo dopo, quando la dinastia fondata da Clearco ven­
ne abbattuta da Lisimaco (e anche in questo caso non subito), i discendenti 
di quegli esuli poterono rientrare a Eraclea. Tra costoro, probabilmente, 
c’era anche lo storico Ninfide.191

Clearco restò al potere per dodici anni. Probabilmente nel corso di 
questo arco di tempo ci furono degli episodi di opposizione, ma Clearco 
riuscì sempre ad avere la meglio.192 Almeno fino all’attentato organizzato da 
Chione e dai suoi compagni.

188 Cf. Iust. XVI 4, 19-20, con Burstein (1974), 53.
189 Propriamente Iust. XVI 5, 1-4 riferisce che Clearco fece liberare gli schiavi degli 

oligarchi e ordinò che sposassero le mogli e le figlie dei loro ex-padroni (molte 
di queste donne, per evitare quest’onta, si sarebbero suicidate). Tuttavia, il criterio 
fondamentale per questi matrimoni forzati sarà stato che i nuovi mariti (ex-schiavi 
o meno) fossero uomini di fiducia del tiranno: essi sarebbero entrati in possesso 
dei patrimoni dei precedenti oligarchi e sarebbero diventati la nuova élite di Eraclea 
(cf. anche Burstein (1974), 53 e n. 47 e Asheri (1977), 25-26). Una misura analoga a 
questa fu utilizzata anche da Cherone di Pellene e da altri tiranni (cf. supra n. 162).

190 Cf. Iust. XVI 5, 5-6, con Burstein (1974), 53-54.
191 Cf. supra B.2.2. Cf. inoltre Burstein (1974), 53.
192 Da Memnone-Fozio (FGrHist 434 F 1, 1, 3 = Phot. Bibl. [224], 222b) apprendiamo 

che Clearco riuscì a scampare a numerosi attentati (τοῦτον δὲ ἐπιβουλὰς μὲν 
πολλὰς πολλάκις διὰ τὸ μιαιφόνον καὶ μισάνθρωπον καὶ ὑβριστικὸν κατ’ αὐτοῦ 
συστάσας διαφυγεῖν). Le violenze descritte in Iust. XVI 5, 6-7 (reversus in urbem 
alios vincit, torquet alios, occidit alios; nullus locus urbis a crudelitate tyranni vacat. 
Accedit saevitiae insolentia, crudelitati adrogantia), quando non siano da imputare 

Saggio introduttivo

74

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
4.5. Si è visto che l’enfasi sul legame tra il gesto di Chione e l’insegnamento 
platonico che troviamo in Trogo-Giustino ed Eliano-Suda deriva verosimil­
mente dall’innesto di una tradizione accademica – forse un’emanazione 
della reazione al clima antimacedone sviluppatosi nell’Atene della fine del 
IV secolo a.C. – su una tradizione di storia locale eracleota (l’incontro tra 
le due tradizioni potrbebe essere avvenuto proprio nell’opera di Ninfide). 
Mentre non ci sono ragioni valide per negare che Chione – e con buona 
verosimiglianza anche alcuni dei suoi compagni (Leonide, ad esempio) – 
siano stati effettivamente discepoli di Platone, è lecito dubitare che l’inse­
gnamento platonico abbia avuto un ruolo determinante nell’ispirare il gesto 
di Chione e dei suoi compagni.193

D’altra parte, come si è detto, una volta preso il potere, Clearco si liberò 
progressivamente dei propri avversari politici: chi non era stato fisicamente 
eliminato aveva abbandonato la città. Chione, Leonide e gli altri congiurati, 
invece, quando attuarono la congiura, si trovavano ad Eraclea. Anzi, essi 
erano in un rapporto di familiarità con il tiranno (stando a Trogo-Giusti­
no), se non di vera e propria parentela (stando a Memnone-Fozio). Al di 
là della narrazione platonizzante, dunque, è del tutto verosimile che le fami­
glie di Chione e degli altri capi della congiura – con ogni proabilità famiglie 
in vista e di ampi mezzi194 – avessero sostenuto Clearco nella sua presa del 

alla propaganda ostile a Clearco o a una trita topica antitirannica, potrebbero 
riferirsi alle misure prese da Clearco come conseguenza degli attentati descritti da 
Memnone-Fozio. Più difficile è localizzare l’episodio a cui fa riferimento lo pseudo-
Chione in Ep. 13, 1, p. 64, 1-3, ammesso che si tratti di un episodio storicamente 
fondato (cf. infra C.1.4 e il commento ad loc.). La durata di dodici anni della 
tirannide di Clearco è riportata da Diodoro e da Memnone-Fozio, entrambi i quali 
probabilmente dipendono – direttamente o indirettamente – da Ninfide (cf. supra 
B.2.3).

193 Decisamente eccessivo mi sembra il peso che Harris (2017), 4 §1-5 attribuisce alla 
formazione filosofica di Chione nella decisione di eliminare Clearco. Quella che 
Harris di fatto recepisce è la rappresentazione di questa vicenda che ci è stata resti­
tuita da tradizioni più recenti, le quali hanno amplificato (tanto rispetto a Chione, 
quanto rispetto a Clearco) le connessioni tra filosofia e politica, connessioni in una 
certa misura presenti, ma molto meno di quanto emerga da queste tradizioni (cf. 
anche Trampedach (1994), 89-90; cf. inoltre supra n. 170). Allo stesso modo è poco 
verosimile la pur suggestiva idea di Burstein (1974), 61 e 64 secondo cui Chione e i 
suoi compagni avrebbero costituito una sorta di cenacolo filosofico platonico – se 
non una vera e propria piccola scuola – alla corte di Clearco.

194 Lo mostra il fatto stesso che sia Chione sia altri congiurati (ad esempio Leonide) 
poterono recarsi ad Atene per studiare nell’Accademia. Anche il fatto che, in occa­
sione della congiura, Chione e Leonide potessero contare su cinquanta uomini, 

B. Le fonti e i fatti

75

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


potere e poi ancora nei dodici anni del suo governo. Si può persino pensare 
che, al tempo dell’attentato, Chione e i suoi compagni fossero uomini di 
fiducia del tiranno, forse membri di quella nuova aristocrazia che Clearco 
aveva provveduto a instaurare a Eraclea dopo la sua “rivoluzione”.195 

È difficile dire cosa abbia spinto gli attentatori a compiere il loro gesto. 
Le fonti ci mostrano un Clearco intento a costruire intorno alla propria 
figura un forte apparato simbolico: si faceva truccare e vestire in modo da 
impressionare il pubblico, indossava una corona d’oro e un mantello di 
porpora; intraprese persino la strada della divinizzazione personale: diceva 
di essere figlio di Zeus e fece di conseguenza chiamare il proprio figlio 
Cerauno (Κεραυνός, “fulmine”);196 si fece attribuire onori divini e quando 
si spostava si faceva precedere dall’insegna di un’aquila.197 È possibile che 
la nuova nobiltà eracleota, inizialmente a lui fedele, abbia con il tempo 
sviluppato una certa insofferenza nei confronti di queste pratiche. Ma ciò 
che forse maggiormente la urtava era l’intenzione abbastanza manifesta da 
parte di Clearco di fondare una dinastia ereditaria.198 

La cosa certa è che l’attentato riuscì solo in parte. Clearco fu effettiva­
mente eliminato, tuttavia non solo gli attentatori furono uccisi a propria 
volta, ma la tirannide non fu realmente abbattuta. A Clearco successero 
dapprima il fratello Satiro, quindi i figli Timoteo e Dionisio, e ancora i 
figli di quest’ultimo Clearco e Oxatre, finché, come sappiamo, Eraclea non 

cognatos vel clientes (Iust. XVI 5, 13), va in questa direzione. Sull’elevata condizione 
socio-economica di Chione e della sua famiglia insiste a più riprese, sia pure indiret­
tamente, l’autore dell’epistolario pseudochioneo (cf. e.g. il commento a Ep. 1, p. 44, 
2).

195 Cf. Mossé (1962), 8 n. 5; Burstein (1974), 61 e 65 e Trampedach (1994), 88.
196 Due sono i figli noti di Clearco: Timoteo e Dionisio, entrambi suoi successori 

come signori di Eraclea. È verosimile che l’epiteto “Cerauno” fosse stato attribuito al 
figlio maggiore, cioè a Timoteo (cf. Burstein (1976), 61 e Muccioli (2013), 31-32). In 
generale, per l’uso di questo epiteto presso i sovrani ellenistici cf. Muccioli (2013), 
154-155.

197 Sull’apparato simbolico del potere costruito da Clearco cf. Iust. XVI 5, 8-11; Memn. 
FGrHist 434 F 1, 1, 1 (= Phot. Bibl. [224], 222b) ed Aelian fr. 89 Domingo-Forasté 
(= Sud. κ 1714), con Burstein (1974), 61-63; Muccioli (2011), 129-130 e Gallotta 
(2021), 59. Opportunamente Muccioli (2011), 130 osserva che queste manifestazioni 
«vanno intese, in particolare, anche tenendo conto della natura antiaristocratica 
della tirannide di Clearco e della sua vocazione al ‘demagogismo’».

198 Cf. Burstein (1974), 62-63, il quale sottolinea anche il fatto che Clearco, dopo 
aver abbattuto il Consiglio dei Trecento, aveva fino ad allora conservato, almeno 
formalmente, un regime democratico (cf. inoltre Gehrke (1985), 72 e Trampedach 
(1994), 88).

Saggio introduttivo

76

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fu conquistata da Lisimaco. Di fatto, dunque, nonostante l’assassinio, il 
progetto dinastico di Clearco trovò compiuta attuazione. Nel capitolo sesto 
del terzo libro dei Discorsi, Machiavelli imputò questo fallimento al fatto 
che i congiurati avrebbero dovuto eliminare non solo Clearco, ma anche 
il fratello Satiro: siccome, però, due congiure simultanee sono molto più 
difficili da realizzare di una congiura singola, in questi casi meglio, secondo 
Machiavelli, astenersi del tutto dal congiurare.199 Ma il problema forse non 
era solo Satiro.

Non si può dire che i congiurati non abbiano agito in forze. Stando a 
Trogo-Giustino, Chione e Leonide potevano contare su cinquanta uomini. 
Nondimeno, essi furono sopraffatti dalle guardie di Clearco. Non solo: gli 
attentatori che non furono uccisi sul posto vennero catturati in seguito 
e massacrati. Inoltre, Satiro attuò pesanti ritorsioni anche sui figli dei con­
giurati.200 L’impressione, dunque, è che il progetto degli attentatori fosse 
quello di attuare un colpo di Stato finalizzato a rimuovere il tiranno e a 
instaurare un nuovo governo (e non è affatto detto che si sarebbe trattato 
di un governo “democratico”). Tuttavia, mancò loro un sostengo essenziale: 
quello del popolo eracleota.201 I congiurati uccisi sul posto si immolarono 
alla causa. Tuttavia, quanti furono catturati in seguito avrebbero potuto fare 
leva sul sostegno del δῆμος e contenere la repressione attuata da Satiro e 
dagli uomini fedeli alla tirannide. Ciò invece non accadde: il popolo di Era­
clea non reagì all’uccisione del tiranno nel modo in cui forse i congiurati si 
aspettavano. È possibile che in parte questa mancata reazione fosse dettata 
dalla paura, ma non si può escludere che il governo di Clearco fosse visto 

199 «Congiurorono certi giovani ateniesi contro a Diocle [errore per Ipparco] ed Ippia, 
tiranni di Atene. Ammazzarono Diocle; ed Ippia che rimase lo vendicò. Chione e 
Leonide eraclensi, e discepoli di Platone, congiurarono contro a Clearco e Satiro 
tiranni: ammazzarono Clearco, e Satiro che restò vivo lo vendicò. Ai Pazzi, più 
volte da noi allegati, non successe di ammazzare se non Giuliano. In modo che 
di simili congiure contro a più capi se ne debbe astenere ciascuno, perché non si 
fa bene né a sé né alla patria né ad alcuno: anzi quelli che rimangono diventono 
più insopportabili e più acerbi, come sa Firenze, Atene ed Eraclea, state da me 
preallegate» (Niccolò Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio III 6).

200 Cf. Memn. FGrHist 434 F 1, 2, 1 (= Phot. Bibl. [224], 223a), οὐ μόνον γὰρ τοὺς 
ἐπιβεβουλευκότας τῷ ἀδελφῷ ἐτιμωρήσατο [scil. Satiro], ἀλλὰ καὶ τῶν τέκνων 
ἃ μηδὲν συνῄδει τοῖς γεγεννηκόσιν, οὐδὲν ἀνεκτότερον ἐδηλήσατο, καὶ πολλοὺς 
ἀναιτίους κακούργων δίκας ἀπῄτησε.

201 Cf. anche Trampedach (1994), 88: «bei der Veschwörung handelte es sich also um 
eine Palastrevolte, die, da sie offenbar keine Verbindug zur städtischen Opposition 
besaß, leicht niedergeschlagen werden konnte».

B. Le fonti e i fatti

77

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dal δῆμος eracleota con maggiore favore di ciò che pensavano Chione e i 
suoi compagni. Ciò che è certo è che i congiurati non seppero intercettare 
al momento opportuno il sostegno popolare. Come scrive Giustino (XVI 
5, 17-18): qua re factum est, ut tyrannus quidem occideretur, sed patria 
non liberaretur. Nam frater Clearchi Satyrus eadem via tyrannidem invadit, 
multisque annis per gradus successionis Heracleenses regnum tyrannorum 
fuere.202 

C. L’epistolario

1. Un romanzo epistolare di argomento storico.

1.1. A parte una possibile ma molto problematica eccezione, allo stato attuale 
delle nostre conoscenze, nessun autore antico o tardoantico sembra cono­
scere le diciassette lettere di Chione trasmesse nel corpus degli epistolari 
greci.203 Che non si tratti di lettere autentiche è un’evidenza difficilmente 
controvertibile. Una dimostrazione definitiva di questo fatto, come sappia­
mo, fu offerta già nel 1765 da Johann Gottlieb Cober. I rari tentativi che 
dopo di allora sono stati fatti per rivendicare l’autenticità dell’epistolario 
non sono risultati convincenti.204 Prescindendo ora da fatti di lingua e di 
contenuto più puntuali (su di essi si tornerà in seguito, oltre che nel corso 
del commento), giova comunque ripercorrere alcuni elementi macroscopici 
che impongono questa conclusione:

a) in Ep. 3 Chione riferisce al padre che i venti lo hanno trattenuto a 
Bisanzio durante il viaggio verso Atene. Questo imprevisto gli ha per­
messo di incontrare Senofonte impegnato nel suo viaggio di ritorno in 
Grecia alla guida dell’esercito che ha combattuto per Ciro. Ora, è ben 
noto che l’anabasi senofontea ebbe luogo nel 400/399. Ma sappiamo an­
che che Clearco venne ucciso dal giovane Chione nel 353/352. Al tempo 
della spedizione dei Diecimila verosimilmente Chione non era ancora 
nato. Non solo: la stessa cronologia interna dell’epistolario suggerisce 
che Clearco venne ucciso da Chione circa cinque anni dopo l’incontro 

202 Come si è visto, è verosimile che l’ultima frase non risalga a Trogo, ma a Giustino: 
l’epitomatore avrebbe così brevemente riassunto il seguito dell’excursus troghiano da 
lui tagliato (cf. supra B.1.3).

203 Per l’eccezione a cui si fa riferimento cf. infra n. 436.
204 Cf. supra A.11 e n. 82.

Saggio introduttivo

78

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


con Senofonte, ma a quel tempo Clearco doveva avere circa quindici 
anni (stando a Memnone-Fozio, al momento della morte ne aveva cin­
quantotto), e lo stesso Platone non aveva ancora fondato l’Accademia.205 

b) nella lettera di addio a Platone (Ep. 17) Chione è completamente perva­
so dal presentimento di andare incontro alla morte. Egli arriva persino 
ad avere una visione premonitrice: una donna bellissima – nella quale è 
forse da vedere un’allegoria della filosofia – gli indica uno μνῆμα presso 
cui riposarsi dopo le sue fatiche, con ciò alludendo evidentemente al 
monumento funebre che sarà dedicato al giovane una volta che sarà 
caduto nell’impresa. Il Chione dell’epistolario, dunque, è praticamente 
certo di andare incontro alla morte: ma questa certezza tradisce lo 
sguardo di chi già sa che Chione e i suoi compagni saranno a loro volta 
uccisi subito dopo aver assassinato il tiranno.

c) Tutto l’epistolario è impostato in modo da apparire come una narrazio­
ne continua e coerente: la storia di un giovane di elevata condizione 
socio-economica, che, animato da nobili ideali e da un’aspirazione un 
po’ romantica all’eroismo, intraprende un viaggio di formazione che lo 
porta ad affrontare delle prove e a incontrare un uomo – Senofonte – 
che gli cambia la vita convincendolo definitivamente a dedicarsi agli 
studi filosofici. Questa scelta lo porta a un altro incontro – quello con 
Platone – e a un percorso di formazione che gli permetterà di conoscere 
meglio se stesso e i veri valori della vita. Tutti i pezzi dell’epistolario 
sembrano concepiti per disegnare un racconto unitario e coerente, te­
nuto insieme anche da riprese interne e anticipazioni.206 

1.2. Ma qual è esattamente il rapporto dell’epistolario pseudochioneo con 
la tradizione storica sulla vicenda di Chione e Clearco? L’autore dell’episto­
lario recepisce e sviluppa l’indicazione del discepolato di Chione presso 
Platone e riprende l’informazione, che troviamo anche in Memnone-Fozio, 

205 Su un’altra anomalia cronologica presente nell’epistolario ci soffermeremo meglio in 
C.2.1.

206 Cf. e.g. il commento a Ep. 1, p. 44, 10-11; Ep. 2, p. 44, 17-18; p. 46, 4-5; p. 46, 6-7; Ep. 
6, p. 56, 8-9; Ep. 7, 1, p. 56, 13; Ep. 7, 3, p. 58, 10. Sulla Antizipationstechnik presente 
nell’epistolario cf. Stenger (2005), 125-126, il quale finemente nota come l’Ep. 12, 
che si trova più meno a metà dell’epistolario (in termini di lunghezza testuale), 
rappresenta la “peripezia” (in senso aristotelico) della vicenda narrata e a ciò si 
accompagna un rallentamento del tempo interno del racconto (mentre Epp. 1-11 
coprono un arco di tempo di circa cinque anni, Epp. 12-17 coprono un arco di tempo 
di circa un anno). Sulla coerenza interna della narrazione cf. anche Rosenmeyer 
(2001), 245.

C. L’epistolario

79

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


secondo cui il nome del padre di Chione era Matride. A parte questo, 
a prima vista, l’unico altro dato che possiamo mettere in relazione con 
la tradizione storica su Chione – almeno alla luce delle fonti in nostro 
possesso – riguarda le circostanze dell’attentato. Come si è visto, in Ep. 17 
Chione annuncia a Platone di essere prossimo all’impresa: l’attentato avrà 
luogo durante una processione che si terrà ad Eraclea in occasione della 
festa delle Dionisie. Lo pseudo-Chione, dunque, riprende la versione sulla 
morte di Clearco che troviamo in Diodoro Siculo (XVI 36, 3), e che è 
assimilabile a quella che leggiamo in Memnone-Fozio. Si discosta invece 
dalla tradizione che confluisce in Trogo-Giustino.207 La cosa non stupisce: 
come si è visto, verosimilmente è stato Trogo ad adattare al proprio tempo 
la vicenda dell’uccisione di Clearco.208 

Apparentemente lo pseudo-Chione ignora completamente la tradizione 
secondo cui Clearco fu a propria volta discepolo di Platone. Tuttavia, da 
Ep. 7 apprendiamo che durante l’apprendistato di Chione in Accademia 
giunge ad Atene un certo Archepoli di Lemno. Si tratta di un personaggio 
losco, dal passato piuttosto torbido. Nondimeno, a propria volta Archepoli 
si mette a seguire le lezioni di Platone. Naturalmente la filosofia non fa 
per lui: ciò che interessa ad Archepoli è fare i soldi e a questo scopo la 
filosofia gli sembra un’attività piuttosto inutile. Così Archepoli, dopo aver 
insolentito Chione e gli altri discepoli di Platone, abbandona l’Accademia 
e decide di salpare per fare fortuna nel Ponto. Prima di partire, però, 
Archepoli ha l’impudenza di chiedere a Chione una lettera di presentazione 
da presentare a Matride una volta che sarà arrivato ad Eraclea. Nonostante 
l’offesa subita e la propria generale disistima per il personaggio, Chione 
non si sottrae a questa richiesta e scrive una sobria lettera di presentazione 
(riportata nell’epistolario come Ep. 8), in cui tace tutti gli aspetti più sgrade­
voli di Archepoli. Allo stesso tempo, proprio con Ep. 7 Matride è già stato 
messo sull’avviso circa la vera natura di Archepoli. 

Ora, è facile vedere in questo episodio una sorta di anticipazione del 
futuro scontro con Clearco. Le due vicende, pur nelle loro differenze, sono 
accomunate dal problema generale di come si deve comportare l’uomo one­
sto – tanto più se filosofo – quando ha a che fare con un uomo disonesto. 
In entrambi i casi, sia pure in modi diversi, Chione deve ricorrere alla dissi­
mulazione: nel caso di Archepoli Chione scrive una lettera di presentazione 

207 Cf. supra B.2.3.
208 Cf. supra B.2.4.

Saggio introduttivo

80

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


da consegnare al padre Matride in cui non dice ciò che realmente pensa 
della persona presentata; nel caso di Clearco Chione scriverà direttamente 
al tiranno una lettera in cui nasconderà le proprie reali intenzioni. In 
entrambi i casi, però, Chione comunica senza riserve al padre il proprio 
reale pensiero.209 A ben vedere, dunque, l’episodio di Archepoli è prolettico 
rispetto al confronto con Clearco.210 Tuttavia, ciò che qui interessa soprat­
tutto sottolineare è che Archepoli è a propria volta, sia pure per breve 
tempo, uno studente di Platone: egli si avvicina alla filosofia, ma subito la 
rinnega per darsi agli affari; è, in una certa misura, l’anti-Chione. 

Ora, queste caratteristiche di Archepoli sono facilmente accostabili a ciò 
che sappiamo dell’apprendistato di Clearco in Accademia, e in particolare 
alla tradizione riportata da Eliano-Suda secondo cui il futuro tiranno di 
Eraclea sarebbe stato un cattivo discepolo di Platone nient’affatto portato 
per la filosofia.211 Si ha dunque l’impressione che lo pseudo-Chione abbia 
creato la figura di Archepoli ispirandosi a questa tradizione sul discepolato 
di Clearco in Accademia: l’Archepoli dell’epistolario è, a tutti gli effetti, 
un alter ego di Clearco. Del resto, lo stesso nome di Archepoli richiama 
quello di Clearco. Senza dire del fatto che Clearco, in quanto tiranno, è a 
tutti gli effetti l’ἀρχέπολις di Eraclea212. Lo pseudo-Chione, dunque, aveva 
verosimilmente ben presente la notizia del discepolato di Clearco presso 
Platone: egli l’ha proiettata sulla figura di Archepoli glissando allo stesso 
tempo sul legame tra Clearco e l’Accademia, secondo una tendenza già 
presente nella tradizione storica sulla vicenda di Clearco.213 Ma a quali fonti 
attingeva lo pseudo-Chione?

 
1.3. Alla fine di Ep. 13 Chione delinea al padre il proprio piano: occorre 
convincere Clearco che lui, Chione, in quanto filosofo non è interessato alla 

209 Cf. anche Konstan, Mitsis (1990), 269; Rosenmeyer (2001), 244 e Christy (2016), 
264-265 e n. 19.

210 Sulle anticipazioni e la coesione narrativa dell’epistolario cf. il punto (c) di C.1.1 e n. 
184.

211 Cf. Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (Sud. κ 1714), inoltre cf. supra B.3.4.
212 Cf. già Konstan, Mitsis (1990), 269 e Christy (2016), 265 e n. 10.
213 Del resto, il fatto che in Ep. 16 Chione debba spiegare a Clearco che cosa si studia 

nell’Accademia e che il filosofo non si interessa di politica (a prescindere ora dal fat­
to che, in realtà, le cose non stiano esattamente così) presuppone la totale rimozione 
della tradizione secondo cui Clearco fu a propria volta discepolo dell’Accademia 
(cf. già Zucchelli (1986), 20-21 e Stenger (2005), 132 e n. 61). Il modo in cui la 
figura di Archepoli è stata costruita fa capire che questa rimozione è stata compiuta 
deliberatamente dallo pseudo-Chione.

C. L’epistolario

81

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


politica, ma aspira a condurre una vita tranquilla e appartata. In questo mo­
do il tiranno non sospetterà di lui e Chione potrà organizzare indisturbato 
la congiura. Per rendere ancora più efficace questo piano Chione suggerisce 
al padre di ricorrere all’aiuto di un certo Ninfide, loro amico e parente 
del tiranno: l’idea è che Clearco si fiderà di lui. Ora, non è certamente un 
caso che questo personaggio si chiami come quello che fu probabilmente il 
più celebre e influente storico di Eraclea Pontica vissuto in età ellenistica e 
ancora letto nei primi secoli dell’età imperiale.214

È ben vero che lo storico Ninfide non fu contemporaneo di Chione e di 
Clearco. Tuttavia, si è visto che lo pseudo-Chione non si fa troppi problemi 
a incorrere in macroscopici anacronismi.215 D’altra parte, è possibile che 
l’autore dell’epistolario, nell’introdurre questo personaggio, non abbia volu­
to suggerire un’identificazione con il celebre storico, ma si sia limitato a 
riprendere un nome che nella memoria dei lettori colti era in qualche modo 
associato alla storia di Eraclea Pontica. Come che sia, è lecito pensare che 
lo pseudo-Chione abbia voluto riservare questa sorta di cameo al celebre 
storico di Eraclea perché questi era la fonte da lui utilizzata per la vicenda 
di suo interesse.216 Non andrà trascurato a questo proposito che, come si è 
visto in precedenza,217 tutti i punti in cui l’epistolario collima con le fonti 
sulla tradizione storica eracleota in nostro possesso – inclusa la notizia 
secondo cui Clearco e Chione avrebbero studiato per un certo tempo 
in Accademia – si trovavano verosimilmente già in Ninfide. Siamo noi 

214 Su Ninfide cf. B.2.
215 Cf. il punto (a) di C.1.1. Per questo va a mio avviso esclusa l’ipotesi avanzata da Jaco­

by (1955), 168 (“Noten”), secondo cui il Ninfide menzionato dallo pseudo-Chione 
potrebbe essere un antenato dello storico (uno zio o piuttosto il nonno).

216 Questa ipotesi era già stata prospettata da Marcks (1883), 23 n. 1. Düring (1951), 
13, pur contemplandola, si dimostra scettico. È ben vero che dalla menzione del 
Ninfide dell’epistolario non si può ricavare necessariamente che lo storico Ninfide 
fu la fonte (o una delle fonti) dello pseudo-Chione sulla storia di Eraclea. Tuttavia, 
questa eventualità è perlomeno verosimile, se non probabile. Il giudizio di Düring è 
fondato su un’analisi piuttosto superficiale della tradizione storica su questa vicenda 
e del rapporto tra l’epistolario e questa tradizione (cf. B.2.3). Inoltre, egli non ha 
tenuto conto della non trascurabile notorietà di Ninfide ancora in età imperiale (cf. 
D.2). Infine, la conclusione di Düring sulla questione delle fonti dello pseudo-Chio­
ne sulla storia eracleota ha il vizio di proiettare sullo pseudo-Chione la condizione e 
la mentalità di un filologo moderno che nella sua biblioteca può comodamente con­
sultare uno accanto all’altro Diodoro, Trogo, Memnone ed Eliano («it is tempting 
to conclude that our anonymous author drew his inspiration and his information 
about Chion and Clearchus from exactly the same sources as those of which we 
happen to possess some fragments»).

217 Cf. B.2.

Saggio introduttivo

82

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


moderni che li vediamo disseminati nelle varie fonti che ci sono arrivate, le 
quali, tuttavia, con ogni verosimiglianza dipendevano in ultima istanza da 
Ninfide. 

In ogni caso, come il Ninfide storico non fu contemporaneo di Chione 
e Clearco, così non sembra che egli fosse in alcun modo imparentato con 
il tiranno, cosa che, invece, è affermata dallo pseudo-Chione in relazione 
al Ninfide dell’epistolario (Ep. 13, 3, p. 64, 23). Anche in questo caso è 
lecito pensare che il tema della parentela con il tiranno sia stata derivata 
dalla tradizione storica su Chione: come si è visto, infatti, Chione viene 
collegato a Clearco ora da un legame di familiarità (Trogo-Giustino), ora 
da un vero e proprio rapporto di parentela (Memnone-Fozio). È possibile, 
dunque, che, come nel caso di Archepoli, lo pseudo-Chione abbia trasferito 
sul personaggio di Ninfide dei tratti che nella tradizione storica trovava 
riferiti a Chione medesimo.218 

D’altra parte, occorrerà chiedersi se questo ruolo di mediazione attribui­
to al Ninfide dell’epistolario non sia stato in qualche modo a sua volta sug­
gerito allo pseudo-Chione dalle notizie circa l’attività politica dello storico 
Ninfide che possiamo leggere in Memnone-Fozio, ma che verosimilmente 
risalivano alla stessa Storia di Eraclea di Ninfide. Come si è visto, infatti, nel 
281, dopo la morte di Lisimaco, fu Ninfide a consigliare agli esuli eracleoti 
di rientrare in patria. Allo stesso modo, diversi anni dopo, intorno al 250, 
fu sempre lo storico Ninfide a guidare l’ambasceria eracleota che convinse 
i Galati ad abbandonare la regione (dietro il pagamento di ingenti somme 
di denaro).219 Nella corso della storia di Eraclea Ninfide è per certi aspetti il 
mediatore e il consigliere per eccellenza, o almeno come tale può apparire. 
Si può ben pensare che proprio questa immagine di Ninfide stia alla base 
della scelta dello pseudo-Chione di farne colui che dovrà intercedere presso 
Clearco in favore di Chione. Ciò naturalmente non è in contraddizione 

218 Pur nell’incertezza di fondo Jacoby (1955), 259 dà troppo credito al dato riportato 
dallo pseudo-Chione circa la parentela tra Ninfide e Clearco. È interessante nota­
re che Chione esorta il padre a convincere il tiranno del fatto che il figlio non 
rappresenta una minaccia (cf. Ep. 13, 3, p. 64, 21-23; Ep. 14, 5, p. 68, 24-25). Nell’im­
maginario dello pseudo-Chione, dunque, tanto l’amico di famiglia Ninfide, quanto 
il padre Matride hanno un rapporto diretto con il tiranno. Ne esce rafforzata l’idea – 
solo in parte inferibile dalla tradizione storica in nostro possesso – che Chione e la 
sua famiglia appartenessero all’élite eracleota di “epoca clearchea”, se non addirittura 
alla cerchia ristretta degli uomini di fiducia del tiranno (su questo punto cf. supra 
B.4.5). Non si può escludere che le fonti a disposizione dello pseudo-Chione (forse 
proprio Ninfide) fossero al riguardo più ricche di dettagli di quelle a noi giunte.

219 Cf. B.2.1.

C. L’epistolario

83

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


con l’idea che l’opera di Ninfide sia stata la fonte storica utilizzata dallo 
pseudo-Chione. Anzi, è del tutto verosimile che nella Storia di Ninfide agli 
episodi di cui lo storico stesso fu protagonista fosse dato ancora più spazio 
di ciò che appare nel resoconto di Memnone-Fozio. 

 
1.4. Sempre in Ep. 13 (p. 64, 2-4) Chione sostiene che Clearco ha più 
paura di lui, che studia filosofia ad Atene, di quanta ne abbia di Sileno 
che aveva preso il controllo della sua roccaforte. Il confronto naturalmente 
è funzionale ad enfatizzare uno dei temi centrali dell’epistolario, ovvero 
il peso che la filosofia ha nella dimensione della prassi. Tuttavia, il tema 
della paura del tiranno nei confronti dei filosofi – come meglio vedremo – 
potrebbe essere stato suggerito anche da altri fattori. Per il momento, però, 
occorre soffermarsi sull’episodio di Sileno evocato da Chione.

Per Stanley M. Burstein l’episodio rifletterebbe una circostanza storica 
effettiva, e il φρούριον in questione sarebbe l’acropoli di Eraclea, che Clear­
co aveva eretto a suo quartier generale. In verità, si ha l’impressione che lo 
pseudo-Chione, quando parla di φρούριον non abbia in mente l’acropoli di 
Eraclea. Chione, infatti, osserva che Clearco, per il momento, non ha anco­
ra messo sotto assedio Sileno (ἐπ’ ἐκεῖνον μέν γε οὐκ ἀπέστειλε τέως τοὺς 
πολιορκήσοντας). Ora, è poco verosimile che, se qualcuno avesse preso 
il controllo dell’acropoli di Eraclea, Clearco avrebbe indugiato nella reazio­
ne. Più verosimilmente lo pseudo-Chione aveva in mente una roccaforte 
controllata da Clearco, ma esterna alla città.220 Se dunque si ammette che 
l’episodio di Sileno di Ep. 13 si riferisce a un evento storico effettivo (il che 
naturalmente è solo possibile), esso andrà piuttosto ricercato nell’attività 
militare ostile a Clearco messa in atto dagli oligarchi eracleoti in esilio, i 
quali, del resto, per quel che sappiamo, non giunsero mai a riprendere il 
controllo dell’acropoli di Eraclea.221 Si avrebbe, in tal caso, una conferma 
del fatto che lo pseudo-Chione aveva a disposizione sulla vicenda della 
presa del potere di Clearco fonti più dettagliate di quelle in nostro possesso. 

Un problema diverso è rappresentato dal nome di Sileno. Non conoscia­
mo nessun oppositore di Clearco, né altri personaggi contemporanei a 
quella vicenda che portino questo nome. Tuttavia, da Memnone-Fozio 
sappiamo che al tempo delle guerre mitridatiche si verificò il seguente 
episodio: mentre Cotta, su ordine di Lucullo, approdava nel porto di Calce­

220 Anche il verbo ἀπέστειλε suggerisce l’invio di una spedizione militare a una certa 
distanza più che una reazione a un tentato colpo di Stato.

221 Cf. B.4.4 e n. 192.

Saggio introduttivo

84

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


donia, la flotta di Archelao, ammiraglio di Mitridate, costeggiava Eraclea. 
Archelao non ebbe il permesso di far entrare le sue navi nel porto, ma 
ottenne la possibilità di rifornirsi al mercato di Eraclea.222 Ciò consentì agli 
uomini di Archelao di rapire due cittadini eminenti di Eraclea: Sileno e 
Satiro.223 Costoro furono rilasciati soltanto dopo che gli Eracleoti promise­
ro il loro sostegno nella guerra contro Roma con la consegna di cinque 
triremi (il che dà anche l’idea del prestigio e dell’influenza davvero enormi 
dei due personaggi rapiti). In questo modo, Archelao, che aveva pianificato 
tutto fin dall’inizio (cf. FGrHist 434 F 1, 27, 5 (= Phot. Bibl. [224] 232b), 
ὅπερ καὶ Ἀρχέλαος ἐμηχανᾶτο.), ottenne non solo il sostegno di Eraclea 
a Mitridate, ma anche l’ostilità dei Romani nei confronti di Eraclea. La 
risposta di Roma, in effetti, non si fece attendere: da quel momento Eraclea, 
che fino ad allora ne era stata esente, venne sottoposta alle vessazioni dei 
pubblicani. 

Ora, alla luce della disinvoltura con cui lo pseudo-Chione ha costruito i 
suoi personaggi ispirandosi liberamente a figure della tradizione storica,224 

è possibile pensare che egli abbia ricavato il nome di Sileno da questo episo­
dio della storia eracleota.225 Evidentemente ciò avrebbe delle conseguenze 
notevoli per la questione delle fonti dello pseudo-Chione. L’episodio del 
rapimento di Sileno e Satiro, infatti, non era incluso nella Storia di Eraclea 
di Ninfide, che si fermava molto prima. Noi lo leggiamo in Memnone-Fo­
zio, ma chiaramente si trovava anche nella fonte utilizzata da Memnone 

222 Questo credo che sia il senso del conciso dettato di Memnone-Fozio (qui forse 
risalente a Domizio Callistrato: cf. supra n. 139): τὸ δὲ Μιθριδάτου ναυτικὸν 
παραπλέον τὴν Ἡρακλείαν παρ’ αὐτῆς οὐκ ἐδέχθη, ἀλλ’ ἀγορὰν μὲν αἰτησαμένων 
παρέσχον (Memn. FGrHist 434 F 1, 27, 5 = Phot. Bibl. [224] 232b). Poco perspicua 
mi pare la traduzione di Valentina Cuomo ap. Canfora (20192), 408 («la flotta di 
Mitridate, che navigava lungo la costa di Eraclea, non fu ammessa in città, ma, su 
richiesta, ebbe l’accesso al mercato»).

223 Come nota Jacoby (1955), 175 n. 122 (“Noten”), l’accoppiata di questi due nomi può 
destare qualche sospetto, tuttavia pare poco verosimile che essi siano stati inventati 
(cf. meglio infra). Henry (1965), 179 erroneamente pensa che Jacoby voglia suggerire 
questa possibilità, ma Jacoby la avanza solo per escluderla. L’episodio è ricordato 
anche da Düring (1951), 97, il quale però, senza alcun fondamento, definisce Sileno 
«a prominent Heraclean general in the Mithridatic war».

224 Oltre ai casi descritti in C.1.2 e in C.1.3 cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21 
(a proposito di Eraclide e Agatone, compagni di Chione) e a Ep. 13, 1, p. 64, 5 (a 
proposito del Trace Coti, sicario inviato da Clearco contro Chione).

225 Cf. anche Burk (1912), 41.

C. L’epistolario

85

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


per questa sezione della sua storia.226 Tuttavia, la questione è estremamente 
incerta. Nell’antichità, infatti, Ninfide era forse il più noto tra gli autori che 
avevano raccontato la storia della tirannide di Clearco: in un certo senso in 
questa vicenda gli spettava un posto di diritto. Al contrario, il Sileno delle 
guerre mitridatiche non aveva proprio nulla a che fare – almeno per quello 
che sappiamo – con la ben più antica vicenda di Clearco e Chione, né si 
riesce a scorgere un qualche nesso tra il Sileno dell’epistolario e il Sileno 
storico. 

D’altra parte, è anche vero che, come si è appena visto, il rapimento di Si­
leno e di Satiro ebbe delle conseguenze molto gravi per la storia di Eraclea: 
fu la prima incrinatura del rapporto di fiducia tra Roma e gli Eracleoti. 
Ciò poteva rendere particolarmente memorabile l’episodio, soprattutto per 
chi avesse avuto un particolare interesse per la storia di Eraclea. Ma forse 
questa non era una ragione sufficiente per riprendere il nome di Sileno 
adattandolo al tempo di Clearco e Chione. Infine, va considerato che il no­
me “Sileno” non era insolito nell’onomastica eracleota.227 Tutto considerato, 
se è ragionevole vedere un nesso tra il Ninfide dell’epistolario e lo storico 
Ninfide, allo stato attuale delle nostre conoscenze lo è molto di meno 
vederlo tra il Sileno di Ep. 13 e quello del tempo delle guerre mitridatiche.

 
1.5. Come che sia, quest’uso di riprendere creativamente dati della tradizio­
ne storica per costruire lo sfondo di una vicenda che, pur avendo più di 
un fondamento storico, nel suo concreto svolgimento è in larga parte frutto 
di invenzione trova un interessante parallelo nel modo in cui gli autori 
dei romanzi antichi si rapportano con la tradizione storica. Un esempio 
particolarmente istruttivo di questo fenomeno ci è fornito dal Cherea e 
Calliroe di Caritone.

226 Forse Domizio Callistrato: cf. supra n. 139. Naturalmente, anche nell’eventualità che 
lo pseudo-Chione si fosse ispirato proprio a questo personaggio di cui sicuramente 
Ninfide non parlava, ciò non esclude che Ninfide sia stato la sua fonte principale: 
lo pseudo-Chione può aver benissimo conosciuto e utilizzato più di un’opera sulla 
storia di Eraclea, soprattutto se, come è lecito pensare, egli era particolarmente 
interessato alla storia di questa città (cf. infra C.5.7).

227 Cf. il commento a Ep. 13, 1, p. 64, 2-3. L’altro notabile fatto rapire da Archelao si 
chiamava Satiro, proprio come il fratello di Clearco. Escluderei, tuttavia, che questo 
fatto abbia in qualche modo indotto lo pseudo-Chione a riprendere il nome di 
Sileno.

Saggio introduttivo

86

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Come è noto, in questo romanzo, dopo una serie di vicissitudini, la sira­
cusana Calliroe va in sposa a un notabile di Mileto di nome Dionisio.228 La 
scelta del nome di questo personaggio non è casuale: nel romanzo Calliroe 
risulta essere figlia del generale siracusano Ermocrate, ma sappiamo che 
il futuro tiranno di Siracusa Dionisio I, con abile mossa politica, sposò la 
reale figlia di Ermocrate.229 Caritone, dunque, ha ripreso un dato storico – 
il nome di Dionisio, marito della figlia di Ermocrate – e lo ha liberamente 
reimpiegato nella vicenda del personaggio di Calliroe, la quale è sua volta 
figlia del generale siracusano Ermocrate. 

A ciò si aggiunga che nel romanzo Calliroe finisce in coma a causa di 
un calcio inflittole dal marito geloso Cherea.230 Anche questa violenza può 
essere stata ispirata dalla vicenda della reale figlia di Ermocrate, sposa di 
Dionisio I. Sappiamo, infatti, che nel 405 a.C., nel corso di una rivolta 
contro Dionisio I che in quel momento non si trovava a Siracusa, la moglie 
di Dionisio, figlia di Ermocrate, subì violenze tali che, per l’umiliazione, si 
tolse la vita.231

Infine, può essere interessante ricordare che, nella preghiera densa di re­
miniscenze omeriche che Calliroe rivolge ad Afrodite per il figlio bambino, 
la madre chiede che il piccolo possa diventare un successore (διάδοχος) del 
nonno Ermocrate non inferiore a lui per valore.232 È ben possibile collegare 
questo pronostico con il fatto che, effettivamente, il nipote di Ermocrate, 
Dionisio II, figlio di Dionisio I, assunse il governo di Siracusa nel 367 a.C. 
Non andrà trascurato, peraltro, che il bambino, pur essendo figlio naturale 
di Calliroe e di Cherea, cresce come figlio di Dionisio, il marito milesio 
di Calliroe, e alle cure di quest’ultimo viene lasciato anche una volta che 
Cherea e Calliroe si sono ricongiunti.233

Proprio questa somiglianza tra l’epistolario pseudochioneo e il romanzo 
di Caritone nel modo di rapportarsi con la tradizione storica fa pensare 

228 Cf. Charit. III 2, 10-17.
229 Cf. Diod. XIII 96, 3 e Plut. Dion 3, 1.
230 Cf. Charit. I 4, 12.
231 Cf. Plut. Dion 3, 2 ; cf. inoltre Diod. XIII 112, 4.
232 Cf. Charit. III 8, 8. Sulle reminiscenze omeriche del passo cf. Roncali (1996), 219 n. 

64.
233 Cf. Charit. VIII 4, 5 e 5, 15. Per questi e altri punti di contatto tra il romanzo di 

Caritone e la tradizione storica cf. Perry (1930), 100 n. 11 e Paschalis (2013), 163-165. 
Sul romanzo di Caritone come “romanzo storico” cf. inoltre Hägg (1987) e Hunter 
(1994). Più in generale sul rapporto tra Caritone e la storia (tanto l’antica storia 
greca, quanto la storia del proprio tempo) cf. Smith (2007).

C. L’epistolario

87

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


che lo pseudo-Chione non solo abbia una certa familiarità con la letteratura 
romanzesca – familiarità a cui, del resto, rimandano anche altri aspetti 
del racconto dell’epistolario (dal motivo del viaggio, alle varie avventure 
affrontate dal protagonista, al processo di maturazione del giovane Chione) 
–, ma che proprio alle strategie compositive tipiche dei romanzi lo pseudo-
Chione si sia rivolto per dare vita alla sua storia.234 Ciò, peraltro, rende del 
tutto legittimo l’utilizzo della categoria di “romanzo epistolare di argomento 
storico” per questo testo.235 

2. Una storia controfattuale.

2.1. La complessa vicenda della presa del potere da parte di Clearco e della 
tirannide da lui istituita che abbiamo descritto in precedenza (si veda B.4) 
non sembra aver lasciato una traccia profonda nell’epistolario, almeno a 
prima vista. Anche il breve elenco dei crimini di Clearco contenuto in Ep. 
14, 1 (p. 66, 2-4) ha un’aria piuttosto convenzionale, per quanto l’opposizio­
ne tra gli ἄριστοι πολῖται uccisi o esiliati e gli ἀσεβέστατοι a cui la città è 
ora asservita, potrebbe essere un riferimento preciso all’avvicendamento 
politico-sociale che si ebbe con la “rivoluzione” attuata da Clearco ad 
Eraclea nel 364/363.236 A sua volta, l’attentato nei confronti di Chione si 
può configurare come una rielaborazione letteraria delle persecuzioni a cui 

234 Cf. Burk (1912), 41: «etiam hinc probatur auctorem morem multorum scriptorum 
romanensium secutum nomina ex variis temporibus, quae satis longe distant de­
sumpta epistulis immiscuisse».

235 Si tratta, anzi, se non forse dell’unico vero e proprio romanzo epistolare che ci 
sia giunto della letteratura greca antica, certamente del meglio riuscito. Per l’uso 
della categoria di “romanzo epistolare” cf. soprattutto Holzberg (1994), 28-32; 
Rosenmeyer (1994), 152-163, ripreso e ampliato in Rosenmeyer (2001), 234-252 e 
Glaser (2014), 245-248 (ma cf. già Burk (1912), 36 e 41). D’altra parte, l’epistolario 
presenta anche tratti accostabili al Bildungsroman (cf. Rosenmeyer (2001), 250) 
e al romanzo d’avventura (cf. Stenger (2005), 121-122). Inoltre, data la centralità 
che nell’epistolario ha il tema dell’utilità della filosofia per la vita si è potuto 
parlare anche di “romanzo filosofico” (“A Philosophical Novel in Letters” è il sotto­
titolo del contributo di Konstan e Mitsis del 1990). Ricordiamo, infine, che Trapp 
(2006), 344-346 ha proposto di parlare di “epistolary biography”. Sul rapporto tra 
l’epistolario pseudochioneo e il genere del romanzo cf. anche infra C.5.4. Forse 
la differenza principale rispetto ai moderni romanzi epistolari sta nel fatto che, 
comunque, l’epistolario pseudochioneo, almeno formalmente, è anche un prodotto 
intenzionalmente pseudoepigrafo (su questo problema cf. infra C.4.6 e n. 346).

236 Cf. supra B.4.4.

Saggio introduttivo

88

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Clearco sottopose i suoi nemici politici, contemporaneamente nutrita di 
paralleli con il comportamento di altri “tiranni” storici.237 

Ciò che invece lo pseudo-Chione sembra aver tenuto presente è l’esito 
dell’attentato. Come si è detto, Ep. 17 lascia presagire che l’attentato riuscirà, 
ma che Chione stesso morirà nell’impresa. Questo fatto pone un problema 
centrale per l’interpretazione complessiva dell’epistolario. Sappiamo, infatti, 
che l’impresa di Chione avrà esattamente questo esito, ma sappiamo anche 
che ciò non servirà a liberare Eraclea dalla tirannide. Questa consapevolez­
za – che non c’è ragione per non attribuire anche allo pseudo-Chione e 
ai suoi lettori più informati – rischia di gettare un’ombra sul protagonista 
dell’epistolario. Il vero obiettivo di Chione, infatti, è quello di liberare la 
patria e i concittadini dalla minaccia della tirannide.238 Ciò, come sappia­
mo, ha indotto alcuni interpreti a vedere nel nostro tirannicida un idealista 
ingenuo e avventato, se non un vero e proprio fanatico.239 Indubbiamente 
questa interpretazione si fonda su un problema oggettivo. Anzi, come ve­
dremo in seguito, è verosimile che lo pseudo-Chione abbia deliberatamente 
reso possibile questa interpretazione. Tuttavia, non credo che questa sia la 
chiave giusta per comprendere fino in fondo questo testo.240

237 Cf. Ep. 13, 1, p. 64, 4-5, con il commento ad loc.
238 Cf. e.g. Ep. 17, 2-3, p. 68, 5-23.
239 Cf. soprattutto Stenger (2005) e Penwill (2010), sui quali cf. supra A.13; ma cf. anche 

Konstan, Mitsis (1990), 277; Trapp (2003), 219; Glaser (2014), 250 e Christy (2016), 
276-277.

240 La frizione tra l’esito della vicenda del Chione storico e l’immagine del Chione 
dell’epistolario è l’unico vero punto forte delle interpretazioni di Stenger e di Pen­
will, che per il resto risultano poco convincenti. Il loro limite maggiore è quello 
di prescindere da una ricostruzione la più accurata possibile dei presupposti stori­
co-culturali dell’autore dell’epistolario e del suo pubblico. Ciò è particolarmente 
evidente nel caso di Penwill, il quale muove expressis verbis dal seguente presuppos­
to: «since Chion is portrayed as regarding Xenophon and Plato as the formative 
influences in his life we are being invited to judge his actions, his reporting of events 
and the philosophical opinions he advances in light of what those two authors have 
to say» (Penwill (2010), 24; cf. anche Penwill (2010), 47 n. 8: «this to my mind is 
methodologically preferable to turning Chion into a mouthpiece for philosophical 
ideas supposedly current at the time the work was composed»). In verità, quando 
si ha a che fare con un autore vissuto con ogni probabilità in età imperiale come lo 
pseudo-Chione (cf. infra C.5), occorre tenere anzitutto conto della cultura dell’età 
imperiale e della particolare immagine che di autori “classici” come Senofonte e 
Platone è stata prodotta in quel determinato contesto storico-culturale sull’onda di 
interpretazioni e letture che si sono stratificate nel corso del tempo e che di volta 
in volta sono state animate da esigenze diverse. Il risultato di questa complessa 
dinamica è che l’immagine che in età imperiale si ha di Senofonte o di Platone non 

C. L’epistolario

89

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tra i molti anacronismi che l’epistolario presenta rispetto all’effettiva vi­
cenda storica è particolarmente eclatante quello della durata della tirannide 
di Clearco. Sappiamo, infatti, che Clearco fu al potere per dodici anni, 
dal 364/363 al 353/352, quando fu ucciso da Chione e dai suoi compagni. 
La durata della tirannide di Clearco che emerge dall’epistolario, invece, 
è assai più breve. Come sappiamo, il progetto di Chione di prolungare i 
propri studi ad Atene per altri cinque anni viene sconvolto dalla notizia 
della presa del potere da parte di Clearco. Con Ep. 12, di poco successiva 
alla precedente, Chione informa il padre dell’intenzione di rientrare ad 
Eraclea in primavera (quando scrive è ancora inverno, un periodo poco 
adatto alla navigazione): non può sopportare, infatti, di restare al sicuro 
ad Atene quando la patria è in pericolo. Tuttavia, alcuni imprevisti costrin­
gono Chione a rimandare la partenza verosimilmente alla fine dell’estate.241 

Quindi, una volta salpato da Atene, Chione si ferma per qualche tempo 
a Bisanzio in attesa che i sospetti che Clearco nutre nei suoi confronti 
vengano dissipati.242 L’attentato è attuato non molto tempo dopo, forse 
durante la primavera successiva.243 Nell’epistolario, dunque, la tirannide di 
Clearco è stroncata, verosimilmente, circa un anno dopo la presa del potere 
da parte del tiranno.244 

Il mio sospetto è che qui abbiamo a che fare con un caso di quella che 
oggi si chiamerebbe storia controfattuale. Lo pseudo-Chione sa benissimo 

è necessariamente un’immagine storicamente attendibile del Senofonte e del Platone 
storici, eppure è un’immagine non meno vera nella misura in cui riflette i gusti, gli 
interessi e le esigenze di un’epoca diversa da quella di questi autori. È con questa 
immagine, con questi gusti e con questi interessi che tanto l’autore dell’epistolario 
quanto il suo pubblico si confrontano (cf. anche Christy (2016), 263 n. 14 e 270). 
Paradossalmente Penwill è il primo a farsi “mouthpiece” di problemi del proprio 
tempo (cf. supra A.13): non si vede perché questa stessa facoltà debba essere negata 
allo pseudo-Chione (per un esempio concreto dei limiti dell’approccio di Penwill cf. 
e.g. il commento a Ep. 13, 2, p. 64, 18). Per parte sua il contributo di Stenger è più 
equilibrato di quello di Penwill. Tuttavia, anch’esso, nell’interpretazione concreta 
dei singoli passi dell’epistolario, non risulta del tutto convincente (cf. e.g. il commen­
to a Ep. 7, p. 58, 7-8; Ep. 10, p. 60, 18; Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 16, 1, p. 72, 3-10).

241 Cf. Ep. 13, 3, p. 64, 19 ed Ep. 14, 1, p. 64, 28, con il commento ad locc.
242 Cf. Ep. 14, 1, p. 64, 29, con il commento ad loc.
243 Occasione dell’attentato sono le feste Dionisie, che almeno ad Atene avevano luogo 

tra marzo e aprile (nel mese attico di Elafebolione): cf. il commento a Ep. 17, 1, p. 76, 
26.

244 Questo anacronismo è stato più volte notato dalla critica (cf. e.g. Hoffmann (1803), 
240; Warren (1908), 460; Stenger (2005), 126 n. 40), ma, per quel che ho potuto 
vedere, non è mai stato valorizzato per comprendere il senso dell’epistolario.

Saggio introduttivo

90

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


che Chione e i suoi compagni, dopo aver ucciso Clearco, non riuscirono 
ad estirpare la tirannide da Eraclea, ma sa anche che nella realtà storica 
Clearco restò saldamente al potere per dodici anni. L’esperimento mentale 
compiuto dallo pseudo-Chione è a mio avviso il seguente: cosa sarebbe 
successo se la tirannide di Clearco fosse stata abbattuta non dopo dodici 
anni di potere ininterrotto, ma dopo appena un anno, quando Clearco 
verosimilmente era ancora impegnato a consolidare il proprio potere? La 
risposta che a mio avviso lo pseudo-Chione aveva in mente era che, se le 
cose fossero andate così, Chione e i suoi compagni sarebbero comunque 
morti nell’impresa, ma uccidendo Clearco avrebbero anche definitivamente 
debellato la tirannide da Eraclea. Che questo fosse il pensiero dello pseudo-
Chione mi pare suggerito dall’epistolario stesso.245

 
2.2. Le lettere 14 e 15 contengono il “pensiero politico” di Chione. Ora, uno 
dei temi sviluppati nella lettera 14 è precisamente quello dell’importanza di 
abbattere una tirannide al suo primo manifestarsi: finché sono vive la me­
moria della libertà e la disponibilità a resistere, il danno è ancora riparabile; 
quando, però, ci si comincia ad abituare al regime tirannico, e la principale 
preoccupazione non è più come liberarsene, ma come convivere con esso, 
allora non c’è più nulla da fare.246 Quanto più una tirannide dura, tanto più 

245 La storia controfattuale ha conosciuto una particolare fortuna in età contempora­
nea, sia come strategia euristica di fictions ucroniche (si pensi, ad esempio, al 
romanzo di Philip K. Dick The Man in the High Castle, da cui è stato recentemente 
tratto un fortunato sceneggiato televisivo), sia come strumento analitico-diagnosti­
co della stessa riflessione storiografica: cf. Zhao (2023). Tuttavia, il ragionamento 
controfattuale è ben noto anche al mondo antico greco-romano, in particolare 
alla produzione storiografica. Il caso più celebre è probabilmente rappresentato 
dalla digressione liviana su cosa sarebbe successo se Roma e la Macedonia di 
Alessandro Magno fossero venute ad uno scontro (IX 17-19). Per una penetrante 
interpretazione di questo luogo liviano cf. Morello (2002). Per i precedenti e la 
successiva fortuna del tema cf. Overtoom (2012). Ma ragionamenti controfattuali, 
più o meno articolati, si possono trovare in Erodoto, Tucidide, Polibio, Tacito e 
Plutarco: cf. Maier (2012); Pelling (2013); Almagor (2016); Muccioli (2019) e Bianco 
(2021). Per Tacito e Plutarco cf. anche infra n. 218. Per un altro caso di ragionamento 
storico controfattuale in Livio cf. ora Ricchieri (2021), particolarmente pp. 24-25 e 
n. 11. Merita di essere ricordata, infine, anche se non è del tutto corrispondente al 
nostro caso, l’interpretazione che Glaser (2014), 250-252 ha proposto per le lettere 
di Euripide (anch’esse un prodotto pseudoepigrafo accostato al genere del romanzo 
epistolare) come “counter-story”.

246 Cf. Ep. 14, 1, p. 66, 4-16. Penwill (2010), 49 n. 49 nota la contraddizione tra questa 
riflessione e l’esito della reale vicenda storica (la tirannide fondata da Clearco si 
radicò profondamente a Eraclea), ma – in conformità con la propria interpretazione 

C. L’epistolario

91

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


produce un cambiamento delle strutture profonde, un cambiamento della 
mentalità. Il risultato di questa trasformazione è che la forma “tirannide”, 
da accidente che era, diventa essa stessa struttura, da patologia diventa 
fisiologia. In questo stato di cose i singoli tiranni potranno anche essere ab­
battuti, ma la tirannide tenderà a perpetuarsi per una sorta di spinta interna 
del sistema politico-sociale: ci sarà sempre chi aspirerà ad esercitarla e ci 
sarà sempre chi sarà disposto a subirla.

Una sorta di corollario di queste riflessioni si trova nella lettera 15. Qui 
Chione ragiona sul pericolo della “tirannide illuminata”. In questo caso il 
problema è qualitativo, ma il risultato è lo stesso: se il tiranno ha un volto 
mite, finisce per blandire i suoi sudditi e generare in loro l’illusione della 
bontà della forma di governo da lui incarnata. In questo modo, se anche 
un tiranno viene abbattuto, rimarrà nei sudditi una sorta di nostalgia per il 
tiranno perduto, che aprirà le porte della tirannide a qualcun altro. Anche 
in questo caso, dunque, abbiamo una condizione che rischia di trasformare 
la tirannide da fenomeno episodico a fenomeno cronico.247 Per fortuna, 
però, – osserva Chione – Clearco non rientra nella tipologia del “tiranno 
illuminato”, quindi almeno questo pericolo dovrebbe essere scongiurato.

Ora, caratteristica propria della storia controfattuale è quella di fornire di 
fatto un’interpretazione della “storia fattuale”: immaginando come le cose 
sarebbero potute andare se non si fossero date determinate condizioni, 
la storia controfattuale richiama l’attenzione – a torto o a ragione poco 
importa (si tratta pur sempre di un’interpretazione) – sull’importanza di 
siffatte condizioni in un determinato processo storico.248 Nella fattispecie, le 

generale di queste lettere – egli attribuisce questa contraddizione a una supposta iro­
nia con cui l’autore dell’epistolario guarderebbe al proprio protagonista. A Penwill 
è sfuggito lo scarto cronologico tra la durata della tirannide del Clearco storico e 
quella del Clearco dell’epistolario.

247 Cf. Ep. 15, 1-2, p. 70, 6-19. È chiaro che le due riflessioni delle lettere 14 e 15 sono 
facilmente correlabili (anche se questa correlazione non è esplicita nell’epistolario): 
quanto più un tiranno è mite, tanto più a lungo riuscirà a conservare il potere; ma 
quanto più a lungo durerà la tirannide, tanto più ci si abituerà a questa forma di 
governo.

248 Cf. anche Pelling (2013), 5: «these cases also bring out how even these forward-look­
ing what-might-have-beens have a strong backward, explanatory force as well, mak­
ing it clear why those alternative futures did not happen and what did happen, did». 
Poco prima Pelling ha richiamato i casi di Tac. Agr. 24, 3; Ann. XI 10, 1; Plut. Ages. 
15; Pomp. 70, 5. Inoltre, come osserva Bianco (2021), 29 (in relazione all’uso del 
ragionamento controfattuale in Erodoto e in Tucidide), «proprio il ragionamento 
controfattuale aiuta a definire i rapporti causali e a evidenziare i fattori importanti, 
le responsabilità morali e politiche, tra cui soprattutto la capacità del leader di 

Saggio introduttivo

92

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


riflessioni sviluppate dallo pseudo-Chione nelle lettere 14 e 15 individuano 
due condizioni: 1) la lunghezza temporale della tirannide; 2) la mitezza del 
tiranno. La presenza di una di queste condizioni, o di entrambe, produce il 
perpetuarsi della tirannide, quella che lo pseudo-Chione chiama μοναρχία 
ἀκατάλυτος (Ep. 14, 1, p. 66, 6-7), ovvero una condizione strutturale che 
prescinde dalla persona del singolo tiranno.

 
2.3. Come si è visto, se consideriamo la prima condizione (quella della 
lunghezza temporale della tirannide), apprezziamo immediatamente lo 
scarto tra la “storia fattuale” della tirannide di Clearco e la sua rivisitazione 
controfattuale da parte dello pseudo-Chione. Nella realtà storica Clearco 
restò al potere per dodici anni e, quando fu ucciso da Chione e dai suoi 
compagni, la forma di governo della tirannide non fu estirpata da Eraclea. 
Al contrario, il Clearco dell’epistolario sarà eliminato molto presto, dopo 
circa un anno dalla presa del potere (verosimilmente). Ciò fa legittimamen­
te pensare che l’esito di questa storia controfattuale sarà completamente 
diverso da quello dell’effettiva storia di Eraclea: verosimilmente Chione e 
compagni moriranno nell’impresa (ciò è presagito in Ep. 17, ed è suggerito 
dal fatto che con Ep. 17 l’epistolario si interrompe), ma questo loro sacrifi­
cio, diversamente da quello storicamente verificatosi, servirà a liberare per 
davvero la patria dal male della tirannide.249

Ora, questa ricostruzione controfattuale ha delle implicazioni diagnosti­
che rispetto all’effettiva vicenda storica: l’impressione è che, nella prospet­
tiva dello pseudo-Chione, una delle cause principali della sopravvivenza 
della tirannide eracleota ben oltre la vita stessa di Clearco stesse nel fatto 
che questi fu eliminato troppo tardi: nei suoi dodici anni di governo Clear­
co ebbe il tempo di far penetrare il fenomeno della tirannide nei gangli 
del sistema politico-sociale di Eraclea. Di conseguenza, quando il Chione 
storico e i suoi compagni passarono all’azione era già troppo tardi per in­
vertire un processo profondo, non limitato al potere personale del tiranno. 
Significativa a questo proposito è l’insistenza su aspetti di “psicologia delle 
masse”, che si ha nella lettera 14. 

prendere ragionevoli decisioni. Chi fa le scelte giuste viene giudicato un great man, 
ma come si può dire che ha fatto le scelte giuste se non valutando altre possibilità?». 
Sulla storia controfattuale nel mondo antico (e non solo) cf. anche supra n. 245.

249 In questo modo, oltretutto, si valorizza appieno l’insistenza sui presagi positivi, e 
soprattutto sullo ψυχῆς μάντευμα di Ep. 17. Anche in questo caso i sostenitori della 
tesi dell’ambiguità hanno insistito sul fatto che Chione potrebbe essersi sbagliato 
nell’interpretare i presagi ricevuti: cf. tuttavia il commento a Ep. 17, 2, p. 78, 15-16.

C. L’epistolario

93

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


L’ago della bilancia per rovesciare la tirannide è il sostegno del πλῆθος: 
se il πλῆθος è psicologicamente dalla parte del tiranno – essenzialmente 
per assuefazione alla schiavitù (συνήθεια δουλείας) – non sarà più possibi­
le abbattere la tirannide.250 Ma ciò appunto dipenderà dalla durata della 
tirannide medesima. Ora, questo tema non può non riportare alla mente 
quanto è stato possibile osservare a proposito della congiura di Chione: il 
sostanziale fallimento del progetto di abbattere la tirannide, e soprattutto la 
successiva eliminazione di quei congiurati che non morirono nell’immedia­
tezza dell’attentato fanno legittimamente pensare che il Chione storico e i 
suoi compagni non seppero intercettare il sostegno del δῆμος di Eraclea.251 

È ben possibile che lo pseudo-Chione, che evidentemente ben conosceva 
quella vicenda, abbia colto precisamente questo punto nevralgico e ne abbia 
fatto il perno della sua ricostruzione controfattuale.

Più complesso è il caso della seconda condizione (quella della mitezza 
del tiranno). Le nostre fonti sulla tirannide di Clearco, infatti, concordano 
su un punto: quello di Clearco fu un regime crudele che si macchiò dei 
peggiori crimini. Occorre chiedersi, dunque, per quale ragione nella lettera 
15 lo pseudo-Chione avrebbe sviluppato il tema del pericolo rappresentato 
dalla mitezza del tiranno, se questo pericolo non si dava concretamente nel­
la vicenda da lui considerata.252 Prima di affrontare questo problema, però, 
è utile soffermarsi sull’immagine della filosofia che emerge dall’epistolario. 

3. Tra “vita attiva” e “vita contemplativa”: la filosofia di Chione.

3.1. Come si è detto, c’è stato chi ha visto nell’epistolario pseudochioneo 
un’ambiguità di fondo, dovuta essenzialmente al fatto che il Chione storico 
riuscì ad eliminare il tiranno, ma non la tirannide.253 Una delle conseguen­
ze di questa interpretazione è che il lettore di questo testo sarebbe portato 

250 Cf. Ep. 14, 2, p. 66, 11-16. Il passo è estremamente tormentato dal punto di vista 
testuale (cf. in particolare il commento a p. 66, 11-13). Tuttavia, che si accetti o meno 
la mia proposta di correzione, il senso generale del passo supporta comunque il 
presente ragionamento.

251 Cf. supra B.4.5.
252 Cf. in particolare Ep. 15, 3, p. 70, 19-23.
253 Cf. supra C.2.1 e n. 239.

Saggio introduttivo

94

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anche a dubitare che il giovane Chione dell’epistolario abbia effettivamente 
compreso l’insegnamento platonico.254 

A favore di questa idea sembrerebbero andare due elementi, uno esterno 
e uno interno al testo: 1) nell’opera di Platone non ci sono esplicite giusti­
ficazioni del tirannicidio; anzi, nella Settima lettera Platone stesso (o chi 
per lui) sembra prendere le distanze dall’azione intrapresa da Dione contro 
Dionisio II (in quel caso, comunque, non si trattò di un tirannicidio);255 

2) in Ep. 11 Chione, dopo aver trascorso cinque anni nell’Accademia, scrive 
al padre di voler proseguire i propri studi filosofici presso Platone per altri 
cinque anni: la filosofia, infatti, richiede tempo e applicazione, oltre ad una 
buona disposizione naturale; tuttavia, dalla lettera successiva apprendiamo 
che Chione, il quale nel frattempo ha saputo dell’instaurazione della tiran­
nide da parte di Clearco, ha cambiato programmi: egli non può restare 
al sicuro ad Atene mentre la patria è in pericolo. Ora, questa interruzione 
del cursus studiorum di Chione potrebbe far pensare che la formazione 
filosofica del giovane sia ancora incompleta e che, dunque, manchi nelle 
azioni da lui compiute in seguito a questa interruzione una matura assi­
milazione dell’insegnamento platonico: il sospetto è che, se Chione fosse 
rimasto altri cinque anni alla scuola di Platone, forse si sarebbe comportato 
diversamente.256

In verità, a mio avviso, la supposta inadeguatezza del Chione personag­
gio rispetto all’insegnamento platonico non è realmente fondata. Poco im­
porta che nell’opera di Platone non si trovino giustificazioni esplicite del 
tirannicidio. Come sappiamo, infatti, molto presto in seno all’Accademia 

254 Cf. e.g. Penwill (2010), 37-38: «had he paid attention to his lessons in the Academy 
he [scil. Chione] might have remembered that the Socratic way of dealing with 
tyranny is not violence but passive resistance»; cf. anche Stenger (2005), 134: «die 
Verbingung von vita contemplative und vita active, die im Briefroman als Ideal 
beschworen wird, gestaltet sich in der Praxis nicht so problemlos, wie Chion meint. 
Bevor der Philosoph handeln kann, muß er sich möglichst umfassend über den 
Sachverhalt informiert haben, um die Berechtigung und die Konsequenzen seines 
eigenen Handelns abschätzen zu können».

255 Cf. e.g. Plat. Ep. 7, 327a e 331c-d, con Isnardi Parente (2002), 219 e Forcignanò 
(2020), 122-123. Cf. anche infra il commento a Ep. 5, p. 54, 10. Cf. inoltre Trampe­
dach (1994), 89-90. Tuttavia, cf. Turchetti (2001), 82: «même si Platon ne s’est 
pas exprimé explicitement sur le tyrannicide, ses réflexions sur la tyrannie n’en 
demeurent pas moins fondamentales pour l’histoire du tyrannicide lui-même, car 
aucun théoricien ne s’abstiendra de se référer à l’autorité du maître». Come ha 
notato Petre (1997), 1225-1226 e n. 42, una giustificazione del tirannicidio potrebbe 
essere estrapolata da Plat. Resp. VIII 566a-b.

256 Cf. e.g. Stenger (2005), 133-134 e Penwill (2010), 44.

C. L’epistolario

95

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


e ad ambienti ad essa vicini si sviluppò una tradizione tesa ad enfatizzare 
– a fini apologetici – il contributo che i discepoli di Platone diedero all’eli­
minazione di diversi tiranni in varie parti del mondo greco.257 Si è visto, 
peraltro, che la figura del Chione storico faceva parte a pieno titolo di 
questa tradizione e che, per questa via, la notizia del suo discepolato presso 
Platone si innestò probabilmente molto presto sulla stessa tradizione storica 
locale di Eraclea Pontica.258 

Non solo: a un certo momento questa tradizione antitirannica dell’Acca­
demia venne assorbita all’interno del più generale dibattito sui “tipi di vita”, 
sul problema, cioè, se fosse preferibile la “vita contemplativa” o la “vita 
attiva” e se l’insegnamento filosofico preparasse esclusivamente alla “vita 
contemplativa” o anche alla “vita attiva”. In quest’ottica i casi di discepoli di 
Platone che si opposero o eliminarono i tiranni potevano essere utilizzati 
non più per difendere l’Accademia dall’accusa di essere filotirannica, ma 
per mostrare attraverso esempi concreti che la filosofia, attività di per 
sé “contemplativa”, prepara alla “vita attiva”.259 Ora, è del tutto evidente 
che l’autore dell’epistolario si riallaccia a questa tradizione culturale e la 
presuppone nei suoi lettori.260

 
3.2. All’inizio dell’epistolario la “vita attiva” e la “vita contemplativa” si 
confrontano come due modelli inconciliabili. Ciò è ben rappresentato dal 
conflitto interiore del giovane Chione. Come sappiamo, Chione è in viaggio 
alla volta di Atene per studiare filosofia alla scuola di Platone su indicazione 
del padre. Tuttavia, è tormentato dal dubbio che questo percorso di studi lo 
distoglierà dalla “vita attiva”, e dunque dalla possibilità di essere utile agli 
altri. Sarà soltanto l’esempio di Senofonte – casualmente incontrato durante 
uno scalo a Bisanzio mentre questi è alla testa dei Diecimila – a dissipare i 
dubbi del giovane: Senofonte è la prova vivente del fatto che la filosofia non 
solo non allontana dalla “vita attiva”, ma anzi rende chi la studia ancora 

257 Cf. supra B.3.2-3.
258 Cf. supra B.3.4-5.
259 Cf. e.g. Plut. Adv.Col. 1126c. È difficile dire quando la tradizione antitirannica del­

l’Accademia abbia cominciato ad essere utilizzata come paradigma della conciliabi­
lità tra la “vita attiva” e la “vita contemplativa”. Tuttavia, è del tutto verosimile che 
ciò sia avvenuto a partire dall’età ellenistica (cf. Joly (1954), 128-139 e Konstan, 
Mitsis (1990), 273-275).

260 Su questo limite delle interpretazioni che hanno insistito sull’immagine negativa o 
perlomeno ambigua del Chione dell’epistolario cf. supra n. 240.

Saggio introduttivo

96

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


più efficace nell’impegno pratico-politico.261 Questa “lezione” di Senofonte 
è successivamente confermata dallo stesso insegnamento platonico: dopo 
essere arrivato ad Atene e aver incontrato Platone, Chione scrive al padre 
che il magistero platonico orienta i discepoli tanto alla “vita contemplativa” 
quanto alla “vita attiva”.262 Nell’epistolario, dunque, si confrontano più 
immagini della filosofia.

La prima immagine, incarnata dal giovane Chione all’inizio del suo 
viaggio, consiste nell’idea che filosofia e “vita attiva” sono due realtà com­
pletamente separate e inconciliabili: la formazione filosofica educa esclusi­
vamente alla ἡσυχία e alla “vita contemplativa” (l’ἡσυχία, la tranquillità, è 
un requisito necessario per la “vita contemplativa”). Si tratta dell’immagine 
su cui Chione farà leva in Ep. 16 per convincere Clearco del fatto che egli 
non rappresenta una vera minaccia per lui.263 

La seconda immagine della filosofia, invece, è quella incarnata da Seno­
fonte, da Platone e dallo stesso Chione dopo l’incontro con Senofonte: 
essa è fondata sull’idea che la filosofia educa sì alla “vita contemplativa” 
(e dunque richiede l’ἡσυχία), ma per ciò stesso educa anche nel migliore 
dei modi alla “vita attiva”. In questa prospettiva filosofia e “vita attiva” non 
sono in contraddizione: anzi, la prima è il migliore tirocinio della seconda. 
Come concretamente ciò avvenga non è ben chiaro, ma un’idea ce la si può 
fare dalla lettura complessiva dell’epistolario.264

 
3.3. Il nocciolo della questione è per certi aspetti già compiutamente espo­
sto in Ep. 3, subito dopo l’incontro con Senofonte. Qui Chione osserva che 
il filosofo è un uomo d’azione migliore di chi non è filosofo per il fatto 
che è maggiormente capace di dominare le proprie passioni: chi, infatti, 
è esercitato a tenere a bada i propri πάθη sarà in grado di ragionare più 
lucidamente anche nel momento dell’azione.265 In effetti, a ben vedere, la 
dimensione dell’azione è quella in cui la lucidità di pensiero è richiesta con 
maggiore urgenza: è la dimensione in cui occorre prendere decisioni in 
fretta, pressati dalle circostanze. Ma proprio per questo quella dell’azione 
è la dimensione più facilmente esposta alle passioni: la percezione del 

261 Cf. Ep. 3, 5-6, p.48, 25-p. 50, 21.
262 Cf. Ep. 5.
263 Cf. in particolare Ep. 16, 4-8, p. 74, 3-p. 76, 24. Il motivo è già abbozzato in Ep. 13, p. 

64, 21-22 e in Ep. 14, 5, p. 68, 25.
264 Una terza immagine della filosofia si può forse ricavare dalla figura di Matride, il 

padre di Chione: cf. il commento a Ep. 1, p. 44, 1.
265 Cf. Ep. 3, 7, p. 50, 15-17, con il commento ad loc.

C. L’epistolario

97

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pericolo, degli interessi in gioco – a volte vitali – è per se stessa fonte di 
turbamento, di paure, di speranze, di desideri e ripulse; quella dell’azione è 
la dimensione in cui, paradossalmente, è più difficile restare lucidi e agire 
razionalmente. Qui entra in gioco la filosofia: il filosofo – nella prospettiva 
dello pseudo-Chione – è colui che per eccellenza è esercitato a controllare 
le proprie passioni. Di conseguenza, al momento dell’azione, egli saprà 
agire con maggiore efficacia, dominando il manifestarsi delle passioni intri­
secamente legato alla πρᾶξις. Ma come funziona esattamente questa sorta di 
educazione spirituale che deriva dall’insegnamento filosofico?

Posto che le passioni si attivano in relazione alla percezione di un bene 
o di un male, la filosofia insegna a riconoscere il vero bene e il vero 
male, distinguendoli da ciò che è solo un bene o un male apparente: così, 
relativizzando un determinato male, sarà possibile controllare la paura ad 
esso relativa, mentre, relativizzando un determinato bene, sarà possibile 
attenuarne il desiderio. L’attuazione di questo processo educativo si può 
osservare già in Ep. 6, dove Chione chiede al padre di non inviargli più 
denaro: uno degli obiettivi dell’apprendistato filosofico, infatti, è proprio 
quello di attenuare la φιλοχρημοσύνη. Ma questo obiettivo sarà più difficile 
da raggiungere se Matride continuerà a mandare al figlio che studia ad 
Atene ingenti somme di denaro.266 Allo stesso modo lo spiacevole incontro 
con Archepoli (Ep. 7 ed Ep. 8) mette alla prova la capacità di Chione di 
contenere l’ira: nonostante il torto subìto egli chiederà al padre di accoglie­
re amichevolmente Archepoli facendo presente a quest’ultimo che uno dei 
principali insegnamenti di Platone è proprio quello di ricambiare i torti 
con i benefici.267 Tuttavia, il luogo in cui emerge con maggiore chiarezza la 
natura di questo tirocinio spirituale è il ragionamento sviluppato in Ep. 14.

Ivi Chione si trova a dover rassicurare il padre (e forse un po’ anche 
se stesso) circa i mali che Clearco potrebbe infliggergli (la prigionia e la 
morte). Dall’insegnamento platonico Chione ha appreso che i veri mali (e i 
veri beni) non sono quelli del corpo, bensì quelli dell’anima; e sull’anima il 
tiranno non ha alcuna giurisdizione. Proprio perché Chione, educato dalla 
filosofia, è in grado di controllare le proprie passioni – che sono l’unica 
vera forma di schiavitù – egli è in grado di conservare la vera libertà (la 
libertà dell’anima) anche se Clearco dovesse metterlo in catene. Lo stesso 

266 Cf. Ep. 6, p. 56, 6-9.
267 Cf. Ep. 7, 3, p. 58, 3-8. Ciò, tuttavia, non impedisce a Chione di avvisare di nascosto 

il padre della potenziale pericolosità di Archepoli (su questo aspetto della vicenda cf. 
meglio C.3.7).

Saggio introduttivo

98

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vale per la paura della morte. Posto, infatti, che con la morte l’anima è final­
mente libera dal condizionamento del corpo, paradossalmente Clearco, se 
dovesse mettere a morte Chione, gli farebbe un favore, liberandolo dalla 
fonte delle passioni.268

 
3.4. Tutto ciò spiega perché secondo l’epistolario pseudochioneo il filosofo 
è, almeno in teoria, un uomo d’azione migliore di chi non è filosofo. Non 
spiega, invece, per quale ragione il filosofo dovrebbe impegnarsi nella “vita 
attiva”. Anzi, se Chione è convinto che il vero male e il vero bene dipen­
dono esclusivamente dalla liberazione dell’anima dalle passioni, per quale 
ragione non se ne sta tranquillo ad Atene a praticare la filosofia, ma avverte 
l’esigenza di tornare a Eraclea per combattere il tiranno? A questa domanda 
Chione risponde in un certo senso sempre in Ep. 14. Qui il giovane filosofo 
osserva che il pericolo a cui la patria è esposta gli impone di intervenire 
in sua difesa (πολιτεύεσθαι ἀναγκάζει καὶ κίνδυνον ἔχειν), rinunciando 
in parte a quella libertà individualistica (αὐτόνομος ἐλευθερία) che gli è 
assicurata dalla propria educazione filosofica.269 Evidentemente per Chione 
esistono dei legami a cui non ci si può sottrarre: si tratta dei legami con la 
patria, con gli amici e con i genitori. Del resto, questo tema percorre più o 
meno nascostamente tutto l’epistolario.270

268 Cf. Ep. 14, 3, p. 66, 17-4, p. 68, 15, con il commento ad loc. A ben vedere, il fatto 
che sia arrivato a controllare la paura della morte – ovvero, la paura estrema, quella 
paura che in un certo senso è la madre di tutte le paure e di tutte le passioni (cf. e.g. 
Lucr. III 38-40; Cic. Fin. I 15, 49) – mostra che il giovane Chione ha pienamente 
completato il proprio tirocinio filosofico.

269 Cf. Ep. 14, 5, p. 68, 19-24, con il commento ad loc.
270 Già in Ep. 3 Chione osserva che la filosofia non ha reso Senofonte inutile per se 

stesso e per gli amici (p. 50, 12-13, καὶ οὐδὲν αὐτὸν ἐποίησε φιλοσοφία αὑτῷ τε καὶ 
τοῖς φίλοις ἀχρειότερον). In Ep. 6 Chione esorta il padre a continuare a mandargli 
da Eraclea delle prelibatezze che può condividere con gli amici e con Platone 
(p. 56, 4-6, τούτοις γὰρ καὶ τοὺς ἄλλους φίλους τέρπειν ἔνεστι καὶ Πλάτωνα 
σοφίζεσθαι ἀδωροδόκητον ὄντα). D’altra parte, in Ep. 10 si apprende che Chione 
ha aiutato finanziariamente Platone a dare una dote alla pronipote promessa in 
sposa a Speusippo (cf. Ep. 10, p. 60, 16-17). Quando poi, in Ep. 15, Chione esprime al 
padre il proprio compiacimento per il fatto che Clearco non sospetta di lui, emerge 
che una delle sue principali preoccupazioni era quella di deludere le speranze che 
i concittadini e gli amici riponevano in lui (cf. Ep. 15, p. 70, 4-6, τοὐναντίον γὰρ 
ἂν ποιῶν ψευσαίμην τοὺς ἐμαυτοῦ πολίτας καὶ φίλους ὧν ἐξ ἐμοῦ ἤλπισαν). Ma è 
forse soprattutto in Ep. 9 che emerge il tema del rapporto tra amicizia e filosofia. 
Chione, che si trova ad Atene a studiare filosofia, rimprovera benevolmente l’amico 
Bione di non essersi mai più fatto sentire. Tuttavia, nella chiusa della lettera egli 
intende sgomberare il campo proprio dall’eventuale sospetto di Bione che lo studio 

C. L’epistolario

99

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Il tirocinio filosofico di Chione, dunque, si muove in due direzioni. Da 
un lato, c’è una spinta al controllo delle passioni che porta il filosofo a 
staccarsi dalla dimensione della corporeità e della materia (e degli interessi 
ad esse correlati). Dall’altro, c’è una spinta al riconoscimento e alla tutela 
di una serie di vincoli con la realtà esterna, vincoli non solo ineliminabili, 
ma anzi indispensabili per realizzarsi pienamente come uomini. Si tratta 
appunto della dimensione degli affetti, del legame con i genitori, con gli 
amici e con i concittadini, e del conseguente impegno alla loro difesa. 
Tra queste due spinte non c’è vera contraddizione. La liberazione dalle 
passioni, infatti, può realizzarsi compiutamente solo nel momento in cui 
l’uomo è soltanto anima. Nel frattempo, però, l’uomo è unione di anima e 
di corpo, e, per quanto possa esercitarsi nel controllo delle passioni, non 
potrà mai liberarsene del tutto. Qui entrano in gioco gli affetti nei confronti 
dei genitori, degli amici, della patria: è questa dimensione che consente, in 
un certo senso, il giusto esercizio delle passioni. Donde, il dovere morale di 
tutelare questi legami e il compito della filosofia di insegnare a riconoscerli 
e a tutelarli.271 

Non solo queste due spinte non sono in contraddizione: a ben vedere 
esse sono tra di loro complementari. Da un lato, infatti, la tutela dei legami 
sociali consente un corretto esercizio delle passioni. Dall’altro, il costante 
impegno al controllo delle passioni e alla concentrazione sui beni dell’ani­
ma fa sì che proprio questo esercizio dei doveri sociali possa compiutamen­
te e consapevolemente realizzarsi senza travalicare nell’egoismo. L’obiettivo 
di questo tirocinio filosofico è fondamentalmente quello di sviluppare un 
consapevole contenimento di pulsioni egoistiche e, allo stesso tempo, di 
alimentare consapevolmente pulsioni altruistiche, o meglio quello di fare 

della filosofia abbia reso l’amico insensibile nei confronti dell’antica amicizia (cf. 
Ep. 9, p. 60, 9-10). Infine, non andrà trascurato che quasi tutto l’epistolario è una 
genuina prova di devozione di Chione nei confronti del padre Matride, anche 
quando quest’ultimo si dimostra meno attento alle esigenze del figlio filosofo (per il 
ritratto di Matride cf. il commento a Ep. 1, p. 44, 1).

271 Nel corretto esercizio delle passioni rientra a ben vedere anche il corretto godimento 
dei beni materiali e della ricchezza: come sappiamo, in Ep. 6 Chione esorta il padre 
a mandargli altre prelibatezze da Eraclea, che egli potrà condividere con gli amici 
ateniesi e con Platone; in Ep. 10, invece, Chione convincerà Platone ad accettare un 
talento per dare una dote che si rispetti alla pronipote promessa sposa a Speusippo. 
I beni materiali e la ricchezza, dunque, non sono da evitare di per sé: occorre 
imparare a utilizzarli correttamente, e il modo migliore per utilizzarli correttamente 
è ancora una volta quello dell’altruismo, della condivisione dei propri beni con gli 
altri (cf. anche il commento a Ep. 6, p. 56, 8-9).

Saggio introduttivo

100

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in modo che la gratificazione personale derivi il più possibile – e in modo 
consapevole – dall’adempimento dei propri doveri sociali. In quest’ottica, 
come il controllo della paura della morte è per certi aspetti il livello estre­
mo nell’esercizio del controllo delle passioni, così il livello estremo – e 
quasi paradossale – dell’adempimento dei doveri sociali consiste nell’essere 
disposti a sacrificare la propria vita in difesa degli altri.272 Anche da questo 
punto di vista, dunque, il giovane Chione sembra aver compiutamente 
assimilato l’insegnamento di Platone, almeno secondo la concezione che lo 
pseudo-Chione ha di questo insegnamento.

 
3.5. Naturalmente non mancano consonanze tra la “filosofia di Chione” e la 
riflessione platonica. Al di là della lunga tradizione – anche accademica – 
sul rapporto tra filosofia e “vita attiva”, tradizione di cui lo pseudo-Chione 
risente, e che, come si è detto, a un certo punto assorbì la più antica tradi­
zione sull’orientamento antitirannico dell’Accademia, è sufficiente pensare 
al “mito della caverna” del settimo libro della Repubblica o alla Settima 
Lettera: in entrambi questi testi emerge chiaramente l’esigenza, e anzi la ne­
cessità che il filosofo si impegni nella vita pratico-politica.273 È molto vero­
simile che lo pseudo-Chione abbia risentito, direttamente o indirettamente, 
di questi due capisaldi della produzione platonica.274 Tuttavia, ho il forte 
sospetto che per lo pseudo-Chione sia stato non meno importante un testo 
a suo modo platonico, ma assai meno celebre dei due appena menzionati (e 
forse anche per questo finora trascurato dalla critica pseudochionea).

La nona lettera platonica è indirizzata ad Archita.275 I pitagorici Archip­
po e Filonide hanno detto a Platone che Archita è irrequieto perché non 
riesce a liberarsi delle sue incombenze come uomo politico (ὑποδυσφορεῖν 
σε ὅτι οὐ δύνασαι τῆς περὶ τὰ κοινὰ ἀσχολίας ἀπολυθῆναι). Egli, infatti, 
vorrebbe dedicarsi interamente ai propri studi. Platone comprende perfetta­
mente questo desiderio dell’amico, tuttavia lo esorta a non ritirarsi dalla 
vita politica: se, infatti, Archita dovesse abbandonare il suo impegno prati­

272 Prossimo al livello estremo è anche il precetto – esplicitamente attribuito a Platone 
dallo pseudo-Chione – di ricambiare con benefici chi ha commesso un torto nei 
nostri confronti (cf. Ep. 7, 3, p. 58, 7-8, con il commento ad loc., ed Ep. 16, 7, p. 74, 
26-28). Va tenuto presente, in ogni caso, che Chione non applica questo principio in 
modo indiscriminato (cf. infra C.3.7).

273 Cf. e.g. Plat. Ep. 7, 323d-324a, 328c.
274 Cf. il commento a Ep. 5, p. 54, 10 e a p. 54, 10-11.
275 Sul carattere pseudoepigrafo di questa lettera cf. almeno Pasquali (19672), 219-220 e 

Isnardi Parente (2002), 265.

C. L’epistolario

101

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


co-politico, il suo posto verrebbe preso da persone peggiori di lui, le quali 
non si farebbero scrupoli a utilizzare la cosa pubblica per i propri interessi 
personali.276 C’è qui l’idea – tipicamente platonica – che il filosofo debba 
impegnarsi nella vita politica e che, anzi, egli sia il più indicato a farlo 
proprio perché la sua forma mentis lo porta ad agire in modo disinteressato 
per il bene collettivo.277 

Già questa riflessione presenta una certa consonanza con i temi svolti 
dall’epistolario pseudochioneo. Ciò che più conta, però, è che nella nona 
lettera platonica Platone dice ad Archita che gli uomini non appartengono 
solo a se stessi: una parte di loro, infatti, appartiene alla patria, una parte ai 
genitori, una parte ancora alle altre persone care (ἕκαστος ἡμῶν οὐχ αὑτῷ 
μόνον γέγονεν, ἀλλὰ τῆς γενέσεως ἡμῶν τὸ μέν τι ἡ πατρὶς μερίζεται, τὸ 
δέ τι οἱ γεννήσαντες, τὸ δὲ οἱ λοιποὶ φίλοι).278 L’idea di fondo di questa 
riflessione è che esistono dei doveri sociali che impongono agli uomini 
di agire per il bene della patria, dei genitori e degli amici. Ma questo è 
precisamente uno dei cardini della “filosofia di Chione”. Non deve stupire, 
del resto, che lo pseudo-Chione possa aver tenuto presente proprio la nona 
lettera platonica. 

 
3.6. In Ep. 10 Chione dice di aver donato un talento a Platone in modo che 
la pronipote del filosofo, promessa sposa a Speusippo, abbia una dote che 
si rispetti.279 Ora, questo tema delle nozze di Speusippo con una pronipote 
di Platone è sviluppato nella tredicesima lettera platonica. Corrispondenze 
contenutistiche e letterali tra questi due testi suggeriscono che lo pseudo-
Chione aveva in mente precisamente questo testo platonico.280 Ma se lo 
pseudo-Chione conosceva la tredicesima lettera platonica ci si può aspetta­
re che egli conoscesse anche la nona lettera platonica. Ciò pare ancora più 
verosimile se si considera che proprio il passo della nona lettera platonica 
che abbiamo ricordato poc’anzi si ritrova in riflessioni molto simili a quelle 
che stanno alla base della “filosofia di Chione”. 

276 Cf. [Plat.] Ep. IX 357e4-5 e 358a7-b2.
277 Non mi è del tutto chiaro come Isnardi Parente (2002), 265 possa affermare che «la 

lettera vuole essere una esaltazione del Platone contemplativo … rispetto al Platone 
politico, se non addirittura una svalutazione dell’attività politica di Archita». La let­
tera sembra, piuttosto, replicare a un tentativo di contrapporre – forse avvalendosi 
dell’autorità di Platone medesimo – la “vita attiva” alla “vita contemplativa”.

278 [Plat.] Ep. IX 358a.
279 Cf. Ep. 10, p. 60, 14-17.
280 Cf. in particolare il commento a Ep. 10, p. 60, 14 e a Ep. 10, p. 60, 15-16.

Saggio introduttivo

102

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nel secondo libro del De finibus Cicerone si propone di confutare la 
teoria epicurea sostenuta da Torquato secondo cui il piacere sarebbe il 
sommo bene. A tale teoria Cicerone oppone l’idea che il sommo bene 
è rappresentato dall’honestum, ovvero dalla somma delle quattro “virtù 
cardinali” (sapienza, giustizia, fortezza e temperanza).281 Ora, trattando 
brevemente della giustizia, Cicerone osserva che la ragione (e dunque la 
natura) ha fatto in modo che gli uomini fossero legati da sentimenti di 
affetto nei confronti dei propri cari, dei concittadini e di tutti gli uomini. A 
sostegno di questa idea Cicerone evoca precisamente il nostro passo della 
nona lettera platonica: ut ad Archytam scripsit Plato, non sibi se soli natum 
meminerit, sed patriae, sed suis, ut perexigua pars ipsi relinquatur.282 

Una situazione analoga si trova nel primo libro del De officiis. Anche 
in questo caso Cicerone definisce l’honestum attraverso le quattro “virtù 
cardinali”. Una parte non piccola dell’honestum riguarda il legame sociale 
che tiene insieme gli uomini: tale legame è assicurato dalla giustizia e da 
quella virtù ad essa connessa che è la beneficenza o liberalità.283 A illustra­
zione di questa virtù, Cicerone, richiamandosi allo stoicismo, osserva che 
gli uomini sono nati per essere utili gli uni agli altri: ut placet Stoicis … 
homines autem hominum causa esse generatos ut ipsi inter se aliis alii pro­
desse possent.284 Ma poco prima lo stesso concetto è stato espresso proprio 
con un riferimento al nostro passo della nona lettera platonica: ut praeclare 
scriptum est a Platone, non nobis solum nati sumus ortusque nostri partem 
patria vindicat, partem amici.285 

Come si vede, la nona lettera platonica e, in particolare, proprio il passo 
sui doveri sociali nei confronti della patria, dei genitori e degli amici erano 
associati a riflessioni molto simili a quelle che stanno alla base della “filoso­
fia di Chione”.286 Non si può escludere, peraltro, che quest’uso della nona 

281 Cf. Cic. Fin. II 14, 43- 15, 48.
282 Cic. Fin. II 14, 45. Per Cicerone la nona lettera è opera autentica di Platone. È 

possibile che Cicerone – qua e nel passo del De Officiis che riportiamo poco dopo – 
dipenda da fonti anteriori dove già si trovava citato questo passo della nona lettera 
platonica (cf. anche n. 287).

283 Cic. Off. I 7, 20, de tribus autem reliquis latissime patet ea ratio, qua societas homi­
num inter ipsos et vitae quasi communitas continetur; cuius partes duae: iustitia, in 
qua virtutis splendor est maximus, ex qua viri boni nominantur, et huic coniuncta 
beneficentia, quam eandem vel benignitatem vel liberalitatem appellari licet.

284 Cic. Off. I 7, 22.
285 Cic. Off. I 7, 22.
286 Una traccia in genere trascurata della fortuna della nona lettera platonica in età 

imperiale si ha probabilmente in Philostr. V.S. I 8. Quando Favorino di Arles venne 

C. L’epistolario

103

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lettera platonica sia anteriore a Cicerone medesimo.287 Come che sia, anche 
sotto questo aspetto vediamo che la “filosofia di Chione”, oltre ad avere una 
sua coerenza interna, riflette fedelmente l’insegnamento platonico, o meglio 
una certa immagine di tale insegnamento.

 
3.7. D’altra parte, come sappiamo, se Chione avesse procrastinato il proprio 
intervento in difesa della patria, con ogni verosimiglianza sarebbe stato 
troppo tardi: Clearco avrebbe imperversato a lungo sugli abitanti di Eraclea 
e, alla fine, se anche il tiranno fosse stato abbattuto, la tirannide come 
sistema di governo non avrebbe più potuto essere eliminata.288 Rimandare 
il proprio intervento, magari per completare in tutta tranquillità i propri 
studi filosofici, avrebbe significato per Chione venire meno ai propri doveri 
sociali e tradire l’insegnamento di Platone. Chione, dunque, non solo si 
comporta con esemplare coerenza rispetto all’insegnamento ricevuto, ma lo 
fa nel modo più opportuno rispetto alle circostanze.289 In questa prospetti­
va va compresa anche la decisione di ricorrere al tirannicidio. 

proclamato ἀρχιερεύς si rivolse all’imperatore per essere esonerato da questa carica 
in quanto filosofo. Siccome, però, si rese conto che l’imperatore non avrebbe accolto 
la sua richiesta, Favorino riferì di aver visto in sogno il suo maestro Dione di Prusa, 
il quale gli diceva che gli uomini non sono nati solo per se stessi, ma anche per 
la patria (μὴ ἑαυτοῖς μόνον, ἀλλὰ καὶ ταῖς πατρίσι γεγόναμεν). Kayser (1838), 186, 
ripreso da Civiletti (2002), 383 n. 14, ha messo in relazione questo passo con Dem. 
Or. 18 (De corona), 205 (ἡγεῖτο γὰρ αὐτῶν ἕκαστος οὐχὶ τῷ πατρὶ καὶ τῇ μητρὶ 
μόνον γεγνῆσθαι, ἀλλὰ καὶ τῇ πατρίδι). Così anche Wright (1961), 24 n. 2, il quale 
ha aggiunto un generico riferimento al Critone. Tuttavia, nell’aneddoto su Favorino 
abbiamo un filosofo riluttante ad assumere una carica pubblica, esattamente come 
l’Archita della nona lettera platonica. La corrispondenza di contesto, unita a quella 
letterale, rende a mio avviso verosimile, come già aveva notato Jahn (1837), 13, 
che l’aneddoto su Favorino presupponga la nona lettera platonica. È difficile dire 
quando questo aneddoto potrebbe essersi formato: esso è in ogni caso anteriore 
a Filostrato e potrebbe risalire a Favorino medesimo (sull’aneddoto, che trova corri­
spondenza di D.Cass. LXIX 3, 4-6, cf. Bowersock (1969), 35 e Desideri (1978), 6 e 
39-40 n. 1). La nona lettera platonica è riportata quasi nella sua interezza in Stob. IV 
4, 24 (nel capitolo περὶ τῶν ἐν ταῖς πόλεσι δυνατῶν).

287 Non è mia intenzione entrare nella spinosa questione delle fonti del De finibus e 
del De officiis. È abbastanza pacifico, però, che entrambi i passi appena ricordati 
sviluppano dottrine risalenti in ultima istanza allo stoicismo. Nel caso del De finibus 
è possibile che esse siano giunte a Cicerone attraverso il platonico Antioco di 
Ascalona. Nel caso del De officiis, per contro, è possibile che la fonte di Cicerone sia 
Panezio di Rodi, esponente di punta del cosiddetto mediostoicismo.

288 Cf. in particolare Ep. 14, 1-2, p. 66, 4-16 ed Ep. 15, 1-3, p. 70, 6-23; cf. inoltre il 
capitolo precedente.

289 Cf. il commento a Ep. 12, p. 62, 19-24.

Saggio introduttivo

104

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Alla scuola di Platone il giovane Chione ha imparato da un lato a con­
trollare le passioni, dall’altro a rispettare i doveri sociali. Di conseguenza, 
il bene e il male si misurano in base a questi due fini: una cosa è buona o 
cattiva nella misura in cui permette di realizzare queste istanze. Prendiamo 
il caso della ricchezza: è chiaro che Chione, se vuole essere un buon filoso­
fo, deve abituarsi a pensare che la ricchezza non è di per sé desiderabile; e 
deve anche abituarsi a fare concretamente a meno della ricchezza; lo stesso 
vale per altri beni materiali, come ad esempio i cibi prelibati. Tuttavia, 
se la ricchezza o i cibi prelibati possono essere in qualche misura utili a 
coloro verso i quali Chione ha dei doveri sociali (i parenti, gli amici, i 
concittadini), è del tutto opportuno che, a questo fine, anche il filosofo 
faccia uso di questi beni.290

Ma si può prendere anche il caso della menzogna. È chiaro che per il fi­
losofo l’inganno o la menzogna sono cose da evitare. Tuttavia, se l’inganno 
o la menzogna possono servire a tutelare le persone verso le quali il filosofo 
ha dei doveri sociali, essi sono dei mezzi del tutto leciti. Così, Chione, pur 
essendo disposto a passare sopra il torto subìto da Archepoli, non esita, di 
nascosto da quest’ultimo, a mettere in guardia il padre sull’effettiva natura 
di questo personaggio.291 Analogamente, come sappiamo, Chione non si 
fa scrupolo a ingannare Clearco circa le proprie reali intenzioni pur di 
difendere la patria, gli amici e i parenti. Tutto è lecito, dunque, se si tratta 
di agire per il bene. Ciò che garantisce dall’abuso di questo principio è 
l’educazione del filosofo a controllare le proprie passioni: egli non agisce 
mai per interesse personale o perché in preda a un impulso irrazionale, 
ma in base al razionale riconoscimento di ciò che può giovare o può 
nuocere a coloro verso i quali ha dei doveri sociali (i genitori, gli amici, i 
concittadini).292 Ma, a ben vedere, in quest’ordine di idee rientra anche il 
caso estremo, quello del tirannicidio. 

290 Cf. Ep. 6 ed Ep. 10; cf. inoltre supra n. 271.
291 Cf. Ep. 7 (con il commento a Ep. 7, 3, p. 58, 7-8) ed Ep. 8.
292 Da questo punto di vista il caso di Archepoli (Ep. 7 ed Ep. 8) è particolarmente 

istruttivo: Chione è disposto a mettere in pratica l’insegnamento platonico (para­
dossale per chi non è filosofo) di ricambiare con dei benefici i torti ricevuti. Tutta­
via, egli non è disposto a rispettare questo principio al punto da mettere in pericolo 
il padre non avvertendolo della potenziale pericolosità di Archepoli. Questo caso 
mostra bene come il controllo delle passioni e il rispetto dei doveri sociali non siano 
due princìpi assoluti, ma si regolino a vicenda. In astratto un problema si potrebbe 
dare se uno degli “affetti” del filosofo agisse contro un altro (ad esempio, se un 
amico aspirasse alla tirannide o un genitore minacciasse la vita di un amico: cf. 
e.g. Cic. Off. III 4, 19), ma questo problema non si dà nell’epistolario e, dunque, 

C. L’epistolario

105

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anche in questo caso è chiaro che il filosofo non approva l’uccisione del 
tiranno di per sé. Anzi, il filosofo non reagirebbe contro il tiranno neppure 
se in gioco ci fosse la propria incolumità personale.293 Diverso è il discorso 
se ad essere minacciati sono coloro verso i quali il filosofo ha per natura 
dei doveri sociali (i concittadini, gli amici, i genitori). In questo caso, il 
filosofo sarà disposto a compiere anche il gesto estremo, l’omicidio, pur di 
scongiurare il pericolo. Anche in questo caso, ciò che garantisce dall’abuso 
di questo principio è precisamente la capacità del filosofo di controllare 
le proprie passioni: egli non uccide per un interesse personale (neppure 
quello dell’autoconservazione), ma per rispettare i propri doveri sociali.294

 
3.8. Lo schizzo dell’attività filosofica offerto da Ep. 16 dà un’idea del modo 
in cui nell’epistolario viene concepita la “vita contemplativa”.295 Qui Chione 
afferma che i suoi studi ad Atene avevano a che fare con la “teologia”, con la 
“cosmologia”, con la “fisica”, con l’“etica” e con discipline affini (τηνικαῦτα 
ἤδη θεὸν πάντων ἐπόπτην καὶ κόσμου κατασκευὴν ἐμάνθανον καὶ φύσεως 
ἀρχὰς ἑώρων καὶ δικαιοσύνην τιμᾶν ἐδιδασκόμην καὶ ὅσα τοιαῦτα ἄλλα 
παιδεύει φιλοσοφία). In nessun modo i suoi studi c’entravano con la politi­
ca (p. 74, 24-25). Ora, chiaramente qui Chione sta cercando di convincere 
Clearco di essere del tutto disinteressato alla politica e alla vita attiva. 
Tuttavia, ciò non significa che questo schematico bozzetto dell’insegnamen­
to platonico non sia veritiero.296 Anzi, a ben vedere, il precetto platonico 
riferito subito dopo – “fare del bene ai nemici” – trova corrispondenza con 
il precetto platonico ricordato da Chione nel confronto con Archepoli.297 

Il punto, dunque, non è che Chione si limita a elencare a Clearco soltan­
to alcune delle discipline insegnate da Platone in Accademia, le discipline 
– per così dire – inoffensive, mentre tiene nascoste quelle che potrebbero 
maggiormente insospettire il tiranno. Il punto, bensì, è che Clearco non è in 

ci riguarda fino a un certo punto. D’altra parte, è lecito pensare che in un caso 
del genere il filosofo, senza lasciarsi andare a passioni incontrollate, sarebbe in 
grado, attraverso un calcolo il più possibile razionale, di capire quale sarebbe il male 
minore (o il bene maggiore) date le circostanze, e agire di conseguenza. Sul tema 
della “nobile menzogna” cf. il commento a Ep. 15, 1, p. 70, 4-6.

293 Cf. Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15.
294 Ed è proprio in questo che sta la differenza tra il filosofo e il tiranno, il quale 

ultimo, invece, usa ogni mezzo – incluso l’omicidio – per tutelare il proprio potere 
personale. Sul tipo di cultura filosofica dello pseudo-Chione cf. infra C.5.3.

295 In particolare cf. Ep. 16, 5-7, p. 74, 13-p. 76, 4.
296 Cf. anche il commento a Ep. 17, 4-9, p. 74, 3-76, 24.
297 Cf. Ep. 16, 7, p. 74, 26-28 ed Ep. 7, 3, p. 58, 6-8

Saggio introduttivo

106

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grado di cogliere l’intrinseca politicità di questi insegnamenti (e in generale 
della “vita contemplativa”) e le loro ricadute sulla vita pratica.298 La spinta 
alla “vita attiva” da parte dell’insegnamento platonico, infatti, poggia da un 
lato sull’esercizio pratico di certe virtù (su tutte la φιλανθρωπία), dall’altro 
sulla giustificazione teorica e razionale di questo esercizio pratico. Ma que­
sta giustificazione teorica e razionale coinvolge in ultima istanza proprio 
le “discipline” evocate da Chione in Ep. 16. Basti pensare al ragionamento 
sviluppato in Ep. 14 (p. 66, 17-p. 68-15): esso si fonda, tra le altre cose, sul 
presupposto che l’uomo sia composto di anima e di corpo e che l’anima 
sia una realtà immortale. Ma per dare un fondamento a questi presupposti 
occorre appunto un’indagine di tipo teologico-fisico-cosmologico. D’altra 
parte, senza questo fondamento, anche la giustificazione razionale di una 
certa condotta di vita viene meno e con essa la stessa efficacia della πρᾶξις. 
Da ciò l’intrinseca politicità e praticità della “vita contemplativa”, a condi­
zione naturalmente che non ci si sottragga ai doveri sociali. Ma, a ben 
vedere, il rispetto di questi doveri è esso stesso assicurato da una corretta 
conoscenza della realtà.299

4. Ogni storia è storia contemporanea.

4.1. Chione è un filosofo tirannicida. Anzi, è un filosofo platonico tirannici­
da. Ora, dopo il 15 marzo del 44 a.C. il filosofo platonico tirannicida per 
eccellenza è Marco Giunio Bruto. Il legame di Bruto con la scuola di Plato­
ne ha indotto David Sedley a cercare nella tradizione platonica non certo 
la matrice ideologica dell’uccisione di Cesare, ma almeno alcuni strumenti 
concettuali attraverso cui Bruto poté in una certa misura orientarsi nella 
difficile fase storica in cui si trovò ad operare.300 Questo, del resto, era già 
stato a tutti gli effetti l’approccio di Plutarco.

La scelta di associare la figura di Bruto a quella di Dione di Siracusa 
nella coppia di vite parallele dedicata a questi due personaggi è soprattutto 
fondata su questo aspetto. Agli occhi di Plutarco la scuola di Platone fu tan­

298 Come sappiamo, lo pseudo-Chione trascura deliberatamente il discepolato di Clear­
co stesso presso Platone: cf. supra n. 213.

299 Su questi temi cf. anche il commento a Ep. 5, p. 54, 10.
300 Cf. Sedley (1997). Per la formazione filosofica di Bruto cf. Cic. Brut. 120, 149, 332; 

Fin. V 8; Tusc. V 21; Ep.Att. XIII 25, 3; Plut. Brut. 2, 2-3. Cf. inoltre Osorio (2021) a 
proposito del perduto De virtute di Bruto.

C. L’epistolario

107

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


to per Dione quanto per Bruto – per il primo direttamente, per il secondo 
indirettamente – la palestra che li preparò all’agone politico: entrambi sono 
un paradigma di come la filosofia – e la filosofia platonica in particolare 
– può fornire gli strumenti intellettuali e morali necessari per affrontare 
la “vita attiva”.301 Già solo questi elementi erano sufficienti per sollecitare 
un’analogia tra la figura di Bruto e quella di Chione, soprattutto se si consi­
dera la stretta connessione che anche nell’epistolario pseudochioneo si ha 
tra la formazione filosofica e l’impegno pratico-politico. Ma c’è dell’altro: 

a) Plutarco riferisce che, quando Bruto si recò ad Atene, si intrattenne 
con i principali filosofi ateniesi del tempo, l’accademico Teomnesto e 
il peripatetico Cratippo.302 In questo modo egli diede l’impressione di 
non curarsi più di tanto della vicenda politica in atto a Roma (ἐδόκει 
παντάπασιν ἀργεῖν καὶ σχολάζειν). In verità, Bruto intendeva sfruttare 
a proprio vantaggio questa impressione e l’effetto-sorpresa che ne deri­
vava, mentre faceva preparativi per una riscossa militare (ἔπραττε δὲ τὰ 
πρὸς τὸν πόλεμον ἀνυπόπτως).303 Ora, questo stratagemma ha un’aria 
di famiglia con la strategia messa in atto da Chione per ingannare 
Clearco. Come sappiamo, infatti, Chione – prima attraverso il padre (cf. 
Ep. 13, p. 64, 21-24 ed Ep. 14, 5, p. 68, 24-25), poi di persona con una 
lettera scritta di suo pugno (Ep. 16) – cerca di convincere Clearco di 
essere ad Atene esclusivamente per occuparsi di filosofia e non per mac­
chinare chissà quale piano alle sue spalle. Sia Bruto sia Chione, dunque, 
ricorrono alla dissimulazione per trarre in inganno l’avversario. E, a 
questo scopo, entrambi usano come copertura l’attività filosofica.

301 Cf. Plut. Dion 1, 1-4. Si tratta del resto di un tema che a Plutarco stava particolar­
mente a cuore: cf. Bonazzi (2007). Sulle vite parallele di Dione e di Bruto cf. Dillon 
(2010), cf. inoltre Enrico (2018).

302 Bruto lasciò l’Italia per Atene nell’agosto del 44 a.C. Sul soggiorno ateniese di Bruto 
cf. Raubitschek (1957) e Cristofoli (2022), 148-149 e nn. 163 e 165. Merita forse di 
essere ricordato che, per l’occasione, la popolazione di Atene fece erigere in onore 
di Bruto e di Cassio due statue di bronzo accanto a quelle dei tirannicidi Armodio e 
Aristogitone.

303 Cf. Plut. Brut. 24, 1-3. È difficile dire da quale fonte Plutarco ricavi questa informa­
zione. Potrebbe trattarsi di una lettera di Bruto (sulla conoscenza delle lettere di 
Bruto da parte di Plutarco cf. più avanti il punto (d) di questa sezione), ma potrebbe 
anche trattarsi dei Memorabili di Bruto scritti da Lucio Calpurnio Bibulo, figlio di 
primo letto di Porcia, moglie di Bruto: a questa fonte Plutarco fa riferimento poco 
prima di questo passo (Brut. 23, 7). Per l’uso dei Memorabili di Bruto di Lucio 
Calpurnio Bibulo da parte di Plutarco cf. Affortunati (2004), 22-23, 65 e Moles 
(2017), 19, 22.

Saggio introduttivo

108

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


b) Nella Vita di Bruto è presente un aneddoto riportato da Plutarco anche 
altrove:304 di fronte alle voci di complotti orditi ai suoi danni da parte 
di Antonio e Dolabella, Cesare avrebbe risposto di non temere tanto 
gli uomini ben pasciuti e con i capelli lunghi (παχεῖς καὶ κομήτας), 
quanto quelli pallidi e magri (ὠχροὺς καὶ ἰσχνούς), con ciò alludendo 
a Bruto e Cassio. Questa contrapposizione fisica è legata alla diversità 
di stile di vita di questi personaggi: tanto mondani e “materialisti” 
Antonio e Dolabella, quanto ascetici e “intellettuali” Bruto e Cassio, con 
ovvio riferimento ai loro studi filosofici (il pallore e la magrezza sono 
da sempre attributi tipici dell’intellettuale).305 Di fatto, dunque, Cesare 
avrebbe detto di temere più gli uomini dediti agli studi e alla riflessione 
di coloro che erano estranei a questo genere di vita. Ma di fronte a 
questo aneddoto si può ben pensare all’apertura di Ep. 13, dove, come 
sappiamo, Chione, prima di raccontare al padre l’attentato che ha subìto 
da parte del sicario inviato da Clearco, osserva appunto che Clearco 
doveva avere più paura di lui che studiava filosofia ad Atene di quanta 
ne avesse di Sileno che pure aveva occupato una sua roccaforte.306 

c) Uno dei parallelismi individuati da Plutarco tra Dione e Bruto consiste 
nel fatto che entrambi, poco prima di morire, avrebbero avuto delle 
visioni che annunciavano loro la fine.307 Ora, come sappiamo, la stessa 
cosa capita al Chione dell’epistolario: nella lettera che precede di poco 
l’attentato (Ep. 17), Chione, congedandosi da Platone e dalla vita, rac­
conta di aver avuto la visione di una donna bellissima – forse l’allegoria 
della filosofia – che gli ha fatto chiaramente capire che egli perderà la 
vita nell’impresa.308 

304 Cf. Plut. Brut. 8, 2. Cf. inoltre Plut. Caes. 62, 10; Ant. 11, 6 e [Plut.] Reg.imp.apophth. 
206e (le differenze tra le quattro versioni sono poco rilevanti per la questione di 
nostro interesse).

305 In particolare sulla ὠχρότης degli intellettuali cf. già Aristoph. Nub. 103, con Impe­
rio (1998), 108 e n. 124.

306 Cf. Ep. 13, p. 64, 2-5 (con il commento ad loc.) e C.1.4.
307 Cf. Plut. Dion 2, 3 e 55; Brut. 36-37. Quest’ultimo parallelismo tra l’epistolario 

pseudochioneo e le vite plutarchee di Dione e di Bruto è stato notato anche da 
Christy (2016), 275-276.

308 C’è una differenza tra le visioni dei due eroi plutarchei e quella di Chione: nel 
caso di Dione e di Bruto si tratta di “visioni maligne”, che cercano di destabilizzare 
gli eroi preannunciando loro la fine. Al contrario, la visione avuta dal Chione 
dell’epistolario è benevola: fa sì capire a Chione che morirà nell’impresa, ma gli 
lascia anche intendere che questa impresa andrà a buon fine. Questa differenza 

C. L’epistolario

109

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


d) Per la composizione della Vita di Bruto Plutarco ha attinto ampiamente 
alle lettere del cesaricida, anche a lettere che non ci sono pervenute. 
Emblematico è il caso del già ricordato soggiorno di Bruto ad Atene. 
Qui molti giovani romani di simpatie repubblicane che studiavano 
nelle scuole filosofiche ateniesi si unirono a Bruto e alla sua causa. 
Tra costoro c’era anche Marco, il figlio di Cicerone. Plutarco riferisce 
che il giovane Marco fece un’ottima impressione a Bruto, il quale ne 
elogiava in particolare lo spirito nobile (γενναῖον) e ostile ai tiranni 
(μισοτύραννον). È possibile che Plutarco abbia recuperato questa infor­
mazione da una lettera di Bruto.309 Lo stesso si può dire per la notizia 
secondo cui Bruto, quando seppe della morte di Cicerone, si rammaricò 
più per la causa della morte che per il fatto in sé. In questa occasione 
Bruto fece notare agli amici rimasti a Roma che, se avevano perso la 
libertà, dovevano rimproverare più se stessi che i tiranni in quanto 
tali (δουλεύειν γὰρ αὑτῶν αἰτίᾳ μᾶλλον ἢ τῶν τυραννούντων). Per 
Bruto, insomma, la tirannide aveva avuto la meglio perché era mancata 
la volontà di resisterle.310 Saltano immediatamente agli occhi le affinità 
con alcuni temi presenti nell’epistolario pseudochioneo: 1) il figlio di 
Cicerone che studia filosofia ad Atene ed è animato da sentimenti 
antitirannici è una sorta di alter ego del Chione dell’epistolario; 2) il 
rimprovero che Bruto muove agli amici rimasti a Roma di praticare 
quella che Etienne de la Boétie avrebbe chiamato “servitude volontaire” 
è accostabile ad alcune delle riflessioni svolte da Chione in Ep. 14.311

è verosimilmente dovuta alla prospettiva con cui lo pseudo-Chione guarda alla 
vicenda di Bruto (cf. C.4.2).

309 Cf. Plut. Brut. 24, 3. In Brut. ap. Cic. ad Brut. II 3, 3 si trovano degli elogi di Bruto 
nei confronti del figlio di Cicerone solo in parte simili a quelli riportati da Plutarco 
in questo passo (cf. anche la risposta di Cicerone in Ep.Brut. II 4, part. 6). In parti­
colare, manca del tutto la componente μισοτύραννον. Tuttavia, Plutarco potrebbe 
averla liberamente ricavata dal generico omni denique officio (Cicero, filius tuus, sic 
mihi se probat … animi magnitudine, omni denique officio). Per la possibilità che 
qui Plutarco riprenda una lettera perduta in cui Bruto elogiava il figlio di Cicerone 
cf. Affortunati (2004), 84 e Moles (2017), 22. Contra, Harvey (1991), 28 e Ghilli ap. 
Dreher, Scardigli et alii (2000), 508 n. 347.

310 Cf. Plut. Brut. 28, 2. È ben possibile che questo ragionamento si trovasse nella 
perduta lettera di Bruto a Ortensio menzionata subito prima da Plutarco, lettera 
in cui Bruto esortava Ortensio a fare uccidere Gaio Antonio (fratello di Marco) in 
risposta alla morte di Decimo Bruto e di Cicerone (Plut. Brut. 28, 1).

311 Cf. Ep. 14, 1, p. 66, 6 e 13-16 (ma cf. anche Ep. 15, 2, p. 70, 15).

Saggio introduttivo

110

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Insomma, la vicenda di Marco Giunio Bruto presenta ben più di una somi­
glianza generica con quella del Chione dell’epistolario. L’impressione è che 
lo pseudo-Chione, pur riflettendo sulla lontana vicenda di Chione e della 
tirannide eracleota, intendesse allo stesso tempo suggerire un’analogia tra 
la figura del suo eroe e quella di questo grande protagonista della storia di 
Roma. Non solo: quella che lo pseudo-Chione sembra aver avuto in mente 
non è un’immagine di Bruto qualsiasi. La quantità di corrispondenze che 
abbiamo appena osservato autorizza a pensare che l’immagine di Bruto che 
lo pseudo-Chione aveva in mente fosse fondata precisamente sulla lettura 
della Vita di Bruto di Plutarco.312 

D’altra parte, come si è visto, Plutarco attingeva direttamente alle lettere 
del cesaricida. A questo fatto poteva essere sensibile un autore come lo 
pseudo-Chione, un autore che, attraverso la forma epistolare, intendeva 
dare vita alle personali riflessioni di un tirannicida. Da questo punto di 
vista lo pseudo-Chione poteva trovare nella Vita di Bruto di Plutarco non 
solo un modello per costruire la “vicenda esterna” di Chione, ma anche 
uno stimolo a procurarsi quelle lettere del cesaricida che maggiormente 
avrebbero potuto aiutarlo a costruire la “vicenda interna” di Chione, il suo 
mondo mentale.313 Un caso del genere si può forse vedere in una lettera ad 

312 La conoscenza della Vita di Bruto di Plutarco (e della Vita di Dione) da parte dello 
pseudo-Chione è sostenuta anche da Christy (2016), 263 e 276. Sulla fortuna della 
Vita di Bruto in età imperiale cf. infra n. 352. La Vita di Bruto di Plutarco era 
doppiamente interessante per chi si occupava di Chione: non solo per Bruto in 
sé, ma anche perché a lui era accostato Dione di Siracusa, la cui vicenda a sua 
volta presentava alcune somiglianze con quella di Chione. Questo punto è stato 
esplorato in particolare da Billault (1977), 35-36 (la tesi di Billault è stata ripresa da 
Sanders (2008), 169-170). Tuttavia le analogie tra Chione e Dione – e tra Chione 
e Callippo – sono meno stringenti e significative di quelle tra Chione e Bruto (cf. 
anche le differenze tra Dione e Bruto segnalate in Plut. Brut. 56, 4-11: il profilo del 
Chione dell’epistolario si avvicina molto di più a quello di Bruto che a quello di 
Dione). Ciò non toglie che, con ogni probabilità, lo pseudo-Chione ha letto ed è 
stato influenzato anche dalla lettura della Vita di Dione: cf. il commento a Ep. 3, 7, p. 
50, 15-17 e a Ep. 7, 3, p. 58, 7-8.

313 Significativamente MacMullen (1966), 11 ha osservato che l’epistolario pseudochio­
neo può essere in qualche modo utilizzato per farsi un’idea di «what may have 
happened in Brutus’ mind». L’inverso non è meno plausibile. Ciò naturalmente 
non toglie che lo pseudo-Chione può aver conosciuto le lettere di Bruto, o almeno 
alcune di esse, anche indipendentemente da Plutarco (per questa ipotesi cf. Di Mi­
chele (2012), 109). Per la possibile influenza – diretta o indiretta – del perduto Περὶ 
καθήκοντος di Bruto, i cui contenuti erano con ogni verosimiglianza facilmente 
accostabili a molti dei temi affrontati dallo pseudo-Chione cf. infra C.5.3.

C. L’epistolario

111

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Attico del maggio del 43 a.C. conservata tra le lettere di Cicerone e in parte 
utilizzata dallo stesso Plutarco (ad Brut. I 17).314

In questa lettera Bruto si pronuncia molto negativamente circa la presa 
di posizione di Cicerone a favore di Ottaviano. L’impressione di Bruto è 
che Cicerone sia disposto ad accettare la schiavitù sotto Ottaviano pur di 
evitare quella sotto Antonio. Per Bruto questo ragionamento è inaccettabile: 
la perdita della libertà politica è un male in quanto tale. Bruto rimprovera 
a Cicerone di ritenere che la morte, l’esilio e la povertà siano i mali più 
grandi.315 Come se non bastasse, Bruto sospetta che Cicerone sia disposto 
ad accettare il male minore non per convinzione, ma per convenienza, 
ovvero per gli onori che potrebbero venirgli da Ottaviano.316 

Non sfuggirà che qui abbiamo almeno tre temi che ritroviamo anche 
nell’epistolario pseudochioneo, in particolare proprio nelle due “lettere 
politiche” 14 e 15: 1) il tema della tirannide (e della conseguente schiavitù) 
come male assoluto: non esistono tirannidi (e schiavitù) “buone”;317 2) il 
tema dell’accettazione della “tirannide illuminata” non già perché si ritenga 
che la “tirannide illuminata” sia una cosa buona, ma per convenienza 
personale;318 3) l’idea che chi ha una formazione filosofica dovrebbe essere 
immune dal timore dei mali che il tiranno potrebbe infliggergli (la priva­
zione dei beni, l’esilio, la morte) e, di conseguenza, non dovrebbe essere 
ricattabile.319

314 In verità, è lecito dubitare dell’autenticità di questa lettera di Bruto ad Attico (cf. 
Shackleton Bailey (1980), 11-14 e Tempest (2023); contra, Canfora (1998) = Canfora 
(2004), 113-136). Tuttavia, la questione è per noi secondaria: ciò che conta è che al 
tempo di Plutarco questa lettera poteva essere ritenuta autentica. Sui problemi posti 
dal passo di Plutarco in relazione al testo di questa lettera cf. ora Audano (2022) e 
Audano (2023).

315 Il rimprovero è particolarmente pungente se si pensa che è rivolto all’autore delle 
Tusculanae e del De finibus. Poco dopo Bruto rincara la dose (ap. Cic. ad Brut. I 
17, 5): quid enim illi prosunt quae pro libertate patriae, de dignitate, quae de morte, 
exsilio, paupertate scripsit copiosissime?

316 Ap. Cic. ad Brut. I 17, 4, o magnam stultitiam timoris, id ipsum quod verearis ita 
cavere ut, cum vitare potueris, ultro accersas et attrahas! Nimium timemus mortem 
et exsilium et paupertatem. Haec mihi videntur Ciceroni ultima esse in malis; et, 
dum habeat a quibus impetret quae velit et a quibus colatur ac laudetur, servitutem, 
honorificam modo, non aspernatur, si quicquam in extrema ac miserrima contumelia 
potest honorificum esse.

317 Cf. Ep. 15, 1-2, p. 70, 6-23.
318 Cf. Ep. 15, 2, p. 70, 15, cf. inoltre Ep. 14, 1, p. 66, 4-7 e 13-16.
319 Cf. Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15.

Saggio introduttivo

112

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
4.2. Ma la vicenda del Chione storico e quella di Bruto sono accomunate 
anche da un’altra macroscopica analogia: tanto Chione quanto Bruto riu­
scirono a uccidere il “tiranno” (Clearco in un caso, Cesare nell’altro), ma 
nessuno dei due riuscì a liberare la patria dalla tirannide. Tanto Clearco 
nell’Eraclea Pontica della metà del IV secolo a.C., quanto Cesare nella Ro­
ma della metà del I secolo a.C. avevano messo in moto delle trasformazioni 
politico-istituzionali ormai irreversibili. Di conseguenza, come l’uccisione 
di Clearco non impedì che Eraclea rimanesse retta da una tirannide ancora 
per generazioni, così l’uccisione di Cesare non impedì il passaggio dalla 
repubblica al principato. È emblematico a questo proposito il giudizio 
espresso da Cicerone in una lettera ad Attico della fine di aprile del 44 a.C. 
(ad Att. XIV 14, 2): ita Brutos Cassiumque defendis quasi eos ego reprehen­
dam; quos satis laudare non possum. Rerum ego vitia collegi, non hominum. 
Sublato enim tyranno tyrannida manere video.320 L’amara conclusione di 
Cicerone ricorda le parole con cui Giustino chiosava l’impresa di Chione 
e dei suoi compagni: qua re factum est, ut tyrannus quidem occideretur, sed 
patria non liberaretur (XVI 5, 17). Come si pone lo pseudo-Chione di fronte 
a questo fatto? 

Nella comparatio tra Dione e Bruto Plutarco osserva che Cesare fu un ti­
ranno solo in apparenza. Egli agì, bensì, come un medico benevolentissimo 
concesso dalla divinità agli uomini per affrontare una situazione in cui la 
monarchia era ormai una necessità imposta dallo stesso corso degli eventi 
(ἀλλὰ καὶ δεομένοις ἔδοξε τοῖς πράγμασι μοναρχίας ὥσπερ πρᾳότατος 
ἱατρὸς ὑπ’ αὐτοῦ τοῦ δαίμονος δεδόσθαι). Proprio per questo egli fu presto 
accettato di buon grado dai suoi stessi avversari, e, quando Cesare fu 
assassinato, il popolo romano lo rimpianse immediatamente (διὸ Καίσαρα 
μὲν εὐθὺς ἐπόθησεν ὁ Ῥωμαίων δῆμος) e si dimostrò ostile e inflessibile nei 
confronti dei suoi uccisori (ὥστε χαλεπὸς γενέσθαι καὶ ἀπαραίτητος τοῖς 
ἀπεκτονόσι).321

Ritroviamo qui il tema del “tiranno illuminato” e di quel πόθος che, 
al momento della morte del tiranno, si produce nelle masse popolari. 
Come sappiamo, lo pseudo-Chione riflette su questo tema in Ep. 15, ma 

320 Cf. anche Cic. Ad Att. XIV 14, 3, sed praeterita omittamus; isto somni cura praesidio­
que tueamur, et, quem ad modum tu praecipis, contenti Idibus Martiis simus; quae 
quidem nostris amicis, divinis viris, aditum ad caelum dederunt, libertatem populo 
Romano non dederunt.

321 Cf. Plut. Brut. 55, 1-3. Cf. anche Plut. Cic. 42, 4.

C. L’epistolario

113

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– come abbiamo notato in precedenza – esso non si adatta all’immagine di 
Clearco quale emerge dall’epistolario.322 In compenso, si adatta molto bene 
all’immagine di Cesare.323 Ora, alla luce delle molte analogie tra il Chione 
e il Clearco dell’epistolario e la vicenda di Bruto e Cesare (almeno secondo 
l’immagine che ne è restituita dalla Vita di Bruto di Plutarco) è del tutto 
lecito pensare che il tema della tirannide illuminata e del rimpianto per il 
tiranno defunto sviluppato in Ep. 15 avesse di mira precisamente il caso di 
Giulio Cesare. 

Se ciò è vero, l’epistolario pseudochioneo si pone come storia contro­
fattuale non solo rispetto alla lontana vicenda dell’Eraclea Pontica della 
metà del IV secolo a.C., ma anche rispetto alla più prossima vicenda del 
passaggio dalla repubblica romana al principato: se Cesare fosse stato un 
tiranno crudele o se, almeno, fosse stato percepito come tale dalle masse 
popolari, Bruto e i cesaricidi, uccidendo Cesare, sarebbero riusciti a impe­
dire la sopravvivenza del sistema di potere da lui instaurato. Attraverso il 
caso di Chione l’autore dell’epistolario suggerisce il modo in cui, a suo 
avviso, Bruto e gli altri cesaricidi avrebbero dovuto agire: per prima cosa 
essi avrebbero dovuto assicurarsi di avere dalla loro parte il consenso popo­
lare.324 Questa raffinata operazione si apprezza meglio se si tiene conto del 
giudizio circa l’azione di Bruto e dei cesaricidi che risulta essere dominante 
nei primi secoli dell’età imperiale. 

 
4.3. Nel passo precedentemente citato della comparatio tra Dione e Bruto, 
Plutarco mostra di ritenere che il passaggio dalla repubblica al principato 
era una necessità storica: la stessa immagine del medico πρᾳότατος inviato 

322 Cf. C.2.3.
323 Questa coincidenza è stata notata anche da Christy (2016), 277, il quale però non 

considera che il Clearco dell’epistolario, diversamente da Cesare, è un tiranno 
crudele.

324 Si capisce in questo modo perché in Ep. 15 lo pseudo-Chione abbia sviluppato 
un tema che non si adatta all’immagine di Clearco quale risulta dall’epistolario 
stesso. Per l’uso della storia controfattuale in relazione a un passato lontano, ma con 
l’obiettivo di riflettere in tralice su un tempo più recente cf. l’interpretazione di Liv. 
IX 17-19 offerta da Morello 2002 (part. p. 84: «Livy has adopted the hypothetical 
mode to show how to read history and how to evaluate contemporary history, and 
the conclusion to which he leads us is that even the most hypothetical contrasts 
between republic and monarchy illuminate ‘our’ own day»). Per la possibilità che 
un sguardo sulla storia della tirannide eracleota nel suo complesso abbia aiutato lo 
pseudo-Chione nella sua valutazione controfattuale della vicenda di Bruto e Cesare 
cf. meglio infra C.4.5.

Saggio introduttivo

114

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dalla divinità fa di Cesare a tutti gli effetti un “uomo della Provvidenza”.325 

La conseguenza implicita di questo giudizio storico è che Bruto, pur ani­
mato dalle più nobili intenzioni, non seppe interpretare correttamente il 
tempo in cui visse, non seppe riconoscere che il modello politico incarnato 
da Cesare rispondeva allo “spirito del tempo”.326 Ora, l’idea che il passaggio 
dalla repubblica al principato fosse una sorta di necessità storica, e che di 
conseguenza quella di Bruto e dei cesaricidi fosse un’azione antistorica, non 
è un’esclusiva di Plutarco. 

In un passo del secondo libro del De beneficiis Seneca sviluppa una 
serie di riflessioni circa l’inopportunità storico-filosofica del cesaricidio:327 

1) Bruto non avrebbe agito secondo i precetti dello stoicismo (agli occhi di 
Seneca Bruto è uno stoico), per i quali la migliore forma di governo è quella 
sotto un re giusto; 2) Bruto si illuse che potesse sorgere la libertà da uno 
stato di cose in cui era molto più vantaggioso comandare o servire; 3) Bruto 
si illuse che lo Stato romano potesse essere ricondotto all’antico assetto 
“costituzionale” repubblicano, quando ormai la moralità di un tempo era 
venuta meno e migliaia di uomini avevano combattuto non per evitare di 

325 Plut. Brut. 55, 1-3.
326 La concreta produttività di questo schema interpretativo plutarcheo si può osserva­

re nel capitolo 47 della Vita di Bruto. Dopo essere stati informati della sconfitta della 
loro flotta da parte di quella di Bruto – riferisce Plutarco – Ottaviano e Antonio 
si affrettarono a cercare lo scontro con l’esercito di Bruto prima che questi fosse 
informato della débâcle navale dei suoi avversari. Se Bruto, infatti, fosse stato messo 
al corrente di questo fatto, avrebbe evitato la battaglia conservando la posizione 
favorevole che occupava in quel momento. Il piano di Ottaviano e Antonio riuscì: 
Bruto non venne a sapere della vittoria navale della sua flotta e si mosse per la 
seconda battaglia di Filippi, che gli sarà fatale. Il problema di Plutarco è: come è 
stato possibile che l’operazione di Ottaviano e Antonio abbia potuto determinare 
le sorti della guerra? La risposta a questo problema è offerta a Plutarco appunto 
dal “paradigma provvidenzialistico” enunciato nella comparatio: il corso degli eventi 
ormai richiedeva che lo Stato romano fosse retto da una monarchia; per questo 
la divinità fece in modo che l’unica persona che avrebbe potuto ostacolare questa 
necessità storica (Bruto) uscisse di scena: fu la provvidenza divina a impedire che 
Bruto venisse a sapere della vittoria navale su Ottaviano e Antonio. Sul passo cf. 
Affortunati (2004), 114.

327 Cf. Sen. Ben. II 20, 1-2. L’occasione era offerta a Seneca dallo svolgimento di un tema 
molto diffuso nelle scuole di retorica del tempo: Bruto avrebbe dovuto accettare 
di avere salva la vita da parte di Cesare visto che aveva in mente di ucciderlo? Si 
allude agli esiti della guerra civile con Pompeo, per il quale Bruto aveva parteggiato, 
venendo in seguito perdonato da Cesare. Su questo passo senecano cf. Griffin 
(1976), 185-186 e 188.

C. L’epistolario

115

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sottomettersi alla guida di un capo, ma per scegliere a quale capo sottomet­
tersi.328

In Plutarco il tema della necessità storica della “monarchia” – e il con­
seguente giudizio negativo nei confronti dei cesaricidi – è associato a un 
motivo provvidenzialistico.329 In Seneca, invece, tale tema è legato a un 
giudizio morale (il declino dell’antica “morale pubblica”). Un’associazione 
ancora diversa è quella proposta da Cassio Dione. Per lo storico di età 
severiana l’estensione geografica, la vastità delle risorse economiche e la 
varietà etnica e culturale inglobata nei confini dello Stato romano alla metà 
del I secolo a.C. erano tali da rendere impossibile la conservazione di un 
regime “democratico”: uno stato del genere avrebbe potuto essere retto solo 
da una “monarchia”. Per questo l’azione di Bruto e di Cassio andò contro gli 
interessi dello Stato romano in quella determinata fase storica.330 

Al di là di differenze particolari, il tratto comune di queste interpretazio­
ni, come si è detto, è che il passaggio dalla repubblica al principato era 
ormai dettato da una necessità storica e che, di conseguenza, il cesaricidio 
fu un gesto antistorico. Ora, è interessante notare che questo tema non 

328 Cf. Sen. Ben. II 20, 2 (i punti (2) e (3) mi pare che dicano in modo diverso la 
stessa cosa). A queste riflessioni Seneca fa seguire un giudizio sull’incapacità di 
Bruto di trarre insegnamenti dalla stessa storia passata di Roma: Bruto non avrebbe 
tenuto presente che nei tempi lontani della monarchia l’uccisione di un re non 
impedì la sopravvivenza dell’istituto della tirannide (quanta vero illum aut rerum 
naturae aut urbis suae tenuit oblivio, qui uno interempto defuturum credidit alium, 
qui idem vellet, cum Tarquinius esset inventus post tot reges ferro ac fulminibus 
occisos!). Seneca pensa verosimilmente a Tarquinio il Superbo che salì al potere 
nonostante la morte violenta dei suoi predecessori Tarquinio Prisco e Servio Tullio. 
Se Bruto avesse riflettuto meglio su quell’antica vicenda – fa intendere Seneca – 
avrebbe capito che uccidere Cesare non avrebbe impedito la trasformazione dello 
Stato dalla forma repubblicana a quella “monarchica”. È questo un caso interessante 
di uso della storia più remota come strumento diagnostico-valutativo di dinamiche 
storiche più recenti.

329 Tale associazione si trova anche in Appiano (BC IV 133, 562): cf. Gabba (1956), 
134-136 e Magnino (1998), 259-260.

330 Cf. D.Cass. XLIV 2, 4-5. Come nota Gabba (1955), 316 n. 1, la connessione tra le 
dimensioni dello Stato romano e la necessità del principato è già in Tacito (Hist. I 
16, 1, si immensum imperii corpus stare ac librari sine rectore posset; cf. anche Hist. II 
38). Tuttavia, in Tacito questa diagnosi non è connessa alla condanna dell’azione dei 
cesaricidi. Solo in parte sovrapponibile a questa idea è l’altra celebre tesi di Tacito 
secondo cui il principato era necessario per superare l’impasse della guerra civile 
(Hist. I 1, omnem potentiam ad unum conferri pacis interfuit). Anche in questo caso, 
però, non si ha nessuna connessione con i cesaricidi. Per il giudizio di Cassio Dione 
sui cesaricidi cf. anche Konstan, Mitsis (1990), 279 e n. 33.

Saggio introduttivo

116

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sembra presente nell’epistolario pseudochioneo. Al contrario, la diagnosi 
suggerita dallo pseudo-Chione con la sua operazione controfattuale sem­
bra di altro genere: Bruto e i cesaricidi, pur essendo riusciti ad uccidere 
Cesare, fallirono nell’impresa di restituire la libertà alla repubblica romana 
perché Cesare e il sistema di potere da lui incarnato godevano del consenso 
delle masse popolari. Mentre Seneca, Plutarco e Cassio Dione insistono 
sull’esistenza di condizioni “strutturali” (siano esse la decadenza dell’antica 
“morale pubblica”, la provvidenza divina o le dimensioni dell’impero), lo 
pseudo-Chione pone l’accento su un fattore “soggettivo”: ciò che ha deter­
minato il fallimento dell’azione dei congiurati è stata la loro incapacità di 
conquistarsi il consenso delle masse in modo pari o superiore a Cesare.331

Non andrà trascurato, d’altra parte, che l’interpretazione del cesaricidio 
dominante in età imperiale metteva Bruto in una posizione molto partico­
lare: non era in discussione – in genere – l’integrità morale e l’onestà 
delle intenzioni del personaggio, ma solo la sua capacità di cogliere lo 
Zeitgeist. A ben vedere, ciò permetteva di salvare in parte la figura di Bruto, 
e anzi di integrarla nello stesso apparato ideologico del principato: Bruto 
era pur sempre un modello per i suoi ideali repubblicani di libertà e di 
dedizione allo Stato. Il problema è che ormai questi ideali – ed è questo il 
punto che per l’interpretazione dominante Bruto non era riuscito a capire – 
trovavano compiuta realizzazione nel principato.332 Del resto, l’operazione 

331 L’importanza della conquista del consenso per un politico è sottolineata da Plutarco 
nei Praecepta gerendae reipublicae (799b-800a), un testo probabilmente noto allo 
pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 3, 1, p. 46, 17-20). Non è detto che questa 
sia una prospettiva corretta, tantomeno una prospettiva completa, per analizzare 
la complessità di quel fatto storico. Tuttavia, cf. Galli (1981), 109-110. Naturalmente 
il confine tra condizioni “strutturali” e fattori “soggettivi”, in realtà, è molto più 
sfumato di quanto non emerga da questa dicotomia.

332 Questo processo avvenne verosimilmente in modo graduale. Al tempo di Cremuzio 
Cordo, quando la questione del cesaricidio era materia ancora scottante e l’ideologia 
del principato non era stata ancora del tutto metabolizzata dal ceto senatorio, Bruto 
era ancora una figura scomoda (cf. Tac. Ann. IV 34-35; Suet. Tib. 61; D.Cass. LVII 
24; sul processo a carico di Cremuzio Cordo cf. Canfora (1993), 221-239). Ma già 
Seneca, nel passo del De beneficiis ricordato poc’anzi, poteva concedere a Bruto di 
essere stato vir magnus in aliis. Né può essere messa in discussione l’ammirazione di 
Plutarco nei confronti di questo personaggio, ammirazione che emerge praticamen­
te in ogni pagina della vita a lui dedicata. Conferma quasi paradossale della ormai 
completa integrazione della figura di Bruto nell’ideologia del principato si ha forse 
quando Marco Aurelio – de facto lontano successore di quel Cesare ucciso da Bruto 
stesso alle Idi di marzo del 44 a.C. – ringrazia il suo maestro Severo di avergli fatto 
conoscere, tra gli altri, Bruto (cf. M.Aurel. I 14; non si può escludere che questo rife­
rimento, oltre che all’esempio storico di Bruto, sia anche agli scritti del cesaricida). 

C. L’epistolario

117

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


compiuta con la figura di Bruto è solo un aspetto particolare di quel più 
generale programma propagandistico, già avviato da Augusto e in seguito 
più volte rivitalizzato, volto a mostrare che il principato era la nuova vera 
incarnazione della repubblica.333 

In questa stessa prospettiva ideologica si può vedere anche l’enorme 
successo che in età imperiale riscuotono nelle scuole di retorica i temi 
della tirannide e del tirannicidio.334 Nella misura in cui il principato è la 
vera incarnazione della “libertà repubblicana”, il tiranno è colui che attenta 
alla stessa istituzione del principato, e il tirannicida, per contro, è colui la 
difende. Non c’è dunque contraddizione tra l’ideologia del principato e la 
diffusione nelle scuole di retorica dei temi della tirannide e del tirannicidio. 
Anzi, per certi aspetti l’insistenza con cui gli studenti di queste scuole ragio­
nano intorno a casi fittizi di anonimi tiranni e tirannicidi aiuta a instillare 
l’ideologia del principato nel futuro “ceto dirigente” dell’impero.335 

È chiaro che questa integrazione della figura di Bruto nell’ideologia del principato 
serviva a sottrarre questo ingombrante personaggio storico all’uso ideologico che ne 
potevano fare gli avversari della nuova forma di governo, e dunque a “disinnescare” 
il potenziale eversivo implicito in questo modello (cf. Toynbee (1944), 45-46 e n. 3). 
Sulle metamorfosi dell’immagine di Bruto (e di Cassio) in età imperiale cf. Rawson 
(1986).

333 Cf. anche infra C.5.1 e n. 353 e il commento a Ep. 13, 2, p. 64, 18.
334 Come è stato acutamente osservato, l’ampio uso di questi temi nelle scuole di 

retorica riflette una «adesione ad una propaganda ufficiale che, a partire da Augusto, 
non ammetteva che fossero avvenuti mutamenti nelle costituzioni coll’avvento del 
principato» (Tabacco (1985), 72).

335 Cf. Horst (2013), 147-148. A riprova di ciò si può considerare il tema, ricorrente 
nelle declamazioni retoriche, della aspirazione alla tirannide (adfectatio tyrannidis). 
Nella produzione declamatoria l’aspirazione alla tirannide è sistematicamente con­
dannata, e in genere chi aspira alla tirannide finisce male (il tema è affrontato, 
ad esempio, nelle declamazioni minori pseudoquintilianee 254, 267, 322, 351, 352). 
Ora, nella realtà concreta l’accusa di adfectatio tyrannidis era rivolta a coloro che 
erano sospettati di voler compiere un colpo di Stato. Tale ad esempio è il caso di 
A. Cornelio Palma e L. Publilio Celso, i quali, per ragioni poco chiare, tra il 113 
e il 114 caddero in suspicionem adfectatae tyrannidis (SHA, Hadr. 4, 3). Oppure è 
il caso di T. Atilio Tiziano, console nel 127, il quale fu proscritto sotto Antonino 
Pio in quanto adfectatae tyrannidis reus (SHA, Ant. P. 7, 3; questo personaggio è 
forse da identificare con il Tiziano conscius tyrannidis di cui si parla per errore in 
SHA, Hadr. 15, 6). Insomma, l’uso retorico del tema della adfectatio tyrannidis – ma 
anche del tema del tiranno tout court – aveva verosimilmente di mira situazioni di 
questo genere: si trattava di orientare l’opinione pubblica, tanto in termini di ostilità 
preventiva quanto di esecrazione postuma, contro eventuali tentativi di sovvertire il 
legittimo potere del princeps. Ma ciò non riguardava soltanto il vertice dell’impero. 
Anche a livello locale, ad esempio nelle città greche, c’era sempre il rischio che 

Saggio introduttivo

118

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
4.4. Questo retroterra ideologico-culturale deve essere tenuto presente 
quando si cerca di comprendere la prospettiva dello pseudo-Chione e del 
suo pubblico. A ben vedere, infatti, l’epistolario pseudochioneo si presta a 
tre livelli di lettura: 1) a un primo livello, più ingenuo, quella raccontata 
dallo pseudo-Chione è semplicemente la storia di un giovane studente di 
filosofia, d’animo nobile e coraggioso, il quale, pur sapendo che perderà 
la vita nell’impresa, decide comunque di uccidere il tiranno crudele che 
imperversa sulla sua città; 2) a un secondo livello emerge la discrasia tra 
la commovente immagine del nobile Chione dell’epistolario e il sostanziale 
fallimento del progetto del Chione storico (e, per analogia, del progetto di 
Bruto); 3) a un terzo livello l’epistolario evoca il modo in cui idealmente 
sarebbero dovute andare le cose tanto per il Chione storico, quanto per 
Bruto e i cesaricidi: l’epistolario si configura, dunque, come una raffinata 
ricostruzione controfattuale della vicenda del Chione storico da un lato e di 
quella di Bruto dall’altro.336

qualche avventuriero, soprattutto se dotato di importanti mezzi economici, cercasse 
di imporre il proprio potere personale. Capita così di trovare processi intentati 
contro eminenti personaggi anche solo sospettati di ambire ad un potere tirannico 
a livello locale (è il caso ad esempio di Dione di Prusa: cf. Or. 47, 23-24; Or. 45, 
7-8; e di Erode Attico: cf. Philostr. V.S. II 1, 3). Questo fenomeno dell’aspirazione alla 
tirannide a livello locale in età imperiale è stato studiato in particolare da Kennel 
(1997); cf. inoltre Whitmarsh (2005), 72-73; Tomassi (2015), 254-256 ed Enrico 
(2021).

336 Giova sottolineare che la ricostruzione controfattuale, e la riflessione che essa com­
porta, insiste su momenti diversi dell’epistolario a seconda che abbiamo a che 
fare con la vicenda del Chione storico o con quella di Bruto e dei cesaricidi. Nel 
primo caso, come abbiamo visto, l’operazione controfattuale si fonda sullo scarto 
tra l’effettiva durata della tirannide di Clearco e quella del Clearco dell’epistolario, 
e la percezione di questo scarto è sollecitata dalla riflessione sviluppata in Ep. 14 
circa la necessità di abbattere la tirannide quando è ancora ai suoi inizi (cf. supra 
B.2). Nel secondo caso, invece, è lo scarto tra la riflessione sviluppata in Ep. 15 
circa il pericolo rappresentato dalla “tirannide illuminata” e l’immagine del Clearco 
dell’epistolario ad attivare il ragionamento controfattuale rispetto all’analoga vicen­
da di Bruto e Cesare. Ci si può chiedere per quale ragione non accontentarsi di 
questa seconda operazione controfattuale. In fondo, se il principale interesse dello 
pseudo-Chione, l’interesse a partire dal quale egli rilegge la stessa vicenda di Eraclea 
Pontica, è quello per la storia a lui più vicina, per quale ragione scomodarsi a fare 
una ricostruzione controfattuale anche della vicenda del Chione storico? Credo che 
la risposta a questa domanda stia nella forza dell’analogia tra l’esito dell’azione di 
Chione e quelle dell’azione di Bruto (cf. supra C.4.2). Alla luce della valutazione 
del cesaricidio dominante in età imperiale l’azione del Chione storico, fallimentare 
dal punto di vista dell’abbattimento della tirannide, era naturaliter esposta a essere 

C. L’epistolario

119

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Come si vede, per arrivare al messaggio profondo dell’epistolario occorre 
scavalcare letture più superficiali. Va detto, però, che anche le letture più 
superficiali sono state deliberatamente rese possibili dallo pseudo-Chione. 
Egli, infatti, non poteva non sapere che il suo pubblico aveva senza dubbio 
una maggiore familiarità con i convenzionali esercizi retorici sul tema della 
tirannide e del tirannicidio, e con la valutazione dell’azione dei cesaricidi 
dominante in età imperiale, piuttosto che con le vicende storiche dell’Era­
clea Pontica del IV secolo a.C.337 Tuttavia, proprio la produzione retorica 
sul tirannicidio e la valutazione dell’operato dei cesaricidi prevalente in 
età imperiale favorivano rispettivamente la prima e la seconda lettura dell’e­
pistolario: Chione sarebbe più facilmente apparso ora come il difensore 
ideale dell’ordine legittimo rappresentato dal principato, ora come un idea­
lista incapace di comprendere lo “spirito del tempo”. 

Solo una cerchia ristretta di lettori poteva arrivare al senso profondo 
dell’epistolario, un senso che, invece, si allontanava da schemi e tendenze 
ideologico-culturali dominanti in età imperiale.338 Lo pseudo-Chione non 
ha alcun intento eversivo, ed anzi si limita a riflettere a posteriori su uno 
stato di cose per lui ormai irreversibile,339 per giunta causato – a suo avviso 

interpretata come un’azione inopportuna. Ma questo fatto avrebbe reso più difficile 
l’attivazione del ragionamento controfattuale – e della riflessione che essa compor­
tava – rispetto alla vicenda di Bruto e Cesare. Occorreva, dunque, “liberare” con 
una prima ricostruzione controfattuale anche la vicenda del Chione storico dal 
pregiudizio inevitabilmente connesso al sostanziale fallimento degli obiettivi politici 
di quel lontano tirannicidio. Il lettore che, alla luce della riflessione di Ep. 14 sulla 
durata della tirannide, avesse colto il gioco controfattuale nei confronti della lontana 
vicenda di Chione di Eraclea era più predisposto a compiere un ragionamento 
analogo nei confronti della vicenda di Bruto e Cesare alla luce della riflessione di Ep. 
15 sulla “tirannide illuminata”.

337 Ma è anche vero che un lettore dell’epistolario pseudochioneo poteva essere preso 
dalla curiosità di sapere qualcosa di più della storia dell’Eraclea Pontica del IV 
secolo a.C. (magari procurandosi una copia della Storia di Eraclea di Ninfide) e, per 
questa via, arrivare a comprendere più a fondo il senso di questo testo.

338 Sulla presenza di diversi livelli di lettura nell’epistolario cf. anche Glaser (2014), 
250, il quale tuttavia sembra fermarsi solo ai primi due livelli di lettura da noi 
individuati. La stessa importanza che nell’epistolario ha il tema della dissimulazione 
(cf. supra C.3.7; cf. inoltre il commento a Ep. 15, 1, p. 70, 4-6) autorizza ad applicare 
questo stesso principio in chiave metaletteria, e dunque a cercare nel testo più livelli 
di lettura. Sulla metaletterarietà dell’epistolario cf. anche Hodkinson (2019), 147. Cf. 
inoltre il commento a Ep. 15,

339 In questo aveva visto giusto Lana (1974), 273-274. Opportunamente anche Christy 
(2016), 275-276 rileva «the difficulties that faced the imperial era biographer and 
historiographer when they dealt with controversial topics in Roman history», e 

Saggio introduttivo

120

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– dall’inadeguatezza dei personaggi storici a cui vanno le sue simpatie (il 
Chione storico per la lontana storia di Eraclea Pontica, Bruto per la più 
prossima vicenda del principato romano). Nondimeno, è un fatto che dal 
senso profondo dell’epistolario la forma di governo nella quale lo pseudo-
Chione si trova a vivere, il principato romano, non esce proprio benissimo: 
ormai divenuto μοναρχία ἀκατάλυτος, è – per dirla sempre con l’autore 
dell’epistolario – ὁ παντελὴς ὄλεθρος, quali che siano gli sforzi della propa­
ganda e dell’ideologia dominanti per dimostrare il contrario.340

 
4.5. È legittimo chiedersi come abbia fatto lo pseudo-Chione a sviluppare 
una prospettiva sul cesaricidio in controtendenza rispetto a quella del pro­
prio tempo. Credo che una risposta a questa domanda possa venire ancora 
una volta dalla storia della tirannide di Eraclea Pontica. 

Memnone-Fozio, riprendendo con ogni probabilità la Storia di Eraclea 
di Ninfide, ci informa del fatto che Timoteo, figlio e secondo successore 
di Clearco, fu amatissimo dal popolo eracleota, al punto che gli vennero 
attribuiti i titoli di “Benefattore” e “Salvatore”. In effetti, egli si distinse 
per una serie di misure estremamente popolari: cancellò i debiti pregressi, 
concesse prestiti senza interesse, graziò i prigionieri e fu un giudice impar­
ziale; era inoltre un generale coraggioso, ma allo stesso tempo assennato 
e moderato, che sapeva mettere fine ai combattimenti quando occorreva. 
Per tutto questo egli era temuto dai nemici, ma agli occhi dei suoi sudditi 
era amabile e mite (τοῖς δ’ ἀρχομένοις γλυκύς τε καὶ ἥμερος), tanto che 
la sua morte fu accompagnata da dolore e rimpianto (ἔνθεν καὶ τελευτῶν 
πόθον αὑτοῦ κατέλιπε πολύν, καὶ πένθος ἤγειρε τῷ πόθῳ ἐνάμιλλον).341 

Un ritratto sostanzialmente analogo è quello che Memnone-Fozio restitui­
sce di Dionisio, fratello e successore di Timoteo, il quale resse Eraclea per 
più di trent’anni. La mitezza di Dionisio gli valse l’appellativo di “Buono” 
(Χρηστός), e anche in questo caso, alla sua morte, i sudditi furono pervasi 
da sentimenti di rimpianto e dolore (καὶ πολὺν πόθον τοῖς ὑπὸ χεῖρα καὶ 
πένθος λιπών).342

constata che «the Letters of Chion engage with complex imperial-era discourses that 
serve to refigure the past as a type of commentary on the present». Sulla datazione 
dell’epistolario cf. meglio il capitolo successivo (in particolare C.5.5).

340 Cf. anche infra C.5.1.
341 Cf. Memn. FGrHist 434 F 1, 3, 2 (= Phot. Bibl. [224], 223b).
342 Cf. Memn. FGrHist 434 F 1, 4, 8 (= Phot. Bibl. [224], 224b). Sulla storia dei successo­

ri di Clearco cf. Lester-Pearson (2021).

C. L’epistolario

121

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Non sfuggirà che tanto Timoteo quanto Dionisio, entrambi figli e succes­
sori di Clearco, rientrano a propria volta perfettamente nella tipologia del 
“tiranno illuminato” stigmatizzata dallo pseudo-Chione in Ep. 15. Con il 
loro volto mite e benevolo essi si sono assicurati la simpatia e il consenso 
del popolo eracleota e, per ciò stesso, hanno posto le basi per la soprav­
vivenza della tirannide ben oltre le loro stesse persone. Particolarmente 
significativa a questo proposito è l’insistenza in entrambi i casi su quel 
fatto di “psicologia delle masse” che è il πόθος dei sudditi per il “tiranno 
illuminato” defunto. Ora, come abbiamo visto, è proprio questo il punto 
intorno al quale, attraverso lo scarto con l’immagine del crudele Clearco 
dell’epistolario, si costruisce la riflessione dello pseudo-Chione circa i limiti 
dell’azione di Bruto e dei cesaricidi.

È del tutto lecito aspettarsi che lo pseudo-Chione, il quale verosimilmen­
te conosceva bene la Storia di Eraclea di Ninfide,343 abbia conosciuto la 
parabola della tirannide eracleota ben oltre il limite cronologico rappresen­
tato dalla morte di Clearco. Se questo è vero, si può pensare che proprio 
uno sguardo complessivo sulla storia di quella tirannide, uno sguardo che 
comprendeva anche le esperienze di governo dei successori di Clearco, 
abbia reso possibile allo pseudo-Chione una valutazione delle ragioni del 
fallimento dell’azione dei cesaricidi in controtendenza rispetto a quella del 
proprio tempo. La tirannide di Eraclea Pontica era ormai storia lontana, 
ma proprio per questo si prestava ad una valutazione libera dal forte condi­
zionamento ideologico che in età imperiale caratterizzava la vicenda del 
cesaricidio.344

 
4.6. Questa interpretazione naturalmente rende necessarie alcune precisa­
zioni circa l’uso di nozioni come quella di “falso” o di “pseudoepigrafia” 
in relazione a un testo come l’epistolario pseudochioneo. È chiaro, infatti, 
che queste nozioni si possono adattare bene ai primi due livelli di lettura di 
questo testo, meno bene al terzo e più profondo livello di interpretazione. 
Il lettore che arriva a comprendere che dietro l’epistolario pseudochioneo 
c’è un’amara riflessione sul sistema di potere del principato romano e 
sulle ragioni del fallimento dell’impresa di Bruto e dei cesaricidi, infatti, è 

343 Cf. supra C.1.3.
344 Può essere interessante notare che la principale ragione del sostanziale fallimento 

del cesaricidio individuata dallo pseudo-Chione, ovvero l’incapacità di Bruto e 
degli altri congiurati di conquistarsi il consenso popolare, è anche, con buona 
verosimiglianza, l’effettiva ragione del fallimento della congiura di Chione ai danni 
di Clearco (cf. supra B.4.5).

Saggio introduttivo

122

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


maggiormente portato a rendersi conto di non avere a che fare con le lettere 
del vero Chione di Eraclea Pontica, ma con un’opera di finzione. 

Questa consapevolezza, beninteso, può scattare anche in chi si ferma ai 
primi due livelli di interpretazione. Tuttavia, in questi casi essa è meno 
scontata ed è di conseguenza più facile che, in questi casi, i lettori potessero 
essere perfettamente convinti di avere davanti a sé un documento scritto 
secoli prima. D’altra parte, è anche possibile che un lettore di età impe­
riale cogliesse delle analogie con il proprio tempo senza necessariamente 
rendersi conto dell’inautenticità di questo testo. A ben vedere, soltanto chi 
era in grado – e non saranno stati certamente in molti – di cogliere la 
ricostruzione controfattuale rispetto alla reale vicenda di Chione di Eraclea 
Pontica o l’anacronismo dell’incontro tra Chione e Senofonte si sarebbe 
necessariamente reso conto di avere a che fare con un romanzo epistolare di 
argomento storico. 

Di tutto ciò naturalmente lo pseudo-Chione è consapevole. Pertanto, ha 
sì senso parlare di “falso” e di “pseudoepigrafia intenzionale” in relazione 
all’epistolario pseudochioneo, ma non in assoluto, bensì solo in relazione a 
determinati livelli di lettura pensati per questo testo e in relazione al diverso 
grado di consapevolezza immaginato nei lettori.345 Un’analoga “polisemia” 
si può riscontrare per alcune strategie compositive utilizzate dallo pseudo-
Chione. Egli, infatti, si avvale di alcuni espedienti tipici dei falsari veri e 
propri, espedienti, cioè, che servono a suscitare nel lettore un’impressione 
di antichità e autenticità (ad esempio, alludendo a fatti, cose o persone su 
cui il lettore “moderno” non è informato – né può esserlo – oppure dando 
l’impressione che l’epistolario sia lacunoso).346 Nel momento in cui i lettori 
sviluppano la consapevolezza del carattere fittizio dell’epistolario, queste 
strategie compositive non vengono meno, bensì acquisiscono una funzione 
essenzialmente estetica: esse servono a suscitare nei lettori consapevoli 
un’impressione di realtà. Del resto, non è facile stabilire una distinzione 

345 Cf. anche le osservazioni di Hodkinson (2019), 147. La nozione di “pseudoepigrafia 
intenzionale” – da distinguere da altre tipologie di “falsi” – presuppone le riflessioni 
di Rossi (2000). Per un tentativo di classificazione di varie tipologie di falsi molto 
utile anche Condello (2021).

346 Cf. anche il commento a Ep. 4, 1, p. 52, 20-21 ed Ep. 13, 1, p. 64, 6-7. Naturalmente il 
principale tratto comune ai falsari veri e propri è quello di non trasmettere l’opera 
sotto il proprio nome. Sulla strategia volta a far passare l’epistolario come l’“archivio 
personale” di Chione di Eraclea, o almeno come ciò che ne resta, cf. infra pp. 
257-258.

C. L’epistolario

123

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


netta tra le strategie compositive dei falsari veri e proprio e quelle degli 
autori di fictions.347 

5. Pseudo-Chione: chi era costui?

5.1. Da quanto abbiamo visto nel capitolo precedente risulta confermata 
l’idea, già ben consolidata nella critica, che l’autore dell’epistolario sia vissu­
to in età imperiale. È emerso, in particolare, che assai probabilmente lo 
pseudo-Chione conobbe le Vite di Dione e di Bruto di Plutarco.348 Ora, per 
quanto sia arduo datare con precisione la composizione delle Vite Parallele 
di Plutarco è altamente verosimile che esse siano state composte tra il 96 
d.C. (o forse il 99 d.C.) e la morte di Plutarco (in genere collocata intorno 
al 120 d.C.).349 In particolare, le Vite di Dione e di Bruto furono pubblicate 
come dodicesima coppia delle Vite Parallele,350 il che fa legittimamente 
pensare a una pubblicazione non anteriore al primo decennio del II secolo 
d.C. e non successiva al 116 d.C., data della morte di Sossio Senecione, a cui 
questa coppia di vite è dedicata.351 

Ciò induce a ritenere l’epistolario pseudochioneo non anteriore al II 
secolo d.C.352 In questa direzione va anche la personale prospettiva dell’au­
tore circa il potere imperiale, prospettiva che emerge dai diversi livelli di 

347 Per il rapporto tra l’epistolario pseudochioneo e il romanzo antico cf. supra C.1.5. 
Ma la connessione tra arte e ἀπάτη risale almeno a Gorgia (82 B 23 D.-K.).

348 Cf. supra C.4.1 e n. 312.
349 Cf. e.g. Jones (1966), 70 e Piccirilli (1977), 999-1000.
350 Cf. Plut. Dion 2, 7.
351 Cf. Plut. Dion 1, 1. Secondo Porter (1952), xv la Vita di Dione sarebbe stata composta 

tra il 116 d.C. e il 120 d.C. Più plausibilmente, Jones (1966), 69 indica come terminus 
post quem per la composizione delle Vite di Dione e di Bruto il 99 d.C. sulla base 
del riferimento presente in Brut. 25, 6 a Quaest.conv. VI 694c, a sua volta composto 
dopo il 99 d.C. (cf. Jones (1966), 73), e come terminus ante quem il 116 d.C. A 
propria volta Moles (2017), 14 è giunto alla conclusione che la Vita di Bruto fu 
probabilmente composta tra il 105 d.C. e il 116 d.C. (forse tra il 110 d.C. e il 115 
d.C.). È probabile, inoltre, che lo pseudo-Chione abbia conosciuto anche i Praecepta 
gerendae reipublicae di Plutarco (cf. il commento a Ep. 3, 1, p. 46, 17-20), opera 
composta dopo il 96 d.C. e prima del 114 d.C. (Jones (1966), 72), forse nel 100-101 o 
nel 103-104 (cf. Caiazza (1993), 8-11).

352 Le Vite di Dione e di Bruto conoscono una certa fortuna nel II secolo d.C.: in parti­
colare è assai probabile che Appiano abbia utilizzato la Vita di Bruto come fonte per 
la storia delle guerre civili (cf. Enrico (2023), 111-124); d’altra parte, sappiamo che 
Arriano di Nicomedia compose un’opera su Dione di Siracusa (FGrHist 156 T 4a = 
Phot. Bibl. [93] 73a-b): è del tutto verosimile che egli vi abbia messo a frutto la Vita 

Saggio introduttivo

124

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lettura di questo testo che egli ha reso possibili. Tale prospettiva, infatti, 
è tanto più comprensibile se l’epistolario si colloca in un contesto in cui, 
successivamente alla morte di Domiziano (96 d.C.), era tornata fortemen­
te in auge la retorica del “principe illuminato”, vero tutore della libertà 
repubblicana:353 è in questa fase storica – che, tuttavia, occorrerà delimita­
re meglio354 – che risultava particolarmente attuale la riflessione che lo 
pseudo-Chione svolge in Ep. 15 circa la “tirannide illuminata”. Compatibili 
con questa datazione sono anche la lingua, lo stile e la cultura dello pseudo-
Chione.

 
5.2. La lingua dello pseudo-Chione risente dell’atticismo.355 Numerosi, tut­
tavia, sono i “cedimenti” alle tendenze della κοινή. In molti casi si tratta di 

di Dione di Plutarco. In generale sulla fortuna di Plutarco in età imperiale cf. Hirzel 
(1912), 74-82; Pade (2014), 531-535 ed Enrico (2023), 84-86.

353 Cf. Lana (1974), 274. Si pensi, ad esempio, al Panegirico di Plinio il Giovane (e.g. 
Pan. 8, 1, adoptio peracta est [scil. l’adozione di Traiano da parte di Nerva], qua 
tandem non servitus nostra sed libertas et salus et securitas fundabatur), per il quale 
si rimanda a Hidalgo de la Vega (1995), 104-128 e a Moreno Soldevila (2010), l-lxi. 
Ma si può pensare anche ai discorsi sulla regalità di Dione di Prusa (Orr. I-IV; 
emblematico il passo di Or. III 50, dove la monarchia viene presentata come la 
forma di governo che meglio riflette l’ordine cosmico). Sulla posizione di Dione 
di Prusa rispetto al “principato illuminato” cf. Hidalgo de la Vega (1995), 59-104; 
Moles (2003); Milazzo (2007), 11-48; Catanzaro (2012), 61-83; Desideri (2012) e 
Desideri (2015). Sulle somiglianze e le differenze tra Dione e Plinio il Giovane 
nell’elaborazione dell’ideologia dell’optimus princeps cf. Trisoglio (1972) e Moles 
(1990). Ma si può pensare anche a Tac. Agr. 3, 1 (quamquam … Nerva Caesar res 
olim dissociabiles miscuerit, principatum ac libertatem, augeatque cotidie felicitatem 
temporum Nerva Traianus), Per la complessa posizione di Tacito in merito a questi 
problemi cf. almeno Syme (1958), 547-565; Paratore (19622), 90-99, 190-196, 424-451 
e Oakley (2009). In generale sul rapporto tra il mondo degli intellettuali e l’ideologia 
imperiale cf. Wirszubski (1950), 124-171; Hidalgo de la Vega (1995), 49-59 e Desideri 
(1998).

354 Cf. infra C.5.5.
355 Sistematico è l’uso di –ττ– (22 casi) in luogo di –σσ–. L’unica eccezione è rappre­

sentata da μαλθάσσειν di Ep. 3, 3, p. 50, 3, ma è un’eccezione apparente visto che 
*μαλθάττειν non è attestato (cf. inoltre il commento ad loc.). In Ep. 16, 3, p. 72, 23 
abbiamo τήμερον in luogo di σήμερον: la stessa espressione in cui questo avverbio 
è utilizzato (μηδέπω καὶ τήμερον) sembra un uso idiomatico attico (cf. il commento 
ad loc.). Analogamente sistematico è l’uso di –ρρ– (3 casi; in Ep. 4, 3, p. 52, 25 si 
trova πρόσω, fatto particolarmente curioso a così poca distanza da πόρρω, ma è 
anche vero che πρόσω non è πόρσω). Si trova poi il “futuro attico” χαριεῖται in Ep. 
14, 4, p. 68, 10. L’atticismo si coglie bene nell’uso del duale in Ep. 13, 2, p. 64, 15 
(τὼ χεῖρε), per quanto poi in Ep. 16, 3, p. 72, 26 si abbia φίλοις δύο e in Ep. 17, 1, 
p. 76, 26 δυσίν. Particolarmente notevole è l’accusativo singolare ἥττονα di Ep. 5, p. 

C. L’epistolario

125

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fenomeni normali o tollerabili nella κοινή letteraria.356 Non di rado, però, 
abbiamo a che fare con usi substandard anche rispetto a quest’ultima: si 
tratta di fenomeni che verosimilmente riflettono più da vicino tendenze 
presenti nella lingua d’uso.357 D’altra parte, non mancano improvvise im­
pennate del livello stilistico con la presenza di vere e proprie criptocitazioni 
o allusioni a precisi loci classici.358

È molto difficile valutare questa curiosa miscela linguistico-stilistica. 
L’impressione è che lo pseudo-Chione rappresenti un caso di atticismo 
moderato.359 D’altra parte, la presenza di tratti linguistici substandard non 
andrà imputata a imperizia letteraria o a un basso livello di istruzione: con­

54, 18: in attico classico “puro” ci si sarebbe aspettati ἥττω (cf. Moeris η 10 Hansen, 
ἥττω Ἀττικοί· ἥσσονα κοινόν); la forma ibrida usata dallo pseudo-Chione è quasi 
il simbolo dell’atticismo moderato di questo testo (cf. anche il commento ad loc.). 
Naturalmente tutte queste osservazioni – e quelle delle due note successive – sono al 
netto di sempre possibili alterazioni della tradizione medievale, di cui però non è il 
caso di dubitare se non ci sono spie che vanno in questo senso.

356 Lo pseudo-Chione usa sistematicamente il tipo γιν- in luogo di γιγν- (9 casi). Usa 
ἔγγιστα in luogo di ἐγγύτατα (Ep. 14, 2, p. 66, 8 ed Ep. 16, 5, p. 74, 13). Usa, 
inoltre, la forma analogica οἶδας in luogo dell’originario οἶσθα (Ep. 16, 6, p. 76, 18) e 
l’accusativo plurale analogico γονεῖς (Ep. 1, p. 44, 8, con il commento ad loc.). Sono 
presenti espressioni perifrastiche in luogo di sostantivi semplici (e.g. Ep. 16, 5, p. 74, 
14, τοῦ κατὰ φιλοσοφίαν λόγου = τῆς φιλοσοφίας) o di forme verbali sintetiche (e.g. 
Ep. 16, 1, p. 72, 1, δι’ ὑποψίας εἴην = ὑποπτευοίμην).

357 Emblematico a questo proposito è l’uso del piuccheperfetto senza aumento (Ep. 10, 
p. 60, 16 ed Ep. 16, 2, p. 73, 13; cf. il commento ad locc.). Ma si può pensare anche ad 
ἕως + infinito (Ep. 4, 2, p. 52, 7-8) o all’uso di ἵνα al posto di ὥστε per la consecutiva 
(Ep. 16, 3, p. 72, 25). In questa direzione va probabilmente anche l’uso del verbo 
πολιτεύομαι nel senso di “fare”, “comportarsi” (cf. Ep. 13, 3, p. 64, 20-21, con il 
commento ad loc.) e il correlato uso di πολίτευμα nel senso di “azione”, “condotta” 
(Ep. 7, 3, p. 58, 9, con il commento ad loc.).

358 Cf. e.g. Ep. 1, p. 44, 5-6 (Sofocle), Ep. 3, 3, p. 48, 6 (Omero), Ep. 7, 3, p. 56, 13-14 e 
23-24 (Aristofane), p. 58, 12 (Euripide). Cf. anche i commenti ad locc.

359 Per una presentazione sistematica dei fenomeni linguistici presenti nell’epistolario 
cf. Sabatucci (1906), 401-407; Burk (1912), 6-35; Goertz (1912), 12-33 e Düring (1951), 
108-116. Non convince l’idea di Düring (1951), 22-23, secondo cui la tendenza atticiz­
zante dello pseudo-Chione sarebbe da ricondurre non tanto all’atticismo quanto a 
un tentativo dell’autore dell’epistolario di scrivere nel greco del tempo del Chione 
storico. Nell’Eraclea Pontica del IV secolo a.C., infatti, si parlava un dialetto a base 
dorica. Nelle sue lettere private, soprattutto in quelle rivolte a suoi concittadini, il 
Chione storico avrà probabilmente scritto in dorico e non in attico. Chi avesse avuto 
un’intenzione mimetica come quella pensata da Düring difficilmente avrebbe potuto 
trascurare questo dato, tanto più che ancora in età imperiale le epigrafi eracleote 
presentano tratti dialettali dorici (cf. Jonnes (1994), 3-49), anche se in parte si sarà 
trattato di un recupero dialettale di maniera.

Saggio introduttivo

126

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trastano con questa idea una cultura letteraria adoperata con naturalezza, 
senza ostentazione o pedanteria, e uno stile che sa essere scorrevole e spi­
gliato.360 Ciò che si ha qui, verosimilmente, è una raffinata attuazione dello 
stile epistolare, uno stile per il quale la trattatistica retorico-letteraria antica 
prescriveva, tra le altre cose, proprio una forma moderata di atticismo.361 

Naturalmente non si tratta di uno stile epistolare qualsiasi, bensì dello 
stile epistolare di un giovane di “buona famiglia” e di elevato livello di 
istruzione che si rivolge a persone di non inferiore pedigree socio-cultura­
le.362 Dalle lettere di un personaggio con questo profilo è lecito aspettarsi 
uno stile esattamente analogo a quello che si trova nelle lettere pseudo­
chionee, uno stile che nell’arco di pochi righi è capace di passare da un 
colloquialismo a una criptocitazione poetica. Da questo punto di vista, i 
colloquialismi sono tratti artisticamente non meno raffinati dei poetismi.363 

360 La scorrevolezza e la spigliatezza si apprezzano soprattutto nelle vivaci scene d’azio­
ne, quelle scene che più avvicinano l’epistolario al romanzo d’avventura (cf. Ep. 
3, 2-3, p. 46, 23-p. 48-13; Ep. 4, 3-4, p. 52, 20-p. 54, 2; Ep. 13, 2, p. 64, 9-16). Va 
segnalato che lo stile dello pseudo-Chione si è guadagnato persino l’apprezzamento 
di Wilamowitz: «unter Chions Namen ist eine Briefsammlung erhalten, auffallend 
gut geschrieben» (Wilamowitz (19202), 705 n. 3).

361 Cf. e.g. Philostr. Dial. I, δεῖ γὰρ φαίνεσθαι τῶν ἐπιστολῶν τὴν ἰδέαν ἀττικωτέραν 
μὲν συνηθείας, συνηθεστέραν δὲ ἀττικίσεως καὶ συγκεῖσθαι μὲν πολιτικῶς, τοῦ 
δὲ ἁβροῦ μὴ ἀπᾴδειν, cf. anche [Liban.] Epist.Charact. 46-47, δεῖ δὲ τὸν ἀκριβῶς 
ἐπιστέλλειν ἐθέλοντα μὴ μόνον τῇ τῆς ὑποθέσεως μεθόδῳ χρῆσθαι, ἀλλὰ καὶ 
φράσεως ἀρετῇ τὴν ἐπιστολὴν κατακοσμεῖν καὶ ἀττικίζειν μὲν μετρίως, μὴ μέντοι 
πέρα τοῦ προσήκοντος κομψολογίᾳ χρῆσθαι. ἡ γὰρ ὑπὲρ τὸ δέον ὑψηγορία καὶ τὸ 
ταύτης ὑπέρογκον καὶ τὸ ὑπεραττικίζειν ἀλλότριον τοῦ τῶν ἐπιστολῶν καθέστηκε 
χαρακτῆρος. Secondo questa trattatistica, inoltre, la scrittura epistolare deve presen­
tare una miscela di eleganza e di asciuttezza (cf. [Demetr.] Eloc. 235, καθόλου δὲ 
μεμίχθω ἡ ἐπιστολὴ κατὰ τὴν ἑρμηνείαν ἐκ δυοῖν χαρακτήροιν τούτοιν, τοῦ τε 
χαρίεντος καὶ τοῦ ἰσχνοῦ). Sulla conoscenza della trattatistica retorico-letteraria 
antica da parte dello pseudo-Chione cf. anche infra C.5.4.

362 Sempre secondo la trattatistica retorico-letteraria antica occorre che le lettere siano 
scritte con uno stile adatto tanto al mittente quanto al destinatario (cf. e.g. Theon 
Progymn. 115, ὑπὸ δὲ τοῦτο τὸ γένος τῆς γυμνασίας [scil. la prosopopea] πίπτει 
καὶ τὸ τῶν πανηγυρικῶν λόγων εἶδος, καὶ τὸ τῶν προτρεπτικῶν, καὶ τὸ τῶν 
ἐπιστολικῶν. πρῶτον μὲν τοίνυν ἁπάντων ἐνθυμηθῆναι δεῖ τό τε τοῦ λέγοντος 
πρόσωπον ὁποῖόν ἐστι, καὶ τὸ πρὸς ὃν ὁ λόγος, τήν τε παροῦσαν ἡλικίαν, καὶ 
τὸν καιρόν, καὶ τὸν τόπον, καὶ τὴν τύχην, καὶ τὴν ὑποκειμένην ὕλην, περὶ ἧς 
οἱ μέλλοντες λόγοι ῥηθήσονται). Anche per questo si ritiene che dalla scrittura 
epistolare sia possibile cogliere l’ἦθος di chi scrive (cf. [Demetr.] Eloc. 227; cf. anche 
il commento a Ep. 7, 3, p. 58, 10).

363 Del resto, il giovane Chione si mostra ben consapevole dell’esistenza di diversi livelli 
stilistici (cf. Ep. 15, 3, p. 70, 26-27).

C. L’epistolario

127

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Il problema, semmai, è che questa non è certo la miscela linguistico-stilisti­
ca che ci si sarebbe aspettati da un personaggio vissuto alla metà del IV 
secolo a.C., tanto più se originario di Eraclea Pontica.364

Ma il Chione dell’epistolario, almeno da un certo momento in poi, è 
anche un giovane filosofo. Non stupisce, pertanto, che il suo stile risenta 
anche – in una certa misura – dello stile filosofico. Ma di quale stile 
filosofico? Si tratta di uno stile caratterizzato dall’espressione ad effetto, 
concentrata e concettosa (quando non contorta), e da un certo gusto per la 
sentenziosità e per il ragionamento paradossale.365 Sono tutte caratteristiche 
accostabili a quello che è stato efficacemente chiamato acutum dicendi 
genus, ovvero allo stile dei filosofi stoici e, in particolare, a quella ricerca 
della sentenziosità, del paradosso e di una dialettica ormai retoricizzata 
tipica di moralisti stoici di età imperiale, come Seneca o Epitteto.366

 
5.3. In precedenza si è visto che lo pseudo-Chione potrebbe essere stato 
influenzato dalla nona lettera platonica.367 Ciò aiuta a capire perché a 
Platone viene ricondotta una determinata immagine della filosofia. Resta da 
chiarire meglio da dove proviene la cultura filosofica che sostanzia questa 
immagine. Dal punto di vista del rapporto tra la “vita contemplativa” e la 
“vita attiva” lo pseudo-Chione sembra recepire l’ideale della “vita mista” 
(βίος σύνθετος), di una vita, cioè, che tiene insieme la teoria e la prassi, 
la “vita contemplativa” e la “vita attiva”. In Ep. 5, infatti, Chione paragona 
l’insegnamento platonico a un’arma affilata su entrambi i lati: essa prepara 
tanto alla ἡσυχία ἀπράγμων quanto a τὸ πρακτικὸν τοῦ βίου.368 Allo stesso 
tempo, però, all’interno di questo βίος σύνθετος si può cogliere una priorità 
della “vita contemplativa” rispetto alla “vita attiva” nella misura in cui alla 
seconda si ricorre quando essa è richiesta dalle circostanze.369 

Ma lo pseudo-Chione presuppone forse anche la dottrina dei καθήκοντα 
e dei κατορθώματα, ossia, da un lato i doveri nei confronti dei genito­

364 Sul fatto che un giovane eracleota della metà del IV secolo a.C., scrivendo ai propri 
familiari, avrebbe probabilmente utilizzato un dialetto dorico cf. supra n. 359.

365 Per il ragionamento paradossale cf. e.g. Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15, con il commen­
to ad loc. Per la sentenziosità e la concettosità cf. e.g. Ep. 5, p. 54, 15-21; Ep. 6, p. 56, 
8-10; Ep. 17, 3, p. 78, 22-23, con il commento ad locc.

366 Sull’acutum dicendi genus, espressione apparentemente coniata da Lausberg (1969), 
98 sulla base di Cic. De or. III 66, cf. Moretti (1995).

367 Cf. supra C.3.5-6. In generale sulla “filosofia” dello pseudo-Chione cf. supra C.3.
368 Cf. Ep. 5, p. 54, 10-11, con il commento ad loc.
369 Cf. Ep. 14, 5, p. 68, 20, con il commento ad loc.

Saggio introduttivo

128

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ri, degli amici e della patria che tutti gli uomini possono realizzare (i 
καθήκοντα); dall’altro, le azioni a cui solo i filosofi possono arrivare, come 
essere saggi o giusti (κατορθώματα).370 Non si può escludere, inoltre, l’in­
fluenza della dottrina dell’οἰκείωσις, cioè il processo ntaurale con cui gli 
uomini acquisicono familiarià con ciò che loro proprio e con ciò che è a 
loro appropriato,371 ed è probabile l’influenza della dottrina dell’ὁμοίωσις 
θεῷ, cioè lo sforzo di assimilarsi per quanto possibile a dio.372

370 Cf. Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 14, 5, p. 62, 20; Ep. 14, 5, p. 68, 19-24 ed Ep. 17, 2, p. 
78, 9-10, con il commento ad locc. Si tratta di dottrine diffuse particolarmente nello 
stoicismo: cf. e.g. Stob. II 85, 12 (= SVF III 494) e Diog. Laërt. VII 108 (= SVF III 
495); cf. inoltre Kidd (1978); Long (20012), 190-191 e Alesse (2013), a cui si rimanda 
anche per ulteriori riferimenti bibliografici. Celebre era il Περὶ τοῦ καθήκοντος di 
Panezio di Rodi, che fu in larga parte ripreso da Cicerone nel De officiis (cf. Alesse 
(1997), 50-54 e 232-241). Merita di essere ricordato a questo proposito che anche 
Bruto fu autore di un perduto scritto Περὶ καθήκοντος, i cui contenuti non saranno 
stati radicalmente lontani da quelli del De officiis di Cicerone (cf. Sen. Ep.Luc. 95, 
45). In età imperiale la dottrina dei καθήκοντα è seguìta, ad esempio, dallo stoico 
Ierocle, attivo probabilmente nel II secolo d.C. (cf. e.g. Hierocl. p. 53, 2-3 von Arnim 
= Stob. III 39, 35, δικαία δὲ διδάσκαλος ἡ φύσις, ὅτι τῇ παρ’ αὐτῆς κατασκευῇ 
σύμφωνον τὴν ἐκλογὴν χρὴ γίνεσθαι τῶν καθηκόντων); in generale su Ierocle cf. 
Isnardi Parente (1989), 2201-2203; Ramelli (2009), xix-xxvi e Inwood (2022), 480). 
Tuttavia, tali dottrine furono recepite anche dalla tradizione peripatetica (cf. e.g. 
Ar.Did. 2 Tsouni = Stob. II 7, 13) e da quella platonica. Quando nella seconda metà 
del II secolo d.C. Marco Aurelio elenca i debiti da lui contratti nei confronti dei suoi 
vari maestri egli ricorda anche il non meglio noto filosofo platonico Alessandro. Da 
costui il futuro imperatore avrebbe in particolare appreso a non trascurare i doveri 
sociali che lo legano al prossimo (cf. M.Aurel. I 12, μηδὲ ... παραιτεῖσθαι τὰ κατὰ τὰς 
πρὸς τοὺς συμβιοῦντας σχέσεις καθήκοντα). Il platonico Alessandro in questione 
è forse da identificare con l’Alessandro di Seleucia che fu segretario ab epistulis di 
Marco Aurelio nel 174: cf. Cortassa (1984), 230 n. 25. Sulla presenza della dottrina 
dei καθήκοντα nel platonismo di età imperiale cf. Sedley (2012), 179 e n. 32.

371 Cf. Ep. 5, p. 54, 15; Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 14, 4, p. 68, 11; Ep. 14, 5, p. 62, 20; Ep. 14, 
5, p. 68, 19-24 ed Ep. 16, 7, p. 74, 30-p. 76, 1 (<ἀπ’> οἰκείων ἔργων), con il commento 
ad locc. Si tratta di una dottrina prevalentemente stoica: cf. e.g. Diog. Laërt. VII 
85 (= SVF III 178); cf. inoltre Pembroke (1971); Long (20012), 172 e 191 e Mazzetti 
(2017), a cui si rimanda per ulteriore bibliografia. Per la presenza di questa dottrina 
nello stoicismo di età imperiale è sufficiente pensare alla Ἠθικὴ Στοιχείωσις di 
Ierocle (cf. e.g. coll. VI-VII e IX, ed. Bastianini, Long [CPF I.1.2]; su Ierocle cf. la 
nota precedente). Tuttavia, la dottrina dell’οἰκείωσις viene recepita anche in ambito 
peripatetico e platonico: cf. e.g. Gill (2017) e White (2018).

372 Cf. Ep. 16, 5, p. 74, 12-13 ed Ep. 16, 6, p. 74, 21-23 (cf. il commento ad loc.). Sulla 
ὁμοίωσις θεῷ nel platonismo dei primi secoli dell’età imperiale cf. ora il punto di 
Torri (2017).

C. L’epistolario

129

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nel complesso, dunque, la cultura filosofica dello pseudo-Chione è un 
vago platonismo non privo di altrettanto vaghi influssi aristotelici e stoici.373 

Proprio la vaghezza delle dottrine filosofiche che si possono rintracciare 
nell’epistolario rende difficile dire se lo pseudo-Chione presupponga una 
blanda forma di platonismo aristotelizzante e stoicizzante oppure un vero 
e proprio atteggiamento eclettico, quale si può incontrare in una persona 
colta non particolarmente legata a una determinata scuola filosofica.374 

In effetti, è molto probabile che la cultura filosofica dello pseudo-Chione 
fosse fondata soprattutto sulla lettura di dossografie e manuali di filosofia 
platonica, peripatetica e stoica che dovevano avere corso nei primi secoli 
dell’età imperiale.375 Tuttavia, è possibile che proprio l’importanza che per 
lo pseudo-Chione ha il modello di Bruto – mediato soprattutto dalla Vita 
di Bruto di Plutarco – abbia indotto l’autore dell’epistolario ad assimilare il 
più possibile la filosofia del suo Chione a quella che immaginava o sapeva 
essere l’impostazione filosofica di Bruto: non si può escludere, pertanto, 
che lo pseudo-Chione si sia ispirato ad alcune delle dottrine di Antioco di 
Ascalona, maestro di Bruto, e a opere filosofiche di Bruto stesso come il 
perduto Περὶ καθήκοντος.376 

La funzione etico-politica che l’epistolario pseudochioneo sembra rico­
noscere a questa cultura filosofica non è quella di formare dei filosofi-go­
vernanti, bensì quella di fornire una sorta di educazione morale per i ceti 
superiori.377 In questo senso, dell’ideale platonico si ritrova essenzialmente 
l’idea dell’importanza formativa della παιδεία filosofica. Per il resto, la 
particolare concezione della funzione etico-politica della cultura filosofica 
che emerge dall’epistolario pseudochioneo è più prossima a quella del De 

373 Cf. e.g. il commento a Ep. 3, 7, p. 50, 15-17; Ep. 3, 7, p. 50, 17-19; Ep. 5, p. 54, 15; Ep. 6, 
p. 56, 8-9; Ep. 7, 3, p. 58, 7-8; Ep. 11, p. 62, 7; Ep. 14, 3, p. 66, 17-p. 68, 15; Ep. 14, 4, p. 
68, 10-11; Ep. 14, 5, p. 68, 19-24; Ep. 14, 5, p. 68, 19; Ep. 14, 5, p. 68, 20; Ep. 15, 1, p. 70, 
4-6; Ep. 16, 7, p. 74, 26-28; Ep. 17, 2, p. 78, 15-16.

374 Per la problematica categoria storiografica di “eclettismo” cf. Donini (1988). Nel 
complesso la cultura filosofica dello pseudo-Chione potrebbe essere rincondotta 
all’eclettismo di tipo (2) di Donini (1988), 31. Sul platonismo aristotelizzante del II 
secolo d.C. cf. Donini (1982), 103-104.

375 Cf. il commento a Ep. 5, p. 54, 10-11 ed Ep. 16, 6, p. 74, 19-21. In generale sulla 
“filosofia” dello pseudo-Chione cf. supra C.3.

376 Sul discepolato di Bruto presso Antioco di Ascalona cf. Plut. Brut. 2, 2-3. Sulla 
dottrina del βίος σύνθετος nella riflessione di Antioco di Ascalona cf. il commento a 
Ep. 5, p. 54, 10-11. Sul Περὶ καθήκοντος di Bruto cf. supra n. 370.

377 Cf. anche infra C.5.6.

Saggio introduttivo

130

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


officiis di Cicerone o a quella del De beneficiis di Seneca che a quella della 
Repubblica di Platone.378

 
5.4. L’autore dell’epistolario mostra di possedere una solida cultura retori­
co-letteraria. Conosce i “classici” della letteratura (Omero, Sofocle, Euripi­
de, Aristofane),379 forse conosce il latino,380 ha una chiara familiarità con 
la tradizione degli esercizi retorici in tema di tiranni e tirannicidi e con 
alcuni strumenti tipici del tirocinio retorico-letterario come l’etopea, la 
prosopopea e l’ecfrasi.381 Ma soprattutto si mostra conoscitore esperto della 
dettagliata e articolata precettistica – molto diffusa in età imperiale – su 
come comporre lettere per tutte le occasioni. Anzi, la varietà tipologica 
delle lettere presenti nell’epistolario sembra proprio una creativa messa in 
pratica di alcune delle possibili declinazioni previste da una manualistica di 
questo genere.382 Questi presupposti culturali dovevano essere ampiamente 
condivisi dal pubblico per il quale l’epistolario è stato pensato. 

378 Non a caso non pochi sono i confronti che si possono stabilire tra passi dell’epistola­
rio pseudochioneo e il De officiis ciceroniano o il De beneficiis senecano (cf. e.g. il 
commento a Ep. 3, 7, p. 50, 17-19; Ep. 5, p. 54, 17; Ep. 6, p. 56, 8-9; Ep. 7, 3, p. 58, 7-8; 
Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 14, 5, p. 68, 19; Ep. 17, 3, p. 78, 18-23). Del resto, entrambe 
queste opere aspiravano in una certa misura a tracciare le coordinate di un’etica 
per i ceti superiori e dirigenti del proprio tempo. Per una lettura del De officiis in 
questa prospettiva cf. Narducci (1989), per il De beneficiis cf. Griffin (2013). Ma si 
può pensare anche all’uso del platonismo fatto da Plutarco (cf. Cambiano (2013), 
91). La distanza rispetto al progetto politico della Repubblica platonica si apprezza, 
ad esempio, nell’importanza degli affetti familiari, che lo pseudo-Chione riconosce 
anche per la vita dei filosofi. È possibile, peraltro, che questa insistenza sui doveri 
sociali e sull’importanza della vita attiva fosse indirizzata contro impostazioni più 
“disimpegnate” come quella di Epitteto (cf. il commento a Ep. 14, 5, p. 68, 19-20).

379 Cf. supra n. 358.
380 Cf. supra C.4.1 e il commento a Ep. 14, 2, p. 66, 4-7.
381 Per i contatti con la tradizione retorica in tema di tiranni e tirannicidi cf. e.g. il 

commento a Ep. 13, 1, p. 64, 5; Ep. 15, 3, p. 70, 23 ed Ep. 17, 2, p. 78, 6 (cf. inoltre 
Malosse (2006), 164-171). Sull’uso dell’etopea da parte dello pseudo-Chione e, più 
in generale, nella tradizione epistolare fittizia cf. Malosse (2005). Sull’uso della 
prosopopea cf. il commento a Ep. 17, 8-9, p. 76, 8-24. Secondo Malosse (2004a), 
96-97 risentono della tecnica dell’ecfrasi la descrizione dell’intervento di Senofonte 
per calmare i soldati greci in Ep. 3, 3, p. 48, 2-13 e l’episodio dello scontro con i 
cavalieri traci in Ep. 4, 3-4, p. 52, 24-p. 54, 2.

382 Un’idea di questa manualistica è offerta dai trattati falsamente attribuiti a Demetrio 
del Falero e a Libanio. Per una presentazione di questi testi cf. Malosse (2004b), 
41-51 e 67-59: il primo trattato è databile tra il III e il IV secolo d.C. (cf. Malosse 
(2004b), 71), il secondo tra il IV e il V secolo d.C. (cf. Malosse (2004b), 43). Questi 
trattati, tuttavia, verosimilmente non sono che le poche e tarde sopravvivenze di una 

C. L’epistolario

131

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


La principale differenza tra la cultura dell’autore dell’epistolario e quel­
la del suo pubblico o, perlomeno, della maggior parte del suo pubblico, 
riguarda la cultura storico-antiquaria. Dai capitoli precedenti, infatti, è 
emerso che lo pseudo-Chione ha una conoscenza minuziosa della storia 
di Eraclea Pontica, conoscenza ampiamente presupposta dal senso più 
profondo di questo testo.383 Tuttavia, come si è già osservato, una simile 
familiarità con la tradizione storica su Eraclea Pontica non doveva essere 
comune presso il pubblico a cui questo testo si rivolgeva.384 

Per il resto, dal punto di vista della conoscenza storico-antiquaria, il 
pubblico medio dello pseudo-Chione, anche se era pur sempre un pubblico 
colto, si accontentava verosimilmente di una visione molto approssimativa 
della storia della Grecia del V e IV secolo a.C. Si trattava per lo più di 
istantanee su grandi figure ed episodi paradigmatici di un passato lontano, 
che tuttavia si stentava a collocare in una griglia cronologica precisa. Per il 
lettore medio dell’epistolario pseudochioneo la parte finale della guerra del 
Peloponneso, la campagna di Ciro a cui prese parte Senofonte, l’insegna­
mento di Platone in Accademia e la vicenda della tirannide di Clearco di 
Eraclea Pontica erano tutti episodi associabili a un passato grande e lontano 
della storia della Grecia.385

È questo un atteggiamento tanto più comprensibile in un contesto in 
cui è ormai familiare l’uso creativo del materiale storico fatto dal romanzo 
antico.386 Del resto, la stessa abilità con cui lo pseudo-Chione utilizza l’epi­
stolografia fittizia per costruire un romanzo epistolare di argomento storico 
che presenta allo stesso tempo tratti del romanzo di avventura, ma anche 
del Bildungsroman e del romanzo filosofico,387 fa pensare che l’epistolario 

lunga e ricca tradizione di manuali (cf. Malosse (2004b), 16). Per il forte legame 
dello pseudo-Chione con questa tradizione cf. e.g. il commento a Ep. 8, p. 58, 16 e a 
Ep. 9, p. 58, 23 (cf. inoltre Malosse (2004a), 93-96). Tuttavia, il tentativo di Düring 
(1951), 19 di ricondurre tutte le lettere dell’epistolario a ben precise forme codificate 
dalla trattatistica antica sembra un po’ una forzatura (cf. anche le riserve di Malosse 
(2004a), 93-94).

383 Cf. in particolare C.1.2-3 e C.4.5.
384 Cf. supra C.4.4. Tuttavia, cf. n. 337.
385 In questa direzione naturalmente va il già più volte ricordato anacronismo di Ep. 

3, legato all’incontro tra il giovane Chione e il Senofonte dei Diecimila. Ma si può 
pensare anche a Ep. 16, 5, p. 74, 10-11 (cf. il commento ad loc.), oltre che al modo in 
cui vengono costruiti i personaggi di Coti e di Ninfide.

386 Cf. supra C.1.5.
387 Cf. supra n. 235.

Saggio introduttivo

132

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sia stato composto in un contesto in cui il genere del romanzo era ormai 
ampiamente diffuso e praticato.388

 
5.5. Come sappiamo, Ep. 3 è interamente incentrata su Senofonte. Questi 
vi appare come la perfetta sintesi del filosofo e dell’uomo d’azione, della 
“vita contemplativa” e della “vita attiva”. È anzi colui che con il proprio 
esempio mostra che, grazie alla filosofia, si può essere uomini d’azione 
migliori di coloro che non sono filosofi. È questo Senofonte a convincere 
definitivamente Chione a dedicarsi alla filosofia. 

Ora, è chiaro che questa immagine di Senofonte – che ha come ipotesto 
principalmente l’Anabasi – è presente in nuce nella produzione di Seno­
fonte medesimo.389 Tuttavia, l’impressione è che essa non si sia formata 
prima dell’età adrianea (117-138 d.C.).390 È verosimile che il vero momento 

388 Per alcune somiglianze tra Caritone e lo pseudo-Chione nel modo di rapportarsi 
con la tradizione storica cf. supra C.1.5. Giova ricordare, a questo proposito, che la 
datazione più probabile per il romanzo di Caritone di Afrodisia, il quale forse fu 
un contemporaneo di Plutarco, è tra la fine del I secolo d.C. e l’inizio del II secolo 
d.C. (cf. il punto di Roncali (1996), 15-24 e Borgogno (2005), 21-22 e n. 32). Per 
la possibile influenza di alcuni romanzi antichi sull’epistolario pseudochioneo cf. 
anche il commento a Ep. 17, 2, p. 78, 11.

389 Cf. supra A.5 e n. 28.
390 In questa direzione andava già Münscher (1920), 154-155 e n. 1 di p. 155; più 

recentemente cf. Christy (2016), 270-271 e 273-274. Le obiezioni mosse da Düring 
(1951), 22 a Münscher non paiono stringenti. Per quel che ho potuto vedere, la più 
antica chiara attestazione di questa immagine di Senofonte si trova in Massimo 
di Tiro, vissuto sotto il principato di Commodo (180-192 d.C.). Per Massimo di 
Tiro Senofonte, insieme a Platone e a Diogene, ha fornito un esempio di come 
un filosofo sappia impegnarsi nell’azione forte della propria formazione filosofica 
(cf. Max. Tyr. Diss. 15, 9, con Brumana (2019), 66). Ciò è tanto più interessante 
in quanto in Massimo di Tiro si trova anche quell’idea di una conciliazione tra 
“vita contemplativa” e “vita attiva”, frequente nel platonismo del II secolo d.C., 
che troviamo anche nello pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 5, p. 54, 10-11). 
Giova ricordare, inoltre, un passo della Varia Historia di Eliano in cui ci si propone 
di mostrare attraverso una serie di esempi storici che i filosofi furono eccellenti 
uomini d’azione (cf. Aelian. V.H. III 17; cf. anche VII 14). È probabile che Eliano 
abbia ricavato questa immagine di Senofonte da una fonte precedente. Tuttavia, 
non pare che si possa risalire troppo indietro nel tempo. Prima dell’età adrianea, 
infatti, può capitare che il filosofo Senofonte venga indicato per il suo stile e per i 
suoi contenuti come lettura utile per la formazione del buon politico: cf. e.g. Cic. 
De or. III 34, 139 e, soprattutto, D.Chrys. Or. XVIII 13-15, più volte richiamato 
a confronto con l’epistolario pseudochioneo (cf. e.g. Goertz (1912), 47 e Christy 
(2016), 270). In questi casi, tuttavia, manca quella precisa immagine di Senofonte 
presente nello pseudo-Chione come perfetta sintesi tra il filosofo e l’uomo d’azione. 
Particolarmente significativa a questo proposito è la differenza che si può cogliere 

C. L’epistolario

133

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


di svolta per l’affermazione di questa immagine di Senofonte sia stato il 
revival senofonteo promosso da Arriano di Nicomedia in età antonina.391 

È possibile, peraltro, che questo ritorno di Senofonte sotto una nuova 
luce non fosse legato solo all’iniziativa e al gusto personale di questo pur 
ragguardevole personaggio dell’età antonina. Eduard Schwartz ipotizzò che 
il revival senofonteo promosso da Arriano riflettesse in una certa misura 

tra Cicerone (De or. III 34, 139) ed Eliano (V.H. III 17) nel modo di rappresentare 
Senofonte. Entrambi si propongono di mostrare attraverso due serie di exempla 
storici – tra di loro peraltro abbastanza simili – che la filosofia giova alla vita attiva 
ed entrambi ricorrono all’esempio di Senofonte. Tuttavia, per Cicerone Senofonte 
appare come filosofo che è stato maestro di Agesilao, ovvero di un uomo che si 
è dedicato alla vita attiva (naturalmente tra Senofonte e il re spartano Agesilao 
non c’è mai stato un rapporto di maestro-allievo; verosimilmente Cicerone ha 
erroneamente esteso al personale rapporto tra Senofonte e Agesilao la funzione 
pedagogico-politica che riconosceva all’Agesilao di Senofonte). Per Eliano, invece, 
Senofonte è egli stesso un esempio del fatto che un filosofo è perfettamente in grado 
di dedicarsi anche alla vita attiva nel migliore dei modi. Ancora in Plutarco, il quale 
pure non è insensibile al tema dei filosofi impegnati nella vita attiva (cf. supra 
n. 301), questa immagine di Senofonte non sembra essere presente. Si ha la netta 
impressione, dunque, che questa immagine di Senofonte si sia formata tra il tempo 
di Plutarco e quello di Massimo di Tiro: è quasi naturale pensare all’età adrianea. 
Dopo Eliano, alla fine del IV secolo d.C., con questa immagine di Senofonte si 
aprono le Vite dei filosofi e dei sofisti di Eunapio di Sardi (cf. Eunap. V.S. I 1, 2). 
Un’immagine analoga di Senofonte compare in quegli stessi anni nello scritto A 
Peonio di Sinesio (cf. Syn. Paeon. 2, 1, cf. anche 2, 4; sull’uso di questo passo di 
Sinesio da parte dello Stephanus cf. supra n. 34). Tra i diversi esempi fatti da Sinesio 
è presente anche il Senofonte della spedizione dei Diecimila (cf. Syn. Paeon. 2, 3). 
In generale, per la ricezione di Senofonte nell’Antichità, oltre a Münscher (1920), 
cf. Bowie (2017). Utili considerazioni sull’immagine di Senofonte tra l’età ellenistica 
e l’età imperiale si trovano anche in Bandini (2015). Ma già lo Stephanus, nei 
Prolegomena della sua edizione senofontea del 1561, aveva tracciato un’efficace storia 
della fortuna di Senofonte nell’Antichità (cf. supra A.4).

391 Per la nota imitatio Xenophontis da parte di Arriano ci si limita a segnalare Arr. Cyn. 
1, 4 (ταῦτα λέξω [scil. le questioni che, secondo Arriano, Senofonte avrebbe omesso 
nel suo Cinegetico] ὁμώνυμός τε ὢν αὐτῷ καὶ πόλεως τῆς αὐτῆς καὶ ἀμφὶ ταὐτὰ 
ἀπὸ νέου ἐσπουδακὼς, κυνηγέσια καὶ στρατηγίαν καὶ σοφίαν). Il passo del Cine­
getico è quasi un programma dell’imitatio Xenophontis di Arriano: prescindendo 
dall’ovvia preminenza data all’arte della caccia (sempre di un Cinegetico si tratta), 
è particolarmente degna di nota la compresenza di στρατηγία e σοφία. Cf. inoltre 
Schwartz (1895), 1234 e Bowie (2017), 409. L’operazione di autoidentificazione di 
Arriano con Senofonte ebbe presto una certa risonanza, se si devono identificare 
in Arriano e Senofonte i due di ritratti che si trovano su un’erma ateniese del II 
o III secolo d.C. (cf. Minakaran-Hiesgen (1970), 112-157; Oliver (1972), 327-328 e 
Bosworth (1993), 273 e n. 232).

Saggio introduttivo

134

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


un interesse dello stesso imperatore Adriano.392 In effetti, questo “principe 
intellettuale” poteva facilmente riconoscersi in un personaggio della lonta­
na storia dell’Atene classica come Senofonte, un personaggio che appunto 
si prestava a essere visto come un filosofo impegnato nella vita attiva.393 

L’incontro tra il gusto del princeps e l’attività culturale di Arriano poteva 
favorire il diffondersi presso i ceti colti dell’impero di questa immagine di 
Senofonte, immagine che, peraltro, si prestava ad essere utilizzata come 
modello del principe ideale, uomo d’azione ma anche di cultura e di pensie­
ro.

Lo pseudo-Chione, dunque, in Ep. 3 presuppone un’immagine di Seno­
fonte affermatasi verosimilmente a partire dall’età adrianea (117-138 d.C.). 
D’altra parte, la centralità e l’ampiezza con cui questo motivo è sviluppato 
in Ep. 3 fanno legittimamente pensare che questa immagine fosse ormai 
ben familiare – e non proprio una novità dell’ultim’ora – per il pubblico 
a cui lo pseudo-Chione si rivolgeva. Ci si può chiedere, tuttavia, se la fami­
liarità del pubblico con questa immagine di Senofonte fosse una ragione 
sufficiente per inserire nell’epistolario l’impossibile incontro tra Chione e 
Senofonte intorno al 400/399 a.C.394

392 Cf. Schwartz (1895), 1234. Ma cf. anche Bosworth (1993), 272-275, il quale ipotizza 
che l’epiteto di “nuovo Senofonte” fosse stato conferito ad Arriano dallo stesso 
imperatore Adriano.

393 Sugli interessi culturali di Adriano cf. Galimberti (2007), 155-156. In seguito, la 
presenza di altri imperatori come Marco Aurelio o Giuliano, facilmente associabili 
a questa immagine, poté agevolare la sua sopravvivenza anche nei secoli successivi. 
Il passo su Senofonte con cui si aprono le Vite dei filosofi e dei sofisti di Eunapio 
di Sardi (cf. supra n. 390) potrebbe presupporre anche il ritratto di Marco Aurelio 
contenuto in Hdn. I 2, 4 (μόνος τε βασιλέων φιλοσοφίαν οὐ λόγοις οὐδὲ δογμάτων 
γνώσεσι, σεμνῷ δ’ ἤθει καὶ σώφρονι βίῳ ἐπιστώσατο): cf. Giangrande (1956), 321 
e Goulet (2014), 136 n. 3. D’altra parte, nella lettera-discorso a Temistio dell’impera­
tore Giuliano Socrate è presentato come l’ideale del filosofo πρακτικός (cf. Iul. Or. 
6 [ad Them.], 264b-d). Per Giuliano il filosofo è πρακτικός in quanto fornisce con 
il proprio esempio, oltre che con i propri insegnamenti, un modello di vita (cf. Iul. 
Or. 6 [ad Them.], 265a). Va detto, però, che la concezione di πρᾶξις che emerge 
in queste riflessioni di Giuliano è diversa da quella dell’epistolario pseudochioneo: 
per Giuliano Socrate è πρακτικός nello svolgere la sua stessa funzione di filosofo e 
maestro, mentre per lo pseudo-Chione il πρακτικόν è il concreto impegno nella vita 
attiva. Per l’immagine di Socrate dell’imperatore Giuliano cf. Criscuolo (1991); De 
Vita (2018) e De Vita (2022), 958-959. Più in generale per il rapporto tra cultura e 
politica in Giuliano cf. Malosse (1993); sul dibattito tra “vita contemplativa” e “vita 
attiva” nella Tarda Antichità cf. Garzya (1968) e Garzya (1976).

394 Su questo macroscopico anacronismo cf. supra C.1.1. Va notato che l’anacronistica 
presenza di Senofonte nell’epistolario non è assimilabile al riuso creativo di per­

C. L’epistolario

135

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Può essere interessante ricordare, a questo proposito, che dal 193 al 195 
d.C., nel corso della lotta per il potere che seguì alle uccisioni di Commo­
do e di Pertinace, Bisanzio, che si era schierata dalla parte di Pescennio 
Nigro, fu sottoposta a un durissimo assedio da parte di Settimio Severo, 
al termine del quale i soldati e i magistrati di Bisanzio furono passati per 
le armi, le mura della città furono distrutte e per un certo tempo Bisanzio 
fu sottoposta alla giurisdizione di Perinto.395 Ci si può chiedere se l’impres­
sione suscitata da questi eventi non possa aver in qualche modo indotto lo 
pseudo-Chione a recuperare per contrasto l’episodio del mancato sacco di 
Bisanzio del 400/399 a.C.: allora la presenza provvidenziale di un coman­
dante illuminato come Senofonte risparmiò alla città quelle devastazioni 
che invece secoli dopo, sia pure in ben altre circostanze, non poté evitare.396 

Se effettivamente lo pseudo-Chione aveva in mente questo importante 
fatto storico, avrebbe senso pensare che l’epistolario pseudochioneo sia 
stato composto non molto tempo dopo quei fatti, tra la fine del II e l’inizio 
del III secolo d.C.397 A questo proposito può essere interessante osservare 
che temi assai prossimi a quelli del nostro epistolario circolarono anche al 
tempo dei Severi.398 Tuttavia, questa ipotesi resta una suggestione: non si 

sonaggi storici che, probabilmente per influenza della letteratura romanzesca, lo 
pseudo-Chione fa in altri casi (cf. C.1.4-5). Nella terza lettera, infatti, non abbiamo 
un personaggio di nome Senofonte in qualche modo ispirato al vero Senofonte, ma 
proprio il Senofonte allievo di Socrate e protagonista dell’Anabasi.

395 Il resoconto più dettagliato dell’assedio di Bisanzio è in D.Cass. LXXIV 11-14, cf. 
inoltre Hdn. III 6, 9 e Birley (19993), 118-119.

396 Può essere interessante ricordare che l’episodio del mancato sacco di Bisanzio per 
opera di Senofonte ispirò a Lampugnino Birago, forse per influenza della terza 
lettera pseudochionea, un’analogia con la politica condotta da papa Niccolò V in 
difesa di Costantinopoli (cf. supra n. 42). La vicenda di Senofonte a Bisanzio, 
insomma, si prestava ad essere rivista in prospettiva attualizzante. Sull’interesse che 
lo pseudo-Chione dimostra per Bisanzio e per il contesto del Mar di Marmara ha 
richiamato l’attenzione anche Malosse (2004a), 87-88, del quale però non mi sento 
di condividere le conclusioni (cf. anche infra n. 401).

397 Un’eco di quel traumatico evento si coglie nelle Vite dei Sofisti di Filostrato (II 27, 2), 
opera databile al 237/8 d.C.: per tutto il periodo in cui durò l’assedio l’ottimo attore 
tragico Clemente di Bisanzio non poté vedersi riconosciute le meritate vittorie negli 
agoni teatrali a cui partecipava in quanto i giudici delle gare non volevano che fosse 
premiato un uomo originario della città che si era ribellata a Roma. Su questo passo 
cf. Robert (1967), 26. In generale sulle Vite dei Sofisti di Filostrato cf. ora il punto di 
Campanile (2024).

398 Ad esempio, attraverso il caso di Apollonio di Tiana Filostrato si propone di mo­
strare come i filosofi si dovrebbero comportare di fronte ai tiranni: è sotto una 
tirannide, infatti, che emerge veramente il valore di un filosofo (cf. e.g. Philostr. V.A. 

Saggio introduttivo

136

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


possono escludere, infatti, altre spiegazioni della scelta dello pseudo-Chio­
ne di dare così ampio spazio all’episodio senofonteo del mancato sacco di 
Bisanzio.399

Tutto considerato, dunque, pare più prudente indicare per la composi­
zione dell’epistolario pseudochioneo un periodo compreso tra l’età adria­
nea (117-138 d.C.) e la prima metà del III secolo d.C, anche se la particolare 
cultura filosofica e il particolare stile filosofico da cui lo pseudo-Chione 
sembra essere influenzato farebbero preferibilmente pensare alla metà o 
alla seconda metà del II secolo d.C. 400 Per questa stessa ragione datazioni 
più recenti della metà del III secolo d.C., a cui pure alcuni hanno pensa­
to, sembrano meno probabili. Inoltre, nell’epistolario sono presenti alcuni 

VII 1, οἶδα καὶ τὰς τυραννίδας, ὡς ἔστιν ἀρίστη βάσανος ἀνδρῶν φιλοσοφούντων). 
Inoltre, elencando una serie di filosofi che prima di Apollonio si opposero ai tiranni, 
sempre Filostrato menziona anche il precedente degli Accademici Eraclide e Pitone, 
i quali uccisero il tiranno di Tracia Coti (V.A. VII 2): è un exemplum noto con ogni 
probabilità allo stesso pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21 ed Ep. 
13, 1, p. 64, 4-5). Non meno interessante è quella sorta di λόγος τριπολιτικός che 
Filostrato riporta nel quinto libro della Vita di Apollonio di Tiana (cf. Philostr. V.A. 
V 32-36). L’occasione è offerta dall’incontro avvenuto nel 69 d.C. ad Alessandria tra 
Vespasiano e i tre “filosofi” Apollonio, Dione di Prusa ed Eufrate. Che si tratti di un 
effettivo episodio storico o meno, esso dà un’idea di come gli intellettuali del tempo 
di Filostrato dovevano ragionare intorno a problemi di natura “costituzionale” (cf. 
Galimberti (2014a), 233 e n. 25, con ulteriore bibliografia). In questa sorta di λόγος 
τριπολιτικός si incontrano temi assai prossimi a quelli affrontati dall’epistolario 
pseudochioneo. Ad esempio, il tema del discredito che i cattivi principi gettano 
sull’istituzione stessa del principato (V.A. V 27 e 32; cf. Ep. 15, 2, p. 70, 8-12, con il 
commento ad loc.). Oppure, l’idea che una lunga consuetudine con i tiranni abbia 
ormai reso i Romani incapaci di essere liberi e di tornare alla repubblica (V.A. V 
34). Per altre possibili convergenze cf. il commento a Ep. 13, 2, p. 64, 18. Non andrà 
trascurato, inoltre, che Claudio Eliano fece probabilmente parte della cerchia di 
intellettuali che si raccoglievano alla corte dell’imperatrice Giulia Domna, moglie 
di Settimio Severo, quella stessa Giulia Domna che avrebbe spinto Filostrato a 
comporre la Vita di Apollonio di Tiana. Ed Eliano, probabilmente, è anche uno dei 
pochi autori che, forse attingendo alla Storia di Eraclea di Ninfide, ci documentano 
la vicenda di Clearco e di Chione di Eraclea (cf. supra B.1.5 e B.2.3-5).

399 Desideri (1967), 392-393, ad esempio, ha ipotizzato che l’attenzione riservata dallo 
pseudo-Chione a Senofonte presupponga la persistenza nella tradizione storica 
eracleota della memoria della spedizione dei Diecimila. Giova ricordare, inoltre, che 
l’episodio del tumulto dei soldati greci a Bisanzio sedato da Senofonte era probabil­
mente sviluppato anche in un’orazione di Imerio di Prusa (IV secolo d.C.), sulla 
quale ha richiamato l’attenzione Sabatucci (1906), 412-413 (cf. anche il commento a 
Ep. 3, 2, p. 46, 26).

400 Cf. supra C.5.2 e C.5.3.

C. L’epistolario

137

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


riferimenti storico-culturali di cui, per quel che possiamo vedere, sembra 
perdersi memoria dopo la prima metà del III secolo d.C.401

 
5.6. Lo pseudo-Chione, dunque, è un autore colto che – verosimilmente 
tra l’età adrianea e la prima metà del III secolo d.C. – si è proposto di 
comporre un’opera destinata a intrattenere lettori colti. Si tratta di un’élite 
socio-culturale di lingua greca – o che la lingua greca conosce e legge – 
che ha una buona cultura retorico-letteraria, ha una qualche dimestichezza 
con la cultura filosofica – quella cultura retorico-letteraria e quella cultura 
filosofica che si possono trovare al tempo in cui l’epistolario è stato com­
posto – e un interesse per gli esempi storici del passato. Ma l’obiettivo 
dello pseudo-Chione non è solo quello di intrattenere: nel fare questo egli 
vuole anche trasmettere dei valori (valori nei quali forse già parte del suo 
pubblico crede) e suggerire ad alcuni lettori – i lettori che sono in grado 
di scendere più in profondità nella lettura dell’epistolario – una riflessione 
amara su alcune delle contraddizioni del proprio tempo.402

I principali valori che lo pseudo-Chione vuole trasmettere sono quelli 
della παιδεία, della ἐλευθερία e della φιλανθρωπία, dove la prima è il 
mezzo per realizzare la seconda e la terza.403 Attraverso la παιδεία filosofi­
co-letteraria e storica (attraverso una cultura, cioè, che educa a interessarsi 
disinteressatamente dei casi e dei problemi degli uomini) è possibile com­
prendere che non si può essere veramente liberi e felici (nella misura in cui 
ciò è possibile) se, da un lato, non ci si libera da falsi bisogni e se, dall’altro 
lato, anche gli altri uomini non sono liberi e felici. Operare per la libertà e 
la felicità altrui significa, in una certa misura, operare per la propria libertà 
e felicità. Tuttavia, la παιδεία e l’azione non sono la stessa cosa. 

401 È il caso, ad esempio, della vicenda di Pitone ed Eraclide di Eno, assai probabilmen­
te nota allo pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21 e supra n. 
398). Tutto ciò rende poco plausibile l’idea di Malosse (2004a), 104 di assegnare 
l’epistolario pseudochioneo a un «confrère ou élève de Libanios». La Stimmung 
culturale nella quale si inserisce lo pseudo-Chione, dunque, è piuttosto quella della 
Seconda Sofistica. La bibliografia su questa corrente culturale prevalentemente svi­
luppatasi nel II e nel III secolo d.C. è sterminata. A titolo puramente orientativo ci 
si limita a segnalare Bowersock (1969); Bowie (1970); Reardon (1971); Sirago (1989); 
Anderson (1993); Moreschini (1994); Nicosia (1994); Schmitz (1997); i saggi raccolti 
in Goldhill (2001) e in Borg (2004); Whitmarsh (2005); i saggi raccolti in Richter, 
Johnson (2017).

402 Cf. C.4.3 e C.5.1.
403 Sulla παιδεία cf. Ep. 1, p. 44, 8-9 ed Ep. 11, p. 62, 15-16. Sull’ἐλευθερία come condizio­

ne interiore cf. il commento a Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15. Sulla φιλανθρωπία cf. il 
commento a Ep. 7, 3, p. 58, 3-4. Cf. inoltre Latte (1953), 47 e Holzberg (1994), 28.

Saggio introduttivo

138

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


La consapevolezza di sé e dei rapporti con gli altri che si acquisisce con 
la παιδεία (mai definitivamente, ma in un impegno costante) è la condizio­
ne necessaria per agire correttamente, e non velleitariamente, per il bene. 
Ciò non significa che l’azione venga rimandata indefinitamente, significa 
bensì che l’azione è accompagnata e regolata da un impegno educativo 
permanente che, contenendo l’egoismo, l’ambizione, la ricerca del profitto 
e del successo, insegna a vedere e a sentire la libertà e la gratificazione 
personale nel fare ciò che è giusto e ciò che è bene in relazione alle circo­
stanze e guardandosi pur sempre dall’egoismo e dall’opportunismo altrui. 
Se le circostanze lo consentono, la παιδεία fornisce le risorse per affrontare 
anche le più grandi e più ardue imprese; altrimenti, se le circostanze non 
lo consentono, essa fornisce comunque gli strumenti per vivere al meglio 
una felicità privata fondata su affetti autentici. La παιδεία e i valori da essa 
veicolati si configurano, dunque, come un’etica pubblica e privata per i ceti 
superiori dell’età imperiale, un’etica attraverso cui è possibile migliorare 
concretamente la convivenza civile.404

 
5.7. Ma perché scegliere Chione di Eraclea? Non si tratta, a ben vedere, di 
un personaggio centrale della storia greca “classica”. Non si tratta neppure 
di un personaggio centrale della storia della tradizione platonica.405 È vero 
che la storia della tirannide eracleota si prestava all’elaborazione di un’ana­
logia con il principato romano e che, in particolare, la vicenda di Clearco 
e Chione era facilmente accostabile a quella di Cesare e Bruto.406 Tuttavia, 
si è anche visto che lo pseudo-Chione aveva una familiarità con la storia di 
Eraclea Pontica nel IV secolo a.C. e con la tradizione storiografica ad essa 
relativa che non doveva essere comune in età imperiale.407

È dunque condivisibile l’idea, già più volte affacciatasi nel dibattito criti­
co che l’epistolario pseudochioneo sia stato composto, se non proprio da 
un eracleota, almeno da qualcuno particolarmente interessato alla storia 

404 Cf. Rosenblatt (2019), 19-22 (p. 19: «per quasi duemila anni “liberale” è stato chi 
dimostrava le virtù del cittadino, chi manifestava dedizione al bene comune e chi 
rispettava l’importanza della reciproca interdipendenza»).

405 Ad esempio, Chione non sembra noto al pure dottissimo Plutarco, il quale peraltro 
era molto interessato a questi problemi (cf. supra C.4.1 e n. 301).

406 Cf. C.4. Con ogni verosimiglianza questa analogia era stata colta già da Pompeo 
Trogo (cf. supra B.2.4).

407 Cf. supra C.1.2, C.2.1 e C.4.5.

C. L’epistolario

139

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


di Eraclea Pontica.408 Naturalmente è arduo, allo stato attuale delle nostre 
conoscenze, provare a identificare l’autore dell’epistolario. Tuttavia, ci sono 
delle possibilità finora non considerate che è opportuno perlomeno esplo­
rare.

Se mai nell’Antichità ci fu qualcuno che, come lo pseudo-Chione, aveva 
una conoscenza approfondita della storia di Eraclea Pontica nel IV secolo 
a.C., questi fu proprio il Memnone autore di una lunga Storia di Eraclea in 
parte compendiata nella scheda 224 della Biblioteca di Fozio.409 Tuttavia, 
c’è un’altra possibilità che, forse, – sia pure con tutta la prudenza del caso – 
merita di essere tenuta in considerazione più dell’ipotesi “Memnone”. 

Alla voce Timagene, dopo il celebre Timagene di Alessandria (τ 588), 
e dopo un oscuro ἱστορικός omonimo, autore di un Περίπλους πάσης 
θαλάσσης in 5 libri (τ 589), la Suda riporta la seguente indicazione (τ 590):

Τιμαγένης ἢ Τιμογένης, Μιλήσιος, ἱστορικὸς καὶ ῥήτωρ. Περὶ 
Ἡρακλείας τῆς ἐν τῷ Πόντῳ καὶ τῶν ἐξ αὐτῆς λογίων ἀνδρῶν βιβλία γʹ, 
καὶ ἐπιστολάς. 

Timagene/Timogene di Mileto, fu storico e retore, compose un’opera in 
tre libri su Eraclea Pontica e gli uomini di cultura originari di quella città, 

408 Questa linea interpretativa è stata sviluppata soprattutto da Zucchelli (1986) a parti­
re da un’idea di Cataudella (1980): cf. supra A.10. Sotto questo aspetto le obiezioni di 
Malosse (2004a), 86-97 alla posizione di Zucchelli non sono stringenti.

409 A favore dell’ipotesi “Memnone” si potrebbe osservare che: 1) è possibile che l’auto­
re dell’epistolario avesse presente, come Memnone, la figura del nobile eracleota 
Sileno rapito dall’ammiraglio di Mitridate Archelao durante le guerre mitridatiche 
(cf. supra C.1.4); 2) nell’excursus su Roma contenuto nella sua Storia di Eraclea 
Memnone ricordava l’ambasceria inviata da Roma ad Alessandro (anzi, si tratta 
dell’unica fonte in nostro possesso che parla della donazione da parte di Roma di 
una corona d’oro ad Alessandro); ora, come sappiamo, il problema del rapporto 
tra Alessandro Magno e Roma fu all’origine di uno degli esperimenti di storia con­
trofattuale più celebri di tutti i tempi (cf. supra n. 245), fatto significativo alla luce 
della ricostruzione controfattuale che sta alla base dell’epistolario pseudochioneo 
(cf. C.2); 3) tanto nell’epistolario pseudochioneo quanto in Memnone-Fozio si trova 
il raro uso di ἀποτέμνεσθαι e dativo nel senso di “riservare qualcosa a qualcuno” 
(cf. il commento a Ep. 16, 7, p. 76, 2-3); tuttavia, date le particolari condizioni 
in cui il testo di Memnone ci è giunto occorre prendere questo dato con molta 
prudenza. D’altra parte, non è un’obiezione stringente all’ipotesi “Memnone” il fatto 
che lo pseudo-Chione non abbia utilizzato i nomi dei congiurati che troviamo in 
Memnone-Fozio (su questo problema cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21). Per il 
problema della datazione di Memnone, non incompatibile con quella che abbiamo 
prospettato per l’epistolario pseudochioneo (età adrianea-prima metà del III secolo 
d.C.), cf. D.1-3.

Saggio introduttivo

140

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


e praticò il genere epistolare. Purtroppo non sappiamo altro su questo 
personaggio.410 La sua stessa collocazione cronologica è ignota, anche se 
per ragioni storico-culturali molto generali si tende a ricondurlo ai primi 
secoli dell’età imperiale.411 In ogni caso, non si può fare a meno di rilevare 
che egli possiede due caratteristiche che si adattano bene al profilo dello 
pseudo-Chione: 1) l’interesse per la storia di Eraclea Pontica e, in particola­
re, per i protagonisti della storia culturale di Eraclea;412 2) la produzione 
epistolografica (quale che fosse la natura di queste ἐπιστολαί).413

Timagene/Timogene di Mileto potrebbe essere stato, se non il vero e pro­
prio autore dell’epistolario pseudochioneo, almeno colui che ha assicurato 
la prima trasmissione di questo testo. Non ci si è interrogati abbastanza, 

410 Su Timagene/Timogene di Mileto (la forma Timogene è probabilmente quella 
autentica) cf. Müller (1849), 317 (con le note asteriscate); Jacoby (1955), 283-284; 
Desideri (1967), 378 n. 51 e 393 n. 131; Bowie (1970), 20; Radicke (1999), 463 e 
Cuypers (2019). Le complesse proposte di identificazione avanzate da Müller (1849), 
317 non sono convincenti: cf. Jacoby (1955), 283 e Cuypers (2019). Un certo interesse 
può rimanere per il Timogene autore di Παραφράσεις ricordato nel Lessico di 
Apollonio Sofista (p. 43, 32, ed. Bekker): cf. Cuypers (2019). Sulle ragioni per cui 
questo dotto di Mileto avrebbe scritto su Eraclea Pontica è possibile solo speculare 
(potrebbe essere stato originario di Mileto ed essersi trasferito successivamente ad 
Eraclea o viceversa). Per quello che ho potuto vedere, l’unico ad aver collegato 
questa notizia della Suda con l’epistolario pseudochioneo è stato Desideri (1967), 
393 n. 131, il quale però non si occupava direttamente dello pseudo-Chione.

411 Cf. e.g. Bowie (1970), 20 e Radicke (1999), 463. Se si accettasse l’identificazione di 
Timagene/Timogene di Mileto con il Timogene citato da Apollonio Sofista (cf. la 
nota precedente), Timagene/Timogene di Mileto non sarebbe vissuto più tardi del I 
secolo d.C. Tuttavia, per Cuypers (2019) «he may have lived anywhere between the 
Hellenistic period and late antiquity».

412 Su questo punto cf. in particolare Desideri (1967), 378 n. 51 e Cuypers (2019), 
la quale osserva che l’opera di Timogene/Timagene di Mileto non era una storia 
locale, ma un’opera storico-culturale e antiquaria, contenente verosimilmente una 
raccolta di biografie di intellettuali ed eruditi provenienti da questa città.

413 Non paiono giustificate né l’idea di Flach (1882), 212 di trasporre καὶ ἐπιστολάς 
nella voce su Timagene di Alessandria (τ 588), né la proposta di Müller (1849), 
317 (peraltro espressa in modo dubitativo) di correggere ἐπιστολάς in μεταβολάς. 
Credo piuttosto che l’indicazione ἱστορικὸς καὶ ῥήτωρ presente nella Suda sia un 
autoschediasma ricavato (probabilmente già da Esichio di Mileto, fonte della Suda) 
dalle uniche due vere informazioni circa questo personaggio: ἱστορικός perché 
autore dei tre libri Περὶ Ἡρακλείας τῆς ἐν τῷ Πόντῳ καὶ τῶν ἐξ αὐτῆς λογίων 
ἀνδρῶν, e ῥήτωρ perché autore di ἐπιστολαί. Ciò significa che, almeno nel momen­
to in cui è stata introdotta l’indicazione ἱστορικὸς καὶ ῥήτωρ (forse già in Esichio 
di Mileto), καὶ ἐπιστολάς faceva parte della voce su Timogene/Timagene di Mileto. 
Non a caso Flach (1882), 212 elimina anche l’indicazione καὶ ῥήτωρ, come se fosse 
derivata dalla voce su Timagene di Alessandria.

C. L’epistolario

141

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


infatti, su come questo epistolario sia circolato prima di confluire nelle 
raccolte medievali degli epistolari greci che ce lo hanno restituito.414 Una 
circolazione autonoma non è certo impossibile, ma colpisce per un testo 
abbastanza breve e privo di una “prefazione” (si pensi, ad esempio, alla 
lettera di Mitridate per il corpus delle lettere greche di Bruto).415 Non si 
può escludere, pertanto, che esso in origine fosse trasmesso all’interno di 
un’altra opera o insieme ad altri testi. Ad esempio, avrebbe potuto essere 
trasmesso in una sezione dedicata a Chione all’interno dell’opera di Tima­
gene/Timogene su Eraclea e i suoi uomini di cultura o insieme alle lettere 
di Timagene/Timogene.416 Naturalmente, se si ammette questa possibilità, è 
forte la tentazione di vedere in colui che ha assicurato la prima circolazione 
di questo testo anche il suo reale autore.

Quale che sia la plausibilità che si vorrà attribuire a questa ipotesi, ipotesi 
che – lo ripeto – viene presentata con la massima cautela, mi pare difficil­
mente discutibile che, quando in futuro si affronterà l’enigmatico dossier 
dell’epistolario pseudochioneo, bisognerà tenere questa notizia della Suda 
in maggior conto di quanto sia stato fatto finora. 

414 Per la possibile origine tardoantica del corpus degli epistolografi greci, o almeno di 
parte di esso, cf. infra § IV.1.

415 Sulle possibili tracce di un curatore fittizio delle lettere cf. il commento al titolo e a 
Ep. 1, 44, 1 (Χίων Μάτριδι {χαίρειν}).

416 Si può pensare al caso di Diogene Laerzio, il quale ha incorporato nel suo βίος 
di Epicuro le tre lunghe lettere del fondatore del Giardino. Così Diogene annun­
cia l’inserimento delle lettere (e delle Κύριαι δόξαι) nella vita di Epicuro (X 
28-29): ἃ δὲ αὐτῷ δοκεῖ ἐν αὐτοῖς [scil. negli scritti di Epicuro elencati subito 
prima] ἐκθέσθαι πειράσομαι τρεῖς ἐπιστολὰς αὐτοῦ παραθέμενος, ἐν αἷς πᾶσαν 
τὴν ἑαυτοῦ φιλοσοφίαν ἐπιτέτμηται· θήσομεν δὲ καὶ τὰς Κυρίας αὐτοῦ δόξας καὶ 
εἴ τι ἔδοξεν ἐκλογῆς ἀξίως ἀνεφθέγχθαι, ὥστε σὲ πανταχόθεν καταμαθεῖν τὸν 
ἄνδρα κἂν κρίνειν εἰδέναι. Timagene/Timogene avrebbe ben potuto fare qualcosa 
del genere. Parlando di Chione a un certo punto avrebbe potuto aggiungere: “di 
lui si conservano anche 17 lettere che riportiamo qui di seguito”. Dopotutto, è 
esattamente ciò che ha fatto Andrea Mustoxidi nella appendice storico-antiquaria 
su Eraclea Pontica del volume “Sonzogno” del 1826 (cf. supra A.2). Peraltro, in 
quanto storico-antiquario interessato ad Eraclea Pontica, si può dire che Timage­
ne/Timogene era per certi aspetti un predecessore del Mustoxidi. In questo modo si 
spiegherebbe bene l’assenza di un “paratesto” introduttivo delle lettere: era il testo 
stesso dell’opera di Timagene/Timogene a introdurle. Quando poi si formarono 
le grandi raccolte epistolari, l’epistolario pseudochioneo sarebbe stato scorporato 
dall’opera che lo tramandava e sarebbe stato inserito in tali raccolte. In questo modo 
sarebbe venuta meno la “cornice” che le conteneva, sostituita dall’asciutta didascalia 
Ἐπιστολαὶ Χίωνος (cf. anche infra il commento al titolo dell’epistolario).

Saggio introduttivo

142

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

1. Come si è detto, la datazione dell’autore della Storia di Eraclea Pontica 
compendiato da Fozio nella scheda 224 della Biblioteca è controversa. Ten­
denzialmente si oscilla tra una datazione alta alla seconda metà del I secolo 
a.C. e una datazione più recente al II secolo d.C., anche se non sono manca­
te proposte intermedie.417 Questa oscillazione nella datazione è strettamente 
connessa al problema dell’estensione complessiva della Storia di Eraclea 
Pontica di Memnone. Come sappiamo, nella scheda 224 della Biblioteca 
Fozio ha riassunto il contenuto di otto libri della storia di Memnone (libri 
9-16). L’opera di Memnone, dunque, era composta da almeno sedici libri. Il 
riassunto del sedicesimo libro si chiude con la morte dell’eracleota Britago­
ra avvenuta verosimilmente nel 47 a.C., dopo che Britagora aveva guidato 
un’ambasceria presso Cesare. Ora, se l’opera di Memnone si interrompeva 
a questo punto della storia di Eraclea, è ben possibile pensare che il suo 
autore non sia vissuto molto tempo dopo questa data.418 

Tuttavia, nel riassunto di Fozio nulla lascia veramente intendere che 
l’opera di Memnone si concludesse con questo episodio. Anzi, il modo in 
cui il patriarca chiudeva la sua scheda fa pensare esattamente il contrario. 
Osserva Fozio: τὰς δὲ πρώτας ηʹ ἱστορίας καὶ τὰς μετὰ τὴν ιϛʹ οὔπω 
εἰπεῖν εἰς θέαν ἡμῶν ἀφιγμένας ἔχομεν. Il minimo che si può dire è che 
Fozio abbia ricavato dalla lettura dei libri di Memnone a sua disposizione 
un’impressione di incompletezza, impressione di incompletezza che lo ha 
indotto a pensare che l’opera continuasse ben oltre il sedicesimo libro.419 

Non è detto che un’eventuale continuazione fosse a sua volta di otto 
libri.420 Tuttavia, il fatto che i libri dal primo al sedicesimo fossero stati 

417 Cf. supra B.1.4 e n. 116.
418 In questa direzione andava Laqueur (1926), 1098-1099.
419 Cf. anche Yarrow (2006), 355. Tale impressione poteva essere suggerita, ad esempio, 

dall’assenza di una conclusione al termine del sedicesimo libro, ovvero da antici­
pazioni non soddisfatte contenute nei libri che Fozio poteva leggere. Un prologo 
generale avrebbe potuto contenere anche il piano complessivo dell’opera. Tuttavia, 
un eventuale prologo generale avrebbe trovato la sua naturale collocazione in aper­
tura del primo libro della Storia di Memnone, libro che Fozio, almeno quando 
compose la scheda 224, non aveva ancora avuto modo di leggere. Secondo Desideri 
(1967), 373-374, invece, dalle parole di Fozio si può ricavare che il patriarca sapeva 
dell’esistenza di copie dei primi otto libri e dei libri successivi al sedicesimo.

420 L’indicazione τὰς μετὰ τὴν ιϛʹ, ancorché immediatamente successiva a τὰς δὲ 
πρώτας ηʹ ἱστορίας, non equivale necessariamente a τὰς ηʹ μετὰ τὴν ιϛʹ, come invece 
suggerisce Desideri (1967), 374 n. 39. Il fatto che Fozio non dia un’indicazione preci­

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

143

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


divisi in ottadi rende perlomeno legittima l’ipotesi che la continuazione 
della storia di Memnone comprendesse almeno altri otto libri, per un totale 
di almeno ventiquattro libri.421 Se effettivamente l’opera di Memnone aveva 
questa estensione complessiva, è inevitabile pensare che egli sia vissuto 
ben oltre la seconda metà del I secolo a.C. I libri dal nono al sedicesimo 
coprono un arco temporale di più di trecento anni (dalla presa del potere di 
Clearco nel 364/3 al 47 a.C.). Ciò naturalmente non significa che eventuali 
altri otto libri dopo il sedicesimo avrebbero coperto un arco temporale 
analogo: è ovvio che quanto più ci si avvicina all’epoca dell’autore tanto 
maggiore è la mole di informazioni a sua disposizione.422 

Tutto considerato, se si ammette che la Storia di Eraclea di Memnone 
proseguiva per almeno altri otto libri dopo il sedicesimo, pare più che 
ragionevole collocare il suo autore in un’epoca più bassa della seconda metà 
del I a.C., almeno tra il I e il II secolo d.C.423

 
2. Paolo Desideri ha rilevato la presenza del nome “Memnone” in un’iscri­
zione dell’epoca di Antonino Pio (post 10 luglio 138) proveniente dalla colo­

sa della consistenza della continuazione dell’opera di Memnone può far pensare che 
effettivamente il patriarca non disponesse di dati precisi al riguardo.

421 Cf. anche Desideri (1967), 374. Fozio poté leggere i libri dal nono al sedicesimo della 
Storia di Eraclea di Memnone proprio perché ebbe a disposizione un grande codice 
che raccoglieva questi otto libri. Un primo codice di dimensioni analoghe doveva 
contenere i libri dal primo all’ottavo. Per altri casi di divisione di opere in ottadi si 
può pensare all’edizione delle Storie di Appiano o a quella di Clemente Alessandrino 
note a Fozio (cf. Canfora (1974), 29-30)

422 A proposito dell’opera di Ammiano Marcellino Momigliano (1974), 1396-1397 
(= Momigliano (1980), 147) osserva: «the lost part of his histories embraced in 
thirteen books the period A.D. 96-A.D. 352, whereas the following eighteen books 
– still estant – contain the story of 25 years, about one book for every 18 months». 
Peraltro, diversamente da ciò che pensava Laqueur (1926), 1098-1099, nella storia 
di Eraclea Pontica non mancano eventi degni di nota successivi alla morte di 
Britagoria nel 47 a.C. (cf. e.g. Strab. XII 3, 6; cf. inoltre Yarrow (2006), 355-356 e 
Desideri (2007), 58-59).

423 Gli argomenti linguistici utilizzati da Yarrow (2006), 356-357 per una datazione di 
Memnone alla prima età augustea sono interessanti, ma forse non determinanti: 
non solo, infatti, il testo di Memnone potrebbe essere stato alterato da Fozio (cf. già 
Janke (1963), 8), ma lo stesso Memnone potrebbe riprodurre alcuni usi linguistici 
di fonti a lui anteriori. Un’altra possibilità, prospettata da Jacoby (1955), 267, è che 
l’opera si fermasse al sedicesimo libro in quanto era stata lasciata incompiuta dal 
suo autore (il che spiegherebbe l’impressione di incompiutezza di Fozio). Da un’e­
ventualità del genere naturalmente ben poco si potrebbe ricavare circa la datazione 
dell’autore.

Saggio introduttivo

144

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nia eracleota di Chersoneso taurica.424 Si tratta di un dato interessante, che 
va tenuto presente, ma che naturalmente – come lo stesso Desideri rileva – 
non garantisce che si tratti dell’autore della Storia di Eraclea Pontica noto a 
Fozio. Mi pare, invece, che in relazione a questo problema non si sia tenuto 
abbastanza conto di un fatto: nessun autore antico mostra di conoscere 
Memnone o la sua Storia di Eraclea Pontica.425 Il primo autore che ne dà 
notizia è appunto Fozio, mentre ancora al tempo di Ateneo (grosso modo tra 
la fine del II e l’inizio del III secolo d.C.) quando ci si riferisce a vicende 
legate alla storia eracleota è sempre Ninfide l’autore di riferimento.426 

Non c’è bisogno di ribadire la scivolosità degli argomenti e silentio, 
soprattutto quando sono utilizzati in relazione a una realtà così lacunosa­
mente documentata come il mondo antico. Tuttavia, ci sono argomenti e 
silentio e argomenti e silentio: il silenzio delle fonti è tanto più sospetto 
quanto più si verifica in contesti dove maggiormente ci si sarebbe aspettati 
di vedere menzionato un determinato autore o un determinato fatto. Nel 
caso di Memnone ciò vale, ad esempio, per gli scolii ad Apollonio Rodio.427 

La meta del viaggio degli Argonauti è la Colchide, mitica regione della 
costa orientale del Mar Nero. Nel loro viaggio verso la Colchide, Giasone 
e i suoi compagni fanno numerose tappe sulle coste meridionali del Ponto 
Eusino (l’arrivo nel paese dei Mariandini, i contatti con i Calibi, i Tibareni 
e i Mossineci). La conseguenza di questo fatto è che il testo di Apollonio 
Rodio – soprattutto il secondo libro – si arricchisce, more Alexandrino, di 
dotti riferimenti a luoghi, personaggi e tradizioni legati grosso modo alla 
regione dove sarebbe sorta Eraclea Pontica. Non stupisce, dunque, che gli 
antichi esegeti del poema di Apollonio Rodio abbiano attinto a piene mani 
alle opere che in qualche modo potevano aiutarli a chiarire riferimenti e 

424 Cf. Desideri (2007), 46. Si tratta di un decreto onorifico nei confronti di alcuni 
cittadini eracleoti, tra cui un certo Proclo figlio di Memnone. L’iscrizione in que­
stione è IOSPE (Latyschev 19162) I, 1916, 362 = INBS III 25. Diversamente da 
quanto osserva Desideri (2007), 46 n. 5, da Jonnes (1994), 42-43 (n. 69) si ricava 
anche un’altra attestazione epigrafica, di datazione incerta, del nome “Memnone” in 
contesto eracleota (cf. anche la prosopografia eracleota di Walter Ameling ap. Jonnes 
(1994), 151).

425 Il fatto è stato notato cursoriamente da Orelli (1816), iv, per il quale, in ogni caso, 
Memnone andrebbe collocato al tempo di Adriano o di Antonino Pio (cf. Orelli 
(1816), vi).

426 Cf. Athen. XII 549a-d (= Nymph. FGrHist 432 F 10).
427 Un cursorio accenno al silenzio su Memnone da parte degli scolii ad Apollonio Ro­

dio si trova in Davanze (2013), 65, la quale conclude da questo fatto che Memnone 
deve essere posteriore ad Augusto.

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

145

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allusioni a Realien di quella regione. Il risultato di questa operazione è 
che gli scolii ad Apollonio Rodio costituiscono un ricchissimo bacino di 
citazioni di autori di opere Περὶ Ἡρακλείας. 

Così, dell’opera su Eraclea di Promatida gli scolii alle Argonautiche resti­
tuiscono cinque frammenti, di quella di Ninfide dieci, di quella di Domizio 
Callistrato uno.428 Se ad essi si aggiungono le citazioni di Erodoro di Era­
clea, il quale, pur non avendo composto un vero e proprio Περὶ Ἡρακλείας, 
disseminò i propri scritti di riferimenti a miti e tradizioni legati alle coste 
meridionali del Ponto Eusino (fu autore tra l’altro di un’opera dal titolo 
Ἀργοναυτικά o Ἀργοναῦται), il materiale che gli scolii ad Apollonio Rodio 
hanno tratto da autori particolarmente interessati a quella regione cresce 
esponenzialmente (almeno altri ventinove frammenti).429 Di Memnone, 
invece, non c’è neppure l’ombra. Va detto che, probabilmente, gli eruditi 
impegnati sul testo di Apollonio riservarono particolare attenzione ad alcu­
ni di questi autori perché è possibile che essi siano stati utilizzati come fonti 
dallo stesso Apollonio Rodio (e comunque ciò era creduto dagli eruditi 
antichi).430 Nondimeno, non può che destare qualche sospetto il silenzio 
intorno a Memnone da parte di questa produzione dotta particolarmente 
interessata alla regione di Eraclea Pontica, silenzio che si aggiunge a quello 
più generale che il mondo antico ha riservato all’opera di Memnone.

Ora, quale che sia l’epoca in cui è stato composto il corpus degli scolii ad 
Apollonio Rodio che è giunto fino a noi, è un fatto che in esso confluiva il 
materiale raccolto da studiosi delle generazioni precedenti.431 Una subscrip­
tio che accompagna gli scolii di Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, 
Plut., 32.9 aiuta a fare chiarezza su questo punto: gli scolii sono stati 
derivati dai commentari di Lucillo di Tarre, di Sofocleo e di Teone.432 Teone 
di Alessandria fu attivo nel I secolo a.C., Lucillo di Tarre nel I secolo d.C. 

428 Cf. rispettivamente FGrHist 430 F 1-5 (di cui uno incerto), FGrHist 430 F 3-5, 8, 
11-16 e FGrHist 433 F 2.

429 Cf. FGrHist 31 F 5-10, 15, 24, 30-31, 38-40, 41b, 42-55, 61. Su Erodoro di Eraclea cf. 
Guadagno (2014).

430 Cf. e.g. schol. Apoll.Rhod. II 911-912, τὴν δὲ περὶ Σθενέλου ἱστορίαν ἔλαβε παρὰ 
Προμαθίδα, schol. Apoll.Rhod. II 729-735a, Νύμφις ἐν τῷ Περὶ Ἡρακλείας α´ φησί, 
παρ’ οὗ Ἀπολλώνιος ἔοικε ταῦτα μεταφέρειν.

431 Prudentemente Lachenaud (2010), xvii si limita ad osservare: «le volume, sans 
doute distinct du texte à l’origine, a été composé par un anonyme à l’époque du 
passage des volumina aux codices».

432 Cf. Wendel (1935), 329 e Lachenaud (2010), xvii e 528-529. Se per Omero si parla 
di Viermännerkommentar, a tutti gli effetti per Apollonio Rodio si potrebbe parlare 
di Dreimännerkommentar (questa espressione è utilizzata in riferimento agli scolii 

Saggio introduttivo

146

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


e Sofocleo verosimilmente nel II secolo d.C.433 Se l’opera di Memnone già 
esisteva all’epoca in cui furono attivi questi eruditi, è possibile che essa non 
fosse ancora sufficientemente nota. Ma è anche possibile pensare – pur con 
tutta la cautela del caso – che l’opera di Memnone a quel tempo ancora non 
esistesse.

 
3. È ben vero che nessuno di questi elementi è decisivo per abbassare 
la cronologia di Memnone. Tuttavia, è anche vero che, allo stato attuale 
delle nostre conoscenze, nulla costringe veramente ad attribuire a questo 
autore una datazione particolarmente alta, mentre gli elementi che abbiamo 
appena illustrato fanno pensare a una datazione non anteriore al II secolo 
d.C.

Non sarà superfluo ricordare che, ancora nella piena Tarda Antichità, 
tra il IV e il V secolo d.C., Eraclea Pontica diede i natali a un intellettuale 
ragguardevole come Marciano. Di lui ci sono pervenuti un Periplo del mare 
esterno e le epitomi del Periplo di Menippo di Pergamo e della Geografia 
di Artemidoro di Efeso. Con ogni probabilità, inoltre, la raccolta di scritti 
geografici conservata in Paris, Bibliothèque Nationale de France, Suppl. 
gr., 443 (che contiene anche il periplo di Marciano e le due epitomi, o 
almeno ciò che ne resta) risale in ultima istanza a una iniziativa editoriale 
di questo intellettuale eracleota. Un esame complessivo della produzione di 
Marciano di Eraclea ci restituisce l’immagine di un vero e proprio “storico 
della geografia”, che non si sottrae a problemi di critica del testo, critica 
stilistica e critica attribuzionistica.434 

Ora, un profilo intellettuale del genere, se applicato non già alla storia 
della geografia, ma alla storia di Eraclea Pontica, si adatta abbastanza bene 
alla figura di Memnone, il quale – per quel poco che possiamo capire dal 
lungo riassunto di Fozio – si proponeva di realizzare una storia di Eraclea 
che fosse anche la “summa” del sapere storico su Eraclea Pontica prodotto 

al Περὶ στάσεων di Ermogene di Tarso derivati dai commenti di Sopatro, Siriano e 
Marcellino; non mi risulta un uso analogo per Apollonio Rodio).

433 Cf. Lachenaud (2010), xvi (con ulteriore bibliografia), il quale ricorda anche un 
certo Ireneo citato in alcuni scolii. Lachenaud (2010), xvi colloca Lucillo di Tarre 
nel II secolo d.C. (così già Wendel (1932), 90), tuttavia una datazione al I secolo 
d.C. pare più verosimile: cf. Gerthoux (2022). Su Teone di Alessandria e Sofocleo cf. 
rispettivamente Meliadò (2019) e Pagani (2013).

434 Su Marciano di Eraclea “storico della geografia” cf. Brillante (2020), 187-200 e 219.

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

147

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fino ad allora.435 È anzi molto verosimile che proprio la realizzazione di 
questa “summa” abbia contribuito in misura significativa alla scomparsa 
delle precedenti opere storiche su Eraclea Pontica, inclusa l’importante 
Storia di Eraclea di Ninfide. Con ciò non si vuole dire che Memnone fosse 
un contemporaneo di Marciano di Eraclea, ma che forse una datazione 
anche più recente del II secolo d.C. non può essere esclusa del tutto. 

435 Merita di essere ricordato il modus operandi seguìto da Marciano nella composizio­
ne delle due epitomi (se ne conserva memoria nella lettera prefatoria preposta dallo 
stesso Marciano all’epitome del periplo di Menippo). In relazione all’opera di Arte­
midoro, Marciano afferma di aver conservato la ripartizione originaria in undici 
libri, ma di aver aggiunto, a partire da altri autori antichi, ciò che serviva a integrare 
l’esposizione di Artemidoro. Un’operazione per certi aspetti analoga Marciano dice 
di aver fatto con l’epitome del Periplo di Menippo (cf. Brillante (2020), 193-194). È 
lecito pensare che Memnone abbia operato rispetto alle sue fonti principali in modo 
analogo. È degno di nota a questo proposito che Marciano dice di aver rispettato la 
ripartizione dell’opera di Artemidoro in undici libri. L’impressione è che Memnone 
si sia sforzato di fare una cosa analoga per la storia di Ninfide (cf. supra B.2.1).

Saggio introduttivo

148

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13 - am 13.01.2026, 04:18:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Saggio introduttivo
	A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea
	B. Le fonti e i fatti
	1. La tradizione antica su Chione di Eraclea.
	2. Il problema delle fonti.
	3. L’Accademia tra tiranni e tirannicidi.
	4. E fannolo principe per potere sotto la sua ombra sfogare l’appetito loro.

	C. L’epistolario
	1. Un romanzo epistolare di argomento storico.
	2. Una storia controfattuale.
	3. Tra “vita attiva” e “vita contemplativa”: la filosofia di Chione.
	4. Ogni storia è storia contemporanea.
	5. Pseudo-Chione: chi era costui?

	D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.


