Saggio introduttivo

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

1. Cost nelle Memorie autografe dun ribelle del 1857 l'editore Giuseppe
Ricciardi (1808-1882) motivava retrospettivamente la propria adesione ai
moti risorgimentali: «che giorni tranquilli, per non dir fortunati, a volere
adoperare il linguaggio volgare, mi sarebbero stati concessi, se mi fosse
bastato I'animo di rimanere contento alla vita del corpo, e chiudere gli
occhi allo strazio della mia misera patria! Cieco invece (debbo pur dirlo a
mia lode) ad ogni altra cosa, all'infuori di quello strazio, cosi favellai tra
me stesso: «Grande sarebbe la tua vilta, se in tanta prosperita di fortuna
t'addormentassi o poltrissi, senza badare alla sorte de’ tuoi sventurati fratel-
li [...]». A questo discorso, fatto fra me e me, [...] tenne dietro la risoluzione
saldissima di cacciarmi nelle congiure, e partecipare a ogni fatto che avesse
potuto promovere la rigenerazione della patria».! Il Ricciardi, insomma,
avrebbe potuto vivere la vita tranquilla e agiata a cui un uomo della sua
condizione era destinato.? Invece, decise di rinunciare a quelle sicurezze per
amor di patria: non avrebbe potuto tollerare di fare la bella vita, mentre
molti suoi compatrioti pativano sotto il giogo della “tirannide”.®> Sentimenti
e ragionamenti analoghi si possono trovare secoli prima nelle lettere attri-
buite a Chione di Eraclea Pontica.*

Si tratta di un piccolo corpus epistolare composto da diciassette lettere
di varia lunghezza che la tradizione medievale ci ha restituito all'interno
del pill vasto corpus degli epistolografi greci. Benché i fatti narrati nell’e-
pistolario siano realmente accaduti intorno alla meta del IV secolo a.C.,
abbiamo a che fare con un prodotto pseudoepigrafo composto molto piu

1 Ricciardi (1857), 245-247, citato da Banti (2000), 31-32.

2 Era figlio cadetto di Francesco Ricciardi, che nel 1810 ottenne il titolo di conte e fu
ministro di Giuseppe Bonaparte, di Gioacchino Murat e di Ferdinando I tra il 1820 e il
1821. La madre, Luisa Granito, era a sua volta di nobili origini (cf. Banti (2000), 31).

3 Nel 1832 il Ricciardi entro nella “Giovine Italia”, e a seguito di questa scelta subi il
carcere e l'esilio (cf. Banti (2000), 31).

4 E soprattutto in Ep. 12 e in Ep. 14, 5 che si possono trovare sentimenti e ragionamenti
simili a quelli del Ricciardi ricordati poc’anzi.

13

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

tardi.> Quattordici di queste diciassette lettere sono indirizzate da Chione
al padre Matride, una all’amico Bione, una a Clearco, tiranno di Eraclea
Pontica, e una a Platone. Non sono presenti lettere inviate a Chione dai suoi
corrispondenti. Le lettere coprono un arco temporale molto esteso: nella
prima lettera, indirizzata al padre, troviamo Chione in viaggio verso Atene
per studiare filosofia alla scuola di Platone. Nella lettera quinta, dopo un
viaggio piuttosto avventuroso su cui sono incentrate soprattutto Ep 3 ed Ep.
4, Chione annuncia al padre il proprio arrivo ad Atene e il primo contatto
con Platone. Da Ep. 11 apprendiamo che Chione ha gia trascorso cinque
anni alla scuola di Platone e ora chiede al padre - il quale, per parte sua,
vorrebbe che il figlio rientrasse a Eraclea - di poter prolungare gli studi
per altri cinque anni. La lettera dodicesima segna una svolta nei piani di
Chione: Clearco ha preso il potere a Eraclea e Chione non vuole rimanere
in disparte mentre la patria ¢ sottoposta a una terribile tirannide. Chione,
dunque, comunica al padre la propria decisione di tornare a Eraclea e di fa-
re qualcosa per aiutare la patria. Con la lunga lettera sedicesima, indirizzata
direttamente a Clearco, Chione vuole rassicurare il tiranno circa il fatto
di non rappresentare una minaccia per lui: Chione, infatti, ¢ un filosofo
interessato allo studio della natura e del cosmo, non alla politica né, pill in
generale, alla vita attiva. L'ultima lettera, la diciassettesima, ¢ indirizzata a
Platone ed ¢ un sentito congedo dal maestro e dalla vita: di li a due giorni,
infatti, durante la processione che si terra alla festa delle Dionisie, Chione,
aiutato da alcuni congiurati, attentera alla vita del tiranno. Il presentimento
che questa impresa gli costera la vita & forte, tuttavia Chione sente che la
propria azione ¢ coerente con gli insegnamenti ricevuti da Platone.

2. Se la somiglianza tra le riflessioni svolte dal Ricciardi nelle sue Memorie
e alcuni dei temi presenti nell’epistolario pseudochioneo ¢ con ogni proba-
bilita del tutto casuale, ¢ forse meno casuale che proprio nell'Italia protori-
sorgimentale si trovi traccia di quest’opera relativamente poco nota della
letteratura greca antica. Nel 1826 a Milano, per i tipi dei fratelli Sonzogno,
appariva il primo di quattro tomi intitolati Storici greci minori volgarizzati.
L'iniziativa si inseriva nella “Collana degli antichi storici greci volgarizzati”
che l'editore milanese Giovanni Battista Sonzogno aveva avviato nel 1819

5 Sulla vicenda storica alla base dell’epistolario cf. B.4. Sul carattere pseudoepigrafo di
queste lettere e la sua problematica datazione in eta imperiale cf. rispettivamente C.1 e
C5.

14

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

con la pubblicazione del volume Ditti cretese e Darete frigio storici della
guerra trojana curato da Giuseppe Compagnoni.®

Questo primo tomo degli Storici greci minori volgarizzati comprendeva,
oltre ad altri testi, I'estratto foziano della Storia di Eraclea Pontica di Mem-
none.” A sua volta Memnone-Fozio era seguito da un’Appendice storico-an-
tiquaria prevalentemente incentrata sulla storia di Eraclea Pontica anteriore
a quella coperta dall’epitome foziana di Memnone. Autore di questa appen-
dice era Andrea Mustoxidi (1785-1860), intellettuale corcirese strettamente
legato al mondo culturale italiano della prima meta dell’Ottocento.? Si tratta

6 Concepita nel pieno della Restaurazione, la collana del Sonzogno non era priva di
intenti nazional-patriottici. Emblematica di questa impostazione € la lettera prefatoria
del Darete Frigio: «Questa bella e grande opera, a cui do ora cominciamento, della
“Collana degli antichi Storici greci volgarizzati”, a nessuno piu veramente s’aspetta che
a GIOVANI ITALIANI [in evidenza nell’originale] incamminati nello studio delle lettere,
e di quella principal parte della filosofia, la quale tende a discoprire I'origine vera delle
umane cose, le cagioni dell’alzarsi e del declinar degli imperj, le virtl e i vizj delle
nazioni e degli uomini, e la sapienza o stoltezza, colla quale si sono ne’ diversi tempi
condotti» (la lettera prefatoria del primo volume della collana ¢é riportata interamente
in Costa (2016), 298-300, donde ¢ tratta la presente citazione). Tra il 1819 e il 1852 usci-
rono 84 tomi, comprendenti non solo le grandi opere della storiografia greca classica e
postclassica, ma anche storici bizantini come Procopio, Anna Comnena, Niceta Conia-
ta, le opere geografiche di Strabone e Pausania, scritti storico-eruditi come le opere di
Filostrato e le Vite di Diogene Laerzio. Degna di nota, poi, ¢ appunto l'attenzione agli
“storici minori” conservati solo per estratti (prevalentemente da Fozio). Sulla storia di
questa collana cf. Costa (2016). Su Giuseppe Compagnoni, con particolare riferimento
al suo lavoro sulla Biblioteca di Fozio, cf. Canfora (2012).

7 Su Memnone-Fozio cf. infra B.1.4 e D.1-3. Gli altri testi compresi in questo primo
tomo sono la Storia greca di Giorgio Gemisto Pletone, le Costituzioni di Eraclide
Lembo (impropriamente attribuite ad Eraclide Pontico), gli estratti dei Ilepowkd e degli
Tvékd di Ctesia di Cnido, i frammenti della Storia universale di Nicola di Damasco,
Tepitome delle Amytjoeis di Conone. Tutte queste opere — incluso il riassunto foziano
di parte della Storia di Eraclea Pontica di Memnone - sono presenti esclusivamente
in traduzione italiana, introdotte da una breve prefazione e corredate da un ricco
apparato di note di carattere soprattutto antiquario posto in calce ai singoli testi. Tutte
le opere contenute in questo volume sono state curate da Spiridione Blandi (Spyridon
Blantes), con l'eccezione della Storia di Pletone (tradotta e annotata da Giovanni
Antonio Dalla Bona) e dell'appendice alla Storia di Eraclea di Memnone (curata, come
meglio vedremo, da Andrea Mustoxidi).

8 Di questa poliedrica figura di erudito e politico greco meritano di essere ricordati i
contatti con Vincenzo Monti, Alessandro Manzoni, Giacomo Leopardi (che al Musto-
xidi dedico il Saggio sopra gli errori popolari degli antichi) e Niccolo Tommaseo. La
sua collaborazione alla “Collana degli antichi storici greci volgarizzati” del Sonzogno
non fu limitata a questa appendice: il contributo pit impegnativo fu senza dubbio
la traduzione delle Storie di Erodoto in cinque volumi (l'ultimo uscito postumo). Sul
Mustoxidi cf. Rinaldin (2012), con ulteriore bibliografia.

15

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

di un’esposizione storico-antiquaria per lo piu fondata sull’epitome delle
Storie Filippiche di Trogo di Giustino. Tuttavia, parlando dell'uccisione di
Clearco da parte di Chione, il Mustoxidi riporta nel suo discorso il testo
di sei lettere tratte dall’epistolario pseudochioneo in quanto «spirano esse
generosi e forti pensieri, e se pur di Chione non sono, giacché gli eruditi
muovono sull’autenticita alcuni forse probabili dubbj, meritano almeno co-
me nobile ed espressiva immagine della storica verita essere assai pregiate.
E noi quelle riporteremo che servono di appoggio al racconto presente».’

L'obiettivo del Mustoxidi era naturalmente quello di fornire un’appendi-
ce documentaria che in un certo senso integrasse i dati ricavabili dall’estrat-
to foziano di Memnone. Viene da chiedersi, tuttavia, quanto il Mustoxidi si
ritrovasse nei «generosi e forti pensieri» contenuti nelle lettere dello pseu-
do-Chione, egli che solo tre anni dopo, nel 1829, per nomina di Giovanni
Capodistria, avrebbe ricoperto la carica di ministro dell'istruzione pubblica
del governo della Grecia indipendente.® E in ogni caso verosimile che nei
pensieri di Chione potessero ritrovarsi alcuni dei “giovani italiani” per i
quali la collana dei fratelli Sonzogno era esplicitamente pensata,! e che,
come Giuseppe Ricciardi, avrebbero in quegli stessi anni intrapreso la via
della lotta risorgimentale.

Non era la prima volta, d’altra parte, che le lettere pseudochionee erano
pubblicate insieme all’estratto foziano della Storia di Eraclea di Memnone.

3. Nel 1816 lo studioso zurighese Johann Conrad Orelli (1770-1826) aveva
pubblicato a Lipsia un vero e proprio repertorio delle fonti antiche su
Eraclea Pontica.”? All'estratto foziano di Memnone seguiva una raccolta di

9 Mustoxidi (1826), 102-103. Si tratta delle ultime sei lettere (dalla 12 alla 17), ovvero
di quelle in cui si parla della tirannide di Clearco e della maturazione da parte di
Chione della decisione di uccidere il tiranno. La traduzione delle lettere (riportata
alle pp. 103-115), tuttavia, non ¢ del Mustoxidi, bensi dello stesso Spiridione Blandi
che aveva tradotto lestratto di Memnone-Fozio (cf. supra n. 7). Per quanto riguarda
i dubbi sull'autenticita il Mustoxidi ha in mente Cober (1765) e Hoffmann (1803), cui
rimanda in nota.

10 E anche interessante il presupposto ermeneutico — forse, in ultima istanza, di ascen-
denza aristotelica (Poét. 145la-b) -, secondo cui, anche se queste lettere sono una
finzione letteraria, hanno comunque un contenuto di verita e, di conseguenza, posso-
no essere in una certa misura utilizzate come documenti storici.

11 Cf. supran. 6.

12 1l Mustoxidi nella sua appendice dell’edizione “Sonzogno” non cita mai l'edizione di
Orelli. Tuttavia, in Orelli (1816) furono ristampate la prefazione e le note del Cober,
nonché il contributo di Hoffmann citati dal Mustoxidi (cf. supra n. 9). Ledizione di

16

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

frammenti degli storici eracleoti Ninfide, Promatida e Domizio Callistrato,
nonché una serie di altre testimonianze di autori antichi su Eraclea Pontica.
Venivano poi le lettere dello pseudo-Chione con un ricchissimo apparato
critico-erudito.® Ma anche l'edizione di Orelli aveva un precedente nella
scelta di combinare Memnone con lo pseudo-Chione.

Nel 1594 Henri Estienne (1528 o 1531-1598) pubblico un volume antologi-
co comprendente il testo greco degli estratti foziani di Memnone di Eraclea,
di Ctesia e di Agatarchide di Cnido. II volume includeva una disquisitio
dello stesso Stephanus su Ctesia e, sempre in greco, il libro annibalico e il
libro iberico di Appiano, cui seguivano le castigationes dell'editore. Fin qui
si trattava di fatto della ristampa di un’antologia pubblicata dallo Stephanus
nel 1557. La novita dell’edizione del 1594 consisteva prevalentemente nella
traduzione latina degli estratti di Memnone, di Ctesia e di Agatarchide (ma
non dei libri di Appiano).1* A cio si aggiungeva un’appendice documentaria
comprendente, tra le altre cose, la lettera 17 e la lettera 15 dell’epistolario
pseudochioneo (in quest’ordine). Di entrambe le lettere, oltre al testo greco,
lo Stephanus offriva una traduzione latina e una serie di note testuali ed
esegetiche, unitamente ad una breve introduzione in cui si discutevano le
somiglianze e le differenze tra il contenuto delle lettere e i dati presenti in
Memnone-Fozio.®

Come nei successivi casi di Orelli e Mustoxidi, si trattava a tutti gli
effetti di un’appendice con cui lo Stephanus intendeva integrare la base do-
cumentaria offerta dall’estratto foziano di Memnone. Tuttavia, le due lettere
pseudochionee ricevono un’attenzione particolare: I'epistola prefatoria delle

Orelli, inoltre, € ampiamente utilizzata da Spiridione Blandi nelle note alla traduzione
di Memnone presente nel medesimo volume della collana “Sonzogno”. La conoscen-
za dell’edizione di Orelli da parte del Mustoxidi ¢ dunque verosimile. In ogni caso,
questo Orelli non va confuso con il pit noto studioso svizzero Johann Caspar Orelli
(1787-1849), del quale comunque era cugino (come si evince da Orelli (1816), xi; cf.
inoltre Sandys (1908), 161).

13 In fondo al volume, infine, era aggiunta I'epistola critica in epistolas Socraticas et
Pythagoricas del cugino Johann Caspar Orelli (cf. la nota precedente).

14 Le traduzioni di Memnone e di Agatarchide erano opera di Lorenz Rhodomann,
quella di Ctesia dello Stephanus. Gia nella lettera prefatoria dell’edizione del 1557,
rivolta a Carlo Sigonio, lo Stephanus aveva espresso I'intenzione di pubblicare una
traduzione latina dei testi allora editi solo in greco.

15 Per il testo greco delle lettere pseudochionee lo Stephanus dipendeva dall'edizione
Aldina di vari episolari greci (incluso il nostro) apparsa nel 1499 (cf. infra § II e n.
495). Per la conoscenza del testo di Fozio da parte dello Stephanus cf. Canfora (2001),
39 e passim.

17

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

traduzioni latine, indirizzata a Marquard Freher, € interamente incentrata
su di esse.l® Del resto, diversamente che per Orelli e Mustoxidi, per lo Ste-
phanus le lettere di Chione erano autentiche e, per questo, rappresentavano
documenti storici di primaria importanza.

La traduzione latina di Memnone, gia annunciata nel 1557, si era fatta
attendere per quasi quarant’anni. Per compensare i lettori della lunga attesa
- osserva lo Stephanus nella lettera prefatoria - si stampavano ora anche
due lettere di Chione riguardanti I'uccisione di Clearco. Con la prima di es-
se (che tuttavia e l'ultima dell’epistolario) i lettori sarebbero stati informati
circa I'occasione dell’attentato e circa la fermezza del giovane Chione nel
portare a termine I'impresa. In passato forse i lettori di questa lettera -
continua lo Stephanus - si saranno domandati come fosse finita la storia di
Chione: ora, proprio grazie ai documenti raccolti nella nuova edizione del
1594, sarebbe stato possibile soddisfare questa curiosita.” In effetti - nota
lo Stephanus - le cose andarono esattamente come il Chione della lettera
indirizzata a Platone si aspettava: il tiranno fu ucciso e il tirannicida perse
a propria volta la vita nell'impresa. L'unica cosa su cui Chione non colse
nel segno fu l'abbattimento della tirannide («verum et spes eum sua de
liberandis tyrannide suis civibus frustrata est»). A Clearco, infatti, subentro
una serie di successori che perpetuo il potere tirannico da lui istituito. Cio
naturalmente non sarebbe successo - chiosa lo Stephanus - se il primo
Chione fosse stato seguito da un altro Chione, ovvero da un altro giovane
altrettanto nobile e generoso capace di intraprendere un’analoga impresa.'s

Questo lo Stephanus osservava nell’edizione del 1594 a proposito della
diciassettesima lettera pseudochionea. Linteresse dello Stephanus per la
quindicesima lettera, invece, stava nel ragionamento apparentemente para-
dossale che Chione vi svolge: la vera opposizione non ¢ tra il tiranno
mite e quello crudele (dove il primo sarebbe evidentemente da preferire al

16 La lettera a Marquard Freher, consigliere del principe elettore del Palatinato rena-
no, diplomatico e professore di diritto a Norimberga, si puo leggere in Céard, Kec-
skeméti, Boudou, Cazes (2003), 671-674.

17 Lepistolario pseudochioneo era stato pubblicato a stampa da Aldo Manuzio nel 1499
(cf. n.15).

18 La curiosa osservazione dello Stephanus sembra replicare a unipotetica obiezione
circa linutilita del gesto di Chione: a posteriori ¢ fin troppo facile osservare che
Chione non avrebbe dovuto fare cio che fece. Il vero problema, semmai, & che dopo
di lui ad Eraclea Pontica non ci fu nessun altro che segui il suo esempio.

18

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

secondo), ma tra il tiranno che ¢ crudele fino in fondo e quello che finge di
essere mite (dove il primo ¢ paradossalmente da preferire al secondo).l”

4. La lettera prefatoria indirizzata a Marquard Freher si conclude con una
professione di odio antitirannico.?? Forse lattenzione riservata dallo Ste-
phanus a queste due lettere pseudochionee e ai temi antitirannici che esse
sviluppano non ¢ da ricondurre esclusivamente a interessi eruditi. In quegli
stessi anni, infatti, il tema della tirannide e del tirannicidio era particolar-
mente sentito. Basta pensare al fenomeno dei cosiddetti “monarcomachi”
e al diffondersi di libelli come le Vindiciae contra tyrannos, apparso sotto
pseudonimo nel 1579 a Basilea (forse per opera di Philippe de Mornay e
Hubert Languet). Non si trattava del resto di una pura moda culturale, ma
dell'espressione di un clima di tensione alimentato dalle guerre di religione,
clima che, come € noto, porto in quel torno di tempo all'uccisione di Enrico
III nel 1589 e di Enrico IV nel 1610.2' Tuttavia, quella delle lettere pseudo-
chionee con lestratto foziano di Memnone non fu 'unica “combinazione
editoriale” realizzata dallo Stephanus.

Proprio nella conclusione della lettera prefatoria a Marquard Freher lo
Stephanus ricordava la lettera pseudochionea “de Xenophonte” che egli
stesso aveva inserito nelle sue due edizioni senofontee. Il riferimento &
alla lunga terza lettera pseudochionea in cui Chione racconta al padre
incontro con Senofonte a Bisanzio. Si tratta di un evento decisivo per il
giovane Chione. Egli, infatti, & in viaggio verso Atene per studiare filosofia
alla scuola di Platone. Tuttavia, i venti contrari lo costringono a fare scalo
a Bisanzio. Qui, alla testa dei Diecimila, arriva anche Senofonte, il quale
riesce a convincere i soldati greci, stremati dal lungo viaggio, a non abban-
donarsi al saccheggio della citta. Proprio questo fatto dissipera le riserve

19 1l presupposto di questo ragionamento € che non possono esistere tirannidi positive.
Questo presupposto non e esplicito nella lettera prefatoria dello Stephanus, ma lo ¢ in
quella dello pseudo-Chione (cf. Ep. 15, 2, p. 70, 18-19).

20 «Sed haec tyrannica missa faciam quum uterque nostrum [cioe, tanto lo Stephanus
quanto il dedicatario] tam sit puootiporvvog, et tam poomévnpog, quam tyranni sunt
prhomévnpot ideoque et pioxdroxes» (Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003),
673 stampano “vesterque nostrum’; tuttavia, “vesterque nostrum” non da senso e
va chiaramente corretto in “uterque nostrum”, che, peraltro, € il testo effettivamente
stampato dallo Stephanus).

21 Sul fenomeno dei “monarcomachi” negli ultimi decenni del XVI secolo cf. Turchetti
(2001), 418-442 (in particolare sulle Vindiciae contra tyrannos e il problema della
sua attribuzione cf. Turchetti (2001), 434-442). Per il problema della tirannide nella
riflessione dello Stephanus cf. Boudou (2009).

19

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

che Chione ha nei confronti degli studi filosofici. La sua paura, infatti,
era che la filosofia lo avrebbe reso inadatto alla “vita attiva”. Ora, invece,
proprio grazie all'esempio di Senofonte, Chione capisce non solo che non
c’e contraddizione tra filosofia e “vita attiva”, ma anzi che il filosofo (quale &
Senofonte agli occhi di Chione) ¢ in grado di impegnarsi nella “vita attiva”
assai meglio di chi non e filosofo.

Effettivamente lo Stephanus aveva inserito questa lettera nella sua edizio-
ne degli opera omnia senofontei del 1561: essa era a tutti gli effetti pensata
come uno scritto introduttivo all'opera di Senofonte. Cio risulta particolar-
mente evidente dalla seconda parte del volume.?? Dopo la lettera dedicato-
ria al Camerarius troviamo un lungo discorso composto dallo Stephanus
medesimo intitolato De coniungendis cum Marte Musis exemplo Xenophon-
tis. Dopo questo discorso abbiamo la traduzione latina della terza lettera
pseudochionea, quindi la traduzione delle opere di Senofonte (a partire
dalla Ciropedia).?* A tutti gli effetti, dunque, la terza lettera pseudochionea
introduce il lettore alla figura di Senofonte e gli fornisce, in un certo senso,
la lente attraverso cui leggerne 'opera.?*

5. Come sappiamo, il Senofonte della terza lettera pseudochionea incarnava
la perfetta sintesi del filosofo e dell'uomo d’azione, nonché la dimostrazione

22 Ledizione senofontea dello Stephanus del 1561 consta di due parti: nella prima parte
¢ stampato il testo greco di tutte le opere di Senofonte; nella seconda & contenuta la
traduzione latina. Le due parti non sono del tutto speculari, soprattutto per quanto
riguarda i testi prefatori e il corredo erudito. La parte con il testo greco si apre con
i Prolegomena all'opera di Senofonte. Ad essi seguono la vita di Senofonte contenuta
nel secondo libro di Diogene Laerzio, la vita di Senofonte conservata nella Suda e
appunto la terza lettera pseudochionea; seguono alcuni versi dedicati a Senofonte (vv.
388-392) tratti dal poemetto ecfrastico di Cristodoro di Copto sul complesso dello
Zeussippo (a sua volta trasmesso nellAnthologia Palatina). Per quanto riguarda la
Suda abbiamo, in verita, due voci distinte (§ 47 Adler e § 48 Adler), di cui solo la
prima ¢ il tipico profilo biografico dei repertori enciclopedico-eruditi, con sintetiche
informazioni sulla vita dell'autore ed elenco delle opere; la seconda € piuttosto un
estratto narrativo incentrato sul ruolo di Senofonte nella spedizione dei Diecimila.
L'uso che lo Stephanus ha fatto della terza lettera pseudochionea ¢ stato recentemente
analizzato anche da Humble (2022), 412-413.

23 Mancano le traduzioni latine delle vite antiche di Senofonte, le quali invece si trova-
vano in greco in apertura della prima parte dell’edizione (cf. la nota precedente).

24 Cf. anche Humble (2022), 413: «Estienne compelled his readers to focus on the letter
of Chion as the central and most important piece of biographical information about
Xenophon». Va sempre tenuto presente che per lo Stephanus le lettere di Chione
erano autentiche: ai suoi occhi la terza lettera pseudochionea offriva una descrizione
di Senofonte da parte di un contemporaneo.

20

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

vivente che il filosofo & un uomo d’azione migliore di chi non ¢ filosofo.
Questa, dunque, era I'immagine di Senofonte che lo Stephanus voleva tra-
smettere ai suoi lettori; e naturalmente questa era 'immagine di Senofonte
cara allo stesso Stephanus. A ben vedere, infatti, tutto il discorso De coniun-
gendis cum Marte Musis exemplo Xenophontis & costruito intorno a questa
immagine di Senofonte.?®

Tre erano gli obiettivi che lo Stephanus si proponeva con questo discor-
so: 1) mostrare 'utilita che un governante poteva ricavare dalla filosofia - e
pit in generale dagli studi letterari — per assolvere appieno i propri compiti;
2) confutare 'opinione di quanti credevano che gli studi letterari fiaccas-
sero la forza d’animo richiesta per affrontare la “vita attiva”; 3) mostrare
con l'esempio di Senofonte («summum philosophum pariter et egregium
imperatorem») una conferma concreta dei due precedenti argomenti.?®

Ovviamente, anche indipendentemente dall'antico modello senofonteo,
si trattava di temi cari a un uomo di cultura come lo Stephanus. Tuttavia,
per sua stessa ammissione, era stato proprio il caso di Senofonte a offrirgli
Poccasione per questa riflessione.?’” Ma I'esempio di Senofonte poteva essere
utilizzato a questo scopo precisamente a condizione di vedere in questo
personaggio quella perfetta sintesi del filosofo e dell'uomo d’azione che &
compiutamente espressa dalla terza lettera pseudochionea. Naturalmente si
tratta di un’immagine che, in un certo senso, € in nuce nella stessa opera
di Senofonte.?® Tuttavia, ci sono ottime ragioni per pensare che essa sia
stata almeno in parte suggerita allo Stephanus proprio da questo testo
pseudochioneo. La conferma piu evidente di questo fatto sta proprio nella
posizione estremamente significativa riservata a questa lettera nell’edizione
senofontea del 1561. Come se non bastasse, nei vari testi che accompagna-
no l'edizione i riferimenti alla lettera pseudochionea e allimmagine di

25 Tl discorso De coniungendis cum Marte Musis exemplo Xenophontis puo essere letto in
Canfora, Natalicchio (1992), che comprende anche ur’introduzione e una traduzione
italiana con note (l'introduzione & stata ristampata in Canfora (1997), 44-48). Una
traduzione inglese annotata di questo medesimo discorso € ora disponibile, a cura di
Noreen Humble, in De Keyser, Humble, Sidwell (2022), 66-129.

26 In principio lo Stephanus aveva dichiarato di voler «cum rationibus tum etiam
exemplis docere» (ed. Canfora, Natalicchio (1992), 20).

27 «Potremo ad summum philosophum pariter et egregium imperatorem Xenophontem
(qui occasionem huic disceptationi dedit) descendam» (ed. Canfora, Natalicchio
(1992), 20).

28 Cf. Canfora ap. Canfora, Natalicchio (1992), 15 (= Canfora (1997), 47), con particola-
re riferimento a Xen. An. I1 1, 13.

21

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Senofonte che essa contiene non mancano affatto. Prendiamo il caso dei
Prolegomena che aprono la parte del volume con il testo greco.?

Essi sono - tra le altre cose — un dottissimo saggio sulla fortuna di Seno-
fonte nell’Antichita. Lo Stephanus rileva che Senofonte fu apprezzato gia
presso gli antichi essenzialmente per due ragioni: per cio che la sua stessa
persona aveva rappresentato e per il suo stile letterario. Per lo Stephanus
il primo caso ¢ illustrato nel modo migliore dalla lettera di Chione che
egli stesso ha stampato in apertura del volume.®® Il Senofonte della lettera,
infatti, mostra chiaramente che gli studi delle “bonae artes” rendono gli
uomini non meno validi nell’azione, ed anzi meno avventati. Questo testo
dovrebbero leggere - chiosa lo Stephanus — i molti uomini di corte che
pensano e sostengono esattamente il contrario.’!

Linsegnamento che secondo lo Stephanus si puo ricavare da questa
lettera di Chione («non minus strenuos reddi homines bonarum artium
studiis, sed minus temerarios et in pericula praecipites») ricalca un passo
della parte finale della terza lettera pseudochionea (Ep. 3, 7, p. 50, 17-18,
Kay® ovv EATilw @locoprioag TG Te GAAa kpelttwv EoecBat kol ovy
fttov avdpeiog, AN fittov Bpacic).32 E un passo che doveva stare partico-
larmente a cuore allo Stephanus. Esso, infatti, e ripreso — questa volta espli-
citamente — anche nella chiusa del discorso De coniungendis cum Marte
Musis exemplo Xenophontis: «quae cum ita sint, deponant tandem illi quam
de studiis literarum conceperunt opinionem, sibique hoc persuadeant, qui-
cunque his operam dederit, minus quidem Opacvv (ut dixit Chion) at
non minus &vdpeiov fore».33 Del resto, quando lo Stephanus, subito dopo

29 1l testo dei Prolegomena si puo leggere in Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003),
60-72.

30 «Atque (ut de illis [scil. degli elogi che gli antichi riservarono a Senofonte] prius
agam) maximum omnium esse puto illud Chionis, quod in eius epistola huic volumi-
ni praefixa habetur» (citazione tratta da Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003),
61).

31 «Quam [scil. la terza lettera pseudochionea] utinam aulici nostri diligenter legissent
atque expendissent, qui literarum studiis homines quodammodo enervari, omnem-
que animi magnitudinem et omnem ad res praeclaras fortiter et viriliter suscipiendas
alacritatem extingui existimant. Unum hoc illis ex ea epistola respondebo, non minus
strenuos reddi homines bonarum artium studiis, sed minus temerarios et in pericula
praecipites» (citato sempre da Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 61; il passo
é richiamato anche da Humble (2022), 412-413 n. 70). Questo tema viene ripreso dallo
Stephanus anche nella lettera a Marquard Freher anteposta alla traduzione latina
dell’edizione di Memnone, Ctesia ed Agatarchide del 1594.

32 Questa ripresa non ¢ stata notata da Humble (2022), 412-413 e n. 70.

33 Canfora, Natalicchio (1992), 90.

22

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

questo discorso, riporta la traduzione latina della lettera di Chione, rileva
in epigrafe: «Chionis epistola latine ab Henrico Stephano reddita, cum
argumento praecedentis eius orationis conveniens».

La terza lettera pseudochionea, insomma, contribui non poco a produrre
nello Stephanus I'immagine di Senofonte come perfetta sintesi del filosofo
e dell'uomo d’azione3* Cosi, anche grazie a Chione, Senofonte diventava
lincarnazione del principe ideale: nel 1581 lo Stephanus dedichera la sua
seconda edizione degli opera omnia di Senofonte al figlio di Maria Stuarda,
il re di Scozia Giacomo VI, il quale sarebbe divenuto anni dopo, alla morte
di Elisabetta I, anche re d’'Inghilterra come Giacomo I. In questa seconda
edizione non & presente il discorso De coniungendis cum Marte Musis
exemplo Xenophontis che si trovava nell’edizione del 1561. In compenso, il
contenuto di quel discorso ¢ brevemente compendiato nella lettera dedica-
toria al re di Scozia, dove si legge che nessuno piu di Senofonte incarno
il sovrano ideale che sa unire nella propria persona gli studi e I'azione.®
Anche in questa edizione del 1581 € sempre presente come vera e propria
introduzione alle opere di Senofonte la terza lettera pseudochionea.

6. Se ci si e dilungati su questa tappa della storia degli studi e perché essa
rappresenta forse il punto piu alto della fortuna dell’epistolario pseudochio-
neo. Questo testo oggi relativamente poco conosciuto della letteratura greca
antica arrivo a influenzare almeno in parte 'immagine di Senofonte che un
personaggio di primo piano come Henri Estienne contribui a diffondere
nell’Europa colta della prima eta moderna. Non solo. Dai diversi usi che
lo Stephanus ha fatto delle lettere dello pseudo-Chione emergono per certi
aspetti — sia pure in forma del tutto seminale - alcuni dei problemi inter-

34 Cf. anche Noreen Humble e Keith Sidwell, ap. De Keyser, Humble, Sidwell (2022),
25. E possibile che alla formazione di questa immagine di Senofonte nella mente dello
Stephanus abbiano contribuito anche altri stimoli: Luciano Canfora ap. Canfora,
Natalicchio (1992), 14 (= Canfora (1997), 47) ha richiamato l'attenzione su un passo
dello scritto di Sinesio A Peonio, citato dallo Stephanus nel discorso De coniungendis
cum Marte Musis (ed. Canfora, Natalicchio (1992), 46 e 48): qui il vescovo di Cirene
sviluppa a propria volta un’immagine di Senofonte sostanzialmente analoga a quella
della terza lettera pseudochionea (su questo punto cf. anche infra C.5.5). Naturalmen-
te queste due possibilita non si escludono a vicenda.

35 «Immo vero ne hoc quidem te nescire crediderim, nullum pulchriorem regis omni
laude digni imaginem pinxisse, nullum ex omni memoria gloriosus Martem cum
Musis coniunxisse» (citato da Céard, Kecskeméti, Boudou, Cazes (2003), 502). Va
tenuto presente che Giacomo VI, uomo coltissimo e autore egli stesso di opere piene
di erudizione, doveva essere particolarmente sensibile all'argomento: lo Stephanus lo
sapeva bene (cf. Canfora ap. Canfora, Natalicchio (1992), 14 = Canfora (1997), 46).

23

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

pretativi oggettivamente presenti in questo testo. Se, infatti, si mettono a
confronto I'edizione senofontea del 1561 e quella di Memnone, Ctesia e Aga-
tarchide del 1594 emergono due usi molto diversi, se non diametralmente
opposti, dell’epistolario pseudochioneo.

Nell’edizione senofontea del 1561 (e poi in quella del 1581) lo pseudo-
Chione e servito allo Stephanus per proporre una lettura dell'opera di
Senofonte nel senso dello speculum principis. In una certa misura, cioe, per
lo Stephanus sarebbe possibile ricavare dall’epistolario pseudochioneo I'im-
magine del principe ideale. D’altro canto, come abbiamo visto, nell'edizione
di Memnone, Ctesia e Agatarchide del 1594 'uso dello pseudo-Chione offri-
va allo Stephanus un’occasione per dare voce anche ai propri sentimenti
antitirannici. E possibile che questa diversita di usi del medesimo testo
sia in parte dipesa dalle diverse circostanze storiche in cui lo Stephanus
fece ricorso allo pseudo-Chione (tra le due edizioni corrono piu di trent’an-
ni), non meno che dalla diversita dei testi e degli autori a cui le lettere
pseudochionee erano di volta in volta associate. Quel che e certo, pero,
¢ che questa diversita di usi ha comportato che lo Stephanus operasse
sull’epistolario pseudochioneo due diverse selezioni.

Se infatti si legge esclusivamente la lettera terza incentrata sull'incontro
di Chione e di Senofonte, si puo effettivamente avere I'impressione che que-
sta sintesi perfetta di filosofo e uomo d’azione rappresentata da Senofonte
possa servire per tracciare il profilo del principe ideale. Se, pero, poi si legge
la quindicesima lettera, selezionata dallo Stephanus nell’edizione del 1594,
si scopre che per Chione non puo esistere un governo monarchico positivo.
D’altra parte, lo stesso esempio di Senofonte rende perlomeno legittima
la domanda: e se il monarca fosse un filosofo come Senofonte? Anche in
questo caso non sarebbe possibile un potere giusto, per quanto assoluto?
Siamo proprio sicuri, dunque, che il giovane Chione fosse interamente
dalla parte della ragione nei suoi ragionamenti antitirannici?

Naturalmente lo Stephanus non si proponeva di fornire un’interpreta-
zione dell’epistolario pseudochioneo. Tuttavia, come vedremo, la diversita
degli usi che egli fece di questo testo ¢ strettamente legata alla ragione che,
in tempi piu recenti, ha reso possibili da parte della critica interpretazioni
di questo epistolario tra di loro molto diverse, se non opposte. In ogni caso,
lattenzione che lo Stephanus riservo all’epistolario pseudochioneo non &
un fenomeno isolato in eta umanistico-rinascimentale.

24

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

7. Anche il Leunclavius (Johannes Lowenclau, 1541-1594) incluse la terza
lettera pseudochionea (con testo greco e traduzione latina) nella propria
edizione degli opera omnia senofontei del 1569 (in seguito ristampata
nel 1572 e, postumamente, nel 1594 e nel 1596). L'importanza di questo
documento - sottolinea il Leunclavius nella lettera dedicatoria a Johannes
Casimir, principe elettore del Palatinato Renano — & proprio legata al fatto
che, in quanto testimonianza di un contemporaneo, esso fornisce una con-
ferma particolarmente autorevole dell’attendibilita del racconto senofonteo
(«verissimum narrationi Xenophonteae testimonium»). Anche per questo,
nella vita di Senofonte che segue alla lettera dedicatoria, il Leunclavius fa
ricorso alla terza lettera pseudochionea addirittura per ricostruire I'aspetto
di Senofonte durante la spedizione dei Diecimila («vultu pervenusto ac miti
caesarie promissa, quemadmodum Chio philosophus promissa: ipso in
vultu singularis inerat verecundia»). Il Leunclavius pensava evidentemente
a Ep. 3, 3, p. 48, 2-3 (¢wpdpev KopRTnVv Gvdpo, KaAOV TAVY Kal TPGoV
{5é0Bau).3¢

Verosimilmente sulla spinta di queste operazioni editoriali si giunse alla
prima traduzione integrale dell’epistolario pseudochioneo in latino, pubbli-
cata dal Caselius (Johannes Kessel) a Rostock nel 1584 in appendice alla
propria traduzione latina del quarto libro della Ciropedia di Senofonte.
Nell’epistola dedicatoria, rivolta a Heinrich Julius, vescovo luterano di Hal-
berstadt e duca di Brunswick-Liineburg, il Caselius segnala le lettere di
Chione - che egli ritiene autentiche — per il loro stile elegante e dotto,
oltre che per l'elogio di Senofonte che esse contengono. Inoltre, come lo
Stephanus prima di lui, il Caselius si sofferma sulla stretta connessione tra il
profondo impegno profuso da Chione negli studi sotto la guida di Platone e
le nobili azioni da lui intraprese in difesa della patria (cosa che permette al
Caselius di fare di Chione addirittura un precursore di Alessandro Magno).
Nell'exemplum di Chione, dunque, il dedicatario potra trovare - o almeno

36 Su quest’ultimo punto ebbe da ridire lo Stephanus, il quale nella terza edizione degli
opera omnia senofontei (1596) inserl una lunga inquisitio sugli errori commessi dal
Leunclavius nella sua edizione. Per lo Stephanus il Leunclavius aveva tacitamente
amplificato le parole di Chione aggiungendo «ipso in vultu singularis inerat vere-
cundia». Sull'uso della terza lettera pseudochionea da parte del Leunclavius e sulla
querelle con lo Stephanus cf. Humble (2022), 414-416.

25

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

questo sara stato auspicio del Caselius — una conferma della giustezza della
propria dedizione agli studi.’”

Ma la terza lettera pseudochionea aveva gia attirato I'attenzione di Lam-
pugnino Birago.’® Il Birago realizzo una traduzione latina dellAnabasi di
cui ci resta soltanto la lettera dedicatoria a Borso d’Este, duca di Modena
e Reggio, datata all’aprile del 1462.%° Dalla parte finale di questa lettera ap-
prendiamo che la traduzione dellAnabasi era seguita da quella della Vita di
Artaserse di Plutarco, mentre era preceduta dalla traduzione di un’elegante
lettera del filosofo Chione riguardante le imprese descritte nellAnabasi
(«sed iam Xenophontem leges, et post eum Plutarchum, lecta prius brevi
ac, ut mihi visa est, eleganti de his rebus Chionis philosophi epistola»).
Si tratta evidentemente della terza lettera pseudochionea.®® E del tutto
verosimile che il Birago, egli stesso uomo di cultura e uomo d’azione, fosse
stato attratto dallimmagine di Senofonte che emerge da questa lettera,*!
tuttavia, diversamente dallo Stephanus, egli non sviluppo esplicitamente
questo punto. In compenso, si puo dire che egli abbia preceduto lo Stepha-

37 «Confirmaberis simul in nobili isto instituto, nisi iam te penitus confirmasti, que-
madmodum de tua aetate, doctrina et iudicio mihi persuadeo: sed tamen quae vera
esse iam non dubitas, eadem ita sensisse atque ita se habere re ipsa comperisse opti-
mos quosque gaudebis» (cito dalla riproduzione digitale in mio possesso della copia
dell'edizione del Caselius conservata nella Biblioteca Apostolica Vaticana, R.G.Classi-
ci.IV.348, f. 3r). L'anno prima (1583), sempre a Rostock, il Caselius aveva pubblicato
un’edizione del solo testo greco dell'epistolario. Per un profilo intellettuale del Case-
lius cf. Scattola (1997). Segnalo, inoltre, che un’edizione della sola sedicesima lettera
pseudochionea apparve a Parigi nel 1595 per opera dell'imprimeur du roi Fédéric
Morel (1552-1630). Lo stesso Morel pubblico poi, nel 1600, una traduzione latina di
Ep. 16. Un’altra traduzione latina integrale dell’epistolario pseudochioneo, invece, vide
la luce - accanto al testo greco ripreso dall'Aldina - nel 1606 a Ginevra all'interno
di un’edizione di vari epistolari greci. Si tratta di un piccolo giallo filologico tutto-
ra irrisolto: la traduzione, infatti, ¢ attribuita al dotto giureconsulto Jacques Cujas
(1522-1590). Tuttavia, &€ molto probabile che si tratti di una falsa attribuzione (cf.
Fabricius, Harles (1790%), 676). Se effettivamente non & opera del Cujacius, I'autore
di questa traduzione ¢ tuttora ignoto (non si tratta in ogni caso di una ristampa della
traduzione latina del Caselius).

38 Su questo poliedrico personaggio, politico e umanista nato verso la fine del XIV
secolo, attivo prima alla corte milanese dei Visconti poi presso la Curia pontificia e
morto nel 1472, cf. Miglio (1968) e Damian (2017), vii-xliv.

39 La traduzione era gia stata ultimata nel 1459 e dedicata una prima volta a papa Pio II.
Sulle possibili ragioni di questa seconda dedica cf. Damian (2017), xxxi-xxxiii

40 Il testo della lettera a Borso d’Este puo essere letto in Marsh (1992), 102 e Pade (2007),
163-164.

41 Cf. Humble (2022), 406.

26

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

nus nel considerare la terza lettera pseudochionea come una sorta di testo
introduttivo alla lettura di Senofonte (sia pure solo dell’Anabasi).*?

Questo interesse nei confronti dell’epistolario pseudochioneo tra Quat-
trocento e Cinquecento non stupisce.** In questo testo, infatti, si poteva
trovare una conferma dell'idea cara all'Umanesimo quattrocentesco e cin-
quecentesco secondo cui la cultura storico-filosofico-letteraria era essenzia-

42

43

Come sappiamo, la prima edizione a stampa dell’epistolario ¢ '’Aldina del 1499 (su
questa edizione cf. meglio infra § II e n. 494). Il Birago, dunque, lesse la terza lettera
pseudochionea su una fonte manoscritta attualmente non identificata. Egli definisce
Chione “philosophus”: puo essere interessante notare che, tra i codici noti dell’episto-
lario pseudochioneo, solo Vaticano (Citta del), Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. gr.,
1353, vergato da Costantino Lascaris a Milano nel 1462 (cf. infra § I, num. 27), riporta
questa indicazione nell'intestazione delle lettere. Tuttavia, questa indicazione poteva
anche essere ricavata autoschediasticamente dalla lettura dell’epistolario, cosi come
poteva essere tratta dalla voce Khéapyog (x 1714) della Suda o, piu probabilmente,
dallepitome di Giustino delle Storie Filippiche di Pompeo Trogo (XVI 5), testo notis-
simo gia nel corso del Medioevo (cf. Reynolds (1983), 197-199 e Cambiano (2000),
4-6). Peraltro, il Birago potrebbe aver conosciuto questa lettera pseudochionea ben
prima del 1462. Nella lettera prefatoria della propria traduzione dell’Economico di
Senofonte, dedicata a papa Niccolo V e databile intorno al 1450, il Birago stabilisce
un confronto tra Senofonte e il dedicatario (sul problema della datazione di questa
traduzione cf. Damian (2017), xviii-xix). Tra le altre cose Birago si sofferma proprio
sull’episodio del mancato sacco di Bisanzio in virtu dellintervento di Senofonte,
ovvero sullepisodio intorno al quale & costruita la terza lettera pseudochionea. In
questo episodio, infatti, Birago vede un’analogia con la politica condotta da papa Nic-
colo V in difesa di Costantinopoli. Su questa lettera a papa Niccolo V ha richiamato
lattenzione Humble (2022), 30, alla quale pero sembra sfuggita la possibile connes-
sione con la terza lettera pseudochionea. II testo latino della lettera si puo leggere in
Marsh (1992), 178. In ogni caso, a tutti gli effetti quella di Lampugnino Birago ¢ la
prima traduzione latina nota, ancorché parziale e perduta, dello pseudo-Chione.
Un'ulteriore conferma di questo interesse viene dal comportamento della tradizione
manoscritta. Grosso modo a partire dalla seconda meta del Quattrocento, infatti,
Iepistolario pseudochioneo non compare soltanto in sillogi epistolografiche. Cosi,
ad esempio, in Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut., 59.47 (databile alla
meta o alla seconda meta del XV secolo) le lettere di Chione si trovano insieme a
diverse orazioni politiche di Demostene, al Menesseno platonico e al De virtute et
vitio di Plutarco; in Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit, Voss., gr. F° 56 (copiato
verosimilmente negli anni Cinquanta del XV secolo) Iepistolario pseudochioneo &
insieme alle lettere di Eschine e ad alcune lettere di Platone, ma anche alle orazioni
giudiziarie di Demostene; in Salamanca, Biblioteca Universitaria, Mss., 223 (copiato
in diversi momenti tra il secondo quarto del XV secolo e il 1540 circa) le lettere
di Chione si trovano insieme al Panatenaico di Elio Aristide e a due orazioni di
Eschine (oltre che ad altri testi). L'interesse nei confronti di questo testo, insomma,
non sembra pill legato soltanto alla sua natura epistolare. Colpisce in particolare
lassociazione dell'epistolario pseudochioneo a testi in qualche misura legati alla
dimensione politica e civile.

27

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

le per la formazione del buon cittadino, dell'uomo impegnato nella vita
attiva.** Non solo: questa ideale sintesi tra cultura e “vita attiva” non &
presentata nell’epistolario in forma dottrinale. Essa ¢ legata, bensi, al valore
pedagogico dell’esempio concreto: quando Chione si rende conto che non
c’e contraddizione tra gli studi filosofici e la “vita attiva”, ci0 avviene non
perché Senofonte gli abbia fatto una lezione teorica, ma perché gliene ha
dato prova con il proprio esempio.*> Lo stesso Chione dell’epistolario fara
della propria vita un esempio concreto di questo ideale. Ma, a ben vedere,
questa preminenza dell’esempio rispetto alla teoria ¢ centrale nell'imposta-
zione pedagogica degli studia humanitatis: non ¢ da trattati teorici che
si apprendono i valori, bensi dallo studio delle esperienze concrete degli
uomini del passato.*6

8. Come abbiamo visto, per lo Stephanus I'epistolario pseudochioneo era
opera autentica di Chione di Eraclea Pontica e anche per questo era degno
di particolare considerazione. Qualche dubbio sull’autenticita della terza
lettera pseudochionea espresse per la prima volta Joachim Camerarius
(1500-1574) nella Vita Xenophontis inclusa nella propria traduzione latina
della Ciropedia e del De vectigalibus di Senofonte (1572).47 Tuttavia, per

44 Cf. Garin (19662), 118-119, 137 e 158-159.

45 Cf. Ep. 3, 6, p. 50, 8-11, jyvéouv & Gpa, 6Tt kot Tpog avdpelov elotv Gpelivoug ol
PLAOTOPNTAVTES, KOV POALG YE AVTO ol Eevop@mvTog Epabov, ovk £meldr) StehéyOn
pot ept a0 Tod, GAN ETEL TOLOVTOG WV EPAVT], OTIOIOG £07TL.

46 Cf. Garin (1966%), 88: «Alla rigorosa tecnica della filosofia, intenta a offrire delle
determinate nozioni, ['umanesimo nascente] opponeva una disinteressata rappresen-
tazione di realta esemplari, ideali, e nello stesso tempo capaci di commuovere e
suscitare amore e desiderio di imitazione. Alle formule aride e astratte che analizzano
la virtu eroica e infelice, si sostituivano le pagine frementi delle gesta di Bruto: e
Bruto vivente e suggestivo si propone come un esemplare che suscita ammirazione
appassionata. A una ragione che si serve di sillogismi, e che offre un pallido sapere, si
oppone una capacita evocatrice di uomini, le cui opere rifatte vive e vitali suscitano
sentimenti e passioni, e inducono ad agire, trasformando e plasmando I'vomo. Gli
eroi di Plutarco diventano maestri di vita, e nelle pagine di Tucidide e di Livio, di
Demostene e di Cicerone, si impara una lezione di politica e di morale, che nessun
trattato filosofico puo offrire».

47 «Haec vertendo de epistola illa transtulimus, sive vere huius Chion autor, seu alterius
hoc viri docti et eruditi opusculum est». Anche nel caso in cui la lettera non fosse
stata autentica, per il Camerarius essa restava un fulgido esempio di come la filosofia
puo giovare alla “vita attiva” («in qua quidem deinceps praeclae sententiae comme-
morantur, de utilitate studii philosophici ad omnes partes vitae: quodque non modo
iusticiae et moderationis fons sit philosophia, sed fortitudinis quoque et virilium
actionum: neque de studio illius boni tantum et honesti viri, sed bellatores quoque et

28

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

avere una sistematica confutazione dell’autenticita dell’epistolario occorre
attendere l'opera dell’erudito tedesco Johann Gottlieb Cober (1733-1797),
il quale nel 1765 produsse un’edizione delle lettere dello pseudo-Chione
allargando anche per la prima volta la base testimoniale.*® Al testo dell’e-
dizione Aldina, che fino ad allora aveva da solo costituito la vulgata, il
Cober aggiunse la testimonianza di tre codici Laurenziani.*® Il risultato fu
un’edizione del testo greco delle lettere, accompagnato in calce da un ricco
corredo di note prevalentemente di natura filologico-grammaticale.

Le ragioni essenziali contro 'autenticita sono lucidamente esposte dal
Cober nei prolegomeni all'edizione (altri argomenti puntuali si trovano
sparsi nelle note): 1) I'incontro tra Chione e Senofonte nella lettera terza &
storicamente impossibile;>° 2) la lingua dell’epistolario € incompatibile con

victores hostium existant»). Segue la citatione del medesimo passo della terza lettera
pseudochionea gia riportato dallo Stephanus nel discorso De coniungendis cum Marte
Musis exemplo Xenophontis (Ep. 3, 7, p. 50, 17-18). Probabilmente il Camerarius aveva
presente proprio il discorso dello Stephanus. Non va dimenticato, del resto, che lo
Stephanus aveva dedicato la propria edizione senofontea del 1561 al Camerarius.
Sul giudizio del Camerarius circa la terza lettera pseudochionea cf. Humble (2017),
178 e Humble (2022), 416. Humble (2017), 178 segnala che il Camerarius aveva gia
pubblicato, con testo greco e traduzione latina, la decima lettera pseudochionea in
una raccolta di lettere greche da lui realizzata nel 1540 (in verita, in questa edizione,
oltre a Ep. 10, & presente, in greco e in traduzione latina, anche Ep. 17).

48 Degani (1983), 211 n. 1 rimprovera a Cataudella (1980): «alle pp. 726 (bis), 730 e
748 compare lo strano nome “Coberus”: si tratta di K. Gabriel Cobet (Cobetus)». E
senza dubbio una delle poche critiche ingiuste di Degani al lavoro pseudochioneo
di Cataudella (cf. infra A.ll), ma ¢ anche un bell'esempio di banalizzazione. Va
detto, pero, che I'errore si trova anche nella ristampa anastatica degli Epistolographi
Graeci di Hercher, apparsa ad Amsterdam presso Adolf M. Hakkert nel 1965: alle pp.
xxxii-xxxiii della adnotatio critica compare sistematicamente “Cobetus” in luogo di
“Coberus”. Nelle tre copie dell'edizione di Hercher del 1873 che ho potuto consultare
presso la Biblioteca della “Scuola Normale Superiore” (Pisa) si trova sempre la
forma corretta “Coberus”, per quanto “r” abbia una forma che puo essere facilmente
scambiata con quella di “t”. Non si puo escludere che Degani abbia ripreso I'errore da
un’edizione anastatica di Hercher. D’altra parte, in Warren (1908), 459 viene segnalata
la presenza di questo errore in Hercher ben prima della comparsa dell’edizione
anastatica.

49 Come si legge sul frontespizio dell'edizione del 1765, al tempo il Cober era corettore
del ginnasio di Bautzen. I tre codici collazionati dal Cober sono Firenze, Biblioteca
Medicea Laurenziana, Plut., 57.12; Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut.,
57.45; Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut., 59.47 (su questi codici cf. infra
§ I, num. 3,4 e 5).

50 Cober (1765), vi-vii. Su questo anacronismo cf. anche infra C.1.L

29

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

quella di un uomo vissuto nella prima meta del IV secolo a.C.;>! 3) nessun
autore antico mostra di conoscere questo testo;>? 4) in generale, I'epistolario
presenta una struttura e uno stile che tradiscono l'opera di un retore.>
Questa critica dell’autenticita dell’epistolario pseudochioneo svolta dal
Cober puo essere vista in una certa misura come 'onda lunga della dirom-
pente dissertazione di Richard Bentley del 1697 sulle lettere di Falaride
e altri epistolari greci.>* Va detto, pero, che la critica del Cober non si
traduce in una svalutazione dell’epistolario pseudochioneo in quanto tale.
Anzi, il Cober osserva che, anche se si ha a che fare con un “falso” antico,
lepistolario merita di essere studiato e compreso in quanto tale.>® In parti-
colare, le deformazioni della realta storica compiute dallo pseudo-Chione
andrebbero comprese alla luce della specifica intenzione dell'autore: esalta-
re nella figura del giovane Chione la perfetta sintesi di virti dell'intelletto
(vere sapientis viri) e di coraggio (fortissimi iuvenis). Proprio la creazione
di questo paradigma, accanto alla limpidezza dello stile delle lettere, faceva
s1 che T'epistolario pseudochioneo fosse agli occhi del Cober una lettura
raccomandabile — benche storicamente inattendibile — per i giovani che si

51 1l caso su cui il Cober insiste maggiormente & quello del verbo evxaupeiv di Ep. 16, 6,
p- 74, 22 (cf. Cober (1765), vii), che non & attestato prima di Polibio (cf. anche qui il
commento ad loc.). Ma il Cober ricorda anche Eeviteio, Tupavvoxtovia, tevtaetia,
dexaetia, evmotia. In generale, sulla lingua dello pseudo-Chione cf. infra C.5.2.

52 Cf. Cober (1765), vii.

53 Cober (1765), viii.

54 La dissertazione del Bentley fu pubblicata per la prima volta nel 1697 in appendice
alla seconda edizione delle Reflections upon Ancient and Modern Learning di William
Wotton. In seguito, nel 1699, apparve con aggiunte come scritto autonomo. Per una
sua sintetica presentazione cf. Lupi (2016), 27-30 (con ulteriore bibliografia). Nella
sua edizione Cober non cita mai Bentley. Tuttavia, vale la pena di notare che la serie
di argomenti impiegata dal Bentley contro l'autenticita delle lettere di Falaride (cf.
Lupi (2016), 28-29) corrisponde grosso modo — dal punto di vista tipologico — a quella
usata da Cober per contestare 'autenticita dell'epistolario pseudochioneo.

55 Cf. Cober (1765), ix-xi. Non ¢ insolito trovare in tempi molto piu vicini a noi con-
siderazioni sulla necessita di superare gli effetti della critica di Bentley: non gia,
naturalmente, per rivalutare l'autenticita degli epistolari greci antichi, ma perché la
critica bentleyana dell'autenticita avrebbe in qualche modo gettato uno stigma su
questi testi, precludendo un’autentica comprensione delle loro specificita (cf. e.g
Diiring (1951), 7: «ever since Bentley published his famous Dissertations upon the
Epistles of Phalaris and other epistolographers, epistolary literature has enjoyed a
constantly bad reputation. All these letters were considered spurious and that was the
end of it. Only slowly scholars began to work in the field. One after another of the
half-forgotten epistolographers was subjected to renewed study»). Il caso del Cober
mostra che questa esigenza critica si poteva trovare anche alla meta del Settecento.

30

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

dedicavano allo studio del greco antico (non va dimenticato che il Cober
era uomo di scuola).>®

Forse il progetto pedagogico del Cober non produsse un nuovo Chio-
ne. Tuttavia, non resto senza effetti. August Gottlob Hoffmann fu allievo
del Cober al ginnasio di Bautzen e in seguito divenne a propria volta
vice-corettore del ginnasio di Eisleben. Nel 1803 Hoffmann pubblico sui
«Commentarii Societatis Philologicae Lipsiensis» un lungo studio prepara-
torio per una nuova edizione delle lettere di Chione, edizione che, tuttavia,
non ebbe mai la luce.”” In vista di questo progetto Hoffmann riportava
anche la collazione di un codice Augustano (attuale Miinchen, Bayerische
Staatsbibliothek, Gr., 490), le cui lezioni andavano ad aggiungersi a quelle
dei tre Laurenziani gia collazionati dal Cober. La collazione ¢ preceduta
da un lungo saggio storico-critico in cui Hoffmann riprende gli argomenti
del Cober contro I'autenticita dell'epistolario e ne aggiunge di nuovi. Per
quanto riguarda I'epoca e la ragione per cui queste lettere sarebbero state
composte Hoffmann riteneva che si potessero fare dei passi avanti rispetto
al Cober, il quale si era limitato ad indicare nell'autore dell’epistolario un
retore di epoca piu recente ai fatti narrati.

Hoffmann insiste particolarmente sul tema dell’utilita della filosofia (e in
particolare dell'insegnamento platonico) per la “vita attiva’: a suo avviso la
centralita di questo tema all'interno dell’epistolario dipenderebbe dal fatto
che 'autore era un filosofo platonico vissuto quando ormai gli studi filosofi-

56 Linterpretazione dell’epistolario pseudochioneo proposta dal Cober € per certi aspet-
ti accostabile all'uso che lo Stephanus faceva della lettera terza. In questo caso,
tuttavia, non si trattava piu di proporre uno speculum principis attraverso 'esempio
di Senofonte. Il modello di vita ricavabile dall’epistolario — pur sempre quello della
sintesi tra “vita contemplativa” e “vita attiva’” — era qui rivolto agli studenti del
ginnasio tedesco: solo attraverso gli studi - insegnava loro I'esempio di Chione - essi
avrebbero potuto aspirare a grandi e nobili imprese. Sul contesto culturale, quello
del Neoumanesimo tedesco del XVIII secolo, in cui si inseriva l'attivita del Cober cf.
Chiarini (1995), 679-688. Del resto, Bautzen - la citta in cui era attivo il Cober - si
trova in Sassonia, lo stato tedesco che - insieme allo Hannover - fu maggiormente
toccato da questa nuova temperie culturale: si pensi, ad esempio, alla prolusione De
humanitatis disciplina letta all'Universita di Lipsia da Johann August Ernesti il 24
marzo del 1742 (cf. Chiarini (1995), 684-688).

57 Hoffmann ricorda a piu riprese che il suo interesse per questo testo era nato in lui
proprio dalla lettura che ne aveva fatto quando era ancora studente al ginnasio di
Bautzen sotto la guida del Cober. Ora egli intendeva produrre a propria volta una
nuova edizione dell’epistolario per fornire a futuri studenti ginnasiali uno strumento
nuovo e aggiornato per leggere questo testo (senza contare che I'edizione del Cober
ormai non era piu reperibile).

31

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

ci non godevano piu del prestigio di un tempo. Quest’epoca andrebbe vista,
secondo Hoffmann, almeno nella fine del IV secolo d.C., periodo al quale
rimanderebbero anche la lingua e lo stile dell'epistolario, nonché i diversi
anacronismi storico-fattuali commessi dall’autore.>

Lepistolario pseudochioneo restava per Hoffmann una lettura estrema-
mente indicata per i giovani che si avviavano allo studio del greco antico
e della letteratura greca. Anzi, proprio 'argomento dell’epistolario, con la
sua sentita difesa dell'utilita pratica dello studio della filosofia, poteva essere
un incentivo ad affrontare la lettura delle opere dei filosofi greci.*® Con
Hoffmann lo pseudo-Chione diventava di fatto un’introduzione, se non un
vero e proprio protrettico, allo studio della filosofia antica.

9. E dunque tra la seconda meta del Settecento e l'inizio dell'Ottocento che
si afferma I'idea dell'inautenticita dell’epistolario pseudochioneo. Cio puo
essere messo in relazione, oltre che con l'onda lunga della dissertazione
di Bentley, con il fatto che allora questo testo fu studiato e pubblicato
autonomamente, e non come parte del corredo erudito dell'edizione di altri
autori. Ma a sua volta questo fatto € da mettere in relazione con l'interesse
che lo pseudo-Chione seppe suscitare in alcuni docenti dei ginnasi tedeschi
(in particolare della Sassonia) in vista di determinati programmi scolastici
e precisi progetti pedagogici.®® Dopo di allora, per circa un secolo l'epi-
stolario pseudochioneo non fu piu studiato come oggetto autonomo, ma
solo all'interno di imprese che coinvolgevano altri testi e altri autori. Cio
naturalmente non significa che non furono fatti progressi nella conoscenza
di quest’opera.

Come sappiamo, nel 1816 apparve I'edizione, con traduzione e note di
commento, dell’estratto foziano di Memnone di Johann Caspar Orelli. Nel-
lo stesso volume, come si & detto, comparivano anche una ricca raccolta
di frammenti e testimonianze su Eraclea Pontica e le lettere dello pseudo-
Chione. Si trattava a tutti gli effetti di un repertorio di fonti per lo studio
della storia dell’antica citta di Eraclea Pontica da affiancare al racconto di
Memnone-Fozio. A sua volta I'epistolario pseudochioneo si giovava di un
ricco apparato di documenti di supporto.®! Nessuna novita, invece, Orelli

58 Cf. Hoffmann (1803), 244-245.

59 Cf. Hoffmann (1803), 235.

60 Cf. supran. 56.

61 Orelli ristampa lo studio di Hoffmann del 1803, le traduzioni latine del Leunclavius
(per la sola lettera terza) e dello Stephanus (solo per le lettere contenute nell’edizione

32

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

apportava in merito all'interpretazione generale dell’epistolario, né alla co-
noscenza delle sue fonti manoscritte. Per avere un passo avanti in questo
senso bisognera attendere il 1873, anno in cui apparvero a Parigi presso lo
stampatore Didot gli Epistolographi Graeci di Rudolf Hercher.5?

L'edizione di Hercher dipendeva in gran parte dai lavori preparatori
che Anton Westermann aveva realizzato in vista di un’edizione degli episto-
lografi greci che non poté mai portare a termine. Quando la malattia gli
impedi di proseguire nel lavoro, Westermann - che morira nel 1869 - invio
all'editore Didot tutto il materiale da lui gia raccolto perché fosse messo
a disposizione del futuro editore degli epistolografi greci. Di li a poco,
il nuovo editore fu individuato, attraverso l'intermediazione del Diibner,
appunto nella persona di Rudolf Hercher, il quale per i tipi “Didot” aveva
gia realizzato nel 1858 I'edizione delle opere e dei frammenti di Eliano. A lui
leditore trasmise tutti i lavori preparatori del defunto studioso.%?

L'apporto dato dal Westermann all'edizione dell’epistolario pseudochio-
neo presente negli Epistolographi Graeci di Hercher ¢ rilevante. A lui si
deve, in particolare, la sistematica collazione di un testimone fino ad al-
lora inutilizzato (si tratta dell’attuale Paris, Bibliothéque Mazarine, fonds
principal, 4454), la cui importanza per la costituzione del testo pseudochio-
neo (naturalmente misurata sulla parziale conoscenza che si aveva allora
della tradizione manoscritta di quest’opera) era gia stata segnalata dallo
stesso Westermann nel 1853 nella quarta parte della sua Commentatio de

del 1594, ovvero la quindicesima e la diciassettesima), la prefazione dell'edizione
del Cober e la traduzione latina dell'intero epistolario ad opera del Caselius. Tra la
prefazione del Cober e la traduzione del Caselius, Orelli inserisce un commento con-
tinuo alle lettere, di carattere prevalentemente storico-filologico, in cui fa confluire,
oltre a proprie osservazioni critiche ancora adesso degne di nota, pressoché tutta
erudizione che i secoli precedenti avevano riversato su questo testo. In ogni caso,
Orelli segue Cober e Hoffmann nel negare 'autenticita dell’epistolario

62 111873 ¢ la data a cui generalmente viene ricondotta questa edizione. Va detto, pero,
che il volume non & datato. L'unica data che vi compare & quella con cui Hercher
chiude la praefatio: dicembre 1871 (cf. anche Vieillefond (1992), xxxiii).

63 Questa vicenda ¢ sinteticamente riassunta in Hercher (1873), vii, da cui si evince
anche che Westermann aveva di fatto messo insieme gia circa meta del volume poi
pubblicato da Hercher. Dalle indicazioni fornite da Hercher (1873), ix non & ben
chiaro se anche la traduzione latina delle lettere di Chione affiancata al testo greco
fosse stata realizzata da Westermann. Tuttavia, alcune difformita che si possono
osservare tra il testo greco alla fine scelto da Hercher e la traduzione latina possono
far pensare che quest’ultima fosse stata realizzata da Westermann (cf. e.g. il commento
a Ep. 14, 2, p. 66, 11-13). Per semplificare le cose, nel corso di questo lavoro si fara
riferimento a questa traduzione latina con la sola indicazione Hercher (1873).

33

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

epistolarum scriptoribus Graecis.%* E appunto sulla base della collazione del
codice parigino effettuata dal Westermann, oltre che sulla base dell’Aldina e
dell’edizione di Orelli (e dei dati ivi raccolti), che Rudolf Hercher stabili il
testo pseudochioneo della didotiana.®®

Un contributo - sia pure succinto - all'interpretazione complessiva del-
Pepistolario apparve qualche anno dopo I'edizione di Hercher, nel 1883, con
la dissertazione di Johann Friedrich Marcks Symbola critica ad epistologra-
phos Graecos. 11 Marcks, rifacendosi al lavoro di Hoffmann, negava senza
dubbio lautenticita delle lettere. Allo stesso tempo, pero, non condivideva
la posizione di Hoffmann circa I'epoca e il fine dell'epistolario. Per Marcks
lo pseudo-Chione non sarebbe stato un filosofo platonico della fine del IV
secolo d.C., bensi uno stoico, o qualcuno molto vicino allo stoicismo, e in
particolare a quei circoli senatori stoicheggianti della Roma del I secolo
d.C., nei quali ancora viveva una forma di opposizione politica al potere
imperiale.°® Per la prima volta nella storia degli studi - da quando era
stata dimostrata I'inautenticita dell’epistolario - si affacciava l'idea che il
tema antitirannico presente nelle lettere fosse legato ai reali sentimenti anti-
tirannici dell’autore e per la prima volta questi sentimenti erano ricondotti
allopposizione al potere imperiale della Roma del I secolo d.C.%7 Si tratta,
come vedremo, di un’ipotesi che avra fortuna nel secolo successivo.

10. La dissertazione di Marcks, cosi come l'edizione di Hercher di dieci
anni prima, non considerava questo epistolario autonomamente, ma insie-
me ad altri corpora epistolari. Con il Novecento le lettere pseudochionee
tornano ad essere un oggetto di studio autonomo. Del 1906 ¢ il lungo
articolo che Alessandro Sabatucci fa uscire sugli «Studi Italiani di Filologia
Classica». Come molti dei contributi che in quegli anni compaiono sulla
giovane rivista di Girolamo Vitelli, I'articolo di Sabatucci da ampio spazio

64 Westermann (1853), 7. Qui Westermann, oltre a ribadire gli argomenti contro I'auten-
ticita dell’epistolario, aderisce all'ipotesi di datazione di Hoffmann.

65 Numerosi, inoltre, sono gli interventi congetturali dello stesso Hercher accolti nel
testo e segnalati nell'adnotatio critica con un asterisco.

66 Cf. Marcks (1883), 20 e 22-23. L'obiezione che il Marcks muove alla tesi di Hoffmann
(invero non proprio stringente) € che un platonico della fine del IV secolo d.C. non
sarebbe stato interessato alla “vita attiva” (cf. Marcks (1883), 20).

67 Abbiamo visto che lo Stephanus, nella sua edizione di Memnone, Ctesia e Agatarchi-
de del 1594, aveva enfatizzato il tema antitirannico presente nelle lettere. Tuttavia, cio
era piu legato al personale interesse dello Stephanus per queste tematiche che a un
vero e proprio sforzo interpretativo dell'epistolario, ed era in ogni caso condizionato
dallidea che I'epistolario fosse opera autentica di Chione di Eraclea.

34

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

allo studio della tradizione manoscritta delle lettere.%® Egli offre per la
prima volta la collazione e la recensione dei manoscritti della Biblioteca
Apostolica Vaticana che recano 'epistolario pseudochioneo.®® A cio segue
un’analisi minuziosa della lingua dell’autore, analisi che porta il Sabatucci
a concludere: «sarei indotto a collocarlo in quella classe di atticisti che il
Norden chiamo dello ‘strenger Archaismus’ e che comprende Aristide, Liba-
nio, Temistio, Sinesio, Procopio, Coricio».”® Per Sabatucci, dunque, nulla
si oppone alle conclusioni che August Gottlob Hoffmann aveva formulato
un secolo prima: I'autore puo ben essere vissuto alla fine del IV secolo d.C.
Paradossalmente, di Ii a poco, analisi metodologicamente molto simili a
quelle condotte da Sabatucci non impediranno ad altri studiosi di pervenire
a conclusioni del tutto diverse.

Nel 1912 compaiono ben due lavori interamente dedicati all'epistolario
pseudochioneo. Si tratta della dissertazione dottorale di Carl Burk, rea-
lizzata sotto la guida di Otto Immisch all'Universita di Gieflen, e della
dissertazione dottorale di Johann Goertz, il quale studio con Bruno Keil
all'Universita di Strasburgo. I due lavori hanno un'impostazione molto si-
mile che risente fortemente della temperie positivistica dell’epoca (la stessa
impostazione, del resto, si trova anche nell’articolo di Sabatucci): la rigida
classificazione dei fenomeni, soprattutto linguistici e grammaticali, e 'accu-
mulo dei paralleli sovrastano nettamente lo sforzo di una comprensione
storico-critica complessiva (e anche di singoli problemi). Cio non toglie
che si tratta pur sempre di repertori preziosi (anche se oggi inevitabilmente
invecchiati) e che non mancano in entrambi questi lavori alcune considera-
zioni di ordine interpretativo degne di nota.

Carl Burk, ad esempio, ¢ il primo ad aver utilizzato in riferimento al
nostro epistolario la categoria di “romanzo”, cosa che gli permetteva, tra
Paltro, di spiegare 'economia complessiva dell'opera e alcune discrepanze
tra la vicenda narrata e l'effettiva vicenda storica a cui le lettere fanno riferi-

68 Nello stesso fascicolo della rivista compare l'articolo del giovanissimo Giorgio Pa-
squali sulla tradizione manoscritta del Commento al Cratilo di Proclo, lavoro semina-
le della futura edizione teubneriana dello scritto procliano.

69 Cf. Sabatucci (1906), 374-400; cf. inoltre infra § I1.

70 Sabatucci (1906), 407. Per il riferimento a Norden cf. Norden (1898), 391. Non credo,
tuttavia, che per lo pseudo-Chione si possa parlare di “strenger Archaismus” (cf. infra
C.5.2). Larticolo di Sabatucci contiene anche una serie di note testuali (cf. Sabatucci
(1906), 407-411) e una discussione circa le fonti e il contesto culturale in cui sembra
inserirsi I'autore dell’epistolario (cf. Sabatucci (1906), 411-414).

35

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

mento.”! Per il resto, Burk concordava con il Marcks nel vedere in questo
epistolario 'opera se non di uno stoico, almeno di qualcuno influenzato
dallo stoicismo e attivo nel primo secolo dell’eta imperiale. A questa conclu-
sione, secondo Burk, si adatterebbe bene anche latticismo dell’autore.”? Per
parte sua, Johann Goertz, attraverso una puntuale analisi linguistica, con-
fermava il gusto atticistico dello pseudo-Chione. Tuttavia, secondo Goertz
alcune considerazioni svolte dall’autore dell’epistolario si adattavano meglio
all’epoca di Cesare, cioe a un tempo in cui il principato non si era ancora
consolidato, che all’epoca di Nerone o di Domiziano.”

Per avere un altro lavoro complessivo sull’epistolario pseudochioneo
bisogna aspettare il 1951, quando apparve il contributo tuttora piu influente
su questo testo. Si tratta dell’edizione critica con introduzione, traduzione e
note di commento (in inglese) dello studioso svedese Ingemar Diiring. Nel
1941 Diiring aveva pubblicato il volume Herodicus the Cratetean. A Study in
Antiplatonic Tradition, mentre nel 1961 sarebbe apparsa la sua edizione dei
frammenti del Protrettico di Aristotele. Erano anni, insomma, in cui Diiring
era particolarmente impegnato nello studio della tradizione platonica. E,
dunque, molto verosimile che nel corso dei suoi studi sulla tradizione
platonica Diiring si fosse imbattuto pitt 0 meno casualmente nell’epistolario
pseudochioneo e avesse avvertito la necessita, o perlomeno la curiosita, di
studiarlo piu a fondo.”

Il merito principale del lavoro di Diiring consiste nell’aver prodotto
la prima edizione critica di queste lettere fondata su una conoscenza pres-
soché completa della tradizione manoscritta. Cio ha permesso a Diiring
di raggruppare i manoscritti in famiglie, di individuare le relazioni tra

71 Cf. e.g Burk (1912), 36 e 41.

72 Cf. Burk (1912), 41-43.

73 Cf. Goertz (1912), 57.

74 Peraltro, tanto il lavoro su Erodico di Babilonia, quanto quello sullo scritto perduto
di Aristotele permettono di incrociare temi strettamente connessi con lepistolario
pseudochioneo. Studiare Erodico significa studiare Ateneo. Ma proprio l'erudito di
Naucrati, con l'undicesimo libro dei suoi Deipnosofisti, rappresenta, come meglio
vedremo, la nostra fonte principale circa le accuse che furono mosse a Platone e alla
sua scuola di alimentare tendenze tiranniche (cf. infra B.3). Ora, in un certo senso,
le lettere dello pseudo-Chione possono essere viste come una replica a queste accuse
(Chione ¢ allievo di Platone ed ¢ un tirannicida). D’altra parte, come sappiamo,
le lettere dello pseudo-Chione contengono un’appassionata difesa dell'utilita della
filosofia, tanto da poter essere considerate esse stesse una sorta di protrettico alla
filosofia (in questa direzione, ad esempio, andava l'interpretazione di Hoffmann: cf.
supra A.8).

36

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

queste famiglie e di selezionare i testimoni principali per la costituzione
del testo. Quella di Diiring € a tutti gli effetti ledizione critica attualmente
di riferimento per I'epistolario pseudochioneo.”> Meno significativo — ma
non meno influente - & stato il contributo di Diiring allinterpretazione
complessiva dell’epistolario.

Sulla scia di Marcks e Burk, Diiring osserva che il tema antitirannico
trattato in queste lettere si inserirebbe bene nel clima di critica e di oppo-
sizione antimperiale del I secolo d.C., particolarmente del tempo di Domi-
ziano. D’altra parte, per Diiring nel testo non c’e¢ nessun indizio sicuro
che possa far pensare precisamente a questo contesto storico. E dunque
improbabile, a suo avviso, che I'epistolario debba essere inteso come uno
strumento di concreta lotta politica. Piu verosimilmente «the anonymous
author, who must have been a cultivated rhetor, was inspired by contempo-
rary political conditions to write a tendentious novel in the form of letters,
a literary genre then a la mode. He was happy in finding an attractive and
interesting historical setting, and he created something very rare in late
Greek literature: an example of good prose fiction».”®

In ogni caso, per Diiring la fine del I secolo d.C. ¢ I'epoca in cui piu
probabilmente lo pseudo-Chione ha operato. A questa conclusione Diiring
ritiene di pervenire essenzialmente sulla base di tre considerazioni: 1) il ge-
nere letterario da lui praticato, consistente in una particolare declinazione
dellepistolografia fittizia che avrebbe avuto particolare successo nella pri-
ma eta imperiale; 2) la cultura filosofica dell’autore, la quale rivelerebbe un
platonismo “eclettico”, particolarmente influenzato dallo stoicismo, che si
inserirebbe bene nel I secolo d.C.; 3) la lingua dello pseudo-Chione, che per
Diiring (diversamente che per Burk e Goertz) non risentirebbe veramente
dellatticismo, ma cercherebbe soltanto di imitare la lingua di Platone e di
Senofonte, ovvero autori contemporanei al preteso autore dell’epistolario;
questo “atticismo moderato” secondo Diiring farebbe pensare a un’epoca
anteriore a Plutarco.””

75 Anche per questo sorprende che a piu di settant’anni dall’apparizione di questa
edizione il testo pseudochioneo caricato sul “TLG” elettronico di Irvine in California
sia ancora quello di Hercher. Cio naturalmente non significa che I'edizione di Diiring
sia priva di limiti (cf. infra § III)

76 Diiring (1951), 25.

77 Cf. Diiring (1951), 16-24.

37

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

11. Nonostante lo scetticismo di Diiring circa la possibilita di considerare
Iepistolario come espressione di un clima di reale opposizione antitiranni-
ca, questa tesi — gia prospettata dal Marcks — fu particolarmente sviluppata
di i a poco in un contributo di Adriana Ballanti apparso sugli «Annali
della Facolta di Lettere e Filosofia dell'Universita di Napoli» del 1954 con
il titolo Documenti sullopposizione degli intellettuali a Domiziano.” Non
andra trascurato che nell'Italia da poco uscita dalla guerra e dal fascismo
lattenzione all'opposizione al potere imperiale nel corso del I secolo d.C.
aveva ricevuto particolare impulso.

Emblematico di questi interessi ¢ il poco noto articolo di Benedetto
Croce dal titolo Un avversario del “regime totalitario” nellAntichita. Pro e
contro Elvidio Prisco, apparso sui «Quaderni della Critica» dell'aprile del
1946. Ma si puo pensare anche al volumetto Trasea, scritto da Giuseppe
Rensi forse intorno al 1940 e pubblicato postumo nel 1948 per le cure di
Alfredo Poggi, amico dell’autore. Naturalmente in questi casi scrivere del
passato piut remoto era in parte un pretesto per ragionare sull’attualita o sul
passato recentissimo.”® Ma proprio per questo, in quel particolare contesto

78 Cf. e.g Ballanti (1954), 90-91. La posizione della Ballanti e stata ripresa da Squilloni
(1991), 193 e, piu recentemente, da Di Michele (2012) in una tesi di laurea magistrale
discussa presso I'Universita di Firenze. I risultati di quest’ultimo lavoro sono stati
accolti in Desideri (2015), 295 n. 8 e Desideri (2017), 177 n. 20. Devo alla gentilezza
della Dott.ssa Di Michele, che qui ringrazio, se ho potuto consultare la sua tesi.

79 Se nel caso dell’articolo di Croce il riferimento al passato recentissimo vissuto dall’au-
tore & evidente nel titolo, meno nel corso del lavoro, molto piu esplicite sono le
pagine di Rensi (cf. e.g Rensi (1948), 22: «poiché I'Impero non fu altro che questo:
il trionfo della demagogia, che spezzando con la violenza i quadri della costituzione
legale impone a forza come capo personale e unico dello Stato il duce del partito»).
La tentazione dell'analogia tra la storia del I secolo d.C. e la storia recentissima, con
particolare attenzione all'opposizione antitirannica, non riguardava solo la cultura
italiana. Si puo ricordare a questo proposito il contributo dell’archeologa e storica
dell’arte antica britannica Jocelyn M.C. Toynbee, sorella dello storico Arnold J. Toyn-
bee, dall’eloquente titolo Dictators and Philosophers in the First Century a.D. apparso
nel 1944 su «Greece and Rome». Merita di essere riportato un estratto della pagina
iniziale del contributo della Toynbee: «the story of men who maintained a critical
or, at the least, independent attitude in the face of a totalitarian régime is obviously
of great significance for us to-day. Theoretically, of course, the term ‘autocracy’, in
its strict sense of ‘unaccountability’ of government, cannot be applied to the imperi-
al system of the early Empire. On paper the ‘tyrants’, Tiberius, Gaius, Nero, and
Domitian, no less than the ‘enlightened monarchs’, Augustus, Claudius, Vespasian,
Trajan, Hadrian, and the Antonines, were delegates senatus populique Romani, chief
magistrates and servants of the state. But in practice the ever-expanding range of the

38

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

storico-culturale, si poteva essere portati a vedere un'operazione analoga
nell’epistolario pseudochioneo, tanto piu che larga parte della critica gia
tendeva a collocare questo testo proprio nel I secolo d.C. Un'impostazione
in parte simile si puo osservare anche in un articolo di Italo Lana apparso
nel 1974 su «Il Pensiero Politico».3

Anche per Lana lo pseudo-Chione ¢ un intellettuale della fine del I
secolo d.C. (o al massimo dell'inizio del II secolo d.C.), il quale, avvalen-
dosi dello schermo di una vicenda remota, intende riflettere da una pro-
spettiva “filorepubblicana” sulla realta del principato. Tuttavia, per Lana
lo pseudo-Chione non mira ad animare una effettiva resistenza contro
il potere tirannico: egli ¢ bensi sfiduciato circa la possibilita di un reale
cambiamento della realta. Cio per Lana si evince soprattutto da Ep. 14 dove
lo pseudo-Chione ragiona sul fatto che la tirannide deve essere abbattuta
subito, appena si ¢ costituita. Ora, una considerazione del genere, se ¢ stata
fatta — come Lana ritiene — da un autore che vive sotto un principato ormai
radicato da alcune generazioni, non puo che essere un’amara constatazione
retrospettiva pitt che un auspicio per il presente.8!

Nel 1980, sempre in Italia, vede la luce uno dei lavori di pit ampio
respiro sullo pseudo-Chione. Nelle «Memorie dell’Accademia dei Lincei»
Quintino Cataudella pubblica un lungo saggio interpretativo dell’epistola-
rio, seguito dal testo greco criticamente rivisto a partire dall'edizione di
Diiring e da una traduzione italiana con note critiche ed esegetiche. Pur-
troppo lobiettivo principale di questo ampio lavoro & quello di difendere
lautenticita dell’epistolario, di fatto riportando la critica pseudochionea

imperial provincial, coupled with the unceasing growth of the ‘mystical’ auctoritas
bequeathed by the first Princeps to his successors, had produced an effective abso-
lutism comparable, in many respects, to that of the autocrats or ‘dictators’ of modern
authoritarian states. How did political thought and action in the Roman Empire
respond to this de facto autocracy? How, above all, did they respond to its abuse? For
us these are no merely academic questions. The parallelism, such as it is, between the
ancient and the modern situations must serve as an excuse for presuming to rehandle
a familiar theme».

80 Alle pp. 275-282 del contributo di Lana & contenuta una traduzione italiana (con
alcune note) delle lettere 3 (paragrafi 4-5), 14, 15, 16 e 17. Solo la traduzione delle
lettere 15 e 17 € opera di Lana, le altre lettere sono state tradotte da Nino Marinone
con la collaborazione di Sergio Cecchin (cf. Lana (1974), 275, nota asteriscata). L'arti-
colo apparso su «II Pensiero Politico» riprende in parte il contenuto di una dispensa
universitaria (Lana (1973), 77-106).

81 Cf. Lana (1974), 273-274.

39

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

indietro di piu di due secoli.®? Eppure, nonostante la tesi di fondo di questo
lavoro non possa essere accettata, non mancano nelle pagine di Cataudella
spunti degni di interesse.

Cataudella immagina che queste lettere, composte almeno per la maggior
parte dal vero Chione di Eraclea Pontica del IV secolo a.C., sarebbero
rimaste a lungo dimenticate. Motore della loro riscoperta sarebbe stata la
morte di Cesare per mano di Bruto e il contesto della riscoperta sarebbe
stata 'Eraclea ormai sottoposta al dominio romano. Cataudella immagina
che in questo contesto esistessero sentimenti contrastanti nei confronti dei
dominatori romani: da un lato un atteggiamento «favorevole da parte di
coloro che traevano vantaggi dalle relazioni con la capitale dell'impero,
ma anche da parte di intellettuali di spiriti cortigianeschi, del tipo di Elio
Aristide»; dall’altro un atteggiamento «improntato a riserve, se non anche
addirittura ostile, da parte di altri intellettuali, dove ce n’erano, e comunque
disinteressato e ispirato a principi etici, di carattere generale».33

Alla notizia della morte di Cesare questi intellettuali eracleoti critici nei
confronti del dominio romano - e in particolare del governo autocratico di
Cesare — si sarebbero ricordati di quel loro illustre concittadino che circa
tre secoli prima aveva abbattuto la tirannide di Clearco. Cio per Cataudella
era ulteriormente favorito dalla forte analogia che si poteva osservare tra
l'uccisione di Clearco da parte di Chione e quella di Cesare da parte di Bru-
t0.84 Cosi, la memoria rinnovata di quella lontana vicenda storica avrebbe

82 Per una valutazione complessiva della tesi di Cataudella cf. Degani (1983), 208-211
e Barigazzi (1992), 157-161. Lo studioso catanese ha successivamente ripreso le con-
clusioni della memoria lincea in un contributo piu sintetico (cf. Cataudella (1981),
78-84). Merita di essere segnalato, inoltre, che negli ultimi anni della sua vita Quin-
tino Cataudella si interesso al problema delle dottrine orali di Platone e, piu in
generale, alla questione della vita all'interno della scuola di Platone. Questo interesse
ha trovato espressione in un volume pubblicato postumo: Cataudella (2009). In que-
st’opera postuma lo studioso catanese utilizzo I'epistolario pseudochioneo proprio
come testimonianza diretta della vita all'interno dell’Accademia (cf. in particolare
Cataudella (2009), 61-80). In generale su questo volume postumo di Cataudella si
veda Nolfo (2010). L'unico altro tentativo di difendere l'autenticita dellepistolario
e stato compiuto da Herbert M. Howe in un contributo di difficile reperimento:
se ne puo leggere un abstract sui «Transactions and Proceedings of the American
Philological Association» del 1942 alle pp. xxix-xxx. Diiring (1951), 9 riferisce di
aver contattato Howe quando lavorava sull’epistolario pseudochioneo, ma questi gli
avrebbe detto di non tenere conto di quel suo contributo.

83 Cataudella (1980), 696-697.

84 Cf. Cataudella (1980), 695-696. Purtroppo Cataudella non ha valorizzato abbastanza
queste acute osservazioni. Come meglio vedremo, infatti, si tratta di coincidenze

40

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

spinto questi intellettuali eracleoti a riscoprire I'epistolario di Chione (forse
fino ad allora conservato «negli archivi privati della famiglia»), a rivederlo
e a pubblicarlo come documento di un’antica vicenda eracleota che poteva
ancora parlare agli abitanti di Eraclea, e anzi ajutarli a preservare — pur
nelle mutate condizioni storiche - la propria identita culturale.®

La connessione tra I'epistolario e 'ambiente eracleota & anche alla base
del contributo di Bruno Zucchelli apparso su «Paideia» nel 1986. Giusta-
mente Zucchelli non accetta la tesi di Cataudella circa l'autenticita dell’epi-
stolario, tuttavia trova del tutto plausibile I'idea che le lettere pseudochionee
abbiano a che fare con il Lokalpatriotismus di Eraclea Pontica: «credo che
dovremmo pensare ad un letterato originario della citta, che si compiacque
di far rivivere attraverso questo scritto da lui composto [...] le glorie della
sua patria, evocando la figura di un eroe dotato delle virtu piu elette e
votato alla morte per la liberta».8¢

12. A parte il caso di Cataudella, quasi tutti i contributi usciti dopo I'edizio-
ne di Diiring hanno accettato le conclusioni di quest’ultimo in fatto di
datazione dell'epistolario, ovvero grosso modo la fine del I secolo d.C. In
almeno due casi, pero, ci si ¢ allontanati da questa vulgata. Il primo caso &
rappresentato da un contributo a quattro mani di David Konstan e Philip
Mitsis apparso su «Apeiron» nel 1990. Il secondo consiste nel volume di
Pierre-Louis Malosse interamente dedicato all’epistolario pseudochioneo,
uscito nel 2004.87

Konstan, Mitsis hanno visto nell’epistolario pseudochioneo una sorta
di romanzo filosofico il cui principale obiettivo era quello di mostrare
I'utilita della filosofia per la vita attiva.8¥ Si tratta, per certi aspetti, di una
riedizione della tesi gia esposta nel 1803 da August Gottlob Hoffmann.
Tuttavia, diversamente da Hoffmann, il quale, come sappiamo, attribuiva

estremamente significative per la comprensione dell’epistolario (cf. infra C.4). Il pro-
blema era che ammetterlo avrebbe significato mettere in crisi la tesi dell’autenticita
delle lettere.

85 Per i meriti e i limiti di questa idea di Cataudella cf. anche infra C.5.7.

86 Zucchelli (1986), 24. Per quanto riguarda la composizione dell’opera, Zucchelli, sulla
scia di Diiring e di Lana, si attesta sulletd di Domiziano (cf. in particolare Zucchelli
(1986, 22).

87 1l volume contiene un’introduzione, una traduzione francese annotata con testo greco
a fronte e un saggio critico. Il testo greco ¢ stato leggermente rivisto rispetto a quello
di Diiring, ma presenta alcuni problemi (cf. infra § II e n. 501).

88 Cf. Konstan, Mitsis (1990), 273.

41

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Iepistolario a un platonico della fine del IV secolo d.C., Konstan, Mitsis
ritengono che lo pseudo-Chione potrebbe risentire del dibattito intorno
alla “vita contemplativa” e alla “vita attiva” quale si era venuto definendo
nella scuola del platonico Antioco di Ascalona (I secolo a.C.), oltre che dei
paradigmi di “eroi repubblicani” come Bruto, Cassio e Catone.?® Tuttavia,
la sofisticazione letteraria con cui questi temi vengono trattati inducono
Konstan, Mitsis a collocare I'epistolario, sia pure molto ipoteticamente, nel
IT secolo d.C.*°

Alla datazione di Hoffmann & invece tornato, sia pure su altre basi,
Pierre-Louis Malosse. Lo studioso francese ha ipotizzato che l'epistolario
sia stato composto in avanzata eta imperiale, probabilmente all'epoca di
Libanio e di Temistio (IV secolo d.C.). In questa direzione andrebbero,
per Malosse, indizi linguistici e affinita tra la cultura letteraria e retorica
della Tarda Antichita e quella dello pseudo-Chione. Anzi, Malosse arriva
a suggerire la possibilita che l'ideale del filosofo-uomo d’azione centrale
nell’epistolario sia stata influenzata dal modello dell'imperatore Giuliano.
Nel complesso, pero, Malosse ritiene che l'obiettivo dello pseudo-Chione
non fosse altro che produrre un’opera di intrattenimento.”!

Per il resto la critica pseudochionea degli ultimi decenni non ha mostrato
particolare interesse per il problema della datazione o per fornire un’inter-
pretazione complessiva dell’epistolario. Diversi contributi si sono occupati
di questo testo, ma per lo pil si sono concentrati su singoli aspetti della
tecnica letteraria e della cultura del suo autore, a partire dal problema del
genere letterario, dell'uso dei modelli e delle strategie narrative.”

89 Cf. Konstan, Mitsis (1990), 274 e 278-279.

90 Cf. Konstan, Mitsis (1990), 279: «we are inclined to place Chion’s epistles int eh
company of Lucian’s Platonizing dialogues, wanting in Lucian’s mordant wit, no
doubt, but ultimately light-hearted, though at the same time sincere, in their respect
for traditional values». Ma di “second century CE” parla anche Christy (2016), 259.

91 Cf. Malosse (2004a), 104-105: «la moins improbable des hypothéses — mais ce n'est
qu'une hypothese — est qu’il [scil. lo pseudo-Chione] I'a écrite en sappuyant sur les
éléments épars que lui fournissait la pratique des exercises rhétoriques (progymnas-
mata, déclamations) pour construire un ensemble organisé, comme jeu sur le vrai et
le faux, 1é sérieux et le plaisant, bref de la littérature». Per la possibile consonanza
tra alcuni dei temi dell’epistolario e la figura e I'opera dellimperatore Giuliano cf.
Malosse (2004a), 102-103. La posizione di Malosse sullepistolario pseudochioneo &
stata presentata piu cursoriamente anche in altri contributi del medesimo autore: cf.
in particolare Malosse (2005) e Malosse (2006), 173 n. 73.

92 Sul genere letterario, per il quale & ormai invalso I'uso di parlare di “romanzo episto-
lare”, cf. soprattutto Holzberg (1994), 28-32 e Rosenmeyer (1994), 152-163, ripreso e
ampliato in Rosenmeyer (2001), 234-252. Sul rapporto con il genere della biografia

42

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

13. Un discorso a parte va fatto per i contributi di Jan Stenger e di John
L. Penwill apparsi rispettivamente nel 2005 e nel 2010. Questi due lavori
accettano lipotesi di dazione di Diiring, tuttavia offrono un’interpretazione
complessiva dell’epistolario in netta controtendenza rispetto al modo in cui
le lettere di Chione sono state in genere considerate. E opinione comune,
infatti, che 'atteggiamento dell'autore dell'epistolario nei confronti del pro-
prio protagonista sia simpatetico e che, di conseguenza, lo pseudo-Chione
intenda ispirare nel lettore una sostanziale adesione alle scelte del giovane
Chione. Stenger e Penwill ribaltano questa prospettiva.

Avvalendosi degli strumenti concettuali della teoria narratologica sul
romanzo epistolare, Stenger sottolinea come lepistolario presenti quasi
esclusivamente il fenomeno della “focalizzazione interna”, ossia il punto di
vista del solo Chione: anche quando nelle lettere si affacciano altre figure
(Matride, Bione, Platone), esse sono pur sempre mediate dalla prospettiva
di Chione.”® A cio contribuisce anche il fatto che I'epistolario & composto
esclusivamente da lettere di Chione e non anche dalle lettere dei suoi corri-
spondenti. La “focalizzazione interna’, dunque, € stata favorita dall’azione
di chi ha messo insieme l'epistolario, un redattore che ha operato una
selezione di lettere di Chione tale da produrre una determinata immagine
di questo personaggio. Il lettore che si renda conto di tutto cio — osserva
Stenger - ¢ automaticamente portato a dubitare che questa immagine aderi-
sca completamente alla realta.®* Questo dubbio sarebbe amplificato da una
serie di particolari disseminati nell’epistolario: si tratta di affermazioni e
di comportamenti di Chione che, secondo Stenger, possono suscitare nel

ha riflettuto, invece, Trapp (2006), 344-346, il quale ha proposto di parlare di “episto-
lary biography” (a Michael Trapp si deve anche un commento di Ep. 17: cf. Trapp
(2003), 217-219). Sullimportanza della vicenda di Dione di Siracusa come modello
per il Chione dell’epistolario ha insistito Billault (1977), mentre Robiano (1991) ha
analizzato il modo in cui lo pseudo-Chione ha scelto il nome di alcuni dei suoi perso-
naggi. Christy (2016) ha sottolineato, invece, I'importanza del modello delle lettere
platoniche, dell'immagine di Senofonte corrente in eta imperiale e della Vita di Dione
e della Vita di Bruto di Plutarco. Per parte sua Hodkinson (2019) ha analizzato il
modo in cui lo pseudo-Chione utilizza le convenzioni della scrittura epistolare (ma su
questo aspetto cf. anche Rosenmeyer (1994), 159-162, ripreso in Rosenmeyer (2001),
246-249). Su vari aspetti di questo testo (dal genere, alle convenzioni epistolari, alla
pratica retorica dell’etopea) si ¢ soffermato, sia pure cursoriamente, Ussher (1987),
102-105.

93 Cf. Stenger (2005), 127-128.

94 Cf. Stenger (2005), 129-130.

43

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

lettore attento il sospetto che il giovane Chione non stia compiendo le scelte
migliori.”> Una conferma di cio viene per Stenger dalla vicenda del Chione
storico: il lettore che sia a conoscenza del fatto che I'impresa di Chione
non riusci ad eliminare definitivamente la tirannide da Eraclea & portato a
vedere nel Chione dell’epistolario un idealista un po’ ingenuo e avventato.”

Le conclusioni di Penwill sono in un certo senso la versione estremizzata
di quelle di Stenger, per quanto apparentemente Penwill non conosca il
contributo di quest’ultimo. Anche I'impostazione di Penwill ¢ di carattere
narratologico, incentrata su una forte distinzione tra la prospettiva dell’au-
tore e quella del suo personaggio, dove la prima non coinciderebbe con
la seconda.’” Per Penwill questo scarto si apprezza osservando una serie
di contraddizioni tra la versione dell’epistolario — e dunque la versione del
personaggio di Chione - e una serie di fonti presupposte da questo testo:
in particolare, 'Anabasi senofontea, la tredicesima lettera platonica e, pit
in generale, la teoria etico-politica socratico-platonica.®® Per Penwill queste
contraddizioni sono da imputare al personaggio di Chione e non all’'autore
delle lettere, se non nella misura in cui quest’'ultimo ha voluto fare in
modo che un lettore attento, notando queste contraddizioni, si facesse del
giovane Chione un’idea tutt’altro che positiva: il giovane Chione, in fondo,
altro non sarebbe che un fanatico e un manipolatore, che, pit o meno
consapevolmente, cerca di adeguare la realta alle proprie idee. Anche per
Pewill una conferma di questa diagnosi viene dal confronto con la vicenda
del Chione storico: il lettore che e al corrente del fallimento del progetto di
eliminare definitivamente la tirannide da Eraclea prende immediatamente
atto dell’esaltato distacco dalla realta del Chione dell’epistolario.®®

Sui limiti e sui meriti delle interpretazioni di Stenger e di Penwill ci
si soffermera nelle pagine successive e nel commento.!? Puo essere interes-

95 Cf. Stenger (2005), 130-134. Ad esempio, il fatto che Chione in Ep. 16, 1, p. 72, 3-10
ammetta di non aver mai sperimentato di persona il regime di Clearco, secondo
Stenger, potrebbe indurre il lettore a dubitare del fatto che Chione abbia un’idea
chiara di come stiano veramente le cose ad Eraclea (cf. tuttavia infra il commento ad
loc.).

96 Cf. Stenger (2005), 134-135. La conclusione di Stenger, in ogni caso, € che lo pseudo-
Chione ha voluto rendere possibile anche la lettura “tradizionale”, simpatetica nei
confronti del giovane Chione. Lepistolario, dunque, per Stenger ¢ stato concepito
con due livelli di lettura.

97 Cf. Penwill (2010), 43.

98 Cf. in particolare Penwill (2010), 28-41.

99 Cf. Penwill (2010), 25 e 37.

100 Cf.in particolare infra n. 240.

44

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea

sante notare, pero, che nel caso di Penwill torna a farsi sentire I'influenza
dell’attualita storico-politica del tempo dell'interprete. Se, come abbiamo
visto, al tempo dello Stephanus c’erano sullo sfondo le guerre di religione
e i trattati dei monarcomachi, se al tempo di Andrea Mustoxidi c’erano la
guerra di indipendenza greca e le lotte risorgimentali italiane, se al tempo di
Adriana Ballanti e di Italo Lana c’era la memoria dell'Ttalia uscita dal fasci-
smo, al tempo di Penwill sullo sfondo ci sono gli attentati terroristici dell’l1
settembre 2001.1! Non puo sfuggire naturalmente la stretta connessione
tra questi diversi sfondi storici e la valutazione completamente diversa che
questi interpreti hanno offerto del Chione dell’epistolario: una valutazione
completamente positiva Stephanus, Mustoxidi, Ballanti e Lana, una valuta-
zione completamente negativa Penwill.

Alla luce di questa varieta di interpretazioni non c’e da stupirsi che
Pierre-Louis Malosse abbia potuto definire questo epistolario “une ceuvre
curieuse, inclassable”192 Tuttavia, proprio in ragione di questa diversita,
¢ poco verosimile che una sola delle varie interpretazioni che sono state
finora proposte abbia colto interamente nel segno. E viceversa probabile
che ciascuna di esse, soffermandosi di volta in volta su aspetti diversi di
questo testo e/o su diversi riferimenti storico-culturali da esso presupposti,
abbia colto in qualche modo una parte di verita. Del resto, come abbiamo
visto, i paradossi della critica pseudochionea erano in un certo senso gia
in nuce nei diversi usi che di questo testo fece lo Stephanus nella seconda

101 Cf. Penwill (2010), 45: «picture this: a young man from a privileged background
who goes overseas to enrol in an institution that he feels will provide him with
the moral excellence he seeks; a young man who emerges from that training fer-
vently believing that his views on morality and politics are correct; a young man
overwhelmed by a sense of gross injustice being perpetrated on his people and
determined to act against those he regards as responsible for it; a young man who
represents himself to the authorities as an innocuous member of the community
going about his business with no intention to harm anyone; a young man who
pursues his path without consideration of effect it may have on his family; a young
man who becomes obsessed with the idea that he must do something, that his sense
of moral duty is summoning him to some apocalyptic political act; a young man
who feels that a religious festival is the ideal context in which to perform this act;
a young man who sends his mentor a suicide note prior to the performance of that
act in which he expresses the conviction that by doing it he will achieve a state of
blessedness: if in the post-9/11 world we were presented with a profile like this, we
could only draw one conclusion. Not only has Chion evolved into an assassin but he
has developed traits disturbingly close to those of the suicide bomber».

102 Malosse (2004a), 8.

45

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

meta del XVI secolo: da un lato uno speculum principis, dall’altro una voce
fieramente antitirannica.

Questa diversita di usi era legata al fatto che lo Stephanus aveva di volta
in volta selezionato lettere diverse dall'insieme dell’epistolario. Ma questo
modo di operare, in fondo, non ¢ molto differente da quello seguito dalla
critica piu recente: anche in questo caso sono state per lo piu prese in consi-
derazione soltanto alcune parti dell'intero a scapito di altre (non necessaria-
mente alcune lettere rispetto ad altre, ma anche determinati temi e problemi
- sia interni sia esterni al testo — in luogo di altri). Cio naturalmente non
significa che i diversi usi che lo Stephanus ha fatto di questo testo non
fossero in qualche modo possibili anche in virtu di caratteristiche che il
testo effettivamente possiede. Allo stesso modo, ¢ verosimile che le diverse
interpretazioni finora proposte, ancorché parziali, abbiano di volta in volta
illuminato temi e problemi effettivamente presenti nell’epistolario.!%?

B. Le fonti e i fatti
1. La tradizione antica su Chione di Eraclea.

L1 La fonte pil antica in nostro possesso che menziona Chione di Eraclea
Pontica ¢ '’Academicorum Historia di Filodemo, composta in Italia negli
anni Settanta e gli anni Sessanta del I secolo a.C. In coda alla vita di Plato-
ne Filodemo inserisce un elenco di allievi che comprende anche Chione.
Questi vi & ricordato come colui che ha ucciso il tiranno di Eraclea (Philod.
Acad.Hist. col. 6, 13-15, ed. Fleischer, X{wv "6'["v'] tov ¢v' [Hpla[x] Nelon
topavivov "av'eAd[v]). Lidentificazione della fonte da cui Filodemo ha
ripreso questo elenco ¢ problematica. Tuttavia, quale che sia la soluzione

103 Ai lavori precedentemente menzionati vanno aggiunti Laudenbach (2001), “mémoi-
re de maitrise” sostenuto nel 2001 all'Université de Haute-Bretagne da Benoit Lau-
denbach e il gia ricordato Di Michele (2012): cf. supra n. 78. Segnalo, inoltre, I'esi-
stenza di altre due dissertazioni che non mi ¢ stato possibile vedere: Griffin (2004) e
Christy (2010). Parte di quest’ultimo - a giudicare dall’abstract presente sull“Année
Philologique” - & dedicato all’epistolario pseudochioneo. John Paul Christy ha suc-
cessivamente pubblicato un contributo incentrato sul nostro epistolario: cf. Christy
(2016). Recentemente & apparsa una traduzione portoghese dell’epistolario pseudo-
chioneo riccamente introdotta e annotata: Troca Pereira (2023).

46

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

di questo problema, la connessione tra la figura di Chione e la scuola di
Platone era con ogni verosimiglianza anteriore a Filodemo medesimo.!%4

Come meglio vedremo, puo essere di un certo interesse per la nostra
questione il fatto che Filodemo, nello stesso elenco di discepoli di Platone,
ricorda anche Dione di Siracusa, il quale abbatté la tirannide di Dionigi,
e Pitone ed Eraclide di Eno - menzionati subito dopo Chione - i quali
uccisero il tiranno trace Coti.!10°

1.2. Nel sedicesimo libro della Biblioteca storica Diodoro Siculo (I secolo
a.C.) riporta la notizia della morte di Clearco. Pur non menzionando
Chione, Diodoro informa che il tiranno di Eraclea venne ucciso mentre
si recava ad assistere ad uno spettacolo durante la festa delle Dionisie (36,
3, Khéapyog & 6 Hpoaxheiag Topavvog Atovuainyv 6vtwv et 6oy Badilwy
avy pébn).100

104 Oltre a quella di Filodemo abbiamo altre due liste di discepoli di Platone, una
contenuta nella vita di Platone di Diogene Laerzio (III 46) e un’altra riportata in
arabo nel Tarikh al-hukama’ (letteralmente “storia dei medici”, ma comprendente
anche biografie di filosofi e astronomi) di Ibn al-Qifti, che a sua volta risalirebbe
- in ultima istanza - alla vita di Platone di Teone di Smirne (la si pud leggere
in traduzione tedesca in Gaiser (1988), 439 e in traduzione latina e francese in
Lasserre (1987), 34 e 231; per il problema delle relazioni tra queste liste cf. Praechter
(1902), 9721; Lasserre (1987), 436 e Fleischer (2023), 317-321, con ulteriore bibliogra-
fia). Quella di Filodemo ¢ I'unica lista a menzionare Chione. Per Fleischer (2023),
319-320 Filodemo ha implementato la lista principale dei discepoli di Platone attin-
gendo a una Nebentradition. In ogni caso, sia che Filodemo trovasse la menzione di
Chione gia nell’elenco comune a lui e a Diogene, sia che I'abbia aggiunta suo Marte,
la connessione tra Chione e la scuola di Platone doveva risalire a una tradizione
precedente allo stesso Filodemo.

105 Cf. infra B.3.3.

106 Un riferimento alla tirannide di Clearco e presente anche in Diod. XV 81, 5
(vt 88 Tog avTovg Ypbvoug Khéapyos, 10 yévos dv ¢§ Hpaxhelog tiig &v 1@
[T6vtw, éméBeto TupavvidL xpatrioog 8 Tijs emPorijsc elihwae pev v Staywynv
v Awovuaiov 0 Zvpakociwv Tupdvvou, Tupavveioag 8¢ t@v HpoxAewtmv
gmpavis Np&ev &1 dddexa). Diodoro fa pil volte riferimento alla storia di Era-
clea, ma soltanto per stabilire corrispondenze cronologiche tra la vicenda di questa
citta e la narrazione principale delle vicende del mondo greco: XV 81, 5 (ascesa
di Clearco al potere); XVI 88, 5 (morte di Clearco e ascesa di Timoteo); XVI 88,
5 (morte di Timoteo e ascesa di Dionisio); XX 77, 1 (morte di Dionisio e ascesa
di Oxatre e Clearco); XX 109, 6 (matrimonio tra Lisimaco e Amastri). Secondo
Schwartz (1903), 665, Diodoro avrebbe seguito una preesistente opera cronografica
(cf. anche Goukowsky (2016), xxiii-xxx, spec. xxv). Cio naturalmente non toglie che
la fonte cronografica ripresa da Diodoro possa aver estrapolato i dati su Eraclea
Pontica dalla Storia di Eraclea di Ninfide (cf. anche infra B.2.3). Diodoro, infatti,

47

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

1.3. Nel XVI libro delle Storie Filippiche Pompeo Trogo, verosimilmente
vissuto tra la seconda meta del I a.C. e l'inizio del I d.C., aveva sviluppato
un lungo excursus sulla storia di Eraclea Pontica, dalla sua fondazione fino
alla conquista da parte di Lisimaco.'”” Proprio le campagne di Lisimaco
in Asia Minore - inclusa la conquista di Eraclea - avevano offerto a Pom-
peo Trogo l'occasione per questo excursus, che tuttavia non e conservato
interamente. Come ¢ noto, cio ¢ dovuto al fatto che i 44 libri delle Storie
Filippiche di Trogo ci sono giunti nell’epitome di Marco Giuniano Giustino
la cui collocazione cronologica tuttora oscilla tra il II e il IV secolo d.C.198
Giustino ha operato una selezione importante sui contenuti dell'opera di
Trogo secondo un gusto prevalentemente scolastico-retorico.!%?

Lentita della selezione compiuta da Giustino puo essere in parte apprez-
zata grazie ai prologi dell'opera di Trogo.'® Per cio che riguarda lexcur-
sus del XVI libro su Eraclea Pontica il prologo corrispondente fornisce
la seguente indicazione: repetitae inde Bithyniae et Heracleoticae origines,
tyrannique Heracleae Clearchus et Satyrus et Dionysius, quorum filiis inter-
fectis Lysimachus occupavit urbem.M! Dal prologo, dunque, apprendiamo
che lexcursus terminava con I'evento che I'aveva occasionato (la conquista
di Eraclea da parte di Lisimaco) e comprendeva anche la narrazione dei
governi dei successori di Clearco. Nell'ordine: il fratello di Clearco, Satiro,
il figlio di Clearco, Dionisio, e i figli di quest’ultimo che ressero la citta fino
alla conquista da parte di Lisimaco.

Di tutto cio l'epitome non fa neppure menzione. Lexcursus si chiude
con la morte di Clearco, cui seguono le parole nam frater Clearchi Satyrus
eadem via tyrannidem invadit, multisque annis per gradus successionis He-

registra sistematicamente la durata dei governi dei vari tiranni eracleoti: XVI 36,
3 (Clearco), XVI 88, 5 (Timoteo), XX 77, 1 (Dionisio). Lo stesso fenomeno si pud
osservare in Memnone-Fozio in tre casi (per Clearco, Satiro e Dionisio).

107 Tust. XVI 4-5. La conquista di Eraclea da parte di Lisimaco avvenne nel 289/288
o nel 284. La prima datazione ¢ fondata sulla cronologia della storia dei tiranni
di Eraclea ricavabile da Diodoro Siculo (cf. la nota precedente; cf. inoltre Desideri
(1967), 395). Per la seconda datazione cf. 'articolata discussione di Burstein (1976),
93-94.

108 Cf. il punto di Borgna (2018), 39-45.

109 In generale sul modus operandi di Giustino come epitomatore cf. Borgna (2019),
XXXiV-XxXiX, con ulteriori riferimenti bibliografici.

110 Come ¢ noto, si tratta di sintetici riassunti dei contenuti dei singoli libri delle
Storie Filippiche, trasmessi da una parte della tradizione dell’epitome, ma realizzati a
partire da una copia dell'opera di Trogo non ancora epitomata.

111 Prologi Hist. Phil. pp. 311-312 Seel.

48

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

racleenses regnum tyrannorum fuere. Si tratta verosimilmente delle parole
con cui I'epitomatore Giustino ha inteso compendiare la parte dell’ excursus
da lui tagliata.

In compenso, la selezione compiuta da Giustino ha estesamente conser-
vato — se interamente o meno ¢ difficile dire - la vicenda che riguarda
Clearco.? Anzi, come meglio vedremo, I'epitome dell'opera di Trogo & la
fonte che meglio ci informa circa la parabola di questo personaggio, dalla
sua presa del potere alla morte per mano di Chione e dei suoi compagni.'®
Cio potrebbe essere dovuto al fatto che, come vedremo, la vicenda politica
e personale di Clearco si prestava a forti analogie - forse gia suggerite da
Trogo - con la parabola di Giulio Cesare.!'*

Per quanto riguarda I'assassinio di Clearco, Trogo-Giustino riferisce che
esso avvenne per mano di Chione e Leonide, due giovani aristocratici
entrambi discepoli di Platone, coadiuvati da cinquanta altri congiurati, tra
parenti e uomini alle loro dipendenze (haec illum facere duo nobilissimi
iuvenes, Chion et Leonides, indignantes patriam liberaturi in necem tyranni
conspirant. Erant hi discipuli Platonis philosophi, qui virtutem, ad quam co-
tidie praeceptis magistri erudiebantur, patriae exhibere cupientes L cognatos
vel clientes in insidiis locant). Lattentato riusci, anche grazie a un espediente
attuato da Chione e Leonide: i due finsero di avere tra di loro una contesa
da sottoporre al giudizio del tiranno; mentre 'uno presentava il proprio
caso a Clearco distraendolo, laltro gli infliggeva il colpo mortale (ipsi more
iurgantium ad tyrannum veluti ad regem in arcem contendunt. Qui iure
familiaritatis admissi, dum alterum priorem ducentem intentus audit tyran-
nus, ab altero obtruncatur). 1l tiranno venne abbattuto, ma i due uccisori
furono a propria volta uccisi sul posto dalle guardie (sed et ipsi sociis tardius
auxilium ferentibus a satellitibus obruuntur).1>

Secondo Trogo-Giustino, Chione e Leonide appartenevano alla persona-
le cerchia di amici del tiranno (iure familiaritatis admissi). Inoltre, Trogo-
Giustino stabilisce un nesso tra I'insegnamento platonico e la decisione dei
due giovani di eliminare Clearco (erant hi discipuli Platonis philosophi, qui
virtutem, ad quam cotidie praeceptis magistri erudiebantur, patriae exhibere
cupientes efc.).

112 Cf. Borgna (2019), 649 n. 431: «Giustino ... da quindi al libro un nuovo equilibrio,
con Clearco che giganteggia sulla scena ... e la cui morte corrisponde pressoché alla
fine del libro».

113 Cf. infra B.4.3.

114 Cf.infra B.2.4.

115 Tust. XVI 5, 12-18.

49

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

1.4. Memnone ¢ autore di datazione incerta. In genere & collocato tra la
seconda meta del I secolo a.C. e il II secolo d.C.1!® Tuttavia, la datazione
pit recente sembra piu verosimile.”” Le vicende della tirannide di Clearco
e della sua uccisione erano contenute nel nono libro della Storia di Eraclea
di Memnone, letto e riassunto da Fozio proprio all'inizio della scheda 224
della Biblioteca (FGrHist 434 F 1, 1, 1-5 = Phot. Bibl. [224], 222b). Nella
versione di Memnone-Fozio, Clearco, dopo essere scampato a numerosi
altri attentati, viene ucciso da Chione con l'aiuto di Leone, di Eussenone e
di non pochi altri congiurati (todtov 8¢ émPovAag pev TOAAAG TTOAAGKLG
... OlopUYELY, e 8E kol poAlg VO Xiwvog Tod Mdtplog ... kot AéovTog
xal EDEEvwvog kol ETépwv oVk OMywv ovokevacbijval TNy kaiplov
éveykelv), ma e Chione a infliggere al tiranno il colpo mortale (ot 6¢
mepl Tov Xiwvoa mtrdetov elvan 1oV xaupov Tf) Tpael voploovtes Tf) T
Xiwvog yelpt 10 Eipog dia T@V oD Kkotvod Tohepiov Aaydvwy EAaivovoy).
L'occasione dellattentato ¢ un sacrificio pubblico compiuto da Clearco
(£0ve pev yop dnpoterij Buoiav 6 tipavvog). Lattentato riesce, ma gli
attentatori vengono uccisi dalle guardie, alcuni sul posto, altri in seguito
(ol pévtot ye avnpnkdteg TOV TOPAVVOV WKPOD TAVTEG Ol PEV UTO TMV
OWPATOPUAGKWY KOT a0TOV TOV TG émBEcewg katpdv, ovk Gyevvidg
avOpLoGueVOoL, KATEKOTOOV, Ol OF Kal VoTEPOV CUAANPBEVTES KOl TiKpOlg
Tpwploug Eykapteproavteg avypEdnooy).

Inoltre, da Memnone-Fozio ricaviamo le seguenti informazioni: 1) il no-
me del padre di Chione era Matris (010 Xi{wvog to0 Mdtprog);!'8 2) Chione
aveva un legame di parentela con il tiranno (kowvwviov Tpog aVTOV TNV £§
aipatog €xovtog); 3) Clearco stesso era stato allievo di Platone e di Isocrate

116 Per I'epoca di Giulio Cesare propendeva Laqueur (1926), coll. 1098-1099 (in questa
direzione sembra andare anche Momigliano (1934), 259). Yarrow (2006), 357 pensa
alla prima eta augustea, mentre Dueck (2006), 45 e n. 13 e Gallotta (2014), 66 pro-
pendono per il I secolo d.C. Per Jacoby (1955), 267-268 la composizione dell'opera
di Memnone ¢ preferibilmente da collocare nel II secolo d.C. In questa direzione va
anche Desideri (2007), 46. Secondo Heinemann (2010), 267 n. 1001 Memnone pud
essere considerato un contemporaneo di Plutarco (circa 46-120 d.C.). Alla seconda
meta del IT secolo d.C. pensa Davanze (2013), 67 (cf. anche Davanze (2013), 42-43).

117 Cf. D.1-3. Si usa parlare di Memnone come di Memnone di Eraclea. Propriamente
Fozio non dice che Memnone era orginario di Eraclea (cf. anche Yarrow (2006),
355). Tuttavia, non dice neanche che Memnone fosse originario di un’altra localita:
questo silenzio puo far pensare che 'oggetto dell’'opera bastasse a far capire I'origine
di Memnone.

118 Sul genitivo Mdtptog cf. il commento a Ep. 1, p. 44, 1.

50

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

(pnot 8¢ moudelag pev thg kata PLAocopiov obk AydiuvacTov, GAAL Kal
ITAdtwvog TV drpoot®dv Eva yeyovéval, kol Taokpdtoug 8¢ tod pritopog
tetpaetiov dxpodooacBat). Nulla viene detto, invece, circa il discepolato di
Chione presso Platone.

1.5. La Suda, alla voce KAéapyog (x 1714), riporta un lungo estratto sulla
vita di Clearco di Eraclea, che va dal suo apprendistato nell’Accademia pla-
tonica all'uccisione per mano di Chione.? E verosimile che questo estratto
provenga in ultima istanza da un’opera perduta dell’erudito di eta severiana
Claudio Eliano.”?® Cio sembra assicurato dal confronto con Sud. o 1514,
dove l'uso dell’aggettivo dpoyov, nel senso di duoratapdynrov (“invincibi-
le”), & esemplificato con un passo di Pindaro (OL 13, 16) e con una serie
di passi tratti da scritti di Eliano. Uno di questi passi ritorna proprio nel
nostro frammento su Clearco di Eraclea (gic Umepoyiav é5apBeis apaxov,
ToD pev €Tt GvBpwog eivar kateppdvet).2!

E difficile dire da quale scritto di Eliano provenga questo lungo fram-
mento conservato dalla Suda. Il richiamo al ruolo giocato dalla giustizia di-
vina nella morte del crudele tiranno di Eraclea (&méxteive 8¢ adTOV TIpOTOV
pev 1) Afkr) rende perlomeno interessante Iipotesi che il frammento possa
derivare dal perduto Ilepi mpovoiag di Eliano: 'exemplum di Clearco pote-
va ben esservi evocato a sostegno dell’esistenza di una giustizia divina che
punisce i malvagi.!??> Non andra dimenticato, tuttavia, che I'eruditissima

119 Propriamente la voce “Khéapyxog” della Suda nasce dalla conflazione di due voci
distinte (Clearco di Soli e Clearco di Eraclea). Cio risulta chiaramente dall'incipit
della voce: Khéapyos, Zohels: Eypaye didpopa. kai KAéapyog 6 Tlovtikég, véog
wv eig ABrjvag agixeto kth. Non e chiaro se questa conflazione sia dovuta alla
tradizione della Suda o sia da far risalire ad una sua fonte. Tuttavia, pare piu
ragionevole pensare alla prima possibilita (sulla questione cf. meglio Beghini (2024),
50-51 n. 2).

120 Llestratto ¢ incluso nelle raccolte dei frammenti di Eliano (fr. 86 Hercher = fr. 89
Domingo-Forasté). Secondo Adler (1928), xix Eliano sarebbe pervenuto alla Suda
attraverso gli Excerpta di Costantino Porfirogenito.

121 Per comodita, nel presente lavoro si accettera l'attribuzione del frammento ad Elia-
no, in genere accolta dalla critica. Occorre dire, pero, che di questa attribuzione,
indubbiamente verosimile, non si puo essere incondizionatamente certi (per questo
problema cf. Beghini (2024), 51 n. 3). Nel corso di questo lavoro, inoltre, si fara per
lo piu riferimento alla piu recente edizione teubneriana dei frammenti di Eliano,
quella di Domingo-Forasté (1994), per quanto essa presenti non pochi problemi: cf.
Garzya (1994), Guida (1995) e Nesselrath (1995).

122 Cf. Desideri (1991), 18. Significativo al riguardo & anche il commento con cui
si chiude Testratto: émwg 8¢ £dwke dikag avd v etéAunoev elpnrat. Del Ilept

51

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Varia Historia di Eliano in XIV libri ci e giunta in forma compendiata.l?®
Dal confronto con le citazioni di quest’opera di Eliano presenti nello Sto-
beo, il quale doveva leggerla in una forma pit ricca di quella a noi giunta,
¢ possibile farsi un'idea del rimaneggiamento subito dalla versione della
Varia Historia restituitaci dalla tradizione medievale.1?*

Non si tratta soltanto di rimaneggiamenti. Ad esempio, ci sono casi in cui
lo Stobeo riconduce alla Varia Historia di Eliano materiale del tutto assente
nella versione dell'opera a noi pervenuta, prova del fatto che su di essa sono
stati operati anche dei tagli rispetto all’assetto originale.’”> Ma non andra
trascurato che anche la Suda ci restituisce alcuni frammenti della Varia Hi-
storia che non trovano corrispondenza nel testo che ci & pervenuto.!? Non
si puo escludere, dunque, che il nostro estratto su Clearco venga non gia
dal TIepi mpovolog o da qualche altra opera perduta di Eliano, ma da una
versione della Varia Historia piu completa di quella che ci & pervenuta.'?’

Come che sia, il passo di Eliano-Suda non dice nulla circa 'occasione
in cui Clearco fu ucciso. In compenso, ci informa del fatto che Chione
era discepolo di Platone e che Clearco fu ucciso da Chione con l'aiuto di

mpovoiag di Eliano, che constava di almeno tre libri, si hanno solo pochi frammenti
prevalentemente conservati dalla Suda (frr. 9-20 Domingo-Forasté). In generale su
questo scritto di Eliano cf. Kindstrand (1998), 2981-2982. A ben vedere, pero, ci
sono anche altre opere perdute di Eliano che avrebbero potuto contenere questo
frammento: sono noti un Ilept Beiwv évapyedv (frr. 21-24 Domingo-Forasté; cf.
Kindstrand (1998), 2983, il quale non esclude che possa trattarsi sempre del ITept
mpovoiag) e un pamphlet polemico contro Eliogabalo dal titolo Kotnyopia tod
yUvvidog, pubblicato dopo la morte dell'imperatore avvenuta nel 222 d.C. (Philostr.
V.S. 11 31; cf. Kindstrand (1998), 2984).

123 Sui problemi di composizione e di prima circolazione della Varia Historia cf. Wilson
(1997), 6-7.

124 Cf.1i passi raccolti da Prandi (2005), 13.

125 Cf. Stob. II1 17, 28 (= fr. 1 Domingo-Forasté), Stob. IV 25, 38 (= fr. 2 Domingo-Fora-
sté), Stob. IV 55, 10 (= fr. 3 Domingo-Forasté), Stob. III 29, 58 (= fr. 190 Domingo
Forasté).

126 Cf. Sud. o 4140 (= fr. 5 Domingo-Forasté), Sud. 8 1478 (= fr. 6 Domingo-Forasté),
Sud. ¢ 445 (= fr. 7 Domingo-Forasté), Sud. x 146 (= fr. 8 Domingo-Forasté).

127 Puo essere interessante ricordare che V.H. IX 13 contiene un lungo aneddoto sull'o-
besita del tiranno di Eraclea Dionisio, figlio di Clearco. Questo stesso aneddoto si
trova anche in Ateneo (VI 549a), il quale lo ricavava da Ninfide, fonte di Memnone
per la storia della tirannide eracleota (cf. meglio infra B.2.1). In questo caso, tuttavia,
¢ verosimile che Eliano abbia tratto 'aneddoto direttamente da Ateneo. Per il resto,
Eliano ricorda Clearco soltanto in NA. V 15, dove appare come paradigma del
tiranno violento (insieme a Dionisio di Siracusa, Apollodoro di Cassandrea e al re
spartano Nabide), ben diverso dal re delle api che invece governa senza pungiglione.

52

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

Leonide e di Antiteo, filosofi a loro volta (améxterve 8¢ adTOV ... 1| XEP
1 X16vidog,28 omep obv fv £taipog IIAGTwvOS, kal xpdvov dujxovoev
avtod!? ... xowwvd 8¢ ol T1ig kaAijs Tpafews yevéaBou Aéyovtol Aewvidng
Te kol AvtiBeog, prhocgépw kal Twde Gvdpe). Nel riportare la parabola
biografico-politica di Clearco, Eliano-Suda informa, inoltre, circa il disce-
polato dello stesso Clearco presso Platone e del suo successivo abbandono
dell’Accademia (ko KAéapyog 6 ITovtikde, véog @v eig ABrvog aepiketo
axoboat ITAGTwvog kTA.). Anche Eliano-Suda, come Trogo-Giustino, sotto-
linea la connessione tra il gesto di Chione e I'insegnamento da lui ricevuto
alla scuola di Platone (xai 10 prootipavvov éx ti|g ékelvou [scil. di Platone]
¢oTiog omaodpevog Nhevbipwaot TV TaTpda).

2. 11 problema delle fonti.

2.1. Trogo, Memnone ed Eliano dipendevano a loro volta - direttamente
o indirettamente — da altre fonti sulla storia di Eraclea Pontica. L'opera
di questo genere pill celebre e influente ¢ stata senza dubbio quella di
Ninfide di Eraclea. Figura di primo piano della vita politica di Eraclea
Pontica nella prima meta del III secolo a.C., Ninfide fu autore di una Storia
di Alessandro, dei Diadochi e degli Epigoni (Ilept ANeEGvSpov kal TV
Awdéywv kol 'Emyévwv) in ventiquattro libri e di una Storia di Eraclea
(Ilept ‘Hpoaxhelog) in tredici libri.3® Che Memnone abbia utilizzato I'opera

128 Nell'editio princeps della Suda (1499), Demetrio Calcondila correggeva Xi6vidog in
Xiwvog. Questa correzione ¢ stata stampata da tutti gli editori della Suda fino al
Bernhardy incluso. Solo Ada Adler, giustamente, ha lasciato a testo Xi6vidog. Se,
infatti, & tutto sommato poco verosimile che Eliano sbagliasse il nome dell'uccisore
di Clearco, considerato il rilievo che egli dava a questa figura, non altrettanto si
puo dire per lestensore della Suda. Tuttavia, occorre considerare la possibilita che
lerrore in questione, quale che sia il livello a cui si & generato, sia dovuto ad una
fusione del nome di Chione con quello del padre Matride (Xiwvog Tod Mdtptdog
> Xiwvidog > Xi6vidog). Cid non sarebbe privo di interesse visto che il nome
del padre di Chione ¢ altrimenti conservato solo da Memnone e dall’epistolario
pseudochioneo (su questo problema cf. meglio Beghini (2024), 55-56).

129 Sullopportunita di scrivere §omep o0V fiv étaipog IIAGTwWVOG KOl <TOADV> Ypdvov
dmxovoev avtod cf. Beghini (2024), 57-58.

130 Queste informazioni ci sono restituite dalla voce della Suda dedicata a Ninfide (Sud.
v 598 = FGrHist 432 T 1). Su questa testimonianza e sui problemi che essa pone in
relazione all'opera di Ninfide intendo tornare in un apposito contributo. In genere
si ritiene che Ninfide sia nato tra il 315 e il 310 a.C. e sia morto negli anni Quaranta
del III secolo a.C. (in ogni caso dopo il 247/246 a.C.). Su Ninfide cf. Jacoby (1955),

53

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

di Ninfide (verosimilmente il Ilept ‘HpaxAeiog) come fonte per la vicenda
della tirannide eracleota & quasi una certezza.

Memnone-Fozio menziona Ninfide in due circostanze: 1) dopo la morte
di Lisimaco (281 a.C.) gli Eracleoti insorsero contro Eraclide, il governatore
che era stato loro imposto da Arsinoe qualche anno prima, e lo deposero.
In questo stesso torno di tempo, Ninfide consiglio agli esuli eracleoti di
rientrare in patria:"! gli esuli seguirono questo suo consiglio e in questo
modo, stando alle parole di Memnone-Fozio, Eraclea riacquisto I'antica
nobilta e l'antica costituzione (FGrHist 434 F 1, 7, 4 = Phot. Bibl. [224],
2264, xoi ot ‘Hpoxhe@tol TOv eipnpévov TpéToV T1jg Tohouds eVyevelog Te
kal Tohttelag émedappavovto); 2) al tempo di Antioco II, quando Mitridate
IT succedette ad Ariobarzane alla guida del regno del Ponto (intorno al
250 a.C.), la regione fu invasa dai Galati. Per stornare questa minaccia gli
abitanti di Eraclea mandarono ai Galati un’'ambasceria guidata dallo storico
Ninfide (FGrHist 434 F 1, 16, 3 = Phot. Bibl. [224], 228b = FGrHist 432 T
4, Nopepig 8¢ v 6 loTtopikog 6 kopugalog TV TpéoPewv): questi diede ai
Galati cinquemila denari d’oro per tutto I'esercito e duecento denari a cia-
scuno dei loro comandanti ottenendo in questo modo che abbandonassero
la regione.

E abbastanza chiaro che l'attenzione riservata da Memnone-Fozio al ruo-
lo che Ninfide ebbe a pill riprese nella storia di Eraclea si spiega in ragione
del fatto che Ninfide stesso, nell'opera sua che servi da fonte a Memnone,
si sara particolarmente soffermato su questi episodi, mettendo in risalto il
ruolo da lui stesso avuto. La stessa insistenza sul ritorno all’antica nobilta
e all'antica costituzione come conseguenza del rientro degli esuli eracleoti
suggerito da Ninfide ha tutta I'aria di risalire a chi di quell’evento fu in una
certa misura artefice. Persino i dettagli sulla corruzione dei Galati e dei loro
comandanti da parte di Ninfide si comprendono meglio se li si fa risalire in
ultima istanza allo stesso protagonista di quella ambasceria.*?

259-260; Desideri (1967), 381-416; Gallotta (2009), 441-444; Heinemann (2010),
14-15, 259-262 e Billows (20232).

131 Si tratta verosimilmente di coloro che avevano preso la via dell’esilio nel corso del
tempo in cui Eraclea era stata retta dai tiranni. Non si puo escludere che tra costoro
ci fossero anche i discendenti dei notabili eracleoti che erano fuggiti da Eraclea al
tempo della presa del potere da parte di Clearco (cf. B.4.4).

132 La dipendenza di Memnone da Ninfide & anche assicurata dalla corrispondenza
puntuale tra Memn. FGrHist 434 F 1, 4, 7 (= Phot. Bibl. [224] 224b) e Nymphis
FGrHist 432 F 10 (= Athen. XII 549 a-d). In genere si ritiene che i per i primi tredici
libri della propria Storia di Eraclea Memnone si sia rifatto alla Storia di Eraclea in

54

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

2.2. A sua volta, per la storia pit antica di Eraclea, Ninfide doveva fare
riferimento a fonti anteriori. Della stessa vicenda di Clearco e Chione,
del resto, egli non fu testimone diretto.33 Si e fatto a questo proposito il
nome di Promatida, il quale fu a propria volta autore di un perduto Ilept
‘HpaxAeiog. In quest’opera Promatida si occupo sicuramente della storia
antichissima di Eraclea e dei miti di fondazione ad essa relativi. In questo
Promatida potrebbe effettivamente essere stato tra le fonti di Ninfide. Non &
chiaro, pero, fin dove arrivasse questo ITept ‘Hpoaxeiag e la stessa cronolo-
gia di Promatida e piuttosto incerta.l3

Ma della vicenda di Clearco di Eraclea non si occuparono soltanto
storici locali. Nel trentottesimo libro dei ®ihimmikd Teopompo di Chio
si soffermava sulla figura di Clearco ricordando le persecuzioni inflitte ai
suoi avversari politici, molti dei quali furono costretti a bere la cicuta.® E
verosimile che Teopompo avesse sviluppato una vera e propria digressione

tredici libri di Ninfide (cf. e.g Jacoby (1955), 260 e 270; Desideri (1967), 389-390;
Gallotta (2014), 68-69; Heinemann (2010), 15, 182-183 e n. 671). La Storia di Eraclea
di Ninfide, dunque, arrivava fino al 247/246 a.C. Una ricostruzione diversa ¢ stata
proposta da Billows (2023?), per il quale la Storia di Eraclea di Ninfide in tredici
libri arrivava solo fino alla morte di Lisimaco (281 a.C.); per gli eventi successivi a
questa data fino al 247/246, dunque, Memnone si sarebbe basato sull'altra opera sto-
rica di Ninfide su Alessandro, i Diadochi e gli Epigoni (cf. inoltre Gallotta (2022),
238 n. 3). Su questo problema, in parte legato alla problematica testimonianza di
Sud. v 598 = FGrHist 432 T 1, intendo tornare in altra sede.

133 Sulla cronologia di Ninfide cf. n. 130.

134 La sua collocazione cronologica tra il IV e il III secolo ¢ essenzialmente fondata
sulla notizia secondo cui Apollonio Rodio (schol. Apoll.Rh. IT 911-914 = FGrHist
430 T 2//F 4) avrebbe fatto ricorso all'opera di Promatida per le Argonautiche
(cf. Jacoby (1955), 256; cf. inoltre Gallotta (2009), 440-441; sulla dipendenza di
Ninfide da Promatida ha insistito particolarmente Desideri (1967), 391-392). Su
questa ricostruzione ha espresso alcune riserve Cuypers (2016), la quale non esclude
la possibilita di identificare il Promatida autore del ITept ‘HpaxAeiog con il Proma-
tida di Eraclea menzionato due volte da Ateneo (VII 296a-c = FGrHist 430 F 7,
e XI 489a-b = FGrHist 430 F 8). Quest’ultimo verosimilmente fu un discepolo di
Dionisio il Trace, vissuto nel II secolo a.C. (cf. Athen. XI 489a-b = FGrHist 430
F 8). Ancora pilt oscura ¢ la figura di un certo ApgiBeog, autore a propria volta
di un ITept ‘Hpaxhelog in almeno due libri (cf. FGrHist 431 F la-b). Il suo nome
- peraltro malamente testimoniato nelle sole due fonti che lo riportano - & stato
messo in relazione con "AvtiBeog menzionato da Eliano-Suda insieme a Leonide
come compagno di Chione nell'uccisione di Clearco. Ma il tutto ¢ veramente molto
incerto (cf. Jacoby (1955), 258 e Gallotta (2009), 436).

135 Cf. FGrHist 115 F 181 = Athen. III 85a-b.

55

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

intorno alla figura di Clearco.*® Da cio si capisce che gia nella seconda
meta del IV secolo a.C. le vicende di Eraclea Pontica erano in una certa
misura entrate a far parte della pili generale narrazione della storia del
mondo greco.¥”

A priori nulla impedisce di pensare che Ninfide abbia attinto, oltre che a
storici locali, anche a Teopompo. Non andra dimenticato, tuttavia, il canale
della “memoria vivente”: sicuramente Ninfide fu in contatto se non con
ormai anziani testimoni diretti della tirannide di Clearco, almeno con i loro
diretti discendenti. Egli stesso con ogni probabilita sara stato un rampollo
di una di quelle famiglie che avevano preso la via dell'esilio al tempo della
tirannide: la storia della tirannide di Eraclea faceva in un certo senso parte
della sua stessa storia di famiglia.!*

2.3. Come si ¢ detto, ¢ quasi certo che Memnone abbia seguito da vicino
la Storia di Eraclea di Ninfide per la vicenda della tirannide eracleota.!®
Meno immediato ¢ capire a quali fonti attingessero Pompeo Trogo ed
Eliano nei loro rispettivi resoconti della tirannide eracleota. Per Diiring al-
cune corrispondenze tra queste due versioni farebbero pensare a una fonte

136 In questa direzione sembra andare Pol. XXXVIII 6 (= FGrHist 115 F 28), do-
ve si ricordano le digressioni compiute dai suoi predecessori nel mezzo delle
narrazioni principali (Polibio parla genericamente di t@v dpxaiwv cuyypagpéwv
ol Aoyuhtartor). Tra le digressioni celebri c’@ appunto quella su to Khedpyw
mporyBévTa Ttapavopripato kato tov IIdvtov. Polibio non fa il nome di Teopompo,
ma ¢ generalmente accettato che si riferisca a lui (cf. Gauger, Gauger (2010), 189)

137 A cid avranno contribuito non poco proprio la “rivoluzione” politica attuata da
Clearco (cf. Desideri (1967), 393), oltre che naturalmente gli stessi rapporti persona-
li tra i vari rappresentanti delle élites del mondo greco (cf. Isocr. Ep. 7).

138 Cf. Heinemann (2010), 179-181, 259-260; cf. inoltre supra B.4.1. Tuttavia, per Deside-
ri (1967), 397, 400-401 Ninfide non aveva un’idea totalmente negativa della tirannide
eracleota.

139 Si puo fare soltanto un cenno all’enigmatica figura di Domizio Callistrato, autore
a propria volta di un ITept ‘HpaxAelog in almeno sette libri (FGrHist 433 F 1-9).
E ben possibile che Callistrato abbia fatto parte di quei cittadini eracleoti che
furono deportati a Roma a seguito delle guerre mitridatiche (cf. Phot. Bibl. [224]
239a-b = FGrHist 434 F 1, 39-40, 1, con Jacoby (1955), 265). A Roma sarebbe
entrato al servizio della gens Domitia, da cui avrebbe assunto il nome “Domizio”
(cf. Heinemann (2010), 238-242, 265-266; contra Ameling (1995) colloca Domizio
Callistrato al tempo della Seconda Sofistica). E verosimile che Callistrato sia stato
utilizzato da Memnone per la parte della sua Storia di Eraclea successiva a quella
derivata da Ninfide (cf. Jacoby (1955), 266, 270, 276; Desideri (1970-1971), 494-496 e
Heinemann (2010), 239-240).

56

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

comune diversa da quella confluita in Memnone, fonte comune che Diiring
tendeva a identificare con i perduti Baotheig di Timagene di Alessandria.!4?

Ora, a prescindere dal fatto che la critica tende oggi a ridimensionare il
debito di Pompeo Trogo nei confronti di Timagene,'#! 'approccio di Diiring
¢ in parte viziato dal non aver tenuto debitamente conto delle particolari
condizioni in cui ci sono giunti Trogo-Giustino, Memnone-Fozio ed Elia-
no-Suda. Tali condizioni impongono di non enfatizzare troppo, o almeno
di valutare con estrema cautela, differenze che potrebbero essere il frutto
di alterazioni dovute alla trafila con cui Pompeo Trogo, il frammento di
Eliano e lo stesso Memnone ci sono arrivati.'*?

Questo, ad esempio, potrebbe essere il caso del Leone ricordato da Mem-
none-Fozio (FGrHist 434 F 1, 1, 3 = Phot. Bibl. [224], 222b): potrebbe trat-
tarsi, infatti, di un’alterazione del nome Leonide presente in Trogo-Giustino
e in Eliano-Suda.*3 Allo stesso modo il fatto che Fozio, diversamente dalle
altre due fonti, non riporti I'informazione secondo cui Chione fu allievo
di Platone non significa necessariamente che essa non fosse in Memnone.
D’altra parte, ci sono alcune differenze che non possono essere ridotte al
modo in cui queste fonti ci sono state riportate.

140 Cf. Diiring (1951), 12-13. In particolare cf. Tust. XVI 4, 2, interdum ex successu
continuae felicitatis obliviscitur se hominem, interdum Iovis se filium dicit ... veste
purpurea et cothurnis regum tragicorum et aurea corona utebatur, filium quoque
suum Ceraunon vocat, ed Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. x 1714), éykpati|g
& 00V TGV KOWV@V YeVPEVOG OPGTATES Te TV kol el UTepoyiav e5apBelg dpayov,
ToD pév En avBpwmog eivou xateppdver mpookuveioBan 8¢ xol Tais ‘Ohvpminv
yepaipeoBo Tpais HElov kol otohdg foBnto Beols ouvrBelg kal Tolg dydApaat
T01g ékelvwv Emmpemovoog: TOV Te VoV Tov éawtod Kepauvov éxdheoev. A cio si
aggiunga che entrambe queste fonti menzionano un certo Leonide tra i complici di
Chione (ma su questo punto cf. oltre nel testo).

141 Cf. Borgna (2019), xxv-xxviii, con ulteriore bibliografia.

142 Naturalmente anche Diiring ammette che tutte le nostre fonti risalgono in ultima
istanza ad una medesima tradizione. Il problema da lui sollevato & quello delle
fonti intermedie. Anche su questo, pero, vale la pena di osservare che ci sono
delle corrispondenze formali non notate da Diiring anche tra Memnone-Fozio e
Trogo-Giustino (Ao viov éavtov avernelv / lovis se filium dicit) e Memnone-Fozio
ed Eliano-Suda (eig éxpov ahaloveiog ehdoat / eig Depoioy €apBelg dpoyov).

143 Non sembra che il Leone di Memnone-Fozio sia da identificare con '’Accademico
Leone di Bisanzio che fu oppositore di Filippo di Macedonia (cf. Philostr. V.S. T 2
e Sud. \ 265): per l'identificazione cf. e.g. Isnardi Parente (1979), 292-293 e n. 86;
contra, Trampedach (1994), 88 n. 1. D’altra parte, come ha osservato Burstein (1974),
134 n. 128, le differenze che si possono osservare nei nomi degli altri congiurati si
possono a loro volta spiegare come selezioni operate da fonti diverse a partire da un
unico elenco (a cui possono essere state fatte modificazioni ulteriori da parte della
tradizione successiva).

57

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Tale ¢ il caso delle circostanze dell'uccisione di Clearco. Come si ¢ visto,
infatti, secondo Trogo-Giustino Clearco fu ucciso a palazzo da Chione e dai
suoi compagni con un sotterfugio, laddove, secondo Memnone-Fozio, I'at-
tentato avvenne mentre Clearco stava svolgendo un pubblico sacrificio. A
sua volta, come si e visto, Diodoro riferisce che il tiranno venne ucciso du-
rante le feste di Dioniso mentre si recava ad assistere ad uno spettacolo.!4*
Le versioni sulla morte di Clearco presenti in Memnone-Fozio e Diodoro
sono tutto sommato compatibili (in entrambi i casi I'attentato avviene in un
contesto pubblico). Le loro differenze potrebbero essere dovute al diverso
modo in cui Diodoro (o una sua fonte) e Memnone hanno selezionato le
informazioni presenti in una medesima fonte, oltre che - ancora una volta
- al modo in cui la versione di Memnone ci & pervenuta.>

Piu difficile, invece, € conciliare questa versione dell'uccisione di Clearco
con quella che si legge in Trogo-Giustino (che sposta I'attentato in un
contesto privato). Non meno difficile & pensare a un’alterazione volontaria
compiuta da Giustino sul testo di Trogo, operazione che andrebbe contro il
modus operandi in genere riconosciuto a questo epitomatore.¢ Dobbiamo
con cio concludere che Trogo attingeva a una tradizione sulla morte di
Chione diversa da quella confluita in Diodoro e in Memnone? Probabil-
mente no. Non sfuggira, infatti, 'analogia tra la dinamica dell'uccisione di
Clearco che si legge in Trogo-Giustino e quella dell'uccisione di Cesare.!4

2.4. Come si e visto, secondo questa versione dei fatti, Chione e Leonide
si recarono a palazzo con il pretesto di sottoporre al tiranno una contesa
privata. Tuttavia, mentre Clearco era intento ad ascoltare le ragioni dell'u-
no, l'altro lo colpiva a tradimento.*® Ora, pur con alcune piccole differenze
tra di loro, le principali fonti che ci descrivono la dinamica dell'uccisione
di Cesare concordano su un fatto. Quando ormai si trovava nella Curia,
Cesare fu avvicinato dal senatore Tillio Cimbro che fingeva di presentarsi a

144 Cf. supra B.1.2.

145 Per il problema della fonte di Diodoro cf. supra n. 106.

146 In questo caso nessun aiuto ci viene da Eliano-Suda che, come si € visto, non riporta
informazioni circa le circostanze dell’'uccisione di Clearco.

147 Cf. gia Burstein (1974), 134 n. 128, contro l'idea di Apel (1910), 39 n. 1, secondo
cui Trogo avrebbe ripreso una tradizione sulla morte di Clearco diversa da quella
confluita in Memnone-Fozio.

148 Cf. Iust. XVI 5, 14-15.

58

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

lui con una supplica. Era il segnale dell'uccisione, ma anche un modo per
distrarre Cesare da quanto stava avvenendo intorno a lui.l*

Tanto nel caso dell’'uccisione di Clearco quanto in quello dell'uccisione
di Cesare abbiamo la finzione di qualcuno che si deve rivolgere al “tiranno”
per risolvere un problema. In entrambi i casi, inoltre, abbiamo uno dei
congiurati che si avvicina al “tiranno” per distrarlo e dare allo stesso tempo
il segnale dell'azione. La narrazione della morte di Clearco che si legge in
Trogo-Giustino, insomma, sembra concepita per suscitare nella mente del
lettore una analogia tra la figura di Clearco e quella di Cesare. Se cosi ¢,
non abbiamo a che fare con una diversa tradizione antica sulla morte di
Clearco, ma con una sua rielaborazione non anteriore al 15 marzo del 44
a.C., forse frutto di una lettura attualizzante operata da Trogo medesimo.!>

D’altra parte, come si € visto, 'excursus sulla storia di Eraclea Pontica di
Pompeo Trogo, prima dell'intervento di Giustino, andava dalla fondazione
della citta alla sua conquista da parte di Lisimaco. Tutto questo arco crono-
logico era compreso nella Storia di Eraclea di Ninfide.®! Si puo dunque
pensare che, proprio come Memnone, anche Pompeo Trogo abbia attinto
direttamente alla Storia di Eraclea di Ninfide compendiandola in un lungo
excursus incastonato nel sedicesimo libro delle sue Storie Filippiche.>?

149 Cf. Nicol.Dam. FGrHist 90 F 130, 24 (= Const.Porph. Exc. De Ins. p. 33, 27), gia
richiamato da Burstein (1974), 134 n. 128, Plut. Caes. 66, 5; Brut. 17, 1-3; Suet.
Vit. T 82. Questa dinamica & talmente iconica che in apertura della Vita di Bruto
Plutarco vi allude proletticamente ricordando I'uccisione di Spurio Melio per mano
di Servilio Ahala, avo della madre di Bruto (Brut. 1, 5, da confrontare con Brut. 17,
1-3). Sulla dinamica dell'uccisione di Cesare e le differenze tra le varie fonti che la
riportano cf. Canfora (1999), 365-367.

150 Del resto, le analogie tra il ritratto di Clearco presente in Trogo-Giustino e quello
di Cesare non si limitano alla dinamica dell'uccisione. Basti pensare agli onori
ampliora etiam humano fastigio che, secondo la tradizione confluita in Suet. Vit.
I 76, Cesare si sarebbe concesso, e che trovano corrispondenza nell’obliviscitur se
hominem, che, secondo il resoconto di Trogo, caratterizza Clearco. Come ha notato
Zecchini ap. Mineo-Zecchini (2018), 211, tutta la vicenda di Clearco, a partire dalla
sua presa del potere, ¢ stata riletta da Pompeo Trogo «a la lumiere des guerres
civiles a Rome». Allo stato attuale delle nostre conoscenze non pare economico
attribuire questa attualizzazione della vicenda di Eraclea ad una fonte di Pompeo
Trogo, di necessita posteriore alla morte di Cesare (ad esempio a Timagene di
Alessadria), tanto piut che nel frammento di Eliano-Suda - evocato da Diiring a
sostegno dell’esistenza di una Zwischenquelle comune a Trogo ed Eliano (Timagene
nella prospettiva di Diiring) - non sono ravvisabili tracce di questa attualizzazione
(al netto naturalmente di eventuali alterazioni compiute da Eliano-Suda).

151 Sull’estensione della Storia di Eraclea di Ninfide cf. supra n. 132.

152 Cf. anche Richter (1987), 75-77.

59

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

2.5. Tuttavia, Pompeo Trogo, diversamente da Memnone, non scrive una
storia locale. E ben vero che, come si ¢ visto, gia con Teopompo la storia di
Eraclea Pontica aveva fatto irruzione nel racconto della storia generale del
mondo greco. Viene da chiedersi, pero, se questa poteva essere una ragione
sufficiente per indurre Trogo alla non lieve fatica di compendiare I'opera
di Ninfide per sviluppare un excursus sulla storia di Eraclea Pontica. Lo
stesso Diodoro Siculo, del resto, si limita a fornire soltanto una serie di
corrispondenze cronologiche tra gli eventi della narrazione principale e lo
sviluppo della storia di Eraclea.!

Non si pud non guardare con interesse, di conseguenza, all'ipotesi di
Paolo Desideri secondo cui Ninfide stesso avrebbe inserito un excursus
sulla storia di Eraclea all'interno della sua grande opera in ventiquattro
libri su Alessandro, i Diadochi e gli Epigoni.!>* Si sarebbe trattato a tutti gli
effetti di un compendio d’autore della pili estesa Storia di Eraclea in tredici
libri. Di conseguenza, Pompeo Trogo, per I'excursus su Eraclea Pontica del
sedicesimo libro delle Storie Filippiche, non avrebbe realizzato suo Marte un
compendio della storia locale di Ninfide, ma avrebbe ripreso un excursus
sulla storia di Eraclea presente nella grande storia ellenistica di Ninfide.!>®

Questa ipotesi ha piu di un vantaggio: 1) aiuta a capire meglio l'idea
non banale di inserire I'excursus su Eraclea in connessione con quell’evento
decisivo per la sua storia che fu la conquista da parte di Lisimaco (si tratta,
beninteso, di un’idea che era alla portata di Trogo, ma che, a maggior ragio-
ne, era alla portata di Ninfide, che di quegli eventi fu testimone diretto);
2) permette di rendere conto di alcune delle differenze che osserviamo
nelle nostre fonti: se Ninfide realizzo di fatto due versioni della storia
di Eraclea - una piu distesa e ricca di particolari, un’altra piu sintetica
nella forma dell'excursus all'interno della propria grande storia ellenistica
- ¢ lecito aspettarsi che pur nell'identico impianto di fondo, queste due
versioni presentassero alcune differenze. Si puo pensare, ad esempio, che la
versione “brevior” non desse informazioni circa la dinamica dell'uccisione
di Clearco da parte di Chione e compagni e che proprio questo fatto abbia
dato a Trogo la possibilita di costruire la scena della morte di Clearco

153 Cf. supra n. 106.

154 Su quest’opera cf. supra B.2.1.

155 Cf. Desideri (1967), 391 n. 123, il quale, peraltro, a ragione esclude Teopompo come
fonte dell’excursus di Pompeo Trogo (cf. anche Desideri (1967), 414 n. 270).

60

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

in modo da stabilire un’analogia con quella di Cesare.l®® Come che sia, e
ragionevole pensare che tanto Memnone, quanto Trogo ed Eliano risalgano
in ultima istanza a Ninfide di Eraclea.

Resta da chiedersi se in Ninfide potessero trovare posto storie fantasiose
come quella che si legge nel frammento di Eliano-Suda a proposito delle
diverse apparizioni che Clearco avrebbe avuto in sogno (la prima che lo
indusse ad abbandonare la filosofia e 'Accademia, la seconda che lo spinse
a prendere il potere ad Eraclea). In verita, in Memnone-Fozio leggiamo che,
quando ormai Clearco era in punto di morte, gli apparvero i fantasmi delle
numerose vittime prodotte dal suo governo tirannico. Ora, se si ammette —
come si tende a fare — che il racconto della tirannide di Clearco presente in
Memnone-Fozio risale a Ninfide (e dunque anche il particolare fantastico
delle apparizioni dei fantasmi a Clearco in punto di morte), non si vede
perché non possa risalire a Ninfide anche la storia delle varie apparizioni
che Clearco avrebbe avuto in vita.!>’

156 Giova ricordare a questo proposito che l'estratto di Eliano-Suda, che dipenderebbe
secondo Diiring (1951), 12-13 dalla medesima fonte intermedia utilizzata da Trogo,
non dice nulla circa la dinamica dell'uccisione di Clearco.

157 Cio non significa necessariamente che Ninfide vi desse credito: ¢ possibile che egli
riportasse questi racconti solo come “sentito dire”, per il gusto del particolare biz-
zarro. Del resto, che Ninfide avesse una propensione per le stranezze e le curiosita
non proprio essenziali ai fini della narrazione storica ¢ suggerito da diversi partico-
lari riportati nel racconto di Memnone-Fozio (risalente alla storia di Eraclea di
Ninfide). Cosi, ad esempio, apprendiamo che Satiro, fratello e immediato successore
di Clearco, mori a causa di un tumore formatosi tra 'inguine e lo scroto, e in seguito
propagatosi alle viscere e al midollo (gli odori nauseabondi prodotti dalla cancrena
erano insopportabili per i medici e i servi che assistevano il tiranno): in quanti
erano testimoni dell'orrenda fine di Satiro si produsse I'idea che egli scontasse in
questo modo le ingiustizie commesse durante il suo governo (cf. Phot. Bibl. [224]
223a-b). Quest’ultima notazione, peraltro, trova un'interessante corrispondenza con
I'impostazione provvidenzialistica del frammento di Eliano-Suda (cf. supra B.L5 e
n. 122). Si & gia detto, poi, del curioso excursus sull'obesita di Dionisio, figlio di
Clearco e suo terzo successore, e dei bizzarri stratagemmi adottati per impedire che
si addormentasse e morisse soffocato dalla sua stessa mole (cf. Nymphis FGrHist
432 F 10 [= Athen. XII 549 a-d] e Memn. FGrHist 434 F 1, 4, 7 [= Phot. Bibl.
[224] 224b]). Del resto, quest’uso di “condire” il discorso storico con il meraviglioso
non ¢ estraneo alla storiografia di eta ellenistica (per questa tendenza in Timeo di
Tauromenio cf. e.g. FGrHist 566 F 29 (= schol. Aeschin. 11 10), F 102b (= Plut. Nic. 1,
2-3), cf. inoltre Schepens (1978), 138 nn. 52-53).

61

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo
3. L’Accademia tra tiranni e tirannicidi.

3.1. Come si e visto, la tradizione antica sulla vicenda di Chione di Eraclea
vive essenzialmente attraverso due canali: 1) la storia del’Accademia (Filo-
demo); 2) la storia locale di Eraclea Pontica. A un certo punto questi due
canali si sono incontrati: 1) Trogo-Giustino ricorda il discepolato di Chione
e di Leonide presso Platone, ma non quello di Clearco; 2) Memnone-Fozio
ricorda il discepolato di Clearco presso Platone (e Isocrate), ma non quello
di Chione; 3) Eliano-Suda ricorda tanto il discepolato di Clearco, quanto
quello di Chione presso Platone.

Alla luce di quanto abbiamo visto nel capitolo precedente, ¢ verosimile
che le differenze tra queste versioni siano almeno in parte da imputare al
modo in cui le rispettive fonti ci sono giunte e che tanto la notizia del disce-
polato di Clearco, quanto quella del discepolato di Chione presso Platone
risalgano in ultima istanza a Ninfide di Eraclea, al quale - direttamente o
indirettamente — Trogo, Memnone ed Eliano risalivano. Come vedremo,
¢ verosimile che sia stata la tradizione accademica a innestarsi su quella
eracleota, e che ci0 sia avvenuto molto presto, almeno al tempo di Ninfide
(se non gia in una fonte di quest’ultimo).

3.2. Nel 307, in seguito al crollo del regime di Demetrio del Falero, ad Atene
si scateno una reazione antimacedone che coinvolse anche le due maggiori
scuole filosofiche cittadine, accusate di “intelligenza con il nemico”.*® In
quello stesso anno Sofocle del Sunio propose un decreto che intendeva por-
re le scuole filosofiche sotto il controllo dello Stato: nessun filosofo avrebbe
potuto tenere una scuola ad Atene senza 'approvazione del Consiglio e del-
I'Assemblea, pena la morte. Contro la legittimita di questo provvedimento
fece ricorso I'anno successivo un certo Filone con una ypogy mopavopwy.
Le parti di Sofocle del Sunio furono prese da uno dei politici piu prestigiosi
del tempo, l'antimacedone Democare, cugino di Demostene. Per I'occasione
Democare compose il discorso In difesa di Sofocle contro Filone (Ymep
Sopopréovg Tpog Pidwva).1>

158 1l bersaglio principale era naturalmente il Peripato, di cui era stato allievo lo stesso
Demetrio del Falero, ma la polemica coinvolse anche '’Accademia platonica.

159 Cf. Athen. XI 508{-509b; XIII 610e-f; Eus. Praep.Ev. XV 2, 6; Diog. Laért. V 38;
Pollux IX 42 (cf. anche Alexis, fr. 99 K.-A.). Il decreto fu abolito e Sofocle fu con-
dannato al pagamento di un'ammenda di cinque talenti (sulla vicenda cf. Marasco
(1984), 163-164; Habicht (1995), 81-82; O’Sullivan (2002); Haake (2008) e O’Sullivan
(2009), 213-217). 1 discorso di Democare non ci € pervenuto, ma in Ateneo si trova

62

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

Uno degli obiettivi di Democare era quello di mostrare che nelle scuole
filosofiche ateniesi si coltivavano ideali antidemocratici. A tal fine egli ricor-
dava i casi di alcuni personaggi che furono per un certo tempo discepoli di
Platone nell’Accademia e in seguito divennero tiranni, o almeno aspirarono
alla tirannide. Era il caso, ad esempio, di Eveone di Lampsaco, il quale
concesse un prestito talmente ingente ai suoi concittadini da ricevere in
pegno lacropoli della citta. Siccome la somma non gli fu restituita secondo
gli accordi, Eveone si fece tiranno di Lampsaco.!®® Dal canto suo, Timolao
di Cizico fece consistenti donativi di denaro e frumento ai propri concit-
tadini conquistandosene il favore. Quindi, con il sostegno di Arrideo -
satrapo della Frigia Ellespontica — cerco di prendere il potere. Il tentativo
di colpo di Stato falli e Timolao fu processato, condannato ed esposto alla
pubblica ignominia per il resto della vita.!®! Ma il caso pill impressionante
era forse quello di Cherone, il quale, con il benestare di Alessandro, e con
laiuto degli uomini di un certo Corrago, divenne tiranno di Pellene nel
Peloponneso. Qui attuo delle misure radicali per abbattere la resistenza
delle élites locali: mando in esilio gli “ottimati” e assegno agli schiavi i beni e
le mogli che erano state dei padroni.'?

3.3. Sul finire del IV secolo a.C., dunque, '’Accademia si trovo a dover fare
i conti con una propaganda ostile che mirava a sottolineare lo stretto rap-

il compendio di alcuni passi (XI 508f-509b = fr. 2 Marasco, con il commento di
Marasco (1984), 164-170).

160 Su Eveone di Lampsaco cf. Trampedach (1994), 62 (il nome Evaiwv & restituito da
Diog. Laért. III 46; in Athen. XI 508d si legge, invece, Evdywv: probabile errore di
maiuscola).

161 Su Timolao di Cizico cf. Trampedach (1994), 62-64 (il nome Timolao ¢ restituito da
Diog. Laért. III 46; in Athen. XI 509a si legge, invece, Timeo).

162 Su Cherone di Pellene cf. Trampedach (1994), 64-65; Bollansée (2002) e Tausend
(2013). In generale sulla pratica — adottata anche da altri dinasti e tiranni del mondo
greco — di liberare gli schiavi e di far loro sposare le mogli dei nemici politici uccisi
o esiliati cf. Asheri (1977) e infra n. 189. Pace Marasco (1984), 170, le parole con cui
si chiude la rievocazione dei “misfatti” di Cherone (tadt w@ehnbeis éx 7 KaAfig
ITohteiog kol t@V Tapavopwy Népwv) non andranno ricondotte a Democare, ma
a un commento sarcastico di Ponziano, il personaggio dei Deipnosofisti a cui si
deve la citazione del passo di Democare, e dunque alla “penna” di Ateneo (cf.
anche Wilamowitz (1881), 196 e Diiring (1941), 86). Lo stesso Ponziano, del resto,
aveva gia criticato tanto la Repubblica quanto le Leggi, sia pure dal punto di vista
dell'irrealizzabilita concreta del progetto politico ivi presentato, in Athen. XI 508a.
La stessa ironia un po’ algida contenuta nelle espressioni tfjg xaAf|g IToAttelag e @V
mopavopwy Nopwv sembra presupporre la precedente menzione di questi due titoli
nel testo di Ateneo.

63

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

porto tra gli insegnamenti platonici e 'aspirazione alla tirannide. E chiaro
che queste accuse non potevano essere semplicemente ignorate. Un modo
per aggirarle era quello di enfatizzare il legame tra la scuola di Platone e
personaggi che si opposero attivamente ai tiranni. Una traccia di questo
modus operandi si puo forse osservare nell'elenco degli allievi di Platone
che si legge sempre nell'Academicorum Historia di Filodemo.

Come si & visto, Chione vi & ricordato esplicitamente come colui che ha
eliminato il tiranno di Eraclea.'®* Analogamente, subito dopo sono ricordati
Pitone ed Eraclide di Eno, i quali eliminarono il tiranno trace Coti e per
questo furono onorati da Atene.!®* Nello stesso elenco anche Dione di Sira-
cusa viene ricordato come colui che abbatté la tirannide di Dionigi. L'im-
pressione, dunque, ¢ che nell'elenco che si legge in Filodemo sia confluita
una lista indipendente di discepoli di Platone originariamente concepita
per sottolineare la matrice antitirannica dell'insegnamento platonico. E leci-
to pensare che la composizione di simili elenchi di Accademici che avevano
combattuto i tiranni risalisse in ultima istanza all’esigenza di rispondere alle
accuse di simpatie tiranniche mosse nei confronti dell’Accademia nell’Atene
della fine del IV secolo a.C.

3.4. Questa esigenza apologetica ha lasciato una traccia anche nella tradizio-
ne sulla vicenda della tirannide di Clearco. In Trogo-Giustino si dice che
I'impresa di Chione e dei suoi compagni fu compiuta per dare prova della
virtl appresa alla scuola di Platone (erant hi discipuli Platonis philosophi,
qui virtutem, ad quam cotidie praeceptis magistri erudiebantur, patriae exhi-
bere cupientes). Per parte sua, Memnone-Fozio sembra mettere in contrap-
posizione gli insegnamenti ricevuti da Clearco alla scuola di Isocrate e di
Platone e la sua successiva evoluzione tirannica (pnoi 8¢ moaudelog pev ti|g
Katd prhocopioy ok dydpvaaTov, aAlo kol ITAGTtwvog TV dxpoat®v
gva yeyovévay, kal Tookpdtoug 8¢ Tol pritopog Tetpactiov dxpodoacda,
wpov d¢ Toilg VTNKOOLG Kal Platpdvoy, eltep Tva BAAoV, EmdelyBijvar). In
Eliano-Suda, infine, abbiamo una doppia strategia: da un lato, troviamo
un fantasioso racconto concepito per mostrare 'incompatibilita tra il carat-
tere di Clearco e la sua frequentazione dellAccademia (il futuro tiranno
avrebbe addirittura ricevuto in sogno l'apparizione di una donna che lo

163 Cf. supra B.L1.
164 Su questi due personaggi cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21.

64

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

esortava ad abbandonare ’Accademia e la filosofia).!%> Dall’altro, cosi come
in Trogo-Giustino, in Eliano-Suda troviamo una certa enfasi sul nesso tra il
gesto compiuto da Chione e I'insegnamento da lui ricevuto presso la scuola
di Platone (xoi t0 piootipovvov €x Tiig ékelvou [scil. di Platone] éotiog
omaodpevog NAevBépwae v TaTpida).

Alla luce di quanto abbiamo osservato poc’anzi, questa esigenza di allen-
tare il rapporto tra 'Accademia e gli allievi che avevano preso la via della
tirannide e, allo stesso tempo, di enfatizzare la matrice antitirannica della
scuola di Platone si inserisce particolarmente bene nel clima che si creod
nell’Atene della fine del IV secolo a.C. alla caduta di Demetrio del Falero.
Del resto, come si ¢ visto nel capitolo precedente, queste corrispondenze
tra fonti tra di loro anche molto distanti — e pervenuteci in condizioni
estremamente problematiche - risalgono verosimilmente alla narrazione
della storia della tirannide di Clearco realizzata da Ninfide. E verosimile,
dunque, che Ninfide (se non gia qualche sua fonte sulla tirannide di Clear-
co) abbia recepito una tradizione di provenienza accademica (o almeno
filoaccademica) che mirava a dissociare la tirannide di Clearco dalla sua
frequentazione dell’Accademia, e, per contro, a esaltare il legame tra il gesto
di Chione e la scuola di Platone.

3.5. Non deve stupire che questo innesto di una tradizione accademica su
una tradizione di storia locale possa essere avvenuto a un livello cronologi-
co cosi alto. Molto presto, infatti, Platone e la sua scuola divennero (insieme
alla scuola di Isocrate) un punto di riferimento per la formazione di giovani
aristocratici e benestanti provenienti da tutto il mondo greco: indipenden-
temente dal fatto che essi fossero interessati allo studio “professionale”
della filosofia, 'Accademia era un luogo in cui potevano fare un’esperienza
intellettuale avanzata. Gli stessi casi di Clearco e di Chione mostrano la
vitalita di questo tipo di contatti tra Atene ed Eraclea Pontica verso la meta
del IV secolo.'® Non meno significativa ¢ la figura di Eraclide Pontico.

Egli stesso allievo di Platone, Eraclide dovette presto acquistare un ruolo
di spicco all'interno dell’Accademia, se, in occasione del terzo viaggio di
Platone in Sicilia (361/360), assunse pro tempore la guida della scuola.
Quando nel 339 a.C., alla morte di Speusippo, nipote e primo successore di

165 Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. x 1714); cf. inoltre Desideri (1967), 394 e
Desideri (1991), 17-18.

166 In generale sui contatti tra Atene ed Eraclea Pontica in eta classica cf. Desideri
(1967), 378 e n. 51; Desideri (1991), 8-13 e Dana (2011), 271. Cf. inoltre infra n. 170.

65

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Platone, I'’Accademia si trovo a dover scegliere il nuovo scolarca, Eraclide
era uno dei candidati piu forti, accanto ad Aristotele e a Senocrate. Alla
fine la scelta ricadde su Senocrate: Eraclide lascio Atene e torno ad Eraclea
dove rimase fino alla morte, avvenuta in una data non ben definita da
collocare tra il 323 e gli ultimi anni del IV secolo a.C.1” Non ¢ detto che
in patria Eraclide abbia fondato una vera e propria scuola, tuttavia sembra
che si fosse formato intorno a lui una sorta di cenacolo intellettuale: a
Eraclea egli ebbe come allievi Dionisio, in seguito detto “il Rinnegato” (6
Metobépevog), e forse Cameleonte.!68

E del tutto verosimile, dunque, che la presenza ad Eraclea di questo
illustre rappresentante dell’Accademia platonica negli ultimi decenni del IV
secolo a.C. abbia ulteriormente alimentato I'interesse del ceto dominante
locale per questa istituzione culturale ateniese. Non ci si stupira, pertanto,
che gli echi della polemica che interesso I'’Accademia alla fine del IV secolo
a.C. possano essere giunti anche ad Eraclea, tanto piu che due personaggi
locali di primo piano come Clearco e Chione potevano facilmente essere
coinvolti in quella stessa polemica. Non é strano, dunque, che nel pieno del
I1I secolo a.C. Ninfide, nel riferire la vicenda della tirannide e dell’'uccisione
di Clearco, possa aver recepito anche una tradizione che, pur sottolineando
le connessioni tra Clearco, Chione e '’Accademia platonica, tendeva ad atte-
nuare il debito del primo e ad enfatizzare quello del secondo nei confronti
della scuola. Ma cosa accadde veramente a Eraclea Pontica nel 353/352
a.C.? Per capirlo occorre ripercorrere le vicende che portarono alla nascita
della tirannide di Clearco.

167 In generale su Eraclide Pontico cf. almeno Philod. Acad.Hist. coll. 6, 41-7, 10 (= fr.
10 Schiitrumpf) e coll. 9, 1-10, 14 (= fr. 12 Schitrumpf); Diog. Laért. V 86-94
(= fr. 1 Schittrumpf) e Sud. n 461 (= fr. 3 Schiitrumpf); cf. inoltre Gottschalk
(1980), Kramer (20042), Schneider (2000) e i contributi raccolti in Fortenbaugh,
Pender (2009); cf. anche Muccioli (2014) e Fleischer (2023), 341-346. L'edizione di
riferimento delle testimonianze e dei frammenti di Eraclide Pontico, dopo il fonda-
mentale lavoro di Wehrli (1969?), ancora utile soprattutto per 'ampio commento,
¢ quella realizzata da Eckart Schittrumpf, in Schiitrumpf, Stork, van Ophuijsen,
Prince (2008).

168 Cf. Diog. Laért. VII 166 (= fr. 12 Wehrli?) e Diog. Laért. V 92 (= fr. 176 Wehrli? = fr.
47 Giordano); cf. inoltre Gottschalk (1980), 2 e 4 e Schneider (2000), 564. Su Dioni-
gi di Eraclea cf. Erbi (2013). Su Cameleonte cf. Giordano (1990). Merita di essere
brevemente ricordata anche a figura di Aminta di Eraclea, filosofo e matematico
contemporaneo di Eraclide e allievo di Platone a propria volta (cf. Philod. Acad.Hist.
col. VI 1; cf. inoltre Dorandi (1989) e Fleischer (2023), 578 e n. 140).

66

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti
4. E fannolo principe per potere sotto la sua ombra sfogare lappetito loro.

4.1. Come in molte citta greche di eta arcaica e classica, anche ad Era-
clea Pontica per lungo tempo si fronteggiarono una fazione oligarchica,
espressione degli interessi dei grandi possidenti, e una fazione democratica,
espressione dei ceti meno abbienti, o comunque di coloro che erano esclusi
dalla grande proprieta fondiaria. In genere, tuttavia, alla testa della fazione
democratica si ponevano soggetti che per estrazione e cultura apparteneva-
no a tutti gli effetti alla fazione oligarchica, ma che per una ragione o
per laltra erano con quest’ultima entrati in collisione. Tale doveva essere
appunto il caso di Clearco.'®

Come mostra il suo periodo di studi presso Isocrate e Platone, Clearco
doveva appartenere a una delle famiglie eracleote di pitt ampi mezzi. In
questa direzione va anche il suo rapporto di amicizia con Timoteo, uno dei
politici e generali piu in vista dell’Atene del tempo: probabilmente fu in
ragione di questa amicizia — oltre che di eventuali servigi prestati a Timoteo
- che Clearco fu persino insignito della cittadinanza ateniese.!”?

169 In generale sulla storia di Eraclea Pontica cf. Burstein (1974); Saprykin (1997) e
Bittner (1998), quest’ultimo con particolare attenzione alla storia economica. In
particolare sulla vicenda della tirannide di Clearco di Eraclea cf. Berve (1967),
315-318 e 679-681; Mossé (1969), 128-131; Burstein (1974), 47-65 e 125-134; Gehrke
(1985), 70-72; Trampedach (1994), 79-87; Saprykin (1997), 131-141; Bittner (1998),
25-34; Gallotta (2012); Harris (2017) e Gallotta (2021). La ricostruzione piu efficace
e penetrante di questa vicenda resta forse quella di Burstein (1974), 47-65 e 125-134.

170 Per gli studi ateniesi di Clearco presso Isocrate e Platone cf. Isocr. Ep. 7, 12; Memn.
FGrHist 434 F 1, 1, 1 (ma cf. anche F 1, 2, 2) ed Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté.
Per la cittadinanza ateniese conferitagli per iniziativa di Timoteo cf. Dem. Or. 20
(Contra Leptinem), 84. Clearco chiamo uno dei suoi figli Timoteo probabilmente
in onore del potente amico ateniese. Sul profilo sociale e la formazione intellettuale
di Clearco cf. Burstein (1974), 50 e Gallotta (2021), 56 e n. 5. Harris (2017), 3 §1-9
ha insistito troppo, a mio avviso, sulla formazione filosofica di Clearco (“tyrant as
(failed) philosopher”). Con ogni verosimiglianza Clearco - e cosi anche Chione,
e molti altri giovani del tempo - non aspirava affatto a diventare un filosofo o
un intellettuale. L’Accademia e la scuola di Isocrate offrivano ai rampolli delle
potenti e ricche famiglie del mondo greco un’esperienza intellettuale di prim’ordine
e all'avanguardia per il tempo. Cio, tuttavia, non implicava che questi giovani inten-
dessero consacrare la propria vita agli studi o alla filosofia. Una volta “terminati gli
studi”, essi sarebbero tornati presso le rispettive madrepatrie per curare gli affari
di famiglia (questa ad esempio sembra lidea del padre di Chione quale emerge
dall’epistolario: cf. in particolare Ep. 11), ma anche per condurre una vita agiata e
brillante e, magari, per impegnarsi in politica. Gli studi che avevano condotto ad
Atene tornavano loro utili sotto il profilo delle capacita retoriche e delle sottigliezze
dialettiche, nonché della cultura generale e della rete di conoscenze personali che

67

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Rientrato ad Eraclea, Clearco verosimilmente si avvicino ai vertici della
fazione democratica che al tempo guidavano la politica della citta.”! La
conseguenza di questo fatto fu che, quando gli oligarchi consolidarono il
proprio il potere, Clearco fu esiliato. Non sappiamo quando esattamente
si verifico questo ennesimo mutamento politico-istituzionale nella storia di
Eraclea Pontica. Quel che ¢ certo e che nel 365/364 a.C. la citta era retta da
un sistema di potere se non oligarchico fino in fondo, almeno ampiamente
controllato dagli oligarchi.'”? Lasciata la citta, Clearco si mise al servizio di
Mitridate, potente satrapo di Frigia.'”> Nel frattempo, pero, ad Eraclea si
giunse sull’orlo della guerra civile. Le ragioni erano piu di natura economi-
ca che politica: il crescente impoverimento del ceto popolare alimento le
richieste di cancellazione dei debiti e di redistribuzione della terra. Nell'im-

potevano avere acquisito grazie a questa esperienza: erano tutti requisiti preziosi per
Pattivita politica del tempo (e non solo). Lenfasi sulla connessione tra la formazione
filosofica e la successiva attivita politica di questi personaggi (tanto nel caso di
Clearco, quanto in quello di Chione) ¢ verosimilmente il prodotto di tradizioni
pit recenti (cf. B.3.3 e B.3.4). Nella realta concreta della prima meta del IV secolo
a.C. tale connessione sara verosimilmente stata assai meno significativa (cf. anche
Trampedach (1994), 85).

171 Sia pure con vicende alterne Eraclea era stata a lungo retta da un’oligarchia (cf.
Aristot. Pol. V 1304b). E difficile stabilire la data esatta della petafoAi| che portd
allinstaurazione del regime democratico. La democrazia & presupposta da Aen.Tact.
11, 10a, il quale sembra riferirsi a fatti recenti (cf. Gehrke (1985), 71 e n. 8). Secondo
Burstein (1974), 48-50, Clearco, prima dell’esilio, era diventato uno dei leader della
fazione democratica e, per questa ragione, fu in seguito allontanato dagli oligarchi.
Per Saprykin (1997), 132-133, invece, Clearco era stato a capo di una fazione di
oligarchi che si opponeva ad un’altra. Gallotta (2021), 56-57, invece, fa coincidere
il periodo dell’esilio di Clearco con quello della sua formazione ad Atene presso
Isocrate e Platone.

172 1l ruolo dell’assemblea popolare appare nettamente ridimensionato rispetto a quello
di un consiglio ristretto, il Consiglio dei Trecento. Dell'esistenza di questo Consiglio
dei Trecento informa Polyaen. II 30, 2; cf. inoltre Iust. XVI 4, 2-5, dal quale si evince
che il Consiglio aveva competenza in fatto di politica estera e poteva funzionare
come corte di giustizia. Nonostante il maggiore peso del Consiglio, in genere, non
si ritiene che si fosse instaurata una vera e propria oligarchia: cf. e.g. Burstein
(1974), 47 e n. 1 e Gehrke (1985), 71. Per Gallotta (2012), 440, invece, si verifico un
mutamento costituzionale in senso oligarchico moderato. Per lesilio di Clearco cf.
Tust. XVI 4, 4 ed Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. x 1714). Gallotta (2021),
56-57 fa coincidere il periodo dell’esilio di Clearco con quello della sua formazione
ad Atene presso Isocrate e Platone. Cio, tuttavia, pare in contrasto con Aelian. fr. 89
Domingo-Forasté (= Sud. x 1714), che lascia intendere che il periodo dell’esilio fu
successivo al periodo di formazione ad Atene.

173 Cf. Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. x 1714). La presenza di Clearco presso
Mitridate e presupposta, inoltre, da Tust. XVI 4, 7-10.

68

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

possibilita di trovare una soluzione interna di compromesso, il Consiglio
dei Trecento decise di ricorrere a una mediazione esterna. Naturalmente
lobiettivo era quello di trovare una soluzione che apparentemente mettesse
d’accordo tutti, ma che di fatto tutelasse gli interessi del ceto possidente al
potere.l”

Il Consiglio si rivolse cosi ad alcune delle personalita politico-militari piu
in vista del tempo. Il primo ad essere sondato fu Timoteo, impegnato in
quegli anni a consolidare gli interessi ateniesi sulle coste dell’Asia Minore.
Di fronte al suo rifiuto, il Consiglio ripiego sul tebano Epaminonda, a pro-
pria volta attivo in quel torno di tempo sulle coste della Tracia e sul Bosforo.
Ma la risposta anche in questo caso fu negativa.”> Trovatosi a corto di
mezzi, il Consiglio decise di rivolgersi a quel suo illustre concittadino in
esilio, che ora si trovava al servizio di Mitridate. Chiaramente gli oligarchi
non si fidavano di Clearco. Lo mostra il fatto stesso che egli non fu la
loro prima scelta. D’altra parte, per certi aspetti Clearco era il candidato
ideale per questo ruolo: la sua passata vicinanza alla fazione democratica,
che gli era costata l'esilio, dovevano renderlo un mediatore ben visto dalla
fazione popolare. Quanto alle riserve da parte dei suoi antichi avversari,
esse saranno state facilmente aggirate da accordi segreti preventivamente
stretti tra il Consiglio dei Trecento e Clearco: questi avra assicurato agli
oligarchi la tutela dei loro interessi; gli oligarchi, per parte loro, avranno
assicurato a Clearco non solo la revoca dell’esilio, ma anche una futura
posizione di rilievo all'interno dell’oligarchia.l”

Tuttavia, per attuare questo piano non bastavano i trascorsi democratici
di Clearco, occorreva che questi si dotasse di un apparato militare con cui
reprimere — caso mai se ne fosse data la necessita — eventuali resistenze da
parte del 3fjpog eracleota alla finta pacificazione. In questo entrava in gioco
Mitridate. Il potente satrapo di Frigia, presso il quale Clearco si trovava
come consigliere politico-militare, avrebbe fornito un contingente di mer-
cenari con cui Clearco sarebbe entrato in citta e avrebbe “accompagnato” la
soluzione del conflitto tra oligarchi e d7jpog a vantaggio dei primi.

174 Sul conflitto politico-sociale del 365/364 a.C. ad Eraclea cf. Tust. XVI 4, 2-3 ed
Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. x 1714). Cf. inoltre Burstein (1974), 49.

175 Per il tentativo infruttuoso di coinvolgere Timoteo ed Epaminonda cf. Tust. XVT 4,
3-4, con la contestualizzazione di Burstein (1974), 49 e nn. 18-22; cf. inoltre Gallotta
(2021), 58-59 n. 17.

176 Cf. Burstein (1974), 49-50. Sui verosimili accordi segreti tra Clearco e il Consiglio
dei Trecento cf. gia Mossé (1962), 7.

69

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

4.2. Naturalmente la collaborazione di Mitridate non era disinteressata. Egli
aspirava a estendere il proprio controllo sull'importante scalo portuale di
Eraclea. Il piano di Mitridate era il seguente: Clearco avrebbe accettato
il ruolo offertogli dal Consiglio e sarebbe entrato ad Eraclea alla testa di
un contingente di mercenari messo a sua disposizione da Mitridate. Una
volta preso il controllo della citta, Clearco avrebbe rovesciato il governo
degli oligarchi grazie alle truppe mercenarie, e avrebbe consegnato la citta a
Mitridate. In cambio, il satrapo gli promise I'incarico di reggitore di Eraclea
in suo nome.'”7 Clearco, dunque, era al centro di una complessa rete di inte-
ressi incrociati e di doppi giochi, di cui si rivelo abilissimo manovratore.

Non mi pare che finora ci si sia chiesto come mai il Consiglio accetto
di fare entrare in citta Clearco alla testa di un contingente di mercenari
di Mitridate. Indubbiamente gli oligarchi avevano bisogno di un sostegno
armato per attuare il loro piano di repressione delle istanze del &7jpog.
Tuttavia, le cupidigie del satrapo di Frigia dovevano essere ben note al Con-
siglio: la soluzione del conflitto sociale interno era una ragione sufficiente
per offrire il destro all'ambizioso vicino? Tutto considerato, ¢ verosimile
che Clearco, cosi come avra rivelato a Mitridate il piano segreto stretto
tra lui e il Consiglio (entrare a Eraclea come mediatore e successivamente
reprimere le istanze del 87jpoc), allo stesso modo avra rivelato agli oligarchi
di Eraclea il piano di Mitridate, con cio stesso dando loro la garanzia che
non lo avrebbe attuato, ma che avrebbe utilizzato il sostegno militare del
satrapo per realizzare il piano del Consiglio. Gli oligarchi furono convinti
e Clearco fu richiamato in citta con il beneaugurante titolo di “supervisore
della rinnovata concordia” (£popog Tijg avfig dpovoiag).”s

Una volta entrato ad Eraclea alla testa delle truppe mercenarie, Clearco
per prima cosa si occupo di Mitridate. Gli fece credere che la citta fosse or-
maij sotto il suo controllo e lo invito a raggiungerlo e a prendere possesso di

177 Sul piano di Mitridate cf. Iust. XVI 4, 7. Per un quadro generale sui delicati rapporti
tra Eraclea e la satrapia di Frigia, impegnata in quegli anni in un’ambiziosa politica
autonomistica rispetto al potere centrale del Gran Re, cf. Burstein (1974), 48-49;
Gallotta (2017), 220-223 e Gallotta (2022), 57-58.

178 1l titolo attribuito a Clearco ¢ restituito da Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (= Sud. x
1714) ed é reso con lespressione arbiter civilis discordiae da Tust. XVI 4, 9. Gallotta
(2012), 439-445 suggerisce che listituzione di questa carica straordinaria potrebbe
essere stata influenzata dalla memoria della piti antica figura dell'aicupviitng, parti-
colarmente diffusa nelle colonie megaresi (Eraclea Pontica era stata fondata intorno
alla meta del VI secolo da Megaresi e Beoti).

70

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

Eraclea. Quando pero Mitridate arrivo in citta, Clearco fece arrestare lui e i
dignitari che lo accompagnavano. Li libero soltanto dietro il pagamento di
un cospicuo riscatto che in seguito verosimilmente gli servi per mantenere i
mercenari senza piu dipendere da Mitridate.'”

Non siamo in grado di ricostruire con precisione gli eventi che seguiro-
no, ma sappiamo per certo che, dopo un primo tempo in cui Clearco mise
effettivamente in atto il piano degli oligarchi (i capi democratici furono
eliminati), il “supervisore della rinnovata concordia” attuo 'ennesimo vol-
tafaccia 180

4.3. Di questa svolta ci informano il sedicesimo libro delle Storie Filippiche
di Trogo-Giustino e il secondo libro degli Stratagemmi di Polieno (capitolo
30).18! Secondo Trogo-Giustino Clearco convoco un’assemblea popolare
dove annuncio il suo proposito di abbandonare la causa del Consiglio.
Disse che non era piu disposto a tollerare le vessazioni a cui gli oligarchi
sottoponevano il 8fjpog. In questo modo Clearco fece abilmente ricadere
sugli oligarchi la responsabilita delle violenze che egli stesso e i suoi merce-
nari avevano esercitato fino a poco tempo prima. Allo stesso tempo, Clear-
co espresse l'intenzione di abbandonare la citta insieme ai suoi uomini,
a meno che il popolo non avesse ritenuto utile averlo al suo fianco nello
scontro con il Consiglio. Prevedibilmente, 'assemblea popolare accolse

179 Cf. Iust. XVI 4, 8-9, con Burstein (1976), 52. Il modo e la tempistica con cui Clearco
si sbarazzo di Mitridate confermano I'idea che Clearco avesse messo il Consiglio dei
Trecento a parte del piano del satrapo e si fosse accordato con gli oligarchi per fare
un doppio gioco ai suoi danni.

180 Per la repressione attuata da Clearco cf. Aen.Tact. XII 5 (su questo passo di Enea
Tattico cf. meglio infra B.4.3 e n. 186) e Tust. XVI 4, 12. Per il voltafaccia ai danni
degli oligarchi cf. Iust. XVI 4, 10. Da Polieno (II 30, 1) si ricava che i mercenari
di Clearco inizialmente non furono alloggiati in un’unica sistemazione, ma furono
divisi in unita piu piccole distribuite in diverse zone della citta. Si trattava verosimil-
mente di una misura presa dallo stesso Consiglio per disperdere la forza militare del
contingente. Nondimeno, i mercenari furono causa di disordini e molestie ai danni
della popolazione, tanto che alla fine a Clearco fu accordato il permesso di riunire
il contingente in un’unica guarnigione sull'acropoli. Si tratta verosimilmente della
fase intermedia tra la repressione iniziale del 7jpog e il successivo rovesciamento
del governo oligarchico (cf. Burstein (1974), 51). Per le fonti di Polieno cf. la nota
seguente.

181 Per la questione delle fonti dell’excursus su Eraclea Pontica di Trogo cf. B.2.4 e
B.2.5. E verosimile, invece, che Polieno dipenda da Teopompo piti che da Eforo (cf.
Melber (1885), 563-564 e Schettino (1998), 173 e n. 178). Sull'interesse di Teopompo
per Clearco cf. supra B.2.2.

71

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

favorevolmente la disponibilita di Clearco e gli conferi i pieni poteri.!82 A
seguito di questa investitura come capo della fazione popolare, Clearco fece
arrestare sessanta membri del Consiglio. Gli altri riuscirono a fuggire.

Polieno fornisce una diversa versione dei fatti: Clearco avrebbe espresso
agli oligarchi I'intenzione di abbandonare la citta insieme ai suoi mercenari
dopo aver rimesso al Consiglio dei Trecento i poteri che gli erano stati con-
feriti. L'idea era naturalmente ben vista dagli oligarchi. Tuttavia, quando il
Consiglio si riuni, Clearco fece circondare il fovAevtrptov dai suoi uomini:
tutti e trecento i buleuti furono arrestati e condotti sull’acropoli.

Le due versioni concordano su un punto: Clearco fece credere che il suo
compito a Eraclea era finito e che lui e i suoi mercenari avrebbero lasciato
la citta.!3 Per il resto, le due fonti divergono: 1) per Trogo-Giustino Clearco
si rivolse all'assemblea popolare; quindi, passato dalla parte del d7jpog, fece
arrestare i membri del Consiglio; per Polieno, invece, € al Consiglio che
Clearco manifesto I'idea di abbandonare la citta e di rimettere i poteried ¢ a
seguito di una riunione del Consiglio dei Trecento che gli oligarchi furono
arrestati; 2) per Trogo-Giustino soltanto sessanta dei trecento membri del
Consiglio furono arrestati, mentre gli altri riuscirono a fuggire; per Polieno,
al contrario, i membri del Consiglio furono catturati tutti e trecento.

Apparentemente la versione di Trogo-Giustino & migliore (soprattutto in
relazione al punto 2). Tuttavia, & poco verosimile che la versione di Polieno
sia interamente frutto di invenzione o di un errore. Forse e piu prudente
pensare che le nostre due fonti riportino non gia due diverse versioni, ma
due momenti diversi e complementari del medesimo episodio.!8*

Si puo pensare, ad esempio, che Clearco abbia convocato in parallelo una
seduta dell’assemblea del &7jpog e una seduta del Consiglio. Ufficialmente si
trattava di comunicare a entrambi i consessi 'intenzione di lasciare Eraclea
insieme ai mercenari e, allo stesso tempo, di rimettere al Consiglio dei
Trecento i poteri straordinari che gli erano stati conferiti. Tuttavia, quando
Clearco si presento all'assemblea popolare, paleso la propria disponibilita a
mettersi alla testa del 87jpog contro gli oligarchi. Nel momento stesso in cui

182 Cf. Iust. XVI 4, 16. Secondo Berve (1967), 316 e 680 dietro all’attribuzione a Clearco
del summum imperium di cui parla Trogo-Giustino ci sarebbe il conferimento della
carica di otpatnyog avToKpATWP.

183 Cf. Tust. XVI 4, 13 (abiturum cum militibus suis) e Polyaen. II 30, 2 (&moAhayijvau
Boudbpevog peta Twv dopupdpwv).

184 Occorre tenere presente, inoltre, che Trogo e Polieno potrebbero aver usato fonti
differenti (cf. supra n. 181). Infine, non va mai persa di vista la selezione compiuta da
Giustino sul testo di Trogo.

72

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

I'assemblea conferiva a Clearco i pieni poteri, nella parallela riunione del
Consiglio i buleuti venivano arrestati dagli uomini di Clearco. Qualcosa,
pero, dovette andare storto. Forse ci fu una fuga di notizie, o forse i buleuti
non si fidarono. Fatto sta che su trecento solo sessanta di loro presero
parte alla riunione del Consiglio finendo nella trappola di Clearco. Gli altri
riuscirono a fuggire.!#>

Forse nessuno come Enea Tattico — che fu contemporaneo di quei fatti -
ha riassunto con altrettanta incisivita il capolavoro di spregiudicatezza mes-
so in atto da Clearco: Tp@Tov p&v Tovg dvTioTactitog dveihov [scil. gli oli-
garchi di Eraclea], £metrta ahtovg kol Thv TOAY AwdAeoay, TUpavveVBEVTES
VO TOD elodyovtog Tovg EEvouc.t®® Non per nulla la vicenda di Clearco
potrebbe esemplificare benissimo la tipologia di presa del potere descritta
da Machiavelli nel nono capitolo del Principe: «el principato e causato
o dal populo o da’ grandi, secondo che 'una o laltra di queste parte ne
ha occasione; perché, vedendo ¢’ grandi non potere resistere al populo,
cominciano a voltare la reputazione ad uno di loro, e fannolo principe per
potere sotto la sua ombra sfogare 'appetito loro [...] Ma uno che contro al
populo diventi principe con il favore de’ grandi, debbe innanzi a ogni altra
cosa cercare di guadagnarsi el populo: il che li fia facile, quando pigli la
protezione sua. E, perché li uomini, quando hanno bene da chi credevano
avere male, si obbligano piu al beneficatore loro, diventa el populo subito
piu suo benivolo, che se si fussi condotto al principato con favori sua».18”

185 Per la ricostruzione qui proposta cf. Berve (1967), 316 e Burstein (1974), 52-53.
Una dinamica per certi aspetti simile, con convocazione in parallelo dell'assemblea
popolare e del Consiglio, si verifico quando nel 316 a.C. Agatocle prese il potere a
Siracusa (cf. Tust. XXII 2, 9-10).

186 Su Enea Tattico, forse da identificare con 'Enea di Stymphalos di cui si parla in Xen.
Hell. VII 3, 1, cf. Hunter-Handford (1927), ix-xxxvii; Anne-Marie Bon, in Dain-Bon
(1967), vii-xii; Bettalli (1990), 3-6; Whitehead (1990), 4-17 e i contributi raccolti in
Pretzler-Barley (2018). A rigore Enea non fa esplicitamente riferimento alla presa
del potere da parte di Clearco. Tuttavia, la dinamica paradossale da lui descritta
corrisponde perfettamente al voltafaccia operato da Clearco ai danni degli oligarchi.
Come osserva Bettalli (1990), 250, & possibile che le informazioni sui fatti di Eraclea
di cui Enea & in possesso siano state acquisite direttamente nella zona del Ponto
durante I'esperienza di Enea come capo mercenario.

187 La vicenda di Clearco era ben nota a Machiavelli: la leggeva in Trogo-Giustino e
se ne ricordo in Discorsi 116 e III 6 (su quest’ultimo passo cf. infra B.4.5 e n. 199).
Sul rapporto tra il capitolo nono del Principe e il sedicesimo del primo libro dei
Discorsi, con attenzione alla figura di Clearco, cf. Sasso (1988), 396-423 e Scichilone
(2012), 59-106.

73

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

4.4. A Clearco ora non restava che consolidare il potere acquisito. Dap-
prima si occupo dei membri del Consiglio che era riuscito ad arrestare.
Promise loro che avrebbero avuto salva la vita in cambio del pagamento
di un ingente riscatto. Una volta ottenuto il pagamento richiesto, li fece
uccidere.!8® C’erano, pero, i molti oligarchi che erano riusciti a fuggire e che
ora preparavano, con laiuto delle citta vicine, una riscossa militare contro
di lui.

Per assicurarsi la compattezza del fronte interno, Clearco libero gli schia-
vi degli oligarchi e fece sposare le loro mogli e le loro figlie con propri
uomini di fiducia. In questo modo Clearco a tutti gli effetti cred una nuova
élite eracleota a lui favorevole.!® Segui lo scontro militare con l'esercito
che i fuoriusciti avevano radunato. Clearco ebbe la meglio e molti degli
oligarchi che avevano mosso contro di lui furono fatti sfilare ad Eraclea in
catene.?0 Tuttavia, non tutti i fuoriusciti furono catturati: molti di loro, o
almeno le loro famiglie, continuarono a vivere in esilio negli anni successi-
vi. Soltanto molto tempo dopo, quando la dinastia fondata da Clearco ven-
ne abbattuta da Lisimaco (e anche in questo caso non subito), i discendenti
di quegli esuli poterono rientrare a Eraclea. Tra costoro, probabilmente,
c’era anche lo storico Ninfide.”!

Clearco resto al potere per dodici anni. Probabilmente nel corso di
questo arco di tempo ci furono degli episodi di opposizione, ma Clearco
riusci sempre ad avere la meglio.”> Almeno fino all’attentato organizzato da
Chione e dai suoi compagni.

188 Cf. Tust. XVI 4, 19-20, con Burstein (1974), 53.

189 Propriamente Iust. XVI 5, 1-4 riferisce che Clearco fece liberare gli schiavi degli
oligarchi e ordino che sposassero le mogli e le figlie dei loro ex-padroni (molte
di queste donne, per evitare quest’onta, si sarebbero suicidate). Tuttavia, il criterio
fondamentale per questi matrimoni forzati sara stato che i nuovi mariti (ex-schiavi
0 meno) fossero uomini di fiducia del tiranno: essi sarebbero entrati in possesso
dei patrimoni dei precedenti oligarchi e sarebbero diventati la nuova élite di Eraclea
(cf. anche Burstein (1974), 53 e n. 47 e Asheri (1977), 25-26). Una misura analoga a
questa fu utilizzata anche da Cherone di Pellene e da altri tiranni (cf. supra n. 162).

190 Cf. Iust. XVI 5, 5-6, con Burstein (1974), 53-54.

191 Cf. supra B.2.2. Cf. inoltre Burstein (1974), 53.

192 Da Memnone-Fozio (FGrHist 434 F 1, 1, 3 = Phot. Bibl. [224], 222b) apprendiamo
che Clearco riuscl a scampare a numerosi attentati (toUtov 8& émPovAag pev
TOANGG TIOAAGKLG St TO pLopdvov kol puodvBpwmov kot HPpLloTkOV Kot avTod
ovoTaoog Stagpuyelv). Le violenze descritte in Iust. XVI 5, 6-7 (reversus in urbem
alios vincit, torquet alios, occidit alios; nullus locus urbis a crudelitate tyranni vacat.
Accedit saevitiae insolentia, crudelitati adrogantia), quando non siano da imputare

74

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

4.5. Si e visto che l'enfasi sul legame tra il gesto di Chione e I'insegnamento
platonico che troviamo in Trogo-Giustino ed Eliano-Suda deriva verosimil-
mente dallinnesto di una tradizione accademica - forse un’emanazione
della reazione al clima antimacedone sviluppatosi nell'Atene della fine del
IV secolo a.C. - su una tradizione di storia locale eracleota (I'incontro tra
le due tradizioni potrbebe essere avvenuto proprio nell'opera di Ninfide).
Mentre non ci sono ragioni valide per negare che Chione - e con buona
verosimiglianza anche alcuni dei suoi compagni (Leonide, ad esempio) -
siano stati effettivamente discepoli di Platone, ¢ lecito dubitare che I'inse-
gnamento platonico abbia avuto un ruolo determinante nell'ispirare il gesto
di Chione e dei suoi compagni.!”

D’altra parte, come si € detto, una volta preso il potere, Clearco si libero
progressivamente dei propri avversari politici: chi non era stato fisicamente
eliminato aveva abbandonato la citta. Chione, Leonide e gli altri congiurati,
invece, quando attuarono la congiura, si trovavano ad Eraclea. Anzi, essi
erano in un rapporto di familiarita con il tiranno (stando a Trogo-Giusti-
no), se non di vera e propria parentela (stando a Memnone-Fozio). Al di
la della narrazione platonizzante, dunque, e del tutto verosimile che le fami-
glie di Chione e degli altri capi della congiura — con ogni proabilita famiglie
in vista e di ampi mezzi'®* - avessero sostenuto Clearco nella sua presa del

alla propaganda ostile a Clearco o a una trita topica antitirannica, potrebbero
riferirsi alle misure prese da Clearco come conseguenza degli attentati descritti da
Memnone-Fozio. Piu difficile e localizzare I'episodio a cui fa riferimento lo pseudo-
Chione in Ep. 13, 1, p. 64, 1-3, ammesso che si tratti di un episodio storicamente
fondato (cf. infra C.14 e il commento ad loc.). La durata di dodici anni della
tirannide di Clearco e riportata da Diodoro e da Memnone-Fozio, entrambi i quali
probabilmente dipendono - direttamente o indirettamente — da Ninfide (cf. supra
B.2.3).

193 Decisamente eccessivo mi sembra il peso che Harris (2017), 4 §1-5 attribuisce alla
formazione filosofica di Chione nella decisione di eliminare Clearco. Quella che
Harris di fatto recepisce € la rappresentazione di questa vicenda che ci ¢ stata resti-
tuita da tradizioni piu recenti, le quali hanno amplificato (tanto rispetto a Chione,
quanto rispetto a Clearco) le connessioni tra filosofia e politica, connessioni in una
certa misura presenti, ma molto meno di quanto emerga da queste tradizioni (cf.
anche Trampedach (1994), 89-90; cf. inoltre supra n. 170). Allo stesso modo & poco
verosimile la pur suggestiva idea di Burstein (1974), 61 e 64 secondo cui Chione e i
suoi compagni avrebbero costituito una sorta di cenacolo filosofico platonico - se
non una vera e propria piccola scuola - alla corte di Clearco.

194 Lo mostra il fatto stesso che sia Chione sia altri congiurati (ad esempio Leonide)
poterono recarsi ad Atene per studiare nell’Accademia. Anche il fatto che, in occa-
sione della congiura, Chione e Leonide potessero contare su cinquanta uomini,

75

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

potere e poi ancora nei dodici anni del suo governo. Si puo persino pensare
che, al tempo dell'attentato, Chione e i suoi compagni fossero uomini di
fiducia del tiranno, forse membri di quella nuova aristocrazia che Clearco
aveva provveduto a instaurare a Eraclea dopo la sua “rivoluzione”.1%>

E difficile dire cosa abbia spinto gli attentatori a compiere il loro gesto.
Le fonti ci mostrano un Clearco intento a costruire intorno alla propria
figura un forte apparato simbolico: si faceva truccare e vestire in modo da
impressionare il pubblico, indossava una corona d’oro e un mantello di
porpora; intraprese persino la strada della divinizzazione personale: diceva
di essere figlio di Zeus e fece di conseguenza chiamare il proprio figlio
Cerauno (Kepavvég, “fulmine”);1% si fece attribuire onori divini e quando
si spostava si faceva precedere dall'insegna di un’aquila.”” E possibile che
la nuova nobilta eracleota, inizialmente a lui fedele, abbia con il tempo
sviluppato una certa insofferenza nei confronti di queste pratiche. Ma cio
che forse maggiormente la urtava era 'intenzione abbastanza manifesta da
parte di Clearco di fondare una dinastia ereditaria.!

La cosa certa ¢ che l'attentato riusci solo in parte. Clearco fu effettiva-
mente eliminato, tuttavia non solo gli attentatori furono uccisi a propria
volta, ma la tirannide non fu realmente abbattuta. A Clearco successero
dapprima il fratello Satiro, quindi i figli Timoteo e Dionisio, e ancora i
figli di quest’ultimo Clearco e Oxatre, finché, come sappiamo, Eraclea non

cognatos vel clientes (Iust. XVI 5, 13), va in questa direzione. Sull’elevata condizione
socio-economica di Chione e della sua famiglia insiste a piu riprese, sia pure indiret-
tamente, I'autore dell’epistolario pseudochioneo (cf. e.g. il commento a Ep. 1, p. 44,
2).

195 Cf. Mossé (1962), 8 n. 5; Burstein (1974), 61 e 65 e Trampedach (1994), 88.

196 Due sono i figli noti di Clearco: Timoteo e Dionisio, entrambi suoi successori
come signori di Eraclea. E verosimile che I'epiteto “Cerauno” fosse stato attribuito al
figlio maggiore, cioe a Timoteo (cf. Burstein (1976), 61 e Muccioli (2013), 31-32). In
generale, per l'uso di questo epiteto presso i sovrani ellenistici cf. Muccioli (2013),
154-155.

197 Sullapparato simbolico del potere costruito da Clearco cf. Tust. XVI 5, 8-11; Memn.
FGrHist 434 F 1, 1, 1 (= Phot. Bibl. [224], 222b) ed Aelian fr. 89 Domingo-Forasté
(= Sud. x 1714), con Burstein (1974), 61-63; Muccioli (2011), 129-130 e Gallotta
(2021), 59. Opportunamente Muccioli (2011), 130 osserva che queste manifestazioni
«vanno intese, in particolare, anche tenendo conto della natura antiaristocratica
della tirannide di Clearco e della sua vocazione al ‘demagogismo’».

198 Cf. Burstein (1974), 62-63, il quale sottolinea anche il fatto che Clearco, dopo
aver abbattuto il Consiglio dei Trecento, aveva fino ad allora conservato, almeno
formalmente, un regime democratico (cf. inoltre Gehrke (1985), 72 e Trampedach
(1994), 88).

76

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Le fonti e i fatti

fu conquistata da Lisimaco. Di fatto, dunque, nonostante I'assassinio, il
progetto dinastico di Clearco trovo compiuta attuazione. Nel capitolo sesto
del terzo libro dei Discorsi, Machiavelli imputd questo fallimento al fatto
che i congiurati avrebbero dovuto eliminare non solo Clearco, ma anche
il fratello Satiro: siccome, pero, due congiure simultanee sono molto piu
difficili da realizzare di una congiura singola, in questi casi meglio, secondo
Machiavelli, astenersi del tutto dal congiurare.”®® Ma il problema forse non
era solo Satiro.

Non si puo dire che i congiurati non abbiano agito in forze. Stando a
Trogo-Giustino, Chione e Leonide potevano contare su cinquanta uomini.
Nondimeno, essi furono sopraffatti dalle guardie di Clearco. Non solo: gli
attentatori che non furono uccisi sul posto vennero catturati in seguito
e massacrati. Inoltre, Satiro attud pesanti ritorsioni anche sui figli dei con-
giurati.?®® Dimpressione, dunque, & che il progetto degli attentatori fosse
quello di attuare un colpo di Stato finalizzato a rimuovere il tiranno e a
instaurare un nuovo governo (e non ¢ affatto detto che si sarebbe trattato
di un governo “democratico”). Tuttavia, manco loro un sostengo essenziale:
quello del popolo eracleota.?! T congiurati uccisi sul posto si immolarono
alla causa. Tuttavia, quanti furono catturati in seguito avrebbero potuto fare
leva sul sostegno del d7jpog e contenere la repressione attuata da Satiro e
dagli uomini fedeli alla tirannide. Cio invece non accadde: il popolo di Era-
clea non reagi all’'uccisione del tiranno nel modo in cui forse i congiurati si
aspettavano. E possibile che in parte questa mancata reazione fosse dettata
dalla paura, ma non si puo escludere che il governo di Clearco fosse visto

199 «Congiurorono certi giovani ateniesi contro a Diocle [errore per Ipparco] ed Ippia,
tiranni di Atene. Ammazzarono Diocle; ed Ippia che rimase lo vendico. Chione e
Leonide eraclensi, e discepoli di Platone, congiurarono contro a Clearco e Satiro
tiranni: ammazzarono Clearco, e Satiro che resto vivo lo vendico. Ai Pazzi, piu
volte da noi allegati, non successe di ammazzare se non Giuliano. In modo che
di simili congiure contro a piu capi se ne debbe astenere ciascuno, perché non si
fa bene né a sé né alla patria né ad alcuno: anzi quelli che rimangono diventono
pil insopportabili e piu acerbi, come sa Firenze, Atene ed Eraclea, state da me
preallegate» (Niccolo Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio I1I 6).

200 Cf. Memn. FGrHist 434 F 1, 2, 1 (= Phot. Bibl. [224], 223a), 00 pévov yap Tovg
¢mPePovievkdtag T AdeAP® ETipwprioato [scil. Satiro], dAAG kol TOV TékvwY
0 pnd&v ouviidel Toig yeyevyNKdoLy, oVdEV GvekTdTEPOV EBNAT0ATO, KOl TTOAAOUG
avoutioug kokovpywy dikag AT oE.

201 Cf. anche Trampedach (1994), 88: «bei der Veschworung handelte es sich also um
eine Palastrevolte, die, da sie offenbar keine Verbindug zur stadtischen Opposition
besaf3, leicht niedergeschlagen werden konnte».

77

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

dal d7jpog eracleota con maggiore favore di cio che pensavano Chione e i
suoi compagni. Cio che e certo ¢ che i congiurati non seppero intercettare
al momento opportuno il sostegno popolare. Come scrive Giustino (XVI
5, 17-18): qua re factum est, ut tyrannus quidem occideretur, sed patria
non liberaretur. Nam frater Clearchi Satyrus eadem via tyrannidem invadit,

multisque annis per gradus successionis Heracleenses regnum tyrannorum
fuere20?

C. Lepistolario
1. Un romanzo epistolare di argomento storico.

L1. A parte una possibile ma molto problematica eccezione, allo stato attuale
delle nostre conoscenze, nessun autore antico o tardoantico sembra cono-
scere le diciassette lettere di Chione trasmesse nel corpus degli epistolari
greci?® Che non si tratti di lettere autentiche e un’evidenza difficilmente
controvertibile. Una dimostrazione definitiva di questo fatto, come sappia-
mo, fu offerta gia nel 1765 da Johann Gottlieb Cober. I rari tentativi che
dopo di allora sono stati fatti per rivendicare l'autenticita dell’epistolario
non sono risultati convincenti.?’* Prescindendo ora da fatti di lingua e di
contenuto piu puntuali (su di essi si tornera in seguito, oltre che nel corso
del commento), giova comunque ripercorrere alcuni elementi macroscopici
che impongono questa conclusione:

a) in Ep. 3 Chione riferisce al padre che i venti lo hanno trattenuto a
Bisanzio durante il viaggio verso Atene. Questo imprevisto gli ha per-
messo di incontrare Senofonte impegnato nel suo viaggio di ritorno in
Grecia alla guida dell’esercito che ha combattuto per Ciro. Ora, & ben
noto che I'anabasi senofontea ebbe luogo nel 400/399. Ma sappiamo an-
che che Clearco venne ucciso dal giovane Chione nel 353/352. Al tempo
della spedizione dei Diecimila verosimilmente Chione non era ancora
nato. Non solo: la stessa cronologia interna dell’epistolario suggerisce
che Clearco venne ucciso da Chione circa cinque anni dopo 'incontro

202 Come si € visto, & verosimile che l'ultima frase non risalga a Trogo, ma a Giustino:
Iepitomatore avrebbe cosi brevemente riassunto il seguito dell’excursus troghiano da
lui tagliato (cf. supra B.1.3).

203 Per I'eccezione a cui si fa riferimento cf. infra n. 436.

204 Cf.supraAllen. 82.

78

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

b)

<)

C. Lepistolario

con Senofonte, ma a quel tempo Clearco doveva avere circa quindici
anni (stando a Memnone-Fozio, al momento della morte ne aveva cin-
quantotto), e lo stesso Platone non aveva ancora fondato '’Accademia.?0®
nella lettera di addio a Platone (Ep. 17) Chione ¢ completamente perva-
so dal presentimento di andare incontro alla morte. Egli arriva persino
ad avere una visione premonitrice: una donna bellissima - nella quale &
forse da vedere un’allegoria della filosofia - gli indica uno pvfjpa presso
cui riposarsi dopo le sue fatiche, con cio alludendo evidentemente al
monumento funebre che sara dedicato al giovane una volta che sara
caduto nell'impresa. I1 Chione dell'epistolario, dunque, ¢ praticamente
certo di andare incontro alla morte: ma questa certezza tradisce lo
sguardo di chi gia sa che Chione e i suoi compagni saranno a loro volta
uccisi subito dopo aver assassinato il tiranno.

Tutto I'epistolario ¢ impostato in modo da apparire come una narrazio-
ne continua e coerente: la storia di un giovane di elevata condizione
socio-economica, che, animato da nobili ideali e da un’aspirazione un
po’ romantica all’eroismo, intraprende un viaggio di formazione che lo
porta ad affrontare delle prove e a incontrare un uomo - Senofonte —
che gli cambia la vita convincendolo definitivamente a dedicarsi agli
studi filosofici. Questa scelta lo porta a un altro incontro — quello con
Platone - e a un percorso di formazione che gli permettera di conoscere
meglio se stesso e i veri valori della vita. Tutti i pezzi dell’epistolario
sembrano concepiti per disegnare un racconto unitario e coerente, te-
nuto insieme anche da riprese interne e anticipazioni.?%

1.2. Ma qual & esattamente il rapporto dell’epistolario pseudochioneo con
la tradizione storica sulla vicenda di Chione e Clearco? L'autore dell’episto-
lario recepisce e sviluppa l'indicazione del discepolato di Chione presso
Platone e riprende I'informazione, che troviamo anche in Memnone-Fozio,

205 Su un’altra anomalia cronologica presente nell’epistolario ci soffermeremo meglio in

C.2.1

206 Cf. e.g. il commento a Ep. 1, p. 44, 10-11; Ep. 2, p. 44, 17-18; p. 46, 4-5; p. 46, 6-7; Ep.

6, p. 56, 8-9; Ep. 7, 1, p. 56, 13; Ep. 7, 3, p. 58, 10. Sulla Antizipationstechnik presente
nell’epistolario cf. Stenger (2005), 125-126, il quale finemente nota come I'Ep. 12,
che si trova pit meno a meta dell’epistolario (in termini di lunghezza testuale),
rappresenta la “peripezia” (in senso aristotelico) della vicenda narrata e a cio si
accompagna un rallentamento del tempo interno del racconto (mentre Epp. 1-11
coprono un arco di tempo di circa cinque anni, Epp. 12-17 coprono un arco di tempo
di circa un anno). Sulla coerenza interna della narrazione cf. anche Rosenmeyer
(2001), 245.

79

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

secondo cui il nome del padre di Chione era Matride. A parte questo,
a prima vista, I'unico altro dato che possiamo mettere in relazione con
la tradizione storica su Chione - almeno alla luce delle fonti in nostro
possesso — riguarda le circostanze dell’attentato. Come si ¢ visto, in Ep. 17
Chione annuncia a Platone di essere prossimo all'impresa: l'attentato avra
luogo durante una processione che si terra ad Eraclea in occasione della
festa delle Dionisie. Lo pseudo-Chione, dunque, riprende la versione sulla
morte di Clearco che troviamo in Diodoro Siculo (XVI 36, 3), e che &
assimilabile a quella che leggiamo in Memnone-Fozio. Si discosta invece
dalla tradizione che confluisce in Trogo-Giustino.??” La cosa non stupisce:
come si ¢ visto, verosimilmente & stato Trogo ad adattare al proprio tempo
la vicenda dell'uccisione di Clearco.?08

Apparentemente lo pseudo-Chione ignora completamente la tradizione
secondo cui Clearco fu a propria volta discepolo di Platone. Tuttavia, da
Ep. 7 apprendiamo che durante I'apprendistato di Chione in Accademia
giunge ad Atene un certo Archepoli di Lemno. Si tratta di un personaggio
losco, dal passato piuttosto torbido. Nondimeno, a propria volta Archepoli
si mette a seguire le lezioni di Platone. Naturalmente la filosofia non fa
per lui: cio che interessa ad Archepoli ¢ fare i soldi e a questo scopo la
filosofia gli sembra un’attivita piuttosto inutile. Cosi Archepoli, dopo aver
insolentito Chione e gli altri discepoli di Platone, abbandona 'Accademia
e decide di salpare per fare fortuna nel Ponto. Prima di partire, pero,
Archepoli ha 'impudenza di chiedere a Chione una lettera di presentazione
da presentare a Matride una volta che sara arrivato ad Eraclea. Nonostante
offesa subita e la propria generale disistima per il personaggio, Chione
non si sottrae a questa richiesta e scrive una sobria lettera di presentazione
(riportata nell’epistolario come Ep. 8), in cui tace tutti gli aspetti piu sgrade-
voli di Archepoli. Allo stesso tempo, proprio con Ep. 7 Matride e gia stato
messo sull’avviso circa la vera natura di Archepoli.

Ora, ¢ facile vedere in questo episodio una sorta di anticipazione del
futuro scontro con Clearco. Le due vicende, pur nelle loro differenze, sono
accomunate dal problema generale di come si deve comportare 'uomo one-
sto - tanto piu se filosofo — quando ha a che fare con un uomo disonesto.
In entrambi i casi, sia pure in modi diversi, Chione deve ricorrere alla dissi-
mulazione: nel caso di Archepoli Chione scrive una lettera di presentazione

207 Cf.supra B.2.3.
208 Cf.supra B.2.4.

80

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

da consegnare al padre Matride in cui non dice cio che realmente pensa
della persona presentata; nel caso di Clearco Chione scrivera direttamente
al tiranno una lettera in cui nascondera le proprie reali intenzioni. In
entrambi i casi, pero, Chione comunica senza riserve al padre il proprio
reale pensiero.2? A ben vedere, dunque, 'episodio di Archepoli € prolettico
rispetto al confronto con Clearco.?!” Tuttavia, cio che qui interessa soprat-
tutto sottolineare & che Archepoli ¢ a propria volta, sia pure per breve
tempo, uno studente di Platone: egli si avvicina alla filosofia, ma subito la
rinnega per darsi agli affari; ¢, in una certa misura, I'anti-Chione.

Ora, queste caratteristiche di Archepoli sono facilmente accostabili a cio
che sappiamo dell'apprendistato di Clearco in Accademia, e in particolare
alla tradizione riportata da Eliano-Suda secondo cui il futuro tiranno di
Eraclea sarebbe stato un cattivo discepolo di Platone nient’affatto portato
per la filosofia.!! Si ha dunque l'impressione che lo pseudo-Chione abbia
creato la figura di Archepoli ispirandosi a questa tradizione sul discepolato
di Clearco in Accademia: I'Archepoli dell'epistolario ¢, a tutti gli effetti,
un alter ego di Clearco. Del resto, lo stesso nome di Archepoli richiama
quello di Clearco. Senza dire del fatto che Clearco, in quanto tiranno, ¢ a
tutti gli effetti Papyémohig di Eraclea?®. Lo pseudo-Chione, dunque, aveva
verosimilmente ben presente la notizia del discepolato di Clearco presso
Platone: egli 'ha proiettata sulla figura di Archepoli glissando allo stesso
tempo sul legame tra Clearco e '’Accademia, secondo una tendenza gia
presente nella tradizione storica sulla vicenda di Clearco.?> Ma a quali fonti
attingeva lo pseudo-Chione?

1.3. Alla fine di Ep. 13 Chione delinea al padre il proprio piano: occorre
convincere Clearco che lui, Chione, in quanto filosofo non ¢ interessato alla

209 Cf. anche Konstan, Mitsis (1990), 269; Rosenmeyer (2001), 244 e Christy (2016),
264-265 e n. 19.

210 Sulle anticipazioni e la coesione narrativa dell’epistolario cf. il punto (c) di C.1.1 e n.
184.

211 Cf. Aelian. fr. 89 Domingo-Forasté (Sud. x 1714), inoltre cf. supra B.3.4.

212 Cf. gia Konstan, Mitsis (1990), 269 e Christy (2016), 265 e n. 10.

213 Del resto, il fatto che in Ep. 16 Chione debba spiegare a Clearco che cosa si studia
nell’Accademia e che il filosofo non si interessa di politica (a prescindere ora dal fat-
to che, in realta, le cose non stiano esattamente cosi) presuppone la totale rimozione
della tradizione secondo cui Clearco fu a propria volta discepolo dell’Accademia
(cf. gia Zucchelli (1986), 20-21 e Stenger (2005), 132 e n. 61). Il modo in cui la
figura di Archepoli ¢ stata costruita fa capire che questa rimozione ¢ stata compiuta
deliberatamente dallo pseudo-Chione.

81

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

politica, ma aspira a condurre una vita tranquilla e appartata. In questo mo-
do il tiranno non sospettera di lui e Chione potra organizzare indisturbato
la congiura. Per rendere ancora piu efficace questo piano Chione suggerisce
al padre di ricorrere all’aiuto di un certo Ninfide, loro amico e parente
del tiranno: I'idea ¢ che Clearco si fidera di lui. Ora, non ¢ certamente un
caso che questo personaggio si chiami come quello che fu probabilmente il
piu celebre e influente storico di Eraclea Pontica vissuto in eta ellenistica e
ancora letto nei primi secoli dell’eta imperiale.?!4

E ben vero che lo storico Ninfide non fu contemporaneo di Chione e di
Clearco. Tuttavia, si e visto che lo pseudo-Chione non si fa troppi problemi
a incorrere in macroscopici anacronismi.?’> D’altra parte, & possibile che
lautore dell’epistolario, nell'introdurre questo personaggio, non abbia volu-
to suggerire un'identificazione con il celebre storico, ma si sia limitato a
riprendere un nome che nella memoria dei lettori colti era in qualche modo
associato alla storia di Eraclea Pontica. Come che sia, € lecito pensare che
lo pseudo-Chione abbia voluto riservare questa sorta di cameo al celebre
storico di Eraclea perché questi era la fonte da lui utilizzata per la vicenda
di suo interesse.?’® Non andra trascurato a questo proposito che, come si &
visto in precedenza,?” tutti i punti in cui I'epistolario collima con le fonti
sulla tradizione storica eracleota in nostro possesso - inclusa la notizia
secondo cui Clearco e Chione avrebbero studiato per un certo tempo
in Accademia - si trovavano verosimilmente gia in Ninfide. Siamo noi

214 Su Ninfide cf. B.2.

215 Cf.il punto (a) di C.1.1. Per questo va a mio avviso esclusa I'ipotesi avanzata da Jaco-
by (1955), 168 (“Noten”), secondo cui il Ninfide menzionato dallo pseudo-Chione
potrebbe essere un antenato dello storico (uno zio o piuttosto il nonno).

216 Questa ipotesi era gia stata prospettata da Marcks (1883), 23 n. 1. Diiring (1951),
13, pur contemplandola, si dimostra scettico. E ben vero che dalla menzione del
Ninfide dell’epistolario non si puo ricavare necessariamente che lo storico Ninfide
fu la fonte (o una delle fonti) dello pseudo-Chione sulla storia di Eraclea. Tuttavia,
questa eventualita ¢ perlomeno verosimile, se non probabile. Il giudizio di Diiring &
fondato su un’analisi piuttosto superficiale della tradizione storica su questa vicenda
e del rapporto tra lepistolario e questa tradizione (cf. B.2.3). Inoltre, egli non ha
tenuto conto della non trascurabile notorieta di Ninfide ancora in eta imperiale (cf.
D.2). Infine, la conclusione di Diiring sulla questione delle fonti dello pseudo-Chio-
ne sulla storia eracleota ha il vizio di proiettare sullo pseudo-Chione la condizione e
la mentalita di un filologo moderno che nella sua biblioteca puo comodamente con-
sultare uno accanto all’altro Diodoro, Trogo, Memnone ed Eliano («it is tempting
to conclude that our anonymous author drew his inspiration and his information
about Chion and Clearchus from exactly the same sources as those of which we
happen to possess some fragments»).

217 Cf.B.2.

82

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

moderni che li vediamo disseminati nelle varie fonti che ci sono arrivate, le
quali, tuttavia, con ogni verosimiglianza dipendevano in ultima istanza da
Ninfide.

In ogni caso, come il Ninfide storico non fu contemporaneo di Chione
e Clearco, cosi non sembra che egli fosse in alcun modo imparentato con
il tiranno, cosa che, invece, ¢ affermata dallo pseudo-Chione in relazione
al Ninfide dell’epistolario (Ep. 13, 3, p. 64, 23). Anche in questo caso ¢
lecito pensare che il tema della parentela con il tiranno sia stata derivata
dalla tradizione storica su Chione: come si ¢ visto, infatti, Chione viene
collegato a Clearco ora da un legame di familiarita (Trogo-Giustino), ora
da un vero e proprio rapporto di parentela (Memnone-Fozio). E possibile,
dunque, che, come nel caso di Archepoli, lo pseudo-Chione abbia trasferito
sul personaggio di Ninfide dei tratti che nella tradizione storica trovava
riferiti a Chione medesimo.?!8

D’altra parte, occorrera chiedersi se questo ruolo di mediazione attribui-
to al Ninfide dell’epistolario non sia stato in qualche modo a sua volta sug-
gerito allo pseudo-Chione dalle notizie circa I'attivita politica dello storico
Ninfide che possiamo leggere in Memnone-Fozio, ma che verosimilmente
risalivano alla stessa Storia di Eraclea di Ninfide. Come si e visto, infatti, nel
281, dopo la morte di Lisimaco, fu Ninfide a consigliare agli esuli eracleoti
di rientrare in patria. Allo stesso modo, diversi anni dopo, intorno al 250,
fu sempre lo storico Ninfide a guidare 'ambasceria eracleota che convinse
i Galati ad abbandonare la regione (dietro il pagamento di ingenti somme
di denaro).?'® Nella corso della storia di Eraclea Ninfide & per certi aspetti il
mediatore e il consigliere per eccellenza, o almeno come tale puo apparire.
Si puo ben pensare che proprio questa immagine di Ninfide stia alla base
della scelta dello pseudo-Chione di farne colui che dovra intercedere presso
Clearco in favore di Chione. Cio naturalmente non ¢ in contraddizione

218 Pur nellincertezza di fondo Jacoby (1955), 259 da troppo credito al dato riportato
dallo pseudo-Chione circa la parentela tra Ninfide e Clearco. E interessante nota-
re che Chione esorta il padre a convincere il tiranno del fatto che il figlio non
rappresenta una minaccia (cf. Ep. 13, 3, p. 64, 21-23; Ep. 14, 5, p. 68, 24-25). Nell'im-
maginario dello pseudo-Chione, dunque, tanto I'amico di famiglia Ninfide, quanto
il padre Matride hanno un rapporto diretto con il tiranno. Ne esce rafforzata I'idea —
solo in parte inferibile dalla tradizione storica in nostro possesso — che Chione e la
sua famiglia appartenessero all’élite eracleota di “epoca clearchea”, se non addirittura
alla cerchia ristretta degli uomini di fiducia del tiranno (su questo punto cf. supra
B.4.5). Non si puo escludere che le fonti a disposizione dello pseudo-Chione (forse
proprio Ninfide) fossero al riguardo pit ricche di dettagli di quelle a noi giunte.

219 Cf.B.2.1.

83

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

con lidea che l'opera di Ninfide sia stata la fonte storica utilizzata dallo
pseudo-Chione. Anzi, & del tutto verosimile che nella Storia di Ninfide agli
episodi di cui lo storico stesso fu protagonista fosse dato ancora piu spazio
di cio che appare nel resoconto di Memnone-Fozio.

1.4. Sempre in Ep. 13 (p. 64, 2-4) Chione sostiene che Clearco ha piu
paura di lui, che studia filosofia ad Atene, di quanta ne abbia di Sileno
che aveva preso il controllo della sua roccaforte. Il confronto naturalmente
¢ funzionale ad enfatizzare uno dei temi centrali dell’epistolario, ovvero
il peso che la filosofia ha nella dimensione della prassi. Tuttavia, il tema
della paura del tiranno nei confronti dei filosofi - come meglio vedremo -
potrebbe essere stato suggerito anche da altri fattori. Per il momento, pero,
occorre soffermarsi sull’episodio di Sileno evocato da Chione.

Per Stanley M. Burstein I'episodio rifletterebbe una circostanza storica
effettiva, e il ppovplov in questione sarebbe 'acropoli di Eraclea, che Clear-
co aveva eretto a suo quartier generale. In verita, si ha 'impressione che lo
pseudo-Chione, quando parla di ¢ppovptov non abbia in mente I'acropoli di
Eraclea. Chione, infatti, osserva che Clearco, per il momento, non ha anco-
ra messo sotto assedio Sileno (¢ éxeivov pév ye oUk améotelle TEwg TOUG
moMopkrocovtag). Ora, € poco verosimile che, se qualcuno avesse preso
il controllo dell’acropoli di Eraclea, Clearco avrebbe indugiato nella reazio-
ne. Piu verosimilmente lo pseudo-Chione aveva in mente una roccaforte
controllata da Clearco, ma esterna alla citta.??® Se dunque si ammette che
Iepisodio di Sileno di Ep. 13 si riferisce a un evento storico effettivo (il che
naturalmente & solo possibile), esso andra piuttosto ricercato nell’attivita
militare ostile a Clearco messa in atto dagli oligarchi eracleoti in esilio, i
quali, del resto, per quel che sappiamo, non giunsero mai a riprendere il
controllo dell’acropoli di Eraclea.??! Si avrebbe, in tal caso, una conferma
del fatto che lo pseudo-Chione aveva a disposizione sulla vicenda della
presa del potere di Clearco fonti piti dettagliate di quelle in nostro possesso.

Un problema diverso e rappresentato dal nome di Sileno. Non conoscia-
mo nessun oppositore di Clearco, né altri personaggi contemporanei a
quella vicenda che portino questo nome. Tuttavia, da Memnone-Fozio
sappiamo che al tempo delle guerre mitridatiche si verifico il seguente
episodio: mentre Cotta, su ordine di Lucullo, approdava nel porto di Calce-

220 Anche il verbo dméoteide suggerisce I'invio di una spedizione militare a una certa
distanza piu che una reazione a un tentato colpo di Stato.
221 Cf.B4.4en.192.

84

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

donia, la flotta di Archelao, ammiraglio di Mitridate, costeggiava Eraclea.
Archelao non ebbe il permesso di far entrare le sue navi nel porto, ma
ottenne la possibilita di rifornirsi al mercato di Eraclea.??? Cio consenti agli
uomini di Archelao di rapire due cittadini eminenti di Eraclea: Sileno e
Satiro.2?3 Costoro furono rilasciati soltanto dopo che gli Eracleoti promise-
ro il loro sostegno nella guerra contro Roma con la consegna di cinque
triremi (il che da anche 'idea del prestigio e dell'influenza davvero enormi
dei due personaggi rapiti). In questo modo, Archelao, che aveva pianificato
tutto fin dall'inizio (cf. FGrHist 434 F 1, 27, 5 (= Phot. Bibl. [224] 232b),
omep xal Apyéhaog epnyovaro.), ottenne non solo il sostegno di Eraclea
a Mitridate, ma anche lostilita dei Romani nei confronti di Eraclea. La
risposta di Roma, in effetti, non si fece attendere: da quel momento Eraclea,
che fino ad allora ne era stata esente, venne sottoposta alle vessazioni dei
pubblicani.

Ora, alla luce della disinvoltura con cui lo pseudo-Chione ha costruito i
suoi personaggi ispirandosi liberamente a figure della tradizione storica,??*
e possibile pensare che egli abbia ricavato il nome di Sileno da questo episo-
dio della storia eracleota.??> Evidentemente cio avrebbe delle conseguenze
notevoli per la questione delle fonti dello pseudo-Chione. L'episodio del
rapimento di Sileno e Satiro, infatti, non era incluso nella Storia di Eraclea
di Ninfide, che si fermava molto prima. Noi lo leggiamo in Memnone-Fo-
zio, ma chiaramente si trovava anche nella fonte utilizzata da Memnone

222 Questo credo che sia il senso del conciso dettato di Memnone-Fozio (qui forse
risalente a Domizio Callistrato: cf. supra n. 139): 10 8¢ Mibpiddtov vavTiKov
nopanAéov v HpaxAeiov wap’ atilg 00k 3£x01, GAN dyopav pev aitnoouévmwy
napéoyov (Memn. FGrHist 434 F 1, 27, 5 = Phot. Bibl. [224] 232b). Poco perspicua
mi pare la traduzione di Valentina Cuomo ap. Canfora (2019%), 408 («la flotta di
Mitridate, che navigava lungo la costa di Eraclea, non fu ammessa in citta, ma, su
richiesta, ebbe I'accesso al mercato»).

223 Come nota Jacoby (1955), 175 n. 122 (“Noten”), I'accoppiata di questi due nomi puo
destare qualche sospetto, tuttavia pare poco verosimile che essi siano stati inventati
(cf. meglio infra). Henry (1965), 179 erroneamente pensa che Jacoby voglia suggerire
questa possibilita, ma Jacoby la avanza solo per escluderla. L'episodio & ricordato
anche da Diiring (1951), 97, il quale perd, senza alcun fondamento, definisce Sileno
«a prominent Heraclean general in the Mithridatic war».

224 Oltre ai casi descritti in C.1.2 e in C.1.3 cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21
(a proposito di Eraclide e Agatone, compagni di Chione) e a Ep. 13, 1, p. 64, 5 (a
proposito del Trace Coti, sicario inviato da Clearco contro Chione).

225 Cf. anche Burk (1912), 41.

85

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

per questa sezione della sua storia.??® Tuttavia, la questione & estremamente
incerta. Nell’'antichita, infatti, Ninfide era forse il pit noto tra gli autori che
avevano raccontato la storia della tirannide di Clearco: in un certo senso in
questa vicenda gli spettava un posto di diritto. Al contrario, il Sileno delle
guerre mitridatiche non aveva proprio nulla a che fare — almeno per quello
che sappiamo - con la ben piu antica vicenda di Clearco e Chione, né si
riesce a scorgere un qualche nesso tra il Sileno dell’epistolario e il Sileno
storico.

D’altra parte, € anche vero che, come si € appena visto, il rapimento di Si-
leno e di Satiro ebbe delle conseguenze molto gravi per la storia di Eraclea:
fu la prima incrinatura del rapporto di fiducia tra Roma e gli Eracleoti.
Cio poteva rendere particolarmente memorabile I'episodio, soprattutto per
chi avesse avuto un particolare interesse per la storia di Eraclea. Ma forse
questa non era una ragione sufficiente per riprendere il nome di Sileno
adattandolo al tempo di Clearco e Chione. Infine, va considerato che il no-
me “Sileno” non era insolito nell’onomastica eracleota.??” Tutto considerato,
se ¢ ragionevole vedere un nesso tra il Ninfide dell’epistolario e lo storico
Ninfide, allo stato attuale delle nostre conoscenze lo ¢ molto di meno
vederlo tra il Sileno di Ep. 13 e quello del tempo delle guerre mitridatiche.

1.5. Come che sia, quest’uso di riprendere creativamente dati della tradizio-
ne storica per costruire lo sfondo di una vicenda che, pur avendo piu di
un fondamento storico, nel suo concreto svolgimento ¢ in larga parte frutto
di invenzione trova un interessante parallelo nel modo in cui gli autori
dei romanzi antichi si rapportano con la tradizione storica. Un esempio
particolarmente istruttivo di questo fenomeno ci ¢ fornito dal Cherea e
Calliroe di Caritone.

226 Forse Domizio Callistrato: cf. supra n. 139. Naturalmente, anche nell’eventualita che
lo pseudo-Chione si fosse ispirato proprio a questo personaggio di cui sicuramente
Ninfide non parlava, cio non esclude che Ninfide sia stato la sua fonte principale:
lo pseudo-Chione puo aver benissimo conosciuto e utilizzato piu di un’opera sulla
storia di Eraclea, soprattutto se, come e lecito pensare, egli era particolarmente
interessato alla storia di questa citta (cf. infra C.5.7).

227 Cf. il commento a Ep. 13, 1, p. 64, 2-3. L'altro notabile fatto rapire da Archelao si
chiamava Satiro, proprio come il fratello di Clearco. Escluderei, tuttavia, che questo
fatto abbia in qualche modo indotto lo pseudo-Chione a riprendere il nome di
Sileno.

86

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

Come ¢ noto, in questo romanzo, dopo una serie di vicissitudini, la sira-
cusana Calliroe va in sposa a un notabile di Mileto di nome Dionisio.??® La
scelta del nome di questo personaggio non ¢ casuale: nel romanzo Calliroe
risulta essere figlia del generale siracusano Ermocrate, ma sappiamo che
il futuro tiranno di Siracusa Dionisio I, con abile mossa politica, sposo la
reale figlia di Ermocrate.?? Caritone, dunque, ha ripreso un dato storico -
il nome di Dionisio, marito della figlia di Ermocrate - e lo ha liberamente
reimpiegato nella vicenda del personaggio di Calliroe, la quale ¢ sua volta
figlia del generale siracusano Ermocrate.

A cio si aggiunga che nel romanzo Calliroe finisce in coma a causa di
un calcio inflittole dal marito geloso Cherea.?3? Anche questa violenza puo
essere stata ispirata dalla vicenda della reale figlia di Ermocrate, sposa di
Dionisio I. Sappiamo, infatti, che nel 405 a.C., nel corso di una rivolta
contro Dionisio I che in quel momento non si trovava a Siracusa, la moglie
di Dionisio, figlia di Ermocrate, subi violenze tali che, per 'umiliazione, si
tolse la vita.?3!

Infine, puo essere interessante ricordare che, nella preghiera densa di re-
miniscenze omeriche che Calliroe rivolge ad Afrodite per il figlio bambino,
la madre chiede che il piccolo possa diventare un successore (S1a:d0y0g) del
nonno Ermocrate non inferiore a lui per valore.232 E ben possibile collegare
questo pronostico con il fatto che, effettivamente, il nipote di Ermocrate,
Dionisio II, figlio di Dionisio I, assunse il governo di Siracusa nel 367 a.C.
Non andra trascurato, peraltro, che il bambino, pur essendo figlio naturale
di Calliroe e di Cherea, cresce come figlio di Dionisio, il marito milesio
di Calliroe, e alle cure di quest’ultimo viene lasciato anche una volta che
Cherea e Calliroe si sono ricongiunti.?3?

Proprio questa somiglianza tra I'epistolario pseudochioneo e il romanzo
di Caritone nel modo di rapportarsi con la tradizione storica fa pensare

228 Cf. Charit. III 2, 10-17.

229 Cf. Diod. XIII 96, 3 e Plut. Dion 3, 1.

230 Cf. Charit.14,12.

231 Cf. Plut. Dion 3, 2 ; cf. inoltre Diod. XIII 112, 4.

232 Cf. Charit. III 8, 8. Sulle reminiscenze omeriche del passo cf. Roncali (1996), 219 n.
64.

233 Cf. Charit. VIII 4, 5 e 5, 15. Per questi e altri punti di contatto tra il romanzo di
Caritone e la tradizione storica cf. Perry (1930), 100 n. 11 e Paschalis (2013), 163-165.
Sul romanzo di Caritone come “romanzo storico” cf. inoltre Hagg (1987) e Hunter
(1994). Piu in generale sul rapporto tra Caritone e la storia (tanto l'antica storia
greca, quanto la storia del proprio tempo) cf. Smith (2007).

87

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

che lo pseudo-Chione non solo abbia una certa familiarita con la letteratura
romanzesca - familiarita a cui, del resto, rimandano anche altri aspetti
del racconto dell’epistolario (dal motivo del viaggio, alle varie avventure
affrontate dal protagonista, al processo di maturazione del giovane Chione)
-, ma che proprio alle strategie compositive tipiche dei romanzi lo pseudo-
Chione si sia rivolto per dare vita alla sua storia.?3* Cio, peraltro, rende del
tutto legittimo l'utilizzo della categoria di “romanzo epistolare di argomento
storico” per questo testo.?3

2. Una storia controfattuale.

2.1. La complessa vicenda della presa del potere da parte di Clearco e della
tirannide da lui istituita che abbiamo descritto in precedenza (si veda B.4)
non sembra aver lasciato una traccia profonda nell’epistolario, almeno a
prima vista. Anche il breve elenco dei crimini di Clearco contenuto in Ep.
14, 1 (p. 66, 2-4) ha un’aria piuttosto convenzionale, per quanto 'opposizio-
ne tra gli dptoTot ToAlton uccisi o esiliati e gli aoePéotatol a cui la citta e
ora asservita, potrebbe essere un riferimento preciso all'avvicendamento
politico-sociale che si ebbe con la “rivoluzione” attuata da Clearco ad
Eraclea nel 364/363.236 A sua volta, 'attentato nei confronti di Chione si
puo configurare come una rielaborazione letteraria delle persecuzioni a cui

234 Cf. Burk (1912), 41: «etiam hinc probatur auctorem morem multorum scriptorum
romanensium secutum nomina ex variis temporibus, quae satis longe distant de-
sumpta epistulis immiscuisse».

235 Si tratta, anzi, se non forse dell'unico vero e proprio romanzo epistolare che ci
sia giunto della letteratura greca antica, certamente del meglio riuscito. Per I'uso
della categoria di “romanzo epistolare” cf. soprattutto Holzberg (1994), 28-32;
Rosenmeyer (1994), 152-163, ripreso e ampliato in Rosenmeyer (2001), 234-252 e
Glaser (2014), 245-248 (ma cf. gia Burk (1912), 36 e 41). D’altra parte, lepistolario
presenta anche tratti accostabili al Bildungsroman (cf. Rosenmeyer (2001), 250)
e al romanzo d’avventura (cf. Stenger (2005), 121-122). Inoltre, data la centralita
che nell’epistolario ha il tema dell'utilita della filosofia per la vita si € potuto
parlare anche di “romanzo filosofico” (“A Philosophical Novel in Letters” ¢ il sotto-
titolo del contributo di Konstan e Mitsis del 1990). Ricordiamo, infine, che Trapp
(2006), 344-346 ha proposto di parlare di “epistolary biography”. Sul rapporto tra
Pepistolario pseudochioneo e il genere del romanzo cf. anche infra C.5.4. Forse
la differenza principale rispetto ai moderni romanzi epistolari sta nel fatto che,
comunque, Iepistolario pseudochioneo, almeno formalmente, ¢ anche un prodotto
intenzionalmente pseudoepigrafo (su questo problema cf. infra C.4.6 e n. 346).

236 Cf.supra B.44.

88

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

Clearco sottopose i suoi nemici politici, contemporaneamente nutrita di
paralleli con il comportamento di altri “tiranni” storici.??’

Cio che invece lo pseudo-Chione sembra aver tenuto presente & lesito
dell’attentato. Come si € detto, Ep. 17 lascia presagire che l'attentato riuscira,
ma che Chione stesso morira nell'impresa. Questo fatto pone un problema
centrale per I'interpretazione complessiva dell'epistolario. Sappiamo, infatti,
che I'impresa di Chione avra esattamente questo esito, ma sappiamo anche
che ci0 non servira a liberare Eraclea dalla tirannide. Questa consapevolez-
za — che non c’¢ ragione per non attribuire anche allo pseudo-Chione e
ai suoi lettori pilt informati - rischia di gettare un'ombra sul protagonista
dellepistolario. Il vero obiettivo di Chione, infatti, ¢ quello di liberare la
patria e i concittadini dalla minaccia della tirannide.2*® Cio, come sappia-
mo, ha indotto alcuni interpreti a vedere nel nostro tirannicida un idealista
ingenuo e avventato, se non un vero e proprio fanatico.?*® Indubbiamente
questa interpretazione si fonda su un problema oggettivo. Anzi, come ve-
dremo in seguito, ¢ verosimile che lo pseudo-Chione abbia deliberatamente
reso possibile questa interpretazione. Tuttavia, non credo che questa sia la
chiave giusta per comprendere fino in fondo questo testo.?40

237 Cf.Ep.13,1, p. 64, 4-5, con il commento ad loc.

238 Cf. eg Ep.17,2-3, p. 68, 5-23.

239 Cf. soprattutto Stenger (2005) e Penwill (2010), sui quali cf. supra A.13; ma cf. anche
Konstan, Mitsis (1990), 277; Trapp (2003), 219; Glaser (2014), 250 e Christy (2016),
276-277.

240 La frizione tra lesito della vicenda del Chione storico e I'immagine del Chione
dell’epistolario e I'unico vero punto forte delle interpretazioni di Stenger e di Pen-
will, che per il resto risultano poco convincenti. Il loro limite maggiore & quello
di prescindere da una ricostruzione la piu accurata possibile dei presupposti stori-
co-culturali dell’autore dell’epistolario e del suo pubblico. Cid & particolarmente
evidente nel caso di Penwill, il quale muove expressis verbis dal seguente presuppos-
to: «since Chion is portrayed as regarding Xenophon and Plato as the formative
influences in his life we are being invited to judge his actions, his reporting of events
and the philosophical opinions he advances in light of what those two authors have
to say» (Penwill (2010), 24; cf. anche Penwill (2010), 47 n. 8: «this to my mind is
methodologically preferable to turning Chion into a mouthpiece for philosophical
ideas supposedly current at the time the work was composed»). In verita, quando
si ha a che fare con un autore vissuto con ogni probabilita in eta imperiale come lo
pseudo-Chione (cf. infra C.5), occorre tenere anzitutto conto della cultura dell’eta
imperiale e della particolare immagine che di autori “classici” come Senofonte e
Platone e stata prodotta in quel determinato contesto storico-culturale sull’onda di
interpretazioni e letture che si sono stratificate nel corso del tempo e che di volta
in volta sono state animate da esigenze diverse. Il risultato di questa complessa
dinamica & che 'immagine che in eta imperiale si ha di Senofonte o di Platone non

89

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Tra i molti anacronismi che I'epistolario presenta rispetto all’effettiva vi-
cenda storica e particolarmente eclatante quello della durata della tirannide
di Clearco. Sappiamo, infatti, che Clearco fu al potere per dodici anni,
dal 364/363 al 353/352, quando fu ucciso da Chione e dai suoi compagni.
La durata della tirannide di Clearco che emerge dall’epistolario, invece,
¢ assai piu breve. Come sappiamo, il progetto di Chione di prolungare i
propri studi ad Atene per altri cinque anni viene sconvolto dalla notizia
della presa del potere da parte di Clearco. Con Ep. 12, di poco successiva
alla precedente, Chione informa il padre dell'intenzione di rientrare ad
Eraclea in primavera (quando scrive ¢ ancora inverno, un periodo poco
adatto alla navigazione): non puo sopportare, infatti, di restare al sicuro
ad Atene quando la patria € in pericolo. Tuttavia, alcuni imprevisti costrin-
gono Chione a rimandare la partenza verosimilmente alla fine dell’estate.?*!
Quindi, una volta salpato da Atene, Chione si ferma per qualche tempo
a Bisanzio in attesa che i sospetti che Clearco nutre nei suoi confronti
vengano dissipati.?*? Lattentato e attuato non molto tempo dopo, forse
durante la primavera successiva.?#* Nell'epistolario, dunque, la tirannide di
Clearco ¢ stroncata, verosimilmente, circa un anno dopo la presa del potere
da parte del tiranno.2*4

Il mio sospetto e che qui abbiamo a che fare con un caso di quella che
oggi si chiamerebbe storia controfattuale. Lo pseudo-Chione sa benissimo

¢ necessariamente un'immagine storicamente attendibile del Senofonte e del Platone
storici, eppure ¢ un'immagine non meno vera nella misura in cui riflette i gusti, gli
interessi e le esigenze di un’epoca diversa da quella di questi autori. E con questa
immagine, con questi gusti e con questi interessi che tanto I'autore dell’epistolario
quanto il suo pubblico si confrontano (cf. anche Christy (2016), 263 n. 14 e 270).
Paradossalmente Penwill & il primo a farsi “mouthpiece” di problemi del proprio
tempo (cf. supra A.13): non si vede perché questa stessa facolta debba essere negata
allo pseudo-Chione (per un esempio concreto dei limiti dell'approccio di Penwill cf.
e.g. il commento a Ep. 13, 2, p. 64, 18). Per parte sua il contributo di Stenger & pit
equilibrato di quello di Penwill. Tuttavia, anch’esso, nell'interpretazione concreta
dei singoli passi dell’epistolario, non risulta del tutto convincente (cf. e.g. il commen-
to a Ep. 7, p. 58, 7-8; Ep. 10, p. 60, 18; Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 16, 1, p. 72, 3-10).

241 Cf. Ep.13,3,p. 64,19 ed Ep. 14, 1, p. 64, 28, con il commento ad locc.

242 Cf. Ep. 14,1, p. 64, 29, con il commento ad loc.

243 Occasione dell’attentato sono le feste Dionisie, che almeno ad Atene avevano luogo
tra marzo e aprile (nel mese attico di Elafebolione): cf. il commento a Ep. 17, 1, p. 76,
26.

244 Questo anacronismo ¢ stato pil volte notato dalla critica (cf. e.g. Hoffmann (1803),
240; Warren (1908), 460; Stenger (2005), 126 n. 40), ma, per quel che ho potuto
vedere, non & mai stato valorizzato per comprendere il senso dell’epistolario.

90

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

che Chione e i suoi compagni, dopo aver ucciso Clearco, non riuscirono
ad estirpare la tirannide da Eraclea, ma sa anche che nella realta storica
Clearco resto saldamente al potere per dodici anni. Lesperimento mentale
compiuto dallo pseudo-Chione & a mio avviso il seguente: cosa sarebbe
successo se la tirannide di Clearco fosse stata abbattuta non dopo dodici
anni di potere ininterrotto, ma dopo appena un anno, quando Clearco
verosimilmente era ancora impegnato a consolidare il proprio potere? La
risposta che a mio avviso lo pseudo-Chione aveva in mente era che, se le
cose fossero andate cosi, Chione e i suoi compagni sarebbero comunque
morti nell'impresa, ma uccidendo Clearco avrebbero anche definitivamente
debellato la tirannide da Eraclea. Che questo fosse il pensiero dello pseudo-
Chione mi pare suggerito dall’epistolario stesso.?4>

2.2. Le lettere 14 e 15 contengono il “pensiero politico” di Chione. Ora, uno
dei temi sviluppati nella lettera 14 ¢ precisamente quello dell'importanza di
abbattere una tirannide al suo primo manifestarsi: finché sono vive la me-
moria della liberta e la disponibilita a resistere, il danno e ancora riparabile;
quando, pero, ci si comincia ad abituare al regime tirannico, e la principale
preoccupazione non € pitt come liberarsene, ma come convivere con esso,
allora non c’¢ piu nulla da fare.?*¢ Quanto piu una tirannide dura, tanto piu

245 La storia controfattuale ha conosciuto una particolare fortuna in eta contempora-
nea, sia come strategia euristica di fictions ucroniche (si pensi, ad esempio, al
romanzo di Philip K. Dick The Man in the High Castle, da cui ¢ stato recentemente
tratto un fortunato sceneggiato televisivo), sia come strumento analitico-diagnosti-
co della stessa riflessione storiografica: cf. Zhao (2023). Tuttavia, il ragionamento
controfattuale & ben noto anche al mondo antico greco-romano, in particolare
alla produzione storiografica. Il caso piu celebre ¢ probabilmente rappresentato
dalla digressione liviana su cosa sarebbe successo se Roma e la Macedonia di
Alessandro Magno fossero venute ad uno scontro (IX 17-19). Per una penetrante
interpretazione di questo luogo liviano cf. Morello (2002). Per i precedenti e la
successiva fortuna del tema cf. Overtoom (2012). Ma ragionamenti controfattuali,
pill 0 meno articolati, si possono trovare in Erodoto, Tucidide, Polibio, Tacito e
Plutarco: cf. Maier (2012); Pelling (2013); Almagor (2016); Muccioli (2019) e Bianco
(2021). Per Tacito e Plutarco cf. anche infra n. 218. Per un altro caso di ragionamento
storico controfattuale in Livio cf. ora Ricchieri (2021), particolarmente pp. 24-25 e
n. 11. Merita di essere ricordata, infine, anche se non & del tutto corrispondente al
nostro caso, linterpretazione che Glaser (2014), 250-252 ha proposto per le lettere
di Euripide (anch’esse un prodotto pseudoepigrafo accostato al genere del romanzo
epistolare) come “counter-story”.

246 Cf. Ep. 14, 1, p. 66, 4-16. Penwill (2010), 49 n. 49 nota la contraddizione tra questa
riflessione e l'esito della reale vicenda storica (la tirannide fondata da Clearco si
radico profondamente a Eraclea), ma - in conformita con la propria interpretazione

91

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

produce un cambiamento delle strutture profonde, un cambiamento della
mentalita. Il risultato di questa trasformazione ¢ che la forma “tirannide”,
da accidente che era, diventa essa stessa struttura, da patologia diventa
fisiologia. In questo stato di cose i singoli tiranni potranno anche essere ab-
battuti, ma la tirannide tendera a perpetuarsi per una sorta di spinta interna
del sistema politico-sociale: ci sara sempre chi aspirera ad esercitarla e ci
sara sempre chi sara disposto a subirla.

Una sorta di corollario di queste riflessioni si trova nella lettera 15. Qui
Chione ragiona sul pericolo della “tirannide illuminata”. In questo caso il
problema ¢ qualitativo, ma il risultato ¢ lo stesso: se il tiranno ha un volto
mite, finisce per blandire i suoi sudditi e generare in loro I'illusione della
bonta della forma di governo da lui incarnata. In questo modo, se anche
un tiranno viene abbattuto, rimarra nei sudditi una sorta di nostalgia per il
tiranno perduto, che aprira le porte della tirannide a qualcun altro. Anche
in questo caso, dunque, abbiamo una condizione che rischia di trasformare
la tirannide da fenomeno episodico a fenomeno cronico.?*’ Per fortuna,
pero, — osserva Chione — Clearco non rientra nella tipologia del “tiranno
illuminato”, quindi almeno questo pericolo dovrebbe essere scongiurato.

Ora, caratteristica propria della storia controfattuale ¢ quella di fornire di
fatto un’interpretazione della “storia fattuale”: immaginando come le cose
sarebbero potute andare se non si fossero date determinate condizioni,
la storia controfattuale richiama lattenzione — a torto o a ragione poco
importa (si tratta pur sempre di un’interpretazione) - sull'importanza di
siffatte condizioni in un determinato processo storico.?*® Nella fattispecie, le

generale di queste lettere — egli attribuisce questa contraddizione a una supposta iro-
nia con cui l'autore dell’epistolario guarderebbe al proprio protagonista. A Penwill
¢ sfuggito lo scarto cronologico tra la durata della tirannide del Clearco storico e
quella del Clearco dell’epistolario.

247 Cf. Ep. 15, 1-2, p. 70, 6-19. E chiaro che le due riflessioni delle lettere 14 e 15 sono
facilmente correlabili (anche se questa correlazione non ¢ esplicita nell’epistolario):
quanto pilt un tiranno & mite, tanto pil a lungo riuscira a conservare il potere; ma
quanto pit a lungo durera la tirannide, tanto pil ci si abituera a questa forma di
governo.

248 Cf. anche Pelling (2013), 5: «these cases also bring out how even these forward-look-
ing what-might-have-beens have a strong backward, explanatory force as well, mak-
ing it clear why those alternative futures did not happen and what did happen, did».
Poco prima Pelling ha richiamato i casi di Tac. Agr. 24, 3; Ann. XI 10, 1; Plut. Ages.
15; Pomp. 70, 5. Inoltre, come osserva Bianco (2021), 29 (in relazione all’'uso del
ragionamento controfattuale in Erodoto e in Tucidide), «proprio il ragionamento
controfattuale ajuta a definire i rapporti causali e a evidenziare i fattori importanti,
le responsabilita morali e politiche, tra cui soprattutto la capacita del leader di

92

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

riflessioni sviluppate dallo pseudo-Chione nelle lettere 14 e 15 individuano
due condizioni: 1) la lunghezza temporale della tirannide; 2) la mitezza del
tiranno. La presenza di una di queste condizioni, o di entrambe, produce il
perpetuarsi della tirannide, quella che lo pseudo-Chione chiama povapyia
axatdivtos (Ep. 14, 1, p. 66, 6-7), ovvero una condizione strutturale che
prescinde dalla persona del singolo tiranno.

2.3. Come si e visto, se consideriamo la prima condizione (quella della
lunghezza temporale della tirannide), apprezziamo immediatamente lo
scarto tra la “storia fattuale” della tirannide di Clearco e la sua rivisitazione
controfattuale da parte dello pseudo-Chione. Nella realta storica Clearco
resto al potere per dodici anni e, quando fu ucciso da Chione e dai suoi
compagni, la forma di governo della tirannide non fu estirpata da Eraclea.
Al contrario, il Clearco dell’epistolario sara eliminato molto presto, dopo
circa un anno dalla presa del potere (verosimilmente). Cio fa legittimamen-
te pensare che l'esito di questa storia controfattuale sara completamente
diverso da quello dell’effettiva storia di Eraclea: verosimilmente Chione e
compagni moriranno nell'impresa (cio & presagito in Ep. 17, ed & suggerito
dal fatto che con Ep. 17 epistolario si interrompe), ma questo loro sacrifi-
cio, diversamente da quello storicamente verificatosi, servira a liberare per
davvero la patria dal male della tirannide.?*°

Ora, questa ricostruzione controfattuale ha delle implicazioni diagnosti-
che rispetto all’effettiva vicenda storica: l'impressione & che, nella prospet-
tiva dello pseudo-Chione, una delle cause principali della sopravvivenza
della tirannide eracleota ben oltre la vita stessa di Clearco stesse nel fatto
che questi fu eliminato troppo tardi: nei suoi dodici anni di governo Clear-
co ebbe il tempo di far penetrare il fenomeno della tirannide nei gangli
del sistema politico-sociale di Eraclea. Di conseguenza, quando il Chione
storico e i suoi compagni passarono all’azione era gia troppo tardi per in-
vertire un processo profondo, non limitato al potere personale del tiranno.
Significativa a questo proposito ¢ I'insistenza su aspetti di “psicologia delle
masse”, che si ha nella lettera 14.

prendere ragionevoli decisioni. Chi fa le scelte giuste viene giudicato un great man,
ma come si puo dire che ha fatto le scelte giuste se non valutando altre possibilita?».
Sulla storia controfattuale nel mondo antico (e non solo) cf. anche supra n. 245.

249 In questo modo, oltretutto, si valorizza appieno linsistenza sui presagi positivi, e
soprattutto sullo Yuxijs pévrevpa di Ep. 17. Anche in questo caso i sostenitori della
tesi del’ambiguita hanno insistito sul fatto che Chione potrebbe essersi sbagliato
nell'interpretare i presagi ricevuti: cf. tuttavia il commento a Ep. 17, 2, p. 78, 15-16.

93

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

L'ago della bilancia per rovesciare la tirannide & il sostegno del wAfjfog:
se il TMAfBo¢ e psicologicamente dalla parte del tiranno - essenzialmente
per assuefazione alla schiavitu (cuvriBeia dovAeiog) — non sara piu possibi-
le abbattere la tirannide.?’® Ma cio appunto dipendera dalla durata della
tirannide medesima. Ora, questo tema non puo non riportare alla mente
quanto ¢ stato possibile osservare a proposito della congiura di Chione: il
sostanziale fallimento del progetto di abbattere la tirannide, e soprattutto la
successiva eliminazione di quei congiurati che non morirono nell'immedia-
tezza dell'attentato fanno legittimamente pensare che il Chione storico e i
suoi compagni non seppero intercettare il sostegno del 8fjpog di Eraclea.?>!
E ben possibile che lo pseudo-Chione, che evidentemente ben conosceva
quella vicenda, abbia colto precisamente questo punto nevralgico e ne abbia
fatto il perno della sua ricostruzione controfattuale.

Pitt complesso ¢ il caso della seconda condizione (quella della mitezza
del tiranno). Le nostre fonti sulla tirannide di Clearco, infatti, concordano
su un punto: quello di Clearco fu un regime crudele che si macchio dei
peggiori crimini. Occorre chiedersi, dunque, per quale ragione nella lettera
15 lo pseudo-Chione avrebbe sviluppato il tema del pericolo rappresentato
dalla mitezza del tiranno, se questo pericolo non si dava concretamente nel-
la vicenda da lui considerata.?>? Prima di affrontare questo problema, pero,
e utile soffermarsi sull'immagine della filosofia che emerge dall’epistolario.

3. Tra “vita attiva” e “vita contemplativa’: la filosofia di Chione.

3.1. Come si & detto, c’e stato chi ha visto nell’epistolario pseudochioneo
un’ambiguita di fondo, dovuta essenzialmente al fatto che il Chione storico
riusci ad eliminare il tiranno, ma non la tirannide.?>* Una delle conseguen-
ze di questa interpretazione e che il lettore di questo testo sarebbe portato

250 Cf. Ep. 14, 2, p. 66, 11-16. 1] passo & estremamente tormentato dal punto di vista
testuale (cf. in particolare il commento a p. 66, 11-13). Tuttavia, che si accetti o0 meno
la mia proposta di correzione, il senso generale del passo supporta comunque il
presente ragionamento.

251 Cf. supra B.4.5.

252 Cf.in particolare Ep. 15, 3, p. 70, 19-23.

253 Cf.supra C.2.1 e n. 239.

94

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

anche a dubitare che il giovane Chione dell’epistolario abbia effettivamente
compreso 'insegnamento platonico.>*

A favore di questa idea sembrerebbero andare due elementi, uno esterno
e uno interno al testo: 1) nell'opera di Platone non ci sono esplicite giusti-
ficazioni del tirannicidio; anzi, nella Settima lettera Platone stesso (o chi
per lui) sembra prendere le distanze dall’azione intrapresa da Dione contro
Dionisio II (in quel caso, comunque, non si trattd di un tirannicidio);?>®
2) in Ep. 11 Chione, dopo aver trascorso cinque anni nell’Accademia, scrive
al padre di voler proseguire i propri studi filosofici presso Platone per altri
cinque anni: la filosofia, infatti, richiede tempo e applicazione, oltre ad una
buona disposizione naturale; tuttavia, dalla lettera successiva apprendiamo
che Chione, il quale nel frattempo ha saputo dell'instaurazione della tiran-
nide da parte di Clearco, ha cambiato programmi: egli non puo restare
al sicuro ad Atene mentre la patria e in pericolo. Ora, questa interruzione
del cursus studiorum di Chione potrebbe far pensare che la formazione
filosofica del giovane sia ancora incompleta e che, dunque, manchi nelle
azioni da lui compiute in seguito a questa interruzione una matura assi-
milazione dell'insegnamento platonico: il sospetto ¢ che, se Chione fosse
rimasto altri cinque anni alla scuola di Platone, forse si sarebbe comportato
diversamente.?>¢

In verita, a mio avviso, la supposta inadeguatezza del Chione personag-
gio rispetto all'insegnamento platonico non e realmente fondata. Poco im-
porta che nell’opera di Platone non si trovino giustificazioni esplicite del
tirannicidio. Come sappiamo, infatti, molto presto in seno all'’Accademia

254 Cf. e.g. Penwill (2010), 37-38: «had he paid attention to his lessons in the Academy
he [scil. Chione] might have remembered that the Socratic way of dealing with
tyranny is not violence but passive resistance»; cf. anche Stenger (2005), 134: «die
Verbingung von vita contemplative und vita active, die im Briefroman als Ideal
beschworen wird, gestaltet sich in der Praxis nicht so problemlos, wie Chion meint.
Bevor der Philosoph handeln kann, mufl er sich mdglichst umfassend tiber den
Sachverhalt informiert haben, um die Berechtigung und die Konsequenzen seines
eigenen Handelns abschétzen zu konnen».

255 Cf. e.g Plat. Ep. 7, 327a e 33lc-d, con Isnardi Parente (2002), 219 e Forcignano
(2020), 122-123. Cf. anche infra il commento a Ep. 5, p. 54, 10. Cf. inoltre Trampe-
dach (1994), 89-90. Tuttavia, cf. Turchetti (2001), 82: «méme si Platon ne s’est
pas exprimé explicitement sur le tyrannicide, ses réflexions sur la tyrannie n’en
demeurent pas moins fondamentales pour T'histoire du tyrannicide lui-méme, car
aucun théoricien ne sabstiendra de se référer a lautorité du maitre». Come ha
notato Petre (1997), 1225-1226 e n. 42, una giustificazione del tirannicidio potrebbe
essere estrapolata da Plat. Resp. VIII 566a-b.

256 Cf. e.g. Stenger (2005), 133-134 e Penwill (2010), 44.

95

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

e ad ambienti ad essa vicini si sviluppo una tradizione tesa ad enfatizzare
- a fini apologetici - il contributo che i discepoli di Platone diedero all’eli-
minazione di diversi tiranni in varie parti del mondo greco.?’’ Si ¢ visto,
peraltro, che la figura del Chione storico faceva parte a pieno titolo di
questa tradizione e che, per questa via, la notizia del suo discepolato presso
Platone si innesto probabilmente molto presto sulla stessa tradizione storica
locale di Eraclea Pontica.?8

Non solo: a un certo momento questa tradizione antitirannica dell’Acca-
demia venne assorbita all'interno del pitl generale dibattito sui “tipi di vita”,
sul problema, cioe, se fosse preferibile la “vita contemplativa” o la “vita
attiva” e se 'insegnamento filosofico preparasse esclusivamente alla “vita
contemplativa” o anche alla “vita attiva”. In quest’ottica i casi di discepoli di
Platone che si opposero o eliminarono i tiranni potevano essere utilizzati
non piu per difendere 'Accademia dall’accusa di essere filotirannica, ma
per mostrare attraverso esempi concreti che la filosofia, attivita di per
sé “contemplativa’, prepara alla “vita attiva’2*® Ora, ¢ del tutto evidente
che T'autore dell’epistolario si riallaccia a questa tradizione culturale e la
presuppone nei suoi lettori.?¢0

3.2. All'inizio dell’epistolario la “vita attiva” e la “vita contemplativa” si
confrontano come due modelli inconciliabili. Cio ¢ ben rappresentato dal
conflitto interiore del giovane Chione. Come sappiamo, Chione ¢ in viaggio
alla volta di Atene per studiare filosofia alla scuola di Platone su indicazione
del padre. Tuttavia, & tormentato dal dubbio che questo percorso di studi lo
distogliera dalla “vita attiva”, e dunque dalla possibilita di essere utile agli
altri. Sara soltanto 'esempio di Senofonte - casualmente incontrato durante
uno scalo a Bisanzio mentre questi ¢ alla testa dei Diecimila - a dissipare i
dubbi del giovane: Senofonte ¢ la prova vivente del fatto che la filosofia non
solo non allontana dalla “vita attiva”, ma anzi rende chi la studia ancora

257 Cf. supra B.3.2-3.

258 Cf. supra B.3.4-5.

259 Cf. eg Plut. Adv.Col. 1126c. E difficile dire quando la tradizione antitirannica del-
I'Accademia abbia cominciato ad essere utilizzata come paradigma della conciliabi-
lita tra la “vita attiva” e la “vita contemplativa”. Tuttavia, & del tutto verosimile che
cio sia avvenuto a partire dall’eta ellenistica (cf. Joly (1954), 128-139 e Konstan,
Mitsis (1990), 273-275).

260 Su questo limite delle interpretazioni che hanno insistito sull’'immagine negativa o
perlomeno ambigua del Chione dell’epistolario cf. supra n. 240.

96

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

piu efficace nell'impegno pratico-politico.?®! Questa “lezione” di Senofonte
¢ successivamente confermata dallo stesso insegnamento platonico: dopo
essere arrivato ad Atene e aver incontrato Platone, Chione scrive al padre
che il magistero platonico orienta i discepoli tanto alla “vita contemplativa”
quanto alla “vita attiva”.262 Nell'epistolario, dunque, si confrontano piu
immagini della filosofia.

La prima immagine, incarnata dal giovane Chione all'inizio del suo
viaggio, consiste nell'idea che filosofia e “vita attiva” sono due realta com-
pletamente separate e inconciliabili: la formazione filosofica educa esclusi-
vamente alla jovyla e alla “vita contemplativa” (I'ovyia, la tranquillita, &
un requisito necessario per la “vita contemplativa®). Si tratta dell'immagine
su cui Chione fara leva in Ep. 16 per convincere Clearco del fatto che egli
non rappresenta una vera minaccia per lui.263

La seconda immagine della filosofia, invece, ¢ quella incarnata da Seno-
fonte, da Platone e dallo stesso Chione dopo l'incontro con Senofonte:
essa ¢ fondata sull'idea che la filosofia educa si alla “vita contemplativa®
(e dunque richiede I'ovyia), ma per cio stesso educa anche nel migliore
dei modi alla “vita attiva”. In questa prospettiva filosofia e “vita attiva” non
sono in contraddizione: anzi, la prima ¢ il migliore tirocinio della seconda.
Come concretamente cio avvenga non ¢ ben chiaro, ma un’idea ce la si puo
fare dalla lettura complessiva dell’epistolario.?4

3.3. I nocciolo della questione ¢ per certi aspetti gia compiutamente espo-
sto in Ep. 3, subito dopo I'incontro con Senofonte. Qui Chione osserva che
il filosofo & un uomo d’azione migliore di chi non é filosofo per il fatto
che ¢ maggiormente capace di dominare le proprie passioni: chi, infatti,
¢ esercitato a tenere a bada i propri md0y sara in grado di ragionare piu
lucidamente anche nel momento dell'azione.?®> In effetti, a ben vedere, la
dimensione dell’azione € quella in cui la lucidita di pensiero ¢ richiesta con
maggiore urgenza: ¢ la dimensione in cui occorre prendere decisioni in
fretta, pressati dalle circostanze. Ma proprio per questo quella dell’azione
¢ la dimensione piu facilmente esposta alle passioni: la percezione del

261 Cf. Ep.3,5-6, p.48, 25-p. 50, 21.

262 Cf. Ep. 5.

263 Cf. in particolare Ep. 16, 4-8, p. 74, 3-p. 76, 24. Il motivo & gia abbozzato in Ep. 13, p.
64, 21-22 e in Ep. 14, 5, p. 68, 25.

264 Una terza immagine della filosofia si puo forse ricavare dalla figura di Matride, il
padre di Chione: cf. il commento a Ep. 1, p. 44, 1.

265 Cf. Ep.3,7,p.50,15-17, con il commento ad loc.

97

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

pericolo, degli interessi in gioco — a volte vitali — & per se stessa fonte di
turbamento, di paure, di speranze, di desideri e ripulse; quella dell’azione &
la dimensione in cui, paradossalmente, & piu difficile restare lucidi e agire
razionalmente. Qui entra in gioco la filosofia: il filosofo — nella prospettiva
dello pseudo-Chione - & colui che per eccellenza & esercitato a controllare
le proprie passioni. Di conseguenza, al momento dell’azione, egli sapra
agire con maggiore efficacia, dominando il manifestarsi delle passioni intri-
secamente legato alla mpagig. Ma come funziona esattamente questa sorta di
educazione spirituale che deriva dall'insegnamento filosofico?

Posto che le passioni si attivano in relazione alla percezione di un bene
o di un male, la filosofia insegna a riconoscere il vero bene e il vero
male, distinguendoli da cio che ¢ solo un bene o un male apparente: cosi,
relativizzando un determinato male, sara possibile controllare la paura ad
esso relativa, mentre, relativizzando un determinato bene, sara possibile
attenuarne il desiderio. L'attuazione di questo processo educativo si puo
osservare gia in Ep. 6, dove Chione chiede al padre di non inviargli pin
denaro: uno degli obiettivi dell'apprendistato filosofico, infatti, & proprio
quello di attenuare la @tAoypnpooivr. Ma questo obiettivo sara piu difficile
da raggiungere se Matride continuera a mandare al figlio che studia ad
Atene ingenti somme di denaro.?¢ Allo stesso modo lo spiacevole incontro
con Archepoli (Ep. 7 ed Ep. 8) mette alla prova la capacita di Chione di
contenere I'ira: nonostante il torto subito egli chiedera al padre di accoglie-
re amichevolmente Archepoli facendo presente a quest'ultimo che uno dei
principali insegnamenti di Platone & proprio quello di ricambiare i torti
con i benefici.?6” Tuttavia, il luogo in cui emerge con maggiore chiarezza la
natura di questo tirocinio spirituale € il ragionamento sviluppato in Ep. 14.

Ivi Chione si trova a dover rassicurare il padre (e forse un po’ anche
se stesso) circa i mali che Clearco potrebbe infliggergli (la prigionia e la
morte). Dall'insegnamento platonico Chione ha appreso che i veri mali (e i
veri beni) non sono quelli del corpo, bensi quelli dell’anima; e sull’anima il
tiranno non ha alcuna giurisdizione. Proprio perché Chione, educato dalla
filosofia, & in grado di controllare le proprie passioni — che sono I'unica
vera forma di schiavith - egli e in grado di conservare la vera liberta (la
liberta dell’'anima) anche se Clearco dovesse metterlo in catene. Lo stesso

266 Cf. Ep. 6,p. 56, 6-9.

267 Cf. Ep.7, 3, p. 58, 3-8. Cio, tuttavia, non impedisce a Chione di avvisare di nascosto
il padre della potenziale pericolosita di Archepoli (su questo aspetto della vicenda cf.
meglio C.3.7).

98

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

vale per la paura della morte. Posto, infatti, che con la morte 'anima ¢ final-
mente libera dal condizionamento del corpo, paradossalmente Clearco, se
dovesse mettere a morte Chione, gli farebbe un favore, liberandolo dalla
fonte delle passioni.?®8

3.4. Tutto cio spiega perché secondo 'epistolario pseudochioneo il filosofo
¢, almeno in teoria, un uomo d’azione migliore di chi non ¢ filosofo. Non
spiega, invece, per quale ragione il filosofo dovrebbe impegnarsi nella “vita
attiva”. Anzi, se Chione e convinto che il vero male e il vero bene dipen-
dono esclusivamente dalla liberazione dell'anima dalle passioni, per quale
ragione non se ne sta tranquillo ad Atene a praticare la filosofia, ma avverte
lesigenza di tornare a Eraclea per combattere il tiranno? A questa domanda
Chione risponde in un certo senso sempre in Ep. 14. Qui il giovane filosofo
osserva che il pericolo a cui la patria ¢ esposta gli impone di intervenire
in sua difesa (mohiteveaBou dvayxdler kot kivduvov Exerv), rinunciando
in parte a quella liberta individualistica (avtévopog éhevBepia) che gli e
assicurata dalla propria educazione filosofica.26? Evidentemente per Chione
esistono dei legami a cui non ci si puo sottrarre: si tratta dei legami con la
patria, con gli amici e con i genitori. Del resto, questo tema percorre pill o
meno nascostamente tutto I'epistolario.?””

268 Cf. Ep. 14, 3, p. 66, 17-4, p. 68, 15, con il commento ad loc. A ben vedere, il fatto
che sia arrivato a controllare la paura della morte — ovvero, la paura estrema, quella
paura che in un certo senso ¢ la madre di tutte le paure e di tutte le passioni (cf. e.g.
Lucr. IIT 38-40; Cic. Fin. I 15, 49) — mostra che il giovane Chione ha pienamente
completato il proprio tirocinio filosofico.

269 Cf. Ep.14, 5, p. 68, 19-24, con il commento ad loc.

270 Gia in Ep. 3 Chione osserva che la filosofia non ha reso Senofonte inutile per se
stesso e per gli amici (p. 50, 12-13, kol 008V adTOV £m0{NGE PLAOGOPIO VTR TE KoLl
T01g pihoig axpedtepov). In Ep. 6 Chione esorta il padre a continuare a mandargli
da Eraclea delle prelibatezze che pud condividere con gli amici e con Platone
(p. 56, 4-6, ToUTOIG YOp KOl TOUG GAAOUG QlAOUG TépTewy EveoTt kol ITAdTwva
oo@ileoBou adwpodbxntov dvta). Daltra parte, in Ep. 10 si apprende che Chione
ha aiutato finanziariamente Platone a dare una dote alla pronipote promessa in
sposa a Speusippo (cf. Ep. 10, p. 60, 16-17). Quando poi, in Ep. 15, Chione esprime al
padre il proprio compiacimento per il fatto che Clearco non sospetta di lui, emerge
che una delle sue principali preoccupazioni era quella di deludere le speranze che
i concittadini e gli amici riponevano in lui (cf. Ep. 15, p. 70, 4-6, Tovvavtiov yop
v oL@V Yevoaluny tobg époutod Tohitog kal gidoug v €€ Epod fidmoav). Ma &
forse soprattutto in Ep. 9 che emerge il tema del rapporto tra amicizia e filosofia.
Chione, che si trova ad Atene a studiare filosofia, rimprovera benevolmente I'amico
Bione di non essersi mai piu fatto sentire. Tuttavia, nella chiusa della lettera egli
intende sgomberare il campo proprio dall’eventuale sospetto di Bione che lo studio

99

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Il tirocinio filosofico di Chione, dunque, si muove in due direzioni. Da
un lato, c’¢ una spinta al controllo delle passioni che porta il filosofo a
staccarsi dalla dimensione della corporeita e della materia (e degli interessi
ad esse correlati). Dall’altro, c’¢ una spinta al riconoscimento e alla tutela
di una serie di vincoli con la realta esterna, vincoli non solo ineliminabili,
ma anzi indispensabili per realizzarsi pienamente come uomini. Si tratta
appunto della dimensione degli affetti, del legame con i genitori, con gli
amici e con i concittadini, e del conseguente impegno alla loro difesa.
Tra queste due spinte non c’¢ vera contraddizione. La liberazione dalle
passioni, infatti, puo realizzarsi compiutamente solo nel momento in cui
I'uvomo & soltanto anima. Nel frattempo, perd, 'uomo & unione di anima e
di corpo, e, per quanto possa esercitarsi nel controllo delle passioni, non
potra mai liberarsene del tutto. Qui entrano in gioco gli affetti nei confronti
dei genitori, degli amici, della patria: & questa dimensione che consente, in
un certo senso, il giusto esercizio delle passioni. Donde, il dovere morale di
tutelare questi legami e il compito della filosofia di insegnare a riconoscerli
e a tutelarli.?”!

Non solo queste due spinte non sono in contraddizione: a ben vedere
esse sono tra di loro complementari. Da un lato, infatti, la tutela dei legami
sociali consente un corretto esercizio delle passioni. Dall’altro, il costante
impegno al controllo delle passioni e alla concentrazione sui beni dell’ani-
ma fa si che proprio questo esercizio dei doveri sociali possa compiutamen-
te e consapevolemente realizzarsi senza travalicare nell’egoismo. L'obiettivo
di questo tirocinio filosofico & fondamentalmente quello di sviluppare un
consapevole contenimento di pulsioni egoistiche e, allo stesso tempo, di
alimentare consapevolmente pulsioni altruistiche, o meglio quello di fare

della filosofia abbia reso 'amico insensibile nei confronti dell’antica amicizia (cf.
Ep. 9, p. 60, 9-10). Infine, non andra trascurato che quasi tutto I'epistolario € una
genuina prova di devozione di Chione nei confronti del padre Matride, anche
quando quest’ultimo si dimostra meno attento alle esigenze del figlio filosofo (per il
ritratto di Matride cf. il commento a Ep. 1, p. 44, 1).

271 Nel corretto esercizio delle passioni rientra a ben vedere anche il corretto godimento
dei beni materiali e della ricchezza: come sappiamo, in Ep. 6 Chione esorta il padre
a mandargli altre prelibatezze da Eraclea, che egli potra condividere con gli amici
ateniesi e con Platone; in Ep. 10, invece, Chione convincera Platone ad accettare un
talento per dare una dote che si rispetti alla pronipote promessa sposa a Speusippo.
I beni materiali e la ricchezza, dunque, non sono da evitare di per sé: occorre
imparare a utilizzarli correttamente, e il modo migliore per utilizzarli correttamente
¢ ancora una volta quello dell'altruismo, della condivisione dei propri beni con gli
altri (cf. anche il commento a Ep. 6, p. 56, 8-9).

100

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

in modo che la gratificazione personale derivi il pill possibile - e in modo
consapevole — dall’adempimento dei propri doveri sociali. In quest’ottica,
come il controllo della paura della morte & per certi aspetti il livello estre-
mo nell’esercizio del controllo delle passioni, cosi il livello estremo - e
quasi paradossale - dell’'adempimento dei doveri sociali consiste nell’essere
disposti a sacrificare la propria vita in difesa degli altri.?”? Anche da questo
punto di vista, dunque, il giovane Chione sembra aver compiutamente
assimilato I'insegnamento di Platone, almeno secondo la concezione che lo
pseudo-Chione ha di questo insegnamento.

3.5. Naturalmente non mancano consonanze tra la “filosofia di Chione” e la
riflessione platonica. Al di la della lunga tradizione — anche accademica -
sul rapporto tra filosofia e “vita attiva”, tradizione di cui lo pseudo-Chione
risente, e che, come si ¢ detto, a un certo punto assorbi la piu antica tradi-
zione sull’'orientamento antitirannico dell’Accademia, ¢ sufficiente pensare
al “mito della caverna” del settimo libro della Repubblica o alla Settima
Lettera: in entrambi questi testi emerge chiaramente I'esigenza, e anzi la ne-
cessita che il filosofo si impegni nella vita pratico-politica.’3 E molto vero-
simile che lo pseudo-Chione abbia risentito, direttamente o indirettamente,
di questi due capisaldi della produzione platonica.?”# Tuttavia, ho il forte
sospetto che per lo pseudo-Chione sia stato non meno importante un testo
a suo modo platonico, ma assai meno celebre dei due appena menzionati (e
forse anche per questo finora trascurato dalla critica pseudochionea).

La nona lettera platonica e indirizzata ad Archita.?’> I pitagorici Archip-
po e Filonide hanno detto a Platone che Archita ¢ irrequieto perché non
riesce a liberarsi delle sue incombenze come uomo politico (UTodvapopelv
oe 6Tt o0 dUvaoon TG Tept TA kowva dayoriog dmoivBivar). Egli, infatti,
vorrebbe dedicarsi interamente ai propri studi. Platone comprende perfetta-
mente questo desiderio dell’amico, tuttavia lo esorta a non ritirarsi dalla
vita politica: se, infatti, Archita dovesse abbandonare il suo impegno prati-

272 Prossimo al livello estremo € anche il precetto - esplicitamente attribuito a Platone
dallo pseudo-Chione - di ricambiare con benefici chi ha commesso un torto nei
nostri confronti (cf. Ep. 7, 3, p. 58, 7-8, con il commento ad loc., ed Ep. 16, 7, p. 74,
26-28). Va tenuto presente, in ogni caso, che Chione non applica questo principio in
modo indiscriminato (cf. infra C.3.7).

273 Cf. e.g Plat. Ep. 7, 323d-324a, 328c.

274 Cf.il commento a Ep. 5, p. 54, 10 e a p. 54, 10-11.

275 Sul carattere pseudoepigrafo di questa lettera cf. almeno Pasquali (19672), 219-220 e
Isnardi Parente (2002), 265.

101

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

co-politico, il suo posto verrebbe preso da persone peggiori di lui, le quali
non si farebbero scrupoli a utilizzare la cosa pubblica per i propri interessi
personali.?’¢ C’¢ qui I'idea - tipicamente platonica - che il filosofo debba
impegnarsi nella vita politica e che, anzi, egli sia il piu indicato a farlo
proprio perché la sua forma mentis lo porta ad agire in modo disinteressato
per il bene collettivo.?””

Gia questa riflessione presenta una certa consonanza con i temi svolti
dall’epistolario pseudochioneo. Cio che piu conta, pero, ¢ che nella nona
lettera platonica Platone dice ad Archita che gli uomini non appartengono
solo a se stessi: una parte di loro, infatti, appartiene alla patria, una parte ai
genitori, una parte ancora alle altre persone care (§éxogTog Hp®dV 00Y AVTR
povov yéyovev, GANG TH|G YevETEWS TP@V TO PéV TL 1| Tortplg pepiletan, TO
8¢ T ol yevviioavteg, 10 8¢ ol Aowmot @idot).?” Lidea di fondo di questa
riflessione ¢ che esistono dei doveri sociali che impongono agli uomini
di agire per il bene della patria, dei genitori e degli amici. Ma questo &
precisamente uno dei cardini della “filosofia di Chione”. Non deve stupire,
del resto, che lo pseudo-Chione possa aver tenuto presente proprio la nona
lettera platonica.

3.6. In Ep. 10 Chione dice di aver donato un talento a Platone in modo che
la pronipote del filosofo, promessa sposa a Speusippo, abbia una dote che
si rispetti.?”® Ora, questo tema delle nozze di Speusippo con una pronipote
di Platone ¢ sviluppato nella tredicesima lettera platonica. Corrispondenze
contenutistiche e letterali tra questi due testi suggeriscono che lo pseudo-
Chione aveva in mente precisamente questo testo platonico.?8? Ma se lo
pseudo-Chione conosceva la tredicesima lettera platonica ci si puo aspetta-
re che egli conoscesse anche la nona lettera platonica. Cio pare ancora piu
verosimile se si considera che proprio il passo della nona lettera platonica
che abbiamo ricordato poc’anzi si ritrova in riflessioni molto simili a quelle
che stanno alla base della “filosofia di Chione”.

276 Cf. [Plat.] Ep. IX 357e4-5 e 358a7-b2.

277 Non mi ¢ del tutto chiaro come Isnardi Parente (2002), 265 possa affermare che «la
lettera vuole essere una esaltazione del Platone contemplativo ... rispetto al Platone
politico, se non addirittura una svalutazione dell'attivita politica di Archita». La let-
tera sembra, piuttosto, replicare a un tentativo di contrapporre - forse avvalendosi
dell'autorita di Platone medesimo - la “vita attiva” alla “vita contemplativa”.

278 [Plat.] Ep. IX 358a.

279 Cf. Ep. 10, p. 60, 14-17.

280 Cf. in particolare il commento a Ep. 10, p. 60, 14 e a Ep. 10, p. 60, 15-16.

102

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

Nel secondo libro del De finibus Cicerone si propone di confutare la
teoria epicurea sostenuta da Torquato secondo cui il piacere sarebbe il
sommo bene. A tale teoria Cicerone oppone l'idea che il sommo bene
¢ rappresentato dall’honestum, ovvero dalla somma delle quattro “virtu
cardinali” (sapienza, giustizia, fortezza e temperanza).?8! Ora, trattando
brevemente della giustizia, Cicerone osserva che la ragione (e dunque la
natura) ha fatto in modo che gli uomini fossero legati da sentimenti di
affetto nei confronti dei propri cari, dei concittadini e di tutti gli uomini. A
sostegno di questa idea Cicerone evoca precisamente il nostro passo della
nona lettera platonica: ut ad Archytam scripsit Plato, non sibi se soli natum
meminerit, sed patriae, sed suis, ut perexigua pars ipsi relinquatur.$?

Una situazione analoga si trova nel primo libro del De officiis. Anche
in questo caso Cicerone definisce I'honestum attraverso le quattro “virtu
cardinali”. Una parte non piccola dell’honestum riguarda il legame sociale
che tiene insieme gli uomini: tale legame ¢ assicurato dalla giustizia e da
quella virtu ad essa connessa che ¢ la beneficenza o liberalita.28 A illustra-
zione di questa virtl, Cicerone, richiamandosi allo stoicismo, osserva che
gli uomini sono nati per essere utili gli uni agli altri: ut placet Stoicis ...
homines autem hominum causa esse generatos ut ipsi inter se aliis alii pro-
desse possent.28* Ma poco prima lo stesso concetto ¢ stato espresso proprio
con un riferimento al nostro passo della nona lettera platonica: ut praeclare
scriptum est a Platone, non nobis solum nati sumus ortusque nostri partem
patria vindicat, partem amici?®

Come si vede, la nona lettera platonica e, in particolare, proprio il passo
sui doveri sociali nei confronti della patria, dei genitori e degli amici erano
associati a riflessioni molto simili a quelle che stanno alla base della “filoso-
fia di Chione”.?8 Non si puo escludere, peraltro, che quest’uso della nona

281 Cf. Cic. Fin. I1 14, 43- 15, 48.

282 Cic. Fin. II 14, 45. Per Cicerone la nona lettera ¢ opera autentica di Platone. E
possibile che Cicerone - qua e nel passo del De Officiis che riportiamo poco dopo -
dipenda da fonti anteriori dove gia si trovava citato questo passo della nona lettera
platonica (cf. anche n. 287).

283 Cic. Off. 17, 20, de tribus autem reliquis latissime patet ea ratio, qua societas homi-
num inter ipsos et vitae quasi communitas continetur; cuius partes duae: iustitia, in
qua virtutis splendor est maximus, ex qua viri boni nominantur, et huic coniuncta
beneficentia, quam eandem vel benignitatem vel liberalitatem appellari licet.

284 Cic. Off.17,22.

285 Cic. Off 17, 22.

286 Una traccia in genere trascurata della fortuna della nona lettera platonica in eta
imperiale si ha probabilmente in Philostr. V.S. I 8. Quando Favorino di Arles venne

103

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

lettera platonica sia anteriore a Cicerone medesimo.?8” Come che sia, anche
sotto questo aspetto vediamo che la “filosofia di Chione”, oltre ad avere una
sua coerenza interna, riflette fedelmente I'insegnamento platonico, o meglio
una certa immagine di tale insegnamento.

3.7. D’altra parte, come sappiamo, se Chione avesse procrastinato il proprio
intervento in difesa della patria, con ogni verosimiglianza sarebbe stato
troppo tardi: Clearco avrebbe imperversato a lungo sugli abitanti di Eraclea
e, alla fine, se anche il tiranno fosse stato abbattuto, la tirannide come
sistema di governo non avrebbe piu potuto essere eliminata.?8% Rimandare
il proprio intervento, magari per completare in tutta tranquillita i propri
studi filosofici, avrebbe significato per Chione venire meno ai propri doveri
sociali e tradire I'insegnamento di Platone. Chione, dunque, non solo si
comporta con esemplare coerenza rispetto all'insegnamento ricevuto, ma lo
fa nel modo piu opportuno rispetto alle circostanze.?®” In questa prospetti-
va va compresa anche la decisione di ricorrere al tirannicidio.

proclamato dpytepevs si rivolse all'imperatore per essere esonerato da questa carica
in quanto filosofo. Siccome, pero, si rese conto che l'imperatore non avrebbe accolto
la sua richiesta, Favorino riferi di aver visto in sogno il suo maestro Dione di Prusa,
il quale gli diceva che gli uomini non sono nati solo per se stessi, ma anche per
la patria (pn éautolg uévov, dAAa kal taig Tatpiot yeydvopev). Kayser (1838), 186,
ripreso da Civiletti (2002), 383 n. 14, ha messo in relazione questo passo con Dem.
Or. 18 (De corona), 205 (fyeito yop adT®V £kaoTOg OUXL TG TOTPL KO T] PNTPL
pévov yeyvijoBar, dAha kai tfj Totpidt). Cosi anche Wright (1961), 24 n. 2, il quale
ha aggiunto un generico riferimento al Critone. Tuttavia, nell'aneddoto su Favorino
abbiamo un filosofo riluttante ad assumere una carica pubblica, esattamente come
I'Archita della nona lettera platonica. La corrispondenza di contesto, unita a quella
letterale, rende a mio avviso verosimile, come gia aveva notato Jahn (1837), 13,
che l'aneddoto su Favorino presupponga la nona lettera platonica. E difficile dire
quando questo aneddoto potrebbe essersi formato: esso ¢ in ogni caso anteriore
a Filostrato e potrebbe risalire a Favorino medesimo (sull'aneddoto, che trova corri-
spondenza di D.Cass. LXIX 3, 4-6, cf. Bowersock (1969), 35 e Desideri (1978), 6 e
39-40 n. 1). La nona lettera platonica é riportata quasi nella sua interezza in Stob. IV
4, 24 (nel capitolo mepl T@V &V Taic TOAETL SUVATAV).

287 Non ¢ mia intenzione entrare nella spinosa questione delle fonti del De finibus e
del De officiis. E abbastanza pacifico, perd, che entrambi i passi appena ricordati
sviluppano dottrine risalenti in ultima istanza allo stoicismo. Nel caso del De finibus
¢ possibile che esse siano giunte a Cicerone attraverso il platonico Antioco di
Ascalona. Nel caso del De officiis, per contro, & possibile che la fonte di Cicerone sia
Panezio di Rodi, esponente di punta del cosiddetto mediostoicismo.

288 Cf. in particolare Ep. 14, 1-2, p. 66, 4-16 ed Ep. 15, 1-3, p. 70, 6-23; cf. inoltre il
capitolo precedente.

289 Cf.il commento a Ep. 12, p. 62, 19-24.

104

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

Alla scuola di Platone il giovane Chione ha imparato da un lato a con-
trollare le passioni, dall’altro a rispettare i doveri sociali. Di conseguenza,
il bene e il male si misurano in base a questi due fini: una cosa & buona o
cattiva nella misura in cui permette di realizzare queste istanze. Prendiamo
il caso della ricchezza: & chiaro che Chione, se vuole essere un buon filoso-
fo, deve abituarsi a pensare che la ricchezza non ¢ di per sé desiderabile; e
deve anche abituarsi a fare concretamente a meno della ricchezza; lo stesso
vale per altri beni materiali, come ad esempio i cibi prelibati. Tuttavia,
se la ricchezza o 1 cibi prelibati possono essere in qualche misura utili a
coloro verso i quali Chione ha dei doveri sociali (i parenti, gli amici, i
concittadini), & del tutto opportuno che, a questo fine, anche il filosofo
faccia uso di questi beni.20

Ma si pud prendere anche il caso della menzogna. E chiaro che per il fi-
losofo I'inganno o la menzogna sono cose da evitare. Tuttavia, se I'inganno
o la menzogna possono servire a tutelare le persone verso le quali il filosofo
ha dei doveri sociali, essi sono dei mezzi del tutto leciti. Cosi, Chione, pur
essendo disposto a passare sopra il torto subito da Archepoli, non esita, di
nascosto da quest’ultimo, a mettere in guardia il padre sull’effettiva natura
di questo personaggio.?! Analogamente, come sappiamo, Chione non si
fa scrupolo a ingannare Clearco circa le proprie reali intenzioni pur di
difendere la patria, gli amici e i parenti. Tutto e lecito, dunque, se si tratta
di agire per il bene. Cio che garantisce dall'abuso di questo principio e
Ieducazione del filosofo a controllare le proprie passioni: egli non agisce
mai per interesse personale o perché in preda a un impulso irrazionale,
ma in base al razionale riconoscimento di cio che puo giovare o puo
nuocere a coloro verso i quali ha dei doveri sociali (i genitori, gli amici, i
concittadini).?®> Ma, a ben vedere, in quest’ordine di idee rientra anche il
caso estremo, quello del tirannicidio.

290 Cf. Ep. 6 ed Ep. 10; cf. inoltre supra n. 271.

291 Cf. Ep.7 (con il commento a Ep. 7, 3, p. 58, 7-8) ed Ep. 8.

292 Da questo punto di vista il caso di Archepoli (Ep. 7 ed Ep. 8) & particolarmente
istruttivo: Chione ¢ disposto a mettere in pratica I'insegnamento platonico (para-
dossale per chi non ¢ filosofo) di ricambiare con dei benefici i torti ricevuti. Tutta-
via, egli non ¢ disposto a rispettare questo principio al punto da mettere in pericolo
il padre non avvertendolo della potenziale pericolosita di Archepoli. Questo caso
mostra bene come il controllo delle passioni e il rispetto dei doveri sociali non siano
due principi assoluti, ma si regolino a vicenda. In astratto un problema si potrebbe
dare se uno degli “affetti” del filosofo agisse contro un altro (ad esempio, se un
amico aspirasse alla tirannide o un genitore minacciasse la vita di un amico: cf.
e.g. Cic. Off. III 4, 19), ma questo problema non si da nell’epistolario e, dunque,

105

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Anche in questo caso ¢ chiaro che il filosofo non approva l'uccisione del
tiranno di per sé. Anzi, il filosofo non reagirebbe contro il tiranno neppure
se in gioco ci fosse la propria incolumita personale.?> Diverso ¢ il discorso
se ad essere minacciati sono coloro verso i quali il filosofo ha per natura
dei doveri sociali (i concittadini, gli amici, i genitori). In questo caso, il
filosofo sara disposto a compiere anche il gesto estremo, I'omicidio, pur di
scongiurare il pericolo. Anche in questo caso, cio che garantisce dall'abuso
di questo principio e precisamente la capacita del filosofo di controllare
le proprie passioni: egli non uccide per un interesse personale (neppure
quello dell’autoconservazione), ma per rispettare i propri doveri sociali.??*

3.8. Lo schizzo dellattivita filosofica offerto da Ep. 16 da un’idea del modo
in cui nell’epistolario viene concepita la “vita contemplativa”.?*> Qui Chione
afferma che i suoi studi ad Atene avevano a che fare con la “teologia”, con la
“cosmologia”, con la “fisica”, con I‘etica” e con discipline affini (tnvixoadta
1101 B0V TAVTWY EMOTTNV KAl KOTPOV KATOOKEVNV EUAVOovOV Kol QUoEWS
apyos EWpwv Kal dKaog VNV TIRAY E818a0KOUNV Kol 600 ToloDToL AN
moudevel prhocopia). In nessun modo i suoi studi c’entravano con la politi-
ca (p. 74, 24-25). Ora, chiaramente qui Chione sta cercando di convincere
Clearco di essere del tutto disinteressato alla politica e alla vita attiva.
Tuttavia, cid non significa che questo schematico bozzetto dell'insegnamen-
to platonico non sia veritiero.?® Anzi, a ben vedere, il precetto platonico
riferito subito dopo - “fare del bene ai nemici” - trova corrispondenza con
il precetto platonico ricordato da Chione nel confronto con Archepoli.?®”

Il punto, dunque, non ¢ che Chione si limita a elencare a Clearco soltan-
to alcune delle discipline insegnate da Platone in Accademia, le discipline
- per cosl dire - inoffensive, mentre tiene nascoste quelle che potrebbero
maggiormente insospettire il tiranno. Il punto, bensi, & che Clearco non ¢ in

ci riguarda fino a un certo punto. D’altra parte, ¢ lecito pensare che in un caso
del genere il filosofo, senza lasciarsi andare a passioni incontrollate, sarebbe in
grado, attraverso un calcolo il piu possibile razionale, di capire quale sarebbe il male
minore (o il bene maggiore) date le circostanze, e agire di conseguenza. Sul tema
della “nobile menzogna” cf. il commento a Ep. 15, 1, p. 70, 4-6.

293 Cf. Ep.14,3-4, p. 66, 17-p. 68, 15.

294 Ed e proprio in questo che sta la differenza tra il filosofo e il tiranno, il quale
ultimo, invece, usa ogni mezzo — incluso 'omicidio - per tutelare il proprio potere
personale. Sul tipo di cultura filosofica dello pseudo-Chione cf. infra C.5.3.

295 In particolare cf. Ep. 16, 5-7, p. 74, 13-p. 76, 4.

296 Cf. anche il commento a Ep. 17, 4-9, p. 74, 3-76, 24.

297 Cf.Ep.16,7,p.74,26-28 ed Ep. 7, 3, p. 58, 6-8

106

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

grado di cogliere I'intrinseca politicita di questi insegnamenti (e in generale
della “vita contemplativa®) e le loro ricadute sulla vita pratica.?®® La spinta
alla “vita attiva” da parte dell'insegnamento platonico, infatti, poggia da un
lato sull’esercizio pratico di certe virtu (su tutte la piAavBpwia), dall’altro
sulla giustificazione teorica e razionale di questo esercizio pratico. Ma que-
sta giustificazione teorica e razionale coinvolge in ultima istanza proprio
le “discipline” evocate da Chione in Ep. 16. Basti pensare al ragionamento
sviluppato in Ep. 14 (p. 66, 17-p. 68-15): esso si fonda, tra le altre cose, sul
presupposto che 'vomo sia composto di anima e di corpo e che 'anima
sia una realta immortale. Ma per dare un fondamento a questi presupposti
occorre appunto un'indagine di tipo teologico-fisico-cosmologico. D’altra
parte, senza questo fondamento, anche la giustificazione razionale di una
certa condotta di vita viene meno e con essa la stessa efficacia della mpa&ic.
Da cio lintrinseca politicita e praticita della “vita contemplativa”, a condi-
zione naturalmente che non ci si sottragga ai doveri sociali. Ma, a ben
vedere, il rispetto di questi doveri ¢ esso stesso assicurato da una corretta
conoscenza della realta.??

4. Ogni storia ¢ storia contemporanea.

4.1. Chione ¢ un filosofo tirannicida. Anzi, & un filosofo platonico tirannici-
da. Ora, dopo il 15 marzo del 44 a.C. il filosofo platonico tirannicida per
eccellenza e Marco Giunio Bruto. Il legame di Bruto con la scuola di Plato-
ne ha indotto David Sedley a cercare nella tradizione platonica non certo
la matrice ideologica dell'uccisione di Cesare, ma almeno alcuni strumenti
concettuali attraverso cui Bruto poté in una certa misura orientarsi nella
difficile fase storica in cui si trovo ad operare.’%® Questo, del resto, era gia
stato a tutti gli effetti 'approccio di Plutarco.

La scelta di associare la figura di Bruto a quella di Dione di Siracusa
nella coppia di vite parallele dedicata a questi due personaggi € soprattutto
fondata su questo aspetto. Agli occhi di Plutarco la scuola di Platone fu tan-

298 Come sappiamo, lo pseudo-Chione trascura deliberatamente il discepolato di Clear-
co stesso presso Platone: cf. supra n. 213.

299 Su questi temi cf. anche il commento a Ep. 5, p. 54, 10.

300 Cf. Sedley (1997). Per la formazione filosofica di Bruto cf. Cic. Brut. 120, 149, 332;
Fin. V 8; Tusc. V 21; Ep.Att. XIII 25, 3; Plut. Brut. 2, 2-3. Cf. inoltre Osorio (2021) a
proposito del perduto De virtute di Bruto.

107

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

to per Dione quanto per Bruto - per il primo direttamente, per il secondo
indirettamente — la palestra che li preparo all’agone politico: entrambi sono
un paradigma di come la filosofia — e la filosofia platonica in particolare
- puo fornire gli strumenti intellettuali e morali necessari per affrontare
la “vita attiva”3%! Gia solo questi elementi erano sufficienti per sollecitare
un’analogia tra la figura di Bruto e quella di Chione, soprattutto se si consi-
dera la stretta connessione che anche nell’epistolario pseudochioneo si ha
tra la formazione filosofica e 'impegno pratico-politico. Ma c’¢ dell’altro:

a) Plutarco riferisce che, quando Bruto si reco ad Atene, si intrattenne
con i principali filosofi ateniesi del tempo, 'accademico Teomnesto e
il peripatetico Cratippo.>?? In questo modo egli diede I'impressione di
non curarsi piu di tanto della vicenda politica in atto a Roma (£d6xet
ToVTATaoY Gpyely kal axohalew). In verita, Bruto intendeva sfruttare
a proprio vantaggio questa impressione e I'effetto-sorpresa che ne deri-
vava, mentre faceva preparativi per una riscossa militare (£mpatte 8¢ o
PO TOV TOAEPOV AvuTIOTTWS).>*® Ora, questo stratagemma ha un’aria
di famiglia con la strategia messa in atto da Chione per ingannare
Clearco. Come sappiamo, infatti, Chione - prima attraverso il padre (cf.
Ep. 13, p. 64, 21-24 ed Ep. 14, 5, p. 68, 24-25), poi di persona con una
lettera scritta di suo pugno (Ep. 16) — cerca di convincere Clearco di
essere ad Atene esclusivamente per occuparsi di filosofia e non per mac-
chinare chissa quale piano alle sue spalle. Sia Bruto sia Chione, dunque,
ricorrono alla dissimulazione per trarre in inganno lavversario. E, a
questo scopo, entrambi usano come copertura lattivita filosofica.

301 Cf. Plut. Dion 1, 1-4. Si tratta del resto di un tema che a Plutarco stava particolar-
mente a cuore: cf. Bonazzi (2007). Sulle vite parallele di Dione e di Bruto cf. Dillon
(2010), cf. inoltre Enrico (2018).

302 Bruto lascio I'Italia per Atene nell’agosto del 44 a.C. Sul soggiorno ateniese di Bruto
cf. Raubitschek (1957) e Cristofoli (2022), 148-149 e nn. 163 e 165. Merita forse di
essere ricordato che, per 'occasione, la popolazione di Atene fece erigere in onore
di Bruto e di Cassio due statue di bronzo accanto a quelle dei tirannicidi Armodio e
Aristogitone.

303 Cf. Plut. Brut. 24, 1-3. E difficile dire da quale fonte Plutarco ricavi questa informa-
zione. Potrebbe trattarsi di una lettera di Bruto (sulla conoscenza delle lettere di
Bruto da parte di Plutarco cf. piti avanti il punto (d) di questa sezione), ma potrebbe
anche trattarsi dei Memorabili di Bruto scritti da Lucio Calpurnio Bibulo, figlio di
primo letto di Porcia, moglie di Bruto: a questa fonte Plutarco fa riferimento poco
prima di questo passo (Brut. 23, 7). Per I'uso dei Memorabili di Bruto di Lucio
Calpurnio Bibulo da parte di Plutarco cf. Affortunati (2004), 22-23, 65 e Moles
(2017), 19, 22.

108

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

b) Nella Vita di Bruto & presente un aneddoto riportato da Plutarco anche

altrove:3* di fronte alle voci di complotti orditi ai suoi danni da parte
di Antonio e Dolabella, Cesare avrebbe risposto di non temere tanto
gli uomini ben pasciuti e con i capelli lunghi (mayxeig kot xopntag),
quanto quelli pallidi e magri (wypovg kol ioxvovs), con cio alludendo
a Bruto e Cassio. Questa contrapposizione fisica ¢ legata alla diversita
di stile di vita di questi personaggi: tanto mondani e “materialisti”
Antonio e Dolabella, quanto ascetici e “intellettuali” Bruto e Cassio, con
ovvio riferimento ai loro studi filosofici (il pallore e la magrezza sono
da sempre attributi tipici dell'intellettuale).3> Di fatto, dunque, Cesare
avrebbe detto di temere piu gli uomini dediti agli studi e alla riflessione
di coloro che erano estranei a questo genere di vita. Ma di fronte a
questo aneddoto si pud ben pensare all’apertura di Ep. 13, dove, come
sappiamo, Chione, prima di raccontare al padre I'attentato che ha subito
da parte del sicario inviato da Clearco, osserva appunto che Clearco
doveva avere piu paura di lui che studiava filosofia ad Atene di quanta
ne avesse di Sileno che pure aveva occupato una sua roccaforte.306

Uno dei parallelismi individuati da Plutarco tra Dione e Bruto consiste
nel fatto che entrambi, poco prima di morire, avrebbero avuto delle
visioni che annunciavano loro la fine.%7 Ora, come sappiamo, la stessa
cosa capita al Chione dell’epistolario: nella lettera che precede di poco
lattentato (Ep. 17), Chione, congedandosi da Platone e dalla vita, rac-
conta di aver avuto la visione di una donna bellissima - forse I'allegoria
della filosofia — che gli ha fatto chiaramente capire che egli perdera la
vita nell'impresa.308

304 Cf. Plut. Brut. 8, 2. Cf. inoltre Plut. Caes. 62, 10; Ant. 11, 6 e [Plut.] Reg.imp.apophth.

206e (le differenze tra le quattro versioni sono poco rilevanti per la questione di
nostro interesse).

305 In particolare sulla aypétng degli intellettuali cf. gia Aristoph. Nub. 103, con Impe-

rio (1998), 108 e n. 124.

306 Cf. Ep.13, p. 64, 2-5 (con il commento ad loc.) e C.1.4.
307 Cf. Plut. Dion 2, 3 e 55; Brut. 36-37. Quest’ultimo parallelismo tra I'epistolario

pseudochioneo e le vite plutarchee di Dione e di Bruto é stato notato anche da
Christy (2016), 275-276.

308 C’¢ una differenza tra le visioni dei due eroi plutarchei e quella di Chione: nel

caso di Dione e di Bruto si tratta di “visioni maligne”, che cercano di destabilizzare
gli eroi preannunciando loro la fine. Al contrario, la visione avuta dal Chione
dell’epistolario € benevola: fa si capire a Chione che morira nell'impresa, ma gli
lascia anche intendere che questa impresa andra a buon fine. Questa differenza

109

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

d)

Per la composizione della Vita di Bruto Plutarco ha attinto ampiamente
alle lettere del cesaricida, anche a lettere che non ci sono pervenute.
Emblematico ¢ il caso del gia ricordato soggiorno di Bruto ad Atene.
Qui molti giovani romani di simpatie repubblicane che studiavano
nelle scuole filosofiche ateniesi si unirono a Bruto e alla sua causa.
Tra costoro c’era anche Marco, il figlio di Cicerone. Plutarco riferisce
che il giovane Marco fece un'ottima impressione a Bruto, il quale ne
elogiava in particolare lo spirito nobile (yevvoiov) e ostile ai tiranni
(pootipavvov). E possibile che Plutarco abbia recuperato questa infor-
mazione da una lettera di Bruto.3?” Lo stesso si puo dire per la notizia
secondo cui Bruto, quando seppe della morte di Cicerone, si rammarico
piu per la causa della morte che per il fatto in sé. In questa occasione
Bruto fece notare agli amici rimasti a Roma che, se avevano perso la
liberta, dovevano rimproverare piu se stessi che i tiranni in quanto
tali (SovAevewy yop avT®V aitig pdAlov 1 @V TupavvolvTwy). Per
Bruto, insomma, la tirannide aveva avuto la meglio perché era mancata
la volonta di resisterle.31 Saltano immediatamente agli occhi le affinita
con alcuni temi presenti nell’epistolario pseudochioneo: 1) il figlio di
Cicerone che studia filosofia ad Atene ed e animato da sentimenti
antitirannici € una sorta di alter ego del Chione dell’epistolario; 2) il
rimprovero che Bruto muove agli amici rimasti a Roma di praticare
quella che Etienne de la Boétie avrebbe chiamato “servitude volontaire”
¢ accostabile ad alcune delle riflessioni svolte da Chione in Ep. 14.3!

¢ verosimilmente dovuta alla prospettiva con cui lo pseudo-Chione guarda alla
vicenda di Bruto (cf. C.4.2).

309 Cf. Plut. Brut. 24, 3. In Brut. ap. Cic. ad Brut. I 3, 3 si trovano degli elogi di Bruto

nei confronti del figlio di Cicerone solo in parte simili a quelli riportati da Plutarco
in questo passo (cf. anche la risposta di Cicerone in Ep.Brut. II 4, part. 6). In parti-
colare, manca del tutto la componente pigotipavvov. Tuttavia, Plutarco potrebbe
averla liberamente ricavata dal generico omni denique officio (Cicero, filius tuus, sic
mihi se probat ... animi magnitudine, omni denique officio). Per la possibilita che
qui Plutarco riprenda una lettera perduta in cui Bruto elogiava il figlio di Cicerone
cf. Affortunati (2004), 84 e Moles (2017), 22. Contra, Harvey (1991), 28 e Ghilli ap.
Dreher, Scardigli et alii (2000), 508 n. 347.

310 Cf. Plut. Brut. 28, 2. E ben possibile che questo ragionamento si trovasse nella

perduta lettera di Bruto a Ortensio menzionata subito prima da Plutarco, lettera
in cui Bruto esortava Ortensio a fare uccidere Gaio Antonio (fratello di Marco) in
risposta alla morte di Decimo Bruto e di Cicerone (Plut. Brut. 28, 1).

311 Cf. Ep.14,1, p. 66, 6 e 13-16 (ma cf. anche Ep. 15, 2, p. 70, 15).

110

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

Insomma, la vicenda di Marco Giunio Bruto presenta ben piu di una somi-
glianza generica con quella del Chione dell’epistolario. Limpressione ¢ che
lo pseudo-Chione, pur riflettendo sulla lontana vicenda di Chione e della
tirannide eracleota, intendesse allo stesso tempo suggerire un'analogia tra
la figura del suo eroe e quella di questo grande protagonista della storia di
Roma. Non solo: quella che lo pseudo-Chione sembra aver avuto in mente
non ¢ un'immagine di Bruto qualsiasi. La quantita di corrispondenze che
abbiamo appena osservato autorizza a pensare che 'immagine di Bruto che
lo pseudo-Chione aveva in mente fosse fondata precisamente sulla lettura
della Vita di Bruto di Plutarco.’?

D’altra parte, come si ¢ visto, Plutarco attingeva direttamente alle lettere
del cesaricida. A questo fatto poteva essere sensibile un autore come lo
pseudo-Chione, un autore che, attraverso la forma epistolare, intendeva
dare vita alle personali riflessioni di un tirannicida. Da questo punto di
vista lo pseudo-Chione poteva trovare nella Vita di Bruto di Plutarco non
solo un modello per costruire la “vicenda esterna” di Chione, ma anche
uno stimolo a procurarsi quelle lettere del cesaricida che maggiormente
avrebbero potuto aiutarlo a costruire la “vicenda interna” di Chione, il suo
mondo mentale.®3 Un caso del genere si puo forse vedere in una lettera ad

312 La conoscenza della Vita di Bruto di Plutarco (e della Vita di Dione) da parte dello
pseudo-Chione ¢ sostenuta anche da Christy (2016), 263 e 276. Sulla fortuna della
Vita di Bruto in eta imperiale cf. infra n. 352. La Vita di Bruto di Plutarco era
doppiamente interessante per chi si occupava di Chione: non solo per Bruto in
sé, ma anche perché a lui era accostato Dione di Siracusa, la cui vicenda a sua
volta presentava alcune somiglianze con quella di Chione. Questo punto & stato
esplorato in particolare da Billault (1977), 35-36 (la tesi di Billault ¢ stata ripresa da
Sanders (2008), 169-170). Tuttavia le analogie tra Chione e Dione - e tra Chione
e Callippo - sono meno stringenti e significative di quelle tra Chione e Bruto (cf.
anche le differenze tra Dione e Bruto segnalate in Plut. Brut. 56, 4-11: il profilo del
Chione dell’epistolario si avvicina molto di piu a quello di Bruto che a quello di
Dione). Cio non toglie che, con ogni probabilita, lo pseudo-Chione ha letto ed &
stato influenzato anche dalla lettura della Vita di Dione: cf. il commento a Ep. 3, 7, p.
50,15-17 ea Ep. 7, 3, p. 58, 7-8.

313 Significativamente MacMullen (1966), 11 ha osservato che I'epistolario pseudochio-
neo puo essere in qualche modo utilizzato per farsi un'idea di «what may have
happened in Brutus’ mind». Linverso non ¢ meno plausibile. Cio naturalmente
non toglie che lo pseudo-Chione puo aver conosciuto le lettere di Bruto, o almeno
alcune di esse, anche indipendentemente da Plutarco (per questa ipotesi cf. Di Mi-
chele (2012), 109). Per la possibile influenza — diretta o indiretta — del perduto ITept
xaBrjxovtog di Bruto, i cui contenuti erano con ogni verosimiglianza facilmente
accostabili a molti dei temi affrontati dallo pseudo-Chione cf. infra C.5.3.

111

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Attico del maggio del 43 a.C. conservata tra le lettere di Cicerone e in parte
utilizzata dallo stesso Plutarco (ad Brut. 117).314

In questa lettera Bruto si pronuncia molto negativamente circa la presa
di posizione di Cicerone a favore di Ottaviano. L'impressione di Bruto &
che Cicerone sia disposto ad accettare la schiavitu sotto Ottaviano pur di
evitare quella sotto Antonio. Per Bruto questo ragionamento ¢ inaccettabile:
la perdita della liberta politica & un male in quanto tale. Bruto rimprovera
a Cicerone di ritenere che la morte, l'esilio e la poverta siano i mali piu
grandi.’’® Come se non bastasse, Bruto sospetta che Cicerone sia disposto
ad accettare il male minore non per convinzione, ma per convenienza,
ovvero per gli onori che potrebbero venirgli da Ottaviano.?!

Non sfuggira che qui abbiamo almeno tre temi che ritroviamo anche
nell’epistolario pseudochioneo, in particolare proprio nelle due “lettere
politiche” 14 e 15: 1) il tema della tirannide (e della conseguente schiavitir)
come male assoluto: non esistono tirannidi (e schiavitu) “buone”;37 2) il
tema dell’accettazione della “tirannide illuminata” non gia perché si ritenga
che la “tirannide illuminata” sia una cosa buona, ma per convenienza
personale;3® 3) 'idea che chi ha una formazione filosofica dovrebbe essere
immune dal timore dei mali che il tiranno potrebbe infliggergli (la priva-
zione dei beni, lesilio, la morte) e, di conseguenza, non dovrebbe essere
ricattabile.’”

314 In verita, ¢ lecito dubitare dell’autenticita di questa lettera di Bruto ad Attico (cf.
Shackleton Bailey (1980), 11-14 e Tempest (2023); contra, Canfora (1998) = Canfora
(2004), 113-136). Tuttavia, la questione & per noi secondaria: cio che conta & che al
tempo di Plutarco questa lettera poteva essere ritenuta autentica. Sui problemi posti
dal passo di Plutarco in relazione al testo di questa lettera cf. ora Audano (2022) e
Audano (2023).

315 1I rimprovero ¢ particolarmente pungente se si pensa che ¢ rivolto all'autore delle
Tusculanae e del De finibus. Poco dopo Bruto rincara la dose (ap. Cic. ad Brut. 1
17, 5): quid enim illi prosunt quae pro libertate patriae, de dignitate, quae de morte,
exsilio, paupertate scripsit copiosissime?

316 Ap. Cic. ad Brut. 117, 4, o magnam stultitiam timoris, id ipsum quod verearis ita
cavere ut, cum vitare potueris, ultro accersas et attrahas! Nimium timemus mortem
et exsilium et paupertatem. Haec mihi videntur Ciceroni ultima esse in malis; et,
dum habeat a quibus impetret quae velit et a quibus colatur ac laudetur, servitutem,
honorificam modo, non aspernatur, si quicquam in extrema ac miserrima contumelia
potest honorificum esse.

317 Cf. Ep.15,1-2, p. 70, 6-23.

318 Cf. Ep.15,2, p. 70, 15, cf. inoltre Ep. 14, 1, p. 66, 4-7 e 13-16.

319 Cf. Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15.

112

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

4.2. Ma la vicenda del Chione storico e quella di Bruto sono accomunate
anche da un’altra macroscopica analogia: tanto Chione quanto Bruto riu-
scirono a uccidere il “tiranno” (Clearco in un caso, Cesare nell’altro), ma
nessuno dei due riusci a liberare la patria dalla tirannide. Tanto Clearco
nell’Eraclea Pontica della meta del IV secolo a.C., quanto Cesare nella Ro-
ma della meta del I secolo a.C. avevano messo in moto delle trasformazioni
politico-istituzionali ormai irreversibili. Di conseguenza, come l'uccisione
di Clearco non impedi che Eraclea rimanesse retta da una tirannide ancora
per generazioni, cosi 'uccisione di Cesare non impedi il passaggio dalla
repubblica al principato. E emblematico a questo proposito il giudizio
espresso da Cicerone in una lettera ad Attico della fine di aprile del 44 a.C.
(ad Att. X1V 14, 2): ita Brutos Cassiumque defendis quasi eos ego reprehen-
dam; quos satis laudare non possum. Rerum ego vitia collegi, non hominum.
Sublato enim tyranno tyrannida manere video.>** L'amara conclusione di
Cicerone ricorda le parole con cui Giustino chiosava I'impresa di Chione
e dei suoi compagni: qua re factum est, ut tyrannus quidem occideretur, sed
patria non liberaretur (XVI 5, 17). Come si pone lo pseudo-Chione di fronte
a questo fatto?

Nella comparatio tra Dione e Bruto Plutarco osserva che Cesare fu un ti-
ranno solo in apparenza. Egli agi, bensi, come un medico benevolentissimo
concesso dalla divinita agli uomini per affrontare una situazione in cui la
monarchia era ormai una necessita imposta dallo stesso corso degli eventi
(&AM kot Seopévolg £808e Tolg Tpdypaat povapyiog Gomep TPRGTOTOG
loTpog VT avtod Tod daipovog 8eddaBar). Proprio per questo egli fu presto
accettato di buon grado dai suoi stessi avversari, e, quando Cesare fu
assassinato, il popolo romano lo rimpianse immediatamente (510 Kaioopa
pev e00Ug m6OnTey 6 Pwpaiwy d7pog) e si dimostro ostile e inflessibile nei
confronti dei suoi uccisori (Gote yoahemog yevéohat kot dmapoitntog Tolg
amextovoot). 32

Ritroviamo qui il tema del “tiranno illuminato” e di quel m60og che,
al momento della morte del tiranno, si produce nelle masse popolari.
Come sappiamo, lo pseudo-Chione riflette su questo tema in Ep. 15, ma

320 Cf. anche Cic. Ad Att. XIV 14, 3, sed praeterita omittamus; isto somni cura praesidio-
que tueamur, et, quem ad modum tu praecipis, contenti Idibus Martiis simus; quae
quidem nostris amicis, divinis viris, aditum ad caelum dederunt, libertatem populo
Romano non dederunt.

321 Cf. Plut. Brut. 55, 1-3. Cf. anche Plut. Cic. 42, 4.

113

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

- come abbiamo notato in precedenza — esso non si adatta allimmagine di
Clearco quale emerge dall’epistolario.??? In compenso, si adatta molto bene
allimmagine di Cesare.??® Ora, alla luce delle molte analogie tra il Chione
e il Clearco dell’epistolario e la vicenda di Bruto e Cesare (almeno secondo
I'immagine che ne & restituita dalla Vita di Bruto di Plutarco) ¢ del tutto
lecito pensare che il tema della tirannide illuminata e del rimpianto per il
tiranno defunto sviluppato in Ep. 15 avesse di mira precisamente il caso di
Giulio Cesare.

Se cio & vero, lepistolario pseudochioneo si pone come storia contro-
fattuale non solo rispetto alla lontana vicenda dell’Eraclea Pontica della
meta del IV secolo a.C., ma anche rispetto alla piti prossima vicenda del
passaggio dalla repubblica romana al principato: se Cesare fosse stato un
tiranno crudele o se, almeno, fosse stato percepito come tale dalle masse
popolari, Bruto e i cesaricidi, uccidendo Cesare, sarebbero riusciti a impe-
dire la sopravvivenza del sistema di potere da lui instaurato. Attraverso il
caso di Chione l'autore dell’epistolario suggerisce il modo in cui, a suo
avviso, Bruto e gli altri cesaricidi avrebbero dovuto agire: per prima cosa
essi avrebbero dovuto assicurarsi di avere dalla loro parte il consenso popo-
lare.3?* Questa raffinata operazione si apprezza meglio se si tiene conto del
giudizio circa 'azione di Bruto e dei cesaricidi che risulta essere dominante
nei primi secoli dell’eta imperiale.

4.3. Nel passo precedentemente citato della comparatio tra Dione e Bruto,
Plutarco mostra di ritenere che il passaggio dalla repubblica al principato
era una necessita storica: la stessa immagine del medico mpadtartog inviato

322 Cf.C.23.

323 Questa coincidenza ¢ stata notata anche da Christy (2016), 277, il quale perd non
considera che il Clearco dellepistolario, diversamente da Cesare, € un tiranno
crudele.

324 Si capisce in questo modo perché in Ep. 15 lo pseudo-Chione abbia sviluppato
un tema che non si adatta all'immagine di Clearco quale risulta dall’epistolario
stesso. Per I'uso della storia controfattuale in relazione a un passato lontano, ma con
Tobiettivo di riflettere in tralice su un tempo piu recente cf. I'interpretazione di Liv.
IX 17-19 offerta da Morello 2002 (part. p. 84: «Livy has adopted the hypothetical
mode to show how to read history and how to evaluate contemporary history, and
the conclusion to which he leads us is that even the most hypothetical contrasts
between republic and monarchy illuminate ‘our’ own day»). Per la possibilita che
un sguardo sulla storia della tirannide eracleota nel suo complesso abbia aiutato lo
pseudo-Chione nella sua valutazione controfattuale della vicenda di Bruto e Cesare
cf. meglio infra C.4.5.

114

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

dalla divinita fa di Cesare a tutti gli effetti un “uomo della Provvidenza”.32°
La conseguenza implicita di questo giudizio storico & che Bruto, pur ani-
mato dalle pit nobili intenzioni, non seppe interpretare correttamente il
tempo in cui visse, non seppe riconoscere che il modello politico incarnato
da Cesare rispondeva allo “spirito del tempo”.32¢ Ora, I'idea che il passaggio
dalla repubblica al principato fosse una sorta di necessita storica, e che di
conseguenza quella di Bruto e dei cesaricidi fosse un’azione antistorica, non
¢ un’'esclusiva di Plutarco.

In un passo del secondo libro del De beneficiis Seneca sviluppa una
serie di riflessioni circa 'inopportunita storico-filosofica del cesaricidio:3?”
1) Bruto non avrebbe agito secondo i precetti dello stoicismo (agli occhi di
Seneca Bruto € uno stoico), per i quali la migliore forma di governo ¢ quella
sotto un re giusto; 2) Bruto si illuse che potesse sorgere la liberta da uno
stato di cose in cui era molto piu vantaggioso comandare o servire; 3) Bruto
si illuse che lo Stato romano potesse essere ricondotto all’antico assetto
“costituzionale” repubblicano, quando ormai la moralita di un tempo era
venuta meno e migliaia di uomini avevano combattuto non per evitare di

325 Plut. Brut. 55, 1-3.

326 La concreta produttivita di questo schema interpretativo plutarcheo si pud osserva-
re nel capitolo 47 della Vita di Bruto. Dopo essere stati informati della sconfitta della
loro flotta da parte di quella di Bruto - riferisce Plutarco - Ottaviano e Antonio
si affrettarono a cercare lo scontro con lesercito di Bruto prima che questi fosse
informato della débdcle navale dei suoi avversari. Se Bruto, infatti, fosse stato messo
al corrente di questo fatto, avrebbe evitato la battaglia conservando la posizione
favorevole che occupava in quel momento. Il piano di Ottaviano e Antonio riusci:
Bruto non venne a sapere della vittoria navale della sua flotta e si mosse per la
seconda battaglia di Filippi, che gli sara fatale. Il problema di Plutarco e: come &
stato possibile che 'operazione di Ottaviano e Antonio abbia potuto determinare
le sorti della guerra? La risposta a questo problema ¢ offerta a Plutarco appunto
dal “paradigma provvidenzialistico” enunciato nella comparatio: il corso degli eventi
ormai richiedeva che lo Stato romano fosse retto da una monarchia; per questo
la divinita fece in modo che I'unica persona che avrebbe potuto ostacolare questa
necessita storica (Bruto) uscisse di scena: fu la provvidenza divina a impedire che
Bruto venisse a sapere della vittoria navale su Ottaviano e Antonio. Sul passo cf.
Affortunati (2004), 114.

327 Cf. Sen. Ben. II 20, 1-2. Loccasione era offerta a Seneca dallo svolgimento di un tema
molto diffuso nelle scuole di retorica del tempo: Bruto avrebbe dovuto accettare
di avere salva la vita da parte di Cesare visto che aveva in mente di ucciderlo? Si
allude agli esiti della guerra civile con Pompeo, per il quale Bruto aveva parteggiato,
venendo in seguito perdonato da Cesare. Su questo passo senecano cf. Griffin
(1976), 185-186 ¢ 188.

115

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

sottomettersi alla guida di un capo, ma per scegliere a quale capo sottomet-
tersi.328

In Plutarco il tema della necessita storica della “monarchia” - e il con-
seguente giudizio negativo nei confronti dei cesaricidi — € associato a un
motivo provvidenzialistico.?”® In Seneca, invece, tale tema € legato a un
giudizio morale (il declino dell'antica “morale pubblica”). Un’associazione
ancora diversa & quella proposta da Cassio Dione. Per lo storico di eta
severiana l'estensione geografica, la vastita delle risorse economiche e la
varieta etnica e culturale inglobata nei confini dello Stato romano alla meta
del T secolo a.C. erano tali da rendere impossibile la conservazione di un
regime “democratico”: uno stato del genere avrebbe potuto essere retto solo
da una “monarchia”. Per questo I'azione di Bruto e di Cassio ando contro gli
interessi dello Stato romano in quella determinata fase storica.33°

Al di 1a di differenze particolari, il tratto comune di queste interpretazio-
ni, come si ¢ detto, & che il passaggio dalla repubblica al principato era
ormai dettato da una necessita storica e che, di conseguenza, il cesaricidio
fu un gesto antistorico. Ora, ¢ interessante notare che questo tema non

328 Cf. Sen. Ben. I 20, 2 (i punti (2) e (3) mi pare che dicano in modo diverso la
stessa cosa). A queste riflessioni Seneca fa seguire un giudizio sull'incapacita di
Bruto di trarre insegnamenti dalla stessa storia passata di Roma: Bruto non avrebbe
tenuto presente che nei tempi lontani della monarchia 'uccisione di un re non
impedi la sopravvivenza dell'istituto della tirannide (quanta vero illum aut rerum
naturae aut urbis suae tenuit oblivio, qui uno interempto defuturum credidit alium,
qui idem vellet, cum Tarquinius esset inventus post tot reges ferro ac fulminibus
occisos!). Seneca pensa verosimilmente a Tarquinio il Superbo che sali al potere
nonostante la morte violenta dei suoi predecessori Tarquinio Prisco e Servio Tullio.
Se Bruto avesse riflettuto meglio su quell’antica vicenda - fa intendere Seneca —
avrebbe capito che uccidere Cesare non avrebbe impedito la trasformazione dello
Stato dalla forma repubblicana a quella “monarchica”. E questo un caso interessante
di uso della storia pit remota come strumento diagnostico-valutativo di dinamiche
storiche piu recenti.

329 Tale associazione si trova anche in Appiano (BC IV 133, 562): cf. Gabba (1956),
134-136 e Magnino (1998), 259-260.

330 Cf. D.Cass. XLIV 2, 4-5. Come nota Gabba (1955), 316 n. 1, la connessione tra le
dimensioni dello Stato romano e la necessita del principato ¢ gia in Tacito (Hist. I
16, 1, si immensum imperii corpus stare ac librari sine rectore posset; cf. anche Hist. II
38). Tuttavia, in Tacito questa diagnosi non & connessa alla condanna dell’azione dei
cesaricidi. Solo in parte sovrapponibile a questa idea & laltra celebre tesi di Tacito
secondo cui il principato era necessario per superare I'impasse della guerra civile
(Hist. 11, omnem potentiam ad unum conferri pacis interfuit). Anche in questo caso,
pero, non si ha nessuna connessione con i cesaricidi. Per il giudizio di Cassio Dione
sui cesaricidi cf. anche Konstan, Mitsis (1990), 279 e n. 33.

116

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

sembra presente nell’epistolario pseudochioneo. Al contrario, la diagnosi
suggerita dallo pseudo-Chione con la sua operazione controfattuale sem-
bra di altro genere: Bruto e i cesaricidi, pur essendo riusciti ad uccidere
Cesare, fallirono nell'impresa di restituire la liberta alla repubblica romana
perché Cesare e il sistema di potere da lui incarnato godevano del consenso
delle masse popolari. Mentre Seneca, Plutarco e Cassio Dione insistono
sull’esistenza di condizioni “strutturali” (siano esse la decadenza dell’antica
“morale pubblica”, la provvidenza divina o le dimensioni dell'impero), lo
pseudo-Chione pone l'accento su un fattore “soggettivo”: cio che ha deter-
minato il fallimento dell’azione dei congiurati ¢ stata la loro incapacita di
conquistarsi il consenso delle masse in modo pari o superiore a Cesare.?!
Non andra trascurato, d’altra parte, che I'interpretazione del cesaricidio
dominante in eta imperiale metteva Bruto in una posizione molto partico-
lare: non era in discussione - in genere - lintegrita morale e I'onesta
delle intenzioni del personaggio, ma solo la sua capacita di cogliere lo
Zeitgeist. A ben vedere, ci0 permetteva di salvare in parte la figura di Bruto,
e anzi di integrarla nello stesso apparato ideologico del principato: Bruto
era pur sempre un modello per i suoi ideali repubblicani di liberta e di
dedizione allo Stato. Il problema & che ormai questi ideali - ed e questo il
punto che per l'interpretazione dominante Bruto non era riuscito a capire -
trovavano compiuta realizzazione nel principato.?®? Del resto, I'operazione

331 Limportanza della conquista del consenso per un politico ¢ sottolineata da Plutarco
nei Praecepta gerendae reipublicae (799b-800a), un testo probabilmente noto allo
pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 3, 1, p. 46, 17-20). Non & detto che questa
sia una prospettiva corretta, tantomeno una prospettiva completa, per analizzare
la complessita di quel fatto storico. Tuttavia, cf. Galli (1981), 109-110. Naturalmente
il confine tra condizioni “strutturali” e fattori “soggettivi”, in realta, € molto piu
sfumato di quanto non emerga da questa dicotomia.

332 Questo processo avvenne verosimilmente in modo graduale. Al tempo di Cremuzio
Cordo, quando la questione del cesaricidio era materia ancora scottante e 'ideologia
del principato non era stata ancora del tutto metabolizzata dal ceto senatorio, Bruto
era ancora una figura scomoda (cf. Tac. Ann. IV 34-35; Suet. Tib. 61; D.Cass. LVII
24; sul processo a carico di Cremuzio Cordo cf. Canfora (1993), 221-239). Ma gia
Seneca, nel passo del De beneficiis ricordato poc’anzi, poteva concedere a Bruto di
essere stato vir magnus in aliis. Né puo essere messa in discussione 'ammirazione di
Plutarco nei confronti di questo personaggio, ammirazione che emerge praticamen-
te in ogni pagina della vita a lui dedicata. Conferma quasi paradossale della ormai
completa integrazione della figura di Bruto nell’ideologia del principato si ha forse
quando Marco Aurelio - de facto lontano successore di quel Cesare ucciso da Bruto
stesso alle Idi di marzo del 44 a.C. - ringrazia il suo maestro Severo di avergli fatto
conoscere, tra gli altri, Bruto (cf. M.Aurel. I 14; non si puo escludere che questo rife-
rimento, oltre che all’esempio storico di Bruto, sia anche agli scritti del cesaricida).

117

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

compiuta con la figura di Bruto € solo un aspetto particolare di quel piu
generale programma propagandistico, gia avviato da Augusto e in seguito
piu volte rivitalizzato, volto a mostrare che il principato era la nuova vera
incarnazione della repubblica.?3?

In questa stessa prospettiva ideologica si puo vedere anche l'enorme
successo che in eta imperiale riscuotono nelle scuole di retorica i temi
della tirannide e del tirannicidio.®** Nella misura in cui il principato & la
vera incarnazione della “liberta repubblicana”, il tiranno & colui che attenta
alla stessa istituzione del principato, e il tirannicida, per contro, € colui la
difende. Non c’¢ dunque contraddizione tra I'ideologia del principato e la
diffusione nelle scuole di retorica dei temi della tirannide e del tirannicidio.
Anzi, per certi aspetti I'insistenza con cui gli studenti di queste scuole ragio-
nano intorno a casi fittizi di anonimi tiranni e tirannicidi aiuta a instillare
I'ideologia del principato nel futuro “ceto dirigente” dell'impero.33

E chiaro che questa integrazione della figura di Bruto nell'ideologia del principato
serviva a sottrarre questo ingombrante personaggio storico all'uso ideologico che ne
potevano fare gli avversari della nuova forma di governo, e dunque a “disinnescare”
il potenziale eversivo implicito in questo modello (cf. Toynbee (1944), 45-46 e n. 3).
Sulle metamorfosi dell'immagine di Bruto (e di Cassio) in eta imperiale cf. Rawson
(1986).

333 Cf. anche infra C.5.1 e n. 353 e il commento a Ep. 13, 2, p. 64, 18.

334 Come ¢ stato acutamente osservato, 'ampio uso di questi temi nelle scuole di
retorica riflette una «adesione ad una propaganda ufficiale che, a partire da Augusto,
non ammetteva che fossero avvenuti mutamenti nelle costituzioni coll’avvento del
principato» (Tabacco (1985), 72).

335 Cf. Horst (2013), 147-148. A riprova di cio si pud considerare il tema, ricorrente
nelle declamazioni retoriche, della aspirazione alla tirannide (adfectatio tyrannidis).
Nella produzione declamatoria I'aspirazione alla tirannide e sistematicamente con-
dannata, e in genere chi aspira alla tirannide finisce male (il tema ¢ affrontato,
ad esempio, nelle declamazioni minori pseudoquintilianee 254, 267, 322, 351, 352).
Ora, nella realta concreta I'accusa di adfectatio tyrannidis era rivolta a coloro che
erano sospettati di voler compiere un colpo di Stato. Tale ad esempio & il caso di
A. Cornelio Palma e L. Publilio Celso, i quali, per ragioni poco chiare, tra il 113
e il 114 caddero in suspicionem adfectatae tyrannidis (SHA, Hadr. 4, 3). Oppure &
il caso di T. Atilio Tiziano, console nel 127, il quale fu proscritto sotto Antonino
Pio in quanto adfectatae tyrannidis reus (SHA, Ant. P. 7, 3; questo personaggio &
forse da identificare con il Tiziano conscius tyrannidis di cui si parla per errore in
SHA, Hadpr. 15, 6). Insomma, I'uso retorico del tema della adfectatio tyrannidis - ma
anche del tema del tiranno tout court — aveva verosimilmente di mira situazioni di
questo genere: si trattava di orientare I'opinione pubblica, tanto in termini di ostilita
preventiva quanto di esecrazione postuma, contro eventuali tentativi di sovvertire il
legittimo potere del princeps. Ma cio non riguardava soltanto il vertice dell'impero.
Anche a livello locale, ad esempio nelle citta greche, c’era sempre il rischio che

118

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

4.4. Questo retroterra ideologico-culturale deve essere tenuto presente
quando si cerca di comprendere la prospettiva dello pseudo-Chione e del
suo pubblico. A ben vedere, infatti, 'epistolario pseudochioneo si presta a
tre livelli di lettura: 1) a un primo livello, pitl ingenuo, quella raccontata
dallo pseudo-Chione e semplicemente la storia di un giovane studente di
filosofia, d’animo nobile e coraggioso, il quale, pur sapendo che perdera
la vita nell'impresa, decide comunque di uccidere il tiranno crudele che
imperversa sulla sua citta; 2) a un secondo livello emerge la discrasia tra
la commovente immagine del nobile Chione dell’epistolario e il sostanziale
fallimento del progetto del Chione storico (e, per analogia, del progetto di
Bruto); 3) a un terzo livello I'epistolario evoca il modo in cui idealmente
sarebbero dovute andare le cose tanto per il Chione storico, quanto per
Bruto e i cesaricidi: I'epistolario si configura, dunque, come una raffinata
ricostruzione controfattuale della vicenda del Chione storico da un lato e di
quella di Bruto dall’altro.3%

qualche avventuriero, soprattutto se dotato di importanti mezzi economici, cercasse
di imporre il proprio potere personale. Capita cosi di trovare processi intentati
contro eminenti personaggi anche solo sospettati di ambire ad un potere tirannico
a livello locale (e il caso ad esempio di Dione di Prusa: cf. Or. 47, 23-24; Or. 45,
7-8; e di Erode Attico: cf. Philostr. V.S. II 1, 3). Questo fenomeno dell’aspirazione alla
tirannide a livello locale in eta imperiale e stato studiato in particolare da Kennel
(1997); cf. inoltre Whitmarsh (2005), 72-73; Tomassi (2015), 254-256 ed Enrico
(2021).

336 Giova sottolineare che la ricostruzione controfattuale, e la riflessione che essa com-
porta, insiste su momenti diversi dell’epistolario a seconda che abbiamo a che
fare con la vicenda del Chione storico o con quella di Bruto e dei cesaricidi. Nel
primo caso, come abbiamo visto, l'operazione controfattuale si fonda sullo scarto
tra leffettiva durata della tirannide di Clearco e quella del Clearco dell’epistolario,
e la percezione di questo scarto € sollecitata dalla riflessione sviluppata in Ep. 14
circa la necessita di abbattere la tirannide quando ¢ ancora ai suoi inizi (cf. supra
B.2). Nel secondo caso, invece, € lo scarto tra la riflessione sviluppata in Ep. 15
circa il pericolo rappresentato dalla “tirannide illuminata” e 'immagine del Clearco
dell’epistolario ad attivare il ragionamento controfattuale rispetto all’analoga vicen-
da di Bruto e Cesare. Ci si pud chiedere per quale ragione non accontentarsi di
questa seconda operazione controfattuale. In fondo, se il principale interesse dello
pseudo-Chione, I'interesse a partire dal quale egli rilegge la stessa vicenda di Eraclea
Pontica, ¢ quello per la storia a lui pil vicina, per quale ragione scomodarsi a fare
una ricostruzione controfattuale anche della vicenda del Chione storico? Credo che
la risposta a questa domanda stia nella forza dell'analogia tra lesito dell'azione di
Chione e quelle dell’azione di Bruto (cf. supra C.4.2). Alla luce della valutazione
del cesaricidio dominante in eta imperiale I'azione del Chione storico, fallimentare
dal punto di vista dell’abbattimento della tirannide, era naturaliter esposta a essere

119

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Come si vede, per arrivare al messaggio profondo dell’epistolario occorre
scavalcare letture piu superficiali. Va detto, pero, che anche le letture piu
superficiali sono state deliberatamente rese possibili dallo pseudo-Chione.
Egli, infatti, non poteva non sapere che il suo pubblico aveva senza dubbio
una maggiore familiarita con i convenzionali esercizi retorici sul tema della
tirannide e del tirannicidio, e con la valutazione dell’azione dei cesaricidi
dominante in eta imperiale, piuttosto che con le vicende storiche dell’Era-
clea Pontica del IV secolo a.C.3¥ Tuttavia, proprio la produzione retorica
sul tirannicidio e la valutazione dell'operato dei cesaricidi prevalente in
eta imperiale favorivano rispettivamente la prima e la seconda lettura dell’e-
pistolario: Chione sarebbe piu facilmente apparso ora come il difensore
ideale dell'ordine legittimo rappresentato dal principato, ora come un idea-
lista incapace di comprendere lo “spirito del tempo™.

Solo una cerchia ristretta di lettori poteva arrivare al senso profondo
dell’epistolario, un senso che, invece, si allontanava da schemi e tendenze
ideologico-culturali dominanti in eta imperiale.>*® Lo pseudo-Chione non
ha alcun intento eversivo, ed anzi si limita a riflettere a posteriori su uno
stato di cose per lui ormai irreversibile,?° per giunta causato — a suo avviso

interpretata come un’azione inopportuna. Ma questo fatto avrebbe reso piu difficile
Pattivazione del ragionamento controfattuale — e della riflessione che essa compor-
tava — rispetto alla vicenda di Bruto e Cesare. Occorreva, dunque, “liberare” con
una prima ricostruzione controfattuale anche la vicenda del Chione storico dal
pregiudizio inevitabilmente connesso al sostanziale fallimento degli obiettivi politici
di quel lontano tirannicidio. Il lettore che, alla luce della riflessione di Ep. 14 sulla
durata della tirannide, avesse colto il gioco controfattuale nei confronti della lontana
vicenda di Chione di Eraclea era pil predisposto a compiere un ragionamento
analogo nei confronti della vicenda di Bruto e Cesare alla luce della riflessione di Ep.
15 sulla “tirannide illuminata”.

337 Ma e anche vero che un lettore dell’epistolario pseudochioneo poteva essere preso
dalla curiosita di sapere qualcosa di piu della storia dell’Eraclea Pontica del IV
secolo a.C. (magari procurandosi una copia della Storia di Eraclea di Ninfide) e, per
questa via, arrivare a comprendere piu a fondo il senso di questo testo.

338 Sulla presenza di diversi livelli di lettura nell'epistolario cf. anche Glaser (2014),
250, il quale tuttavia sembra fermarsi solo ai primi due livelli di lettura da noi
individuati. La stessa importanza che nell’epistolario ha il tema della dissimulazione
(cf. supra C.3.7; cf. inoltre il commento a Ep. 15, 1, p. 70, 4-6) autorizza ad applicare
questo stesso principio in chiave metaletteria, e dunque a cercare nel testo piu livelli
di lettura. Sulla metaletterarieta dell’epistolario cf. anche Hodkinson (2019), 147. Cf.
inoltre il commento a Ep. 15,

339 In questo aveva visto giusto Lana (1974), 273-274. Opportunamente anche Christy
(2016), 275-276 rileva «the difficulties that faced the imperial era biographer and
historiographer when they dealt with controversial topics in Roman history», e

120

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

- dallinadeguatezza dei personaggi storici a cui vanno le sue simpatie (il
Chione storico per la lontana storia di Eraclea Pontica, Bruto per la piu
prossima vicenda del principato romano). Nondimeno, ¢ un fatto che dal
senso profondo dell’epistolario la forma di governo nella quale lo pseudo-
Chione si trova a vivere, il principato romano, non esce proprio benissimo:
ormai divenuto povapyio dxatdivtog, ¢ — per dirla sempre con l'autore
dellepistolario — 6 TavteAng 6AeBpog, quali che siano gli sforzi della propa-
ganda e dell'ideologia dominanti per dimostrare il contrario.>4°

4.5. E legittimo chiedersi come abbia fatto lo pseudo-Chione a sviluppare
una prospettiva sul cesaricidio in controtendenza rispetto a quella del pro-
prio tempo. Credo che una risposta a questa domanda possa venire ancora
una volta dalla storia della tirannide di Eraclea Pontica.

Memnone-Fozio, riprendendo con ogni probabilita la Storia di Eraclea
di Ninfide, ci informa del fatto che Timoteo, figlio e secondo successore
di Clearco, fu amatissimo dal popolo eracleota, al punto che gli vennero
attribuiti i titoli di “Benefattore” e “Salvatore”. In effetti, egli si distinse
per una serie di misure estremamente popolari: cancello i debiti pregressi,
concesse prestiti senza interesse, grazio i prigionieri e fu un giudice impar-
ziale; era inoltre un generale coraggioso, ma allo stesso tempo assennato
e moderato, che sapeva mettere fine ai combattimenti quando occorreva.
Per tutto questo egli era temuto dai nemici, ma agli occhi dei suoi sudditi
era amabile e mite (toig & apyopévolg yAvkig Te kol fuepog), tanto che
la sua morte fu accompagnata da dolore e rimpianto (¢vBev kol TehevT@dV
m600ov avTod katéMTE TOADY, kol TEVOog fiyepe T TOOwW EvapuAiov).3!
Un ritratto sostanzialmente analogo ¢ quello che Memnone-Fozio restitui-
sce di Dionisio, fratello e successore di Timoteo, il quale resse Eraclea per
piu di trent’anni. La mitezza di Dionisio gli valse I'appellativo di “Buono”
(XpnoTog), e anche in questo caso, alla sua morte, i sudditi furono pervasi
da sentimenti di rimpianto e dolore (xai oAUV T6B0V TOl VO YeIpOL KO
mévBog Mmchv).342

constata che «the Letters of Chion engage with complex imperial-era discourses that
serve to refigure the past as a type of commentary on the present». Sulla datazione
dell’epistolario cf. meglio il capitolo successivo (in particolare C.5.5).

340 Cf. anche infra C.5.1

341 Cf Memn. FGrHist 434 F 1,3, 2 (= Phot. Bibl. [224], 223b).

342 Cf. Memn. FGrHist 434 F 1, 4, 8 (= Phot. Bibl. [224], 224b). Sulla storia dei successo-
ri di Clearco cf. Lester-Pearson (2021).

121

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Non sfuggira che tanto Timoteo quanto Dionisio, entrambi figli e succes-
sori di Clearco, rientrano a propria volta perfettamente nella tipologia del
“tiranno illuminato” stigmatizzata dallo pseudo-Chione in Ep. 15. Con il
loro volto mite e benevolo essi si sono assicurati la simpatia e il consenso
del popolo eracleota e, per cio stesso, hanno posto le basi per la soprav-
vivenza della tirannide ben oltre le loro stesse persone. Particolarmente
significativa a questo proposito e linsistenza in entrambi i casi su quel
fatto di “psicologia delle masse” che ¢ il m660g dei sudditi per il “tiranno
illuminato” defunto. Ora, come abbiamo visto, & proprio questo il punto
intorno al quale, attraverso lo scarto con I'immagine del crudele Clearco
dellepistolario, si costruisce la riflessione dello pseudo-Chione circa i limiti
dell’azione di Bruto e dei cesaricidi.

E del tutto lecito aspettarsi che lo pseudo-Chione, il quale verosimilmen-
te conosceva bene la Storia di Eraclea di Ninfide,3*> abbia conosciuto la
parabola della tirannide eracleota ben oltre il limite cronologico rappresen-
tato dalla morte di Clearco. Se questo & vero, si pud pensare che proprio
uno sguardo complessivo sulla storia di quella tirannide, uno sguardo che
comprendeva anche le esperienze di governo dei successori di Clearco,
abbia reso possibile allo pseudo-Chione una valutazione delle ragioni del
fallimento dell’azione dei cesaricidi in controtendenza rispetto a quella del
proprio tempo. La tirannide di Eraclea Pontica era ormai storia lontana,
ma proprio per questo si prestava ad una valutazione libera dal forte condi-
zionamento ideologico che in eta imperiale caratterizzava la vicenda del
cesaricidio.?**

4.6. Questa interpretazione naturalmente rende necessarie alcune precisa-
zioni circa 'uso di nozioni come quella di “falso” o di “pseudoepigrafia”
in relazione a un testo come 'epistolario pseudochioneo. E chiaro, infatti,
che queste nozioni si possono adattare bene ai primi due livelli di lettura di
questo testo, meno bene al terzo e piu profondo livello di interpretazione.
Il lettore che arriva a comprendere che dietro I'epistolario pseudochioneo
c’¢ un’amara riflessione sul sistema di potere del principato romano e
sulle ragioni del fallimento dell'impresa di Bruto e dei cesaricidi, infatti, &

343 Cf. supra C.1.3.

344 Puo essere interessante notare che la principale ragione del sostanziale fallimento
del cesaricidio individuata dallo pseudo-Chione, ovvero lincapacita di Bruto e
degli altri congiurati di conquistarsi il consenso popolare, & anche, con buona
verosimiglianza, I'effettiva ragione del fallimento della congiura di Chione ai danni
di Clearco (cf. supra B.4.5).

122

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

maggiormente portato a rendersi conto di non avere a che fare con le lettere
del vero Chione di Eraclea Pontica, ma con un’opera di finzione.

Questa consapevolezza, beninteso, puo scattare anche in chi si ferma ai
primi due livelli di interpretazione. Tuttavia, in questi casi essa ¢ meno
scontata ed e di conseguenza piu facile che, in questi casi, i lettori potessero
essere perfettamente convinti di avere davanti a sé un documento scritto
secoli prima. D’altra parte, € anche possibile che un lettore di eta impe-
riale cogliesse delle analogie con il proprio tempo senza necessariamente
rendersi conto dell'inautenticita di questo testo. A ben vedere, soltanto chi
era in grado - e non saranno stati certamente in molti — di cogliere la
ricostruzione controfattuale rispetto alla reale vicenda di Chione di Eraclea
Pontica o l'anacronismo dell'incontro tra Chione e Senofonte si sarebbe
necessariamente reso conto di avere a che fare con un romanzo epistolare di
argomento storico.

Di tutto cio naturalmente lo pseudo-Chione ¢ consapevole. Pertanto, ha
s1 senso parlare di “falso” e di “pseudoepigrafia intenzionale” in relazione
all'epistolario pseudochioneo, ma non in assoluto, bensi solo in relazione a
determinati livelli di lettura pensati per questo testo e in relazione al diverso
grado di consapevolezza immaginato nei lettori.**> Un’analoga “polisemia”
si puo riscontrare per alcune strategie compositive utilizzate dallo pseudo-
Chione. Egli, infatti, si avvale di alcuni espedienti tipici dei falsari veri e
propri, espedienti, cioe, che servono a suscitare nel lettore un'impressione
di antichita e autenticita (ad esempio, alludendo a fatti, cose o persone su
cui il lettore “moderno” non ¢ informato — né puo esserlo - oppure dando
I'impressione che lepistolario sia lacunoso).>*¢ Nel momento in cui i lettori
sviluppano la consapevolezza del carattere fittizio dell’epistolario, queste
strategie compositive non vengono meno, bensi acquisiscono una funzione
essenzialmente estetica: esse servono a suscitare nei lettori consapevoli
ur’impressione di realta. Del resto, non e facile stabilire una distinzione

345 Cf. anche le osservazioni di Hodkinson (2019), 147. La nozione di “pseudoepigrafia
intenzionale” - da distinguere da altre tipologie di “falsi” — presuppone le riflessioni
di Rossi (2000). Per un tentativo di classificazione di varie tipologie di falsi molto
utile anche Condello (2021).

346 Cf. anche il commento a Ep. 4, 1, p. 52, 20-21 ed Ep. 13, 1, p. 64, 6-7. Naturalmente il
principale tratto comune ai falsari veri e propri € quello di non trasmettere I'opera
sotto il proprio nome. Sulla strategia volta a far passare I'epistolario come I"“archivio
personale” di Chione di Eraclea, o almeno come cio che ne resta, cf. infra pp.
257-258.

123

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

netta tra le strategie compositive dei falsari veri e proprio e quelle degli
autori di fictions.34

5. Pseudo-Chione: chi era costui?

5.1. Da quanto abbiamo visto nel capitolo precedente risulta confermata
I'idea, gia ben consolidata nella critica, che I'autore dell’epistolario sia vissu-
to in etd imperiale. E emerso, in particolare, che assai probabilmente lo
pseudo-Chione conobbe le Vite di Dione e di Bruto di Plutarco.?*8 Ora, per
quanto sia arduo datare con precisione la composizione delle Vite Parallele
di Plutarco ¢ altamente verosimile che esse siano state composte tra il 96
d.C. (o forse il 99 d.C.) e la morte di Plutarco (in genere collocata intorno
al 120 d.C.).3* In particolare, le Vite di Dione e di Bruto furono pubblicate
come dodicesima coppia delle Vite Parallele™° il che fa legittimamente
pensare a una pubblicazione non anteriore al primo decennio del IT secolo
d.C. e non successiva al 116 d.C., data della morte di Sossio Senecione, a cui
questa coppia di vite & dedicata.’!

Cio induce a ritenere lepistolario pseudochioneo non anteriore al II
secolo d.C.3*2 In questa direzione va anche la personale prospettiva dell’au-
tore circa il potere imperiale, prospettiva che emerge dai diversi livelli di

347 Per il rapporto tra I'epistolario pseudochioneo e il romanzo antico cf. supra C.1.5.
Ma la connessione tra arte e gmdy) risale almeno a Gorgia (82 B 23 D.-K.).

348 Cf.supra C4.len.312.

349 Cf. e.g Jones (1966), 70 e Piccirilli (1977), 999-1000.

350 Cf.Plut. Dion2,7.

351 Cf. Plut. Dion 1, 1. Secondo Porter (1952), xv la Vita di Dione sarebbe stata composta
tra il 116 d.C. e il 120 d.C. Piu plausibilmente, Jones (1966), 69 indica come terminus
post quem per la composizione delle Vite di Dione e di Bruto il 99 d.C. sulla base
del riferimento presente in Brut. 25, 6 a Quaest.conv. VI 694c, a sua volta composto
dopo il 99 d.C. (cf. Jones (1966), 73), e come terminus ante quem il 116 d.C. A
propria volta Moles (2017), 14 ¢ giunto alla conclusione che la Vita di Bruto fu
probabilmente composta tra il 105 d.C. e il 116 d.C. (forse tra il 110 d.C. e il 115
d.C.). E probabile, inoltre, che lo pseudo-Chione abbia conosciuto anche i Praecepta
gerendae reipublicae di Plutarco (cf. il commento a Ep. 3, 1, p. 46, 17-20), opera
composta dopo il 96 d.C. e prima del 114 d.C. (Jones (1966), 72), forse nel 100-101 o
nel 103-104 (cf. Caiazza (1993), 8-11).

352 Le Vite di Dione e di Bruto conoscono una certa fortuna nel II secolo d.C.: in parti-
colare ¢ assai probabile che Appiano abbia utilizzato la Vita di Bruto come fonte per
la storia delle guerre civili (cf. Enrico (2023), 111-124); d’altra parte, sappiamo che
Arriano di Nicomedia compose un’opera su Dione di Siracusa (FGrHist 156 T 4a =
Phot. Bibl. [93] 73a-b): & del tutto verosimile che egli vi abbia messo a frutto la Vita

124

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

lettura di questo testo che egli ha reso possibili. Tale prospettiva, infatti,
¢ tanto piu comprensibile se I'epistolario si colloca in un contesto in cui,
successivamente alla morte di Domiziano (96 d.C.), era tornata fortemen-
te in auge la retorica del “principe illuminato”, vero tutore della liberta
repubblicana:3> ¢ in questa fase storica - che, tuttavia, occorrera delimita-
re meglio®* - che risultava particolarmente attuale la riflessione che lo
pseudo-Chione svolge in Ep. 15 circa la “tirannide illuminata”. Compatibili
con questa datazione sono anche la lingua, lo stile e la cultura dello pseudo-
Chione.

5.2. La lingua dello pseudo-Chione risente dell'atticismo.*>> Numerosi, tut-
tavia, sono i “cedimenti” alle tendenze della xotvy]. In molti casi si tratta di

di Dione di Plutarco. In generale sulla fortuna di Plutarco in eta imperiale cf. Hirzel
(1912), 74-82; Pade (2014), 531-535 ed Enrico (2023), 84-86.

353 Cf. Lana (1974), 274. Si pensi, ad esempio, al Panegirico di Plinio il Giovane (e.g.
Pan. 8, 1, adoptio peracta est [scil. 'adozione di Traiano da parte di Nerva], qua
tandem non servitus nostra sed libertas et salus et securitas fundabatur), per il quale
si rimanda a Hidalgo de la Vega (1995), 104-128 e a Moreno Soldevila (2010), I-Ixi.
Ma si puod pensare anche ai discorsi sulla regalita di Dione di Prusa (Orr. I-IV;
emblematico il passo di Or. III 50, dove la monarchia viene presentata come la
forma di governo che meglio riflette I'ordine cosmico). Sulla posizione di Dione
di Prusa rispetto al “principato illuminato” cf. Hidalgo de la Vega (1995), 59-104;
Moles (2003); Milazzo (2007), 11-48; Catanzaro (2012), 61-83; Desideri (2012) e
Desideri (2015). Sulle somiglianze e le differenze tra Dione e Plinio il Giovane
nell’elaborazione dell'ideologia dell'optimus princeps cf. Trisoglio (1972) e Moles
(1990). Ma si puo pensare anche a Tac. Agr. 3, 1 (quamquam ... Nerva Caesar res
olim dissociabiles miscuerit, principatum ac libertatem, augeatque cotidie felicitatem
temporum Nerva Traianus), Per la complessa posizione di Tacito in merito a questi
problemi cf. almeno Syme (1958), 547-565; Paratore (19622), 90-99, 190-196, 424-451
e Oakley (2009). In generale sul rapporto tra il mondo degli intellettuali e I'ideologia
imperiale cf. Wirszubski (1950), 124-171; Hidalgo de la Vega (1995), 49-59 e Desideri
(1998).

354 Cf.infra C.5.5.

355 Sistematico € 'uso di —tt- (22 casi) in luogo di —oo-. L'unica eccezione & rappre-
sentata da paABdooewv di Ep. 3, 3, p. 50, 3, ma e un’eccezione apparente visto che
*paABdtTey non ¢ attestato (cf. inoltre il commento ad loc.). In Ep. 16, 3, p. 72, 23
abbiamo Ttrjpepov in luogo di orjpepov: la stessa espressione in cui questo avverbio
¢ utilizzato (pndémw kol Tipepov) sembra un uso idiomatico attico (cf. il commento
ad loc.). Analogamente sistematico & 'uso di —pp- (3 casi; in Ep. 4, 3, p. 52, 25 si
trova mpdow, fatto particolarmente curioso a cosi poca distanza da méppw, ma &
anche vero che mpéow non & wépow). Si trova poi il “futuro attico” xapteitar in Ep.
14, 4, p. 68, 10. Latticismo si coglie bene nell’'uso del duale in Ep. 13, 2, p. 64, 15
(T elpe), per quanto poi in Ep. 16, 3, p. 72, 26 si abbia ¢ilowg dvo e in Ep. 17, 1,
p. 76, 26 duciv. Particolarmente notevole ¢ 'accusativo singolare fjttova di Ep. 5, p.

125

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

fenomeni normali o tollerabili nella xowvy] letteraria.>>® Non di rado, pero,
abbiamo a che fare con usi substandard anche rispetto a quest’ultima: si
tratta di fenomeni che verosimilmente riflettono pit da vicino tendenze
presenti nella lingua d’uso.’¥” D’altra parte, non mancano improvvise im-
pennate del livello stilistico con la presenza di vere e proprie criptocitazioni
o allusioni a precisi loci classici.®>®

E molto difficile valutare questa curiosa miscela linguistico-stilistica.
Limpressione ¢ che lo pseudo-Chione rappresenti un caso di atticismo
moderato.3>® D’altra parte, la presenza di tratti linguistici substandard non
andra imputata a imperizia letteraria o a un basso livello di istruzione: con-

356

357

358

359

126

54, 18: in attico classico “puro” ci si sarebbe aspettati jttw (cf. Moeris 1 10 Hansen,
Nttw Attikol- fjocova kowvév); la forma ibrida usata dallo pseudo-Chione & quasi
il simbolo dell’atticismo moderato di questo testo (cf. anche il commento ad loc.).
Naturalmente tutte queste osservazioni - e quelle delle due note successive - sono al
netto di sempre possibili alterazioni della tradizione medievale, di cui pero non ¢ il
caso di dubitare se non ci sono spie che vanno in questo senso.

Lo pseudo-Chione usa sistematicamente il tipo yv- in luogo di yryv- (9 casi). Usa
gyywota in luogo di éyyvtata (Ep. 14, 2, p. 66, 8 ed Ep. 16, 5, p. 74, 13). Usa,
inoltre, la forma analogica oidog in luogo dell’originario oigBa (Ep. 16, 6, p. 76, 18) e
Taccusativo plurale analogico yoveig (Ep. 1, p. 44, 8, con il commento ad loc.). Sono
presenti espressioni perifrastiche in luogo di sostantivi semplici (e.g. Ep. 16, 5, p. 74,
14, 00 xota rhogogiav Adyov = Tijs prhocoping) o di forme verbali sintetiche (e.g.
Ep.16,1, p. 72,1, 8¢ vmoyiag v = dmomtevoipny).

Emblematico a questo proposito & I'uso del piuccheperfetto senza aumento (Ep. 10,
p- 60,16 ed Ep. 16, 2, p. 73, 13; cf. il commento ad locc.). Ma si puo pensare anche ad
£wg + infinito (Ep. 4, 2, p. 52, 7-8) o all'uso di v al posto di dote per la consecutiva
(Ep. 16, 3, p. 72, 25). In questa direzione va probabilmente anche l'uso del verbo
moArtevopon nel senso di “fare”, “comportarsi”® (cf. Ep. 13, 3, p. 64, 20-21, con il
commento ad loc.) e il correlato uso di moAitevpa nel senso di “azione”, “condotta”
(Ep. 7,3, p. 58,9, con il commento ad loc.).

Cf. e.g. Ep. 1, p. 44, 5-6 (Sofocle), Ep. 3, 3, p. 48, 6 (Omero), Ep. 7, 3, p. 56, 13-14 ¢
23-24 (Aristofane), p. 58, 12 (Euripide). Cf. anche i commenti ad locc.

Per una presentazione sistematica dei fenomeni linguistici presenti nell’epistolario
cf. Sabatucci (1906), 401-407; Burk (1912), 6-35; Goertz (1912), 12-33 e Diiring (1951),
108-116. Non convince I'idea di Diiring (1951), 22-23, secondo cui la tendenza atticiz-
zante dello pseudo-Chione sarebbe da ricondurre non tanto allatticismo quanto a
un tentativo dell'autore dell'epistolario di scrivere nel greco del tempo del Chione
storico. Nell’Eraclea Pontica del IV secolo a.C., infatti, si parlava un dialetto a base
dorica. Nelle sue lettere private, soprattutto in quelle rivolte a suoi concittadini, il
Chione storico avra probabilmente scritto in dorico e non in attico. Chi avesse avuto
un’intenzione mimetica come quella pensata da Diiring difficilmente avrebbe potuto
trascurare questo dato, tanto piut che ancora in eta imperiale le epigrafi eracleote
presentano tratti dialettali dorici (cf. Jonnes (1994), 3-49), anche se in parte si sara
trattato di un recupero dialettale di maniera.

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

trastano con questa idea una cultura letteraria adoperata con naturalezza,
senza ostentazione o pedanteria, e uno stile che sa essere scorrevole e spi-
gliato.30 Cio che si ha qui, verosimilmente, ¢ una raffinata attuazione dello
stile epistolare, uno stile per il quale la trattatistica retorico-letteraria antica
prescriveva, tra le altre cose, proprio una forma moderata di atticismo.>¢!
Naturalmente non si tratta di uno stile epistolare qualsiasi, bensi dello
stile epistolare di un giovane di “buona famiglia” e di elevato livello di
istruzione che si rivolge a persone di non inferiore pedigree socio-cultura-
le.362 Dalle lettere di un personaggio con questo profilo ¢ lecito aspettarsi
uno stile esattamente analogo a quello che si trova nelle lettere pseudo-
chionee, uno stile che nell'arco di pochi righi ¢ capace di passare da un
colloquialismo a una criptocitazione poetica. Da questo punto di vista, i
colloquialismi sono tratti artisticamente non meno raffinati dei poetismi.3¢3

360 La scorrevolezza e la spigliatezza si apprezzano soprattutto nelle vivaci scene d’azio-
ne, quelle scene che piu avvicinano lepistolario al romanzo d’avventura (cf. Ep.
3, 2-3, p. 46, 23-p. 48-13; Ep. 4, 3-4, p. 52, 20-p. 54, 2; Ep. 13, 2, p. 64, 9-16). Va
segnalato che lo stile dello pseudo-Chione si ¢ guadagnato persino 'apprezzamento
di Wilamowitz: «unter Chions Namen ist eine Briefsammlung erhalten, auffallend
gut geschrieben» (Wilamowitz (1920%), 705 n. 3).

361 Cf. e.g. Philostr. Dial. I, 8¢t yap @aivecBat 1@V £moTOADY TNV idéav ATTIKWTEPALY
pev ovvnBeiog, ouvnBeotépay 8¢ dtTikicews kal ouykelghon p&v ToMTIKGDG, TOD
d¢ aPpol pr anddery, cf. anche [Liban.] Epist.Charact. 46-47, Sel 8¢ tov axppidg
¢moTéNely €BENovTa pn pévov T Tijs UToBéoewg peBbdw xpfobal, GG Kol
PPAOEWS APETT TNV ETLOTOM|V KOTAKOGPEWY Kol ATTKICEW pev petping, pi) pévrol
Tépo. oD TPoaTkovTog Koppohoyia xpiicBat. 1) yop UTEp TO déov Vymyopio kal TO
Tad TN VTEPOYKOV Kal TO UTepoTTikilerv AAASTPLOV TOD TOV ETOTOAGDV KaBEaTrKE
xopaxtijpog. Secondo questa trattatistica, inoltre, la scrittura epistolare deve presen-
tare una miscela di eleganza e di asciuttezza (cf. [Demetr.] Eloc. 235, xaB6 ov 8¢
pepixBw ) £MOTONY Kot TNV Eppnveiov €k VOV XaPaKTHpOY TOUTOLY, TOD TE
¥apievtog kal tod ioxvod). Sulla conoscenza della trattatistica retorico-letteraria
antica da parte dello pseudo-Chione cf. anche infra C.5.4.

362 Sempre secondo la trattatistica retorico-letteraria antica occorre che le lettere siano
scritte con uno stile adatto tanto al mittente quanto al destinatario (cf. e.g Theon
Progymn. 115, 0o 8& ToUTO TO Yévog Tijg yvpvaoiog [scil. la prosopopea] mimtet
Kol TO TAV Tavyupk®V Adywv eldog, kal TO TV TPOTPETTIKAV, KOl TO TGOV
ETUOTOMKDV. TPATOV PEV Tolvuv andvtwv évOupnOijvar et 16 Te ToU AéyovTog
TPOOWTOV OTOIGV 0TI, kol TO TPOS OV 6 Adyog, THv Te Tapodoav fHhkiav, Kol
TOV KbV, Kal TOV TOTOV, Kal TNV TOXNY, Kal TNV UTokeluévny UAny, Tept fig
ol péhhovteg Adyot pnOvjcovtar). Anche per questo si ritiene che dalla scrittura
epistolare sia possibile cogliere I'|fog di chi scrive (cf. [Demetr.] Eloc. 227; cf. anche
il commento a Ep. 7, 3, p. 58, 10).

363 Del resto, il giovane Chione si mostra ben consapevole dell'esistenza di diversi livelli
stilistici (cf. Ep. 15, 3, p. 70, 26-27).

127

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Il problema, semmai, & che questa non & certo la miscela linguistico-stilisti-
ca che ci si sarebbe aspettati da un personaggio vissuto alla meta del IV
secolo a.C., tanto pilu se originario di Eraclea Pontica.>0*

Ma il Chione dell’epistolario, almeno da un certo momento in poi, &
anche un giovane filosofo. Non stupisce, pertanto, che il suo stile risenta
anche - in una certa misura - dello stile filosofico. Ma di quale stile
filosofico? Si tratta di uno stile caratterizzato dall'espressione ad effetto,
concentrata e concettosa (quando non contorta), e da un certo gusto per la
sentenziosita e per il ragionamento paradossale.3%> Sono tutte caratteristiche
accostabili a quello che e stato efficacemente chiamato acutum dicendi
genus, ovvero allo stile dei filosofi stoici e, in particolare, a quella ricerca
della sentenziosita, del paradosso e di una dialettica ormai retoricizzata
tipica di moralisti stoici di eta imperiale, come Seneca o Epitteto.3¢

5.3. In precedenza si ¢ visto che lo pseudo-Chione potrebbe essere stato
influenzato dalla nona lettera platonica.’¢” Cio aiuta a capire perché a
Platone viene ricondotta una determinata immagine della filosofia. Resta da
chiarire meglio da dove proviene la cultura filosofica che sostanzia questa
immagine. Dal punto di vista del rapporto tra la “vita contemplativa” e la
“vita attiva” lo pseudo-Chione sembra recepire I'ideale della “vita mista”
(Blog o0vBetog), di una vita, cioe, che tiene insieme la teoria e la prassi,
la “vita contemplativa” e la “vita attiva”. In Ep. 5, infatti, Chione paragona
I'insegnamento platonico a un’arma affilata su entrambi i lati: essa prepara
tanto alla jovylo ampdypwv quanto a T TpokTKOY ToD Piov.368 Allo stesso
tempo, pero, all'interno di questo Biog cUvBetog si puo cogliere una priorita
della “vita contemplativa” rispetto alla “vita attiva” nella misura in cui alla
seconda si ricorre quando essa € richiesta dalle circostanze.>

Ma lo pseudo-Chione presuppone forse anche la dottrina dei xaB7jkovta
e dei xoatopBwparta, ossia, da un lato i doveri nei confronti dei genito-

364 Sul fatto che un giovane eracleota della meta del IV secolo a.C., scrivendo ai propri
familiari, avrebbe probabilmente utilizzato un dialetto dorico cf. supra n. 359.

365 Per il ragionamento paradossale cf. e.g. Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15, con il commen-
to ad loc. Per la sentenziosita e la concettosita cf. e.g. Ep. 5, p. 54, 15-21; Ep. 6, p. 56,
8-10; Ep. 17, 3, p. 78, 22-23, con il commento ad locc.

366 Sullacutum dicendi genus, espressione apparentemente coniata da Lausberg (1969),
98 sulla base di Cic. De or. 111 66, cf. Moretti (1995).

367 Cf. supra C.3.5-6. In generale sulla “filosofia” dello pseudo-Chione cf. supra C.3.

368 Cf. Ep. 5, p. 54, 10-11, con il commento ad loc.

369 Cf. Ep.14, 5, p. 68, 20, con il commento ad loc.

128

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

ri, degli amici e della patria che tutti gli uomini possono realizzare (i
kaBrkovta); dall’altro, le azioni a cui solo i filosofi possono arrivare, come
essere saggi o giusti (katopOwpota).’? Non si puod escludere, inoltre, I'in-
fluenza della dottrina dell'oixelwoig, cioe il processo ntaurale con cui gli
uomini acquisicono familiaria con cio che loro proprio e con cio che ¢ a
loro appropriato,®! ed & probabile I'influenza della dottrina dell'opoiwatg
Be®, cioe lo sforzo di assimilarsi per quanto possibile a dio.32

370

371

372

Cf. Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 14, 5, p. 62, 20; Ep. 14, 5, p. 68, 19-24 ed Ep. 17, 2, p.
78, 9-10, con il commento ad locc. Si tratta di dottrine diffuse particolarmente nello
stoicismo: cf. e.g. Stob. II 85, 12 (= SVF III 494) e Diog. Laért. VII 108 (= SVF III
495); cf. inoltre Kidd (1978); Long (20012), 190-191 e Alesse (2013), a cui si rimanda
anche per ulteriori riferimenti bibliografici. Celebre era il Ilepl Tod xaBvjxovtog di
Panezio di Rodi, che fu in larga parte ripreso da Cicerone nel De officiis (cf. Alesse
(1997), 50-54 e 232-241). Merita di essere ricordato a questo proposito che anche
Bruto fu autore di un perduto scritto ITepi xafvjkovtog, i cui contenuti non saranno
stati radicalmente lontani da quelli del De officiis di Cicerone (cf. Sen. Ep.Luc. 95,
45). In eta imperiale la dottrina dei xaB7jkovta € seguita, ad esempio, dallo stoico
Terocle, attivo probabilmente nel II secolo d.C. (cf. e.g. Hierocl. p. 53, 2-3 von Arnim
= Stob. III 39, 35, dwaio 8¢ diddokarog 1| QUaLG, OTL T Tap’ AVTHG KATOUTKEV])
alppwvov TV Ekhoynv xp) yiveaBol T@v kabrkévtwy); in generale su lerocle cf.
Isnardi Parente (1989), 2201-2203; Ramelli (2009), xix-xxvi e Inwood (2022), 480).
Tuttavia, tali dottrine furono recepite anche dalla tradizione peripatetica (cf. e.g.
Ar.Did. 2 Tsouni = Stob. I 7, 13) e da quella platonica. Quando nella seconda meta
del IT secolo d.C. Marco Aurelio elenca i debiti da lui contratti nei confronti dei suoi
vari maestri egli ricorda anche il non meglio noto filosofo platonico Alessandro. Da
costui il futuro imperatore avrebbe in particolare appreso a non trascurare i doveri
sociali che lo legano al prossimo (cf. M. Aurel. I 12, und¢ ... mopouteioBat o xorto Tog
mpoOg Tovg gupProdvtag oxéoelg kabrikovta). Il platonico Alessandro in questione
¢ forse da identificare con I'Alessandro di Seleucia che fu segretario ab epistulis di
Marco Aurelio nel 174: cf. Cortassa (1984), 230 n. 25. Sulla presenza della dottrina
dei xaB1jxovta nel platonismo di eta imperiale cf. Sedley (2012), 179 e n. 32.

Cf. Ep. 5, p. 54, 15; Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 14, 4, p. 68, 11; Ep. 14, 5, p. 62, 20; Ep. 14,
5, p. 68,19-24 ed Ep. 16, 7, p. 74, 30-p. 76, 1 (<&w’> oikeiwv £€pywv), con il commento
ad locc. Si tratta di una dottrina prevalentemente stoica: cf. e.g. Diog. Laért. VII
85 (= SVF III 178); cf. inoltre Pembroke (1971); Long (20012), 172 e 191 e Mazzetti
(2017), a cui si rimanda per ulteriore bibliografia. Per la presenza di questa dottrina
nello stoicismo di eta imperiale ¢ sufficiente pensare alla "HOwk7 Ztoryeiwog di
Terocle (cf. e.g coll. VI-VII e IX, ed. Bastianini, Long [CPF L.1.2]; su Ierocle cf. la
nota precedente). Tuttavia, la dottrina dell'oikelwotg viene recepita anche in ambito
peripatetico e platonico: cf. e.g. Gill (2017) e White (2018).

Cf. Ep. 16, 5, p. 74, 12-13 ed Ep. 16, 6, p. 74, 21-23 (cf. il commento ad loc.). Sulla
opoilwaig Be® nel platonismo dei primi secoli dell’eta imperiale cf. ora il punto di
Torri (2017).

129

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Nel complesso, dunque, la cultura filosofica dello pseudo-Chione ¢ un
vago platonismo non privo di altrettanto vaghi influssi aristotelici e stoici.?”3
Proprio la vaghezza delle dottrine filosofiche che si possono rintracciare
nell’epistolario rende difficile dire se lo pseudo-Chione presupponga una
blanda forma di platonismo aristotelizzante e stoicizzante oppure un vero
e proprio atteggiamento eclettico, quale si puo incontrare in una persona
colta non particolarmente legata a una determinata scuola filosofica.?*
In effetti, € molto probabile che la cultura filosofica dello pseudo-Chione
fosse fondata soprattutto sulla lettura di dossografie e manuali di filosofia
platonica, peripatetica e stoica che dovevano avere corso nei primi secoli
dell’eta imperiale.’”> Tuttavia, & possibile che proprio I'importanza che per
lo pseudo-Chione ha il modello di Bruto - mediato soprattutto dalla Vita
di Bruto di Plutarco - abbia indotto I'autore dell’epistolario ad assimilare il
pill possibile la filosofia del suo Chione a quella che immaginava o sapeva
essere I'impostazione filosofica di Bruto: non si puo escludere, pertanto,
che lo pseudo-Chione si sia ispirato ad alcune delle dottrine di Antioco di
Ascalona, maestro di Bruto, e a opere filosofiche di Bruto stesso come il
perduto ITepi kxoBrjxovTog.370

La funzione etico-politica che I'epistolario pseudochioneo sembra rico-
noscere a questa cultura filosofica non e quella di formare dei filosofi-go-
vernanti, bensi quella di fornire una sorta di educazione morale per i ceti
superiori.¥”7 In questo senso, dell'ideale platonico si ritrova essenzialmente
Iidea dellimportanza formativa della moudeia filosofica. Per il resto, la
particolare concezione della funzione etico-politica della cultura filosofica
che emerge dall’epistolario pseudochioneo & piu prossima a quella del De

373 Cf. e.g. il commento a Ep. 3, 7, p. 50, 15-17; Ep. 3, 7, p. 50, 17-19; Ep. 5, p. 54, 15; Ep. 6,
p. 56, 8-9; Ep. 7,3, p. 58, 7-8; Ep. 11, p. 62, 7; Ep. 14, 3, p. 66, 17-p. 68, 15; Ep. 14, 4, p.
68, 10-11; Ep. 14, 5, p. 68,19-24; Ep. 14, 5, p. 68, 19; Ep. 14, 5, p. 68, 20; Ep. 15, 1, p. 70,
4-6; Ep. 16,7, p. 74, 26-28; Ep. 17, 2, p. 78, 15-16.

374 Per la problematica categoria storiografica di “eclettismo” cf. Donini (1988). Nel
complesso la cultura filosofica dello pseudo-Chione potrebbe essere rincondotta
all’eclettismo di tipo (2) di Donini (1988), 31. Sul platonismo aristotelizzante del 1T
secolo d.C. cf. Donini (1982), 103-104.

375 Cf. il commento a Ep. 5, p. 54, 10-11 ed Ep. 16, 6, p. 74, 19-21. In generale sulla
“filosofia” dello pseudo-Chione cf. supra C.3.

376 Sul discepolato di Bruto presso Antioco di Ascalona cf. Plut. Brut. 2, 2-3. Sulla
dottrina del Biog avvBetog nella riflessione di Antioco di Ascalona cf. il commento a
Ep. 5, p. 54, 10-11. Sul ITept xabrjxovtog di Bruto cf. supra n. 370.

377 Cf. anche infra C.5.6.

130

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

officiis di Cicerone o a quella del De beneficiis di Seneca che a quella della
Repubblica di Platone.’

5.4. Lautore dell’epistolario mostra di possedere una solida cultura retori-
co-letteraria. Conosce i “classici” della letteratura (Omero, Sofocle, Euripi-
de, Aristofane),’”? forse conosce il latino,3®° ha una chiara familiarita con
la tradizione degli esercizi retorici in tema di tiranni e tirannicidi e con
alcuni strumenti tipici del tirocinio retorico-letterario come I'etopea, la
prosopopea e lecfrasi.?¥! Ma soprattutto si mostra conoscitore esperto della
dettagliata e articolata precettistica — molto diffusa in eta imperiale - su
come comporre lettere per tutte le occasioni. Anzi, la varieta tipologica
delle lettere presenti nell'epistolario sembra proprio una creativa messa in
pratica di alcune delle possibili declinazioni previste da una manualistica di
questo genere.’8? Questi presupposti culturali dovevano essere ampiamente
condivisi dal pubblico per il quale I'epistolario ¢ stato pensato.

378 Non a caso non pochi sono i confronti che si possono stabilire tra passi dell’epistola-
rio pseudochioneo e il De officiis ciceroniano o il De beneficiis senecano (cf. e.g. il
commento a Ep. 3, 7, p. 50, 17-19; Ep. 5, p. 54, 17; Ep. 6, p. 56, 8-9; Ep. 7, 3, p. 58, 7-8;
Ep. 12, p. 62, 18-24; Ep. 14, 5, p. 68, 19; Ep. 17, 3, p. 78, 18-23). Del resto, entrambe
queste opere aspiravano in una certa misura a tracciare le coordinate di un’etica
per i ceti superiori e dirigenti del proprio tempo. Per una lettura del De officiis in
questa prospettiva cf. Narducci (1989), per il De beneficiis cf. Griffin (2013). Ma si
puo pensare anche all’'uso del platonismo fatto da Plutarco (cf. Cambiano (2013),
91). La distanza rispetto al progetto politico della Repubblica platonica si apprezza,
ad esempio, nellimportanza degli affetti familiari, che lo pseudo-Chione riconosce
anche per la vita dei filosofi. E possibile, peraltro, che questa insistenza sui doveri
sociali e sullimportanza della vita attiva fosse indirizzata contro impostazioni pitt
“disimpegnate” come quella di Epitteto (cf. il commento a Ep. 14, 5, p. 68, 19-20).

379 Cf. supran. 358.

380 Cf.supra C.4.1eil commento a Ep. 14, 2, p. 66, 4-7.

381 Per i contatti con la tradizione retorica in tema di tiranni e tirannicidi cf. e.g. il
commento a Ep. 13, 1, p. 64, 5; Ep. 15, 3, p. 70, 23 ed Ep. 17, 2, p. 78, 6 (cf. inoltre
Malosse (2006), 164-171). Sull'uso dell’etopea da parte dello pseudo-Chione e, pit
in generale, nella tradizione epistolare fittizia cf. Malosse (2005). Sull'uso della
prosopopea cf. il commento a Ep. 17, 8-9, p. 76, 8-24. Secondo Malosse (2004a),
96-97 risentono della tecnica dell’ecfrasi la descrizione dell'intervento di Senofonte
per calmare i soldati greci in Ep. 3, 3, p. 48, 2-13 e l'episodio dello scontro con i
cavalieri traci in Ep. 4, 3-4, p. 52, 24-p. 54, 2.

382 Un’idea di questa manualistica ¢ offerta dai trattati falsamente attribuiti a Demetrio
del Falero e a Libanio. Per una presentazione di questi testi cf. Malosse (2004b),
41-51 e 67-59: il primo trattato ¢ databile tra il III e il IV secolo d.C. (cf. Malosse
(2004b), 71), il secondo tra il IV e il V secolo d.C. (cf. Malosse (2004b), 43). Questi
trattati, tuttavia, verosimilmente non sono che le poche e tarde sopravvivenze di una

131

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

La principale differenza tra la cultura dell’autore dell’epistolario e quel-
la del suo pubblico o, perlomeno, della maggior parte del suo pubblico,
riguarda la cultura storico-antiquaria. Dai capitoli precedenti, infatti, &
emerso che lo pseudo-Chione ha una conoscenza minuziosa della storia
di Eraclea Pontica, conoscenza ampiamente presupposta dal senso piu
profondo di questo testo.’33 Tuttavia, come si ¢ gia osservato, una simile
familiarita con la tradizione storica su Eraclea Pontica non doveva essere
comune presso il pubblico a cui questo testo si rivolgeva.3$4

Per il resto, dal punto di vista della conoscenza storico-antiquaria, il
pubblico medio dello pseudo-Chione, anche se era pur sempre un pubblico
colto, si accontentava verosimilmente di una visione molto approssimativa
della storia della Grecia del V e IV secolo a.C. Si trattava per lo piu di
istantanee su grandi figure ed episodi paradigmatici di un passato lontano,
che tuttavia si stentava a collocare in una griglia cronologica precisa. Per il
lettore medio dell’'epistolario pseudochioneo la parte finale della guerra del
Peloponneso, la campagna di Ciro a cui prese parte Senofonte, I'insegna-
mento di Platone in Accademia e la vicenda della tirannide di Clearco di
Eraclea Pontica erano tutti episodi associabili a un passato grande e lontano
della storia della Grecia.>

E questo un atteggiamento tanto piti comprensibile in un contesto in
cui ¢ ormai familiare I'uso creativo del materiale storico fatto dal romanzo
antico.?¢ Del resto, la stessa abilita con cui lo pseudo-Chione utilizza 'epi-
stolografia fittizia per costruire un romanzo epistolare di argomento storico
che presenta allo stesso tempo tratti del romanzo di avventura, ma anche
del Bildungsroman e del romanzo filosofico,’®” fa pensare che l'epistolario

lunga e ricca tradizione di manuali (cf. Malosse (2004b), 16). Per il forte legame
dello pseudo-Chione con questa tradizione cf. e.g. il commento a Ep. 8, p. 58,16 e a
Ep. 9, p. 58, 23 (cf. inoltre Malosse (2004a), 93-96). Tuttavia, il tentativo di Diiring
(1951), 19 di ricondurre tutte le lettere dell’epistolario a ben precise forme codificate
dalla trattatistica antica sembra un po’ una forzatura (cf. anche le riserve di Malosse
(20044), 93-94).

383 Cf. in particolare C.1.2-3 e C.4.5.

384 Cf. supra C.4.4. Tuttavia, cf. n. 337.

385 In questa direzione naturalmente va il gia piu volte ricordato anacronismo di Ep.
3, legato all'incontro tra il giovane Chione e il Senofonte dei Diecimila. Ma si puo
pensare anche a Ep. 16, 5, p. 74, 10-11 (cf. il commento ad loc.), oltre che al modo in
cui vengono costruiti i personaggi di Coti e di Ninfide.

386 Cf. supra C.1.5.

387 Cf.supran. 235.

132

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

sia stato composto in un contesto in cui il genere del romanzo era ormai
ampiamente diffuso e praticato.38

5.5. Come sappiamo, Ep. 3 ¢ interamente incentrata su Senofonte. Questi
vi appare come la perfetta sintesi del filosofo e dell'uomo d’azione, della
“vita contemplativa” e della “vita attiva’. E anzi colui che con il proprio
esempio mostra che, grazie alla filosofia, si puod essere uomini d’azione
migliori di coloro che non sono filosofi. E questo Senofonte a convincere
definitivamente Chione a dedicarsi alla filosofia.

Ora, ¢ chiaro che questa immagine di Senofonte — che ha come ipotesto
principalmente 'Anabasi — ¢ presente in nuce nella produzione di Seno-
fonte medesimo.3¥® Tuttavia, I'impressione € che essa non si sia formata
prima delleta adrianea (117-138 d.C.).3° E verosimile che il vero momento

388 Per alcune somiglianze tra Caritone e lo pseudo-Chione nel modo di rapportarsi
con la tradizione storica cf. supra C.1.5. Giova ricordare, a questo proposito, che la
datazione piu probabile per il romanzo di Caritone di Afrodisia, il quale forse fu
un contemporaneo di Plutarco, ¢ tra la fine del I secolo d.C. e I'inizio del II secolo
d.C. (cf. il punto di Roncali (1996), 15-24 e Borgogno (2005), 21-22 e n. 32). Per
la possibile influenza di alcuni romanzi antichi sull’epistolario pseudochioneo cf.
anche il commento a Ep. 17, 2, p. 78, 11.

389 Cf. supraA.5en.28.

390 In questa direzione andava gia Miinscher (1920), 154-155 e n. 1 di p. 155; piu
recentemente cf. Christy (2016), 270-271 e 273-274. Le obiezioni mosse da Diiring
(1951), 22 a Miinscher non paiono stringenti. Per quel che ho potuto vedere, la pitt
antica chiara attestazione di questa immagine di Senofonte si trova in Massimo
di Tiro, vissuto sotto il principato di Commodo (180-192 d.C.). Per Massimo di
Tiro Senofonte, insieme a Platone e a Diogene, ha fornito un esempio di come
un filosofo sappia impegnarsi nell’azione forte della propria formazione filosofica
(cf. Max. Tyr. Diss. 15, 9, con Brumana (2019), 66). Cio & tanto piu interessante
in quanto in Massimo di Tiro si trova anche quellidea di una conciliazione tra
“vita contemplativa” e “vita attiva”, frequente nel platonismo del II secolo d.C.,
che troviamo anche nello pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 5, p. 54, 10-11).
Giova ricordare, inoltre, un passo della Varia Historia di Eliano in cui ci si propone
di mostrare attraverso una serie di esempi storici che i filosofi furono eccellenti
uomini d’azione (cf. Aelian. V.H. III 17; cf. anche VII 14). E probabile che Eliano
abbia ricavato questa immagine di Senofonte da una fonte precedente. Tuttavia,
non pare che si possa risalire troppo indietro nel tempo. Prima dell’eta adrianea,
infatti, pud capitare che il filosofo Senofonte venga indicato per il suo stile e per i
suoi contenuti come lettura utile per la formazione del buon politico: cf. e.g. Cic.
De or. III 34, 139 e, soprattutto, D.Chrys. Or. XVIII 13-15, pil volte richiamato
a confronto con l'epistolario pseudochioneo (cf. e.g. Goertz (1912), 47 e Christy
(2016), 270). In questi casi, tuttavia, manca quella precisa immagine di Senofonte
presente nello pseudo-Chione come perfetta sintesi tra il filosofo e 'nomo d’azione.
Particolarmente significativa a questo proposito ¢ la differenza che si puo cogliere

133

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

di svolta per l'affermazione di questa immagine di Senofonte sia stato il
revival senofonteo promosso da Arriano di Nicomedia in eta antonina.*!
E possibile, peraltro, che questo ritorno di Senofonte sotto una nuova
luce non fosse legato solo all'iniziativa e al gusto personale di questo pur
ragguardevole personaggio dell’eta antonina. Eduard Schwartz ipotizzo che
il revival senofonteo promosso da Arriano riflettesse in una certa misura

391

134

tra Cicerone (De or. I1I 34, 139) ed Eliano (V.H. I1I 17) nel modo di rappresentare
Senofonte. Entrambi si propongono di mostrare attraverso due serie di exempla
storici — tra di loro peraltro abbastanza simili - che la filosofia giova alla vita attiva
ed entrambi ricorrono all'esempio di Senofonte. Tuttavia, per Cicerone Senofonte
appare come filosofo che ¢ stato maestro di Agesilao, ovvero di un uomo che si
¢ dedicato alla vita attiva (naturalmente tra Senofonte e il re spartano Agesilao
non c’¢ mai stato un rapporto di maestro-allievo; verosimilmente Cicerone ha
erroneamente esteso al personale rapporto tra Senofonte e Agesilao la funzione
pedagogico-politica che riconosceva all’Agesilao di Senofonte). Per Eliano, invece,
Senofonte ¢ egli stesso un esempio del fatto che un filosofo ¢ perfettamente in grado
di dedicarsi anche alla vita attiva nel migliore dei modi. Ancora in Plutarco, il quale
pure non ¢ insensibile al tema dei filosofi impegnati nella vita attiva (cf. supra
n. 301), questa immagine di Senofonte non sembra essere presente. Si ha la netta
impressione, dunque, che questa immagine di Senofonte si sia formata tra il tempo
di Plutarco e quello di Massimo di Tiro: € quasi naturale pensare all’eta adrianea.
Dopo Eliano, alla fine del IV secolo d.C., con questa immagine di Senofonte si
aprono le Vite dei filosofi e dei sofisti di Eunapio di Sardi (cf. Eunap. V.S. I 1, 2).
Un’immagine analoga di Senofonte compare in quegli stessi anni nello scritto A
Peonio di Sinesio (cf. Syn. Paeon. 2, 1, cf. anche 2, 4; sull'uso di questo passo di
Sinesio da parte dello Stephanus cf. supra n. 34). Tra i diversi esempi fatti da Sinesio
¢ presente anche il Senofonte della spedizione dei Diecimila (cf. Syn. Paeon. 2, 3).
In generale, per la ricezione di Senofonte nell’Antichita, oltre a Miinscher (1920),
cf. Bowie (2017). Utili considerazioni sull'immagine di Senofonte tra I'eta ellenistica
e leta imperiale si trovano anche in Bandini (2015). Ma gia lo Stephanus, nei
Prolegomena della sua edizione senofontea del 1561, aveva tracciato un’efficace storia
della fortuna di Senofonte nell’Antichita (cf. supra A.4).

Per la nota imitatio Xenophontis da parte di Arriano ci si limita a segnalare Arr. Cyn.
1, 4 (tobto MEw [scil. le questioni che, secondo Arriano, Senofonte avrebbe omesso
nel suo Cinegetico] OpwvLpOG Te OV AVTH KOl TOAEWG TG OOTHG Kol Gl TAVTOL
4o vEOu E0TIOUBOKWS, KUV YETLa Kol aTpaTnyiay kal copiav). Il passo del Cine-
getico ¢ quasi un programma dell'imitatio Xenophontis di Arriano: prescindendo
dall'ovvia preminenza data allarte della caccia (sempre di un Cinegetico si tratta),
¢ particolarmente degna di nota la compresenza di otpatnyia e gogia. Cf. inoltre
Schwartz (1895), 1234 e Bowie (2017), 409. L'operazione di autoidentificazione di
Arriano con Senofonte ebbe presto una certa risonanza, se si devono identificare
in Arriano e Senofonte i due di ritratti che si trovano su un’erma ateniese del II
o III secolo d.C. (cf. Minakaran-Hiesgen (1970), 112-157; Oliver (1972), 327-328 e
Bosworth (1993), 273 e n. 232).

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

un interesse dello stesso imperatore Adriano.’*? In effetti, questo “principe
intellettuale” poteva facilmente riconoscersi in un personaggio della lonta-
na storia dell’Atene classica come Senofonte, un personaggio che appunto
si prestava a essere visto come un filosofo impegnato nella vita attiva.3*3
Lincontro tra il gusto del princeps e lattivita culturale di Arriano poteva
favorire il diffondersi presso i ceti colti dell'impero di questa immagine di
Senofonte, immagine che, peraltro, si prestava ad essere utilizzata come
modello del principe ideale, uomo d’azione ma anche di cultura e di pensie-
ro.

Lo pseudo-Chione, dunque, in Ep. 3 presuppone un'immagine di Seno-
fonte affermatasi verosimilmente a partire dall’eta adrianea (117-138 d.C.).
D’altra parte, la centralita e 'ampiezza con cui questo motivo ¢ sviluppato
in Ep. 3 fanno legittimamente pensare che questa immagine fosse ormai
ben familiare - e non proprio una novita dell'ultim’ora — per il pubblico
a cui lo pseudo-Chione si rivolgeva. Ci si puo chiedere, tuttavia, se la fami-
liarita del pubblico con questa immagine di Senofonte fosse una ragione
sufficiente per inserire nell'epistolario I'impossibile incontro tra Chione e
Senofonte intorno al 400/399 a.C.3%4

392 Cf. Schwartz (1895), 1234. Ma cf. anche Bosworth (1993), 272-275, il quale ipotizza
che lepiteto di “nuovo Senofonte” fosse stato conferito ad Arriano dallo stesso
imperatore Adriano.

393 Sugli interessi culturali di Adriano cf. Galimberti (2007), 155-156. In seguito, la
presenza di altri imperatori come Marco Aurelio o Giuliano, facilmente associabili
a questa immagine, poté agevolare la sua sopravvivenza anche nei secoli successivi.
Il passo su Senofonte con cui si aprono le Vite dei filosofi e dei sofisti di Eunapio
di Sardi (cf. supra n. 390) potrebbe presupporre anche il ritratto di Marco Aurelio
contenuto in Hdn. I 2, 4 (pévog te Baothéwv prhocopiav 00 Aéyolg 00dE Soypdtwy
yvwoeat, oepve & 10et kal owepovi Piw émotdoato): cf. Giangrande (1956), 321
e Goulet (2014), 136 n. 3. D’altra parte, nella lettera-discorso a Temistio dell'impera-
tore Giuliano Socrate € presentato come l'ideale del filosofo mpoxtikds (cf. Tul. Or.
6 [ad Them.], 264b-d). Per Giuliano il filosofo € mpaxTixég in quanto fornisce con
il proprio esempio, oltre che con i propri insegnamenti, un modello di vita (cf. Tul.
Or. 6 [ad Them.], 265a). Va detto, pero, che la concezione di mpéagig che emerge
in queste riflessioni di Giuliano ¢ diversa da quella dell’epistolario pseudochioneo:
per Giuliano Socrate & mpaxtikdg nello svolgere la sua stessa funzione di filosofo e
maestro, mentre per lo pseudo-Chione il Tpaktiév € il concreto impegno nella vita
attiva. Per I'immagine di Socrate dellimperatore Giuliano cf. Criscuolo (1991); De
Vita (2018) e De Vita (2022), 958-959. Piu in generale per il rapporto tra cultura e
politica in Giuliano cf. Malosse (1993); sul dibattito tra “vita contemplativa” e “vita
attiva” nella Tarda Antichita cf. Garzya (1968) e Garzya (1976).

394 Su questo macroscopico anacronismo cf. supra C.1.1. Va notato che I'anacronistica
presenza di Senofonte nell’epistolario non ¢ assimilabile al riuso creativo di per-

135

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

Puo essere interessante ricordare, a questo proposito, che dal 193 al 195
d.C., nel corso della lotta per il potere che segui alle uccisioni di Commo-
do e di Pertinace, Bisanzio, che si era schierata dalla parte di Pescennio
Nigro, fu sottoposta a un durissimo assedio da parte di Settimio Severo,
al termine del quale i soldati e i magistrati di Bisanzio furono passati per
le armi, le mura della citta furono distrutte e per un certo tempo Bisanzio
fu sottoposta alla giurisdizione di Perinto.*> Ci si puo chiedere se I'impres-
sione suscitata da questi eventi non possa aver in qualche modo indotto lo
pseudo-Chione a recuperare per contrasto I'episodio del mancato sacco di
Bisanzio del 400/399 a.C.: allora la presenza provvidenziale di un coman-
dante illuminato come Senofonte risparmio alla citta quelle devastazioni
che invece secoli dopo, sia pure in ben altre circostanze, non poté evitare.3%

Se effettivamente lo pseudo-Chione aveva in mente questo importante
fatto storico, avrebbe senso pensare che l'epistolario pseudochioneo sia
stato composto non molto tempo dopo quei fatti, tra la fine del II e l'inizio
del III secolo d.C.*7 A questo proposito puo essere interessante osservare
che temi assai prossimi a quelli del nostro epistolario circolarono anche al
tempo dei Severi.’*® Tuttavia, questa ipotesi resta una suggestione: non si

sonaggi storici che, probabilmente per influenza della letteratura romanzesca, lo
pseudo-Chione fa in altri casi (cf. C.1.4-5). Nella terza lettera, infatti, non abbiamo
un personaggio di nome Senofonte in qualche modo ispirato al vero Senofonte, ma
proprio il Senofonte allievo di Socrate e protagonista dell’Anabasi.

395 1l resoconto piu dettagliato dell'assedio di Bisanzio ¢ in D.Cass. LXXIV 11-14, cf.
inoltre Hdn. I1I 6, 9 e Birley (1999°), 118-119.

396 Puo essere interessante ricordare che I'episodio del mancato sacco di Bisanzio per
opera di Senofonte ispir0 a Lampugnino Birago, forse per influenza della terza
lettera pseudochionea, un’analogia con la politica condotta da papa Niccolo V in
difesa di Costantinopoli (cf. supra n. 42). La vicenda di Senofonte a Bisanzio,
insomma, si prestava ad essere rivista in prospettiva attualizzante. Sull'interesse che
lo pseudo-Chione dimostra per Bisanzio e per il contesto del Mar di Marmara ha
richiamato l'attenzione anche Malosse (2004a), 87-88, del quale perd non mi sento
di condividere le conclusioni (cf. anche infra n. 401).

397 Un’eco di quel traumatico evento si coglie nelle Vite dei Sofisti di Filostrato (II 27, 2),
opera databile al 237/8 d.C.: per tutto il periodo in cui duro l'assedio l'ottimo attore
tragico Clemente di Bisanzio non poté vedersi riconosciute le meritate vittorie negli
agoni teatrali a cui partecipava in quanto i giudici delle gare non volevano che fosse
premiato un uomo originario della citta che si era ribellata a Roma. Su questo passo
cf. Robert (1967), 26. In generale sulle Vite dei Sofisti di Filostrato cf. ora il punto di
Campanile (2024).

398 Ad esempio, attraverso il caso di Apollonio di Tiana Filostrato si propone di mo-
strare come i filosofi si dovrebbero comportare di fronte ai tiranni: € sotto una
tirannide, infatti, che emerge veramente il valore di un filosofo (cf. e.g. Philostr. V.A.

136

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

possono escludere, infatti, altre spiegazioni della scelta dello pseudo-Chio-
ne di dare cosi ampio spazio all’episodio senofonteo del mancato sacco di
Bisanzio.*®

Tutto considerato, dunque, pare piu prudente indicare per la composi-
zione dell’epistolario pseudochioneo un periodo compreso tra I'eta adria-
nea (117-138 d.C.) e la prima meta del III secolo d.C, anche se la particolare
cultura filosofica e il particolare stile filosofico da cui lo pseudo-Chione
sembra essere influenzato farebbero preferibilmente pensare alla meta o
alla seconda meta del II secolo d.C. 490 Per questa stessa ragione datazioni
piu recenti della meta del III secolo d.C., a cui pure alcuni hanno pensa-
to, sembrano meno probabili. Inoltre, nell'epistolario sono presenti alcuni

VII 1, oida kai tés Tupavvidog, i Eatwv aploty pdoavog avdpimv erhocopoivTwy).
Inoltre, elencando una serie di filosofi che prima di Apollonio si opposero ai tiranni,
sempre Filostrato menziona anche il precedente degli Accademici Eraclide e Pitone,
i quali uccisero il tiranno di Tracia Coti (V.A. VII 2): ¢ un exemplum noto con ogni
probabilita allo stesso pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21 ed Ep.
13, 1, p. 64, 4-5). Non meno interessante € quella sorta di Aéyog tpimoAttikds che
Filostrato riporta nel quinto libro della Vita di Apollonio di Tiana (cf. Philostr. V.A.
V 32-36). Loccasione ¢ offerta dall'incontro avvenuto nel 69 d.C. ad Alessandria tra
Vespasiano e i tre “filosofi” Apollonio, Dione di Prusa ed Eufrate. Che si tratti di un
effettivo episodio storico o meno, esso da un’idea di come gli intellettuali del tempo
di Filostrato dovevano ragionare intorno a problemi di natura “costituzionale” (cf.
Galimberti (2014a), 233 e n. 25, con ulteriore bibliografia). In questa sorta di Adyog
TprmoMTikGg si incontrano temi assai prossimi a quelli affrontati dall’epistolario
pseudochioneo. Ad esempio, il tema del discredito che i cattivi principi gettano
sull’istituzione stessa del principato (V.A. V 27 e 32; cf. Ep. 15, 2, p. 70, 8-12, con il
commento ad loc.). Oppure, I'idea che una lunga consuetudine con i tiranni abbia
ormai reso i Romani incapaci di essere liberi e di tornare alla repubblica (V.A. V
34). Per altre possibili convergenze cf. il commento a Ep. 13, 2, p. 64, 18. Non andra
trascurato, inoltre, che Claudio Eliano fece probabilmente parte della cerchia di
intellettuali che si raccoglievano alla corte dell'imperatrice Giulia Domna, moglie
di Settimio Severo, quella stessa Giulia Domna che avrebbe spinto Filostrato a
comporre la Vita di Apollonio di Tiana. Ed Eliano, probabilmente, & anche uno dei
pochi autori che, forse attingendo alla Storia di Eraclea di Ninfide, ci documentano
la vicenda di Clearco e di Chione di Eraclea (cf. supra B.L.5 e B.2.3-5).

399 Desideri (1967), 392-393, ad esempio, ha ipotizzato che I'attenzione riservata dallo
pseudo-Chione a Senofonte presupponga la persistenza nella tradizione storica
eracleota della memoria della spedizione dei Diecimila. Giova ricordare, inoltre, che
Tepisodio del tumulto dei soldati greci a Bisanzio sedato da Senofonte era probabil-
mente sviluppato anche in un’orazione di Imerio di Prusa (IV secolo d.C.), sulla
quale ha richiamato lattenzione Sabatucci (1906), 412-413 (cf. anche il commento a
Ep. 3,2, p. 46, 26).

400 Cf.supra C.5.2e C.5.3.

137

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

riferimenti storico-culturali di cui, per quel che possiamo vedere, sembra
perdersi memoria dopo la prima meta del III secolo d.C.40!

5.6. Lo pseudo-Chione, dunque, & un autore colto che - verosimilmente
tra I'eta adrianea e la prima meta del III secolo d.C. - si ¢ proposto di
comporre un’'opera destinata a intrattenere lettori colti. Si tratta di un’élite
socio-culturale di lingua greca - o che la lingua greca conosce e legge —
che ha una buona cultura retorico-letteraria, ha una qualche dimestichezza
con la cultura filosofica - quella cultura retorico-letteraria e quella cultura
filosofica che si possono trovare al tempo in cui I'epistolario ¢ stato com-
posto — e un interesse per gli esempi storici del passato. Ma lobiettivo
dello pseudo-Chione non ¢ solo quello di intrattenere: nel fare questo egli
vuole anche trasmettere dei valori (valori nei quali forse gia parte del suo
pubblico crede) e suggerire ad alcuni lettori - i lettori che sono in grado
di scendere piu in profondita nella lettura dell’epistolario — una riflessione
amara su alcune delle contraddizioni del proprio tempo.40?

I principali valori che lo pseudo-Chione vuole trasmettere sono quelli
della moudeia, della éAevBepia e della phavBpwmio, dove la prima ¢ il
mezzo per realizzare la seconda e la terza.*0% Attraverso la moudeia filosofi-
co-letteraria e storica (attraverso una cultura, cio¢, che educa a interessarsi
disinteressatamente dei casi e dei problemi degli uomini) e possibile com-
prendere che non si puo essere veramente liberi e felici (nella misura in cui
cio ¢ possibile) se, da un lato, non ci si libera da falsi bisogni e se, dall’altro
lato, anche gli altri uomini non sono liberi e felici. Operare per la liberta e
la felicita altrui significa, in una certa misura, operare per la propria liberta
e felicita. Tuttavia, la Toudeia e azione non sono la stessa cosa.

401 E il caso, ad esempio, della vicenda di Pitone ed Eraclide di Eno, assai probabilmen-
te nota allo pseudo-Chione (cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21 e supra n.
398). Tutto cio rende poco plausibile I'idea di Malosse (2004a), 104 di assegnare
lepistolario pseudochioneo a un «confrere ou éleve de Libanios». La Stimmung
culturale nella quale si inserisce lo pseudo-Chione, dunque, & piuttosto quella della
Seconda Sofistica. La bibliografia su questa corrente culturale prevalentemente svi-
luppatasi nel II e nel III secolo d.C. & sterminata. A titolo puramente orientativo ci
si limita a segnalare Bowersock (1969); Bowie (1970); Reardon (1971); Sirago (1989);
Anderson (1993); Moreschini (1994); Nicosia (1994); Schmitz (1997); i saggi raccolti
in Goldhill (2001) e in Borg (2004); Whitmarsh (2005); i saggi raccolti in Richter,
Johnson (2017).

402 Cf.C43eC5.L

403 Sulla woudeia cf. Ep. 1, p. 44, 8-9 ed Ep. 11, p. 62, 15-16. Sull'éhevBepia come condizio-
ne interiore cf. il commento a Ep. 14, 3-4, p. 66, 17-p. 68, 15. Sulla @pihavBpwia cf. il
commento a Ep. 7, 3, p. 58, 3-4. Cf. inoltre Latte (1953), 47 e Holzberg (1994), 28.

138

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

La consapevolezza di sé e dei rapporti con gli altri che si acquisisce con
la Toudeio (mai definitivamente, ma in un impegno costante) ¢ la condizio-
ne necessaria per agire correttamente, e non velleitariamente, per il bene.
Cio non significa che I'azione venga rimandata indefinitamente, significa
bensi che l'azione ¢ accompagnata e regolata da un impegno educativo
permanente che, contenendo I'egoismo, 'ambizione, la ricerca del profitto
e del successo, insegna a vedere e a sentire la liberta e la gratificazione
personale nel fare cio che ¢ giusto e cio che € bene in relazione alle circo-
stanze e guardandosi pur sempre dall’egoismo e dall'opportunismo altrui.
Se le circostanze lo consentono, la moudeio fornisce le risorse per affrontare
anche le pil grandi e piu ardue imprese; altrimenti, se le circostanze non
lo consentono, essa fornisce comunque gli strumenti per vivere al meglio
una felicita privata fondata su affetti autentici. La woudeio e i valori da essa
veicolati si configurano, dunque, come un’etica pubblica e privata per i ceti
superiori dell'eta imperiale, un’etica attraverso cui ¢ possibile migliorare
concretamente la convivenza civile.04

5.7. Ma perché scegliere Chione di Eraclea? Non si tratta, a ben vedere, di
un personaggio centrale della storia greca “classica”. Non si tratta neppure
di un personaggio centrale della storia della tradizione platonica.4%> E vero
che la storia della tirannide eracleota si prestava all’elaborazione di un’ana-
logia con il principato romano e che, in particolare, la vicenda di Clearco
e Chione era facilmente accostabile a quella di Cesare e Bruto.%¢ Tuttavia,
si € anche visto che lo pseudo-Chione aveva una familiarita con la storia di
Eraclea Pontica nel IV secolo a.C. e con la tradizione storiografica ad essa
relativa che non doveva essere comune in eta imperiale.0”

E dunque condivisibile I'idea, gia piti volte affacciatasi nel dibattito criti-
co che lepistolario pseudochioneo sia stato composto, se non proprio da
un eracleota, almeno da qualcuno particolarmente interessato alla storia

404 Cf. Rosenblatt (2019), 19-22 (p. 19: «per quasi duemila anni “liberale” & stato chi
dimostrava le virtu del cittadino, chi manifestava dedizione al bene comune e chi
rispettava l'importanza della reciproca interdipendenza»).

405 Ad esempio, Chione non sembra noto al pure dottissimo Plutarco, il quale peraltro
era molto interessato a questi problemi (cf. supra C.4.1 e n. 301).

406 Cf. C4. Con ogni verosimiglianza questa analogia era stata colta gia da Pompeo
Trogo (cf. supra B.2.4).

407 Cf.supra C.1.2,C.2.1e C4.5.

139

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

di Eraclea Pontica.*%% Naturalmente ¢ arduo, allo stato attuale delle nostre
conoscenze, provare a identificare I'autore dell’epistolario. Tuttavia, ci sono
delle possibilita finora non considerate che & opportuno perlomeno esplo-
rare.

Se mai nell’Antichita ci fu qualcuno che, come lo pseudo-Chione, aveva
una conoscenza approfondita della storia di Eraclea Pontica nel IV secolo
a.C., questi fu proprio il Memnone autore di una lunga Storia di Eraclea in
parte compendiata nella scheda 224 della Biblioteca di Fozio.* Tuttavia,
c’e un’altra possibilita che, forse, - sia pure con tutta la prudenza del caso —
merita di essere tenuta in considerazione piu dell'ipotesi “Memnone”.

Alla voce Timagene, dopo il celebre Timagene di Alessandria (T 588),
e dopo un oscuro ioTtoplcdg omonimo, autore di un Ilepimiovg mdong
Baldoong in 5 libri (t 589), la Suda riporta la seguente indicazione (t 590):

Twayévns 1 Tyoyévng, Mikjolog, lotopikog kot pritwp. Ilept
‘Hpaxhelag tijg &v 1@ [T6vTw kal t@v £§ avtiig Aoyiwv avdpiv Btpiio v,
KO ETILOTOAGG.

Timagene/Timogene di Mileto, fu storico e retore, compose un'opera in
tre libri su Eraclea Pontica e gli uomini di cultura originari di quella citta,

408 Questa linea interpretativa € stata sviluppata soprattutto da Zucchelli (1986) a parti-
re da un’idea di Cataudella (1980): cf. supra A.10. Sotto questo aspetto le obiezioni di
Malosse (2004a), 86-97 alla posizione di Zucchelli non sono stringenti.

409 A favore dell'ipotesi “Memnone” si potrebbe osservare che: 1) & possibile che l'auto-
re dell’epistolario avesse presente, come Memnone, la figura del nobile eracleota
Sileno rapito dall’ammiraglio di Mitridate Archelao durante le guerre mitridatiche
(cf. supra C.14); 2) nell'excursus su Roma contenuto nella sua Storia di Eraclea
Memnone ricordava 'ambasceria inviata da Roma ad Alessandro (anzi, si tratta
dell'unica fonte in nostro possesso che parla della donazione da parte di Roma di
una corona d’oro ad Alessandro); ora, come sappiamo, il problema del rapporto
tra Alessandro Magno e Roma fu allorigine di uno degli esperimenti di storia con-
trofattuale pit celebri di tutti i tempi (cf. supra n. 245), fatto significativo alla luce
della ricostruzione controfattuale che sta alla base dell’epistolario pseudochioneo
(cf. C.2); 3) tanto nell’epistolario pseudochioneo quanto in Memnone-Fozio si trova
il raro uso di amotépveaBou e dativo nel senso di “riservare qualcosa a qualcuno”
(cf. il commento a Ep. 16, 7, p. 76, 2-3); tuttavia, date le particolari condizioni
in cui il testo di Memnone ci ¢ giunto occorre prendere questo dato con molta
prudenza. D’altra parte, non € un’obiezione stringente all'ipotesi “Memnone” il fatto
che lo pseudo-Chione non abbia utilizzato i nomi dei congiurati che troviamo in
Memnone-Fozio (su questo problema cf. il commento a Ep. 4, 3, p. 52, 20-21). Per il
problema della datazione di Memnone, non incompatibile con quella che abbiamo
prospettato per U'epistolario pseudochioneo (eta adrianea-prima meta del III secolo
d.C.), cf. D.1-3.

140

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

C. Lepistolario

e pratico il genere epistolare. Purtroppo non sappiamo altro su questo
personaggio.#® La sua stessa collocazione cronologica ¢ ignota, anche se
per ragioni storico-culturali molto generali si tende a ricondurlo ai primi
secoli dell'eta imperiale.*! In ogni caso, non si puo fare a meno di rilevare
che egli possiede due caratteristiche che si adattano bene al profilo dello
pseudo-Chione: 1) interesse per la storia di Eraclea Pontica e, in particola-
re, per i protagonisti della storia culturale di Eraclea;#? 2) la produzione
epistolografica (quale che fosse la natura di queste émiotolai).4
Timagene/Timogene di Mileto potrebbe essere stato, se non il vero e pro-
prio autore dell’epistolario pseudochioneo, almeno colui che ha assicurato
la prima trasmissione di questo testo. Non ci si ¢ interrogati abbastanza,

410 Su Timagene/Timogene di Mileto (la forma Timogene ¢ probabilmente quella
autentica) cf. Miller (1849), 317 (con le note asteriscate); Jacoby (1955), 283-284;
Desideri (1967), 378 n. 51 e 393 n. 131; Bowie (1970), 20; Radicke (1999), 463 e
Cuypers (2019). Le complesse proposte di identificazione avanzate da Miiller (1849),
317 non sono convincenti: cf. Jacoby (1955), 283 e Cuypers (2019). Un certo interesse
puo rimanere per il Timogene autore di Ilapagppdoeig ricordato nel Lessico di
Apollonio Sofista (p. 43, 32, ed. Bekker): cf. Cuypers (2019). Sulle ragioni per cui
questo dotto di Mileto avrebbe scritto su Eraclea Pontica e possibile solo speculare
(potrebbe essere stato originario di Mileto ed essersi trasferito successivamente ad
Eraclea o viceversa). Per quello che ho potuto vedere, I'unico ad aver collegato
questa notizia della Suda con lepistolario pseudochioneo & stato Desideri (1967),
393 n. 131, il quale pero non si occupava direttamente dello pseudo-Chione.

411 Cf. e.g Bowie (1970), 20 e Radicke (1999), 463. Se si accettasse I'identificazione di
Timagene/Timogene di Mileto con il Timogene citato da Apollonio Sofista (cf. la
nota precedente), Timagene/Timogene di Mileto non sarebbe vissuto piu tardi del I
secolo d.C. Tuttavia, per Cuypers (2019) «he may have lived anywhere between the
Hellenistic period and late antiquity».

412 Su questo punto cf. in particolare Desideri (1967), 378 n. 51 e Cuypers (2019),
la quale osserva che l'opera di Timogene/Timagene di Mileto non era una storia
locale, ma un’opera storico-culturale e antiquaria, contenente verosimilmente una
raccolta di biografie di intellettuali ed eruditi provenienti da questa citta.

413 Non paiono giustificate né I'idea di Flach (1882), 212 di trasporre xoi émioToNGg
nella voce su Timagene di Alessandria (t 588), né la proposta di Miiller (1849),
317 (peraltro espressa in modo dubitativo) di correggere émioToAds in petafords.
Credo piuttosto che I'indicazione ioTopikdg kot pritwp presente nella Suda sia un
autoschediasma ricavato (probabilmente gia da Esichio di Mileto, fonte della Suda)
dalle uniche due vere informazioni circa questo personaggio: ioTopikdg perché
autore dei tre libri ITept ‘HpoxAelog T7)g &v 1@ IIévte kal T@v €5 avtig Aoyiwv
avdp@v, e pritwp perché autore di émotodal. Cio significa che, almeno nel momen-
to in cui ¢ stata introdotta I'indicazione iotopicog xai pritwp (forse gia in Esichio
di Mileto), xai émotohds faceva parte della voce su Timogene/Timagene di Mileto.
Non a caso Flach (1882), 212 elimina anche l'indicazione xai pritwp, come se fosse
derivata dalla voce su Timagene di Alessandria.

141

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

infatti, su come questo epistolario sia circolato prima di confluire nelle
raccolte medievali degli epistolari greci che ce lo hanno restituito.** Una
circolazione autonoma non € certo impossibile, ma colpisce per un testo
abbastanza breve e privo di una “prefazione” (si pensi, ad esempio, alla
lettera di Mitridate per il corpus delle lettere greche di Bruto).*> Non si
puo escludere, pertanto, che esso in origine fosse trasmesso all'interno di
un’altra opera o insieme ad altri testi. Ad esempio, avrebbe potuto essere
trasmesso in una sezione dedicata a Chione all'interno dell'opera di Tima-
gene/Timogene su Eraclea e i suoi uomini di cultura o insieme alle lettere
di Timagene/Timogene.*!® Naturalmente, se si ammette questa possibilita, e
forte la tentazione di vedere in colui che ha assicurato la prima circolazione
di questo testo anche il suo reale autore.

Quale che sia la plausibilita che si vorra attribuire a questa ipotesi, ipotesi
che - lo ripeto - viene presentata con la massima cautela, mi pare difficil-
mente discutibile che, quando in futuro si affrontera I'enigmatico dossier
dell'epistolario pseudochioneo, bisognera tenere questa notizia della Suda
in maggior conto di quanto sia stato fatto finora.

414 Per la possibile origine tardoantica del corpus degli epistolografi greci, o almeno di
parte di esso, cf. infra § IV.L

415 Sulle possibili tracce di un curatore fittizio delle lettere cf. il commento al titolo e a
Ep. 1, 44, 1 (Xiwv Mdtpidt {xaipew}).

416 Si puo pensare al caso di Diogene Laerzio, il quale ha incorporato nel suo piog
di Epicuro le tre lunghe lettere del fondatore del Giardino. Cosi Diogene annun-
cia linserimento delle lettere (e delle Kopioaw 86&on) nella vita di Epicuro (X
28-29): & 8¢ avt® Soxel &v avtolg [scil. negli scritti di Epicuro elencati subito
prima] €xBéaBou mepdoopar Tpels EmoTOANG aVTOD Tapabipevos, €V alg Taoay
v £autod @rhocopiov émtétpntal- Brjoopev 8¢ kol tag Kuplag avtod 868ag kal
el T Edoev éxhoyi|g afiwg avepbiyyOal, Wote ot mavtaydBev katopabelv OV
avdpa kb kpivewy eidéval Timagene/Timogene avrebbe ben potuto fare qualcosa
del genere. Parlando di Chione a un certo punto avrebbe potuto aggiungere: “di
lui si conservano anche 17 lettere che riportiamo qui di seguito”. Dopotutto, &
esattamente cio che ha fatto Andrea Mustoxidi nella appendice storico-antiquaria
su Eraclea Pontica del volume “Sonzogno” del 1826 (cf. supra A.2). Peraltro, in
quanto storico-antiquario interessato ad Eraclea Pontica, si puo dire che Timage-
ne/Timogene era per certi aspetti un predecessore del Mustoxidi. In questo modo si
spiegherebbe bene I'assenza di un “paratesto” introduttivo delle lettere: era il testo
stesso dell'opera di Timagene/Timogene a introdurle. Quando poi si formarono
le grandi raccolte epistolari, I'epistolario pseudochioneo sarebbe stato scorporato
dall'opera che lo tramandava e sarebbe stato inserito in tali raccolte. In questo modo
sarebbe venuta meno la “cornice” che le conteneva, sostituita dall’asciutta didascalia
"Emiotoral Xiwvog (cf. anche infra il commento al titolo dell’epistolario).

142

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

1. Come si ¢ detto, la datazione dell’autore della Storia di Eraclea Pontica
compendiato da Fozio nella scheda 224 della Biblioteca & controversa. Ten-
denzialmente si oscilla tra una datazione alta alla seconda meta del I secolo
a.C. e una datazione piu recente al II secolo d.C., anche se non sono manca-
te proposte intermedie.*” Questa oscillazione nella datazione & strettamente
connessa al problema dell’estensione complessiva della Storia di Eraclea
Pontica di Memnone. Come sappiamo, nella scheda 224 della Biblioteca
Fozio ha riassunto il contenuto di otto libri della storia di Memnone (libri
9-16). Lopera di Memnone, dunque, era composta da almeno sedici libri. Il
riassunto del sedicesimo libro si chiude con la morte dell’eracleota Britago-
ra avvenuta verosimilmente nel 47 a.C., dopo che Britagora aveva guidato
un’ambasceria presso Cesare. Ora, se 'opera di Memnone si interrompeva
a questo punto della storia di Eraclea, € ben possibile pensare che il suo
autore non sia vissuto molto tempo dopo questa data.*!8

Tuttavia, nel riassunto di Fozio nulla lascia veramente intendere che
lopera di Memnone si concludesse con questo episodio. Anzi, il modo in
cui il patriarca chiudeva la sua scheda fa pensare esattamente il contrario.
Osserva Fozio: tag 8¢ mpwtog 1’ lotoplog Kol TOG MeT® TNV 1§ 0UTwW
elmelv eig Oéav Npev aprypévas Exopev. II minimo che si puo dire ¢ che
Fozio abbia ricavato dalla lettura dei libri di Memnone a sua disposizione
un’impressione di incompletezza, impressione di incompletezza che lo ha
indotto a pensare che lopera continuasse ben oltre il sedicesimo libro.*?

Non ¢ detto che un’eventuale continuazione fosse a sua volta di otto
libri.#?0 Tuttavia, il fatto che i libri dal primo al sedicesimo fossero stati

417 Cf. supra B.1.4 en. 116.

418 In questa direzione andava Laqueur (1926), 1098-1099.

419 Cf. anche Yarrow (2006), 355. Tale impressione poteva essere suggerita, ad esempio,
dall’assenza di una conclusione al termine del sedicesimo libro, ovvero da antici-
pazioni non soddisfatte contenute nei libri che Fozio poteva leggere. Un prologo
generale avrebbe potuto contenere anche il piano complessivo dell’'opera. Tuttavia,
un eventuale prologo generale avrebbe trovato la sua naturale collocazione in aper-
tura del primo libro della Storia di Memnone, libro che Fozio, almeno quando
compose la scheda 224, non aveva ancora avuto modo di leggere. Secondo Desideri
(1967), 373-374, invece, dalle parole di Fozio si puo ricavare che il patriarca sapeva
dell’esistenza di copie dei primi otto libri e dei libri successivi al sedicesimo.

420 Lindicazione tag peta v 1, ancorché immediatamente successiva a Ttog 8¢
pwtog 1 iotopiag, non equivale necessariamente a tag 1’ peto TV 1, come invece
suggerisce Desideri (1967), 374 n. 39. 1l fatto che Fozio non dia un’indicazione preci-

143

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

divisi in ottadi rende perlomeno legittima lipotesi che la continuazione
della storia di Memnone comprendesse almeno altri otto libri, per un totale
di almeno ventiquattro libri.4?! Se effettivamente 'opera di Memnone aveva
questa estensione complessiva, & inevitabile pensare che egli sia vissuto
ben oltre la seconda meta del I secolo a.C. I libri dal nono al sedicesimo
coprono un arco temporale di piu di trecento anni (dalla presa del potere di
Clearco nel 364/3 al 47 a.C.). Cio naturalmente non significa che eventuali
altri otto libri dopo il sedicesimo avrebbero coperto un arco temporale
analogo: ¢ ovvio che quanto piu ci si avvicina all’epoca dell’'autore tanto
maggiore ¢ la mole di informazioni a sua disposizione.*??

Tutto considerato, se si ammette che la Storia di Eraclea di Memnone
proseguiva per almeno altri otto libri dopo il sedicesimo, pare piu che
ragionevole collocare il suo autore in un’epoca piu bassa della seconda meta
del T a.C., almeno trail I e il IT secolo d.C.4%

2. Paolo Desideri ha rilevato la presenza del nome “Memnone” in un’iscri-
zione dell’epoca di Antonino Pio (post 10 luglio 138) proveniente dalla colo-

sa della consistenza della continuazione dell'opera di Memnone puo far pensare che
effettivamente il patriarca non disponesse di dati precisi al riguardo.

421 Cf. anche Desideri (1967), 374. Fozio poté leggere i libri dal nono al sedicesimo della
Storia di Eraclea di Memnone proprio perché ebbe a disposizione un grande codice
che raccoglieva questi otto libri. Un primo codice di dimensioni analoghe doveva
contenere i libri dal primo all'ottavo. Per altri casi di divisione di opere in ottadi si
puo pensare all'edizione delle Storie di Appiano o a quella di Clemente Alessandrino
note a Fozio (cf. Canfora (1974), 29-30)

422 A proposito dellopera di Ammiano Marcellino Momigliano (1974), 1396-1397
(= Momigliano (1980), 147) osserva: «the lost part of his histories embraced in
thirteen books the period A.D. 96-A.D. 352, whereas the following eighteen books
- still estant — contain the story of 25 years, about one book for every 18 months».
Peraltro, diversamente da cio che pensava Laqueur (1926), 1098-1099, nella storia
di Eraclea Pontica non mancano eventi degni di nota successivi alla morte di
Britagoria nel 47 a.C. (cf. e.g Strab. XII 3, 6; cf. inoltre Yarrow (2006), 355-356 e
Desideri (2007), 58-59).

423 Gli argomenti linguistici utilizzati da Yarrow (2006), 356-357 per una datazione di
Memnone alla prima eta augustea sono interessanti, ma forse non determinanti:
non solo, infatti, il testo di Memnone potrebbe essere stato alterato da Fozio (cf. gia
Janke (1963), 8), ma lo stesso Memnone potrebbe riprodurre alcuni usi linguistici
di fonti a lui anteriori. Un’altra possibilita, prospettata da Jacoby (1955), 267, & che
lopera si fermasse al sedicesimo libro in quanto era stata lasciata incompiuta dal
suo autore (il che spiegherebbe I'impressione di incompiutezza di Fozio). Da un’e-
ventualita del genere naturalmente ben poco si potrebbe ricavare circa la datazione
dell’autore.

144

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

nia eracleota di Chersoneso taurica.*?* Si tratta di un dato interessante, che
va tenuto presente, ma che naturalmente — come lo stesso Desideri rileva —
non garantisce che si tratti dell’autore della Storia di Eraclea Pontica noto a
Fozio. Mi pare, invece, che in relazione a questo problema non si sia tenuto
abbastanza conto di un fatto: nessun autore antico mostra di conoscere
Memnone o la sua Storia di Eraclea Pontica.**> 11 primo autore che ne da
notizia € appunto Fozio, mentre ancora al tempo di Ateneo (grosso modo tra
la fine del IT e l'inizio del III secolo d.C.) quando ci si riferisce a vicende
legate alla storia eracleota e sempre Ninfide l'autore di riferimento.426

Non c’e¢ bisogno di ribadire la scivolosita degli argomenti e silentio,
soprattutto quando sono utilizzati in relazione a una realta cosi lacunosa-
mente documentata come il mondo antico. Tuttavia, ci sono argomenti e
silentio e argomenti e silentio: il silenzio delle fonti ¢ tanto piu sospetto
quanto pit si verifica in contesti dove maggiormente ci si sarebbe aspettati
di vedere menzionato un determinato autore o un determinato fatto. Nel
caso di Memnone cio vale, ad esempio, per gli scolii ad Apollonio Rodio.#?

La meta del viaggio degli Argonauti ¢ la Colchide, mitica regione della
costa orientale del Mar Nero. Nel loro viaggio verso la Colchide, Giasone
e 1 suoi compagni fanno numerose tappe sulle coste meridionali del Ponto
Eusino (I'arrivo nel paese dei Mariandini, i contatti con i Calibi, i Tibareni
e i Mossineci). La conseguenza di questo fatto € che il testo di Apollonio
Rodio - soprattutto il secondo libro - si arricchisce, more Alexandrino, di
dotti riferimenti a luoghi, personaggi e tradizioni legati grosso modo alla
regione dove sarebbe sorta Eraclea Pontica. Non stupisce, dunque, che gli
antichi esegeti del poema di Apollonio Rodio abbiano attinto a piene mani
alle opere che in qualche modo potevano aiutarli a chiarire riferimenti e

424 Cf. Desideri (2007), 46. Si tratta di un decreto onorifico nei confronti di alcuni
cittadini eracleoti, tra cui un certo Proclo figlio di Memnone. Liscrizione in que-
stione & IOSPE (Latyschev 1916%) 1, 1916, 362 = INBS III 25. Diversamente da
quanto osserva Desideri (2007), 46 n. 5, da Jonnes (1994), 42-43 (n. 69) si ricava
anche un’altra attestazione epigrafica, di datazione incerta, del nome “Memnone” in
contesto eracleota (cf. anche la prosopografia eracleota di Walter Ameling ap. Jonnes
(1994), 151).

425 1l fatto & stato notato cursoriamente da Orelli (1816), iv, per il quale, in ogni caso,
Memnone andrebbe collocato al tempo di Adriano o di Antonino Pio (cf. Orelli
(1816), vi).

426 Cf. Athen. XII 549a-d (= Nymph. FGrHist 432 F 10).

427 Un cursorio accenno al silenzio su Memnone da parte degli scolii ad Apollonio Ro-
dio si trova in Davanze (2013), 65, la quale conclude da questo fatto che Memnone
deve essere posteriore ad Augusto.

145

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

allusioni a Realien di quella regione. Il risultato di questa operazione &
che gli scolii ad Apollonio Rodio costituiscono un ricchissimo bacino di
citazioni di autori di opere ITept ‘Hpoxelog.

Cosl, dell'opera su Eraclea di Promatida gli scolii alle Argonautiche resti-
tuiscono cinque frammenti, di quella di Ninfide dieci, di quella di Domizio
Callistrato uno.*?® Se ad essi si aggiungono le citazioni di Erodoro di Era-
clea, il quale, pur non avendo composto un vero e proprio Ilept HpaxAeiag,
dissemino i propri scritti di riferimenti a miti e tradizioni legati alle coste
meridionali del Ponto Eusino (fu autore tra l'altro di un’opera dal titolo
ApyovavTicd o Apyovadtar), il materiale che gli scolii ad Apollonio Rodio
hanno tratto da autori particolarmente interessati a quella regione cresce
esponenzialmente (almeno altri ventinove frammenti).#?® Di Memnone,
invece, non c’¢ neppure 'ombra. Va detto che, probabilmente, gli eruditi
impegnati sul testo di Apollonio riservarono particolare attenzione ad alcu-
ni di questi autori perché e possibile che essi siano stati utilizzati come fonti
dallo stesso Apollonio Rodio (e comunque cio era creduto dagli eruditi
antichi).#3% Nondimeno, non puo che destare qualche sospetto il silenzio
intorno a Memnone da parte di questa produzione dotta particolarmente
interessata alla regione di Eraclea Pontica, silenzio che si aggiunge a quello
piu generale che il mondo antico ha riservato all'opera di Memnone.

Ora, quale che sia 'epoca in cui e stato composto il corpus degli scolii ad
Apollonio Rodio che e giunto fino a noi, € un fatto che in esso confluiva il
materiale raccolto da studiosi delle generazioni precedenti.**! Una subscrip-
tio che accompagna gli scolii di Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana,
Plut., 32.9 aiuta a fare chiarezza su questo punto: gli scolii sono stati
derivati dai commentari di Lucillo di Tarre, di Sofocleo e di Teone.**? Teone
di Alessandria fu attivo nel I secolo a.C., Lucillo di Tarre nel I secolo d.C.

428 Cf. rispettivamente FGrHist 430 F 1-5 (di cui uno incerto), FGrHist 430 F 3-5, 8,
11-16 e FGrHist 433 F 2.

429 Cf. FGrHist 31 F 5-10, 15, 24, 30-31, 38-40, 41b, 42-55, 61. Su Erodoro di Eraclea cf.
Guadagno (2014).

430 Cf. e.g schol. Apoll.Rhod. II 911-912, trv 8¢ mept ZBevéhov iotoplav ElaPe mopa
IpopaBida, schol. Apoll.Rhod. I 729-735a, Nopepis £v 1@ Tlept HpaxAelag a” gnot,
o’ 00 ATOANADOVL0G EOLke TODTOL PETAPEPELY.

431 Prudentemente Lachenaud (2010), xvii si limita ad osservare: «le volume, sans
doute distinct du texte a Porigine, a été composé par un anonyme a 'époque du
passage des volumina aux codices».

432 Cf. Wendel (1935), 329 e Lachenaud (2010), xvii e 528-529. Se per Omero si parla
di Viermdnnerkommentar, a tutti gli effetti per Apollonio Rodio si potrebbe parlare
di Dreimdnnerkommentar (questa espressione ¢ utilizzata in riferimento agli scolii

146

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.

e Sofocleo verosimilmente nel II secolo d.C.#** Se 'opera di Memnone gia
esisteva all’epoca in cui furono attivi questi eruditi, & possibile che essa non
fosse ancora sufficientemente nota. Ma € anche possibile pensare — pur con
tutta la cautela del caso — che 'opera di Memnone a quel tempo ancora non
esistesse.

3. E ben vero che nessuno di questi elementi ¢ decisivo per abbassare
la cronologia di Memnone. Tuttavia, ¢ anche vero che, allo stato attuale
delle nostre conoscenze, nulla costringe veramente ad attribuire a questo
autore una datazione particolarmente alta, mentre gli elementi che abbiamo
appena illustrato fanno pensare a una datazione non anteriore al II secolo
d.C.

Non sara superfluo ricordare che, ancora nella piena Tarda Antichita,
tra il IV e il V secolo d.C., Eraclea Pontica diede i natali a un intellettuale
ragguardevole come Marciano. Di lui ci sono pervenuti un Periplo del mare
esterno e le epitomi del Periplo di Menippo di Pergamo e della Geografia
di Artemidoro di Efeso. Con ogni probabilita, inoltre, la raccolta di scritti
geografici conservata in Paris, Bibliotheque Nationale de France, Suppl.
gr., 443 (che contiene anche il periplo di Marciano e le due epitomi, o
almeno cio che ne resta) risale in ultima istanza a una iniziativa editoriale
di questo intellettuale eracleota. Un esame complessivo della produzione di
Marciano di Eraclea ci restituisce I'immagine di un vero e proprio “storico
della geografia”, che non si sottrae a problemi di critica del testo, critica
stilistica e critica attribuzionistica.***

Ora, un profilo intellettuale del genere, se applicato non gia alla storia
della geografia, ma alla storia di Eraclea Pontica, si adatta abbastanza bene
alla figura di Memnone, il quale — per quel poco che possiamo capire dal
lungo riassunto di Fozio - si proponeva di realizzare una storia di Eraclea
che fosse anche la “summa” del sapere storico su Eraclea Pontica prodotto

al TTept otdoewv di Ermogene di Tarso derivati dai commenti di Sopatro, Siriano e
Marcellino; non mi risulta un uso analogo per Apollonio Rodio).

433 Cf. Lachenaud (2010), xvi (con ulteriore bibliografia), il quale ricorda anche un
certo Ireneo citato in alcuni scolii. Lachenaud (2010), xvi colloca Lucillo di Tarre
nel II secolo d.C. (cosi gia Wendel (1932), 90), tuttavia una datazione al I secolo
d.C. pare piu verosimile: cf. Gerthoux (2022). Su Teone di Alessandria e Sofocleo cf.
rispettivamente Meliado (2019) e Pagani (2013).

434 Su Marciano di Eraclea “storico della geografia” cf. Brillante (2020), 187-200 e 219.

147

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saggio introduttivo

fino ad allora.#35 E anzi molto verosimile che proprio la realizzazione di
questa “summa” abbia contribuito in misura significativa alla scomparsa
delle precedenti opere storiche su Eraclea Pontica, inclusa I'importante
Storia di Eraclea di Ninfide. Con ¢i6 non si vuole dire che Memnone fosse
un contemporaneo di Marciano di Eraclea, ma che forse una datazione
anche piu recente del IT secolo d.C. non puo essere esclusa del tutto.

435 Merita di essere ricordato il modus operandi seguito da Marciano nella composizio-
ne delle due epitomi (se ne conserva memoria nella lettera prefatoria preposta dallo
stesso Marciano all’epitome del periplo di Menippo). In relazione allopera di Arte-
midoro, Marciano afferma di aver conservato la ripartizione originaria in undici
libri, ma di aver aggiunto, a partire da altri autori antichi, cio che serviva a integrare
esposizione di Artemidoro. Un’operazione per certi aspetti analoga Marciano dice
di aver fatto con Iepitome del Periplo di Menippo (cf. Brillante (2020), 193-194). E
lecito pensare che Memnone abbia operato rispetto alle sue fonti principali in modo
analogo. E degno di nota a questo proposito che Marciano dice di aver rispettato la
ripartizione dell'opera di Artemidoro in undici libri. L'impressione ¢ che Memnone
si sia sforzato di fare una cosa analoga per la storia di Ninfide (cf. supra B.2.1).

148

hittps://dol.org/10.5771/8783405991404-13 - am 13.01.2026, 04:28:05. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495991404-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Saggio introduttivo
	A. Fortuna e sfortuna delle Lettere di Chione di Eraclea
	B. Le fonti e i fatti
	1. La tradizione antica su Chione di Eraclea.
	2. Il problema delle fonti.
	3. L’Accademia tra tiranni e tirannicidi.
	4. E fannolo principe per potere sotto la sua ombra sfogare l’appetito loro.

	C. L’epistolario
	1. Un romanzo epistolare di argomento storico.
	2. Una storia controfattuale.
	3. Tra “vita attiva” e “vita contemplativa”: la filosofia di Chione.
	4. Ogni storia è storia contemporanea.
	5. Pseudo-Chione: chi era costui?

	D. Appendice: Nota sulla datazione di Memnone.


