Communicatio Socialis 23 (1990), Nr. 2: 17-47
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Entmythologisierung versus Imitatio Jesu

Thematisierungen des Evangeliums in Denys Arcands Film
Jesus von Montreal“
von Reinbold Zwick

1. Von Scorsese zu Arcand

Nach gut zehnjihriger Pause — sieht man einmal ab von Herbert Achtern-
buschs provokativem Zwischenspiel (,Das Gespenst“, BRD 1983) — scheint die
Gestalt Jesu Christi ihre Renaissance im Film zu erleben. Mit Franco Zeffirellis
Jesus von Nazareth“ (Groflbritannien/Italien 1977) war ein vorliufiger End-
punkt der herkémmlichen historisierenden, 'orthodox' gemeinten Evangelien-
adaptionen erreicht. (Der biblizistische ,Jesus“ von John Heyman — USA 1979 -
ist in seiner Asthetik und inhaltlichen Ausrichtung ein peinlicher Riickfall in die
Zeit der 'Bibelschinken' a la Cecil B. DeMille.) Nun aber hat sich nach Martin
Scorsese mit Denys Arcand! in kurzer Folge ein weiterer, bereits recht namhafter
Regisseur des meistverfilmten Stoffes der Filmgeschichte angenommen. Scorse-
se und Arcand nihern sich der Zentralgestalt des Christentums beide auf sehr
personliche, neuartige Weise, aber mit ganz verschiedenen Auffassungen. Be-
reits die Filmtitel signalisieren die Differenz: In Form einer psychologischen
Rekonstruktion hatte Scorsese in seiner ,Letzten Versuchung Christi“ zu schil-
dern gesucht, wie sich in einem spannungsvollen Proze im Selbstbewuftsein
Jesu der Christus durchsetzt, um so — durchaus in kerygmatischer Absicht — Jesus
dem heutigen Menschen von innen heraus als den Christus nahezubringen.
Umgekehrt wird der Kinoginger von Arcands ,Jesus von Montreal“ eine Akzen-
tuierung des Menschen Jesus erwarten, und auch diese nur vermittelt iber eine
mit dem Erloser in Beziehung gesetzte Figur in der kanadischen Metropole.

So unterschiedlich wie ihr Grundansatz war auch die Resonanz, die die
beiden Filme bislang fanden. Bis auf wenige Ehrenrettungen fiel Scorseses Film
bei der Kritik durch, konnte sich aber auch hierzulande eine zeitlang in den
Kino-Charts behaupten. Dagegen wurde Arcands Werk 1989 in Cannes mit dem
,Preis fur den originellsten Film“ ausgezeichnet und fand meist groRe, z. T.
sogar begeisterte Zustimmung seitens der Kritiker? und spielte dennoch im Ki-
nogeschift bislang eher eine untergeordnete Rolle. Ist das Kinopublikum — ent-
gegen der im Film geduBerten Ansicht des Kiinstler-Agenten/Versuchers, ,Jesus
Christus“ sei ,jetzt absolut in Mode“ — der filmischen Thematisierung des Evan-
geliums doch schon wieder miide? Oder erwartet man sich aufgrund der Kriti-
ken zu wenig an Unterhaltung und zu viel an intellektueller Forderung? Derarti-
ge Probleme vielleicht vorhersehend, setzte Arcands Produktionsgesellschaft
offensichtlich auf eine 'skandal-generierende Promotion-Strategie. Wohl im
Wissen um den kurz zuvor bei Scorsese (nicht zuletzt auch an den Kinokassen)
dokumentierten Reiz der Tabuverletzung, zumal dann, wenn es um die Verbin-

Dr. Reinhold Zwick ist Wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl fir Biblische Theologie/
Einleitungswissenschaft an der Kath. Theologischen Fakultit der Universitit Regensburg.

17

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung von Sexualitidt und Evangelium geht, brachte der Werbetext zu einem Foto
mit einer leicht bekleideten jungen Frau — die Art, wie sie ein weiles Tuch um
die Hiuften geschlungen hat, erinnert an die populire Kreuzigungs-lkonogra-
phie — einen irritierenden Text von Arcand, der in Form einer provokativen
Litanei die disparatesten Dinge nebeneinanderstellt und mit der leitmotivisch an
die Spitze gesetzten ,Markus-Passion“ in Beziehung setzt. Darunter bereits an
dritter Stelle, nach ,Werbekampagnen fir Rasierwasser” und den ,Briiddern Kara-
masow*, die ,Synchronisation von Pornofilmen“t. Doch trotz derart 'blasphe-
mieverdichtiger' Konstellationen blieb der Skandal aus — vielleicht zum Leidwe-
sen der Werbestrategen, sicher aber letztlich zum Vorteil fir den Film, kann er
doch so um einiges unbelasteter und nichterner gewlrdigt werden.

Im Folgenden wird eine kritische Wiirdigung in Form einer eingehende-
ren Diskussion seiner Bilder- und Bedeutungswelt — primir unter theologisch-
bibelwissenschaftlicher Perspektive vorgelegt.

2. Theologische Sedimente in der Architektur® des Films

Die Werbe-Litanei weckt natlrlich zunichst die Frage, ob und wie sich
die in ihr aufblitzenden Themenkreise (Evangelium, Kommerz, Wissenschaft,
Literatur, Gesellschaft) miteinander verbinden, ob sie sich zu einer Geschichte
ordnen oder ob hier nur, gemif dem (modernen) postmodernen Zweifel an der
Moglichkeit der sinnvermittelnden ,GroRen Erzihlung® signifikante Erschei-
nungen der westlichen Zivilisation mit biblisch-christlichen Themen und klassi-
schem Gedankengut der Geistesgeschichte collagiert und eventuell dabei auch
als unversohnlich einander entgegengestellt werden. Arcand wollte nach eige-
nem Bekunden ,einen Film voller Kontraste machen“S, aber er hat sich dazu
dennoch fiir die Geschichte entschieden. Und, so viel sei vorweggenommen: es
ist ihm auch gelungen, die scheinbar auseinanderstrebende Vielfalt der Themen
und Motive in ein dichtes, vielschichtiges und verweisungsreiches Ganzes zu
integrieren. Zum besseren Verstindnis der folgenden Ausfithrungen sei zu-
nichst die Geschichte, die er erzihlt, etwas detaillierter nachgezeichnet.

2.1 Die Geschichte

Nach langjihrigem Auslandsaufenthalt wird der junge Schauspieler Da-
niel Coulombe von Pater Leclerc, dem Pfarrer einer katholischen Wallfahrtskir-
che auf den Hiigeln tiber Montreal, mit einer Neuinszenierung des seit Jahr-
zehnten alljihrlich dort aufgefiihrten Passionsspiels betraut und soll dazu auch
dessen angestaubten Text modernisieren. Daniel holt sich vier Freunde und
Bekannte aus fritheren Schauspielertagen, die sich eher schlecht als recht mit
Titigkeiten, die nicht ihrer Qualifikation entsprechen, durchs Leben schlagen.
In gemeinsamer Arbeit, doch unter seiner Federfithrung, wird das traditionelle
Stiick so stark bearbeitet, daR von ihm schlieRlich kaum mehr etwas tibrig bleibt
— abgesehen von der allgemeinen Spielidee’ eines im Park der Kirche handeln-
den Stationendramas mit reduziertem Figurenensemble und einem Wechsel
von Spiel und Kommentar. Aus dem manieriert-lehrhaften religiosen Erbau-

18

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ungstheater wird eine dynamische Szenenfolge in der Tradition des epischen
und dokumentarischen Theaters.

Das Stiick erfahrt bei Publikum und Kritik weithin begeisterte Zustim-
mung, entsetzt aber ob seiner stark 'entmythologisierenden' Tendenz den Auf-
traggeber. Da er (nicht zu Unrecht) zentrale Inhalte des christlichen Bekenntnis-
ses, speziell der Christologie, negiert sieht, glaubt Leclerc weitere Auffiihrungen
nicht verantworten zu kénnen. Vor einer definitiven Entscheidung visitiert er
anderntags mit einer erweiterten Prifungskommission die zweite Vorstellung.
Wihrend desselben Tages kommt Daniel, der auch die Hauptrolle tibernom-
men hat, obendrein mit dem Gesetz in Konflikt: Als er Mireille, eine der beiden
weiblichen Mitakteure, die daneben weiter als Werbemodell arbeiten will, zu
einem Vorstellungstermin begleitet, erregt er sich derart iiber die entwiirdigen-
de Behandlung der Modelle durch die Werbeleute, daf er zu randalieren be-
ginnt und diese aus dem Saal jagt. Noch vor dem Ende der zweiten Vorstellung
wird er wegen der Sachbeschidigungen bei diesem 'Auftritt’ festgenommen.
Der Konflikt mit der Staatsgewalt entspannt sich aber etwas, da Daniel bei der
Schnellverhandlung am nichsten Morgen die Gerichtspsychologin, die auf-
grund seiner Absicht, sich schuldig zu bekennen, beigezogen wird, fir sich
einzunehmen vermag.

Das Urteil wird vertagt und Daniel vorldufig wieder auf freiem FuR ge-
setzt. Wihrend sich im Anschluf an die Verhandlung ein Kiinstler-Manager,
angespornt vom tiberschwenglichen Medienecho auf die Urauffihrung, be-
miiht, ihn unter seine Fittiche zu nehmen, dringt andernorts Leclerc die Mitak-
teure zu einer Rickkehr zur alten Fassung des Stiicks. Nachdem die Neufassung
von der Kommission mibilligt wurde, miilite es andernfalls ganz abgesetzt
werden. Aus Angst davor sind die Vier schon nahe daran, schwach zu werden,
gewinnen aber durch das Erscheinen Daniels wieder ihre Stirke zuriick und
ziehen Leclercs Ansinnen, dem antiquierten Text lediglich durch eine aktuali-
sierte Spielweise interessanter zu machen, ins Licherliche, indem sie karikie-
rend verschiedene Darstellungsstile anspielen. Der verirgerte Geistliche unter-
sagt jede weitere Vorstellung und 48t sich weder von Daniel noch von Constan-
ce, der zweiten Frau in der Theatergruppe, mit der er ein intimes Verhiltnis hat,
umstimmen. Gegen das Verbot beginnen die Schauspieler am Abend dennoch
ihre Vorstellung. Wihrend der Kreuzigungsszene erscheint die vom Kirchendie-
ner herbeigerufene Polizei, um das Spiel abzubrechen. Zwischen den Schau-
spielern, denen sich einige emporte Zuschauer anschlieRen, und den Ord-
nungshiitern kommt es zu einem Handgemenge, in dessen Verlauf das Kreuz,
an das Daniel noch immer angebunden ist, umgestolen wird und den Jesusdar-
steller unter sich begribt. Schwerverletzt wird er in ein Krankenhaus eingelie-
fert, doch dessen Notaufnahme ist vollig tiberlastet und er erfihrt keinerlei
arztliche Betreuung. Diese scheint aber zunichst auch nicht mehr nétig zu sein:
Daniel erwacht aus seiner Ohnmacht und fiihlt sich, abgesehen von starken
Kopfschmerzen, wieder in Ordnung. Seine beiden Kolleginnen, die ihn im
Krankenwagen begleitet haben, wollen ihn nach Hause bringen. Im U-Bahnhof
verschlechtert sich jedoch Daniels Verfassung dramatisch. Wie in Trance be-
ginat er eine apokalyptische, Verse aus Mk 13 zitierende Predigt an die Adresse
der auf den Zug wartenden Menschen. Mit den Worten: ,Das géttliche Gericht

19

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird kommen* bricht er zusammen. Obgleich ihm bei seiner erneuten Einliefe-
rung in ein anderes Krankenhaus nun sogleich alle erdenkliche Hilfe zuteil wird,
ist ihm nicht mehr zu helfen. Sein Schideltrauma wurde zu spit erkannt und
behandelt. Constance gibt seinen Korper fiir Organtransplantationen frei, und
wihrend seine Organe Kranken 'neues Leben' schenken, will auch schon die
Kulturindustrie durch Griindung eines nach Daniel benannten Theaters aus dem
spektakuliren Fall Kapital schlagen.

2.2 Die Makrostruktur des Films

Arcand erzihit seine Geschichte in einer sehr durchdachten narrativen
Konstruktion. Ein zweimal in Verbindung mit Panorama-Einstellungen des mor-
gendlichen bzw. nichtlichen Montreal vorkommendes E-Gitarren-Thema glie-
dert den Film in drei groRe Abschnitte. In Korrespondenz mit dem ansteigenden
und abfallenden Spannungsbogen wird dabei jeweils zu den Rindern des Films
hin die erzihlte Zeit, die insgesamt wenige Wochen umfassen durfte, stirker
gerafft. Am weitesten nihert sie sich der Erzihlzeit in der mittleren Superse-
quenz an, die, nach einem jihen Schritt von der ersten Leseprobe in die Urauf-
fihrung des Passionsspiels, nur dieses sowie die unmittelbaren Reaktionen dar-
auf thematisiert. Der dritte Hauptabschnitt schlieRt als 'ndchster Morgen' an sie
an und thematisiert (mit einigen groferen Ellipsen) die folgenden zwei Tage
und Nichte bis zum Tod Daniels. Zwischen die beiden letzten Tage schieben
sich — nach der mit der zweiten Vorstellung verbundenen Konfliktsteigerung —
als retardierende Momente die entspannt endende Gerichtssequenz und die
komodienhafte Verspottung der Inszenierungsvorstellungen des Priesters, be-
vor dann mit dem Scheitern der Verhandlungen uber eine dritte und letzte
Vorstellung die entscheidende Eskalation des Konflikts beginnt. Von dieser gro-
Ben Sequenz lediglich durch das Gitarren-Thema - also diesmal ohne gleichzeij-
tige Panoramaeinstellungen — abgesetzt, ist eine epilogartige Schluf8sequenz,
die in einer Wechselmontage das "Weiterleben' Daniels via Organtransplantation
mit seinem Nachleben im kommerziellen Kulturbetrieb kontrastiert. In ihrem
Kern umspannt die Filmerzihlung demnach drei Tage. Der Gedanke an eine
Analogie zu den drei letzten Tagen der Karwoche legt sich nahe. Neben der
gesamten Anlage der Daniel-Handlung weisen darauf auch Einzelzlige hin, wie
der am Ende des Films auf verschiedene Weise eingebrachte Gedanke der Auf-
erstehung.

2.3 Der Prolog

Um die eben skizzierte Konstruktion legen die den Vor- und Abspann
begleitenden Plansequenzen einen Rahmen, indem ihre Bilder untereinander
szenisch und semantisch korrelliert sind und, wie wir sehen werden, deutend
auf die eigentliche Filmhandlung hinweisen. Auch ein allein diesen beiden
Sequenzen zugehdriges musikalisches Thema — Pergoleses ,Stabat Mater* —
hebt sie von den drei Hauptabschnitten und dem Epilog ab.

Dem Ganzen vorgeschaltet ist schlieRlich noch ein szenischer Prolog®.

Als einleitende Sequenz vor dem Titelvorspann zeigt dieser zuniichst — wie eine
Art 'Vorspiel auf dem Theater' — das Ende einer recht freien Dramenbearbeitung

20

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Smerdjakow-Handlung aus Dostojewskis ,Die Briider Karamasow*: den
letzten Besuch von Iwan Karamasow bei Smerdjakow und dessen Selbstmord
durch Erhidngen. — Aufgrund der Nennung des Karamasow-Romans in der Wer-
be-Litanei und da diesen Titel spiter auch ein Plakat am Eingang des Theaters
zeigt, dominiert der Bezug zu ihm iber den zu Dostojewskijs ,Dimonen“. An
ihn liee sich ja ebenfalls denken, trigt doch die Figur des Selbstmorders auch
deutlich die Ziige des Ingenieurs Kirilloff, der in den ,Dimonen“ zur Durchfiih-
rung seines von ihm lange propagierten philosophischen Selbstmords (durch
Erschielen) gedringt wird. — Smerdjakows 'Abschiedsrede’, in die Worte des
Starez Sosima aufgenommen sind’, priludiert Fragen und Themen, die dann in
der Daniel-Handlung des Films bedeutsam werden: Themen wie Verzweiflung
und (gottliche) Berufung, die Endlichkeit und Auferstehung. Grundgedanken
Kirilloffs dagegen verdichten sich in 'Smerdjakows'einleitendem Diktum, man
miusse ,die Idee Gottes im Menschen zerstoren®, und der Mensch solle sich
,ohne die Hoffnung einer Auferstehung“ ,mit stolzer Furchtlosigkeit in den Tod
schicken“!®,

Hierin 148t sich ein Gegenprogramm zur folgenden Daniel-Handlung
erkennen: Arcand wird am Ende nicht nur die Auferstehungshoffung verteidigt,
sondern auch die Forderung nach Ausloschung der Gottesidee widerlegt haben
— jedenfalls wird es der Rezipient so sehen, der bereit ist, das dem ganzen
Geschehen immanente Plidoyer fiir die Suche nach einem authentischen, zum
Eigentlichen strebenden Sein zu begreifen als Ausdruck des Transzendierens,
des Auszugs aus einer rein materiellen, entgétilichten Wirklichkeit. Aber nicht
allein im Negativbild formuliert das "Vorspiel' das Grundthema des Films. Es ist
insofern auch im Positiv anwesend, als sich mit den ,Briidern Karamasow*
unweigerlich der Gedanke an die beriihmte, in den Roman eingelagerte Erzih-
lung vom ,Grosinquisitor* (5. Buch, 5. Kap.) verbindet. Denn das Schicksal
Daniels, das auf vielfiltige Weise das irdische Wirken Jesu nachgestalten soll,
wird parabolisch die These des greisen Inquisitors verifizieren, dag Jesus, kime
er wieder, diesselbe Ablehnung erfahren wiirde wie dereinst, da sich seinem
Anspruch damals wie heute nur die wenigsten Menschen aussetzen wollen.

Die Nebenfigur des Smerdjakow-Darstellers ist ein gutes Beispiel dafiir,
mit welch subtilen Anspielungen der Film zum Teil arbeitet, wie er die biblische
Erzihlung mit der Gegenwartshandlung verschrinkt. Arcand assoziiert diese
Figur gleich mit zwei Gestalten des Evangeliums: Sie wird auf einer ibertrage-
nen Ebene zum Tdufer und zum Judas: Wie eine moderne Salome meint eine
Werbefrau, die im Verlauf des Films immer unertraglicher werden soll, sie wolle
den ,Kopf* des Darstellers fiir eine Herrenkosmetik-Reklame. Thr Begleiter, der
mit seinem Einwand: ,Der Mann hat Ideale, der macht keine Werbung® das
Verratsmotiv einbringt, soll sich tduschen. Am Ende des Films prangt der Schau-
spieler, als ;homme sauvage* auf den Reklamewinden der U-Bahnstation. Daf§
ihm allerdings der Verrat seiner Kunst an den nur am dufleren Schein, an seinem
Gesicht interessierten Kommerz durchaus existentiell zu schaffen macht, zeigt
seine Betroffenheit bei der Urauffiihrung des Passionsspiels, die er bezeichnen-
derweise bereits als Begleiter der Werbefrau besucht. Die Konfrontation mit
dem engagierten Spiel der Freunde, die sich selbst treugeblieben sind bzw. erst
zu sich gefunden haben, fiihrt ihn zu der bestiirzenden Erkenntnis — ein weiteres

21

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judas-Motiv -, daB er sich verkauft hat. Dabei war gerade er eingangs noch fiir
Daniel zum ,Tdufer“ geworden: Daniel war unter den Besuchern der Theater-
vorstellung, und nachdem der Vorhang gefallen ist, spricht er den ihm bekann-
ten, jetzt gefeierten Hauptdarsteller an und meint, er habe ihn fiir sein Jesus-
Projekt ,inspiriert‘. Bereits bei der Rede von ,Inspiration“ schwingt verdeckt der
Gedanke an die Geistsendung bei der Taufe Jesu mit. Deutlicher zum ,Taufer*
wird der Smerdjakow-Darsteller dann, als er, gemiR der deutenden Vorliufer-
rolle des Johannes, die Pridikation als ,grofter Schauspieler seiner Generation“
bescheiden sich weg und — jetzt ohne Generationsbeschrinkung (Jesu iberzeit-
liche Qualitit!) — auf Daniel hinweist (vgl. Mk 1,7).

2.4 Das Syntagma um Berufung und Recherche

Die Vielschichtigkeit der Anspielungen bereichert Arcand in den drei
grofRen Sequenzen des Films noch um eine komplexe, wiederholt auch aus sich
selbst heraus bedeutungsproduktive Montage, v. a. war das Niveau der End-
montage der Subsequenzen zum Ganzen des Films anbelangt!'!. Derartige Mon-
tagen werden auf beiden Handlungsebenen, der Daniel-Handlung und dem
'(Passions-)Spiel im Film', wirksam. Bereits das inszenierte Passionsspiel ist so
strukturiert, daf3 es formal den inhaltlichen Spannungsbogen nachgestaltet. Sei-
ne Anlage charakterisiert ein allmihlicher Ubergang von einem regelmiRigen
Alternieren hin zu einem Synchronismus von Kommentar und Spielszene in der
Kreuzigungsszene und dann zu einem erneuten Auseinandertreten dieser bei-
den Komponenten in der 'Auferstehungs'-Handlung. Dabei werden die darge-
stellten Ausschnitte aus dem Spiel sowohl innerhalb der ersten Vorstellung wie
dann auch von Auffithrung zu Auffiihrung immer kiirzer, wodurch sich der Zug
zur Katastrophe hin verstirkt. Verdeckter und interessanter, nicht zuletzt auch
weil stirker semantisiert, sind die Makro-Montagen innerhalb der Daniel-Hand-
lung. Exemplarisch fiir sie sei das Syntagma, das die Sammlung des Schauspie-
lerteams und die Recherchen Daniels beschreibt — im wesentlichen also der
erste der drei Hauptabschnitte -, niher beleuchtet.

Die vier Anwerbungen von Mitakteuren fiir das Passionsspiel sind in
typologischer Nihe zu den ersten Jingerberufungen gestaltet und ordnen sich
in einer konzentrischen Struktur um eine Achse, welche in Form eines filmi-
schen Summars die 'wissenschaftlichen' Recherchen und inszenatorischen Vor-
iiberlegungen Daniels beschreibt. Mit Konzentrik und Summar sind — vielleicht
eine unbewugte Folge der Evangelienlektiire Arcands'? — zwei typisch biblische
Formen der narrativen Organisation aufgenommen. Die der Achse angeschlos-
sene Szene, in der Daniel Leclerc in der Wohnung von Constance begegnet, ist
insofern indirekt mit der Inszenierungsarbeit verkniipft, als Daniel den Geistli-
chen dort als einen beziiglich seines Priestertums eher liberal eingestellten
Menschen und als Theaterfan erlebt und folglich auf einige Toleranz gegeniiber
seinen Modernisierungen hoffen darf. Die Arbeitssituationen, in denen Daniel
seine spiteren Mitarbeiter antrifft, umreiRen paradigmatisch die Wirklichkeit
unserer westlichen Zivilisation — eben jene sikulare Wirklichkeit, in die hinein
dann die Danijel-Handlung durchkreuzend wirkt. Schon hier realisiert sich also
jene Spannung, die Arcand als die fiir seinen Film konstitutive beschreiben hat:

22

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,Spannung zwischen dem Ausspruch von Jesus Der grofte Reichtum der
Welt liegt in deinem Herzen' und dem, wie wir tiglich leben“ (Arcand).

Das duflere einander zugeordnete Paar in der Konzentrik bilden die Be-
rufungen der beiden Frauen. Sie sind insofern komplementir, als ihre Erwerbs-
tatigkeiten (bis zur Begegnung) mit Daniel auf zwei elementare gesellschaftliche
Definitionen der Rolle der Frau verweisen: die Frau als die fir Haus und Kiiche
Zustindige (Constance als Angestellte einer kirchlichen Armenkiiche) und die
Frau als Sexobjekt (Mireille als Fotomodell fiir 'korperbetonte’ Werbung). Die
von den Frauen-Berufungen umschlossenen Minner-Berufungen verbindet
duRerlich, daR sie beide in Synchronisationsstudios handeln. Sie sind aber nicht
allein rdumlich einander zugeordnet, sondern wiederum auch inhaltlich kom-
plementir. In den Produktionen der beiden Studios wird in pointierter Weise
das Spektrum dessen umrissen, woran Menschen heute glauben: Martins Arbeit
als Synchronsprecher beim Pornofilm zeigt auf die Welt des Sexus, auf die
(industrielle) Illusionierung totaler Sinnlichkeit; Renes Sprechertitigkeit fiir ei-
nen Sachfilm zum Thema 'Kosmogenese' deutet auf die Welt der Wissenschaft,
auf die Illusionierung einer verninftigen Totalerklirung des Universums. Der
Pridominanz des 'Eros' und einer Weltflucht durch Riickzug in den privaten
Raum der 'Freiziigigkeit' wird so die Verabsolutierung der Ratio gegenlberge-
stellt, eine welterobernde Wissenschaft, der das Bewustsein von den Grenzen
des Erkennens nur mehr Lippenbekenntnis ist, das von der arroganten Art, wie
sie im Film ihr (aktuelles) Wissen vortrigt, konterkariert wird. So beginnt der
Text, den Rene zu sprechen hat, noch mit dem Eingestindnis, der ,menschliche
Geist* konne ,die Zeit vor der Stunde Null (Urknall) nicht erfassen®, doch er
endet mit dem trostlosen Credo, das, ohne einen Gedanken an die Moglichkeit
einer Vernunft, die die menschliche Gbersteigt, zu verschwenden, die Behaup-
tung der Nichtigkeit der menschlichen Existenz wie eine Tatsache formuliert:
,Und mit dem Erléschen des letzten menschlichen Geistes auf der Erde wird das
Universum nicht einmal etwas wie einen fliichtigen Schatten gespirt haben, der
es gestreift hat. — Es nimmt nicht wunder, da der Sprecher mit dem selbstge-
wissen Gestus des ihm vorgegebenen Textes unzufrieden ist, eines Textes, des-
sen trigerische Sicherheit der Tonregisseur selbst lakonisch demaskiert: ,Die
heutigen Kenntnisse konnen morgen schon vollig iiberholt sein.“

Auch untereinander ist jeweils das Berufungs-Paar vor und nach dem
Achsenelement verklammert. Wie Simon und Andreas folgen die ersten beiden
Schauspieler spontan, ohne zu zégern dem Ruf Daniels (vgl. Mk 1,17 ff): Ohne
daR er sich inhaltlich nidher erklirt, wendet sich dieser mit einem unvermittelten
»ich komme, um dich zu holen“ an Constance, die — ohne dal gezeigt wiirde,
daf sie nach dem Wozu fragt — mit einem schlichten ,o0. k.“ einwilligt. Und wie
die Jinger augenblicklich ihre Netze, ja sogar den Vater verlassen, so wirft
Martin seine Arbeit im Studio hin und folgt Daniel. Mit der Spontaneitit der
Nachfolge und der dadurch unterstrichenen Entschiedenheit des Rufs stehen
diese beiden ersten Aktionen in deutlicherer Analogie zu den Jringerberufun-
gen als die dritte und vierte Anwerbung, die das (aus den Prophetenberufungen
vertraute) Moment des Widerstandes miteinander verbindet. Ist es bei Rene ein
innerer Widerstand, seine Skepsis gegentiber dem Projekt und sein Zdgern, sich
auf das Ungewisse — ein Stiick, dessen Text noch gar nicht existiert — einzulas-

23

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen, so erfihrt Mireille Widerstand von aufen, in Gestalt ihres Liebhabers, der
ihr Selbstvertrauen schwach und sie sich dadurch verfiigbar halten will, daR er
sie allein auf das BewuStsein ihrer korperlichen Vorziige zu reduzieren sucht,
Beide Widerstinde behindern ein spontanes Nachfolgen, doch sie werden iiber-
wunden. Mit etwas Verspitung finden sich alle in der ersten Mahlszene zusam-
men, mit der nicht nur das Syntagma, sondern auch der erste groRe Abschnitt
des Films schlieft. In Tradition vieler (nicht nur) biblischer Mihler wird das
gemeinsame Essen zu einem 'Bundesmahl', in dem sich die Gruppe informell
konstituiert.

Neben der Berufungstypologie und den biblischen Narrationsmustern
hilt das Syntagma um die Berufungen und die Recherche noch einen weiteren
Bezug zur Bibel bereit: das Schema von VerbeifSung und Erfiillung. Zwei Ver-
heifungen sind es, die das Syntagma zur weiteren Handlung hin aufbrechen.
Die zweite von ihnen, Renes eher scherzhaftes Apercu wihrend des 'Bundes-
mabhles', beim Tragodienspielen geschehe oft ein Ungliick, wird in der SchluR-
katastrophe ganz augenfillig Wirklichkeit und dann von Rene selbst ausdriick-
lich zitierend in Erinnerung gerufen. (Ihre Bereitschaft, sich auch auf das Risiko
einzulassen - sie konnotiert den Gedanken an Jesu Leidensbereitschaft-, bekun-
deten die Schauspieler beim Mahl, indem sie reihum — auch das ein gemein-
schaftsstiftener Akt — den Kehrvers des bekannten ,Que sera“ sangen.) Inwie-
fern sich dagegen die erste VerheifSung erfiillt, muR der Zuschauer selbst rekon-
struieren. Diese Verheiung ereignet sich in der Mitte des Syntagmas — in der
Bibliothek, als Daniel in das Studium der Fachliteratur vertieft ist — und weist aus
dieser Mitte heraus auf das Ende, ja auf das Ganze des Films. In eben dem
Moment, da Daniel im niichtern-wissenschaftlichen Blick Jesus in Distanz zu
sich hilt, wird er mit der kontriren Haltung eines spirituell-innerlichen Zugangs
zu Jesus konfrontiert, personifiziert in einer eigenartigen, in ihrem charismati-
schen Gebaren etwas verquer wirkenden Bibliotheksangestellten. Sowie sie
den Gegenstand seiner Studien wahrnimmt, tritt sie zu Daniel und fragt ihn, ob
er Jesus suche. Als er dies irritiert bejaht, antwortet sie bedeutungsvoll: ,Er ist es,
der Sie finden wird“ und geht weiter. Daniel blickt dem seltsamen 'Verkiindi-
gungsengel' eher mitleidig ldchelnd nach, kaut weiter an seinem Stift und
scheint diesen Worten keine sonderliche Bedeutung beizumessen. Und doch
wird sich die Ansage der Frau erfiillen: Sein Schicksal wird immer 'jesusformi-
ger', und der verheiRene FindungsprozeR erreicht einem Hohepunkt, als in der
'Entriickung' in der U-Bahn die Worte Jesu zu seinen eigenen werden. Die ersten
Spuren dieser Entwicklung wurden aber schon im Auftreten des 'T4ufers' und in
den 'Berufungen' sichtbar: bereits das der Bibliotheksszene zeitlich vorgeordne-
te Geschehen stellt also das Eintreten des Verheilenen in Aussicht.

3. Jesus — Daniel

3.1 Das Prinzip der Korrelation

Wie vom Titel her auch gar nicht anders zu erwarten, ist es die Figur
Daniels und ihre 'Geschichte', die die vielschichtigen Elemente des Films inte-
griert und an die sich alles anlagert. Sie wird auf drei, in ihrer Korrelation
untereinander dynamischen Ebenen bedeutsam: Zwischen die anfinglichen

24

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beiden Schichten mit Daniel in seiner Eigenschaft als Darsteller und Interpret
Jesu innerhalb des Passionsspiels und Daniel in seiner 'realen’ Existenz in der
Basishandlung auRerhalb des 'Spiels im Film' — sie konditioniert nattrlich auch
die Anlage des Spiels —, schiebt Arcand mit dem Fortschreiten der Handlung
immer mehr eine dritte Ebene in den Vordergrund. Sie vermittelt die beiden
Ausgangsebenen miteinander und wird zum Ende hin die beherrschende —
dann, als zusehends ,die Wirklichkeit die Ereignisse des Evangeliums (ko-
piert)“3 und schlieglich die ,Membran zwischen Spiel und Leben ganz durchsto-
Ren“! wird: Daniel in seiner Eigenschaft als derjenige, der (wohl nicht zuletzt
aus seiner Beschiftigung mit dem Evangelium heraus) in eine Imitatio Jesu
hineinwichst und seine Passion nacherlebt; der Daniel also, den Arcand in
einer zunehmend dichteren Folge typologischer Parallelisierungen von einer
ihm selbst unbewugRten ,moralischen“ Verinnerlichung®® bis hin zur Identifika-
tion — sie ist freilich eine durch die 'Umnachtung' gebrochene — mit dem Erloser
fuhrt. Die Bewegung vom bloRen Darsteller des 'historischen' Jesus zur Transfi-
guration Jesu — das ist die konzeptionelle Grundidee des Films. Und diese
Bewegung reagiert auf eine ihr gegenliufige: Innerhalb des Passionsspiels be-
treibt Daniel ja ein forciertes Entmythologisierungs-Unternehmen und be-
schreibt den nur als Mensch vorgestellten Jesus als beispielhafte Gestalt der
Geschichte. Umgekehrt dazu restituiert Daniels eigenes Verhalten und Ergehen
sowie seine Wirkung auf andere Menschen als Geheimnis des Evangeliums,
aktualisiert sich just in seiner unbewufiten Imitatio die bleibende Gegenwirtig-
keit Jesu und sein die Zeiten iiberdauernder Anspruch'®. Ohne dag Arcand je die
Grundhaltung eines filmischen Realismus aufgeben miifite, gewinnt Daniel et-
was von der polarisierenden, in die Entscheidung dringenden Kraft, wie sie
Jesus zu eigen war, wird er den einen verhafdt, den anderen 'Erléser', indem er
sie zu einem authentischeren Sein fiihrt.

Die die Daniel-Handlung beherrschende Spannung zwischen dem Ver-
such einer rationalisierenden Bewiltigung des 'Phinomens' Jesus mittels histo-
risierender Rekonstruktion einerseits und einem emotionalen und schicksalhaf-
ten Uberwiltigt-werden von ihm andererseits, wird ebenfalls bereits im 'Vorspiel
auf dem Theater' in abstrahierter Form, als Auseinandertreten von Intention und
Wirklichkeit, zeichenhaft priludiert: Sie begegnet in der inneren Gespaltenheit
des Selbstmorders, der sich — hierin ganz der Kirilloff der ,Didmonen“ — gegen
Gott auflehnt und der doch nicht von ihm loskommt?. Sie wird greifbar im
Ubergang von seiner rationalistischen Apologie des Selbstmords zum tief ge-
fuhlten Bekenntnis des eigenen Ungliicks™. Arcand 148t ihn dieses Bekenntnis
mit den Worten des Starez Sosima konkretisieren als ein Leiden an Gott, dessen
Ruf, je niher das nur theoretisch behauptete Nichts des Todes riickt, immer
bedringender vernommen wird.

Die besagte Grundspannung des Films bildet sich aber auch modellhaft
ab in der Inszenierung des Passionsspiels. In der Kontrastierung eines versachli-
chenden, distanzierenden Kommentars mit bisweilen ausgesprochen emotio-
nalisierenden, zum Teil schmerzhaft naturalistischen Spielszenen konkurrieren
zwei Grundwege der Anniherung an Jesus miteinander. Die Publikumsreaktio-
nen — eine Schwarze verwechselt das Spiel gar mit der Wirklichkeit und mischt
sich handgreiflich ein — zeigen, daB der Weg liber das Gefiihl dem iiber die

25

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft Giberlegen ist. Die Betroffenheit der Zuschauer widerlegt die wie eine
Selbstverstindlichkeit vorgetragene Behauptung des Kommentars, dal der Tod
Jesu ,nichts besonders“ war.

3.2 Der 'inszenierte’ Jesus des Passionsspiels

3.2.1 Der Charakter der Inszenierung

Sicherlich geht es Arcand ,nicht prim 4 r um eine ausgefeilte Interpre-
tation des Neuen Testaments“?. Sicherlich akzentujert gerade die Daniel-Hand-
lung die bleibende Gegenwirtigkeit und Bedeutung Jesu in unserer Wirklich-
keit und uberfiihrt so im Film selbst die historisierende Rekonstruktion, die
Abdringung Jesu in die Geschichte, wie sie innerhalb des Passionsspiels erfolgt,
als unzulingliche Reduktion. Dennoch ist es angezeigt — zumal wenn man sich
dem Film von theologischer Seite nihert -, das von Arcand zwar mit kleinen
Fragezeichen versehene, aber doch insgesamt mit sicheren Strichen gezeichne-
te Bild des historischen Jesus einer kritischen Wiirdigung zu unterziehen und
auf seine Stimmigkeit zu Uberpriifen. Denn dieses Bild wird ja nicht nur dem
Publikum des Spiels, sondern auch dem Kinopublikum mit der Geste des Au-
thentischen prisentiert. Und wenn sich ein Film wie dieser permanent auf das
Evangelium bezieht, dann muf er zumindest auch vom Evangelium her beur-
teilt werden, muf} gesehen werden, inwieweit er dessen Sinngehalt erfaft hat.
Zudem gewinnt man aus den mit Arcand gefiihrten Interviews den Eindruck,
daf das, was sich im Passionsspiel manifestiert, sein eigenes Bild Jesu ist, und
als solches dann auch Ergebnis griindlicher Nachforschungen ist®, wie man sie
von einem Ex-Studenten der Geschichtswissenschaften und fritheren Doku-
mentarfilmer erwarten kann.

Die Jesusfigur wird nun bereits durch die Art der Inszenierung, in die sie
gestellt ist, gedeutet. Die dramaturgische Konzeption ist die, daR sachlich-infor-
mierende (mitunter auch etwas zynische) Kommentare mit teils recht stilisier-
ten, teils durchaus detail-realistischen Spielszenen kombiniert werden. (Wie
illusionistisch die Inszenierung mitunter ist, splirt man zum Beispiel an den
Reaktionen im Kino, wenn in der Kreuzigungsszene die Lanze in Jesu Seite
gestoflen wird.) Allerdings zeichnet sich insofern eine zunehmende Abkehr von
dem distanzierten Blick auf die biblische Erzihlung ab, als im Gefille der Bewe-
gung zum Ende hin immer dringendere Appelle an das Publikum und sein
Einfihlungsvermogen erfolgen. Das Publikum ist daneben auch als eine Art
lebende Kulisse und 'unfreiwillige' Statisterie in das Spiel involviert. Die Insze-
nierung arrangiert nach Art der Evangelienharmonie Szenen aus der synopti-
schen Jesustradition zu vier ,Stationen®, deren zweite als Riickblende in die
anderen eingelegt ist (1. Jesus vor Pilatus; 2. Taten und Worte Jesu; 3. Golgotha;
4. 'Auferstehung". Eine ausgesprochene Dominanz der Markuspassion, wie sie
die Werbe-Litanei erwarten l4Rt, bestitigt sich nicht. Die am breitesten ausge-
spielte Sequenz, die Verhandlung vor Pilatus, folgt in ihrer Tendenz, den Proku-
rator zu entschuldigen, vielmehr ausgesprochen der johanneischen Linie?. Der
wortlich zitierte oder verbildlichte biblische Text wird nicht allein durch die Art
der Inszenierung, sondern auch durch das Einmontieren bibelfremder Texte —

26

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sei es aus der klassischen Literatur, seien es neu geschriebenen Passagen —
aufgebrochen und interpretiert. Durch die wiederholte Aufforderung an das
Publikum, zur ,nichsten Station“ zu folgen, sowie durch manche Regieeinfille
(bei der mit Effekten aufgeziumten Wunder-Sequenz) gerit das Spiel mitunter
in die Nihe eines etwas kuriosen Jahrmarktspektakels, einer Auffithrung eines,
wie es im programmatischen Prolog des Spiels hei$t, ,Mirchen(s) des Orients
(...) voller Ritsel und Mysterien“. Doch der zu Beginn angeschlagene ernstere
Ton setzt sich zum Ende hin durch, und die Grundstimmung bleibt eine, die das
Publikum betroffen machen kann, was vielleicht gerade aus der spannungsvol-
len Kombination des sachlichen Kommentars mit den eindringlichen Spielsze-
nen rihrt.

Die kinematographische 'Dokumentation' der Urauffihrung bedient sich
einer Vielzahl filmischer Mittel, besonders markanter Ellipsen und Gberraschen-
der Perspektivenwechsel. Wie die zweite Auffiilhrung, indem sie neues Szenen-
Material bietet, verdeutlicht, wird dabei nicht nur hinsichtlich der Anschliisse
zwischen den einzelnen Szenen, sondern auch innerhalb derselben inhaltlich
gerafft.) Dadurch erscheint die Auffiihrung erheblich dynamisiert, miifite sie
doch 'real’ allein aufgrund der wenigen Akteure und der deshalb notwendig
werdenden hiufigen Kostimwechsel um einiges schleppender und weniger
eindrucksvoll vonstatten gehen.

3.2.2 Jeschua Ben Pantera

Grundlegend fiir den Duktus der gesamten Spielanordnung ist, daf in ihr
der Jesus Christus des christlichen Credos auf die Dimension des Menschen
Jesus reduziert wird. Seine Gottlichkeit wird zwar nicht explizit, aber doch
unzweideutig bestritten. Die Schlisse, die dem Zuschauer aus den angebotenen
'Fakten' zu ziehen ubrig bleiben, sind zwingend vorbereitet.

Im Zentrum von Arcands 'Entmythologisierungs-Programm' steht die
Leugnung der ubernatiirlichen Geburt Jesu Christi. Bereits bei seiner ersten
Nennung im Prolog des Passionsspiel wird Jesus vorgestellt als ,jidischer Pro-
phet Jeschua Ben Pantera“. Mit der These, Jesus sei nur ,Prophet* und nicht der
Sohn Gottes, sondern der Sohn eines gewissen Pantera wird der ,grof3e Haupt-
satz* der judischen ,Polemik“ gegen die Christen aufgenommen: ,Jesus war ein
Mensch, nicht mehr.“?2, Niherhin begegnet hier eine in dieser Form erstmals in
den (auf etwa das Jahr 178 n. Chr. zuriickgehenden) Celsus-Zitaten bei Origenes
schriftlich fixierte Tradition des westlichen Diaspora-Judentums®. Die Bedeu-
tung, die Arcand der These, Jesus verdanke seine Geburt einem Fehltritt Marias
mit einem romischen Soldaten namens Pantera, beimift, akzentuiert die Nen-
nung dieses Pantera in der Werbe-Litanei, indem sie fir 'Eingeweihte' von vorn-
herein die spezifische christologische oder, besser, jesuanische Orientierung
des Films signalisiert.

Im Talmud kam es zwar erst in spiteren Uberarbeitungsstufen (wohl
frithestens Ende 4. Jhd.) zu einer Identifizierung einer ilteren ,Ben Pandera“-
Figur mit Jesus?, doch hat sich die fiir Christen dufSerst anstoige Vaterschaftsbe-
hauptung im Judentum spiter als fester Topos in der Auseinandersetzung mit
dem Christentum erhalten. Sie wird selbst noch von Schalom Ben-Chorin vertre-

27

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, der sich sehr um den Dialog zwischen Christen und Juden verdient ge-
macht hat. In typischer Weise rekurriert er auf die biblische Uberlieferung
selbst, um die These argumentativ abzusichern: ,In dem zumindest distanzier-
ten Verhiltnis Jesu zu seiner Mutter (...) mag sich etwas von dem peinlichen
BewuRitsein einer illegitimen Abkunft spiegeln. Jesus ehrt seine Mutter nicht
und negiert seinen leiblichen Vater, da er offenbar um seine uneheliche und
fremde (nicht jidische) Herkunft wuite“?.

Zu den Stellen, die in diesem Zusammenhang regelmiRig beigezogen
werden, rechnet neben der harschen Zurechtweisung Marias bei der Hochzeit
von Kana (Joh 2,4 a) und Jesu Worten tiber seine wahren Verwandten (Mk 3,33
ff.) besonders die im Film zitierte Passage aus der Perikope tiber die Ablehnung
Jesu in Nazaret, in der Jesus von den Einwohnern nicht durch einen namentli-
chen Hinweis auf seinen Vater, sondern nur durch Nennung seiner Mutter iden-
tifiziert wird (Mk 6,3). Dies gilt im Judentum normalerweise als Index fiir eine
uneheliche Geburt. Nun hat man allerdings auch christlicherseits schon lange
erkannt und eingerdumt, dafl Polemiken wie die ,Ben Pantera“-These tatsich-
lich in der Regel ,in offenbarem Zusammenhang mit der evangelischen Darstel-
lung*“ stehen, und wenngleich wohl nicht gerade ,von ihr erzeugt“, so aber doch
wenigstens von ihr einige Nahrung erhalten®. DaR sich die Pantera-These von
der biblischen Darstellung her argumentativ abstiitzen 1413t, ist zunichst sicher-
lich ein Zeichen dafiir, dafd sie zumindest geschickt konstruiert ist, indem sie
den Gegner 'mit den eigenen Waffen', sprich mit Aussagen seiner eigenen Glau-
bensurkunden, zu schlagen sucht. Die Plausibilitit eines solchen 'Beweis'-Gan-
ges schrumpft allerdings in dem MaR, wie sich die beigezogenen Textstellen
auch uberzeugend anders, gegen ihn interpretieren lassen. Und diesbeziiglich
braucht sich die christliche Exegese keineswegs 'bedeckt' zu halten, sondern
kann sogar selbstbewuf3t die 'anstofligste' Lesart, die also, die eine uneheliche
Geburt insinuiert, als die urspriingliche annehmen?. Man stellt sie in eine Reihe
mit anderen Vorwiirfen und Polemiken der Gegner Jesu, die in die Jesuserzih-
lung aufgenommen werden — man denke nur an die Verspottung des Gekreu-
zigten! -, um sie dann spitestens vom Ende der Erzihlung, von der Auferste-
hung her zu entkriften. Der im Film mit Mk 6,3 versuchte Schriftbeweis fiir die
Pantera-Tradition 48t sich also nicht halten, er wird allerdings auch nur flankie-
rend eingebracht.

Als Hauptstiitze wird ein neuer archiologischer Fund vorgestellt — und er
gab wohl auch den AnstoR, diese etwas angegraute These wieder aufzugreifen.
Die entsprechende Information lautet: ,Im Jahre 6 wird ein junger romischer
Soldat von Kapernaum nach Germanien versetzt. Sein Marschbefehl wurde erst
vor kurzem entdeckt. Er trigt den Namen Pantera“®. Unmittelbar dieser Mittei-
lung vorangestellt ist die Bemerkung: ,Die Juden warfen den ersten Christen
vor, einem falschen Propheten zu folgen, dessen Geburt ein Ergebnis blofer
Hurerei sei. Jesus nannten sie 'Jeschua Ben Pantera' — 'Sohn des Pantera'.“ Ihr
angehingt erscheint die jidische Deutung der eben diskutierten Stelle Mk 6,3.
Der Schluf3, den das Publikum (in der Auffithrung wie im Kino) daraus ziehen
soll, ist unzweideutig, und ihn bestitigt der Zorn Pater Leclercs, als er seine
Kritik des Stiicks mit der Emporung Uber die Propagierung der These der un-
ehelichen Geburt erdffnet und Daniel ihm inhaltlich nicht widerspricht.

28

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch vom gelernten Historiker Arcand durfte eigentlich eine genauere
Recherche und sensiblere Interpretation des Quellenmaterial erwartet werden.
Ohne groRere Umstinde hiitte er wenigstens zwei Momente ermitteln kdnnen:
1) daB, wie gesagt, erst spat die talmudischen Pandera-Traditionen auf Jesus
bezogen wurden, und 2) daR Celsus die Pandera-Tradition fiir seine Adressaten
konkretisiert hat, indem er den ,Pandera“ mit dem seinerzeit ,geliufigen Solda-
tennamen Panther(os)“ identifiziert??. Doch gehen wir einmal von der Annahme
aus, die ,revolutioniren® Textanalysen, die der Bibliker im Film anspricht, hit-
ten ein weit hoheres Alter der Traditionen ergeben®* und der ,Pantera“ des
Marschbefehls sei des weiteren auch der in der Vaterschafts-These gemeinte: In
einer engen, kommunikationsreichen Gesellschaft, wie es seinerzeit die jidi-
sche war, ist die reale Existenz eines Pantera doch geradezu die Voraussetzung
fir das Funktionieren der Polemik. Und wenn dieser dann noch bereits zu
einem so frithen Zeitpunkt, als Jesus etwa zehnjihrig war und noch vollig
unbedeutend schien, aus Palidstina abberufen wurde, kommt dies der Polemik
sehr zupa® — konnte es den Abwesenden ja nicht mehr storen, wenn ihm ein
Kind angedichtet wird. Die Benutzung des Namens eines Soldaten, der tatsich-
lich in Galilda gelebt hat — und sich vielleicht gerade durch Frauengeschichten
lokal 'einen Namen gemacht' hat ~ stiitzte die Behauptung, indem sie ihr die
Aura des Historisch-Faktischen verliech — ohne sie freilich deshalb wahrer zu
machen.

3.2.3 Zum wissenschaftlichen Wert der ‘akademischen' Exkurse und Kommen-
tare innerhalb des Passionsspiels

Dag es Arcand mit der Recherche und der Interpretation von Forschungs-
ergebnisse nicht allzu genau nahm, zeigt auch eine Reihe anderer Beispiele.
Und doch sucht er den ins Passionsspiel eingebrachten Angaben einen ganz
gegenteiligen Anstrich zu geben. Verschiedene Faktoren haben Anteil daran,
dag alles, was im Spiel in Wort und Bild Giber den historischen Jesus ausgesagt
wird, einen hochwissenschaftlichen "Touch' erhilt: einmal der sehr belehrende
Sprachgestus der Kommentare, die den Eindruck erwecken, alles in ihnen wire
aktueller, gesicherter Forschungsstand; dann die Einstellungen, die Daniel beim
Studium der Fachliteratur zeigen; besonders aber die Szene, in der Daniel Kon-
takt aufnimmt mit einem Professor der Bibelwissenschaften, der ihm mit dem
Hinweis auf angeblich sensationelle computergestiitzte Textanalysen des Tal-
mud vertraulich Dokumente zusteckt, und diese sollen so grundstiirzend sein,
dag, wiirde er als der Informant bekannt, seine von der Kirche abhingige beruf-
liche Existenz gefihrdet wire. (Unweigerlich denkt man bei den Unterlagen an
eine Kopie des Pantera-Grabungsberichts — er wire dann allerdings ohnehin
bereits publiziert). Der bibelwissenschaftlich nicht vorgebildeten Zuschauer im
Film wie im Kino) wird den gebotenen Informationen deshalb mit einigem
Vertrauensvorschufl begegnen. Und es wire fiir ihn auch, selbst wenn er dies
wollte, unmoglich, die anerkannten wissenschaftlichen Erkenntnisse (oder
zumindest ernsthaft diskutierten Thesen) von gewagten Interpretationen, von
MufmaRungen, ja mitunter schlichtweg falschen Informationen zu unterschei-
den. Das Gros des Publikum hat keine Chance, der Manipulation zu entkom-
men.

29

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arcands Angaben werden in dem MaRe unsauberer, als es um Sachver-
halte geht, die eine griindlichere bibeltheologische Vorbildung verlangen. Auf
die Briichigkeit der Fundierung seines Jesusbildes wird der Bibliker schon bei
inhaltlich nicht relevanten Ausrutschern aufmerksam: So gibt z. B. Mireille vor,
sie wiirde von einem Laptop-Monitor den Text von Mk 6,3 lesen; doch statt des
griechischen Textes flimmert dort die hebriische Quadratschrift. Oder: Wie ein
selbstverstindliches Elementarwissen wird angegeben, die Jesustraditionen sei-
en ,hundert Jahre nach seinem (Jesu) Tod“ gesammelt worden. Dabei lag mit
dem Markus Evangelium bereits um das Jahr 70 n. Chr., also nur ca. 35 Jahre
nach diesem Datum, das erste Evangelium vor; und der Beginn der frithen
mindlichen und zum Teil auch schon ersten schriftlichen Teilsammlungen
reicht sicher noch um Jahrzehnte weiter zuriick®'. Ferner: Zwar wird mit der
Bemerkung ,Es ist bekannt, daR Bewunderer ligen, sie beschonigen“ zurecht
der Charakter der Evangelien als Bekenntnisschriften mit stark kerygmatischem
Impetus anvisiert, doch die Gleichsetzung der Profilierung der Bedeutung Jesu
im Glauben mit der pejorativen Vokabel ,Lige* verzerrt die Dinge ebenso wie
das Stichwort ,BeschOnigung®: Die Botschaft des Christentums blieb eben den-
noch, wie es ein fast sprichwortlich gewordenes Pauluswort sagt, ,den Heiden
eine Torheit, den Juden ein Argernis“. — Es soll hier aber nicht beckmesserisch
eine derartige Reihe fortgesetzt werden. Denn wichtiger als solche Laxheiten ist
der Umstand, daB allenthalben eine sehr inkonsequente Haltung gegeniiber der
Jesusiiberlieferung waltet: Ein dezidiert historisch-kritischer Zugang wechselt
mit einem eher naiven, d. h. wortwortlichen Verstehen der biblischen Texte
Andererseits nimmt man sich aber auch wieder die Freiheit, den Wortlaut so
abzuindern, daR er besser zur Generaldeutung paft — sei es durch offenkundi-
ges Einmontieren lingerer fremder Texte, sei es (und das ist problematischer),
da die biblischen Worte Jesu verindert werden. So wird zum Beipiel bei der
Szene (iber das Messiasbekenntnis — vgl. Mk 8,27-30 — das Verbot Jesu, von ihm
als dem Christus zu reden, sichtlich mit Blick auf die Pantera-These mit einer in
dieser Form biblisch nicht — und erst recht nicht an dieser Stelle — erfolgenden
Selbstpridikation ,Ich bin der Menschensohn“ verkoppelt®. Inwiefern dieses
merkwiirdige Schwanken inhaltlich fiir das Protrit Jesu folgenreich wird, sei an
zwei thematischen Komplexen verdeutlicht; an Wunderwirken und Auferste-
hung.

3.2.4 Die Wunder Jesu

Gegen die biblische Uberlieferung werden die Wunder Jesu seiner Pre-
digt® (auch in der Handlungsfolge) vorgeordnet. Bei der Aussage: ,Seine Wun-
der waren wahrscheinlich populirer als seine Botschaft“ wird ebenso unbefan-
gen und unterschiedslos von der Historizitdt der Wunder ausgegangen wie bei
der anschlieRenden, durch die wortlich-naive Umsetzung stark 'magie-trichtige’
Inszenierung dreier, wohl prototypisch verstandener Wunder: dem Seewandel,
einer Blindenheilung (dem 'magischen' Heilgestus mit Speichel nach ist sie in
der Nihe von Mk 8,22 ff. zu suchen) und der stark gerafften Erweckung der
Tochter des Jairus (darauf weist das ,Talita kumi“ hin — vgl. Mk 5,41 -, das jedem,
der mit dem Aramiischen nicht vertraut ist, wie eine Zauberformel erscheinen
muR). — Wesentlich zuriickhaltender und nicht als selbstindiges Wunder, son-
dern eingebettet in einen Redezusammenhang, wird dagegen das ,Brotwunder*

30

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

inszeniert: nicht als Vermehrung, sondern als Akt des solidarischen Teilens des
Vorhandenen (ihnlich wie in Roberto Rossellinis ,Der Messias®). Ein vertieftes
Verstindnis der Wunderberichte als theologische Interpretamente der Person
Jesu in jhrer Bedeutung ist nicht auszumachen.

Stattdessen werden die Wunder als eben solche 'klassische' Schauwun-
der vorgestellt, denen sich Jesu in seiner Ablehnung der Zeichen-Forderung
(vgl. Mk 8,11-13 par) ausdriicklich verweigert hat. Dann ist es aber natirlich ein
Leichtes, die Wunder Jesu nivellierend in eine Reihe mit den Aktionen von
anderen, wie es kommentierend heifit, ,Propheten, Scharlatanen und Magiern®
zu stellen, von denen seinerzeit ,der Orient voll war“. Nachdem sich ,Simon der
Magier“ effektvoll-'explosiv' in Szene gesetzt hat und ein anderer Prahler auf
Fliigeln entschwunden ist, meint die Kommentatorin: ,Jesus war auch ein Ma-
gier und fugt 'erklirend' — wieder in unkritischer Aufnahme eines anderen
Motivs der Pandera/Panther(os) — und 'Ben Stada'-Tradition?! — hinzu: ,Es heifit,
er habe seine Kindheit in Agypten verbracht, der Heimstatt der Magie.“

Als erstes ,Zeichen“ geht nach der so erfolgten zeitgeschichtlichen Kon-
textuierung der Wunder Jesu der ,Seewandel* Giber die Freiluft-Biihne ~ illusio-
nistisch-historisierend, auf den Effekt hin und nicht von der Bibel her inszeniert.
Nicht anders denn als ein via Sensation den Glauben férmlich erzwingen wol-
lendes Schauwunder ist es zu verstehen, wenn Jesus vollig unmotiviert aus dem
Boot steigt und davonschreitet, statt daB die Bewegung Uiber das Wasser — wie
es Ubereinstimmend in den biblischen Berichten der Fall ist (vgl. Mk 6,45 ff. par)
- durch ein Vorausfahren der Jinger, wihrend Jesus noch eine Weile am Ufer
zurlickbleibt, erzihlerisch aus einer Situation begriindet wird. Dem anschlie-
Benden Seewandel des Petrus ist durch die (freilich von der Pantera-These her
angezeigte) Eliminierung des ihn abschlieBenden Bekenntnisses zu Jesus als
dem ,Sohn Gottes“ (Mt 14,33) die theologische Sinnspitze, von der her eigent-
lich die ganze Erzihlung gelesen werden miifite, abgebrochen. Von der religit-
sen Dimension bleibt lediglich Jesu Konstatierung der Glaubensschwiche des
Petrus.

3.2.5 'Auferstehung'

Um die eigenartigen Wechsel in Arcands Interpretation der Auferstehung
nachvollziehen zu konnen, bedarf es diesmal einer etwas genaueren analyti-
schen Deskription der Sequenz. Die 'Auferstehung'-Sequenz handelt in einem
langgestreckten Gewolbe unter der Kirche — die Semiologie des Raumes macht
sich bemerkbar. Gleich zu ihrem Beginn wird die Distanz zur lehramtlichen
Formulierung des Osterglaubens markiert. Gegen die Vorstellung des 'dritten
Tages' steht der einleitende Situationsbericht: ,Er war schon lange tot; finf,
zehn Jahre oder mehr. Seine Jinger hatten sich zerstreut, enttduscht, verbittert
und ohne Hoffnung.“ Die Stimmung der Verzweiflung und Resignation wird
durch einen Ausschnitt aus dem beriihmten monologischen Nachdenken Ham-
lets Giber den Tod?® vertieft. Hamlets Gedanke am Ende des Zitats, da aus dem
Bezirk des Todes ,kein Wanderer wiederkehr, wird in der ihm folgenden ke-
rygmatischen Ansage der Auferstehung Jesu aufgenommen und korrigiert:
,Kein Wanderer aufler einem, auBer ihm!“ Unmittelbar damit setzt erneut das

31

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hymnisch-jubilierende Gesangsthema ein, das bereits das Wunder des Seewan-
dels untermalt hatte; vom Dunkel des Vordergrunds springt die Kamera um auf
eine bildfiillende Einstellung des Gitters am Ende des tiefen Raumes, das von
strahlender Helligkeit tiberflutet wird. Ein Tor in diesem Gitter wird aufgestofien
und eine zunichst nicht zu identifizierende Gestalt Liuft durch es hindurch. Auf
drei Zeichenebenen wird so die Auferstehung Jesu bedeutet: im wortsprachli-
chen Code der Aussage, im visuellen Code der osterlichen Lichtsymbolik und —
zugegeben eine freiere Assoziation — im aktionellen Code des Aufreilens des
Tores, das die Durchbrechung der Schranken des Todes konnotiert. Die letztge-
nannte Zeichenebene wird allerdings gleich wieder aufgelost, indem die nach
vorne laufende Figur als eine der Frauen kenntlich wird, die am ,ersten Tag der
Woche* (Lk 24,1) zum Grab gekommen waren. Als sie atemlos, enthusiastisch
einem Junger ihre Begegnung mit dem Auferstandenen erzihlt, findet sie damit
— wie im biblischen Bericht (vgl. Lk 24,11) — keinen Glauben. Als ,Unsinn* wird
qualifiziert, wenn sie ihre Erfahrung des Christus Praesens beschwort: ,(...)
plotzlich habe ich gespiirt, daR er es war. Er hat mit mir gesprochen, er war ge-
genwirtig, er war da.” Der ungldubige Jinger wird aber unmittelbar darauf eines
Besseren belehrt: In der nichsten Szene, welche die Emmaus-Erzihlung (Lk
24,13-35) aufnimmt, begegnet ihm und seiner Begleiterin der Auferstandene
und sie erkennen ihn beide am Brotbrechen. Anders als bei Lukas entzieht sich
ihnen Christus im Moment des Erkennens nicht, sondern 14t sich sogar umar-
men — ein Nachhall des Thomas-Motivs (Joh 20,27)?

Nach diesen Spielszenen wird zurlick in den Kommentar gewechselt:
Abermals wird dabei das Auferstehungsgeschehen etliche Jahre nach dem Tod
Jesu datiert®, ansonsten aber fiigt sich die Erliuterung inhaltlich durchaus in die
katholische Tradition: ,Allmihlich waren viele (iberzeugt, da er wieder da sei.
Doch sein Korper war verindert. Viele erkannten ihn nicht — im ersten Moment.
Aber schliefllich glaubten sie alle, daR er da sei, mitten unter ihnen.“ — Mit dem
Hinweis auf die Uberwiltigende Wirkmichtigkeit des Auferstehungsglaubens,
darauf nimlich, daR ihr ,Glaube so tief war, dafd sie bereit waren, dafiir zu
sterben®, wird schlielich noch ein hiufig angefiihrtes Argument fir die Wirk-
lichkeit der Auferstehungserfahrung eingebracht. Das deutende Referat der
Glaubensentwicklung findet seinen ersten Abschluf mit dem Rekurs auf die
Junerschiitterliche Uberzeugung® der frithen Christen: ,Jesus hatte den Tod
besiegt und erwartete sie in seinem Reich.“

Dann aber nimmt der Kommentar eine Wende, die nur im ersten Moment
tiberraschend ist, tatsichlich aber vom vorangegangenen Entwurf des Jesusbil-
des gefordert ist: In Abhebung von der eben zuvor erfolgten Bilanzierung des
Auferstehungsglaubens erfihrt dieser nun doch eine symbolisch-psychologi-
sche Interpretation. In lehrhaftem Ton wird folgendes als Fazit vorgetragen: ,Sie
(die Vertreter der o. a. Uberzeugung, d. Verf.) verkérpern die Hoffnung, das
irrationalste Gefiihl des Menschen, und zugleich das unausrottbarste. Das Ge-
heimnis der Hoffnung, die das Leben ertriglich macht. Ohne sie wiren wir
verloren in einem ritselhaften Universum. Der letzte Satz schligt den Bogen
zuriick in das Synchronistionsstudio, in dem Rene den Text zu einem Kosmogo-
nie-Film sprach, und konfrontiert damit das Sein aus dem Glauben mit der
naturwissenschaftlichen Weltdeutung. Die Unzufriedenheit mit der letztgenann-

32

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, die Rene seinerzeit geduBert hatte, kann also in der Annahme der christli-
chen Hoffnung iberwunden werden.

In einer optischen Metapher thematisiert sogar der Abspann des Films
nochmals diese universal-kosmologische Dimension der Auferstehung. So wird
der Kinoginger entlassen, falls er — derartige Semantisierungen bis in den Ab-
spann hinein kaum gewohnt — ausgeharrt hat: Die dunkle Mauer im U-Bahnhof,
iber die die Kamera horizontal fihrt und vor der die Titelei abrollt, gewinnt
plotzlich riumliche Tiefe und erscheint — den Kosmologie-Film nunmehr bild-
lich zitierend — wie das All. Wie um in dieses ein durchkreuzendes, ein ihm
einen neuen Richtungssinn gebendes Ereignis einzutragen, wechselt die Kame-
ra in eine vertikale Bewegung — in der religitsen Semiologie des Raumes, in die
Bewegung der Auferstehung. Langsam steigt das Objektiv aus der Tiefe der
U-Bahn, dem Ort des Todes (von Daniel) nach oben, fihrt — in einer nicht logi-
schen, sondern allein zeichenhaften riumlichen Ordnung — durch die mittels
ihrer Glasfenster reprisentierte Kirche, bricht an der Golgota-Stelle des Pas-
sionsspiels an die Oberfliche, um dann in der SchluReinstellung die leeren
Kreuze wie eine mahnende Erinnerung gegen die Lichter der Grof3stadt und das
Rot, mit dem 'ein neuer Morgen' heraufdimmert, abzuheben. Kreuz und Aufer-
stehung sind aus dem Raum der Kirche ausgezogen.

Doch obgleich solchermaRen selbst das Ende des Films eine visuelle
Reminiszenz an die elementare christologische Bewegung von Abstieg und
Aufstieg konfiguiert, wie sich diese etwa im Philipperhymnus (besonders Phil
2,8 f) verdichtet, bleibt die dominante Deutung der Auferstehung diejenige, die
in ihr einen Ausdruck und ein bleibendes Symbol der Hoffnung sieht. Mit dieser
Auffassung erfolgt zweifelsohne gegeniiber dem 'orthodoxen' Verstindnis eine
Engfiihrung, aber Arcand verldt damit keineswegs den Raum der theologi-
schen Diskussion. Nihert sich sein Film als Ganzes der vom 'Menschen' Jesus
her entworfenen ,Theologie von unten“?, so reiht er sich speziell mit seinem
Verstindnis der Auferstehung in jene Tradition der (v. a.) protestantischen Theo-
logie ein, die sich mit Namen wie Blutmann, Braun oder Solle verbindet, und
welche die 'Auferstehung' als ein Weitergehen der ,Sache Jesu“ begreift und die
christliche Theologie von daher zuvorderst als eine ,Theologie der Hoffnung®
(J. Moltmann) zu begriinden sucht. Den protestantischen Theologen hat man
dabei stets denselben Vorwurf gemacht, den man auch gegen Arcand erheben
konnte: daB sie, aufgipfelnd eben im nur zeichenhaften Verstindnis der Aufer-
stehung, den ,Christus® aufgeben und einem 'Jesuanismus' huldigen. Trotz ihrer
Akzentuierung des Menschen Jesus sind aber gerade sie es, die die Radikalitit
des Anspruchs Jesu und seinen dringenden Ruf in die Entscheidung neu ins
BewuRdtsein gehoben haben. Das Ende des Passionsspiels zeigt, dad auch Ar-
cand der Ansicht ist, da® eine 'menschliche’ Sicht Jesu den Anspruchscharakter
seiner Botschaft nicht aufhebt: In eindringlichen SchluRappellen, die noch
durch riumliche Annidherungen an das Publikum und intensive Blickkontakte
mit ihm verstirkt werden, wenden sich die Akteure an die Zuschauer. Sie wie-
derholen das alles in sich schlieRende Liebesgebot und rufen in die Entschei-
dung fiir ein Leben nach dem Vorbild Jesu: ,Folgt ihm nach auf seinem Weg!“ —
Und Arcand gibt ja schlielich dann selbst ein Beispiel solcher Nachfolge, einer
Nachfolge, die nicht unbedingt ihrer selbst bewufit sein muf3, um wahr zu sein:
In der Figur des Daniel.

33

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Jesuanisches in der Figur des Daniel

3.3.1 Transfiguration der Vita Jesu

Die Geschichte Daniels ist weit davon entfernt, ,maRstabgetreue Ubertra-
gung der Leidensgeschichte Jesu“*® zu sein. Sie gleicht eher einem Palimpsest,
hinter dem die biblische Jesuserzihlung durchscheint, zunichst unscharf, dann
mit zunehmend klareren Konturen. Bereits in Daniels duerer Erscheinung, in
seinem Lebenslauf und in seinen Wesensziigen finden sich uniibersehbare Je-
sus-Analogien®: Den ganzen Film tiber und auch als einzige Figur ist Daniel
wei (in verschiedenen Schattierungen) gekleidet — in der Grundfarbe also, in
der in der traditionellen Ikonographie der Erloser erscheint. Mit seinen dreiig
Jahren hat er etwa das Alter Jesu zu Beginn seines offentlichen Wirkens. Wie bei
Jesus ist von seiner Herkunft und Vergangenheit, das hei8t der Zeit vor den im
Film geschilderten Aktivititen, wenig bekannt. AuRer vom erfolgreichen, preis-
gekronten Abschlu der Schauspielschule erfihrt man nur von Reisen, darunter
ein lingerer Aufenthalt in Indien, just in dem Land, das nicht nur die Vorstellung
ausgeprigter Spiritualitit konnotiert, sondern in dem auch die neutestamentli-
chen Apokryphen und, in ihrem Gefolge, die neuere esoterische Literatur Jesus
auftreten lassen. Von Daniels Eltern und Verwandten oder seinem Heimatort
wird nichts mitgeteilt. Er hat sich anscheinend aus allen familidren Bindungen
gelost und fiihrt mit bescheidensten Mitteln ein Wanderleben ohne festen
Wohnsitz, wie es beides auch Jesus charakterisiert. Dem lokalen Zentrum der
Jesusbewegung im Haus eines der Jinger (Petrus in Kafarnaum), korrespon-
diert im Film die Wohnung der 'Jingerin' Constance, die die Gruppe wiederholt
rdumlich vereint.

Daniel nihert sich nicht nur dufRerlich, in seiner feingliedrigen Statur und
seinen weichen, von einem leichten Bart 'umflorten' Ziigen, dem bekannten
(immer etwas Kitsch- und klischeegefihrdeten) nazarenerhaften "Weichbild'
von Jesus®, Auch sein Verhalten anderen Menschen gegeniiber zeichnet sich
durch Sanftmut und Offenheit aus. Typisch jesuanisch ist er frei von Vorurteilen
und bringt selbst offenkundigen (das heit wenigstens von der geltenden Ord-
nung so definierten) 'Stiindern', wie dem Priester Leclerc, der im Bruch des
Zolibatsversprechens lebt, Verstindnis entgegen. Er kann aber durchaus (wie
bei der Austreibung der Werbeleute) in 'heiligen Zorn' geraten und Kompro-
miRlosigkeit zeigen, wenn es um das Verfolgen des eingeschlagenen Weges, um
die Realisierung der 'Passion' geht. Dieser Weg, das Durchtragen der Aufgabe
also, zu der er einmal berufen worden ist und die er mit seiner eigenen Uberzeu-
gung gefiillt hat, treibt die Handlung des Films voran und wiederholt dabei in
seinen Hauptstationen den Spannungsbogen der Jesusgeschichte: 'Erfolg',
'wachsende Gegnerschaft', 'Tod' und (bei Daniel freilich nur in einem profan-
zeichenhaften Sinn) 'Auferstehung'.

Die Daniel-Handlung ist durchsetzt von (mehr oder weniger freien)
Nachgestaltungen von Ereignissen der Evangelienerzihlung beziehungsweise
von Anspielungen an sie: Wie wir dargelegt haben, wird der 'bibelfeste' Kino-
ginger schon zu Beginn des Films den Tiufer und den Judas erkennen und
dann Zeuge der Berufungen. Dabei sind, das sei hier noch erginzend vermerkt,
die beiden minnlichen 'Jiinger' in gewissen Sinn ebenfalls 'Fischer': die Mednen—

34

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

branche, in der sie arbeiten, ist es, die heute die Netze spannt, jetzt freilich, um
die Menschen selbst zu fangen, wobei sie diese aber, wie die Werbefrau einmal
zynisch meint, eher fiir dressierbare Tiere einer kaum gehobenen Spezies
nimmt. Von den berufenen Frauen nimmt die eine, Mireille, indem sie ihren
Korper vermarktet, den biblischen Typ der Prostituierten auf; in Constance
dagegen, die durch ihre Lidsion mit Leclerc Anteil am Bruch des (dem Ehever-
sprechen kongruenten) Zolibatsversprechen hat, transformiert sich die biblische
Ehebrecherin.

Die Uberlagerungen mit der Jesusgeschichte werden mit dem Fortschrei-
ten der Handlung derart deutlich, daf es hier geniligen kann, die wesentlichen
Momente in knapper Form zusammenzustellen: Daniel gerit in ein wachsendes
Spannungsverhiltnis zur religidsen und (nach der 'Austreibung’ dann auch
staatlichen Autoritit; wie Jesus vor Pilatus macht Daniel vor dem weltlichen
Richter keine Anstalten, die gegen ihn erhobenen Vorwlirfe zu entkriften; er
begegnet dem "Versucher' in Gestalt des Anwalts und Kiinstler-Agenten, der ihn
mit der Aussicht auf gesellschaftlichen Aufstieg, auf Frauen und Macht (,]Thnen
konnte die Stadt gehdren, wenn sie nur wollen®) verlocken will*'; Daniel weicht
dem sich zuspitzenden Konflikt mit der Kirche nicht aus, obwohl er einen
Moment den Unsicher-Werdens, sein 'Olberg'-Erlebnis hat, als er mit den Ge-
fihrten das letzte gemeinsame 'Abendmahl' im Kirchpark auf den Hiigeln tiber
der Stadt einnimmt — das Menu: (Pizza-)Brot und Wein. Ein erster Hohepunkt
der Angleichung ist dann Daniels (Beinahe-)Tod durch das Kreuz. (Der Unfall
hitte sich, nebenbei bemerkt, dramaturgisch sicher besser als mit einer ausge-
sprochen slapstickartigen Rammaktion inszenieren lassen; vielleicht wollte Ar-
cand aber auch durch die Plotzlichkeit des Umschlagens der Heiterkeit die
Betroffenheit steigern.) DaR die minnlichen Mitakteure wie geldhmt sind und
nur die Frauen sich um Daniel kiimmern und mit ins Krankenhaus fahren,
nimmt die Motive der Jiingerflucht und des mit ihm kontrastierenden Aushar-
rens und Handelns der Frauen auf.

Das Geschehen im iiberfiillten Krankenhaus, in dem kein Platz fiir Daniel
istund in dem sich niemand um ihn kiitmmert, kann einmal als Anspielung auf
das Motiv der Herbergssuche gelesen werden — in der Lebensgeschichte trans-
poniert an die der Geburt entgegengesetzten Stelle des nahen Todes. Zum
anderen variiert es das Gleichnis von ,Barmherigen Samariter* (Lk 10, 30-37).
Diesmal sind es allerdings die Christen — St. Markus ist Patron der Klinik -, die als
die Rechtgldubigen' den Notleidenden im Stich lassen, wogegen sich spiter die
Juden - sprich: das Personal im jiidischen Krankenhaus — ohne wenn und aber
des Schwerverletzten annehmen. Auf der Wegspur Jesu, der gerade bei seinem
«descensus ad inferos“ das Menschsein am tiefsten angenommen hat, erreicht
Daniels Imitatio bei seinem 'Abstieg in die Unterwelt' der U-Bahn ihren Hohe-
punkt, wird sie zur (subjektiv-halluzinierten) Identificatio. Um die Angleichung
zu unterstreichen, schreckt Arcand dann nicht einmal vor einer Ubertragung der
in der Bibel den Tod Jesu deutenden Begleitwunder (vgl. Mt 27,45. 51 ff.)
zurlick und kommentiert Daniels Tod durch einen Schnitt auf die von einem
heftigen Gewitter heimgesuchte Kreuzigungsstitte des Passionsspiels.

35

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glucklicherweise verzichtet er dann aber auf eine direkte Transposition
des Geheimnisses der Auferstehung — sie hitte freilich ohnehin nicht mit seinem
Jesusbild harmoniert. Selbst wenn er sich also nicht in einem theologischen
Sinn ,an einer Deutung der Wiederauferstehung“®? versucht, thematisiert der
Film doch auf zweifache, auch in der Montage miteinander kontrastierte Weise
ein Leben tiber den Tod hinaus: im Fortleben Daniels auf einem Pfad, der 'neues
Leben' spendet (Organtransplantation), und einem, der in der Instituionalisie-
rung des Andenkens an den Toten (Theatergrindung) den Weg der Kirche
bezeichnet. Und dieser zweite Weg ist denkbar negativ konnotiert, indem er auf
die Initiative des 'Versuchers' zurtickgefithrt wird und mit dem Motiv der kom-
merziellen Rentabilitit und der beginnenden Hierarchisierung (Prisident-
schaftsangebot an Martin) den Verrat der Anliegen Daniels und der zuvor prak-
tizierten herrschaftsfreien Gemeinschaftlichkeit anzeigt.

Bei der Vielzahl der Parallelen stellt sich natiirlich die Frage, wie Daniel
selbst sein Verhiltnis zu dem von ihm dargestellten Jesus begreift. War Daniel
eingangs bei seiner Begegnung mit dem Smerdjakow-Darsteller noch etwas
unsicher hinsichtlich seiner neuen Rolle, so verteidigt er sie spiter im Gesprich
mit der Gerichtspsychologin gegen ihre Spitzen und gibt damit ein gewachsenes
Einverstindnis mit Jesus zu erkennen — nicht nur im Bereich seiner Theater-
arbeit. Emotional werden seine Charakterziige, wie wir sie oben skizziert haben,
dazu beitragen, daR er Jesus mit jener Intensitit spielen kann, wie sie ohne eine
(gewisse) Identifikation mit der Rolle unmaoglich wire. Sein gegen die distanzie-
renden Kommentare stehendes Spiel ist so fesselnd, daf immer wieder die
Ilusionierung die Oberhand gewinnt und am Ende echte Betroffenheit herrscht.
An mehreren Stellen hat man den Eindruck, daR die Identifikation das MagR, das
von einem Schauspieler erwartet werden kann, ibersteigt. So bleibt Daniel etwa
in der zweiten Vorstellung auch nach dem Abwandern der Zuschauer am Kreuz
hingen, wie in einer korperlichen Meditation des Todes Jesu, und die Polizisten
miissen ihn formlich aus ihr 'aufwecken'. — Bei dieser Auffithrung flicht Daniel in
Jesu ,Worte gegen die Schriftgelehrten“ auch ein ,Monsignore und Eminenz*,
adaptiert den biblischen Text also an die seine eigene, aktuelle Situation. Aber
eine derart bewuite Aneignung der Jesustradition ist nur von situativer Bedeu-
tung und bleibt aufs Ganze ein partikulires Geschehen. Wenn sich Daniels
Imitatio Jesu von ihm selbst unbemerkt vollzieht, steht das freilich in einer
gewissen Spannung dazu, daR er als Regisseur und Darsteller mit der Jesusge-
schichte gut vertraut und von daher fiir die Parallelen in seinem eigenen Ge-
schick sensibilisiert sein miiite.

Auch Daniels Freunde, deren Leben sich doch durch die (Wieder-)Be-
gegnung mit ihm sehr verindert, nachdem er sie mit seiner in Sanftmut gewan-
deten 'Vollmacht' berufen hat, werden der Imitatio nicht gewahr. Einzig Mireille,
die ,am meisten erloste* (Arcand), die seinem Ruf am konsequentesten folgt
und nicht nur die radikalste Umkehr vollzieht, sondern diese auch bis zum Ende
durchhilt, einzig sie scheint etwas von dem Besonderen, das Daniel umgibt, zu
ahnen, obgleich auch sie nur ironisch darauf anspricht: Auf dem Heimweg von
der Urauffihrung zitiert sie Daniel gegeniiber gestisch das Weinangebot aus der
Kreuzigungsszene und versucht ihn mit der zweimaligen, scherzhaften Anrede
als ,unser kleiner Jesus“ aus seiner Nachdenklichkeit zu reiRen. Wenn Mireille

36

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann aber am Ende des Films, in der letzten Szene vor dem Abspann, kaum
zufillig eben diesen Weg erneut geht, wird sie sich dieser ihrer Worte erinnern,
und sie mussen ihr nunmehr, nachdem sie Zeugin der Predigt und des Todes
von Daniel wurde und mit ihm in der U-Bahnhofsstation zu einer Pieta vereint
war, ganz anders gefiillt erscheinen.

Es ist fiir den Film sicher kein Nachteil, ja macht vielleicht gerade einen
Teil seines Reizes aus, da darauf verzichtet wurde, daf sich Daniel (wie etwa
Bufiuels Priester ,Nazarin“, in dem gleichnamigen mexikanischen Film aus dem
Jahr 1958) auch selbst noch bewuft in die Nachfolge Jesu begibt. Dies hiitte im
Rahmen der vorliegenden Konzeption die Fabel doch arg direkt und damit
jeglichen denkerischen Mitvollzug des Zuschauers tiberfliissig machen konnen.
Auch in der jetzigen Form ist ein Kinoginger, wenn er das Evangelium nur
einigermafen kennt, mit der Rekonstruktion der Imitatio nicht Gberfordert. Das
Gros der Kinoginger findet hinreichend viele und deutliche Hinweise, und es
muR ja auch, um das Prinzip zu erkennen, nicht alles entschliisseln. Theolo-
gisch versiertere Zuschauer kdnnen die vielen verdeckteren Anspielungen viel-
leicht sogar in die Gefahr bringen, daf sie den Film als bloR intellektuell-spiele-
risches Wiedererkennungs-Puzzle verfolgen.

Und dennoch traut Arcand seiner Konstruktion und den Fihrten, die er in
ihr gelegt hat, nicht ganz und meint zur Sicherstellung noch einige tiberdeutli-
che Bilder, wie etwa das Realsymbol des auf dem Operationstisch 'gekreuzig-
ten' Daniel, einbringen zu miissen. Wohl in Erwartung auch eines mit der christ-
lich-biblischen Tradition kaum mehr vertrauten Publikums schiitzt er sein Werk
schlielich noch durch die Wahl des Titels vor Miverstindnissen. Als ,Jesus
von Montreal“ weist Arcand Daniel endgiiltig und unzweideutig als den aus, der
den Menschen dieser Stadt zum 'Jesus' wird. Und mit diesem Titel und der in
ihm signalisierten neuen 'Ver-Ortung' der Jesusgeschichte stellt er sich zugleich
in eine spezielle Tradition innerhalb des breiten Stroms von literarischen und
filmischen Werken, die sich um eine Aktualisierung des Evangeliums bemiihen:
in ein Sub-Genre, das man mit 'Jesus in den Stiddten' (iberschreiben kénnte®,

3.2.2 Aktualisierende Transformation der Botschaft Jesu (am Beispiel der

Kirchenkritik)

Nicht allein wichtige Stationen von Jesu Vita, sondern auch Kerngedan-
ken seiner Botschaft verwandelt Arcand in gegenwartsbezogener Auslegung
und Entfaltung in die Danielhandlung hinein. Besonders drei Momente werden
dabei ausgefiihrt: 1) Die besondere Zuwendung Jesu zu den Frauen (und um-
gekehrt) bildet sich ab im Verhiltnis Daniels zu den beiden Schauspielerinnen.
2) Die gegen Reichtum und Ausbeutung gerichtete Zeitkritik Jesu wird aktuali-
sierend konkretisiert in einer amiisant-sarkastischen, manchmal allerdings in
der Tat etwas ,plakativen“® Satire der westlichen Konsumgesellschaft und ihrer
Kulturindustrie®. 3) Jesu Kontroversen mit den religitsen Autorititen seiner Zeit
verwandeln sich in Kirchenkritik.

Die christlichen Kirchen — hier ist es speziell die katholische — des Verrats
der Ideale Jesu zu bezichtigen und sie als die Erbhalter jener Krifte vorzustellen,

37

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Jesus einst ans Kreuz gebracht haben, ist ein alter Topos der Kirchenkritik.
Auf ihn wird bereits eingangs des Films mit der indirekten ,GroRinquisitor“-
Anspielung verwiesen, und er bleibt das gesamte Geschehen Uiber prisent: Der
Tod Daniels variiert im Kleinen das Schicksal Jesu, insofern beide als Erneuerer
antraten und mit der konsequenten Verwirklichung ihres Auftrags den 'Michti-
gen' im religidsen System immer unertriglicher wurden.

In Verbindung damit definiert Arcand Kirchengeschichte als Machtge-
schichte, und Machtgewinn und -erhalt als das bis heute wirksame Movens
dieser Geschichte. Der Abfall von Jesus beginnt fiir Arcand mit der Institutiona-
lisierung des Gedichtnisses an ihn, und er hat ihn, wie gesagt, mit der Theater-
grindung im Epilog des Films gleichnishaft thematisiert. Die folgenden Etappen
der Kirchengeschichte werden innerhalb der kommentierenden Teile des Pas-
sionsspiels anhand signifikanter Verschiebungen innerhalb der christlichen Tko-
nographie schlaglichtartig beleuchtet: am Aufkommen des Macht symbolisie-
renden Bartes in den frithbyzantinischen Christusmosaiken und am verzodgerten
Beginn der Kreuzigungsdarstellung, der implizit damit in Verbindung gebracht
wird, dag die Glidubigen Uber die (Ehr-)Furcht vor dem Tod Christi auch seinen
Stellvertretern auf Erden mit der entsprechenden Haltung begegnen sollen?.
Die Gegenwart der Kirche — und damit sind wir in der Daniel-Handlung — steht
dann ganz im Zeichen der durch die allgemeine Glaubenskrise, durch das ,Ver-
schwinden der Religion“ (Arcand), intensivierten Bemiithungen um die Siche-
rung des kirchlichen Einflusses. Die aktuell noch bestehende Macht der Kirche
leitet Arcand einmal von ihrer ungebrochenen dkonomischen Potenz her, wel-
che sie freilich wiederum nur besitzt um den Preis eines Pakts mit den Reichen
und Michtigen, mit der ,besten Gesellschaft®, die im Verwaltungsrat das Sagen
hat und auf die Leclerc Riicksicht nehmen muR. Die aus der wirtschaftlichen
Macht resultierende Kraft zur Unterdriickung abweichender, ihr eventuell ge-
fahrlich werdender Meinungen illustriert auch das 4dngstliche Verhalten des Bi-
blikers, dessen Fakultit ganz von der Kirche getragen ist. Zum anderen begriin-
det der Film die Macht der Kirche aus ihrem Reichtum an noch funktionstiichti-
gen 'Produktionsmitteln’ des Trostes und der Vertrostung. In der Auseinander-
setzung vor der letzten Vorstellung wird der Priester, indem ihn Arcand Devotio-
nalienkitsch und Beichte als kostengiinstigen Drogen- und Psychiatrieersatz
verteidigen 148t, unfreiwillig selbst zum Kronzeugen fiir das Marxsche Theorem
von der Religion als ,Opium*“. Wenn Leclerc daneben in dieser (inhaltlich etwas
Uberfrachteten) General-Tirade auch den historisch-kritischen Zugang zur Bibel
als Demontage des Jesus, den das Volk (besonders die Armen und Kranken)
brauche, ablehnt, dann wird er darin vom Film selbst widerlegt: von der einfa-
chen Farbigen nimlich, die sogar am entmythologisierenden Passionsspiel so
lebhaft Anteil nimmt, daR sie sich einmischt.

Trotz seiner Rechtfertigungsanstrengungen leidet Leclerc an der Kirche.
An ihm wird die allgemeine Kirchenkritik ein Stiick weit am Einzelschicksal
psychologisch vertieft. Den exemplarischen Charakter dieser Figur signalisiert
schon — in der Tradition des Theaters der Aufklirung — ihr 'sprechender Name":
,Leclerc“ — Der Kleriker“. Man fiihlt sich permanent an Eugen Drewermann
erinnert, wenn Leclerc als jemand vorgestellt wird, der die Institution als Kriicke
fiir seine Existenz bendtigt und dessen Beziehung zur Kirche gleichzeitig auch

38

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in einer Angst-Relation besteht: Der Angst vor sozialem Abstieg bei einem 'Aus-
stieg' und der Angst vor dem Verlust der trotz allem tiber die Priesterrolle defi-
nierten Identitit (,Selbst ein schlechter Priester ist noch ein Priester. Wenn ich
das nicht mehr bin, bin ich nichts mehr*). Die Kirche lie Leclerc, um ihn in
Abhingigkeit halten zu kénnen, nie wirklich erwachsen, nie tiichtig zu einem
ganz selbstindigen Leben werden: ,Ich weifd nicht, wie man lebt“ entgegnet er
resignierend Constance am Ende ihrer Beziehung. So blieb Leclerc nur die
Flucht in den Selbstbetrug. Apologetisch verteidgt er die Sinnhaftigkeit seiner
priesterlichen Existenz und doch ist gerade sie es, die ihn mit der Angst vor der
Einsamkeit belastet, die ihm eine Doppelmoral aufzwingt, wenn er den Schein
wahren und dennoch dieser Angst entkommen will — frither bei Prostituierten,
spdter im Verhiltnis mit Constance. — Leclerc ist also keine einfach gestrickte
Negativfigur, sonder wird recht differenziert als eigentlich tragischer Charakter
entwickelt. Im Wissen um seine Hoffnungen und Enttduschungen, um seine
Angste und seinen Selbstbetrug wird der Zuschauer fiir ihn durchaus Verstind-
nis, ja Mitgefiihl empfinden konnen. Und darin liegt gerade das Plus der Kir-
chenkritik Arcands: bei aller Deutlichkeit wird sie nie gehissig oder denunziato-
risch; nie vergifit sie den Menschen und damit das Menschlich-Allzumenschli-
che hinter der Institution.

Arcand verharrt jedoch nicht in der Kirchenkritik, sondern bringt auch
seine persdnlichen Vorstellungen von positiven Moglichkeiten des Glaubens in
unserer Wirklichkeit zum Ausdruck. Indirekt in der gesamten Daniel- und aus-
driicklich in der Passionsspiel-Handlung propagiert ,Jesus von Montreal“ einen
institutionsfernen, individualistischen Weg der religiosen Erneuerung — mit dem
Liebesgebot als Richtschnur. Programmatisch hierfiir stehen die beiden Appelle
vor der Segensbitte, mit denen die Akteure ihr Publikum entlassen, und die mit
sehr personlicher, wie nicht mehr ganz zur Fiktion des Spiels gehtrender Geste
gesprochen sind: ,Ihr sollt einander lieben! - Sucht das Heil nur in euch
selbst!“48

Der Skizzierung einer Alternative zur herrschenden Organisation des
Glaubens dient auch — und das ist erneut ein Beispiel fiir die Dichte des Films —
der um die Handlung gelegte Rahmen, d. h. die Inszenierung der den Titelvor-
spann unterlegenden und den Abspann vorbereitenden Gesangsszenen mit
dem ,Stabat Mater“. Zwischen ihnen vollzieht sich ein auffilliger Schauplatz-
wechsel, der abermals auf die elementare 'Oben-unten'-Opposition in der
Semiotik des Raumes® verweist: von der Empore der Wallfahrtskirche in die
Metro-Station. Die Situierung des sakralen Liedes an einem so profanen Ort wie
einem Bahnsteig irritiert jedoch hochstens anfinglich, ist die Stelle, an der sich
die Singerinnen niedergelassen haben, doch inzwischen eine durch den Tod
Daniels 'geheiligte’. Auch hat der unterirdische Raum (beziehungsweise wie er
ins Bild gebracht wird) etwas von der Aura eines archaisch strengen Tempels —
ja man mag vielleicht sogar an die Katakombenkirchen denken — und steht
darin gegen den Trimphalismus, der sich abbildet im Dekor der durch ein
reiches Rosettenfenster beleuchteten Empore. Die sichtlich mit innerlichem
Engagement ausgeiibte Arbeit als StraBenmusikanten, die von Passanten Geld
erbitten, bedeutet fiir die Sdngerinnen auch eine Distanzierung von der Welt des
'Schénen Scheins', mit der sie beide zwischenzeitlich geliebdugelt hatten (sie

39

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

waren beide ebenfalls beim Vorstellungstermin im Werbestudio und wurden
Zeuge der 'Austreibung' — sie hat sie vielleicht nachdenklich gemacht). Zugleich
erinnert ihre nunmehrige Titigkeit an das urchristliche Ideal der Besitzlosigkeit,
ja 1aBt sich womoglich sogar als Anspielung an die Bettelorden interpretieren,
die der Kirche entscheidende Impulse zur inneren Erneuerung gegeben haben.
So gesehen gewinnt der Wechsel zwischen der Titel- und Abspann-Einstellung
die Qualitit eines indirekten Appells: das Christentum muf wieder ganz von
vorn, ganz 'von unten' anfangen. Doch es kann auch, wie die Geschichte Da-
niels und Mireilles zeigt, immer wieder einen neuen Anfang geben — dann
ndmlich, wenn Menschen die Kraft aufbringen, den entfremdenden Verlockun-
gen einer Welt des Konsums und der Macht zu widerstehen und den Mut zu
einem sich an der Botschaft Jesu orientierenden Authentisch-Sein finden.

4. Produktive Auseinandersetzung mit dem Genre des Jesusfilms

Jesus von Montreal“ bereichert nicht einfach 'nur' thematisch-inhaltlich
die vielgestaltige kinstlerische Tradition der filmischen Thematisierungen des
Evangeliums um ein weiteres, originelles Exemplar. Vielmehr setzt sich Arcand
daneben auch mit der Asthetik dieser Tradition und ihren Variationen und
Wandlungen auseinander und macht diese Reflexion selbst in Form der Auf-
nahme und Weiterfihrung tradierter Elemente und im Einbringen neuer Mo-
mente zu einem Teil seiner Werkstruktur. Spielerisch — und vielleicht als Hin-
weis auf die umfassendere Auseinandersetzung — erfolgt eine solche Diskus-
sion von Darstellungsstilen im Film selbst: bei der Verspottung des Wunsches
von Leclerc, zur alten Fassung zuriickzukehren. So wird ,Jesus von Montreal*
schliellich auch zu einem gewichtigen Beitrag zu der nie abgeschlossenen
Diskussion, wie man sich der Gestalt Jesu im Film annihern kann, daf sie in
einem Abbildungsmedium wie diesem ihre Einzigartigkeit und ihre Geheimnis
bewahrt, ohne deshalb unerreichbar zu werden — oder ob sie, wenn dies nicht
moglich scheint, besser als Gegenstand der Darstellung auffallen sollte.

Arcand verbindet zwei Grundtypen der filmischen Bearbeitung der Je-
susgeschichte und stellt sie dabei gleichzeitig, ihre Tauglichkeit vergleichend,
einander gegeniiber: Die Danielhandlung steht in einer Tradition von Filmen,
die die biblische Erzihlung ,allegorisch in unsere Zeit verlegen“ und in denen
sich ,Stationen des Lebens Jesu gleichnishaft wiederholen“*. Das in sie eingela-
gerte Passionsspiel dagegen setzt sich mit dem Genre des 'klassischen' Jesus-
films auseinander — mit seiner Geschichte und den im Verlauf derselben immer
zahlreicher gewordenen Spielarten.

Mit der Videoaufzeichnung des tiiberholungsbedurftigen Passionsspiels,
die Daniel zu Beginn der Erarbeitung seiner Neufassung studiert, begegnet dem
Kinoginger zugleich die in die Kindertage des Mediums zuriickreichende 'Ur-
form' des Jesusfilms: das abgefilmte Passionsspiel. Die gestelzte Sprache der
Bewegungen und Gebirden des Spiels weist deutlich auf die iiberzogene Ge-
stik des frithen Stummfilms. — Mittels zahlreicher formaldsthetischer und drama-
turgischer Anspielungen sowie einiger direkter Bildzitate rekonstruiert Arcand
von diesem Punkt an im Rahmen des neubearbeiteten Passionsspiels die

40

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlinien der Geschichte und die wichtigsten Stilformen des populidren Gen-
res 'Jesusfilm':

Der zwischen Historisierung und Rembrandt- oder Nazarenerkopie pen-
delnde Stil eines Zeffirelli und auch seine etwas naive Art der Darstellung der
Wunder ist in 'Daniels' Inszenierung ebenso vertreten wie der (in seinen Ge-
waltszenen manchmal schockierende) Realismus®™ Scorseses. In einer Einstel-
lung, die Jesus mit seinen recht phantasievoll konstimierten Anhingern am
Lagerfeuer zeigt, fiihlt man sich an ein dhnliches Bild in ,Jesus Christ Superstar®
(Regie: Norman Jewison; USA 1972) erinnert. Weit mehr aber verbindet ,Jesus
von Montreal* mit diesem Film die Idee, die Jesushandlung als Inszenierung
einer Gruppe junger Schauspieler vorzustellen, wobei freilich bei Arcand der
'reale' Rahmen zur dominanten Spielebene wird. Wie bei ,Jesus Christ Super-
star“ mischen sich Momente des Illusionstheaters mit anderen (Musik, Kostiime,
Kommentare), die der Illusionierung gegensteuern. Mit den Kommentaren
kommt in Arcands Film ein dokumentarisch-nlchterner Blick auf die biblische
Erzihlung zum Zuge, wie er besonders auch Roberto Rossellinis ,Der Messias®
(Italien/Frankreich 1975) zu eigen ist.

In erster Linie scheint sich Arcand aber mit den Thematisierungen Jesu im
Werk von Pier Paolo Pasolini auseinandergesetzt zu haben: Zunichst wird man
sich seines provokanten Streifens ,La Ricotta® (Italien 1962) entsinnen, der den
'Leidensweg' eines der beiden Statisten, die bei der Produktion eines schwiilsti-
gen Jesusfilms die Schicher spielen, beschreibt — bis hin zu dessen Tod, der just
wihrend der Dreharbeiten zur Kreuzigungsszene eintritt. ,Jesus von Montreal“
tibernimmt von diesem Film nicht nur das Motiv des 'echten' Tods beim Spiel
des Todes, sondern zeigt in der Idee einer zunehmenden Identifizierung von
inszenierter und wirklicher Passion sogar in seiner Grundstruktur eine Entspre-
chung. Daneben wird auch Pasolinis Verfilmung des Matthius-Evangeliums
(Italien 1964) mit zwei Bildzitaten in Erinnerung gerufen: 1) Wo Pasolini einmal
bei der Versuchungsszene Jesus und den Versucher auf einem Turm postiert
und sie auf das sich panoramisch vor ihnen ausbreitende Land hinabblicken
l4Rt, da lokalisiert Arcand seine inhaltlich analoge Szene in den oberen Etagen
eines Hochhauses und 148t den Blick Daniels und des Anwalts tiber die sich
unten weit ausbreitende Stadt wandern. 2) Als Daniel ihnen in der zweiten
Vorstellung Jesu ,Worte gegen die Schriftgelehrten“ entgegenschleudert, er-
scheinen die geistlichen Wiirdentriger raumlich hoher postiert im Bild; es er-
folgt also dieselbe, mit der Semantik des 'Thr-da-Oben!' gefiillte vertikale Dislo-
zierung, wie sie Pasolini wiederholt beim Auftreten der Pharisder (etc.) unter-
nimmt. — Diese Bildzitate geniigen sich aber nicht selbst, sondern verweisen auf
eine inhaltlich-intentionale Entsprechung: Arcands Daniel/Jesus teilt mit dem
Christus Pasolinis dessen ausgesprochen diesseitsbezogenen gesellschafts- und
kirchenkritischen Impetus.

Uberblickt man Arcands Beschiftigung mit der Tradition des Jesusfilms,
kénnte einen durchaus der Verdacht beschleichen, daR er (vielleicht nicht nur
in dieser Hinsicht) ein typisch 'postmodernes' Vexierspiel betreibt, das einen
Zuschauer zum Komplizen will, der — angeregt durch die bunte Werbe-Litanei —
selbstzweckhaft mit dem (Wieder-)Erkennen von Zitaten und Anspielungen

41

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

befaf3t ist. Doch lift sich das Unterfangen des Regisseurs auch positiver lesen:
als Versuch einer gerafften Bestandsaufnahme der Moglichkeiten des Genres
und als Ortsbestimmung des eigenen Werks innerhalb desselben. Und noch
mehr: In der Dominanz, die der in Daniels Imitatio begegnende Jesus iber den
Jeschua Ben Pantera“ des Passionsspiels gewinnt, driickt sich zugleich das
Ungeniigen des historisierenden Rekonstruktionsversuchs aus, wird also un-
ausgesprochen die gleichnishaft-allegorisierende Transposition als Art des Re-
dens von Jesus favorisiert. ,Jesus von Montreal“ realisiert so in seiner ganzen
Anlage das ihm immanente Plidoyer fiir eine Vergegenwiirtigung des Evange-
liums in Form einer Darstellung gelebter Nachfolge im je aktuellen Kontext
unserer Wirklichkeit. Arcands Film ist Kommentar und Weiterfiihrung des Gen-
res in einem.

5. Ein religioser Film?

Anders als Scorsese, den das Geheimnis des Ineinanders von Gott und
Mensch in dem einen Jesus Christus interessiert hat, konzentriert sich Arcands
filmische Exploration allein auf das Gebeimnis des Menschen Jesus. In Form
eines ,Disputs tiber Moglichkeiten und Unmoglichkeiten des Christseins in der
modernen Welt*?? leitet er aus der Beispiellosigkeit des Menschen Jesu seine
tiberragende ,menschliche Relevanz“*? her: Jesus ist und bleibt einer, der die
Menschen unbedingt angeht. Trotz mancher inhaltlicher Probleme ist deshalb
auch die historisch-kritische Behandlung Jesu im Passionsspiel keine Denunzie-
rung seiner Person, sondern viel eher heilsame Provokation, die dazu anregt,
sich mit ihm aufs Neue auseinanderzusetzen. Bereits in der Betroffenheit des
Passionsspiel-Publikums artikuliert Arcand sein Vertrauen darauf, daR selbst ein
‘entmythologisierter' Jesus heute Menschen anzusprechen vermag. Und im
Schicksal Daniels leuchtet dann ja zusehends kriftiger etwas vom Geheimnis
des Gottessohnes auf: seine bleibende Gegenwirtigkeit — und sei es vielleicht
auch 'nur' im Sinne der ungebrochenen Aktualitit seines moralischen An-
spruchs. Obgleich er sich zu diesem Anspruch bekennt, obgleich er (wenig-
stens auf dem Niveau des 'Spiels im Film') etliche ausgesprochen kerygmatische
Momente enthilt, verweigert sich Arcands Film mit seinem ausgesprochen anti-
dogmatischen Zug einer Einvernahmung als Glaubensbekenntnis. Der Film
setzt das Fragen in Gang, statt Antworten zu geben.

Jesus von Montreal“ ist demnach zwar insofern ein moderner 'christli-
cher' Film, als er ,maRgebend bestimmt (ist) von Person und Sache Jesu Chri-
sti**. Aber er ist kein 'religidser' Film. Dazu fehlt es ihm an spiritueller Tiefe.
Wenn Arcand solches intendiert hitte, wire seine Inszenierung zu kopf-lastig
und zu hektisch und glatt, also ohne die Offnungen und Bruchstellen, wie sie
fiir religiose Erfahrungen produktiv werden kénnen, als daR sich etwas vom
,meditativen Rhythmus“> eines spirituellen Films, etwa eines Tarkowskij, ein-
stellen konnte. Das Kinopublikum kann die Ergriffenheit der Zuschauer des
Passionsspiels emotional nicht teilen; der Film erreicht das ihm von Kritikerseite
attestierte ,Ziel, echte Betroffenheit zu wecken“®, nicht. Sicher fand Arcand
einen ,menschlichen Ort (...) an dem Jesus heute sinnvoll erfahren werden
kann“¥, sicher gewinnt sein Jesus in der Gestalt Daniels mitunter starke Prisenz,
aber wie fast alle seine Vorginger kann auch sein Film eine zu Zeiten eines

42

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

formlichen Booms von Jesusfilmen von Ambros Eichenberger ausgesprochene
und nach wie vor berechtigte Erwartung an einen solchen Film nicht etfiillen: er
ist letztlich zu konstruiert, als da es ihm gelingen konnte, die in ,der Bibel
eingelagerte Wahrheit iber Gott und den Menschen so umzusetzen, da dahin-
ter religitse Erfahrung sichtbar wird“®,

Aber man muf ihm Gerechtigkeit widerfahren lassen: Darum war es
Arcand auch gar nicht zu tun, ist ihm doch die religiose Erfahrungswelt nur
mehr als Kindheitserinnerung prisent®. Aber er gesteht seine Sehnsucht nach
einer bindenden Antwort auf die klassischen Menschheitsfragen und daR er
,eine Art ethischen Code, eine Moralvorstellung inmitten all der Widerspriich-
lichkeit zu finden“ (Arcand) sich bemiiht hat. Wie seinen Daniel fiihrte ihn diese
Suche zu Jesus, und wie sein Film, so bekennt er sich selbst ausdriicklich zu ihm
als letztgiiltigen Mafistab des Handelns: ,Von allen weisen Worten, die im Ver-
lauf der Geschichte gesagt und geschrieben worden sind, von Sokrates, Plato,
iiber Buddha bis zu Mohammed usw., sind die Worte Jesu fiir mich die wichtig-
sten, obwohl sie nicht sehr zahlreich sind. (...) Aber sie sind fir mich die bedeu-
tendsten der Menschheitsgeschichte. Heifdt das nun glidubig oder nicht gliubig
sein? Ich weiR es nicht. Diese Worte sind fir mich jedenfalls wesentlich und
werden mich bis zu meinem Tod begleiten. Nicht weil sie 'gottlich' sind — ich
verstehe zwar sehr gut, daf man sie dafiir halten kann. Mich als praktizierenden
Katholiken zu bezeichnen, mdchte ich aber doch lieber nicht“®,

Die ,grolte Geschichte der Welt“ — so nennt sie Martin, den Titel des
Jesusfilms von George Stevens zitierend — neu entdecken zu lassen, das war das
Anliegen der Akteure des Passionsspiels. Ihr glaubt nur, sie zu kennen“ — in
diesen ihren Worten, mit denen sie sich im Prolog des Spiels an ihr Publikum
wenden, kristallisiert sich auch Arcands Intention: Das scheinbar Vertraute mit
neuen Augen sehen lassen. Selbst wenn manches an diesem neuen Blick inhalt-
lich problematisch erscheint und unter der (Uber-)Last der Gedanken und Ver-
weise zu ersticken droht, so ist der Film doch ein ernsthafter, engagiert um die
Sache bemiihter Zugriff. ,Jesus von Montreal“ konnte in vielen Bereichen der
kirchlichen (und auBerkirchlichen) Kommunikation, z. B. in Erwachsenenbil-
dung, Schule oder Jugendarbeit, das Gesprich und das Nachdenken tiber Jesus
neu in Gang bringen. Es wire ihm zu wiinschen, dag er dazu oft Gelegenheit
erhilt.

Anmerkungen:

1 Originaltitel: Jésus de Montréal; Kanada/Frankreich 1989; Deutsche Erstauffilhrung:
25.1.1990; Liange: 110 Min.; Regie und Buch: Denys Arcand; Kamera: Guy Dufaux;
Darsteller: Lothaire Bluteau (Daniel); Johanne-Marie Tremblay (Constance); Cathari-
ne Wilkening (Mireille); Remy Girard (Martin); Robert Lapage (Rene); Gilles Pelletier
(Pater Leclerc); Yves Jacques (Anwalt). — Ich danke dem Condorde-Filmverleih fiir
seine freundliche Unterstiitzung durch Uberlassung einer Videokopie!

2 Vgl. die (freilich tendenzitse) Auswahl im Presseheft (Condorde-Film, Miinchen
1990) — 19 f. — Es hat allerdings auch nicht an Kritiken gefehlt, die in ihm alles andere
als einen ,grandiosen Film*“ (P. Hasenberg, Jesus im Konsumzeitalter, in: FILM-Kor-
respondenz Nr. 2 v. 30.1.1990, 6) sahen: vgl. v.a. A. Meyhdofer, Passion in der U-Bahn

43

https://dol.org/10.5771/0010-3467-1890-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

12

13
14
15
16

17
18
19
20

21

22

23

44

(Der Spiegel H.5/1990, v. 29.1.1990, 173); M. Feldvoss, Verkiindigung aus dem Me-
diendickicht (FAZ v. 1.2.1990).

3 Alle nicht weiter ausgewiesenen Zitate sind, soweit dies nicht aus dem Kontext ein-
deutig als anders hervorgeht, Dialogstellen aus dem Film. Eigene Hervorhebungen
sind zur Unterscheidung nur mit einfachen Anfiihrungszeichen markiert.

4 Presseheft, 3.

5 Nicht zu Unrecht charakterisiert auch M. Althen Arcand als ,peniblen Architekten®
(Der wilde Mann, in: Zeit v. 26.1.1990).

6 Arcand in einem im Mirz 1989 mit Maurice Elia gefiihrten Interview (Presseheft, 6).
Alle im Folgenden nur im Text mit ,Arcand“ ausgewiesenen Zitate stammen aus
diesem Interview (vgl. ebd. 6.13-15).

7 Sie wird deutlich aus dem Ausschnitt der Videoaufzeichnung der alten Fassung, die
Daniel im Biiro Leclercs studiert.

8 Vgl. zum Folgenden die Beobachtungen von K.-E. Hagmann, ,Jesus von Montreal“
im Kontext der Jesus“-Filme, in: FILM-Korrespondenz Nr. 2 v. 30.1.1990, 18-24.21. —
Dieser Beitrag — wir zitieren ihn unten nur mehr mit Verfassernamen — ist die bislang
ausfihrlichste Stellungnahme zu Arcands Film. Unabhingig von ihm kamen wir
bisweilen zu dhnlichen Ergebnissen. — Vgl. auch seine Kritik im film-dienst* v.
23.1.1990, 84.121 f (Nr. 28 1006).

9 Es handelt sich um das Ende der Aufzeichnungen Sosimas: 6. Buch, Kap. 3, i) (,Von
der Holle und dem Hollenfeuer. Eine mystische Betrachtung®): — Interessanterweise
wurde gerade der letzte Satz Sosimas, der die AuferstehungsgewiBheit formuliert,
nicht mehr ibernommen. Das paft zum Grundtenor des Films in dieser Frage (s. u.
3.2.5.). — Fur den Hinweis auf Sosima danke ich K.-E. Hagmann (mindlich).

Vgl. F. Dostojewski, Die Didmonen, Miinchen-Ziirich, 1985, bes. 152 ff., 905 ff.
Vgl. V., Montage im Markusevangelium. Studien zur narrativen Organisation der
iltesten Jesuserzihlung (SBB 18), Stuttgart 1989 (bes. die Skizze 497 u. die allg.
Ausfiihrungen zur Montage 493-503).

An eine intensive Lektiire denkt sichtlich auch Hagmann, wenn er meint beobachten
zu konnen, da Arcand ,in der Inszenierung des Passionsspiels verschiedene literari-
sche Formen der Evangelien durch seine unterschiedlichen Formen der Darstellung
(reflektiert)“ (23)

F. Gottler, Die Leichtigkeit des Scheins, in: SZ v. 26.1.1990

M. Feldvoss, Verkiindigung aus dem Mediendickicht (s. 0. Anm. 2).

M. Ripkens, Kritik zu ,Jesus von Montreal*, in: epd-Film H. 2/1990, 29.

Die Ebenen des Passionsspiels und der Daniel-Handlung laufen also nicht ,neben-
einander her“ und sind auch nicht — obwohl sie sich ,berithren und erginzen® — je-
weils autonom*“ (Hagmann 22), sondern dialektisch aufeinander bezogen.

Vgl. Die Dimonen, 907, 914.

Vgl. ebd. 909.

Hagmann 22 (Herv. R.Z.).

Das signalisiert Arcand in einem Interview, das F. Ulrich mit ihm geftihrt hat (Thema
mit Variationen, in: Zoom H. 16/1989, 13-17, bes. 13)

Dag Pilatus zum philosophisch gebildeten, nachdenklichen Menschen gestaltet wird
— wohl angeregt von seiner beriihmten Frage ,was ist Wahrheit“ —, hat im Film
Tradition (vgl. bes. ,Pilatus und andere®, eine 1972 entstandene Produktion von A.
Wajda fiir das ZDF).

W. Bauer, Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen Apokryphen, Darm-
stadt 1967 (Reprint der Ausg. Tiibingen 1909), 457. — Zur allgemeinen Einfiihrung in
die Problematik vgl. den immer noch informativen Exkurs ,Das Leben Jesu bei den
judischen und heidnischen Gegnern des Christentums*, ebd. 452-486.

Zu den Belegstellen vgl. ebd. 457. — S. auch J. Maier, Jesus von Nazareth, in der
talmudischen Uberlieferung (EdF 82), Darmstadt 1978, 251. Zum Gesamtkomplex
der verwickelten Pandera/Pantera-Tradition und ihrer Geschichte vgl. die eingehen-
de Diskussion ebd. 130-201, 251-258. Schon die verschiedenen Schreibweisen des
Namens sind, wie Maier detailliert aufweist, nicht Varianten einer, sondern Ausdruck

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24
25
26
27

28

29
30

31

32

33

34
35

36

37
38
39

40

urspringlich ganz verschiedener Traditionen (vgl. ebd. 264-267).

Maier, Talmudische Uberlieferung 269.

Bruder Jesus. Der Nazarener in jiidischer Sicht. Miinchen 2. Aufl. 1969, 34.

Bauer, Leben Jesu 454.

J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus (EKK II), Teilbd. 1; Ziirich Einsiedeln, K6ln —
Neukirchen/Vluyn 1978, 231 f. (Lit.).

Im Abspann des Films wird als einzige wissenschaftiche Quelle das ,Israel Explora-
tion Journal“ angegeben, allerdings ohne nihere Hinweise. Es war mir nicht mog-
lich, die Angabe zu verifizieren, doch darf wohl davon ausgegangen werden, da
sich in der Literatur (im IEJ oder anderswo) eine entsprechende Mitteilung findet.
Maier, Talmudische Uberlieferung 254 (Herv. R.Z.); vgl. ebd. 265.

Selbst Maier, ebd. 191, hilt das nicht fiir ausgeschlossen, sieht aber keine Moglich-
keit, einen dahingehenden Nachweis zu fiihren.

R. Pesch (Das Evangelium der Urgemeinde. Wiederhergestellt und erldutert, Frei-
burg-Basel-Wien, 3. Aufl. 1984) wagt sich bei seiner Rekonstruktion einer vormarki-
nischen Passionsgeschichte sogar bis in die Zeit der Urgemeinde zuriick.

Jesus spricht vom Menschensohn immer in der 3. Person. — Aufgrund der Art, wie im
Film der Wortteil ,Menschen-“(also nicht etwa ,Gottes-“)Sohn betont wird und nach-
dem auch der Sinngehalt von ,Menschensohn“ nicht problematisiert wird, muf der
Laie die entsprechende Dialogstelle als einen von Jesus selbst stammenden Hinweis
auf einen menschlichen Vater begreifen.

Innerhalb der Wortiiberlieferung wird deutlich die Bergpredigt bevorzugt. Wortlich
im Filmdialog zitiert werden (in dieser Reihenfolge): Mt 6,25-34 (,Von der Sorge“/in
Ausziigen); Mt 5,39 f. (,Verbot der Vergeltung®); Mk 10,23 par in Verbindung mit Mt
6,21 (Reichtum und Reich Gottes); Mt 5,44.46 (,Von der Feindesliebe*); Mt 7,1 (,Vom
Richten). — Eingelagert darin sind zwei recht freie Umdeutungen: 1) Die Aufforde-
rung des Herrn im ,Gleichnis vom Festmahl“ (Lk 14,15-24), Arme, Kriippel, Blinde
und Lahme zu Tisch zu laden, wird transformiert in eine stets giiltige Forderung. 2)
Vermutlich die Rettung der Ehebrecherin (Joh 7,53-8,11) ist es, die mit Jesu Wort von
den Letzten, die die Ersten sein werden (vgl. Mk 10,31 par) zu der 'apokryphen'
Aussage verschmolzen werden: ,Wabhrlich, ich sage euch: Die Ehebrecherinnen
werden als erste in das Reich Gottes gelangen.© — Bei der zweiten Vorstellung des
Spiels kommen hinzu: die Worte ,iiber das Schworen“ (Mt 5,33 ff.) und die ,gegen
Schriftgelehrte und Pharisder* (Mt 23,4; Mk 12,38-40 par und - in neuem Kontext —
Mk 10,43 f. par). Letztere werden zum Schluf hin durch einen Einschub zwischen Mt
23,89 auf die aktuell anwesenden Gegner der Schauspieler aufgebrochen: ,Laft
euch niemals 'Rabbiner' nennen; oder 'mein ehrwiirdiger Vater'; oder 'Monsignore';
oder 'Eminenz'. Denn es gibt nur einen Vater, den Vater im Himmel, und ihr seid alle
Brider.“ — Daniels Endzeit-Predigt in der U-Bahn nimmt — jetzt auf einer anderen
Handlungsebene — zunichst das Verlassenheitsmotiv von Mk 15,34 auf und zitiert
dann (z. T. in aktualisierenden Ubertragungen) aus dem sog. apokalytischen Flug-
blatt Mk 13 (V.2.14-18.21 {. 25.32).

Vgl. Maier, Talmudische Uberlieferung 237, 252 f., 255 f. (u. passim).

W. Shakespeare, Hamlet. Prinz von Dinemark, 111, 1 (Stuttgart, Reclam UB 31, 1986).
Der zitierte Abschnitt reicht von ,Sterben — schlafen — nichts weiter* bis ,zu unbe-
kannten fliechn“ (ebd. 55).

Der Kommentar lautet: ,Auer Petrus und Johannes waren es nicht die Jiinger von
damals, sondern andere: Paulus, der Pharisder, Barnabas, Stephanus und dann ande-
re Fremde, Griechen und Rémer.“

Mit Hagmann 24.

M. Althen, Der wilde Mann (s. 0. Anm. 5).

Wir verzichten auf eine genaue Angabe der Szenen, in welchen die entsprechenden
Hinweise erfolgen oder die allgemeinen Charakterziige besonders deutlich werden.
Daf3 Arcand selbst diesem Klischee aufgesessen ist, zeigt eine Bemerkung tiber sei-
nen Hauptdarsteller Lothaire Blutenau: ,Es gibt keinen auer ihm in ganz Montreal,
der diese Rolle hitte spielen kénnen. Sein Aussehen und der Umstand, da® er etwas

45

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

41

42
43

44
45

46
47

48

49

50

51
52

53
54

55
56

57
58

59
60

46

asexuell wirkt, macht ihn irgendwie engelgleich (Presseheft, 14).

Wie sich Daniel entscheidet, wird nicht explizit angegeben. Die Entscheidung wiirde
ohnehin durch die sich tiberstiirzenden Ereignisse hinfillig. Daniels reservierte Hal-
tung gegeniiber den 'Einfliisterungen' macht aber eine Ablehnung der Offerten
wahrscheinlicher.

P. Hasenberg, Jesus im Konsumzeitalter (s. 0. Anm. 2), 7.

In diesem Scherz scheint sich etwas von der Stimmung bei der Produktion des Films
zu spiegeln. Arcand erinnert sich: ,Bei den Dreharbeiten machte man sich tiber die
"Wasser Szene' lustig: "Wenn es nicht funktioniert, wenn Jesus {iber das Wasser geht,
fragen wir Lothaire, ob er es kann —und er wiirde es konnen'.“ (Presseheft, 14; vgl. o.
Anm. 40).

Vgl. fiir den Film: ,Jesus von Ottakring* (Regie: W. Pellert; Osterreich 1975); fiir die
Literatur: ,Jesus in Osaka“ von G. Herburger (Neuwied-Berlin 1970).

M. Feldvoss, Verkiindigung aus dem Mediendickicht (s. 0. Anm. 2).

Vgl. die gute Kurzbeschreibung dieser Kritik bei Hagmann, 22 f.

Dies erinnert an G. Herburger (s. 0. Anm. 44), der seinen 'Jesus' selbst das Kreuz
vernichten li3t, weil es ,zum Zeichen der Angst und der Gekreuzigte zu einer Figur
der Unterdriickung wurde* (K.-J. Kuschel, Jesus in der deutschsprachigen Gegen-
wartsliteratur, Ziirich-Kéln/Giitersloh 1978, 194).

Ein dhnlicher Ruf in die Entscheidung erfolgt kurz zuvor in der Auferstehungsse-
quenz: ,Es steht jedem zu, in einem bestimmten Moment den Weg des Heils zu
wihlen. Befragt aber niemand anderen als euch selbst. Man muR auf sich selbst
vertrauen, in Demut und Bescheidenheit. (...) Liebt einander! Folgt ihm nach auf
seinem Weg!“

Vgl. J. Lotman, Die Struktur literarischer Texte, Miinchen 2. Aufl., 1981, 311-329. —
Gedanken zur raumlichen Organisation des Films bringt auch die Kritik in ,Christ in
der Gegenwart“ (Nr. 6/1990, 48): r6., Uber und unter Montreal. Der Jesus im Film
von Denys Arcand.

H. Hoersch, Jesus Christus im Film? (Referat bei der Medienpidagogischen Arbeitsta-
gung der Film- und Femnseh-Liga des Erzbistums Koln am 17. Mirz 1974; masch.), 2.
— Hoersch fiihrt als wichtigstes Beispiel an: ,Der Mann, der sterben muR“ (Regie: J.
Dassin; Frankreich 1957) nach dem Roman ,Christus wird immer wieder gekreuzigt*
von Nikos Kazantzakis. Daneben darf man L. Schepitkos ,Der Aufstieg“ (UDSSR
1976) nennen (vgl. A. Eichenberger, Zur Geschichte und Problematik von Jesusfil-
men, in: Neue Ziircher Zeitung v. 5.7.1979).

Scorsese durchmischt diesen Stil mit einer symbolischen, sich auch aus der Volksreli-
giositit speisenden Bildsprache.

Zit. nach: Der Gildendienst Nr. 429, Juli 1989, 31 (= Nachdruck einer FAZ-Kritik, o.
Verf., 0. Datum).

Hagmann, Kritik von ,J.v.M.“, in: film-dienst“ (s. 0. Anm. 8) 121.

Kuschel, Jesus 303. — Zur niheren Erlduterung dieses Begriffs des ,Christlichen“ vgl.
ebd. 2 f., 298-309.

Hagmann 19.

So faRt Hasenberg Gedanken von Hagmann zusammen (Jesus im Konsumzeitalter, 6
—5. 0. Anm. 2).

A. Eichenberger, Jesusfilme: Eine verpafte Chance?, in: Solothurner Nachrichten v.
20. Mai 1978.

Ders., Geschichte und Problematik von Jesusfilmen (s. 0. Anm. 50).

Vgl. das Interview im Presseheft, 6.13.

Arcand im Interview mit F. Ulrich (s. 0. Anm. 20), 14.

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUMMARY

As a committed cinematographic actualization of the Gospel, ,Jesus of Montreal®
opens up a new path in the genre of Jesus movies. Unlike Scorsese with his odd amalgam
of history with psychology and symbolism, Arcand attempts a rendering of the traditions
depicting Jesus indirectly and directly. In so doing, he transforms key elements of the
Gospel into a contemporary story and contrasts them by inserting a Passion play with a
reconstruction of the historical Jesus. — This analysis seeks to unfold the complexity of
Jesus of Montreal, its abundance of allusions, and its underlying theological structure
with its adaptations of biblical characters and narrative patterns. Particular attention is
given to the dispassionate demythologization of the biblical Jesus and the progressive
revelation of Christ's prensence running counter to each other. The portrayal of the
historical Jesus — including its factual deficiencies (e.g. in the understanding of the mirac-
les or the speculation on Jesus' origin) — comes always second after the transfiguration of
Jesus in the fate of Daniel, the actor: Daniel's practised ,Imitatio“ becomes corrective to
the image of the demythologized Jesus he himself creates and portrays.

RESUME

Jésus de Montréal* est une actualisation cinématographique engagée de I'Evangi-
le qui marque une nouvelle étape dans le genre ,Jésus a l'écran‘. Bien autrement que
Scorsese qui a créé un amalgame étrange d'histoire, de psychologie et de symbolisme,
Arcand s'efforce de réunir les traditions de la représentation directe er indirecte de Jésus.
Pour ce faire, il transforme des éléments centraux de I'Evangile en une action contempo-
raine et la confronte avec une reconstruction du Jésus historique en intercalant une mise
en scéne de la Passion. — L'analyse essaie de déployer la compléxité du film, sa richesse
en allusions et sa structure théologique sous-jacente et qui se développe des adaptations
de personnages de I'Evangile et de modeéles narratifs bibliques. L'attention de l'analyse
est particuliérement attirée par le mouvement contrastant de la démythification du Jésus
biblique et de la révélation progressive de la présence du Christ. La mise en scéne du
Jésus historique, qui comporte des insuffisances objectives (p.ex. la conception du mirac-
le, la spéculation sur I'ascendance de Jésus), reste toujours subordonnée a la transfigura-
tion de Jésus en l'acteur Daniel: |' ,imitatio“ récue par celui-ci corrige l'image du Jésus
demythifie qui est construite et présentée par Daniel lui-méme.

RESUMEN

La pelicula ,Jestis de Montreal“ es una decidida actualizacion del Evangelio y una
nueva senda dentro del género cinematogrifico sobre Jesas. De una manera diferente a
Scorsese, quien presenta una singular amalgama de historia, sicologia y simbolismo;
Arcand se dedica a la mediacién de las tradiciones de la representacién indirecta y directa
de Jests. Para esto, Arcand transforma aspectos basicos del Evangelio y los introduce en
situaciones contemporaneas, confrontindolas con la reconstruccion del Jesis histoérico,
a través de una representacion de la Pasion insertada en el film. — El analisis intenta
desarrollar la complejidad de la pelicula, la riqueza de alusiones y la estructura teolégica
subyacente en ella, con las adaptaciones de figuras y matrices narrativas de la Biblia.
Llama la atencién de manera especial, el movimiento que opone la desmitologizacién del
Jests biblico con la revelacion gradual de la presencia de Cristo. La puesta en escena del
Jests histérico, conteniendo tambien algunas deficiencias objectivas (p.e. la compren-
si6n de los milagros o la especulacion del origen de Jesis), se subordina a la transfigura-
cion de Jesis en el destino del actor Daniel: La ,Imitatio“, vivida por Daniel, corrige la
imagen del Jests desmitologizado, como fue construida y presentada por él mismo.

47

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17 - am 21.01.2026, 09:37:40. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-2-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

