
Warum Religionsgespräche scheitern 
Anmerkungen zum innerchristlichen Diskurs			

des 16. Jahrhunder ts

Marcel Nieden

Der gewählte Obertitel bedarf einer Vorbemerkung. Er scheint die dialo-
gischen Bemühungen zwischen den Religionen generell unter das Ver-
dikt der Vergeblichkeit zu stellen, gleichsam als seien Religionsgespräche 
per se und von vornherein zum Scheitern verurteilt. Obwohl eine solche 
Annahme in kultur- und religionspessimistischen Milieus, denen Fragen 
der Religion letztlich Fragen des individuellen Geschmacks darstellen, 
heute wohl nicht ohne Beifall bliebe – De religionibus non est disputan-
dum! –, setzen die folgenden Überlegungen durchaus nicht die Über-
zeugung voraus, dass über den Wahrheitsanspruch und die Weltdeutung 
von Religionen nicht gestritten und in dieser Hinsicht keine Verständi-
gung erzielt werden könne. Die scheinbar nur allzu weite Formulierung 
des Obertitels ist vielmehr historisch veranlasst und mit dem Untertitel 
unbedingt zusammenzusehen. Sie bezieht sich, wie wir sogleich sehen 
werden, auf einen relativ klar umrissenen geschichtlichen Phänomen-
bereich: die innerchristlichen Religionsgespräche des 16. Jahrhunderts. 
Dass diese Gespräche samt und sonders scheiterten, mag zwar auf den 
ersten Blick als eine gewagte Behauptung erscheinen. Es haben sich ja im 
16. Jahrhundert durchaus Stimmen gefunden, die im Rahmen des einen 
oder anderen Religionsgesprächs wenigstens Teilerfolge konstatierten.1 

1 | Siehe etwa das Statement Johannes Ecks (1486-1543) im Zusammenhang 

der Regensburger Verhandlungen 1541: »Cum Vormatiae ar ticulus de peccato 

originali bene fuerit concordatus et utrinque receptus, colloquentes nos ad ean-

dem concordiam remisimus parvi facientes involutam et discordantem libri expla-

nationem.« [»Nachdem in Worms der Ar tikel von der Erbsünde in überzeugender 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden136

Allein, die Mehrheit der Zeitgenossen urteilte anders. Und auch eine sich 
um konfessionelle Neutralität bemühende historische Forschung kommt 
heute schwerlich um die Feststellung herum, dass den von der Konstel-
lation her durchaus unterschiedlichen innerchristlichen Religionsgesprä-
chen – nimmt man einmal an, dass sie sich einem wie auch immer näher 
zu bestimmenden Konkordienwillen verdankten – insgesamt wenig bis 
gar kein Erfolg beschieden war.

Es stellt sich die Frage: warum? Die durchgängige Erfolglosigkeit der 
Gespräche legt die Vermutung nahe, dass sich unabhängig von den je-
weiligen historischen Konstellationen grundsätzliche, gleichsam struktu-
relle Gründe bestimmen lassen, die für das Scheitern der Gespräche ver-
antwortlich zu machen sind. Diese Vermutung möchte ich im Folgenden 
überprüfen, indem ich versuche, Bedingungsfaktoren zu identifizieren, 
die schon für sich allein, erst recht aber im Verbund den Erfolg des jewei-
ligen Gesprächs zu verhindern vermochten. Der umfassenden Perspekti-
ve nach kann es sich nur um eine vorläufige Zusammenstellung handeln, 
die der weiteren Überprüfung durch komparatistische Studien bedarf.2 

Dazu ist zunächst der historische Gegenstandsbereich der Religions-
gespräche zu umreißen; anschließend sind die Erwartungshaltungen 
an diese Gespräche zu eruieren, soweit die Quellen diese zu erkennen 
geben. Erst vor diesem Hintergrund lässt sich dann genauer nach den 
historischen Ursachen des Scheiterns fragen. Abschließend sollen die 
Beobachtungen gebündelt und auf die Frage hin bedacht werden, worin 
die historische Bedeutung dieser eigentümlichen Geschichte des Miss-
lingens zu sehen ist.

Weise verglichen und von beiden Seiten aufgenommen worden war, schickten wir 

Gesprächspartner uns (in Regensburg) zu derselben Eintracht an, gaben dann 

freilich eine verwickelte und strittige Erklärung des kleinen Buches.«] (Dittrich 

(1892), 10) Vgl. Pfnür (1980), 71, Anm. 95.

2 | Verglichen mit den zahlreichen, teilweise recht gründlichen Untersuchungen 

einzelner Religionsgespräche, sind komparatistische Studien zu dem Thema im-

mer noch dünn gesät. Abgesehen von den Überblicksartikeln in den Lexika und 

Handbüchern sind vor allem folgende Studien einschlägig: Hering (1836/38); 

Beumer (1964), 321-332; Fraenkel (1965); Moeller (1970), 275-324 und Moeller 

(1974), 213-364; Müller (1980); Hollerbach (1982); Fuchs (1995); Decot (2007), 

110-139; Scheib (2009/10).

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 137

Konturen des Gegenstands

Dialogische Begegnungen von Christen unterschiedlicher Glaubensüber-
zeugungen hat es im Zusammenhang der Reformation vielfach gegeben. 
Schon in den Anfängen der reformatorischen Bewegung markieren sol-
che Begegnungen verlaufsgeschichtliche Zäsuren. Zu erinnern wäre hier 
etwa an die Leipziger Disputation von 1519 zwischen Martin Luther, An-
dreas Karlstadt auf der einen und Johannes Eck auf der anderen Seite, an 
die beiden Züricher Disputationen von 1523 unter maßgeblicher Beteili-
gung Huldrych Zwinglis oder an das Marburger Religionsgespräch von 
1529 zwischen den Wittenberger sowie den Schweizer und oberdeutschen 
Reformatoren. Ein oberflächlicher Blick auf diese Begegnungen dürfte 
genügen, um sich die Disparität der Veranstaltungen zu vergegenwärti-
gen, die als »Religionsgespräche« bezeichnet werden können.

Dieser Eindruck wird durch terminologische Beobachtungen noch 
verstärkt. Der Ausdruck »Religionsgespräch« begegnet in den Quellen 
des 16. Jahrhunderts nur selten und offenbar erst spät.3 Die Bezeichnun-
gen für den hier anvisierten historischen Gegenstand sind meist ande-
re: colloquium, disputatio, unterredung, tractat oder einfach nur gesprech.4 
Diese Begriffe sind nicht nur in sich semantisch polyvalent, sie werden 
in den Quellen zu allem Überf luss häufig noch pleonasmusverdächtig 
gepaart, sodass sich aus der zeitgenössischen Terminologie schwerlich 

3 | Das gilt zumindest für die Aufnahme des Begrif fs in den Titeln von Druckwer-

ken. Einer der frühesten Belege dürf te sein: Christoph Erhard, Newer Euangeli-

scher Catechismus. Das ist: Ein sehr nützliches/lustigs vnd kurtzweiliges Reli-

gionsgespräch/eines Catholischen Christen/vnd Evangelischen Lutheraners/in 

Form und Weise eines Catechismi. Sampt angehengtem Lutherischen Irrgarten 

[…], München 1589. Getrennt begegnen die beiden Begrif fsbestandteile gele-

gentlich schon zuvor; siehe etwa [Martin Bucer,] Etliche gesprech ausz Göttlichem 

vnnd geschribnen Rechten vom Nürnbergischen fridestand/der streitigen Religion 

halb/Anno etc. x x xij. Franckfor tischen anstand/jüngst im Aprillen dises x x xix. jars 

auffgericht. Künftiger handlung gen Nürnberg angesehen/den span der Religion 

hinzulegen […], Augsburg 1539; Christian Francke, Ein Gesprech Von Jesuitern Al-

len frommen Christen/die Jesuiter vnd ihre Religion recht zu erkennen/Vast nütz-

lich zulesen […], Basel 1581.

4 | Vgl. Hollerbach (1982), 6-7.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden138

ein distinkter Begriff des Religionsgesprächs gewinnen lässt.5 Die Defi-
nition des Begriffs kann daher nur nach den Maßstäben gegenwärtiger 
historischer Betrachtung erfolgen.6

Ohne die Diskussion der Forschung hier im Einzelnen aufrollen zu 
können, möchte ich im Folgenden ein Konzept des Religionsgesprächs 
von mittlerem Umfang zugrunde legen, das nicht einfach jede dialogi-
sche Begegnung zwischen divergenten christlichen Gruppen umfasst, 
noch auch sich nur auf die vom Kaiser initiierten »Reichsreligionsgesprä-
che« erstreckt. Im Anschluss an die Definitionen von Marion Hollerbach 
und Irene Dingel verstehe ich das »Religionsgespräch« als ein öffentli-
ches »Forum der theologisch-politischen Auseinandersetzung«, das auf 
eine obrigkeitliche Initiative hin Repräsentanten verschiedener christ-
licher Bekenntnis- oder Überzeugungsgemeinschaften zum Zweck der 
Überwindung konfessioneller Gegensätze vereint.7 Das so definierte »Re-
ligionsgespräch« diente letztlich der Depluralisierung des christlichen 
Glaubens, indem es die vielfältig aufbrechenden Glaubensanschauungen 
homogenisieren sollte.

Was die angesprochene obrigkeitliche Initiative betrifft, so werde ich 
mich auf diejenigen Religionsgespräche konzentrieren, die durch Initia-
tiven des Kaisers oder der Fürsten zustande gekommen sind. Diese Ent-
scheidung liegt darin begründet, dass die von den städtischen Obrigkei-
ten, Rat oder Magistrat, initiierten Gespräche, die in den 20er und 30er 

5 | Vgl. die Beispiele bei Moeller (1974), 353-354.

6 | Der Ausdruck »Religionsgespräch« ist allerdings auch in der gegenwärtigen 

Diskussion kein klar umrissener Begrif f; vgl. die sondierenden Bemerkungen bei 

Pfnür (1988), 223-226.

7 | Hollerbach (1982), 1: »Religionsgespräche als Forum der theologisch-politi-

schen Auseinandersetzung zwischen den sich bildenden Konfessionen […].« Din-

gel (1997), 655, 1-7: »Soll dies jedoch geschehen, muß das Religionsgespräch 

verstanden werden als ein öffentliches ›Forum der theologisch-politischen Ausei-

nandersetzung‹ (Hollerbach 1), das durch obrigkeitliche Initiative eingesetzt wird, 

um in Konfrontation von Repräsentanten verschiedener Glaubens- oder Bekennt-

nishaltungen der konfessionellen Annäherung bzw. Vereinheitlichung zu dienen, 

sei es durch Wiedervereinigung der gegnerischen Lager mit Hilfe einer bekennt-

nismäßigen Kompromißlösung, durch Ausgrenzung oder durch Rückgewinnung 

des Gegners auch in gegenreformatorischer Absicht.« Zur Diskussion vgl. Scheib 

(2009/10), Bd. 2, 641-644.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 139

Jahren des 16. Jahrhunderts begegnen, nur in eingeschränktem Sinn als 
»Gespräche« zu verstehen sind. Sie orientierten sich am Muster der aka-
demischen Disputationen, folgten also weithin einer hochritualisierten 
Diskussionstechnik auf der Grundlage der aristotelischen Topik.8 Dieses 
Verfahren ließ jedoch keine Kompromissformulierungen zu und bot in-
sofern einem dialogischen Vermittlungsprozess nur ein denkbar dürfti-
ges Instrumentarium. Die vom Kaiser oder von den Fürsten initiierten 
Gespräche lösten sich dagegen von dem Modell der kommunalen Dispu-
tationen und nahmen eher den Charakter eines »Gesprächs« (colloquium) 
an im Sinn eines freieren, das strenge Korsett der Syllogistik überschrei-
tenden Austauschs von Meinungen.9

Prägten die überwiegend der nachträglichen Legitimierung reforma-
torischer Maßnahmen dienenden städtischen Disputationen10 den Zeit-
raum der zwanziger Jahre, so begann ab den dreißiger Jahren die Ära der 
Religionsgespräche.11 Die von Ferdinand I. (1503-1564) in Stellvertretung 
Kaiser Karls V. angeregten Ausgleichsverhandlungen auf dem Augsbur-
ger Reichstag von 1530 können bereits als inoffizielles Religionsgespräch 

8 | Vgl. Moeller (1970), 301-305, der von der Konstellation her – Rat und Geist-

lichkeit disputieren auf der Grundlage und nach den Kriterien des göttlichen Wor-

tes – zugleich das innovative Moment der Züricher Disputationen betont; daran 

anschließend: Hollerbach (1982), 100-107.

9 | Fuchs (1995), 499-501, sieht in den Verhandlungen der Luthersache auf dem 

Wormser Reichstag von 1521 das humanistische Konzept des »synodalen Reli-

gionsgespräches« (501) verwirklicht, an dem sich in der Folgezeit vor allem die 

kaiserlichen Religionsgespräche orientier ten. Bereits Hubert Jedin hatte die Re-

ligionsgespräche von den frühen Disputationen durch den Hinweis abgehoben, 

sie setzten »auf neugläubiger Seite konsolidier te Kirchengemeinschaften voraus, 

deren Rückgrat das Bekenntnis bildet« (Jedin (1958), 50).

10 | Vgl. Dingel (1997), 656, die daher auch den Ausdruck »Reformationsgesprä-

che« zur Unterscheidung von den fürstlich und kaiserlich initiier ten Religionsge-

sprächen gelten lässt.

11 | Zu den vorgestellten Gesprächen vgl. die Literaturangaben Dingel (1997), 

675-681, sowie bei Scheib (2009/10), Bd. 3, 854-931. Die folgenden Anmerkun-

gen benennen einschlägige Studien und machen darüber hinaus auf einige Neu-

erscheinungen aufmerksam.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden140

betrachtet werden.12 Fürstlicher Initiative dagegen verdankte sich das 
Leipziger Religionsgespräch von 1539, zu dem verschiedene humanisti-
sche Vertreter aus dem Bereich der Protestanten und Altgläubigen zu-
sammenkamen und in dem nicht so sehr der dogmatische Konsens, als 
vielmehr eine gemeinsame Kirchenordnung gesucht wurde.13 Demgegen-
über verfolgten dann die bekannten, vom Kaiser initiierten Gespräche 
zu Hagenau, Worms und Regensburg 1540/41 das Ziel eines Ausgleichs 
der Lehrgegensätze, wodurch Karl V. hoffte, die causa religionis klären 
zu können.14 Ebenfalls in einer kaiserlichen Initiative lag das zweite Re-
gensburger Religionsgespräch von 1546 begründet, das freilich schon im 
Schatten der militärischen Vorbereitungen zur kriegerischen Lösung 
der Religionsfrage stand.15 Mit dem Wormser Gespräch von 1557, das auf 
eine Vereinbarung im Rahmen des sogenannten Augsburger Religions-
friedens von 1555 zurückging, kam die Linie der vom Kaiser initiierten 
Gespräche zu einem erfolglosen Ende.16 Einem von der Anlage her we-
sensverwandten Kolloquium in Poissy, mit dem 1561 ein konfessioneller 
Ausgleich innerhalb des französischen Königtums zwischen Katholiken 
und Hugenotten versucht wurde, war gleichfalls kein Erfolg beschieden, 
wenngleich die Hugenotten die Tatsache, dass sie erstmals als Dialogpart-
ner der gallikanischen Kirche fungierten, mit einem gewissen Recht als 
einen Akt politischer Anerkennung verbuchen konnten.17

Der Augsburger Religionsfriede fixierte faktisch die Bikonfessiona-
lität im Alten Reich, konzedierte das ius reformandi allerdings nur dem 
Landesherrn. Religionsgespräche boten sich unter diesen Voraussetzun-

12 |  Immenkötter (1973); Decot (1989); Honée (1993); Immenkötter/Wenz 

(1997).

13 | Vgl. Fraenckel (1965), 14; Wartenberg (2001).

14 | Grundlage sind jetzt die in der Reihe »Akten der deutschen Reichsreligionsge-

spräche im 16. Jahrhundert« edierten Materialien: Ganzer (2000); Ganzer (2002); 

Ganzer (2007). Zu den Vorgängen im Einzelnen vgl. zur Mühlen (2005), 319-334; 

Luttenberger (1988), 65-101; Remy (1994), 29-49; Lexutt (1996); Augustijn 

(2001), 25-39; Lane (2004), 163-190; Stolk (2004); van Veen (2005), 40-45; Gan-

zer (2009), 99-133; Janssen (2009); Schultheis (2012).

15 | Vogel (2009).

16 | von Bundschuh (1988); Slenczka (2010).

17 | Nugent (1974); Dufour (1980), 117-126; Reinhard (1980), 89-116; Olson 

(2009), 227-238.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 141

gen als religionspolitisches Instrument fürstlicher Herrschaft an, sei 
es, dass evangelische Fürsten die innerprotestantischen Divergenzen 
zwischen Lutheranern und Calvinisten zu überwinden suchten wie im 
Maulbronner Religionsgespräch von 156418, im Kolloquium von Möm-
pelgard 158619 oder im Kolloquium von Sandomierz 157020, wo innerhalb 
des polnischen Protestantismus ein »Consensus« zwischen Lutheranern, 
Calvinisten und den Böhmischen Brüdern gelang. Sei es, dass man in-
nerlutherische Lehrgegensätze im eigenen Territorium zu überwinden 
hoffte – wie in Kursachsen im Religionsgespräch zu Altenburg 1568/69 
oder Quedlinburg 1583.21 Sei es, dass man deviante Strömungen in die 
eigene Konfession zu integrieren suchte – wie bei den insgesamt aller-
dings eher selten unternommenen Versuchen eines Religionsgesprächs 
zwischen Lutheranern und Täufern. Bekannt ist hier vor allem das Reli-
gionsgespräch zu Frankenthal, das der pfälzische Kurfürst Friedrich der 
Fromme (1515-1576; 1559) im Jahr 1571 veranstaltete.22 Sei es aber auch, dass 
man mit Religionsgesprächen die Absicht verband, protestantische Ver-
treter zur Rückkehr zum Katholizismus zu bewegen – wie etwa in den 
Religionsgesprächen zu Baden-Baden und Emmendingen 1589/9023 oder 
besonders prominent, aber hier vom zeitlichen Rahmen her freilich außer 
Acht zu lassen, im Regensburger Religionsgespräch von 1601.24 

In den Gesprächen, seien sie nun vom Kaiser oder den Fürsten an-
gestoßen, ging es im Sinn der oben genannten Definition stets um eine 
Überwindung innerchristlicher, konfessioneller Gegensätze – eine Her-
ausforderung, an der alle Gespräche, so unterschiedlich auch ihre jewei-
lige Konstellation gewesen sein mag, scheiterten, wenngleich auch etwa 
der Konsens in Teilaspekten gelang, am weitreichendsten vielleicht noch 
im Consensus von Sandomierz. Doch den verließen die polnischen Luthe-

18 | Brand (2000), 58-84.

19 | Raitt (1993).

20 | Bartel (1973), 107-128; Wrzecionko (1980), 145-152; Wrzecionko (1987), 

26-41; Hein (2001), 425-431; Petkunas (2009), 317-346.

21 | Neuere Untersuchungen fehlen.

22 | Hege (1908); Greulich (1953); Güss (1960); Schmidt (1973), 58-64.

23 | Steigelmann (1970). Zur Rolle des mehrfachen Konvertiten Johannes Pis-

torius Niddanus d.J. in den Religionsgesprächen vgl. jetzt Moser (2009), 73-78.

24 | Herbst (1928); Münch (2004), 97-116.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden142

raner wieder, sobald der Rückhalt im deutschen Philippismus schwand,25 
sodass auch dieses Colloquium das Ziel einer dauerhaften Angleichung 
oder Neutralisierung der innerchristlichen Lehrgegensätze nicht erreich-
te.

Vorstellungen des Gelingens

Bevor ich nach den Ursachen dieser beachtlichen Misserfolgsgeschichte 
frage, ist zunächst ein Blick auf die mit den Gesprächen verbundenen 
Vorstellungen des Gelingens zu werfen. »Wenn wir keine Vorstellung 
vom Gelingen eines Lebensentwurfs haben, dann sehen wir uns auch 
nicht als Gescheiterte.«26 Das Diktum des Tübinger Sozialethikers Diet-
mar Mieth formuliert eine Voraussetzung, die auch für die Selbst- und 
Fremddeutung des Scheiterns im Kontext des 16. Jahrhunderts zutreffen 
dürfte. Meines Erachtens wären die Gespräche von den damaligen Zeit-
genossen schwerlich als »gescheitert« beurteilt worden, wenn nicht mit 
ihnen bestimmte Erfolgsphantasien oder – vorsichtiger formuliert – be-
stimmte Erfolgshoffnungen verbunden gewesen wären, die sich dann 
aber offenbar samt und sonders zerschlugen.

Die Initiatoren der Gespräche, Kaiser und Fürsten, aber auch nicht 
wenige Theologen und Juristen verbanden damals mit den solchermaßen 
institutionalisierten Formen des binnenchristlichen Dialogs die Hoff-
nung auf eine Überwindung der konfessionellen Differenzen. Charak-
teristischer Ausdruck dieser Erwartungshaltung ist in den Quellen der 
Begriff der »Vergleichung«27. Bereits im Zusammenhang des ersten, inof-

25 | Wrzecionko (1980), 152.

26 | Mieth (1990), 386.

27 | Deutsches Wörterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm, Bd. 25, 1999, 458, 

und die dort zum Lemma »Vergleichung« unter 1) »der ausgleich, ver trag« genann-

ten Beispiele. Siehe weiter etwa die Formulierungen des Frankfur ter Anstands von 

1539 bei Neuser (1974), 75: »[…] damit ainmal der gantz nachtailig zwispalt in 

unserer hailigen religion in christenlich ainigkait und vergleichung gebracht, […].«; 

ebd., 78: »[…] Daß in der religion als der rechten hauptsach ain gut christlich und 

entlich vergleichung gemacht werde, […].« Die Einladung Karls V. zu einem Reli-

gionsgespräch vom 18. April 1540, ebd. 86: »[…] das zů schleuniger frydtlicher 

hinlegung und vergleiychung angereygter religionsachen ersprießlich sein mogte, 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 143

fiziellen Religionsgesprächs im Rahmen des Augsburger Reichstages von 
1530 waren die Vertreter der protestantischen Stände angewiesen worden, 
sich mit den übrigen Ständen des Reiches »zu vergleichen«.28 Zwei in 
religiösen Fragen dissentierende Partner zur Übereinstimmung bringen 
mit dem Ziel der Überwindung des Streites und der Wiederherstellung 
der Einigkeit29 (concordia) – damit dürften die Vorstellungen des Gelin-
gens seitens der Initiatoren im Blick auf das Unternehmen »Religions-

[…].« Siehe auch die »Vorrede an den Christlichen Leser« in dem von Johannes 

Brenz herausgegebenen Protocoll Das ist/Acta oder Handlungen des Gesprechs/

zwischen den Pfältzischen vnd Wir tembergischen Theologen/von der Vbiquitet 

oder Allenthalbenheit des Leibs Christi/vnd von dem buchstäbischen verstand 

der wort Christi/Das ist mein Leib/etc. Im April des Jars 1564. zu Maulbrun ge-

halten. […], Heidelberg 1565, fol. aijr: »Nachdem die durchleuchtigste/durch-

leuchtige Hochgeborne Chur vnd Fürsten/Herr Friderich Pfaltzgraue bey Rhein/

[…] Auch Herr Christoff Hertzog in Wir temberg vnnd Graue zu Mumpelgard/vnsere 

genedigste vnnd genedige Herren/auß Christlichem wolmeinenden eiver vnd ge-

müt/zu befürderung Göttlicher warheit/Auch pflantzung vnd erhaltung Gottseliger 

einigheit/des verschienen 64. jars/im Aprill/sich freundlich verglichen/ein Christ-

liches gesprech von etlichen jetzt ein zeitlang streittigen Religionspuncten/[…] 

fürgehen zulassen/vnd wo möglich/eine Christliche vergleichung zutreffen/[…].« 

Lateinische Äquivalente des deutschen Ausdrucks sind unter anderem »concor-

dia« oder »consensio«; siehe [Johannes Brenz,] Protocollum hoc est, Acta Colloq-

vii Inter Palatinos Et VVir tebergicos Theologos, de Vbiquitate siue omnipraesentia 

corporis Christi, Et de sensu verborum Christi, Hoc est corpus meum, &c. Anno 

M. D. LXVIII [sic!]. Mulbrunnae habiti. […], Heidelberg 1566, fol. aijr; Bucer, Acta 

Colloqvii ln Comitiis lmperii Ratisponae Habiti, Hoc Est Ar ticvli de religione conci-

liati, & non conciliati omnes ut ab lmperatore Ordinibus lmperij ad iudicandum, & 

deliberandum propositi sunt. […], Straßburg 1541, fol. [Av]r.

28 | Dem tetlebenschen Protokoll zufolge wurde den protestantischen Fürsten 

vom Kaiser die Aushändigung einer Abschrif t der Confutatio mit der Auflage in 

Aussicht gestellt, »das ßey sich darinne haben zu ersehen und sich mydt ierer Ma-

jestät und Kurfürsten und Fürsten und andern stenden des heiligen reichs verglei-

gen mügen« (von Tetleben (1958), 101).

29 | Die Begrif fe »Vergleichung« und »Einigkeit« konnten geradezu synonym ge-

braucht werden; siehe Philipp Melanchthon, Alle Handlungen die Religion belan-

gend/so sich zu Worms/vnd Regensburg/auff gehaltenem Reichstag/des M.D.XLI. 

jars zugetragen/[…], Wittenberg 1542, fol. *iiiv: »Nu hat sich in der Kirchen solche 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden144

gespräch« zutreffend umrissen sein. Man hoffte, durch das Gespräch 
eine Einigung unter den Kontrahenten herbeiführen zu können – nicht 
zuletzt um eine gewaltsame Lösung des Konflikts zu vermeiden. Frie-
den, Ruhe, Wohlfahrt, Einigkeit30 – das sind die in den Ausschreibungen 
immer wieder beschworenen Werte, denen der religiöse Vergleich dienen 
sollte. Wie sich die Initiatoren den Weg zur concordia konkret vorstellten, 
ließen sie offen. Ihnen ging es vorrangig um eine möglichst rasche Über-
windung der konfessionellen Lehrgegensätze und die Wiederherstellung 
der »Eintracht«, mochte diese nun durch einen inhaltlichen Ausgleich, 
einen eher äußerlichen Kompromiss oder eine Konversion, einen Über-
gang des einen Teils zum anderen, erreicht werden.31 Martin Bucer, einer 
der führenden Theologen im protestantischen Lager, konnte im Vorwort 
zu seinem Bericht über das Hagenauer und Wormser Religionsgespräch 
von 1540 formulieren, dass »alles an vergleichung der Religion gäntzlich 
hanget, und on die beyde die spaltung vnnd undergang aller gůten polici 
bei vns vnnd der vnfall und niderligen gegen dem Türcken auffs gefähr-
lichst zůnimmet, […].«32 Mit den durch die konfessionellen Streitigkeiten 
heraufbeschworenen, innen- wie außenpolitischen Destabilisierungsge-

weltliche weisheit mehrmals erzeigt/mit gleissenden deutungen zu lencken/da-

durch vergleichung vnd einigkeit zu machen/[…].«

30 | Einladung Kaiser Karls V. zu einem Religionsgespräch an die Protestanten, 

18. April 1540: »[…] zů ruhe und wolfar t gnadiglich gern gefurdert sehn […].« (Neu-

ser (1974), 86); Hagenauer Abschied, 28. Juli 1540: »[…] alwegen den frieden, 

rhue und ainigkhait im Heiligen Reich zephlantzen und zufurdern begirig gewest, 

[…].« (ebd., 96) Das Ausschreiben des Wormser Gesprächs und des Reichstages 

zu Regensburg, 15. August 1540 (ebd., 108-109): »[…] der gnedigen zuversicht, 

die sach mit gottlicher hilf so verhandlen zu lassen und zu furderen, damit man 

volgendts desto statlicher zu christlicher ainigkait und vergleichung komen und 

dardurch das sorglich mistrauen, so dieses zwißpalts halben zwischen den sten-

den des heiligen Reichs eingefallen, widerumb aufgehebt, auch im Heiligen Reiche 

fried und ainigkeit gepflanzt, und alsdan in anderen obligen notwendige handlung 

furgenomen werden möcht.«

31 | Wie im nächsten Abschnitt deutlich wird, konnten mit einem Religionsge-

spräch auch Ziele ver folgt werden, die nur bedingt der dem Begrif f des Vergleichs 

zugrundeliegenden Vorstellung einer Wiedergewinnung von Einheit entsprachen.

32 | Bucer, Alle Handlungen vnd Schrif f ten/zů vergleichung der Religion/durch 

die Key[serliche]. Mai[estät]/Churfürsten/Fürsten/vnd Stände/aller theylen/

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 145

fahren hat Bucer die beiden wichtigsten Beweggründe für die Durchfüh-
rung solcher religiösen Vergleichsgespräche benannt.33 Daneben konnten 
auch rein binnenchristliche Motive wie etwa ein proto-ökumenischer Ein-
heitsgedanke treten, wenngleich derlei Ideen im Reformationsjahrhun-
dert eher selten begegnen und man nicht der Versuchung erliegen sollte, 
Vorstellungen aus der ökumenischen Diskussion des 20. Jahrhunderts 
ins 16. Jahrhundert zurückzuprojizieren.

Ursachen des Scheiterns

Was aber waren die Ursachen dafür, dass sich die vom Kaiser und von 
den Fürsten mit den Religionsgesprächen verbundenen Konkordiener-
wartungen nicht erfüllten? Warum kamen die obrigkeitlich initiierten 
Religionsgespräche – von Teileinigungen abgesehen – insgesamt nicht 
zum Ziel? Ich möchte im Folgenden einige Faktoren benennen, die mei-
nes Erachtens als Antwort auf die Fragen und damit zugleich als Deutung 
dieses auffallenden Phänomens des Scheiterns diskutiert werden können.

1) Divergente Zielvorstellungen

Anders als die soeben von der Wortbedeutung des »Vergleichs« abgeleite-
ten Hoffnungen auf Übereinstimmung nahelegen, waren die mit den Re-
ligionsgesprächen verfolgten Ziele faktisch vielfältiger. Gerade altgläubige 
Politiker und Theologen zögerten, dem kaiserlichen Wunsch nach einem 
Religionsgespräch überhaupt nachzukommen. Darauf einzugehen, hätte 
ja bedeutet zuzugeben, dass die Religionsfrage offen sei – ein Eingeständ-
nis, zu dem die Wenigsten bereit waren. Sie betrachteten Luther und sei-
ne Anhänger vielmehr seit der Exkommunikation und Ächtung durch 
den Wormser Reichstag im Jahr 1521 als rechtsgültig verurteilte Ketzer. 

Die altgläubigen Theologen vollzogen daher auf dem Augsburger Reichs-
tag 1530 nur sehr zögerlich und aufgrund politischen Drucks den Schritt, 

Auch den Päbst[lichen] Legaten/auff jüngst gehaltnem Reichstag zů Regenspurg/

verhandlet/vnd einbracht/Anno D.M.XLI. […], Straßburg 1542, fol. §iiv.

33 | Die religiösen Spannungen drohten insbesondere die Reichsverwaltung und 

Reichsjustiz und damit letztlich die Autorität des Kaisers in Deutschland infrage 

zu stellen; vgl. Ziegler (1992), 24.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden146

in Ausgleichsverhandlungen mit den Protestanten einzutreten.34 Für sie 
konnte es dabei eigentlich nur das Ziel der Unterwerfung unter die römi-
sche Kirche geben.35

Oder aber man verwies auf das Konzil, das über die Fragen christli-
cher Lehre und Lebens zu entscheiden habe. So stand etwa das zweite Re-
gensburger Religionsgespräch 1546 unter keinem günstigen Stern, weil 
die Vertreter der katholischen Seite mit der festen Absicht in die Donau-
stadt kamen, das Gespräch mit dem Verweis auf die Zuständigkeit des 
Konzils zu blockieren.36 Ähnlich stellte sich beim Religionsgespräch zu 

34 | Eine Rolle spielte dabei auch der Umstand, dass an den Religionsgesprä-

chen mitunter Politiker und Juristen teilnahmen, denen als Laien die Disputation 

von Glaubensfragen verboten war. Das häresierechtliche Dekretale Papst Alexan-

ders IV. (1254-1261) formulier te weitreichend, Sexti Decretalium Liber V, Titulus 

II, Caput 2, §1 (Corpus Iuris Canonici, ed. Friedberg, Bd. 2, 1881, 1070): »Inhibe-

mus quoque, ne cuiquam laicae personae liceat publice vel privatim de fide cat-

holica disputare. Qui vero contra fecerit, excommunicationis laqueo innodetur.« 

[»Wir verbieten auch (die Ansicht), dass es irgendeiner Laienperson erlaubt sei, 

öffentlich oder privat über den katholischen Glauben zu disputieren. Wer aber zu-

widerhandelt, wird mit dem Fallstrick der Exkommunikation gebunden.«]

35 |  Janssen (1899), 504 überliefer t ein Diktum Ecks aus dem Jahr 1541: »Da ist 

kein Mittel und helfen keine Worte; wer sich vereinigen will im Glauben mit der rö-

mischen Kirche, muß den Papst annehmen und die Konzilien und glauben, was die 

römische Kirche glaubt. Alles andere ist Wind, und wenn man hundert Jahre dis-

putieren würde.« Das Zitat wurde ohne Nachweis übernommen von Lortz (1982), 

Bd. 2, 230. Die Angaben bei Janssen (Codex Trierer Sachen und Briefschaften, aus 

dem Nachlaß des Xantener Canonicus Pelz; vgl. ders., Geschichte des deutschen 

Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. 22: 1897, 19, Anm. 2) wurden nicht 

überprüft. Der Sache nach bestätigt freilich auch Bucer diese Position Ecks: »Als 

bayde theil zůsammen kommen/hat Doctor H. Eck disen eingang gemacht/Ich vnd 

mein mit verordnete wolle vns nicht darumb mit eüch in einigem stuck ze weichen/

sonder allein darumb/das wir vndersthon wöllenn/eüch wider zů vns/vnd zur alten 

gehorsam der Kirchen zů bringen.« (Martin Bucer, Vom tag zu Hagenaw vnd wer 

verhinderet hab/das kein gesprech von vergleichung der Religion daselbst fürgan-

gen ist. […], [Straßburg] 1540, fol. Aiijr
) Zum Entstehungshintergrund der Augs-

burger Gespräche vgl. Immenkötter (1981), 32-41.

36 | Nicht nur die streng altgläubige Gruppe der Reichsstände um Herzog Wil-

helm IV. von Bayern (1493-1550; 1508) lehnte den neuerlichen Versuch eines 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 147

Poissy der Jesuitengeneral Diego Laínez (1512-1565) auf den Standpunkt, 
dass die weltliche Autorität zur Klärung religiöser Streitfragen gar nicht 
ermächtigt sei und die Gesprächsrunde mithin keine Entscheidungskom-
petenz in diesen Fragen habe.37 Es bedarf keiner größeren historischen 
Einbildungskraft, um sich vorzustellen, dass von solchen Überzeugun-
gen der Illegitimität religiöser Gespräche aus ein konstruktiver Dialog 
mit den Protestanten schwerlich möglich war.

Umgekehrt konnten protestantische Teilnehmer mit dem Ziel einer 
Demonstration evangelischen Glaubens in die Verhandlungen mit den 
Katholiken hineingehen. Calvin formulierte in einem Brief an den Ba-
seler Prediger Simon Sulzer (1508-1585) im Blick auf die Verhandlungen 
von Poissy unzweideutig: »Mit den Papisten müssen wir kämpfen.«38 
Auch wenn er nicht selber zum Gespräch eingeladen war, sondern der 
offenbar als nachgiebiger eingeschätzte Theodor Beza (1519-1609), so ver-
band sich doch bei Calvin damit die Hoffnung, durch eine Darlegung 
der evangelischen Lehre vor dem Königshaus die französische Krone für 
den Protestantismus zu gewinnen.39 Ziel war hier also nicht der religiöse 
Ausgleich und mithin die Annäherung der eigenen Position an diejenige 
des römischen Katholizismus, sondern eher in der Tradition der städti-
schen Reformationsgespräche die Überwindung des Gegners durch die 
evangelische »Wahrheit«.40 Analog traten auch bei dem innerprotestan-
tischen Religionsgespräch, das die Württemberger Theologen in Maul-

Religionsgesprächs mit den Protestanten ab; Karl V. selbst hatte den Delegier ten 

des kaiserlichen Hofes zunächst die Instruktion gegeben, die Gespräche scheitern 

zu lassen; vgl. Vogel (2009), 65-72, 285-286, 489.

37 | Vgl. Nugent (1974), 154-155.

38 | CR 46, 629, Nr. 3489 (Johannes Calvin an Simon Sulzer; [Genf?], 23. August 

1561): »Cum papistis confligendum est.« Ähnliche Zielvorstellungen verband Cal-

vin bereits als Straßburger Delegier ter mit den Religionsgesprächen von Hagenau, 

Worms und Regensburg; vgl. Or tmann (2010), 35-54.

39 | Vgl. Dufour (1980), 117; Nugent (1974), 182.

40 | Die Zielvorstellung der Glaubensdemonstration scheint typisch für die Ge-

spräche nach dem Augsburger Religionsfrieden zu sein. Da der Zwang, die politi-

sche Einheit durch die religiöse Einheit herzustellen, weggefallen war, traten jetzt 

zumindest bei den Reichsreligionsgesprächen andere Absichten in den Vorder-

grund (Selbstvergewisserung, Propaganda, Mission, Ausgrenzung); vgl. Hollerbach 

(1982), 259. Dass daneben aber auch noch nach wie vor Religionsgespräche mit 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden148

bronn 1564 mit den sich reformierten Einflüssen öffnenden Pfälzer Theo-
logen oder 1586 mit den Genfer Theologen in Mömpelgard führten, Ziele 
der Überzeugung, ja Überwindung des Gegners in den Vordergrund.41 
Derlei Leitvorstellungen zeigen nicht nur den lange nachwirkenden Ein-
fluss der Disputatio, des geradezu klassisch-scholastischen Instruments 
zum kommunikativen Austrag kontroverser Standpunkte. Sie lassen auch 
erkennen, wie weit entfernt hier noch aufklärerische Toleranzgedanken 
sind: Die religiöse Wahrheit kann letztlich nur eine sein – und man weiß 
sie in der eigenen Konfession auf seiner Seite. Allerdings konnten Ziel-
divergenzen auch im Lauf der Gespräche überwunden werden – wenigs-
tens bis zu einem gewissen Grad. Wie etwa die Ausgleichsverhandlun-
gen im Zusammenhang des Augsburger Reichstages von 1530 erkennen 
lassen, wurden die anfänglichen Vorbehalte der altgläubigen Theologen, 
insbesondere Johannes Ecks, nicht zuletzt durch kaiserlichen Druck auf-
geweicht. Eck ließ sich daraufhin auf das Ziel eines Ausgleichs ein.42 Wo 
eine solche Angleichung unterschiedlicher Zielvorstellungen nicht ge-
lang, war das Gespräch zum Scheitern verurteilt.

dem Ziel einer religiösen Einheit – als Voraussetzung der politischen Einheit – ge-

sucht werden konnten, beweisen die innerprotestantischen Religionsgespräche.

41 | Siehe zum Maulbronner Religionsgespräch etwa die Vorreden in Brenz 

(1566), fol. aij
r
–cij

v
. Bemerkenswert auch die Vorrede Graf Friedrichs I. von Möm-

pelgard (1557-1608) zur Edition der Gesprächsakten des Mömpelgarder Reli-

gionsgesprächs, in der Friedrich unverholen erklär t, dass durch das Gespräch die 

Wahrheit des eigenen lutherischen Bekenntnisses erwiesen sei und den Refor-

mierten Frieden unter der Bedingung der Annahme dieser »Wahrheit« angeboten 

werden könne: »Vnd weil in diser Handlung die Warheit vnser Christlichen Bekant-

nus liecht vnd hell angezeigt/vnnd an Tag gethan worden/so ist hiemit vnserm 

Gegentheil ein warhaff tiger beständiger vnd Gott wolgefälliger Friden angebotten/

welcher gantz leichtlich kan getroffen werden/wann sie die Göttliche Himmlische 

Wahrheit/so im Wort Gottes begrif fen vnd außgetruckt/mit vns einhellig vnd ein-

mütig annemen wöllen/welche wir ihnen von Hertzen wünschen/[…].« ([Jacob An-

dreae,] Colloqvium Mompelgartense. Gespraech/Jn gegenwart des Durchleuchti-

gen […] Herrn Friderichen/Grauen zu Wuertemberg vnd Muempelgart/etc. […] 

Zwischen den Hochgelehrten/D. Iacobo Andreae, Propst vnd Cantzler der Hohen 

Schul zu Tuebingen/vnnd D. Theodoro Beza, Professorn vnd Pfarrern zu Genff. […], 

Tübingen 1587, fol.):():([iiij]v).

42 | So die These Albrecht P. Luttenbergers in ders. (1988), 192-222.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 149

2) Fehlende Kompromissbereitschaft

Dieser Punkt hängt mit den Zielvorstellungen zusammen, ist aber davon 
noch einmal zu unterscheiden. Denn selbst wenn man sich ernsthaft auf 
das Ziel des Ausgleichs einließ, scheiterte das Gespräch oft an der man-
gelnden Bereitschaft, ja teilweise auch Fähigkeit zum Kompromiss. Wo 
die Gesprächsteilnehmer sich außerstande sahen, wenigstens den Ver-
such zu wagen, die eigene Position so zu reformulieren, dass sich das 
Gegenüber darin wiederfinden konnte, musste das Gespräch im Sand 
verlaufen. Um angesichts der inhaltlichen Differenzen überhaupt weiter-
zukommen, war die Bereitschaft zum positionellen Kompromiss nötig. 
Diese konnte sich etwa darin äußern, dass man bereit war, zwischen dem 
nach eigenem Verständnis zum Seelenheil unverzichtbar Notwendigen 
und dem eher äußeren, auf menschlicher Konvention Beruhenden zu 
unterscheiden.43 Wurde eine solche Unterscheidung verweigert und be-
schwor jeder Gesprächspunkt den status confessionis herauf, gab es kaum 
Spielräume zur Verständigung. Sie konnte sich aber auch darin äußern, 
die eigene Position von den als verbindlich behaupteten theologischen 
Quellen her hinterfragen und gegebenenfalls revidieren zu lassen. Doch 
war in den altgläubig-protestantischen Gesprächen die Frage der theolo-
gischen Quellen selbst bereits mehr oder weniger ausgesprochen kontro-
vers: Sollte nur die Schrift als normative Grundlage gelten, oder waren 
mit ähnlichem Gewicht auch die Kirchenväter und altkirchlichen Kon-
zilien zu berücksichtigen?44

43 | Selbst die Vertreter der Kurie waren in dieser Hinsicht meistens zu partiellen 

Zugeständnissen bereit; vgl. Lor tz (1982), 228-229.

44 | Siehe die nüchternen Bemerkungen Johannes Groppers in dessen Gutach-

ten zum Passauer Vertrag für Adolf von Schaumburg, Erzbischof von Köln: »Ad 

haec frustra fit congressus cum adversariis. Catholici enim ab ecclesiastica scrip-

turarum interpretatione et traditione recedere non possunt. Has autem adversarii 

non admittunt, sed scripturis a se excogitatas interpretationes quamvis coactas 

inferunt.« [»Dazu geschieht die Zusammenkunft mit den Gegnern umsonst. Denn 

die Katholiken können von der kirchlichen Schrif tauslegung und Tradition nicht 

weichen. Das aber werden die Gegner nicht zugestehen, sondern aus der Bibel 

ihre selbsterdachten, obgleich erzwungenen Auslegungen vorbringen.«] (Schwarz 

(1886), 409).

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden150

Die kaiserliche Politik suchte bei den altgläubig-protestantischen Ver-
handlungen tunlichst, die in diesem Sinne kompromissbereiten Vertreter 
beider Religionsparteien zusammenzuspannen. Sie setzte darauf, nicht 
die »Hardliner« der jeweiligen Lager, sondern Vertreter einer mittleren 
Linie ins Gespräch zu bringen. Aus dem Bereich der Altgläubigen wa-
ren das etwa Julius von Pflug (1499-1564), Johannes Gropper (1503-1559), 
Kardinal Gasparo Contarini (1483-1542), aus dem Lager der Protestanten 
vor allem Martin Bucer und Philipp Melanchthon. Es dürfte kein Zufall 
sein, dass diese Theologen allesamt mehr oder weniger vom Humanis-
mus des Erasmus von Rotterdam geprägt oder wenigstens beeinflusst 
waren. Der Kaiser erhoffte sich offenbar gerade von den »Erasmus-Schü-
lern« auf beiden Seiten eine Verständigung in den strittigen Fragen. Dass 
sich durch die humanistischen Kollokutoren tatsächlich Situationen der 
Annäherung ergeben konnten, zeigen manche Urteile zeitgenössischer 
Beobachter und Gesprächsteilnehmer.45

3) Befangenheit in Wahrnehmungs- und Sprachmustern

Der Kompromiss war indes nicht nur eine Frage des guten Willens. Er 
war nicht nur eine Frage der Bereitschaft zur Differenzierung oder zur 
Revision der eigenen Position durch die theologischen Quellen. Er war vor 
allem auch eine Frage der Wahrnehmung des Gegenübers. Diese stand 
freilich ungleich weniger in der Verfügung der Gesprächsteilnehmer.

Protestantische Vertreter waren oft nur in der Lage, die andere Seite 
von den eigenen rechtfertigungstheologischen Fragestellungen her wahr-
zunehmen. Altgläubige Gesprächspartner erfassten die protestantischen 

45 | Siehe die Einschätzung des Regensburger Religionsgesprächs von 1541 

durch Bucer (1542), fol. A[i]v–Aiir: »Vnnd inn dem anders nichts angesehen oder 

gesucht/dann das die frommen Christen Deutscher Nation/bede oberen vnd 

vnderthonen/hierin sehen/vnnd erkennen/wie nahe vns der liebe Gott zů zimli-

chem anfang einer seligen vergleichung der Religion/vnnd Reformation der Kir-

chen bracht/vnd gern gar dazu verholf fen hette/so wir selbst gewölt […].« Bekannt 

ist auch das in seinem Quellenwert freilich nicht überzubewertende Diktum Lu-

thers aus den Tischreden zu den Verhandlungen im Zusammenhang des Augsbur-

ger Reichstages von 1530, WATr 4, 495, 7-9, Nr. 4780: »Ich habe sorg, das wir 

nimer mehr so nahent zw samen khumen werden als zw Augspurg.« Vgl. daran an-

schließend Immenkötter (1981), 41.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 151

Positionen selten anders als in den gewohnten Denkkategorien der scho-
lastischen Schultheologien. Auch verlor man zunehmend die gemeinsa-
me Sprache. »So war es schon seit den 20er Jahren,« resümiert Lothar Vo-
gel, »zur Ausbildung zweier getrennter theologischer Diskurse und damit 
auch zu einem gegenseitigen Nichtverstehen bzw. auch Nichtverstehen-
wollen gekommen, weil zentrale Begriffe wie ›Buße‹, ›Glaube‹ oder ›Ge-
rechtigkeit‹ auf beiden Seiten unterschiedlich konnotiert waren.«46 Nur 
gelegentlich gelang es den Gesprächspartnern, die eigenen Sprachmuster 
zu erkennen und zu überschreiten. Ironischerweise konnten unerkannte 
Äquivokationen auch zu Einigungsfeststellungen führen, die in Wahrheit 
keine waren. So wurde gegnerischen Artikeln oder auch Kompromissfor-
meln zugestimmt, weil man wie selbstverständlich vom eigenen Begriffs-
verständnis ausging. Dass etwa in der scheinbaren Übereinstimmung 
in der Rechtfertigungslehre, die man im Anschluss an den Augsburger 
Reichstag von 1530 gefunden zu haben glaubte, ein jeweils unterschied-
liches Verständnis von fides vorausgesetzt war, erkannte man erst später.47 
Die Verständigungsmöglichkeiten im Rahmen der Religionsgespräche 
wurden durch die Tatsache, dass die Teilnehmer den vertrauten Wahr-
nehmungs- und Sprachmustern verhaftet blieben, nicht unerheblich ein-
geschränkt.48

46 | Vogel (2009), 519. Die unterschiedlichen Konnotationen werden unter an-

derem daran sichtbar, dass bestimmte Begrif fe, welche die Gegenseite als Äqui-

valente angibt, abgelehnt werden; siehe etwa Melanchthon (1542), fol. CLXVIIr: 

»Als/da er [scil. Johannes Eck, M.N.] fur das wort/Sünde oder gebrechen/davon 

wir sagen/das solches den Heiligen vergeben vnd nicht zugerechnet werde/ge-

fehrlicherweise ander wort brauchet/vnd nennets etwa/Crimen/ein öffentliche 

vntugent/etwa Capitale peccatum/eine Heubtsünde/etwa Culpa/eine Schuld/So 

doch vnter diesen eine grosse vnterscheid ist/[…].« Aufschlussreich sind in die-

sem Zusammenhang auch die Bemerkungen Martin Bucers zum Verständnis der 

fides viva et efficax des Regensburger Buches; siehe Bucer (1542), fol. 101v–102r.

47 | Vgl. Immenkötter (1981), 35-36; Fuchs (1995), 373-375.

48 | So sieht etwa Karl-Heinz zur Mühlen im Blick auf das Regensburger Reli-

gionsgespräch die Verständnisbemühungen Groppers und Contarinis durch einen 

aristotelischen »Denkhorizont« begrenzt; vgl. zur Mühlen (1979), 355.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden152

4) Unüberbrückbare inhaltliche Differenzen

Während über die formalen Fragen zur Art und Weise des Vorgehens (mo-
dus procedendi) oder zur literarischen Gesprächsgrundlage oft noch eine 
Einigung erzielt werden konnte, war dies bei den inhaltlichen Fragen un-
gleich schwieriger.49 Hier tat sich ein breites Spektrum an Divergenzen auf, 
von der eher praktischen Ordnung kirchlichen Lebens bis hin zu diffizilen 
material-dogmatischen Lehrbildungen (wie der Rechtfertigungslehre oder 
des Abendmahlsverständnisses). Dabei erwiesen sich in den altgläubig-
protestantischen Gesprächen die Fragen kirchlicher Praxis – wie etwa die 
Einführung des Laienkelches, die Zulassung der Priesterehe, die Abschaf-
fung der Bilderverehrung – teilweise problematischer als die Fragen der 
Lehre selbst. Der Erfolg eines Ausgleichskonzeptes hing entscheidend von 
der Qualität der inhaltlichen Differenzen ab. Es gab Themenbereiche, in 
denen sich die Positionen nicht oder nur minimal unterschieden (Trinität, 
Taufe). Es gab andererseits Themenbereiche, in denen teilweise gegensätz-
liche Positionen vertreten wurden (Buße, Amt, Kirchenverständnis). Beide 
Seiten gingen indes unhinterfragt von der Voraussetzung aus, dass es in 
Fragen der Religion nur eine Wahrheit geben könne.

Wie suchten die Kollokutoren diese im Einzelnen recht unterschied-
lichen Differenzen auszugleichen? Folgende Strategien lassen sich fest-
stellen:

1.	 Man versuchte eine Synthese der unterschiedlichen Standpunkte. Am 
eindrücklichsten gelang das wohl in den Fragen der Rechtfertigungs-
lehre auf dem Regensburger Religionsgespräch von 1541. Dort erarbei-
tete man eine Formel, der das Modell einer »doppelten Gerechtigkeit« 
(duplex iustitia) zugrunde lag, mit dem man sowohl den lutherischen 
Gedanken einer Gerechtmachung des Sünders »allein durch Gnade« 
(sola gratia) als auch den von den altgläubigen Theologen favorisierten 
Gedanken eines durch die Gnade bewirkten Wachstums in der Ge-
rechtigkeit verbinden wollte.50

49 | Gelegentlich scheiter ten die Gespräche allerdings auch schon an Verfah-

rensfragen; vgl. Honée (1985), 195-216.

50 | Die Regensburger Rechtfer tigungstheologie hat die Aufmerksamkeit der For-

schung seit längerem auf sich gezogen; vgl. Stupperich (1939), 88-116; zur Müh-

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 153

2.	 Oder man versuchte, eines der beiden vorgetragenen Konzepte als un-
haltbar auszuscheiden, sei es, dass man Widersprüche sichtbar mach-
te, sei es, dass man Spannungen zu den jeweils behaupteten theo-
logischen Quellen – Bibel, Kirchenväter, Konzilien – aufwies. Diese 
Strategie, die das Religionsgespräch wieder der Form der disputatio 
annäherte, verfolgten etwa die kurpfälzischen Theologen in ihren 
Kolloquien mit den Täufern. Die Gespräche hatten das mehr oder 
weniger unausgesprochene Ziel, die Unhaltbarkeit der täuferischen 
Theologie zu erweisen, um die Täufergruppen, so die Hoffnung, zur 
Konversion zu bewegen und mithin wieder in die kurpfälzische Kir-
che zu integrieren.51 In den altgläubig-protestantischen Verhandlun-
gen wurde diese Strategie in den Religionsgesprächen dagegen kaum 
offen verfolgt. Sie blieb eher eine heimliche Anfechtung, der man sich 
– auf beiden Seiten – nicht immer zu entziehen vermochte.

3.	 Schließlich gab es noch die Möglichkeit, und sie wurde in den weitaus 
meisten Fällen verfolgt, die beiden unterschiedlichen Positionen zu-
gleich bestehen zu lassen. Das konnte zum Beispiel dadurch erreicht 
werden, dass man einen Konsenstext formulierte, in dem sich beide 
Seiten mit ihren Positionen cum grano salis wiederfinden konnten. 
Oder durch den Versuch, die andere Position als Ausnahme von der 
eigenen »Regel« zuzulassen oder sogar – noch weitergehend – die 
eigene Position als Ausnahme von der »Regel« der anderen Position 

len (1969), 176-194; von Loewenich (1972); Braunisch (1974); zur Mühlen (1979); 

Martens (1992); Lexutt (1996).

51 | Kluckhohn (1870), Bd.2/1, 410 (Kurfürst Friedrich III. an Herzog Johann 

Friedrich den Mittleren; Heidelberg, 17. Januar 1571): »Die ursach aber, so mich 

bewogen, das ich gegen diesen buben [scil. die Täufer, M.N.] das colloquium an-

gestellt, ist diese, das sie mir meyner underthanen vil an sich gehenckt und ver-

führt, da ich dan zu Gott dem almechtigen tröstlicher hoffnung bin, wie ich auch 

bericht, das sich zum thayl zugetragen, etzlichen derselben die augen uffgangen, 

da sie gesehen und gehört, wie ungereumbt die bösen buben geantworth und sich 

Gottes worth mit dem wenigsten haben wollen weysen lassen.« Vgl. dazu Hege 

(1908), 119-120. Erhellend auch die Ausführungen des kurpfälzischen Juristen 

Wenzel Zuleger (1530-1596) zur Intention des Kurfürsten nach dem Protocoll. Das 

ist/Alle handlung des gesprechs zu Franckenthal inn der Churfürstlichen Pfaltz/

mit denen so man Widertäuffer nennet/Auff den 28. May angefangen/vnd den 19. 

Junij dises 1571. jars geendet. […], Heidelberg 1571, 675-676.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden154

zu konzedieren.52 Diese Strategie ließ sich in den altgläubig-protestan-
tischen Verhandlungen um so leichter verfolgen, als man zunächst 
immer noch auf die Zuständigkeit eines künftigen Konzils hinweisen 
und den Kompromiss als vorläufig deklarieren und damit zugleich 
rechtfertigen konnte. Mit dem Beginn des Trienter Konzils, das die 
Protestanten nicht als »christliches Konzil« akzeptieren konnten,53 
waren derlei Konzessionen freilich keine ernsthafte Option mehr.

52 | Melanchthon gab in einem Gutachten vom 24. August 1530 zu den Verhand-

lungen des Vierzehnerausschusses in der Abendmahlsfrage Folgendes zu beden-

ken: »Der gegentayl arbet noch dahin, das wir leren wöllen, das auch recht sey ein 

gestalt zu gebrauchen, […]: darauf bedenck ich, ob inen so ferren nachgeben: das 

wir leren wollten, das diejhenigen, so ain gestallt empfahen, nit vnrecht thun, die 

weil sy mussen das sacrament empfahen, wie es inen gereicht wir t vnd sie selbs 

nit haben administrationem sacramentorum. also ist plebs entschuldigt durch 

den casum necessitatis. daruber bekennen wir auch, das vrsach mögen gewesen 

sein, darumb diese gewonheit ein gestalt zu empfahen ohn sund eingefurt ist, wel-

liche aber dieselben seien, stellen wir zu ferrer handlung in einem concilio. also 

sein die porrigentes nit damnir t auch nit approbir t, sondern solchs ist vf fs concili-

um gestellt. das wir aber weitter sollten bekennen, das bede gestallt zu raichen nit 

preceptum sey, haben wir zuuor geantwort, es sey preceptum, doch dispensabile, 

wie andere ceremonialia darumb etwan ainich gestalt gepraucht mag werden, als 

mit schwachen, so nit wein trincken etc. oder sonst in gleichen fellen. so bekent 

der gegenteil selbs, das ain gestalt von der kirchen introducir t sey. darumb muss 

zuvor bede gestalt aus craff t der einsetzung christi gerecht sein, derhalben sie 

auch bekennen mussen, das bede gestalt ordinatio cristi sey, fur die gantzen kir-

chen nit allein fur die priester eingesatzt. das sy aber wollen, es sey doch nit pre-

ceptum, haben wir auch geantwort, es sey dispensabile. damit acht ich sollten sie 

zufriden sein.« (zit.n. Schornbaum (1905), 144-145.)

53 | Siehe das Gemeinschaftsgutachten der Wittenberger Theologen Martin Lu-

ther, Johannes Bugenhagen, Caspar Cruciger und Philipp Melanchthon vom 8./9. 

Januar 1546, in dem das Trienter Konzil nicht zuletzt wegen des dominierenden 

Einflusses des Papstes abgelehnt wurde (CR 6, 8, Nr. 3352): »[…] es folge die 

Eröffnung des Concilii, oder nicht, so achten wir, daß nützlich sey ein christliche 

Recusation mit guten Grunden und Ursachen zu stellen, und die selbige an das 

Licht zu geben in Latin, Teutsch und Französisch, damit männiglich berichtet wer-

de, warum dieses Consilium nicht allein nicht für unsre Richter, sondern auch für 

kein christlich Concilium zu halten, dieweil es der Bapst als Verfolger offentlicher 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 155

Das mehr oder minder konsequente Befolgen der ersten und dritten 
Strategie führte im Rahmen des Wormser Gesprächs von 1541 zu Fort-
schritten: Die Zahl der unverglichenen Artikel konnte von 14 auf sechs 
herabgedrückt werden.54 In Regensburg 1541 gelang – in den Augen der 
Teilnehmenden – die lang ersehnte Einigung in der Rechtfertigungsleh-
re, aber dann brach der Konflikt an anderer Stelle, in der Kirchenlehre 
und im Abendmahlsverständnis, ungleich heftiger auf.

5) Delegationen ohne Vollmacht

Doch selbst wenn es gelang, einen Konsens in den Fragen der Lehre und 
des kirchlichen Lebens zu erzielen, so war immer noch fraglich, inwie-
weit dieser Konsens von den jeweiligen Religionsparteien rezipiert wurde. 
Das Verhältnis der Kollokutoren zu den konfessionellen Gruppierungen, 
die sie vertraten, und insbesondere zu den »Autoritäten« dieser Gruppie-
rungen war teilweise spannungsreich. In den Religionsgesprächen blieb 
häufig die Frage offen, inwieweit die Kollokutoren nur für sich selbst 
sprachen oder auch für die Gruppierung, die sie vertraten. Gerade die 
kaiserliche Religionspolitik, die auf das Gespräch scheinbar kompromiss-
bereiter Theologen, Juristen und Politiker aus dem altgläubigen wie pro-
testantischen Lager setzte, kaufte sich doppelte Schwierigkeiten in der 
Aufnahme der ausgehandelten Kompromisse ein. Zum einen: War ein 
Kompromiss in den altgläubig-protestantischen Ausgleichsverhandlun-
gen eigentlich sein Papier wert, der ohne direkte Beteiligung des Papstes 
und nur durch mehr oder weniger bevollmächtigte kuriale Vertreter zu-
stande gekommen war?55 In den altgläubig-protestantischen Verhandlun-

Wahrheit gubernirn, Richter darin setzen, Proceß ordinirn, schließen etc. wolle.« 

Vgl. Stupperich (1956), 38. Zu Luthers wechselnder Einstellung gegenüber dem 

Konzilsgedanken vgl. jetzt Spehr (2010).

54 | Vgl. Lor tz (1982), 233.

55 |  Informativ sind in dieser Hinsicht die Korrespondenzen zwischen dem kai-

serlichen Hof und der Kurie im Vorfeld des Regensburger Religionsgesprächs von 

1541. Granvella drängte auf eine Entsendung eines päpstlichen Legaten mit mög-

lichst umfassenden Vollmachten; der Papst entsandte mit Contarini dann auch 

einen förmlich als Legaten titulier ten Vertreter, schränkte dessen Vollmachten 

aber bewusst ein, indem er darauf verwies, dass die Entscheidung in Glaubens-

dingen letztlich einem allgemeinen Konzil obliege. Damit war zugleich den Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden156

gen blieb durch die nur teilweise Einbindung der Kurie der Grad der Offi-
zialität unklar.56 Zum anderen wurden die Kollokutoren nicht selten mehr 
oder weniger öffentlich verdächtigt, um des vom Kaiser erwünschten 
Kompromisses willen die Lehren der eigenen Konfession preisgegeben 
zu haben. Politiker und führende Theologen der jeweiligen Konfessions-
gruppe misstrauten oftmals den eigenen Delegierten und übten auf sie in 
Briefen gelinden Druck aus.57 Sie erwiesen damit die Gesprächsteilneh-
mer gewissermaßen als Bevollmächtigte ohne Vollmacht. Ein in seiner 
Spannung zwischen seelsorglichem Trost und konfessionspolitischer Ins-
truktion aufschlussreiches Beispiel ist der Briefwechsel zwischen Luther 
und Melanchthon zur Zeit des Augsburger Reichstages von 1530.58 

suchen auf protestantischer Seite, die vom Kaiser initiier ten Gespräche als Form 

eines Nationalkonzils zu verstehen, eine klare Absage er teilt; vgl. Ganzer (2009), 

99-133.

56 | Vgl. hinsichtlich der Augsburger Verhandlungen von 1530 Lortz (1982), 

229: »Immerhin gab die Kurie zu dem ersten Religionsgespräch irgendwie ihre 

Zustimmung.«

57 | Zur Politik der Kontrolle Kurfürst Johann Friedrichs von Sachsen gegenüber 

den eigenen Delegier ten vgl. Ziegler (1992), 23.

58 | WABr 5, 405, 17-26, Nr. 1609 (Luther an Melanchthon; [Coburg], 29. Juni 

1530): »Accepi Apologiam vestram, et miror quid velis, ubi petis, quid et quantum 

sit cedendum Pontificibus. De Principe est alia quaestio, quid illi concedendum 

sit, si huic periculum impendeat. Pro mea persona plus satis cessum est in ista 

Apologia, quam si recusent, nihil video, quid amplius cedere possim, nisi videro 

eorum rationes aut Scripturas clariores, quam hactenus vidi. Ego dies et noctes 

in ista causa versor, cogitans, volvens, disputans et totam Scripturam lustrans, 

et augescit mihi assidue ipsa πληροφορία in ista doctrina nostra, et confirmor 

magis ac magis, daß ich mir (ob Gott will) nu nichts mehr werd nehmen lassen, es 

gehe drüber, wie es wolle.« [»Ich habe Eure Apologie erhalten und wundere mich, 

was Du willst, wenn Du fragst, was und wieviel den Päpstlichen nachgegeben wer-

den solle. Was den Fürsten betrif f t, ist das eine andere Frage, was er nachgeben 

solle, wenn ihm Gefahr droht. Für meine Person ist in dieser Apologie mehr als ge-

nug nachgegeben worden; sollten sie diese zurückweisen, sehe ich nichts, was ich 

darüber hinaus nachgeben könnte, es sei denn, ich sähe von ihnen Beweise und 

klarere Schrif tstellen, als ich sie bisher gesehen habe. Ich beschäftige mich Tag 

und Nacht mit dieser Sache, denkend, abwägend, erör ternd und die ganze Schrif t 

durchsuchend, und es wächst in mir beständig die Gewissheit in dieser unserer 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 157

Faktisch offenbarte erst die Rezeption, was der Kompromiss wirklich 
wert war. Gerade das von den hier berücksichtigten Kompromisstexten 
her vielleicht ertragreichste Dokument, das Regensburger Buch von 1541, 
fand keine Resonanz, weil sich sowohl die altgläubigen Stände wie auch 

Lehre und ich werde mehr und mehr darin bestärkt, […].«] Luther sah sich in sei-

ner grundsätzlichen Skepsis gegenüber einem »Vergleich« in der Religionsfrage 

durch den Fortgang der Augsburger Ereignisse bald bestätigt und vermochte den 

Gesprächen allenfalls noch als Demonstration evangelischer Wahrheit einen Sinn 

abzugewinnen. Ebd., 470, 1-10, Nr. 1642 (Luther an Melanchthon; Coburg, 13. Juli 

1530): » Arbitror, te, mi Philippe, iam satis multa experientia videre, Belial nulla 

ratione cum Christo conciliari posse [vgl. 2 Kor 6,15], nec spem concordiae ullam 

concipi debere, quoad doctrinam. Scripsi de hoc ad Principem, causam nostram 

non posse ferre Caesarem iudicem. Et nunc quid literae citationis tam clementes 

voluerint, videmus. […] At cer te pro mea persona ne pilum quidem illis cedam, aut 

patiar restitui, potius extrema omnia expectabo, quando sic obstinate pergunt.« 

[»Ich meine, dass Du, mein Philippus, schon aus genügend Er fahrung siehst, dass 

Belial in keiner Weise mit Christus versöhnt werden kann und dass man hinsicht-

lich der Lehre keinerlei Hoffnung auf Eintracht hegen darf. Ich habe darüber an den 

Fürsten geschrieben, dass unsere Sache nicht vor den kaiserlichen Richter getra-

gen werden kann. Und jetzt sehen wir, was das so milde Einladungsschreiben zum 

Reichstag gewollt hat. […] Aber ich für meine Person werde sicherlich auch kein 

Haarbreit nachgeben oder dulden, dass etwas wiederhergestellt wird; ich erwarte 

eher das Äußerste, wenn sie so hartnäckig weitermachen.«] Unmissverständlich 

der Brief Luthers an Spalatin, ebd., 576, 13-16, Nr. 1698 (Luther an Spalatin; Co-

burg, 26. August 1530): »Audio vos non libenter sane inceptasse mirificum opus, 

scilicet concordandi papę & Lutheri. Sed papa n̂olet & Lutherus deprecatur; vide-

te, ne operam pulchre luseritis. Quod si inuito vtroque rem perfeceritis, tum ego 

mox vestrum exemplum secutus, conciliabo Christum & Belial! [vgl. 2 Kor 6,15]« 

[»Nicht gerne höre ich, dass Ihr ein wunderliches Werk begonnen habt, nämlich 

den Papst und Luther zu versöhnen. Aber der Papst will nicht und Luther verbittet 

sich das. Seht darauf, dass Ihr Eure Mühe nicht fein verspielt! Wenn Ihr die Sache 

gegen den Willen beider zu Ende bringt, dann werde ich umgehend eurem Beispiel 

folgen und Christus und Belial miteinander versöhnen!«] Siehe auch ebd., 578, 

42-49, Nr. 1699 (Luther an Melanchthon; Coburg, 26. August 1530). Zu Luthers 

Coburg-Briefen vgl. die pointier te Deutung von Leppin (2010), 169-181.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden158

Luther dagegen aussprachen.59 Hier rächte sich die kaiserliche Strategie, 
auf die sogenannten Vermittlungstheologen zuzugehen und mit ihrer 
Hilfe eine Lösung der Religionsfrage jenseits des Konzils zu suchen. Der 
Vorteil, den die Wahl der Vermittlungstheologen aufgrund ihrer Kompro-
missbereitschaft für den Gesprächsverlauf mit sich brachte, wurde durch 
die begrenzte Akzeptanz eben dieser Theologen in den konfessionellen 
Referenzgruppen wieder infrage gestellt.

Schlussbe tr achtung

Die ermittelten Faktoren stellen den Versuch einer Typologie kausaler 
Deutungsmuster dar. Der abstrakte, gewissermaßen verallgemeinernde 
Charakter, der den Faktoren eignet, steht dem Ziel eines Verstehens des 
einzelnen historischen Dialoggeschehens nicht entgegen. Die Deutungs-
muster ermöglichen gerade den Vergleich mit Gesprächssituationen in 
anderen zeitlichen und kulturellen Kontexten, der wiederum eine Voraus-

59 | CR 4, 1451-1452, Nr. 2287 (Schreiben der altgläubigen Stände an Kaiser 

Karl V.; [Regensburg], 1. Juli 1541): »Und in Summa mögen sich diese Stände nicht 

entschließen, noch bei ihnen befinden, daß dieses Buch einige Vergleichung, son-

dern vielmehr mehrere Uneinigkeit, Secten und Verlust gebären, einführen und 

wirken würde.« Unzweideutig auch Eck, ebd., 459-460, Nr. 2291: »Neque placuit, 

neque placet liber iste insulsus, neque placebit, in quo tot errores et vitia depre-

hendi; unde iudico, sicut semper iudicavi, eum Catholicis non recipiendum, quia 

relicto modo loquendi ecclesiae et patrum Melanchthonizat.« [»Dieses ungereim-

te Buch hat weder gefallen, noch gefällt es, noch wird es gefallen, in dem ich so 

viele Irr tümer und Fehler bemerkt habe; daher ur teile ich, wie ich immer geurteilt 

habe, dass die Katholiken es nicht rezipieren sollen, weil es unter Preisgabe der 

Redeweise der Kirche und der Väter melanchthonisier t.«] Vgl. dazu Lexutt (1996), 

260-270. Zu Luther siehe WABr 9, 460, 1-7 (Luther und Bugenhagen an Kurfürst 

Johann Friedrich; [Wittenberg], 29. Juni 1541): »G[nade] V[nd] F[riede] in Christo! 

Durchleuchtigster Hochgeborner Furst, Gnedigster herr! Wie ich im anfang gesa-

get, vnd noch sage, die er farung auch gibt, Das die vergleichung in der Religion 

fürgenomen ein lauter Mentzische [mainzische, M.N.] vnd papistische Teusche-

rey ist, Denn es ist vnmüglich Christum zuuergleichen mit der schlangen, vnd ist 

nichts drinn gesucht, denn vnser vnglimpff, on Das ichs gern gesehen, das vnser 

lehr nur wol disputir t, geleuter t vnd erkandt wuerde, wie zu Augspurg geschehen.«

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 159

setzung ist, um die spezifischen Bedingungen des Scheiterns der inner-
christlichen Religionsgespräche im 16. Jahrhundert erfassen zu können.

Es ist nicht zu übersehen, dass die Faktoren im Blick auf die Bedin-
gungen des Scheiterns schwerlich von demselben Gewicht sind. Sie alle 
konnten zwar schon für sich allein genommen und erst recht im Ver-
bund das Scheitern des Gesprächs herbeiführen. Divergente Zielvorstel-
lungen und fehlende Kompromissbereitschaft jedoch waren Faktoren, 
die prinzipiell veränderbar waren und sich, wie gesehen, im Verlauf 
einer Begegnung auch ändern konnten. Sie bestimmten – nicht anders 
als der Faktor des verweigerten Mandats – die Religionsgespräche zudem 
keineswegs durchgängig. Anders sieht es dagegen mit den inhaltlichen 
Differenzen und den Befangenheiten in unterschiedlichen Wahrneh-
mungs- und Sprachmustern aus. Beide Faktoren wirkten bei nahezu allen 
Religionsgesprächen zusammen und waren gegenüber dem Verlauf der 
Begegnung vergleichsweise resistent. Nahmen die Kollokutoren in den 
für die eigene Überzeugungsgemeinschaft erheblichen Fragen des Glau-
bens gegensätzliche Standpunkte ein, und das dürfte bei nahezu allen 
Religionsgesprächen der Fall gewesen sein, war eine Einigung unter dem 
Vorzeichen eines streng einlinigen religiösen Wahrheitskonzeptes sowie 
der Dynamik sich ausbildender konfessioneller Identitäten praktisch un-
erreichbar, selbst wenn die Bereitschaft zum Kompromiss vorhanden war. 
Oft sahen gerade die nicht unmittelbar am Gespräch beteiligten Theo-
logen aus der Distanz besser, worüber sich die Kollokutoren noch hin-
wegtäuschen konnten: Dass divergente, ja teilweise gegensätzliche, aber 
zugleich für das jeweilige konfessionelle Selbstverständnis essenzielle 
Lehransichten selten überzeugend synthetisch verbunden werden und 
wohl noch seltener einfach nebeneinanderstehen bleiben können. Ähn-
lich verhält es sich mit den Wahrnehmungs- und Sprachmustern, die sich 
innerhalb der einzelnen konfessionellen Gruppierungen schnell eigen-
ständig entwickelten und die Verständigung mit anderen Gruppierungen 
erschwerten. Sie kamen den Kollokutoren meist nicht so zu Bewusstsein, 
dass sie angesprochen und Gegenstand eines »Vergleichs« hätten werden 
können. Wenn es sinnvoll ist, entsprechend der eingangs genannten Ver-
mutung von strukturellen Faktoren zu sprechen, dann lassen sich somit 
am ehesten die inhaltlichen Differenzen sowie die Befangenheiten in den 
Wahrnehmungs- und Sprachmustern als »strukturelle Faktoren« begrei-
fen, die selbst bei günstigen Bedingungen eine Verständigung letztlich 
verhinderten.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden160

Nicht wenige Initiatoren waren im Grund von der Erfolglosigkeit 
überzeugt, weshalb sie, wie gesehen, auch andere Ziele mit den Gesprä-
chen verbanden. Ein Gespräch, das zu keinem belastbaren Ausgleich 
führte, konnte etwa als Demonstration der eigenen konfessionellen Posi-
tion durchaus als Erfolg verbucht werden. Damit deutet sich bereits an, 
dass mit der Feststellung des Scheiterns hinsichtlich des religiösen »Ver-
gleichs« allein schwerlich schon die historische Bedeutung dieser Ge-
spräche zureichend erfasst werden kann. Abgesehen von der Tatsache, 
dass die Religionsgespräche zumindest in der Form der Reichsreligions-
gespräche eine militärische Lösung der causa religionis zeitweilig ver-
hindert haben, schärften sie zweifellos den Blick für das Trennende. Sie 
regten dazu an, die Differenzen präziser zu beschreiben oder den unter-
scheidenden Charakter bestehender Lehrformulierungen zu entdecken. 
Sie vermochten sich auf die einzelnen konfessionellen Gruppierungen 
geradezu identitätsstabilisierend auszuwirken. Dadurch haben sie prima 
facie das Gegenteil dessen erreicht, was die Initiatoren sich von diesen 
Gesprächen erhofften: Sie stärkten das Bewusstsein der Trennung und 
wurden zu einem bedeutsamen Movens im vielschichtigen Prozess der 
Konfessionalisierung, dem sie eigentlich entgegenwirken sollten.60 Zu-
gleich haben die Gespräche aber allerdings auch, wenigstens in Ansätzen, 
den Blick für das Gemeinsame der sich konfessionalisierenden Kirchen 
eröffnet. Dass damals überhaupt der Versuch unternommen wurde, die 
verschiedenen Bekenntnishaltungen jenseits der gewohnten Kommuni-
kationsform der Disputation und ihres zweiwertigen Wahrheitsverständ-
nisses ins Gespräch zu bringen, dass damals überhaupt der Versuch eines 
Kolloquiums unternommen wurde, dürfte in seiner historischen Bedeu-
tung nicht zu unterschätzen sein. In übergeordneter historischer Pers-
pektive wirkten die Religionsgespräche des 16. Jahrhunderts mit ihrem 
Gestus des gegenseitigen Wahrnehmens wie ein Ritardando angesichts 
der heraufziehenden Konfessionskriege. Ihr Scheitern entbehrt – so ge-
sehen – nicht einer gewissen Tragik. 

60 | Diesen Aspekt betont zu Recht Dingel (1997), 670-671.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 161

Bibliogr aphie

1. Quellen

a. Drucke (16.-18. Jahrhundert)
[Jacob Andreae]: Colloqvium Mompelgartense. Gespraech/Jn gegenwart 

des Durchleuchtigen […] Herrn Friderichen/Grauen zu Wuertemberg 
vnd Muempelgart/etc. […] Zwischen den Hochgelehrten/D. Iacobo 
Andreae, Propst vnd Cantzler der Hohen Schul zu Tuebingen/vnnd 
D. Theodoro Beza, Professorn vnd Pfarrern zu Genff. […], Tübingen: 
Gruppenbach, Georg, 1587.
VD16 A 2488; Expl. BSB München, 4 H.ref. 174; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb10160416-1

[Johannes Brenz]: Protocoll Das ist/Acta oder Handlungen des Gesprechs/
zwischen den Pfältzischen vnd Wirtembergischen Theologen/von der 
Vbiquitet oder Allenthalbenheit des Leibs Christi/vnd von dem buch-
stäbischen verstand der wort Christi/Das ist mein Leib/etc. Im April 
des Jars 1564. zu Maulbrun gehalten. […], Heidelberg: Mayer, Johann 
aus Regensburg, 1565.
VD16 B 7851; Expl. BSB München, 4 H.ref. 604; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb10160737-2

[Johannes Brenz]: Protocollum hoc est, Acta Colloqvii Inter Palatinos Et 
VVirtebergicos Theologos, de Vbiquitate siue omnipraesentia corpo-
ris Christi, Et de sensu verborum Christi, Hoc est corpus meum, &c. 
Anno M. D. LXVIII [sic!]. Mulbrunnae habiti. […], Heidelberg: [Schi-
rat, Michael?] 1566.
VD16 B 7854; Expl. SB Berlin, Dk 2646; PPN746955626

Martin Bucer: Acta Colloqvii In Comitiis Imperii Ratisponae Habiti, Hoc 
Est Articvli de religione conciliati, & non conciliati omnes ut ab Impe-
ratore Ordinibus Imperij ad iudicandum, & deliberandum propositi 
sunt. […], Straßburg: Rihel, Wendelin d.Ä., 1541.
VD16 B 8831; Expl. BSB München, Res/4 H.ref. 136; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb00086468-8

Martin Bucer: Alle Handlungen vnd Schrifften/zů vergleichung der Re-
ligion/durch die Key[serliche]. Mai[estät]/Churfürsten/Fürsten/vnd 
Stände/aller theylen/Auch den Päbst[lichen] Legaten/auff jüngst ge-
haltnem Reichstag zů Regenspurg/verhandlet/vnd einbracht/Anno 
D.M.XLI. […], Straßburg: Rihel, Wendelin d.Ä., 1542.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden162

VD16 B 8836; Expl. BSB München, 4 H.ref. 477, Beibd. 2; urn: nbn:de: 
bvb:12-bsb00022538-9

[Martin Bucer]: Etliche gesprech ausz Göttlichem vnnd geschribnen 
Rechten vom Nürnbergischen fridestand/der streitigen Religion halb/
Anno etc. xxxij. Franckfortischen anstand/jüngst im Aprillen dises 
xxxix. jars auffgericht. Künftiger handlung gen Nürnberg angesehen/
den span der Religion hinzulegen […], Augsburg: Steiner, Heinrich 
von Augsburg 1539.
VD16 B 8884; Expl. BSB München, 4 H.ref. 804,15; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb00018744-8

Martin Bucer: Vom tag zu Hagenaw vnd wer verhinderet hab/das kein 
gesprech von vergleichung der Religion daselbst fürgangen ist. […], 
[Straßburg] [Prüß, Johann d.J.] 1540.
VD16 B 8937; Expl. BSB München, 4 Conc. 163, Beibd.1; urn: 
nbn:de:bvb:12-bsb00018744-8

Christoph Erhard: Newer Euangelischer Catechismus. Das ist: Ein sehr 
nützliches/lustigs vnd kurtzweiliges Religionsgespräch/eines Catho-
lischen Christen/vnd Evangelischen Lutheraners/in Form und Weise 
eines Catechismi. Sampt angehengtem Lutherischen Irrgarten […], 
München: Berg, Adam, 1589.
VD16 E 3760; Expl. BSB München, P.lat. 2054, Beibd., 2; urn: 
nbn:de:bvb:12-bsb11012355-7

Christian Francke: Ein Gesprech Von Jesuitern Allen frommen Christen/
die Jesuiter vnd ihre Religion recht zu erkennen/Vast nützlich zulesen 
[…], Basel: Perna, Peter, 1581.
VD16 F 2185; Expl. BSB München, Polem. 1963, Beibd. 2; urn: 
nbn:de:bvb:12-bsb10194334-0

Philipp Melanchthon: Alle Handlungen die Religion belangend/so sich 
zu Worms/vnd Regensburg/auff gehaltenem Reichstag/des M.D.XLI. 
jars zugetragen/[…], Wittenberg: Lufft, Hans, 1542.
VD16 M 2388; Expl. BSB München, 4 H.ref. 410; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb10160583-7

Protocoll. Das ist/Alle handlung des gesprechs zu Franckenthal inn der 
Churfürstlichen Pfaltz/mit denen so man Widertäuffer nennet/Auff 
den 28. May angefangen/vnd den 19. Junij dises 1571. jars geendet. […], 
Heidelberg: Mayer, Johann aus Regensburg, 1571.
VD16 P 5105; Expl. BSB München, 4 H.ref. 601; urn: nbn:de:bvb:12-bsb 
00060494-9

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 163

b. Drucke (19.–21. Jahrhundert)
Baum, Wilhelm [u.a.] (Hg.) (1863-1900): Ioannis Calvini: Opera quae super-

sunt omnia, 59 Bde., Braunschweig (= New York 1964) (CR).
Bretschneider, Karl Gottlieb [u.a.] (Hg.) (1834-1860): Philippi Melanthonis 

Opera quae supersunt omnia, 28 Bde., Halle an der Saale/Braunschweig 
(= Bad Feilnbach 1990) (CR).

Friedberg, Emil (Hg.) (1879/81): Corpus Iuris Canonici, 2 Bde., Leipzig (= 
Union City 2000).

Ganzer, Klaus (Hg.) (2000): Das Hagenauer Religionsgespräch, 2 Bde., Göt-
tingen.

Ganzer, Klaus (Hg.) (2002): Das Wormser Religionsgespräch, 2 Bde., Göt-
tingen.

Ganzer, Klaus (Hg.) (2007): Das Regensburger Religionsgespräch, 2 Bde., 
Göttingen.

D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Briefwechsel, 18 Bde., 
Weimar 1930-1985 (WABr); Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912-1921 
(WATr).

Neuser, Wilhelm Heinrich (Hg.) (1974): Die Vorbereitung der Religionsge-
spräche von Worms und Regensburg 1540/41, Neukirchen-Vluyn.

von Kluckhohn, August (Hg.) (1868-1872): Briefe Friedrich des Frommen, 
Kurfürsten von der Pfalz, 2 Bde., Braunschweig.

von Tetleben, Valentin (1958): Protokoll des Augsburger Reichstags 1530, Göt-
tingen.

2. Literatur

Augustijn, Cornelis (2001): »Melanchthons Editionen der Akten von 
Worms und Regensburg 1540 und 1541«, in: Loehr, Johanna (Hg.): 
Dona Melanchthoniana. Festgabe für Heinz Scheible zum 70. Geburts-
tag, Stuttgart-Bad Cannstatt, 25-39.

Bartel, Oskar (1973): »Der Consensus Sendomiriensis vom Jahre 1570 im 
Lichte der ökumenischen Bestrebungen in Polen und Litauen im 16., 
17. und 18. Jahrhundert«, in: Luther-Jahrbuch 40, 107-128.

Beumer, Johannes (1964): »Das Religionsgespräch und die ihm eigene 
Problematik«, in: Theologie und Glaube 54, 321-332.

Brand, Hans C. (2000): »Brenz’ Christologie und ihre von Jakob Andreae 
vertretene Form. Das Maulbronner Kolloquium 1564«, in: Blätter für 
württembergische Kirchengeschichte 100, 58-84.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden164

Braunisch, Reinhard (1974): Die Theologie der Rechtfertigung im »Enchiri-
dion« (1538) des Johannes Gropper, Münster.

Decot, Rolf (2007): »Reichstage und Religionsgespräche. Zur reichspoli-
tischen Behandlung der Religionsfrage«, in: Brosseder, Johannes/
Wriedt, Markus (Hg.): »Kein Anlass zur Verwerfung«. Studien zur Her-
meneutik des ökumenischen Gesprächs. Festschrift für Otto Hermann 
Pesch, Frankfurt a.M., 110-139.

Decot, Rolf (1989): Vermittlungsversuche auf dem Augsburger Reichstag 1530. 
Melanchthon, Brenz, Wiesbaden.

Deutsches Wörterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm, Fotomechan. 
Nachdruck der Erstausgabe 1854-1971, 33 Bde., München 1999.

Dingel, Irene (1997): »Art. Religionsgespräche IV. Altgläubig – protestan-
tisch und innerprotestantisch«, in: Theologische Realenzyklopädie 28, 
654-681.

Dittrich, Franz (1892): Commentatio Miscellanea Ratisbonensia a. 1541 (In-
dex lectionum in Lyceo Regio Hosiano Brunsbergensi), Braunsberg.

Dufour, Alain (1980): »Das Religionsgespräch von Poissy. Hoffnungen 
der Reformierten und der ›Moyenneurs’«, in: Müller, Gerhard (Hg.): 
Die Religionsgespräche der Reformationszeit, Gütersloh, 117-126.

Fraenkel, Pierre (1965): Einigungsbestrebungen in der Reformationszeit, 
Wiesbaden.

Fuchs, Thomas (1995): Konfession und Gespräch. Typologie und Funktion 
der Religionsgespräche in der Reformationszeit, Köln [u.a.].

Ganzer, Klaus (2009): »Gasparo Contarini und Giovanni Morone. Das 
Regensburger Religionsgespräch von 1541 und das Werden einer 
Freundschaft«, in: Cristianesimo nella storia 30, 99-133.

Greulich, Gerhard (1959): Das Religionsgespräch mit den Täufern zu Fran-
kenthal 1571, Diss. maschr., Heidelberg.

Güss, Ernst Friedrich Peter (1960): Die kurpfälzische Regierung und das 
Täufertum bis zum dreißigjährigen Krieg, Stuttgart.

Hege, Christian (1908): Die Täufer in der Kurpfalz. Ein Beitrag zur badisch-
pfälzischen Reformationsgeschichte, Frankfurt a.M.

Hein, Lorenz (2001): »Das Zweite Helvetische Bekenntnis und der Sand-
omirer Konsens von 1570«, in: Schindler, Alfred/Stickelberger, Hans 
(Hg.), Die Züricher Reformation. Ausstrahlungen und Rückwirkungen. 
Wissenschaftliche Tagung zum hundertjährigen Bestehen des Zwingliver-
eins (29. Oktober bis 2. November 1997 in Zürich), Bern [u.a.], 425-431.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 165

Herbst, Wilhelm (1928): Das Regensburger Religionsgespräch von 1601 ge-
schichtlich dargestellt und dogmengeschichtlich beleuchtet, Gütersloh.

Hering, Carl Wilhelm (1836/38): Geschichte der kirchlichen Unionsversuche 
seit der Reformation bis auf unsere Zeit, 2 Bde., Leipzig.

Hollerbach, Marion (1982): Das Religionsgespräch als Mittel der konfessio-
nellen und politischen Auseinandersetzung im Deutschland des 16. Jahr-
hunderts, Frankfurt a.M. [u.a.].

Honée, Eugène (1993): »Die Religionsverhandlungen der Reichstage von 
Nürnberg (1524), Speyer (1526) und Augsburg (1530) und die Entste-
hung der Idee eines Religionsgesprächs«, in: Nederlands archief voor 
kerkgeschiedenis 73, 1-30.

Honée, Eugène (1985): »Über das Vorhaben und Scheitern eines 
Religionsgesprächs. Ein Verfahrensstreit auf dem Konvent von Hage-
nau (1540)«, in: Archiv für Reformationsgeschichte 76, 195-216.

Immenkötter, Herbert (1981): Der Reichstag zu Augsburg und die Confuta-
tio. Historische Einführung und neuhochdeutsche Übertragung, 2. Aufl., 
Münster.

Immenkötter, Herbert (1973): Um die Einheit im Glauben. Die Unionsver-
handlungen des Augsburger Reichstags im August und September 1530, 
Münster.

Immenkötter, Herbert/Wenz, Gunther (1997): Im Schatten der Confessio 
Augustana. Die Religionsverhandlungen des Augsburger Reichstages 1530 
im historischen Kontext, Münster.

Janssen, Johannes (1897): Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang 
des Mittelalters, Bd. 2: Zustände des deutschen Volkes seit dem Beginn der 
politisch-kirchlichen Revolution bis zum Ausgang der socialen Revolution 
von 1525, 17. und 18., vermehrte und verbesserte Aufl., Freiburg i.Br.

Janssen, Johannes (1899): Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang 
des Mittelalters, Bd. 3: Allgemeine Zustände des deutschen Volkes seit dem 
Ausgang der sozialen Revolution bis zum sogenannten Augsburger Reli-
gionsfrieden von 1555, 17. und 18., vielfach vermehrte und verbesserte 
Aufl., Freiburg i.Br.

Janssen, Wibke (2009): »Wir sind zum wechselseitigen Gespräch geboren«. 
Philipp Melanchthon und die Reichsreligionsgespräche von 1540/41, Göt-
tingen.

Jedin, Hubert (1958): »An welchen Gegensätzen sind die vortridentini-
schen Religionsgespräche zwischen Katholiken und Protestanten ge-
scheitert?«, in: Theologie und Glaube 8, 50-55.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden166

Lane, Anthony N. (2004): »Cardinal Contarini and article 5 of the Regens-
burg Colloquy (1541)«, in: Ganoczy, Alexandre (Hg.): Grenzgänge der 
Theologie. Professor Alexandre Ganoczy zum 75. Geburtstag, Münster, 
163-190.

Leppin, Volker (2010): »Text, Kontext und Subtext. Eine Lektüre von Lu-
thers Coburgbriefen«, in: Korsch, Dietrich/Leppin, Volker (Hg.): Mar-
tin Luther – Biographie und Theologie, Tübingen, 169-181.

Lexutt, Athina (1996): Rechtfertigung im Gespräch. Das Rechtfertigungsver-
ständnis in den Religionsgesprächen von Hagenau, Worms und Regens-
burg 1540/41, Göttingen.

Lortz, Joseph (1982): Die Reformation in Deutschland, 6. Aufl., Freiburg 
i.Br. [u.a.].

Luttenberger, Albrecht Pius (1988): »Johann Eck und die Religionsgesprä-
che«, in: Iserloh, Erwin (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) im Streit der 
Jahrhunderte. Internationales Symposium der Gesellschaft zur Heraus-
gabe des Corpus Catholicorum aus Anlaß des 500. Geburtstages des Jo-
hannes Eck vom 13. bis 16. November 1986 in Ingolstadt und Eichstätt, 
Münster, 192-222.

Luttenberger, Albrecht Pius (1988): »Konfessionelle Parteilichkeit und 
Reichspolitik. Zur Verhandlungsführung des Kaisers und der Stände 
in Regensburg 1541«, in: Angermeier, Heinz/Meuthen, Erich (Hg.): 
Fortschritte in der Geschichtswissenschaft durch Reichstagsaktenfor-
schung. Vier Beiträge aus der Arbeit an den Reichstagsakten des 15. und 
16. Jahrhunderts, Göttingen, 65-101.

Martens, Gottfried (1992): Die Rechtfertigung des Sünders – Rettungshan-
deln Gottes oder historisches Interpretament. Grundentscheidungen luthe-
rischer Theologie und Kirche bei der Behandlung des Themas »Rechtferti-
gung« im ökumenischen Kontext, Göttingen.

Mieth, Dietmar (1990): »Vom Ethos des Scheiterns und des Wiederbe-
ginns. Eine vergessene theologisch-ethische Perspektive«, in: Conci-
lium 26, 385-393.

Moeller, Bernd (1970/1974): »Zwinglis Disputationen. Studien zu den An-
fängen der Kirchenbildung und des Synodalwesens im Protestantis-
mus«, 2 Teile, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. 
Kanonistische Abteilung 56, 275-324; 60, 213-364.

Moeller, Bernd (2011): Zwinglis Disputationen. Studien zur Kirchengrün-
dung in den Städten der frühen Reformation, 2. Aufl., Göttingen.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 167

Moser, Christian (2009): »Gespräch wider Willen. Der Konstanzer Dis-
putationsversuch mit Zürich, 1597-1603«, in: Moser, Christian/Opitz, 
Peter (Hg.): Bewegung und Beharrung. Aspekte des reformierten Protes-
tantismus, 1520-1650. Festschrift für Emidio Campi, Leiden [u.a.], 65-90.

Müller, Gerhard (Hg.) (1980): Die Religionsgespräche der Reformationszeit, 
Gütersloh.

Münch, Paul (2004): »›Una disputa tenebitur inter Papistas et Lutheranos 
…‹. Ein Dunkelmännerbrief zum Regensburger Religionsgespräch 
1601«, in: Engelbrecht, Jörg/Laux, Stephan (Hg.): Landes- und Reichs-
geschichte. Festschrift für Hansgeorg Molitor zum 65. Geburtstag, Biele-
feld, 97-116.

Nugent, Donald (1974): Ecumenism in the age of the Reformation. The Collo-
quy of Poissy, Cambridge (Mass.).

Olson, Jeannine E. (2009): »An English window on the Huguenot strug-
gle for recognition. Nicolas Des Gallars and the colloquy of Poissy«, in: 
Toronto Journal of Theology 25, 227-238.

Ortmann, Volkmar (2010): »Ist nicht wunderbar der Sieg unseres Königs 
Jesus Christus? Calvin und die Religionsgespräche 1539-1541«, in: 
Jahrbuch der Hessischen Kirchengeschichtlichen Vereinigung, 35-54.

Ortmann, Volkmar (2001): Reformation und Einheit der Kirche. Martin Bu-
cers Einigungsbemühungen bei den Religionsgesprächen in Leipzig, Hage-
nau, Worms und Regensburg, 1539-1541, Mainz.

Petkunas, Darius (2009): »The ›Consensus of Sandomierz‹. An early at-
tempt to create a unified Protestant Church in 16th century Poland and 
Lithuania«, in: Concordia Theological Quarterly 73, 317-346.

Pfnür, Vinzenz (1980): »Die Einigung bei den Religionsgesprächen von 
Worms und Regensburg 1540/41 – eine Täuschung?, in: Müller, Ger-
hard (Hg.): Die Religionsgespräche der Reformationszeit, Gütersloh, 55-
88.

Pfnür, Vinzenz (1988): »Johannes Ecks Verständnis der Religionsgesprä-
che, sein theologischer Beitrag in ihnen und seine Sicht der Konfes-
sionsgegensätze«, in: Iserloh, Erwin (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) im 
Streit der Jahrhunderte, Münster, 223-226.

Raitt, Jill (1993): The Colloquy of Montbéliard. Religion and Politics in the 
Sixteenth Century, New York [u.a.].

Reinhard, Wolfgang (1980): »Glaube, Geld, Diplomatie. Die Rahmenbe-
dingungen des Religionsgesprächs von Poissy im Herbst 1561«, in: 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Nieden168

Müller, Gerhard (Hg.): Die Religionsgespräche der Reformationszeit, Gü-
tersloh, 89-116.

Remy, Jochen (1994): »Die Reichsreligionsgespräche von Hagenau, 
Worms und Regensburg (1540/41) als Ausgangspunkt für die Kölner 
Reformation«, in: Monatshefte für evangelische Kirchengeschichte des 
Rheinlandes 43, 29-49.

Scheib, Otto (2009/10): Die innerchristlichen Religionsgespräche im Abend-
land. Regionale Verbreitung, institutionelle Gestalt, theologische Themen, 
kirchenpolitische Funktion. Mit besonderer Berücksichtigung des konfes-
sionellen Zeitalters (1517-1689), 3 Bde, Wiesbaden.

Schmidt, Martin Anton (1973): »Das Frankenthaler Religionsgespräch 1571 
und die Gegenwart. Ein vergessenes Jubiläum«, in: Zeitschrift für Reli-
gions- und Geistesgeschichte 25, 5-64.

Schornbaum, Karl (1905): »Zur Geschichte des Reichstages von Augsburg 
im Jahre 1530«, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 26, 142-149.

Schultheis, Saskia (2012): Die Verhandlungen über das Abendmahl und die 
übrigen Sakramente auf dem Religionsgespräch in Regensburg 1541, Göt-
tingen.

Schwarz, Wilhelm (1886): »Eberhard Römische Beiträge zu Joh. Groppers 
Leben und Wirken«, in: Historisches Jahrbuch 7, 392-422.

Slenczka, Björn (2010): Das Wormser Schisma der Augsburger Konfessions-
verwandten von 1557, Tübingen.

Spehr, Christopher (2010): Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines 
zentralen Themas in der Reformationszeit, Tübingen.

Steigelmann, Helmut (1970): Die Religionsgespräche zu Baden-Baden und 
Emmendingen 1589 und 1590, Karlsruhe.

Stolk, Johannes Maarten (2004): Johannes Calvijn en de godsdienstgesprek-
ken tussen rooms-katholieken en protestanten in Hagenau, Worms en Re-
gensburg. (1540-1541), Kampen.

Stupperich, Robert (1956): »Die Reformatoren und das Tridentinum«, in: 
Archiv für Reformationsgeschichte 47, 20-63.

Stupperich, Robert (1939): »Der Ursprung des ›Regensburger Buches‹ von 
1541 und seine Rechtfertigungslehre«, in: Archiv für Reformationsge-
schichte 36, 88-116.

van Veen, Mirjam G. (2005): »Propaganda per brief. Calvijns brieven aan 
Farel over het godsdienstgesprek te Regensburg«, in: Theologisch debat 
2, 40-45.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Warum Religionsgespräche scheitern 169

Vogel, Lothar (2009): Das zweite Regensburger Religionsgespräch von 1546. 
Politik und Theologie zwischen Konsensdruck und Selbstbehauptung, Gü-
tersloh.

von Bundschuh, Benno (1988): Das Wormser Religionsgespräch von 1557, 
Münster.

von Loewenich, Walther (1972): Duplex iustitia. Luthers Stellung zu einer 
Unionsformel des 16. Jahrhunderts, Wiesbaden.

Wartenberg, Günter (1980): »Die Leipziger Religionsgespräche von 1534 
und 1539. Ihre Bedeutung für die sächsisch-albertinische Innenpolitik 
und für das Wirken Georgs von Karlowitz«, in: Müller, Gerhard (Hg.): 
Die Religionsgespräche der Reformationszeit, Gütersloh, 35-41.

Wrzecionko, Paul (1987): »Das ökumenische Programm der Union von 
Sandomierz, des Bartholomeus Bythner und des Daniel Kalaj«, in: 
Kirche im Osten 30, 26-41.

Wrzecionko, Paul (1980): »Die Religionsgespräche in Polen unter dem 
Aspekt ihrer Unionsbestrebungen«, in: Müller, Gerhard (Hg.): Die Re-
ligionsgespräche der Reformationszeit, Gütersloh, 145-152.

Ziegler, Walter (1992): »Religion und Politik im Umfeld des Regensburger 
Religionsgesprächs«, in: Barth, Hans-Martin [u.a.] (Hg.): Das Regens-
burger Religionsgespräch im Jahr 1541. Rückblick und aktuelle ökumeni-
sche Perspektiven, Regensburg, 9-30.

zur Mühlen, Karl-Heinz, (1969): »Calvins Urteil über den Rechtferti-
gungsartikel des Regensburger Buches«, in: Greschat, Martin/Goe-
ters, Johann Friedrich Gerhard (Hg.): Reformation und Humanismus. 
Festschrift für Robert Stupperich, Witten, 176-194.

zur Mühlen, Karl-Heinz (1979): »Die Einigung über den Rechtfertigungs-
artikel auf dem Regensburger Religionsgespräch von 1541 – eine ver-
paßte Chance?«, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 76, 331-359.

zur Mühlen, Karl-Heinz (2005):«Die Reichsreligionsgespräche von Ha-
genau, Worms und Regensburg 1540/41. Chancen und Grenzen des 
kontroverstheologischen Dialogs in der Mitte des 16. Jahrhunderts«, 
in: Blätter für pfälzische Kirchengeschichte und religiöse Volkskunde 72, 
319-334.

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007 - am 13.02.2026, 09:40:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

