Warum Religionsgesprache scheitern
Anmerkungen zum innerchristlichen Diskurs
des 16. Jahrhunderts

Marcel Nieden

Der gewihlte Obertitel bedarf einer Vorbemerkung. Er scheint die dialo-
gischen Bemiithungen zwischen den Religionen generell unter das Ver-
dikt der Vergeblichkeit zu stellen, gleichsam als seien Religionsgespriche
per se und von vornherein zum Scheitern verurteilt. Obwohl eine solche
Annahme in kultur- und religionspessimistischen Milieus, denen Fragen
der Religion letztlich Fragen des individuellen Geschmacks darstellen,
heute wohl nicht ohne Beifall bliebe — De religionibus non est disputan-
dum! —, setzen die folgenden Uberlegungen durchaus nicht die Uber-
zeugung voraus, dass {iber den Wahrheitsanspruch und die Weltdeutung
von Religionen nicht gestritten und in dieser Hinsicht keine Verstindi-
gung erzielt werden konne. Die scheinbar nur allzu weite Formulierung
des Obertitels ist vielmehr historisch veranlasst und mit dem Untertitel
unbedingt zusammenzusehen. Sie bezieht sich, wie wir sogleich sehen
werden, auf einen relativ klar umrissenen geschichtlichen Phinomen-
bereich: die innerchristlichen Religionsgespriche des 16. Jahrhunderts.
Dass diese Gespriche samt und sonders scheiterten, mag zwar auf den
ersten Blick als eine gewagte Behauptung erscheinen. Es haben sich jaim
16. Jahrhundert durchaus Stimmen gefunden, die im Rahmen des einen
oder anderen Religionsgesprichs wenigstens Teilerfolge konstatierten.!

1 | Siehe etwa das Statement Johannes Ecks (1486-1543) im Zusammenhang
der Regensburger Verhandlungen 1541: »Cum Vormatiae articulus de peccato
originali bene fuerit concordatus et utrinque receptus, colloquentes nos ad ean-
dem concordiam remisimus parvi facientes involutam et discordantem libri expla-
nationem.« [»Nachdem in Worms der Artikel von der Erbsiinde in (iberzeugender

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

Allein, die Mehrheit der Zeitgenossen urteilte anders. Und auch eine sich
um konfessionelle Neutralitit bemithende historische Forschung kommt
heute schwerlich um die Feststellung herum, dass den von der Konstel-
lation her durchaus unterschiedlichen innerchristlichen Religionsgespra-
chen — nimmt man einmal an, dass sie sich einem wie auch immer niher
zu bestimmenden Konkordienwillen verdankten — insgesamt wenig bis
gar kein Erfolg beschieden war.

Es stellt sich die Frage: warum? Die durchgingige Erfolglosigkeit der
Gespriche legt die Vermutung nahe, dass sich unabhingig von den je-
weiligen historischen Konstellationen grundsitzliche, gleichsam struktu-
relle Griinde bestimmen lassen, die fir das Scheitern der Gespriche ver-
antwortlich zu machen sind. Diese Vermutung mdchte ich im Folgenden
uberpriifen, indem ich versuche, Bedingungsfaktoren zu identifizieren,
die schon fiir sich allein, erst recht aber im Verbund den Erfolg des jewei-
ligen Gesprichs zu verhindern vermochten. Der umfassenden Perspekti-
ve nach kann es sich nur um eine vorliufige Zusammenstellung handeln,
die der weiteren Uberpriifung durch komparatistische Studien bedarf.?

Dazu ist zunichst der historische Gegenstandsbereich der Religions-
gespriche zu umreiflen; anschliefend sind die Erwartungshaltungen
an diese Gespriche zu eruieren, soweit die Quellen diese zu erkennen
geben. Erst vor diesem Hintergrund lisst sich dann genauer nach den
historischen Ursachen des Scheiterns fragen. Abschliefend sollen die
Beobachtungen gebiindelt und auf die Frage hin bedacht werden, worin
die historische Bedeutung dieser eigentiimlichen Geschichte des Miss-
lingens zu sehen ist.

Weise verglichen und von beiden Seiten aufgenommen worden war, schickten wir
Gesprachspartner uns (in Regensburg) zu derselben Eintracht an, gaben dann
freilich eine verwickelte und strittige Erklarung des kleinen Buches.«] (Dittrich
(1892), 10) Vgl. Pfniir (1980), 71, Anm. 95.

2 | Verglichen mit den zahlreichen, teilweise recht griindlichen Untersuchungen
einzelner Religionsgespréche, sind komparatistische Studien zu dem Thema im-
mer noch diinn gesat. Abgesehen von den Uberblicksartikeln in den Lexika und
Handbiichern sind vor allem folgende Studien einschldgig: Hering (1836/38);
Beumer (1964), 321-332; Fraenkel (1965); Moeller (1970), 275-324 und Moeller
(1974), 213-364; Miiller (1980); Hollerbach (1982); Fuchs (1995); Decot (2007),
110-139; Scheib (2009/10).

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

KONTUREN DES GEGENSTANDS

Dialogische Begegnungen von Christen unterschiedlicher Glaubenstiber-
zeugungen hat es im Zusammenhang der Reformation vielfach gegeben.
Schon in den Anfingen der reformatorischen Bewegung markieren sol-
che Begegnungen verlaufsgeschichtliche Zisuren. Zu erinnern wire hier
etwa an die Leipziger Disputation von 1519 zwischen Martin Luther, An-
dreas Karlstadt auf der einen und Johannes Eck auf der anderen Seite, an
die beiden Ziiricher Disputationen von 1523 unter mafigeblicher Beteili-
gung Huldrych Zwinglis oder an das Marburger Religionsgesprich von
1529 zwischen den Wittenberger sowie den Schweizer und oberdeutschen
Reformatoren. Ein oberflichlicher Blick auf diese Begegnungen diirfte
geniigen, um sich die Disparitit der Veranstaltungen zu vergegenwarti-
gen, die als »Religionsgespriche« bezeichnet werden kénnen.

Dieser Eindruck wird durch terminologische Beobachtungen noch
verstirkt. Der Ausdruck »Religionsgesprich« begegnet in den Quellen
des 16. Jahrhunderts nur selten und offenbar erst spit.> Die Bezeichnun-
gen fiir den hier anvisierten historischen Gegenstand sind meist ande-
re: colloquium, disputatio, unterredung, tractat oder einfach nur gesprech.*
Diese Begriffe sind nicht nur in sich semantisch polyvalent, sie werden
in den Quellen zu allem Uberfluss hiufig noch pleonasmusverdichtig
gepaart, sodass sich aus der zeitgendssischen Terminologie schwerlich

3 | Das gilt zumindest fiir die Aufnahme des Begriffs in den Titeln von Druckwer-
ken. Einer der friihesten Belege diirfte sein: Christoph Erhard, Newer Euangeli-
scher Catechismus. Das ist: Ein sehr niitzliches/lustigs vnd kurtzweiliges Reli-
gionsgesprach/eines Catholischen Christen/vnd Evangelischen Lutheraners/in
Form und Weise eines Catechismi. Sampt angehengtem Lutherischen Irrgarten
[...], Miinchen 1589. Getrennt begegnen die beiden Begriffsbestandteile gele-
gentlich schon zuvor; siehe etwa [Martin Bucer,] Etliche gesprech ausz Gottlichem
vnnd geschribnen Rechten vom Niirnbergischen fridestand/der streitigen Religion
halb/Anno etc. xxxij. Franckfortischen anstand/jingstim Aprillen dises xxxix. jars
auffgericht. Kiinftiger handlung gen Nirnberg angesehen/den span der Religion
hinzulegen [...], Augsburg 1539; Christian Francke, Ein Gesprech Von Jesuitern Al-
len frommen Christen/die Jesuiter vnd ihre Religion recht zu erkennen/Vast niitz-
lich zulesen [...], Basel 1581.

4 | Vgl. Hollerbach (1982), 6-7.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

137


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

ein distinkter Begriff des Religionsgesprichs gewinnen lisst.’ Die Defi-
nition des Begriffs kann daher nur nach den Mafstiben gegenwirtiger
historischer Betrachtung erfolgen.®

Ohne die Diskussion der Forschung hier im Einzelnen aufrollen zu
kénnen, mdchte ich im Folgenden ein Konzept des Religionsgesprichs
von mittlerem Umfang zugrunde legen, das nicht einfach jede dialogi-
sche Begegnung zwischen divergenten christlichen Gruppen umfasst,
noch auch sich nur auf die vom Kaiser initiierten »Reichsreligionsgespri-
che« erstreckt. Im Anschluss an die Definitionen von Marion Hollerbach
und Irene Dingel verstehe ich das »Religionsgesprich« als ein offentli-
ches »Forum der theologisch-politischen Auseinandersetzungs, das auf
eine obrigkeitliche Initiative hin Reprisentanten verschiedener christ-
licher Bekenntnis- oder Uberzeugungsgemeinschaften zum Zweck der
Uberwindung konfessioneller Gegensitze vereint.” Das so definierte »Re-
ligionsgespriach« diente letztlich der Depluralisierung des christlichen
Glaubens, indem es die vielfiltig aufbrechenden Glaubensanschauungen
homogenisieren sollte.

Was die angesprochene obrigkeitliche Initiative betrifft, so werde ich
mich auf diejenigen Religionsgespriche konzentrieren, die durch Initia-
tiven des Kaisers oder der Fiirsten zustande gekommen sind. Diese Ent-
scheidung liegt darin begriindet, dass die von den stidtischen Obrigkei-
ten, Rat oder Magistrat, initiierten Gespriche, die in den 20er und 3oer

5 | Vgl. die Beispiele bei Moeller (1974), 353-354.

6 | Der Ausdruck »Religionsgesprach« ist allerdings auch in der gegenwartigen
Diskussion kein klar umrissener Begriff; vgl. die sondierenden Bemerkungen bei
Pfnir (1988), 223-226.

7 | Hollerbach (1982), 1: »Religionsgespréache als Forum der theologisch-politi-
schen Auseinandersetzung zwischen den sich bildenden Konfessionen [...].« Din-
gel (1997), 655, 1-7: »Soll dies jedoch geschehen, mufl das Religionsgespréch
verstanden werden als ein 6ffentliches »Forum der theologisch-politischen Ausei-
nandersetzung« (Hollerbach 1), das durch obrigkeitliche Initiative eingesetzt wird,
um in Konfrontation von Reprdsentanten verschiedener Glaubens- oder Bekennt-
nishaltungen der konfessionellen Anndherung bzw. Vereinheitlichung zu dienen,
sei es durch Wiedervereinigung der gegnerischen Lager mit Hilfe einer bekennt-
nismaRigen KompromifRlésung, durch Ausgrenzung oder durch Riickgewinnung
des Gegners auch in gegenreformatorischer Absicht.« Zur Diskussion vgl. Scheib
(2009/10), Bd. 2, 641-644.

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Jahren des 16. Jahrhunderts begegnen, nur in eingeschrinktem Sinn als
»Gespriche« zu verstehen sind. Sie orientierten sich am Muster der aka-
demischen Disputationen, folgten also weithin einer hochritualisierten
Diskussionstechnik auf der Grundlage der aristotelischen Topik.® Dieses
Verfahren lief} jedoch keine Kompromissformulierungen zu und bot in-
sofern einem dialogischen Vermittlungsprozess nur ein denkbar durfti-
ges Instrumentarium. Die vom Kaiser oder von den Fiirsten initiierten
Gespriche losten sich dagegen von dem Modell der kommunalen Dispu-
tationen und nahmen eher den Charakter eines »Gesprichs« (colloquium)
an im Sinn eines freieren, das strenge Korsett der Syllogistik tiberschrei-
tenden Austauschs von Meinungen.’

Prigten die iiberwiegend der nachtriglichen Legitimierung reforma-
torischer Maflnahmen dienenden stidtischen Disputationen' den Zeit-
raum der zwanziger Jahre, so begann ab den dreifiger Jahren die Ara der
Religionsgespriche.” Die von Ferdinand I. (1503-1564) in Stellvertretung
Kaiser Karls V. angeregten Ausgleichsverhandlungen auf dem Augsbur-
ger Reichstag von 1530 kénnen bereits als inoffizielles Religionsgesprich

8 | Vgl. Moeller (1970), 301-305, der von der Konstellation her - Rat und Geist-
lichkeit disputieren auf der Grundlage und nach den Kriterien des gottlichen Wor-
tes - zugleich das innovative Moment der Ziiricher Disputationen betont; daran
anschlieend: Hollerbach (1982), 100-107.

9 | Fuchs (1995), 499-501, siehtin den Verhandlungen der Luthersache auf dem
Wormser Reichstag von 1521 das humanistische Konzept des »synodalen Reli-
gionsgespraches« (501) verwirklicht, an dem sich in der Folgezeit vor allem die
kaiserlichen Religionsgesprache orientierten. Bereits Hubert Jedin hatte die Re-
ligionsgesprache von den friihen Disputationen durch den Hinweis abgehoben,
sie setzten »auf neugldubiger Seite konsolidierte Kirchengemeinschaften voraus,
deren Riickgrat das Bekenntnis bildet« (Jedin (1958), 50).

10 | Vgl. Dingel (1997), 656, die daherauch den Ausdruck »Reformationsgespra-
che« zur Unterscheidung von den fiirstlich und kaiserlich initiierten Religionsge-
spréchen gelten lasst.

11 | Zu den vorgestellten Gesprachen vgl. die Literaturangaben Dingel (1997),
675-681, sowie bei Scheib (2009/10), Bd. 3, 854-931. Die folgenden Anmerkun-
gen benennen einschlagige Studien und machen dariiber hinaus auf einige Neu-
erscheinungen aufmerksam.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

139


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Marcel Nieden

betrachtet werden.”? Fiirstlicher Initiative dagegen verdankte sich das
Leipziger Religionsgesprich von 1539, zu dem verschiedene humanisti-
sche Vertreter aus dem Bereich der Protestanten und Altgldubigen zu-
sammenkamen und in dem nicht so sehr der dogmatische Konsens, als
vielmehr eine gemeinsame Kirchenordnung gesucht wurde.” Demgegen-
uiber verfolgten dann die bekannten, vom Kaiser initiierten Gespriche
zu Hagenau, Worms und Regensburg 1540/41 das Ziel eines Ausgleichs
der Lehrgegensitze, wodurch Karl V. hoffte, die causa religionis kliren
zu kénnen." Ebenfalls in einer kaiserlichen Initiative lag das zweite Re-
gensburger Religionsgesprich von 1546 begriindet, das freilich schon im
Schatten der militdrischen Vorbereitungen zur kriegerischen Lésung
der Religionsfrage stand."® Mit dem Wormser Gesprich von 1557, das auf
eine Vereinbarung im Rahmen des sogenannten Augsburger Religions-
friedens von 1555 zuriickging, kam die Linie der vom Kaiser initiierten
Gespriche zu einem erfolglosen Ende.'® Einem von der Anlage her we-
sensverwandten Kolloquium in Poissy, mit dem 1561 ein konfessioneller
Ausgleich innerhalb des franzosischen Konigtums zwischen Katholiken
und Hugenotten versucht wurde, war gleichfalls kein Erfolg beschieden,
wenngleich die Hugenotten die Tatsache, dass sie erstmals als Dialogpart-
ner der gallikanischen Kirche fungierten, mit einem gewissen Recht als
einen Akt politischer Anerkennung verbuchen konnten.”

Der Augsburger Religionsfriede fixierte faktisch die Bikonfessiona-
litat im Alten Reich, konzedierte das ius reformandi allerdings nur dem
Landesherrn. Religionsgespriche boten sich unter diesen Voraussetzun-

12 | Immenkotter (1973); Decot (1989); Honée (1993); Immenkdtter/Wenz
(1997).

13 | Vgl. Fraenckel (1965), 14; Wartenberg (2001).

14 | Grundlage sind jetzt die in der Reihe »Akten der deutschen Reichsreligionsge-
sprache im 16. Jahrhundert« edierten Materialien: Ganzer (2000); Ganzer (2002);
Ganzer (2007). Zu den Vorgéangen im Einzelnen vgl. zur Miithlen (2005), 319-334;
Luttenberger (1988), 65-101; Remy (1994), 29-49; Lexutt (1996); Augustijn
(2001), 25-39; Lane (2004), 163-190; Stolk (2004); van Veen (2005), 40-45; Gan-
zer (2009), 99-133; Janssen (2009); Schultheis (2012).

15 | Vogel (2009).

16 | von Bundschuh (1988); Slenczka (2010).

17 | Nugent (1974); Dufour (1980), 117-126; Reinhard (1980), 89-116; Olson
(2009), 227-238.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

gen als religionspolitisches Instrument fiirstlicher Herrschaft an, sei
es, dass evangelische Fiirsten die innerprotestantischen Divergenzen
zwischen Lutheranern und Calvinisten zu {iberwinden suchten wie im
Maulbronner Religionsgesprich von 1564, im Kolloquium von Mém-
pelgard 1586" oder im Kolloquium von Sandomierz 1570%, wo innerhalb
des polnischen Protestantismus ein »Consensus« zwischen Lutheranern,
Calvinisten und den Béhmischen Briidern gelang. Sei es, dass man in-
nerlutherische Lehrgegensitze im eigenen Territorium zu iiberwinden
hoffte — wie in Kursachsen im Religionsgesprich zu Altenburg 1568/69
oder Quedlinburg 1583.% Sei es, dass man deviante Stromungen in die
eigene Konfession zu integrieren suchte — wie bei den insgesamt aller-
dings eher selten unternommenen Versuchen eines Religionsgesprichs
zwischen Lutheranern und Tiufern. Bekannt ist hier vor allem das Reli-
gionsgesprich zu Frankenthal, das der pfilzische Kurfiirst Friedrich der
Fromme (1515-1576; 1559) im Jahr 1571 veranstaltete.?? Sei es aber auch, dass
man mit Religionsgespriachen die Absicht verband, protestantische Ver-
treter zur Riickkehr zum Katholizismus zu bewegen — wie etwa in den
Religionsgesprichen zu Baden-Baden und Emmendingen 1589/90% oder
besonders prominent, aber hier vom zeitlichen Rahmen her freilich aufler
Acht zu lassen, im Regensburger Religionsgesprich von 1601.2*

In den Gesprichen, seien sie nun vom Kaiser oder den Fiirsten an-
gestoflen, ging es im Sinn der oben genannten Definition stets um eine
Uberwindung innerchristlicher, konfessioneller Gegensitze — eine Her-
ausforderung, an der alle Gespriche, so unterschiedlich auch ihre jewei-
lige Konstellation gewesen sein mag, scheiterten, wenngleich auch etwa
der Konsens in Teilaspekten gelang, am weitreichendsten vielleicht noch
im Consensus von Sandomierz. Doch den verliefRen die polnischen Luthe-

18 | Brand (2000), 58-84.

19 | Raitt (1993).

20 | Bartel (1973), 107-128; Wrzecionko (1980), 145-152; Wrzecionko (1987),
26-41; Hein (2001), 425-431; Petkunas (2009), 317-346.

21 | Neuere Untersuchungen fehlen.

22 | Hege (1908); Greulich (1953); Giiss (1960); Schmidt (1973), 58-64.

23 | Steigelmann (1970). Zur Rolle des mehrfachen Konvertiten Johannes Pis-
torius Niddanus d.J. in den Religionsgesprachen vgl. jetzt Moser (2009), 73-78.
24 | Herbst (1928); Miinch (2004), 97-116.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

141


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Marcel Nieden

raner wieder, sobald der Riickhalt im deutschen Philippismus schwand,?
sodass auch dieses Colloquium das Ziel einer dauerhaften Angleichung
oder Neutralisierung der innerchristlichen Lehrgegensitze nicht erreich-
te.

VORSTELLUNGEN DES GELINGENS

Bevor ich nach den Ursachen dieser beachtlichen Misserfolgsgeschichte
frage, ist zundchst ein Blick auf die mit den Gesprichen verbundenen
Vorstellungen des Gelingens zu werfen. »Wenn wir keine Vorstellung
vom Gelingen eines Lebensentwurfs haben, dann sehen wir uns auch
nicht als Gescheiterte.«?® Das Diktum des Tiibinger Sozialethikers Diet-
mar Mieth formuliert eine Voraussetzung, die auch fiir die Selbst- und
Fremddeutung des Scheiterns im Kontext des 16. Jahrhunderts zutreffen
durfte. Meines Erachtens wiren die Gespriche von den damaligen Zeit-
genossen schwerlich als »gescheitert« beurteilt worden, wenn nicht mit
ihnen bestimmte Erfolgsphantasien oder — vorsichtiger formuliert — be-
stimmte Erfolgshoffnungen verbunden gewesen wiren, die sich dann
aber offenbar samt und sonders zerschlugen.

Die Initiatoren der Gespriche, Kaiser und Fiirsten, aber auch nicht
wenige Theologen und Juristen verbanden damals mit den solchermafen
institutionalisierten Formen des binnenchristlichen Dialogs die Hoff-
nung auf eine Uberwindung der konfessionellen Differenzen. Charak-
teristischer Ausdruck dieser Erwartungshaltung ist in den Quellen der
Begriff der »Vergleichung«?. Bereits im Zusammenhang des ersten, inof-

25 | Wrzecionko (1980), 152.

26 | Mieth (1990), 386.

27 | Deutsches Worterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm, Bd. 25, 1999, 458,
und die dort zum Lemma »Vergleichung« unter 1) »der ausgleich, vertrag« genann-
ten Beispiele. Siehe weiter etwa die Formulierungen des Frankfurter Anstands von
1539 bei Neuser (1974), 75: »[...] damit ainmal der gantz nachtailig zwispalt in
unserer hailigen religion in christenlich ainigkait und vergleichung gebracht, [...].«
ebd., 78:»[...] DaR in der religion als der rechten hauptsach ain gut christlich und
entlich vergleichung gemacht werde, [...].« Die Einladung Karls V. zu einem Reli-
gionsgesprach vom 18. April 1540, ebd. 86: »[...] das z( schleuniger frydtlicher
hinlegung und vergleiychung angereygter religionsachen erspriefilich sein mogte,

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

fiziellen Religionsgesprichs im Rahmen des Augsburger Reichstages von
1530 waren die Vertreter der protestantischen Stinde angewiesen worden,
sich mit den tibrigen Stinden des Reiches »zu vergleichen«.”® Zwei in
religidsen Fragen dissentierende Partner zur Ubereinstimmung bringen
mit dem Ziel der Uberwindung des Streites und der Wiederherstellung
der Einigkeit® (concordia) — damit diirften die Vorstellungen des Gelin-
gens seitens der Initiatoren im Blick auf das Unternehmen »Religions-

[...].« Siehe auch die »Vorrede an den Christlichen Leser« in dem von Johannes
Brenz herausgegebenen Protocoll Das ist/Acta oder Handlungen des Gesprechs/
zwischen den Pféltzischen vnd Wirtembergischen Theologen/von der Vbiquitet
oder Allenthalbenheit des Leibs Christi/vnd von dem buchstébischen verstand
der wort Christi/Das ist mein Leib/etc. Im April des Jars 1564. zu Maulbrun ge-
halten. [...], Heidelberg 1565, fol. aij": »Nachdem die durchleuchtigste/durch-
leuchtige Hochgeborne Chur vnd Fiirsten/Herr Friderich Pfaltzgraue bey Rhein/
[...] Auch Herr Christoff Hertzog in Wirtemberg vnnd Graue zu Mumpelgard/vnsere
genedigste vnnd genedige Herren/aufl Christlichem wolmeinenden eiver vnd ge-
miit/zu befiirderung Gottlicher warheit/Auch pflantzung vnd erhaltung Gottseliger
einigheit/des verschienen 64. jars/im Aprill/sich freundlich verglichen/ein Christ-
liches gesprech von etlichen jetzt ein zeitlang streittigen Religionspuncten/[...]
furgehen zulassen/vnd wo méglich/eine Christliche vergleichung zutreffen/[...].«
Lateinische Aquivalente des deutschen Ausdrucks sind unter anderem »concor-
dia« oder »consensio«; siehe [Johannes Brenz,] Protocollum hoc est, Acta Collog-
vii Inter Palatinos Et VVirtebergicos Theologos, de Vbiquitate siue omnipraesentia
corporis Christi, Et de sensu verborum Christi, Hoc est corpus meum, &c. Anno
M. D. LXVIII [sic!]. Mulbrunnae habiti. [...], Heidelberg 15686, fol. aij’; Bucer, Acta
Colloqvii In Comitiis Imperii Ratisponae Habiti, Hoc Est Articvli de religione conci-
liati, & non conciliati omnes ut ab Imperatore Ordinibus Imperij ad iudicandum, &
deliberandum propositi sunt. [...], StraRburg 1541, fol. [Av]".

28 | Dem tetlebenschen Protokoll zufolge wurde den protestantischen Fiirsten
vom Kaiser die Aushéndigung einer Abschrift der Confutatio mit der Auflage in
Aussicht gestellt, »das ey sich darinne haben zu ersehen und sich mydtierer Ma-
jestatund Kurflirsten und Firsten und andern stenden des heiligen reichs verglei-
gen migen« (von Tetleben (1958), 101).

29 | Die Begriffe »Vergleichung« und »Einigkeit« konnten geradezu synonym ge-
braucht werden; siehe Philipp Melanchthon, Alle Handlungen die Religion belan-
gend/so sich zu Worms/vnd Regensburg/auff gehaltenem Reichstag/des M.D.XLI.
jars zugetragen/[...], Wittenberg 1542, fol. *iii": »Nu hat sich in der Kirchen solche

- am 13.02.2028, 08:40:00.

143


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Marcel Nieden

gesprich« zutreffend umrissen sein. Man hoffte, durch das Gesprich
eine Einigung unter den Kontrahenten herbeifithren zu kénnen — nicht
zuletzt um eine gewaltsame Losung des Konflikts zu vermeiden. Frie-
den, Ruhe, Wohlfahrt, Einigkeit*® — das sind die in den Ausschreibungen
immer wieder beschworenen Werte, denen der religiose Vergleich dienen
sollte. Wie sich die Initiatoren den Weg zur concordia konkret vorstellten,
lieRen sie offen. Ihnen ging es vorrangig um eine moglichst rasche Uber-
windung der konfessionellen Lehrgegensitze und die Wiederherstellung
der »Eintracht«, mochte diese nun durch einen inhaltlichen Ausgleich,
einen eher duRerlichen Kompromiss oder eine Konversion, einen Uber-
gang des einen Teils zum anderen, erreicht werden.* Martin Bucer, einer
der fithrenden Theologen im protestantischen Lager, konnte im Vorwort
zu seinem Bericht tiber das Hagenauer und Wormser Religionsgesprich
von 1540 formulieren, dass »alles an vergleichung der Religion gintzlich
hanget, und on die beyde die spaltung vnnd undergang aller giiten polici
bei vns vnnd der vnfall und niderligen gegen dem Tiircken auffs gefihr-
lichst zinimmet, [...].«*? Mit den durch die konfessionellen Streitigkeiten
heraufbeschworenen, innen- wie auflenpolitischen Destabilisierungsge-

weltliche weisheit mehrmals erzeigt/mit gleissenden deutungen zu lencken/da-
durch vergleichung vnd einigkeit zu machen/[...].«

30 | Einladung Kaiser Karls V. zu einem Religionsgespréch an die Protestanten,
18. April 1540: »[...] zG ruhe und wolfart gnadiglich gern gefurdert sehn [...].« (Neu-
ser (1974), 86); Hagenauer Abschied, 28. Juli 1540: »[...] alwegen den frieden,
rhue und ainigkhait im Heiligen Reich zephlantzen und zufurdern begirig gewest,
[...].« (ebd., 96) Das Ausschreiben des Wormser Gesprachs und des Reichstages
zu Regensburg, 15. August 1540 (ebd., 108-109): »[...] der gnedigen zuversicht,
die sach mit gottlicher hilf so verhandlen zu lassen und zu furderen, damit man
volgendts desto statlicher zu christlicher ainigkait und vergleichung komen und
dardurch das sorglich mistrauen, so dieses zwif3palts halben zwischen den sten-
den des heiligen Reichs eingefallen, widerumb aufgehebt, auch im Heiligen Reiche
fried und ainigkeit gepflanzt, und alsdan in anderen obligen notwendige handlung
furgenomen werden mécht.«

31 | Wie im nachsten Abschnitt deutlich wird, konnten mit einem Religionsge-
spréch auch Ziele verfolgt werden, die nur bedingt der dem Begriff des Vergleichs
zugrundeliegenden Vorstellung einer Wiedergewinnung von Einheit entsprachen.
32 | Bucer, Alle Handlungen vnd Schrifften/zil vergleichung der Religion/durch
die Key[serliche]. Mai[estat]/Churfiirsten/Fiirsten/vnd Stande/aller theylen/

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

fahren hat Bucer die beiden wichtigsten Beweggriinde fiir die Durchfiih-
rung solcher religiosen Vergleichsgespriche benannt.** Daneben konnten
auch rein binnenchristliche Motive wie etwa ein proto-6kumenischer Ein-
heitsgedanke treten, wenngleich derlei Ideen im Reformationsjahrhun-
dert eher selten begegnen und man nicht der Versuchung erliegen sollte,
Vorstellungen aus der ckumenischen Diskussion des 20. Jahrhunderts
ins 16. Jahrhundert zuriickzuprojizieren.

URSACHEN DES SCHEITERNS

Was aber waren die Ursachen dafiir, dass sich die vom Kaiser und von
den Fursten mit den Religionsgesprichen verbundenen Konkordiener-
wartungen nicht erfilllten? Warum kamen die obrigkeitlich initiierten
Religionsgespriche — von Teileinigungen abgesehen — insgesamt nicht
zum Ziel? Ich mochte im Folgenden einige Faktoren benennen, die mei-
nes Erachtens als Antwort auf die Fragen und damit zugleich als Deutung
dieses auffallenden Phinomens des Scheiterns diskutiert werden kénnen.

1) Divergente Zielvorstellungen

Anders als die soeben von der Wortbedeutung des »Vergleichs« abgeleite-
ten Hoffnungen auf Ubereinstimmung nahelegen, waren die mit den Re-
ligionsgesprichen verfolgten Ziele faktisch vielfiltiger. Gerade altgliaubige
Politiker und Theologen zbgerten, dem kaiserlichen Wunsch nach einem
Religionsgesprich tiberhaupt nachzukommen. Darauf einzugehen, hitte
ja bedeutet zuzugeben, dass die Religionsfrage offen sei — ein Eingestind-
nis, zu dem die Wenigsten bereit waren. Sie betrachteten Luther und sei-
ne Anhinger vielmehr seit der Exkommunikation und Achtung durch
den Wormser Reichstag im Jahr 1521 als rechtsgiiltig verurteilte Ketzer.
Die altglaubigen Theologen vollzogen daher auf dem Augsburger Reichs-
tag 1530 nur sehr zégerlich und aufgrund politischen Drucks den Schritt,

Auch den Pabst[lichen] Legaten/auff jingst gehaltnem Reichstag z(i Regenspurg/
verhandlet/vnd einbracht/Anno D.M.XLI. [...], StraRburg 1542, fol. §ii".

33 | Die religiosen Spannungen drohten insbesondere die Reichsverwaltung und
Reichsjustiz und damit letztlich die Autoritat des Kaisers in Deutschland infrage
zu stellen; vgl. Ziegler (1992), 24.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

145


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

in Ausgleichsverhandlungen mit den Protestanten einzutreten.* Fiir sie
konnte es dabei eigentlich nur das Ziel der Unterwerfung unter die rémi-
sche Kirche geben.*

Oder aber man verwies auf das Konzil, das iiber die Fragen christli-
cher Lehre und Lebens zu entscheiden habe. So stand etwa das zweite Re-
gensburger Religionsgesprich 1546 unter keinem giinstigen Stern, weil
die Vertreter der katholischen Seite mit der festen Absicht in die Donau-
stadt kamen, das Gesprich mit dem Verweis auf die Zustindigkeit des
Konzils zu blockieren.?® Ahnlich stellte sich beim Religionsgesprich zu

34 | Eine Rolle spielte dabei auch der Umstand, dass an den Religionsgespréa-
chen mitunter Politiker und Juristen teilnahmen, denen als Laien die Disputation
von Glaubensfragen verboten war. Das haresierechtliche Dekretale Papst Alexan-
ders IV. (1254-1261) formulierte weitreichend, Sexti Decretalium Liber V, Titulus
11, Caput 2, §1 (Corpus luris Canonici, ed. Friedberg, Bd. 2, 1881, 1070): »Inhibe-
mus quoque, ne cuiquam laicae personae liceat publice vel privatim de fide cat-
holica disputare. Qui vero contra fecerit, excommunicationis laqueo innodetur.«
[»Wir verbieten auch (die Ansicht), dass es irgendeiner Laienperson erlaubt sei,
offentlich oder privat iiber den katholischen Glauben zu disputieren. Wer aber zu-
widerhandelt, wird mit dem Fallstrick der Exkommunikation gebunden.«]

35 | Janssen (1899), 504 iiberliefert ein Diktum Ecks aus dem Jahr 1541: »Da ist
kein Mittel und helfen keine Worte; wer sich vereinigen will im Glauben mit der ré-
mischen Kirche, muf den Papst annehmen und die Konzilien und glauben, was die
rdmische Kirche glaubt. Alles andere ist Wind, und wenn man hundert Jahre dis-
putieren wiirde.« Das Zitat wurde ohne Nachweis (ibernommen von Lortz (1982),
Bd. 2,230. Die Angaben beiJanssen (Codex Trierer Sachen und Briefschaften, aus
dem Nachlaf® des Xantener Canonicus Pelz; vgl. ders., Geschichte des deutschen
Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. 22: 1897, 19, Anm. 2) wurden nicht
Uberpriift. Der Sache nach bestatigt freilich auch Bucer diese Position Ecks: »Als
bayde theil zisammen kommen/hat Doctor H. Eck disen eingang gemacht/Ich vnd
mein mitverordnete wolle vns nicht darumb mit elich in einigem stuck ze weichen/
sonder allein darumb/das wir vndersthon wéllenn/elich wider zii vns/vnd zur alten
gehorsam der Kirchen zil bringen.« (Martin Bucer, Vom tag zu Hagenaw vnd wer
verhinderet hab/das kein gesprech von vergleichung der Religion daselbst fiirgan-
gen ist. [...], [StraBburg] 1540, fol. Aiijr) Zum Entstehungshintergrund der Augs-
burger Gesprache vgl. Immenkatter (1981), 32-41.

36 | Nicht nur die streng altglaubige Gruppe der Reichsstdnde um Herzog Wil-
helm IV. von Bayern (1493-1550; 1508) lehnte den neuerlichen Versuch eines

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Poissy der Jesuitengeneral Diego Lainez (1512-1565) auf den Standpunkt,
dass die weltliche Autoritit zur Klirung religiéser Streitfragen gar nicht
ermichtigt sei und die Gesprichsrunde mithin keine Entscheidungskom-
petenz in diesen Fragen habe.” Es bedarf keiner gréfReren historischen
Einbildungskraft, um sich vorzustellen, dass von solchen Uberzeugun-
gen der Illegitimitit religioser Gespriche aus ein konstruktiver Dialog
mit den Protestanten schwerlich méglich war.

Umgekehrt konnten protestantische Teilnehmer mit dem Ziel einer
Demonstration evangelischen Glaubens in die Verhandlungen mit den
Katholiken hineingehen. Calvin formulierte in einem Brief an den Ba-
seler Prediger Simon Sulzer (1508-1585) im Blick auf die Verhandlungen
von Poissy unzweideutig: »Mit den Papisten miissen wir kimpfen.«*
Auch wenn er nicht selber zum Gesprich eingeladen war, sondern der
offenbar als nachgiebiger eingeschitzte Theodor Beza (1519-1609), so ver-
band sich doch bei Calvin damit die Hoftfnung, durch eine Darlegung
der evangelischen Lehre vor dem Kénigshaus die franzosische Krone fiir
den Protestantismus zu gewinnen.*® Ziel war hier also nicht der religiose
Ausgleich und mithin die Anniherung der eigenen Position an diejenige
des romischen Katholizismus, sondern eher in der Tradition der stidti-
schen Reformationsgespriche die Uberwindung des Gegners durch die
evangelische »Wahrheit«.* Analog traten auch bei dem innerprotestan-
tischen Religionsgesprich, das die Wirttemberger Theologen in Maul-

Religionsgesprachs mit den Protestanten ab; Karl V. selbst hatte den Delegierten
des kaiserlichen Hofes zunachst die Instruktion gegeben, die Gesprache scheitern
zu lassen; vgl. Vogel (2009), 65-72, 285-286, 489.

37 | Vgl. Nugent (1974), 154-155.

38 | CR 46,629, Nr. 3489 (Johannes Calvin an Simon Sulzer; [Genf?], 23. August
1561): »Cum papistis confligendum est.« Ahnliche Zielvorstellungen verband Cal-
vin bereits als Strafburger Delegierter mit den Religionsgesprachen von Hagenau,
Worms und Regensburg; vgl. Ortmann (2010), 35-54.

39 | Vgl. Dufour (1980), 117; Nugent (1974), 182.

40 | Die Zielvorstellung der Glaubensdemonstration scheint typisch fiir die Ge-
sprache nach dem Augsburger Religionsfrieden zu sein. Da der Zwang, die politi-
sche Einheit durch die religidse Einheit herzustellen, weggefallen war, traten jetzt
zumindest bei den Reichsreligionsgespréchen andere Absichten in den Vorder-
grund (Selbstvergewisserung, Propaganda, Mission, Ausgrenzung); vgl. Hollerbach
(1982), 259. Dass daneben aber auch noch nach wie vor Religionsgesprache mit

- am 13.02.2028, 08:40:00.

147


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

bronn 1564 mit den sich reformierten Einfliissen 6ffnenden Pfilzer Theo-
logen oder 1586 mit den Genfer Theologen in Mémpelgard fithrten, Ziele
der Uberzeugung, ja Uberwindung des Gegners in den Vordergrund.”
Derlei Leitvorstellungen zeigen nicht nur den lange nachwirkenden Ein-
fluss der Disputatio, des geradezu klassisch-scholastischen Instruments
zum kommunikativen Austrag kontroverser Standpunkte. Sie lassen auch
erkennen, wie weit entfernt hier noch aufklirerische Toleranzgedanken
sind: Die religiose Wahrheit kann letztlich nur eine sein — und man weify
sie in der eigenen Konfession auf seiner Seite. Allerdings konnten Ziel-
divergenzen auch im Lauf der Gespriche iiberwunden werden — wenigs-
tens bis zu einem gewissen Grad. Wie etwa die Ausgleichsverhandlun-
gen im Zusammenhang des Augsburger Reichstages von 1530 erkennen
lassen, wurden die anfinglichen Vorbehalte der altgliaubigen Theologen,
insbesondere Johannes Ecks, nicht zuletzt durch kaiserlichen Druck auf-
geweicht. Eck lieR sich daraufhin auf das Ziel eines Ausgleichs ein.”? Wo
eine solche Angleichung unterschiedlicher Zielvorstellungen nicht ge-
lang, war das Gesprich zum Scheitern verurteilt.

dem Ziel einer religiésen Einheit - als Voraussetzung der politischen Einheit - ge-
sucht werden konnten, beweisen die innerprotestantischen Religionsgespréche.
41 | Siehe zum Maulbronner Religionsgesprach etwa die Vorreden in Brenz
(1566), fol. aij'-cij'. Bemerkenswert auch die Vorrede Graf Friedrichs I. von Mém-
pelgard (1557-1608) zur Edition der Gesprédchsakten des Mompelgarder Reli-
gionsgesprachs, in der Friedrich unverholen erklért, dass durch das Gesprach die
Wahrheit des eigenen lutherischen Bekenntnisses erwiesen sei und den Refor-
mierten Frieden unter der Bedingung der Annahme dieser »Wahrheit« angeboten
werden kdnne: »Vnd weil in diser Handlung die Warheit vnser Christlichen Bekant-
nus liecht vnd hell angezeigt/vnnd an Tag gethan worden/so ist hiemit vnserm
Gegentheil ein warhafftiger bestandigervnd Gott wolgefélliger Friden angebotten/
welcher gantz leichtlich kan getroffen werden/wann sie die Gottliche Himmlische
Wahrheit/so im Wort Gottes begriffen vnd aufigetruckt/mit vns einhellig vnd ein-
mitig annemen wéllen/welche wir ihnen von Hertzen wiinschen/[...].« ([Jacob An-
dreae,] Collogvium Mompelgartense. Gespraech/Jn gegenwart des Durchleuchti-
gen [...] Herrn Friderichen/Grauen zu Wuertemberg vnd Muempelgart/etc. [...]
Zwischen den Hochgelehrten/D. lacobo Andreae, Propst vnd Cantzler der Hohen
Schul zu Tuebingen/vnnd D. Theodoro Beza, Professorn vnd Pfarrern zu Genff. [...],
Tibingen 1587, fol.):():([iiij]").

42 | Sodie These Albrecht P. Luttenbergers in ders. (1988), 192-222.

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

2) Fehlende Kompromisshereitschaft

Dieser Punkt hingt mit den Zielvorstellungen zusammen, ist aber davon
noch einmal zu unterscheiden. Denn selbst wenn man sich ernsthaft auf
das Ziel des Ausgleichs einlief, scheiterte das Gesprich oft an der man-
gelnden Bereitschaft, ja teilweise auch Fihigkeit zum Kompromiss. Wo
die Gesprichsteilnehmer sich auflerstande sahen, wenigstens den Ver-
such zu wagen, die eigene Position so zu reformulieren, dass sich das
Gegentiiber darin wiederfinden konnte, musste das Gespriach im Sand
verlaufen. Um angesichts der inhaltlichen Differenzen iiberhaupt weiter-
zukommen, war die Bereitschaft zum positionellen Kompromiss nétig.
Diese konnte sich etwa darin duflern, dass man bereit war, zwischen dem
nach eigenem Verstindnis zum Seelenheil unverzichtbar Notwendigen
und dem eher dufleren, auf menschlicher Konvention Beruhenden zu
unterscheiden.® Wurde eine solche Unterscheidung verweigert und be-
schwor jeder Gesprichspunkt den status confessionis herauf, gab es kaum
Spielriume zur Verstindigung. Sie konnte sich aber auch darin duflern,
die eigene Position von den als verbindlich behaupteten theologischen
Quellen her hinterfragen und gegebenenfalls revidieren zu lassen. Doch
war in den altgldubig-protestantischen Gesprichen die Frage der theolo-
gischen Quellen selbst bereits mehr oder weniger ausgesprochen kontro-
vers: Sollte nur die Schrift als normative Grundlage gelten, oder waren
mit dhnlichem Gewicht auch die Kirchenviter und altkirchlichen Kon-
zilien zu beriicksichtigen?**

43 | Selbstdie Vertreter der Kurie waren in dieser Hinsicht meistens zu partiellen
Zugesténdnissen bereit; vgl. Lortz (1982), 228-229.

44 | Siehe die niichternen Bemerkungen Johannes Groppers in dessen Gutach-
ten zum Passauer Vertrag fir Adolf von Schaumburg, Erzbischof von Kdln: »Ad
haec frustra fit congressus cum adversariis. Catholici enim ab ecclesiastica scrip-
turarum interpretatione et traditione recedere non possunt. Has autem adversarii
non admittunt, sed scripturis a se excogitatas interpretationes quamvis coactas
inferunt.« [»Dazu geschieht die Zusammenkunft mit den Gegnern umsonst. Denn
die Katholiken kdnnen von der kirchlichen Schriftauslegung und Tradition nicht
weichen. Das aber werden die Gegner nicht zugestehen, sondern aus der Bibel
ihre selbsterdachten, obgleich erzwungenen Auslegungen vorbringen.«] (Schwarz
(1886), 409).

- am 13.02.2028, 08:40:00.

149


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Marcel Nieden

Die kaiserliche Politik suchte bei den altglidubig-protestantischen Ver-
handlungen tunlichst, die in diesem Sinne kompromissbereiten Vertreter
beider Religionsparteien zusammenzuspannen. Sie setzte darauf, nicht
die »Hardliner« der jeweiligen Lager, sondern Vertreter einer mittleren
Linie ins Gesprich zu bringen. Aus dem Bereich der Altgliubigen wa-
ren das etwa Julius von Pflug (1499-1564), Johannes Gropper (1503-1559),
Kardinal Gasparo Contarini (1483-1542), aus dem Lager der Protestanten
vor allem Martin Bucer und Philipp Melanchthon. Es diirfte kein Zufall
sein, dass diese Theologen allesamt mehr oder weniger vom Humanis-
mus des Erasmus von Rotterdam geprigt oder wenigstens beeinflusst
waren. Der Kaiser erhoffte sich offenbar gerade von den »Erasmus-Schii-
lern« auf beiden Seiten eine Verstindigung in den strittigen Fragen. Dass
sich durch die humanistischen Kollokutoren tatsichlich Situationen der
Annidherung ergeben konnten, zeigen manche Urteile zeitgenéssischer
Beobachter und Gesprichsteilnehmer.®

3) Befangenheit in Wahrnehmungs- und Sprachmustern

Der Kompromiss war indes nicht nur eine Frage des guten Willens. Er
war nicht nur eine Frage der Bereitschaft zur Differenzierung oder zur
Revision der eigenen Position durch die theologischen Quellen. Er war vor
allem auch eine Frage der Wahrnehmung des Gegentibers. Diese stand
freilich ungleich weniger in der Verfiigung der Gesprichsteilnehmer.
Protestantische Vertreter waren oft nur in der Lage, die andere Seite
von den eigenen rechtfertigungstheologischen Fragestellungen her wahr-
zunehmen. Altgliubige Gesprichspartner erfassten die protestantischen

45 | Siehe die Einschdtzung des Regensburger Religionsgesprachs von 1541
durch Bucer (1542), fol. A[i]'-Aii": »Vnnd inn dem anders nichts angesehen oder
gesucht/dann das die frommen Christen Deutscher Nation/bede oberen vnd
vnderthonen/hierin sehen/vnnd erkennen/wie nahe vns der liebe Gott z{ zimli-
chem anfang einer seligen vergleichung der Religion/vnnd Reformation der Kir-
chen bracht/vnd gern gar dazu verholffen hette/so wir selbst gewélt [...].« Bekannt
ist auch das in seinem Quellenwert freilich nicht iiberzubewertende Diktum Lu-
thers aus den Tischreden zu den Verhandlungen im Zusammenhang des Augsbur-
ger Reichstages von 1530, WATr 4, 495, 7-9, Nr. 4780: »Ich habe sorg, das wir
nimer mehr so nahent zw samen khumen werden als zw Augspurg.« Vgl. daran an-
schliefend Immenkotter (1981), 41.

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Positionen selten anders als in den gewohnten Denkkategorien der scho-
lastischen Schultheologien. Auch verlor man zunehmend die gemeinsa-
me Sprache. »So war es schon seit den 20er Jahren,« restimiert Lothar Vo-
gel, »zur Ausbildung zweier getrennter theologischer Diskurse und damit
auch zu einem gegenseitigen Nichtverstehen bzw. auch Nichtverstehen-
wollen gekommen, weil zentrale Begriffe wie >Bufies, >Glaube« oder >Ge-
rechtigkeitc auf beiden Seiten unterschiedlich konnotiert waren.«*® Nur
gelegentlich gelang es den Gesprachspartnern, die eigenen Sprachmuster
zu erkennen und zu iiberschreiten. Ironischerweise konnten unerkannte
Aquivokationen auch zu Einigungsfeststellungen fiihren, die in Wahrheit
keine waren. So wurde gegnerischen Artikeln oder auch Kompromissfor-
meln zugestimmt, weil man wie selbstverstindlich vom eigenen Begriffs-
verstindnis ausging. Dass etwa in der scheinbaren Ubereinstimmung
in der Rechtfertigungslehre, die man im Anschluss an den Augsburger
Reichstag von 1530 gefunden zu haben glaubte, ein jeweils unterschied-
liches Verstindnis von fides vorausgesetzt war, erkannte man erst spiter.”
Die Verstindigungsmoglichkeiten im Rahmen der Religionsgespriche
wurden durch die Tatsache, dass die Teilnehmer den vertrauten Wahr-
nehmungs- und Sprachmustern verhaftet blieben, nicht unerheblich ein-
geschrinkt.*®

46 | Vogel (2009), 519. Die unterschiedlichen Konnotationen werden unter an-
derem daran sichtbar, dass bestimmte Begriffe, welche die Gegenseite als Aqui-
valente angibt, abgelehnt werden; siehe etwa Melanchthon (1542), fol. CLXVII":
»Als/da er [scil. Johannes Eck, M.N.] fur das wort/Siinde oder gebrechen/davon
wir sagen/das solches den Heiligen vergeben vnd nicht zugerechnet werde/ge-
fehrlicherweise ander wort brauchet/vnd nennets etwa/Crimen/ein 6ffentliche
vntugent/etwa Capitale peccatum/eine Heubtsiinde/etwa Culpa/eine Schuld/So
doch vnter diesen eine grosse vnterscheid ist/[...].« Aufschlussreich sind in die-
sem Zusammenhang auch die Bemerkungen Martin Bucers zum Verstandnis der
fides viva et efficax des Regensburger Buches; siehe Bucer (1542), fol. 101'-102".
47 | Vgl. Immenkotter (1981), 35-36; Fuchs (1995), 373-375.

48 | So sieht etwa Karl-Heinz zur Mihlen im Blick auf das Regensburger Reli-
gionsgesprach die Verstandnisbemiihungen Groppers und Contarinis durch einen
aristotelischen »Denkhorizont« begrenzt; vgl. zur Miihlen (1979), 355.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

151


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Marcel Nieden

4) Uniiberbriickbare inhaltliche Differenzen

Waihrend tiber die formalen Fragen zur Art und Weise des Vorgehens (mo-
dus procedendi) oder zur literarischen Gesprichsgrundlage oft noch eine
Einigung erzielt werden konnte, war dies bei den inhaltlichen Fragen un-
gleich schwieriger.” Hier tat sich ein breites Spektrum an Divergenzen auf,
von der eher praktischen Ordnung kirchlichen Lebens bis hin zu diffizilen
material-dogmatischen Lehrbildungen (wie der Rechtfertigungslehre oder
des Abendmahlsverstindnisses). Dabei erwiesen sich in den altgldubig-
protestantischen Gesprichen die Fragen kirchlicher Praxis — wie etwa die
Einfiihrung des Laienkelches, die Zulassung der Priesterehe, die Abschaf-
fung der Bilderverehrung — teilweise problematischer als die Fragen der
Lehre selbst. Der Erfolg eines Ausgleichskonzeptes hing entscheidend von
der Qualitit der inhaltlichen Differenzen ab. Es gab Themenbereiche, in
denen sich die Positionen nicht oder nur minimal unterschieden (Trinitit,
Taufe). Es gab andererseits Themenbereiche, in denen teilweise gegensitz-
liche Positionen vertreten wurden (Bufse, Amt, Kirchenverstindnis). Beide
Seiten gingen indes unhinterfragt von der Voraussetzung aus, dass es in
Fragen der Religion nur eine Wahrheit geben kénne.

Wie suchten die Kollokutoren diese im Einzelnen recht unterschied-
lichen Differenzen auszugleichen? Folgende Strategien lassen sich fest-
stellen:

1. Man versuchte eine Synthese der unterschiedlichen Standpunkte. Am
eindriicklichsten gelang das wohl in den Fragen der Rechtfertigungs-
lehre auf dem Regensburger Religionsgesprach von 1541. Dort erarbei-
tete man eine Formel, der das Modell einer »doppelten Gerechtigkeit«
(duplex iustitia) zugrunde lag, mit dem man sowohl den lutherischen
Gedanken einer Gerechtmachung des Siinders »allein durch Gnade«
(sola gratia) als auch den von den altgliubigen Theologen favorisierten
Gedanken eines durch die Gnade bewirkten Wachstums in der Ge-
rechtigkeit verbinden wollte.>

49 | Gelegentlich scheiterten die Gesprache allerdings auch schon an Verfah-
rensfragen; vgl. Honée (1985), 195-216.

50 | Die Regensburger Rechtfertigungstheologie hat die Aufmerksamkeit der For-
schung seit langerem auf sich gezogen; vgl. Stupperich (1939), 88-116; zur Miih-

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

2. Oder man versuchte, eines der beiden vorgetragenen Konzepte als un-
haltbar auszuscheiden, sei es, dass man Widerspriiche sichtbar mach-
te, sei es, dass man Spannungen zu den jeweils behaupteten theo-
logischen Quellen — Bibel, Kirchenviter, Konzilien — aufwies. Diese
Strategie, die das Religionsgesprich wieder der Form der disputatio
anniherte, verfolgten etwa die kurpfilzischen Theologen in ihren
Kolloquien mit den Tiufern. Die Gespriche hatten das mehr oder
weniger unausgesprochene Ziel, die Unhaltbarkeit der tiuferischen
Theologie zu erweisen, um die Tdufergruppen, so die Hoffnung, zur
Konversion zu bewegen und mithin wieder in die kurpfilzische Kir-
che zu integrieren.’! In den altgliubig-protestantischen Verhandlun-
gen wurde diese Strategie in den Religionsgesprichen dagegen kaum
offen verfolgt. Sie blieb eher eine heimliche Anfechtung, der man sich
— auf beiden Seiten — nicht immer zu entziehen vermochte.

3. Schliefilich gab es noch die Moglichkeit, und sie wurde in den weitaus
meisten Fillen verfolgt, die beiden unterschiedlichen Positionen zu-
gleich bestehen zu lassen. Das konnte zum Beispiel dadurch erreicht
werden, dass man einen Konsenstext formulierte, in dem sich beide
Seiten mit ihren Positionen cum grano salis wiederfinden konnten.
Oder durch den Versuch, die andere Position als Ausnahme von der
eigenen »Regel« zuzulassen oder sogar — noch weitergehend — die
eigene Position als Ausnahme von der »Regel« der anderen Position

len (1969), 176-194; von Loewenich (1972); Braunisch (1974); zur Miihlen (1979);
Martens (1992); Lexutt (1996).

51 | Kluckhohn (1870), Bd.2/1, 410 (Kurfiirst Friedrich Ill. an Herzog Johann
Friedrich den Mittleren; Heidelberg, 17. Januar 1571): »Die ursach aber, so mich
bewogen, das ich gegen diesen buben [scil. die Téaufer, M.N.] das colloquium an-
gestellt, ist diese, das sie mir meyner underthanen vil an sich gehenckt und ver-
fiihrt, da ich dan zu Gott dem almechtigen trostlicher hoffnung bin, wie ich auch
bericht, das sich zum thayl zugetragen, etzlichen derselben die augen uffgangen,
da sie gesehen und gehort, wie ungereumbt die bésen buben geantworth und sich
Gottes worth mit dem wenigsten haben wollen weysen lassen.« Vgl. dazu Hege
(1908), 119-120. Erhellend auch die Ausfihrungen des kurpfélzischen Juristen
Wenzel Zuleger (1530-1596) zur Intention des Kurfiirsten nach dem Protocoll. Das
ist/Alle handlung des gesprechs zu Franckenthal inn der Churfirstlichen Pfaltz/
mit denen so man Widertauffer nennet/Auff den 28. May angefangen/vnd den 19.
Junij dises 1571. jars geendet. [...], Heidelberg 1571, 675-676.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

153


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Marcel Nieden

zu konzedieren.? Diese Strategie lief sich in den altgliubig-protestan-
tischen Verhandlungen um so leichter verfolgen, als man zunichst
immer noch auf die Zustidndigkeit eines kiinftigen Konzils hinweisen
und den Kompromiss als vorliufig deklarieren und damit zugleich
rechtfertigen konnte. Mit dem Beginn des Trienter Konzils, das die
Protestanten nicht als »christliches Konzil« akzeptieren konnten,>
waren derlei Konzessionen freilich keine ernsthafte Option mehr.

52 | Melanchthon gab in einem Gutachten vom 24. August 1530 zu den Verhand-
lungen des Vierzehnerausschusses in der Abendmahlsfrage Folgendes zu beden-
ken: »Der gegentayl arbet noch dahin, das wir leren wdllen, das auch recht sey ein
gestalt zu gebrauchen, [...]: darauf bedenck ich, ob inen so ferren nachgeben: das
wir leren wollten, das diejhenigen, so ain gestallt empfahen, nit varecht thun, die
weil sy mussen das sacrament empfahen, wie es inen gereicht wirt vnd sie selbs
nit haben administrationem sacramentorum. also ist plebs entschuldigt durch
den casum necessitatis. daruber bekennen wir auch, das vrsach mdgen gewesen
sein, darumb diese gewonheit ein gestalt zu empfahen ohn sund eingefurtist, wel-
liche aber dieselben seien, stellen wir zu ferrer handlung in einem concilio. also
sein die porrigentes nit damnirt auch nit approbirt, sondern solchs ist vffs concili-
um gestellt. das wir aber weitter sollten bekennen, das bede gestallt zu raichen nit
preceptum sey, haben wir zuuor geantwort, es sey preceptum, doch dispensabile,
wie andere ceremonialia darumb etwan ainich gestalt gepraucht mag werden, als
mit schwachen, so nit wein trincken etc. oder sonst in gleichen fellen. so bekent
der gegenteil selbs, das ain gestalt von der kirchen introducirt sey. darumb muss
zuvor bede gestalt aus crafft der einsetzung christi gerecht sein, derhalben sie
auch bekennen mussen, das bede gestalt ordinatio cristi sey, fur die gantzen kir-
chen nit allein fur die priester eingesatzt. das sy aber wollen, es sey doch nit pre-
ceptum, haben wir auch geantwort, es sey dispensabile. damit achtich sollten sie
zufriden sein.« (zit.n. Schornbaum (1905), 144-145.)

53 | Siehe das Gemeinschaftsgutachten der Wittenberger Theologen Martin Lu-
ther, Johannes Bugenhagen, Caspar Cruciger und Philipp Melanchthon vom 8./9.
Januar 1546, in dem das Trienter Konzil nicht zuletzt wegen des dominierenden
Einflusses des Papstes abgelehnt wurde (CR 6, 8, Nr. 3352): »[...] es folge die
Eréffnung des Concilii, oder nicht, so achten wir, dafd nitzlich sey ein christliche
Recusation mit guten Grunden und Ursachen zu stellen, und die selbige an das
Licht zu geben in Latin, Teutsch und Franzdsisch, damit manniglich berichtet wer-
de, warum dieses Consilium nicht allein nicht fiir unsre Richter, sondern auch fir
kein christlich Concilium zu halten, dieweil es der Bapst als Verfolger offentlicher

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Das mehr oder minder konsequente Befolgen der ersten und dritten
Strategie fithrte im Rahmen des Wormser Gesprichs von 1541 zu Fort-
schritten: Die Zahl der unverglichenen Artikel konnte von 14 auf sechs
herabgedriickt werden.’* In Regensburg 1541 gelang — in den Augen der
Teilnehmenden — die lang ersehnte Einigung in der Rechtfertigungsleh-
re, aber dann brach der Konflikt an anderer Stelle, in der Kirchenlehre
und im Abendmahlsverstindnis, ungleich heftiger auf.

5) Delegationen ohne Vollmacht

Doch selbst wenn es gelang, einen Konsens in den Fragen der Lehre und
des kirchlichen Lebens zu erzielen, so war immer noch fraglich, inwie-
weit dieser Konsens von den jeweiligen Religionsparteien rezipiert wurde.
Das Verhiltnis der Kollokutoren zu den konfessionellen Gruppierungen,
die sie vertraten, und insbesondere zu den »Autorititen« dieser Gruppie-
rungen war teilweise spannungsreich. In den Religionsgesprichen blieb
hiufig die Frage offen, inwieweit die Kollokutoren nur fiir sich selbst
sprachen oder auch fiir die Gruppierung, die sie vertraten. Gerade die
kaiserliche Religionspolitik, die auf das Gesprich scheinbar kompromiss-
bereiter Theologen, Juristen und Politiker aus dem altgliubigen wie pro-
testantischen Lager setzte, kaufte sich doppelte Schwierigkeiten in der
Aufnahme der ausgehandelten Kompromisse ein. Zum einen: War ein
Kompromiss in den altgliubig-protestantischen Ausgleichsverhandlun-
gen eigentlich sein Papier wert, der ohne direkte Beteiligung des Papstes
und nur durch mehr oder weniger bevollmichtigte kuriale Vertreter zu-
stande gekommen war?* In den altgliubig-protestantischen Verhandlun-

Wahrheit gubernirn, Richter darin setzen, Procef ordinirn, schlieRen etc. wolle.«
Vgl. Stupperich (1956), 38. Zu Luthers wechselnder Einstellung gegeniiber dem
Konzilsgedanken vgl. jetzt Spehr (2010).

54 | Vgl. Lortz (1982), 233.

55 | Informativ sind in dieser Hinsicht die Korrespondenzen zwischen dem kai-
serlichen Hof und der Kurie im Vorfeld des Regensburger Religionsgesprachs von
1541. Granvella dréngte auf eine Entsendung eines papstlichen Legaten mit még-
lichst umfassenden Vollmachten; der Papst entsandte mit Contarini dann auch
einen formlich als Legaten titulierten Vertreter, schrédnkte dessen Vollmachten
aber bewusst ein, indem er darauf verwies, dass die Entscheidung in Glaubens-
dingen letztlich einem allgemeinen Konzil obliege. Damit war zugleich den Ver-

- am 13.02.2028, 08:40:00.

155


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

gen blieb durch die nur teilweise Einbindung der Kurie der Grad der Offi-
zialitdt unklar.’® Zum anderen wurden die Kollokutoren nicht selten mehr
oder weniger offentlich verdichtigt, um des vom Kaiser erwiinschten
Kompromisses willen die Lehren der eigenen Konfession preisgegeben
zu haben. Politiker und fithrende Theologen der jeweiligen Konfessions-
gruppe misstrauten oftmals den eigenen Delegierten und tibten auf sie in
Briefen gelinden Druck aus.” Sie erwiesen damit die Gesprichsteilneh-
mer gewissermaflen als Bevollmichtigte ohne Vollmacht. Ein in seiner
Spannung zwischen seelsorglichem Trost und konfessionspolitischer Ins-
truktion aufschlussreiches Beispiel ist der Briefwechsel zwischen Luther
und Melanchthon zur Zeit des Augsburger Reichstages von 1530.%

suchen auf protestantischer Seite, die vom Kaiser initiierten Gesprache als Form
eines Nationalkonzils zu verstehen, eine klare Absage erteilt; vgl. Ganzer (2009),
99-133.

56 | Vgl. hinsichtlich der Augsburger Verhandlungen von 1530 Lortz (1982),
229: »Immerhin gab die Kurie zu dem ersten Religionsgesprach irgendwie ihre
Zustimmung.«

57 | Zur Politik der Kontrolle Kurfiirst Johann Friedrichs von Sachsen gegeniiber
den eigenen Delegierten vgl. Ziegler (1992), 23.

58 | WABr 5, 405, 17-26, Nr. 1609 (Luther an Melanchthon; [Coburg], 29. Juni
1530): »Accepi Apologiam vestram, et miror quid velis, ubi petis, quid et quantum
sit cedendum Pontificibus. De Principe est alia quaestio, quid illi concedendum
sit, si huic periculum impendeat. Pro mea persona plus satis cessum est in ista
Apologia, quam si recusent, nihil video, quid amplius cedere possim, nisi videro
eorum rationes aut Scripturas clariores, quam hactenus vidi. Ego dies et noctes
in ista causa versor, cogitans, volvens, disputans et totam Scripturam lustrans,
et augescit mihi assidue ipsa mAngodooia in ista doctrina nostra, et confirmor
magis ac magis, daf} ich mir (ob Gott will) nu nichts mehr werd nehmen lassen, es
gehe driber, wie es wolle.« [»Ich habe Eure Apologie erhalten und wundere mich,
was Du willst, wenn Du fragst, was und wieviel den Papstlichen nachgegeben wer-
den solle. Was den Fiirsten betrifft, ist das eine andere Frage, was er nachgeben
solle, wenn ihm Gefahr droht. Fiir meine Person istin dieser Apologie mehr als ge-
nug nachgegeben worden; sollten sie diese zuriickweisen, sehe ich nichts, wasich
daruber hinaus nachgeben kdnnte, es sei denn, ich sdhe von ihnen Beweise und
klarere Schriftstellen, als ich sie bisher gesehen habe. Ich beschaftige mich Tag
und Nacht mit dieser Sache, denkend, abwdgend, erérternd und die ganze Schrift
durchsuchend, und es wéchst in mir bestandig die Gewissheit in dieser unserer

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Faktisch offenbarte erst die Rezeption, was der Kompromiss wirklich
wert war. Gerade das von den hier beriicksichtigten Kompromisstexten
her vielleicht ertragreichste Dokument, das Regensburger Buch von 1541,
fand keine Resonanz, weil sich sowohl die altgldubigen Stinde wie auch

Lehre und ich werde mehr und mehr darin bestérkt, [...].«] Luther sah sich in sei-
ner grundsatzlichen Skepsis gegeniber einem »Vergleich« in der Religionsfrage
durch den Fortgang der Augsburger Ereignisse bald bestatigt und vermochte den
Gespréchen allenfalls noch als Demonstration evangelischer Wahrheit einen Sinn
abzugewinnen. Ebd., 470, 1-10, Nr. 1642 (Luther an Melanchthon; Coburg, 13. Juli
1530): » Arbitror, te, mi Philippe, iam satis multa experientia videre, Belial nulla
ratione cum Christo conciliari posse [vgl. 2 Kor 6,15], nec spem concordiae ullam
concipi debere, quoad doctrinam. Scripsi de hoc ad Principem, causam nostram
non posse ferre Caesarem iudicem. Et nunc quid literae citationis tam clementes
voluerint, videmus. [...] At certe pro mea persona ne pilum quidem illis cedam, aut
patiar restitui, potius extrema omnia expectabo, quando sic obstinate pergunt.«
[»Ich meine, dass Du, mein Philippus, schon aus geniigend Erfahrung siehst, dass
Belial in keiner Weise mit Christus versdhnt werden kann und dass man hinsicht-
lich der Lehre keinerlei Hoffnung auf Eintracht hegen darf. Ich habe dariiber an den
Fursten geschrieben, dass unsere Sache nicht vor den kaiserlichen Richter getra-
gen werden kann. Und jetzt sehen wir, was das so milde Einladungsschreiben zum
Reichstag gewollt hat. [...] Aber ich fiir meine Person werde sicherlich auch kein
Haarbreit nachgeben oder dulden, dass etwas wiederhergestellt wird; ich erwarte
eher das AuRerste, wenn sie so hartnéckig weitermachen.«] Unmissverstandlich
der Brief Luthers an Spalatin, ebd., 576, 13-16, Nr. 1698 (Luther an Spalatin; Co-
burg, 26. August 1530): »Audio vos non libenter sane inceptasse mirificum opus,
scilicet concordandi pape & Lutheri. Sed papa folet & Lutherus deprecatur; vide-
te, ne operam pulchre luseritis. Quod si inuito vtroque rem perfeceritis, tum ego
mox vestrum exemplum secutus, conciliabo Christum & Belial! [vgl. 2 Kor 6,15]«
[»Nicht gerne hore ich, dass Ihr ein wunderliches Werk begonnen habt, ndmlich
den Papst und Luther zu versdhnen. Aber der Papst will nicht und Luther verbittet
sich das. Seht darauf, dass Ihr Eure Miihe nicht fein verspielt! Wenn Ihr die Sache
gegen den Willen beider zu Ende bringt, dann werde ich umgehend eurem Beispiel
folgen und Christus und Belial miteinander versdohnen!«] Siehe auch ebd., 578,
42-49, Nr. 1699 (Luther an Melanchthon; Coburg, 26. August 1530). Zu Luthers
Coburg-Briefen vgl. die pointierte Deutung von Leppin (2010), 169-181.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

157


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

Luther dagegen aussprachen.” Hier richte sich die kaiserliche Strategie,
auf die sogenannten Vermittlungstheologen zuzugehen und mit ihrer
Hilfe eine Losung der Religionsfrage jenseits des Konzils zu suchen. Der
Vorteil, den die Wahl der Vermittlungstheologen aufgrund ihrer Kompro-
missbereitschaft fiir den Gesprichsverlauf mit sich brachte, wurde durch
die begrenzte Akzeptanz eben dieser Theologen in den konfessionellen
Referenzgruppen wieder infrage gestellt.

SCHLUSSBETRACHTUNG

Die ermittelten Faktoren stellen den Versuch einer Typologie kausaler
Deutungsmuster dar. Der abstrakte, gewissermaflen verallgemeinernde
Charakter, der den Faktoren eignet, steht dem Ziel eines Verstehens des
einzelnen historischen Dialoggeschehens nicht entgegen. Die Deutungs-
muster ermoglichen gerade den Vergleich mit Gesprichssituationen in
anderen zeitlichen und kulturellen Kontexten, der wiederum eine Voraus-

59 | CR 4, 1451-1452, Nr. 2287 (Schreiben der altglaubigen Stédnde an Kaiser
Karl V.; [Regensburg], 1. Juli 1541): »Und in Summa mdgen sich diese Stande nicht
entschlieen, noch beiihnen befinden, daf dieses Buch einige Vergleichung, son-
dern vielmehr mehrere Uneinigkeit, Secten und Verlust gebéren, einfiihren und
wirken wiirde.« Unzweideutig auch Eck, ebd., 459-460, Nr. 2291: »Neque placuit,
neque placet liber iste insulsus, neque placebit, in quo tot errores et vitia depre-
hendi; unde iudico, sicut semper iudicavi, eum Catholicis non recipiendum, quia
relicto modo loquendi ecclesiae et patrum Melanchthonizat.« [»Dieses ungereim-
te Buch hat weder gefallen, noch geféllt es, noch wird es gefallen, in dem ich so
viele Irrtlimer und Fehler bemerkt habe; daher urteile ich, wie ich immer geurteilt
habe, dass die Katholiken es nicht rezipieren sollen, weil es unter Preisgabe der
Redeweise der Kirche und der Vater melanchthonisiert.«] Vgl. dazu Lexutt (1996),
260-270. Zu Luther siehe WABr 9, 460, 1-7 (Luther und Bugenhagen an Kurfirst
Johann Friedrich; [Wittenberg], 29. Juni 1541): »G[nade] V[nd] F[riede] in Christo!
Durchleuchtigster Hochgeborner Furst, Gnedigster herr! Wie ich im anfang gesa-
get, vnd noch sage, die erfarung auch gibt, Das die vergleichung in der Religion
flirgenomen ein lauter Mentzische [mainzische, M.N.] vnd papistische Teusche-
rey ist, Denn es ist vnmiglich Christum zuuergleichen mit der schlangen, vnd ist
nichts drinn gesucht, denn vnser vnglimpff, on Das ichs gern gesehen, das vnser
lehr nur wol disputirt, geleutert vnd erkandt wuerde, wie zu Augspurg geschehen.«

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

setzung ist, um die spezifischen Bedingungen des Scheiterns der inner-
christlichen Religionsgespriche im 16. Jahrhundert erfassen zu kénnen.

Es ist nicht zu tibersehen, dass die Faktoren im Blick auf die Bedin-
gungen des Scheiterns schwerlich von demselben Gewicht sind. Sie alle
konnten zwar schon fiir sich allein genommen und erst recht im Ver-
bund das Scheitern des Gesprichs herbeifithren. Divergente Zielvorstel-
lungen und fehlende Kompromissbereitschaft jedoch waren Faktoren,
die prinzipiell verinderbar waren und sich, wie gesehen, im Verlauf
einer Begegnung auch dndern konnten. Sie bestimmten — nicht anders
als der Faktor des verweigerten Mandats — die Religionsgespriche zudem
keineswegs durchgingig. Anders sieht es dagegen mit den inhaltlichen
Differenzen und den Befangenheiten in unterschiedlichen Wahrneh-
mungs- und Sprachmustern aus. Beide Faktoren wirkten bei nahezu allen
Religionsgesprichen zusammen und waren gegeniiber dem Verlauf der
Begegnung vergleichsweise resistent. Nahmen die Kollokutoren in den
fiir die eigene Uberzeugungsgemeinschaft erheblichen Fragen des Glau-
bens gegensitzliche Standpunkte ein, und das diirfte bei nahezu allen
Religionsgesprichen der Fall gewesen sein, war eine Einigung unter dem
Vorzeichen eines streng einlinigen religiosen Wahrheitskonzeptes sowie
der Dynamik sich ausbildender konfessioneller Identititen praktisch un-
erreichbar, selbst wenn die Bereitschaft zum Kompromiss vorhanden war.
Oft sahen gerade die nicht unmittelbar am Gesprich beteiligten Theo-
logen aus der Distanz besser, wortiber sich die Kollokutoren noch hin-
wegtiuschen konnten: Dass divergente, ja teilweise gegensitzliche, aber
zugleich fir das jeweilige konfessionelle Selbstverstindnis essenzielle
Lehransichten selten tiberzeugend synthetisch verbunden werden und
wohl noch seltener einfach nebeneinanderstehen bleiben kénnen. Ahn-
lich verhilt es sich mit den Wahrnehmungs- und Sprachmustern, die sich
innerhalb der einzelnen konfessionellen Gruppierungen schnell eigen-
stindig entwickelten und die Verstindigung mit anderen Gruppierungen
erschwerten. Sie kamen den Kollokutoren meist nicht so zu Bewusstsein,
dass sie angesprochen und Gegenstand eines »Vergleichs« hitten werden
konnen. Wenn es sinnvoll ist, entsprechend der eingangs genannten Ver-
mutung von strukturellen Faktoren zu sprechen, dann lassen sich somit
am ehesten die inhaltlichen Differenzen sowie die Befangenheiten in den
Wahrnehmungs- und Sprachmustern als »strukturelle Faktoren« begrei-
fen, die selbst bei glinstigen Bedingungen eine Verstindigung letztlich
verhinderten.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

159


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Marcel Nieden

Nicht wenige Initiatoren waren im Grund von der Erfolglosigkeit
iberzeugt, weshalb sie, wie gesehen, auch andere Ziele mit den Gespri-
chen verbanden. Ein Gesprich, das zu keinem belastbaren Ausgleich
fiihrte, konnte etwa als Demonstration der eigenen konfessionellen Posi-
tion durchaus als Erfolg verbucht werden. Damit deutet sich bereits an,
dass mit der Feststellung des Scheiterns hinsichtlich des religiésen »Ver-
gleichs« allein schwerlich schon die historische Bedeutung dieser Ge-
spriche zureichend erfasst werden kann. Abgesehen von der Tatsache,
dass die Religionsgespriche zumindest in der Form der Reichsreligions-
gespriche eine militirische Losung der causa religionis zeitweilig ver-
hindert haben, schirften sie zweifellos den Blick fiir das Trennende. Sie
regten dazu an, die Differenzen priziser zu beschreiben oder den unter-
scheidenden Charakter bestehender Lehrformulierungen zu entdecken.
Sie vermochten sich auf die einzelnen konfessionellen Gruppierungen
geradezu identititsstabilisierend auszuwirken. Dadurch haben sie prima
facie das Gegenteil dessen erreicht, was die Initiatoren sich von diesen
Gesprichen erhofften: Sie stirkten das Bewusstsein der Trennung und
wurden zu einem bedeutsamen Movens im vielschichtigen Prozess der
Konfessionalisierung, dem sie eigentlich entgegenwirken sollten.®® Zu-
gleich haben die Gespriche aber allerdings auch, wenigstens in Ansitzen,
den Blick fiir das Gemeinsame der sich konfessionalisierenden Kirchen
eroffnet. Dass damals iberhaupt der Versuch unternommen wurde, die
verschiedenen Bekenntnishaltungen jenseits der gewohnten Kommuni-
kationsform der Disputation und ihres zweiwertigen Wahrheitsverstind-
nisses ins Gesprich zu bringen, dass damals iiberhaupt der Versuch eines
Kolloquiums unternommen wurde, diirfte in seiner historischen Bedeu-
tung nicht zu unterschitzen sein. In iibergeordneter historischer Pers-
pektive wirkten die Religionsgespriche des 16. Jahrhunderts mit ihrem
Gestus des gegenseitigen Wahrnehmens wie ein Ritardando angesichts
der heraufziehenden Konfessionskriege. Ihr Scheitern entbehrt — so ge-
sehen — nicht einer gewissen Tragik.

60 | Diesen Aspekt betont zu Recht Dingel (1997), 670-671.

- am 13.02.2028, 08:40:00. A


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

BIBLIOGRAPHIE
1. Quellen

a. Drucke (16.-18. Jahrhundert)

[Jacob Andreae]: Collogvium Mompelgartense. Gespraech/Jn gegenwart
des Durchleuchtigen [...] Herrn Friderichen/Grauen zu Wuertemberg
vind Muempelgart/etc. [...] Zwischen den Hochgelehrten/D. Iacobo
Andreae, Propst vad Cantzler der Hohen Schul zu Tuebingen/vnnd
D. Theodoro Beza, Professorn vnd Pfarrern zu Genff. [...], Tiibingen:
Gruppenbach, Georg, 1587.

VD16 A 2488; Expl. BSB Miinchen, 4 H.ref. 174; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb10160416-1

[Johannes Brenz]: Protocoll Das ist/Acta oder Handlungen des Gesprechs/
zwischen den Pfiltzischen vnd Wirtembergischen Theologen/von der
Vbiquitet oder Allenthalbenheit des Leibs Christi/vnd von dem buch-
stibischen verstand der wort Christi/Das ist mein Leib/etc. Im April
des Jars 1564. zu Maulbrun gehalten. [...], Heidelberg: Mayer, Johann
aus Regensburg, 1565.

VD16 B 7851; Expl. BSB Miinchen, 4 H.ref. 604; urn: nbn:de:bvb:12-
bsbio160737-2

[Johannes Brenz]: Protocollum hoc est, Acta Colloqvii Inter Palatinos Et
VVirtebergicos Theologos, de Vbiquitate siue omnipraesentia corpo-
ris Christi, Et de sensu verborum Christi, Hoc est corpus meum, &c.
Anno M. D. LXVIII [sic!]. Mulbrunnae habiti. [...], Heidelberg: [Schi-
rat, Michael?] 1566.

VD16 B 77854; Expl. SB Berlin, Dk 2646; PPN746955626

Martin Bucer: Acta Collogvii In Comitiis Imperii Ratisponae Habiti, Hoc
Est Articvli de religione conciliati, & non conciliati omnes ut ab Impe-
ratore Ordinibus Imperij ad iudicandum, & deliberandum propositi
sunt. [...], StraRburg: Rihel, Wendelin d.A., 1541.

VD16 B 8831; Expl. BSB Miinchen, Res/4 H.ref. 136; urn: nbn:de:bvb:12-
bsbo0086468-8

Martin Bucer: Alle Handlungen vnd Schrifften/z vergleichung der Re-
ligion/durch die Key[serliche]. Mailestit]/Churfiirsten/Fiirsten/vnd
Stinde/aller theylen/Auch den Pibst[lichen] Legaten/auff jingst ge-
haltnem Reichstag zt Regenspurg/verhandlet/vnd einbracht/Anno
D.M.XLL [...], StraRburg: Rihel, Wendelin d.A., 1542.

- am 13.02.2028, 08:40:00.

161


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Marcel Nieden

VD16 B 8836; Expl. BSB Miinchen, 4 H.ref. 477, Beibd. 2; urn: nbn:de:
bvb:12-bsbo0022538-9

[Martin Bucer]: Etliche gesprech ausz Géttlichem vnnd geschribnen
Rechten vom Niirnbergischen fridestand/der streitigen Religion halb/
Anno etc. xxxij. Franckfortischen anstand/jiingst im Aprillen dises
xxxix. jars auffgericht. Kiinftiger handlung gen Niirnberg angesehen/
den span der Religion hinzulegen [...], Augsburg: Steiner, Heinrich
von Augsburg 1539.
VD16 B 8884; Expl. BSB Miinchen, 4 H.ref. 804,15; urn: nbn:de:bvb:12-
bsbooo18744-8

Martin Bucer: Vom tag zu Hagenaw vnd wer verhinderet hab/das kein
gesprech von vergleichung der Religion daselbst fiirgangen ist. [...],
[StraBburg] [Priif, Johann d.].] 1540.
VD16 B 8937; Expl. BSB Miinchen, 4 Conc. 163, Beibd.;; urn:
nbn:de:bvb:12-bsbo0018744-8

Christoph Erhard: Newer Euangelischer Catechismus. Das ist: Ein sehr
niitzliches/lustigs vnd kurtzweiliges Religionsgesprich/eines Catho-
lischen Christen/vnd Evangelischen Lutheraners/in Form und Weise
eines Catechismi. Sampt angehengtem Lutherischen Irrgarten [...,
Miinchen: Berg, Adam, 1589.
VD16 E 3760; Expl. BSB Minchen, Plat. 2054, Beibd., 2; urn:
nbn:de:bvb:12-bsbi1012355-7

Christian Francke: Ein Gesprech Von Jesuitern Allen frommen Christen/
die Jesuiter vnd ihre Religion recht zu erkennen/Vast niitzlich zulesen
[...], Basel: Perna, Peter, 1581.
VD16 F 2185; Expl. BSB Miinchen, Polem. 1963, Beibd. 2; urn:
nbn:de:bvb:12-bsb10194334-0

Philipp Melanchthon: Alle Handlungen die Religion belangend/so sich
zu Worms/vnd Regensburg/auff gehaltenem Reichstag/des M.D.XLI.
jars zugetragen/[...], Wittenberg: Lufft, Hans, 1542.
VD16 M 2388; Expl. BSB Miinchen, 4 H.ref. 410; urn: nbn:de:bvb:12-
bsb10160583-7

Protocoll. Das ist/Alle handlung des gesprechs zu Franckenthal inn der
Churfiirstlichen Pfaltz/mit denen so man Widertiuffer nennet/Auff
den 28. May angefangen/vnd den 19. Junij dises 1571. jars geendet. [...],
Heidelberg: Mayer, Johann aus Regensburg, 1571.
VD16 P s105; Expl. BSB Miinchen, 4 H.ref. 6o1; urn: nbn:de:bvb:12-bsb

00060494-9

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

b. Drucke (19.-21. Jahrhundert)

Baum, Wilhelm [u.a.] (Hg.) (1863-1900): loannis Calvini: Opera quae super-
sunt omnia, 59 Bde., Braunschweig (= New York 1964) (CR).

Bretschneider, Karl Gottlieb [u.a.] (Hg.) (1834-1860): Philippi Melanthonis
Opera quae supersunt omnia, 28 Bde., Halle an der Saale/Braunschweig
(= Bad Feilnbach 1990) (CR).

Friedberg, Emil (Hg.) (1879/81): Corpus Iuris Canonici, 2 Bde., Leipzig (=
Union City 2000).

Ganzer, Klaus (Hg.) (2000): Das Hagenauer Religionsgesprich, 2 Bde., Got-
tingen.

Ganzer, Klaus (Hg.) (2002): Das Wormser Religionsgesprich, 2 Bde., Got-
tingen.

Ganzer, Klaus (Hg.) (2007): Das Regensburger Religionsgesprich, 2 Bde.,
Gottingen.

D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Briefwechsel, 18 Bde.,
Weimar 1930-1985 (WABr); Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912-1921
(WATT).

Neuser, Wilhelm Heinrich (Hg.) (1974): Die Vorbereitung der Religionsge-
spriche von Worms und Regensburg 1540/41, Neukirchen-Vluyn.

von Kluckhohn, August (Hg.) (1868-1872): Briefe Friedrich des Frommen,
Kurfiirsten von der Pfalz, 2 Bde., Braunschweig.

von Tetleben, Valentin (1958): Protokoll des Augsburger Reichstags 1530, G6t-
tingen.

2. Literatur

Augustijn, Cornelis (2001): »Melanchthons Editionen der Akten von
Worms und Regensburg 1540 und 1541«, in: Loehr, Johanna (Hg.):
Dona Melanchthoniana. Festgabe fiir Heinz Scheible zum 7o. Geburts-
tag, Stuttgart-Bad Cannstatt, 25-39.

Bartel, Oskar (1973): »Der Consensus Sendomiriensis vom Jahre 1570 im
Lichte der 6kumenischen Bestrebungen in Polen und Litauen im 16.,
17. und 18. Jahrhundert, in: Luther-Jahrbuch 40, 107-128.

Beumer, Johannes (1964): »Das Religionsgesprich und die ihm eigene
Problematike, in: Theologie und Glaube 54, 321-332.

Brand, Hans C. (2000): »Brenz’ Christologie und ihre von Jakob Andreae
vertretene Form. Das Maulbronner Kolloquium 1564«, in: Blitter fiir
wiirttembergische Kirchengeschichte 100, 58-84.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Nieden

Braunisch, Reinhard (1974): Die Theologie der Rechtfertigung im »Enchiri-
dion« (1538) des Johannes Gropper, Miinster.

Decot, Rolf (2007): »Reichstage und Religionsgespriche. Zur reichspoli-
tischen Behandlung der Religionsfrage«, in: Brosseder, Johannes/
Wriedt, Markus (Hg.): »Kein Anlass zur Verwerfung«. Studien zur Her-
meneutik des dkumenischen Gesprichs. Festschrift fiir Otto Hermann
Pesch, Frankfurt a.M., 110-139.

Decot, Rolf (1989): Vermittlungsversuche auf dem Augsburger Reichstag 1530.
Melanchthon, Brenz, Wiesbaden.

Deutsches Worterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm, Fotomechan.
Nachdruck der Erstausgabe 1854-1971, 33 Bde., Miinchen 1999.

Dingel, Irene (1997): »Art. Religionsgespriche IV. Altgldubig — protestan-
tisch und innerprotestantisch«, in: Theologische Realenzyklopddie 28,
654-681.

Dittrich, Franz (1892): Commentatio Miscellanea Ratisbonensia a. 1541 (In-
dex lectionum in Lyceo Regio Hosiano Brunsbergensi), Braunsberg.

Dufour, Alain (1980): »Das Religionsgesprich von Poissy. Hoffnungen
der Reformierten und der -Moyenneurs’«, in: Miiller, Gerhard (Hg.):
Die Religionsgespriche der Reformationszeit, Gltersloh, 117-126.

Fraenkel, Pierre (1965): Einigungsbestrebungen in der Reformationszeit,
Wiesbaden.

Fuchs, Thomas (1995): Konfession und Gesprich. Typologie und Funktion
der Religionsgespriche in der Reformationszeit, Koln [u.a.].

Ganzer, Klaus (2009): »Gasparo Contarini und Giovanni Morone. Das
Regensburger Religionsgesprich von 1541 und das Werden einer
Freundschaft«, in: Cristianesimo nella storia 30, 99-133.

Greulich, Gerhard (1959): Das Religionsgesprich mit den Tdufern zu Fran-
kenthal 1571, Diss. maschr., Heidelberg.

Giiss, Ernst Friedrich Peter (1960): Die kurpfilzische Regierung und das
Taufertum bis zum dreifligjihrigen Krieg, Stuttgart.

Hege, Christian (1908): Die Taufer in der Kurpfalz. Ein Beitrag zur badisch-
pfilzischen Reformationsgeschichte, Frankfurt a.M.

Hein, Lorenz (2001): »Das Zweite Helvetische Bekenntnis und der Sand-
omirer Konsens von 1570«, in: Schindler, Alfred/Stickelberger, Hans
(Hg.), Die Ziiricher Reformation. Ausstrahlungen und Riickwirkungen.
Wissenschaftliche Tagung zum hundertjihrigen Bestehen des Zwingliver-
eins (29. Oktober bis 2. November 1997 in Ziirich), Bern [u.a.], 425-431.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Herbst, Wilhelm (1928): Das Regensburger Religionsgesprich von 1601 ge-
schichtlich dargestellt und dogmengeschichtlich beleuchtet, Glitersloh.
Hering, Carl Wilhelm (1836/38): Geschichte der kirchlichen Unionsversuche

seit der Reformation bis auf unsere Zeit, 2 Bde., Leipzig.

Hollerbach, Marion (1982): Das Religionsgesprich als Mittel der konfessio-
nellen und politischen Auseinandersetzung im Deutschland des 16. Jahr-
hunderts, Frankfurt a.M. [u.a.].

Honée, Eugéne (1993): »Die Religionsverhandlungen der Reichstage von
Niirnberg (1524), Speyer (1526) und Augsburg (1530) und die Entste-
hung der Idee eines Religionsgesprichs«, in: Nederlands archief voor
kerkgeschiedenis 773, 1-30.

Honée, Eugeéne (1985): »Uber das Vorhaben und Scheitern eines
Religionsgesprichs. Ein Verfahrensstreit auf dem Konvent von Hage-
nau (1540)«, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte 76, 195-216.

Immenkotter, Herbert (1981): Der Reichstag zu Augsburg und die Confuta-
tio. Historische Einfiihrung und neuhochdeutsche Ubertragung, 2. Aufl.,
Miinster.

Immenkotter, Herbert (1973): Um die Einheit im Glauben. Die Unionsver-
handlungen des Augsburger Reichstags im August und September 1530,
Miinster.

Immenkotter, Herbert/Wenz, Gunther (1997): Im Schatten der Confessio
Augustana. Die Religionsverhandlungen des Augsburger Reichstages 1530
im historischen Kontext, Miinster.

Janssen, Johannes (1897): Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang
des Mittelalters, Bd. 2: Zustinde des deutschen Volkes seit dem Beginn der
politisch-kirchlichen Revolution bis zum Ausgang der socialen Revolution
von 1525, 17. und 18., vermehrte und verbesserte Aufl., Freiburg i.Br.

Janssen, Johannes (1899): Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang
des Mittelalters, Bd. 3: Allgemeine Zustinde des deutschen Volkes seit dem
Ausgang der sozialen Revolution bis zum sogenannten Augsburger Reli-
gionsfrieden von 1555, 17. und 18., vielfach vermehrte und verbesserte
Aufl., Freiburg i.Br.

Janssen, Wibke (2009): »Wir sind zum wechselseitigen Gesprich geboren«.
Philipp Melanchthon und die Reichsreligionsgespriche von 1540/41, Got-
tingen.

Jedin, Hubert (1958): »An welchen Gegensitzen sind die vortridentini-
schen Religionsgespriche zwischen Katholiken und Protestanten ge-
scheitert?«, in: Theologie und Glaube 8, 50-55.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Marcel Nieden

Lane, Anthony N. (2004): »Cardinal Contarini and article 5 of the Regens-
burg Colloquy (1541)«, in: Ganoczy, Alexandre (Hg.): Grenzginge der
Theologie. Professor Alexandre Ganoczy zum 75. Geburtstag, Miinster,
163-190.

Leppin, Volker (2010): »Text, Kontext und Subtext. Eine Lektiire von Lu-
thers Coburgbriefen, in: Korsch, Dietrich/Leppin, Volker (Hg.): Mar-
tin Luther — Biographie und Theologie, Tiibingen, 169-181.

Lexutt, Athina (1996): Rechtfertigung im Gesprich. Das Rechitfertigungsver-
stdndnis in den Religionsgesprichen von Hagenau, Worms und Regens-
burg 1540/41, Géttingen.

Lortz, Joseph (1982): Die Reformation in Deutschland, 6. Aufl., Freiburg
i.Br. [u.a.].

Luttenberger, Albrecht Pius (1988): »Johann Eck und die Religionsgespri-
che«, in: Iserloh, Erwin (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) im Streit der
Jahrhunderte. Internationales Symposium der Gesellschaft zur Heraus-
gabe des Corpus Catholicorum aus Anlafl des 500. Geburtstages des Jo-
hannes Eck vom 13. bis 16. November 1986 in Ingolstadt und Eichstitt,
Miinster, 192-222.

Luttenberger, Albrecht Pius (1988): »Konfessionelle Parteilichkeit und
Reichspolitik. Zur Verhandlungsfithrung des Kaisers und der Stinde
in Regensburg 1541«, in: Angermeier, Heinz/Meuthen, Erich (Hg.):
Fortschritte in der Geschichtswissenschaft durch Reichstagsaktenfor-
schung. Vier Beitrige aus der Arbeit an den Reichstagsakten des 15. und
16. Jahrhunderts, Gottingen, 65-101.

Martens, Gottfried (1992): Die Rechtfertigung des Siinders — Rettungshan-
deln Gottes oder historisches Interpretament. Grundentscheidungen luthe-
rischer Theologie und Kirche bei der Behandlung des Themas »Rechiferti-
gung« im Skumenischen Kontext, Gottingen.

Mieth, Dietmar (1990): »Vom Ethos des Scheiterns und des Wiederbe-
ginns. Eine vergessene theologisch-ethische Perspektive«, in: Conci-
lium 26, 385-393.

Moeller, Bernd (1970/1974): »Zwinglis Disputationen. Studien zu den An-
fingen der Kirchenbildung und des Synodalwesens im Protestantis-
musx, 2 Teile, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte.
Kanonistische Abteilung 56, 275-324; 60, 213-364.

Moeller, Bernd (2011): Zwinglis Disputationen. Studien zur Kirchengriin-
dung in den Stidten der frithen Reformation, 2. Aufl., Gottingen.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Moser, Christian (2009): »Gesprich wider Willen. Der Konstanzer Dis-
putationsversuch mit Ziirich, 1597-1603«, in: Moser, Christian/Opitz,
Peter (Hg.): Bewegung und Beharrung. Aspekte des reformierten Protes-
tantismus, 1520-1650. Festschrift fiisr Emidio Campi, Leiden [u.a.], 65-90.

Miller, Gerhard (Hg.) (1980): Die Religionsgespriche der Reformationszeit,
Giitersloh.

Miinch, Paul (2004): »Una disputa tenebitur inter Papistas et Lutheranos
... Ein Dunkelminnerbrief zum Regensburger Religionsgesprich
1601«, in: Engelbrecht, Jorg/Laux, Stephan (Hg.): Landes- und Reichs-
geschichte. Festschrift fisr Hansgeorg Molitor zum 65. Geburtstag, Biele-
feld, 97-116.

Nugent, Donald (1974): Ecumenism in the age of the Reformation. The Collo-
quy of Poissy, Cambridge (Mass.).

Olson, Jeannine E. (2009): »An English window on the Huguenot strug-
gle for recognition. Nicolas Des Gallars and the colloquy of Poissy, in:
Toronto Journal of Theology 25, 227-238.

Ortmann, Volkmar (2010): »Ist nicht wunderbar der Sieg unseres Konigs
Jesus Christus? Calvin und die Religionsgespriche 1539-1541«, in:
Jahrbuch der Hessischen Kirchengeschichtlichen Vereinigung, 35-54.

Ortmann, Volkmar (2001): Reformation und Einheit der Kirche. Martin Bu-
cers Einigungsbemiihungen bei den Religionsgesprichen in Leipzig, Hage-
nau, Worms und Regensburg, 1539-1541, Mainz.

Petkunas, Darius (2009): »The >Consensus of Sandomierz<. An early at-
tempt to create a unified Protestant Church in 16th century Poland and
Lithuania«, in: Concordia Theological Quarterly 73, 317-346.

Pfniir, Vinzenz (1980): »Die Einigung bei den Religionsgesprichen von
Worms und Regensburg 1540/41 — eine Tauschung?, in: Miiller, Ger-
hard (Hg.): Die Religionsgespriche der Reformationszeit, Giitersloh, 55-
8.

Pfniir, Vinzenz (1988): »Johannes Ecks Verstindnis der Religionsgespri-
che, sein theologischer Beitrag in ihnen und seine Sicht der Konfes-
sionsgegensitze«, in: Iserloh, Erwin (Hg.): Johannes Eck (1486-1543) im
Streit der Jahrhunderte, Minster, 223-2206.

Raitt, Jill (1993): The Colloquy of Montbéliard. Religion and Politics in the
Sixteenth Century, New York [u.a.].

Reinhard, Wolfgang (1980): »Glaube, Geld, Diplomatie. Die Rahmenbe-
dingungen des Religionsgesprichs von Poissy im Herbst 1561«, in:

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Marcel Nieden

Miller, Gerhard (Hg.): Die Religionsgespriche der Reformationszeit, Gii-
tersloh, 89-116.

Remy, Jochen (1994): »Die Reichsreligionsgespriche von Hagenau,
Worms und Regensburg (1540/41) als Ausgangspunkt fiir die Kolner
Reformations, in: Monatshefte fiir evangelische Kirchengeschichte des
Rheinlandes 43, 29-49.

Scheib, Otto (2009/10): Die innerchristlichen Religionsgespréiche im Abend-
land. Regionale Verbreitung, institutionelle Gestalt, theologische Themen,
kirchenpolitische Funktion. Mit besonderer Beriicksichtigung des konfes-
sionellen Zeitalters (1517-1689), 3 Bde, Wiesbaden.

Schmidt, Martin Anton (1973): »Das Frankenthaler Religionsgesprich 1571
und die Gegenwart. Ein vergessenes Jubiliums, in: Zeitschrift fiir Reli-
gions- und Geistesgeschichte 25, 5-64.

Schornbaum, Karl (1905): »Zur Geschichte des Reichstages von Augsburg
im Jahre 1530«, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 26, 142-149.

Schultheis, Saskia (2012): Die Verhandlungen iiber das Abendmahl und die
iibrigen Sakramente auf dem Religionsgesprich in Regensburg 1541, Got-
tingen.

Schwarz, Wilhelm (1886): »Eberhard Romische Beitrige zu Joh. Groppers
Leben und Wirken, in: Historisches Jahrbuch 7, 392-422.

Slenczka, Bjorn (2010): Das Wormser Schisma der Augsburger Konfessions-
verwandten von 1557, Tiibingen.

Spehr, Christopher (2010): Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines
zentralen Themas in der Reformationszeit, Tubingen.

Steigelmann, Helmut (19770): Die Religionsgespriche zu Baden-Baden und
Emmendingen 1589 und 1590, Karlsruhe.

Stolk, Johannes Maarten (2004): Johannes Calvijn en de godsdienstgesprek-
ken tussen rooms-katholieken en protestanten in Hagenau, Worms en Re-
gensburg. (1540-1541), Kampen.

Stupperich, Robert (1956): »Die Reformatoren und das Tridentinumc, in:
Archiv fiir Reformationsgeschichte 477, 20-63.

Stupperich, Robert (1939): »Der Ursprung des >Regensburger Buches<von
1541 und seine Rechtfertigungslehre«, in: Archiv fiir Reformationsge-
schichte 36, 88-116.

van Veen, Mirjam G. (2005): »Propaganda per brief. Calvijns brieven aan
Farel over het godsdienstgesprek te Regensburg, in: Theologisch debat

2, 40-45.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Warum Religionsgesprache scheitern

Vogel, Lothar (2009): Das zweite Regensburger Religionsgesprich von 1546.
Politik und Theologie zwischen Konsensdruck und Selbstbehauptung, G-
tersloh.

von Bundschuh, Benno (1988): Das Wormser Religionsgesprich von 1557,
Miinster.

von Loewenich, Walther (1972): Duplex iustitia. Luthers Stellung zu einer
Unionsformel des 16. Jahrhunderts, Wiesbaden.

Wartenberg, Glinter (1980): »Die Leipziger Religionsgespriche von 1534
und 1539. Thre Bedeutung fiir die sichsisch-albertinische Innenpolitik
und fiir das Wirken Georgs von Karlowitz«, in: Milller, Gerhard (Hg.):
Die Religionsgespriche der Reformationszeit, Glitersloh, 35-41.

Wrzecionko, Paul (1987): »Das ckumenische Programm der Union von
Sandomierz, des Bartholomeus Bythner und des Daniel Kalaj«, in:
Kirche im Osten 30, 26-41.

Wrzecionko, Paul (1980): »Die Religionsgespriche in Polen unter dem
Aspekt ihrer Unionsbestrebungenc, in: Miiller, Gerhard (Hg.): Die Re-
ligionsgespriche der Reformationszeit, Glitersloh, 145-152.

Ziegler, Walter (1992): »Religion und Politik im Umfeld des Regensburger
Religionsgesprichs«, in: Barth, Hans-Martin [u.a.] (Hg.): Das Regens-
burger Religionsgesprich im Jahr 1541. Riickblick und aktuelle skumeni-
sche Perspektiven, Regensburg, 9-30.

zur Mihlen, Karl-Heinz, (1969): »Calvins Urteil iiber den Rechtferti-
gungsartikel des Regensburger Buchess, in: Greschat, Martin/Goe-
ters, Johann Friedrich Gerhard (Hg.): Reformation und Humanismus.
Festschrift fiir Robert Stupperich, Witten, 176-194.

zur Miihlen, Karl-Heinz (1979): »Die Einigung iiber den Rechtfertigungs-
artikel auf dem Regensburger Religionsgesprich von 1541 — eine ver-
pafite Chance?«, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 776, 331-359.

zur Miihlen, Karl-Heinz (2005):«Die Reichsreligionsgespriche von Ha-
genau, Worms und Regensburg 1540/41. Chancen und Grenzen des
kontroverstheologischen Dialogs in der Mitte des 16. Jahrhundertsx,
in: Blitter fiir pfilzische Kirchengeschichte und religiose Volkskunde 72,
319-334.

- am 13.02.2028, 08:40:00.



https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 13.02.2028, 08:40:00.


https://doi.org/10.14361/9783839427828-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

