
ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke

Der Tod der demokratischen Ordnung
Eine neoklassische Rekonstruktion 

I. Krise

Gibt es eine politische Ordnung, die von Dauer ist? – Alle modernen politischen
Theorien argumentieren so, als ob die jeweils intendierte Ordnung zielgerichtet bis
in alle Ewigkeit beibehalten werden könnte. Insbesondere die liberale Demokratie,
die sich im Rahmen der Aufklärungsphilosophie als teleologischer Mittelpunkt des
Emanzipations- und Fortschrittsprozesses der Moderne versteht, wurde (und wird)
seit dem Ende des Ost-West-Konflikts als konkurrenzloses Modell der politischen
Herrschaftsordnung begriffen. Doch diese mehr im Westen als tatsächlich global
begriffene Lesart zur Demokratie wird nicht nur durch das Wiedererstarken einer
zutiefst religiösen Deutung von politischer Ordnung (wie im Islam), sondern auch
durch zwar säkularistische, aber grundsätzlich undemokratische Regimeformen
etwa in Asien systematisch herausgefordert. Zudem steht empirisch außer Frage:
Der Tod einer politischen Ordnung kommt immer. Keine Ordnung ist von (ewiger)
Dauer, auch nicht die der Demokratie. Dieser systemischen Erkenntnis, die wir in
den richtungsweisenden Debatten zur griechischen (d.h. attischen) Demokratie und
zur Römischen Republik vorfinden, entzieht sich die gegenwärtige Demokratiethe-
orie. Sie formuliert keineswegs das Ende ihrer eigenen Existenz. Dabei wäre dies
epistemologisch wichtig, um die Erfolgsaussichten für die Fortexistenz realistisch
einschätzen zu können. Jede gute Prognose lebt schließlich von den Einsichten in
die Gefährdungslagen zum Thema, um das es jeweils geht. 

Wenn selbst Rom mit einer fast eintausendjährigen Geschichte in seiner politi-
schen Existenz einem anderen Ordnungsgebilde weichen musste, und auch die er-
folgreichste Republik des Abendlandes, die Republik von Venedig, ausgerechnet
dann den Todesstoß erhielt, als die nationale Einigung Italiens das Tor aufmachte
für eine moderne Form der demokratischen Ordnung, warum sollte dann unser bis-
heriges Verständnis von Demokratie für das 21. Jahrhundert weiterhin tatsächlich
erfolgreich sein? – Anlass also genug, sich Gedanken zu machen über die existenzi-
ellen Herausforderungen, die der heutigen Demokratie mit auf den Weg gegeben
sind.1 Sollte Lord Bolingbroke mit seiner Bemerkung von 1749 Recht haben, dann
besteht eine Gefährdung der Demokratie gerade darin, dass (wie bei allen übrigen
Herrschaftsformen auch) in ihren eigenen Betriebsmechanismen der Untergang in

1 Vgl. auch Martin van Creveld, The Rise and Decline of the State, Cambridge 1999.

03_Nitschke  Seite 141  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung142

Form einer Selbstschädigung strukturell enthalten ist.2 Im Grunde ist dies eine pla-
tonische Lesart von Politik: So, wie die Tyrannis auf den eigenen Untergang hinar-
beitet, ist auch die demokratische Ordnung, wenn sie ihre Grundlagen nicht kritisch
stets von neuem aufarbeitet, geradezu prädestiniert, sich selbst zu zerstören.

Für eine kritische Analyse liefert die eigene unmittelbare Gegenwart genügend
Beispiele. Erstmals hat sich bei einer Umfrage eine knappe Mehrheit der bundes-
deutschen Bürger mit 51 Prozent negativ zu den Erfolgschancen der eigenen demo-
kratischen Ordnung geäußert. In Bezug auf Vertrauen und Enttäuschung ist dies die
höchste, bis dato befragte Quote.3 In einem Streitgespräch über die Substanz des po-
litischen System Deutschlands äußerten sich Warnfried Dettling und Arnulf Baring
im Herbst 2005 düster in ihrer Prognose: Der Hauptvorwurf lautet, dass von beiden
großen Volksparteien die »Mottenkisten des 19. Jahrhunderts« bedient werden.4
Kein Grand Design, kein klarer Blick in die Zukunftsfähigkeit der Demokratie, die
sich den veränderten Bedingungen im globalen Zeitalter anpassen muss. Immer noch
wird so getan, als könne man mit ein wenig Umbau, den so genannten Reformen,
das bisherige Staatsmodell erhalten. Dabei ist die gesellschaftliche Fixierung auf den
Staat das zentrale Problem. Was soll ein Staat noch ausrichten, wenn er sich weltweit
in einem Leistungswettbewerb befindet, bei dem ihm die Besten seines Demos
strukturell abhanden kommen, indem sie sich mit ihren Möglichkeiten einfach umo-
rientieren, anderswo leben und anderswo investieren? Insbesondere Baring betont
die Diskrepanz zwischen den strukturellen Herausforderungen und dem faktischen
Verhalten des handelnden politischen Personals. Für ihn ist »nicht sicher, ob das
Land nicht entschlossen ist, den Bach runterzugehen«.5 In der Tat erinnern die Dis-
kussionskämpfe ums Kanzleramt an das Verhalten in den Niederungen der Römi-

2 »The best institutional governments, like the best constituted animal bodies, carry in
them the seeds of their destruction: and, tho they grow and improve for a time, they
will soon tend visibly to their dissolution. « – Henry St. John Bolingbroke, The Idea of
a Patriot King, Indianapolis 1965, S. 40. – Ausführlich zu diesem Aspekt vgl. Terence E.
Cook, The Rise and Fall of Regimes. Towards Grand Theory of Politics, New York u. a.
2000.

3 Vgl. zu dieser Forsa-Studie Günther Lachmann, »Bedingt regierungsfähig« in: Welt am
Sonntag, 5. November 2006, S. 3. – Norbert Lammert hat in seiner Amtseigenschaft als
Präsident des Bundestages das Ergebnis dieser Befragung mit der Einschätzung kom-
mentiert, dass jede »faire Betrachtung« zeige, »dass die Probleme, mit denen sich die
Politik heute auseinandersetzen muss, objektiv größer und schwieriger sind als früher«
(hier zit n. ebd.). – Diese Interpretation mag die handlungstheoretischen wie prakti-
schen Probleme früherer Demokratien verniedlichen, doch unbestritten spricht aus die-
ser Äußerung ein vorsichtiges Erahnen, dass die bisherigen Status-Quo-Linien in der
Selbstinterpration zur demokratischen Ordnung nicht mehr genügend verstanden und
eingehalten werden. Für den Parteienforscher Franz Walther liefert die Forsa-Studie gar
den Beleg dafür, dass Deutschland sich »am Abschluss der klassischen parlamentari-
schen Epoche« befinde (hier zit. n. ebd.). – Vgl. hierzu auch Jan Fleischhauer u.a.,
»Koalition der Kraftlosen« in: Der Spiegel, 30.10.2006, Nr. 44, S. 20 ff.

4 »„Das Bürgertum hat seine Strahlkraft verloren«. Ein Streitgespräch mit Arnulf Baring,
Warnfried Dettling und Tobias Dürr« in: Die Welt, 6. Oktober 2005, S. 4.

5 Ebd.

03_Nitschke  Seite 142  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 143

schen Republik. Als wenn es am Staatskuchen irgendetwas noch groß zu verteilen
gäbe, tut die Mehrzahl der beteiligten Akteure so, als wenn nur mit ihnen (und sonst
gar nicht) das Staatsschiff wieder flott gemacht werden könnte. Dieser Befund gilt
mehr oder weniger für weite Teile der westlichen Welt: »Am Anfang des neuen Jahr-
tausends werden politische und ökonomische Probleme sichtbar, mit denen es die
bisher bekannten demokratischen Gemeinwesen noch nicht oder nur andeutungs-
weise zu tun hatten.«6 Es ist gerade die strukturelle Externalisierung der politischen
Dezision im Rahmen der Globalisierung, welche die klassische Legitimation von de-
mokratischer Politik durch den nationalen Souverän faktisch ins Leere laufen lässt.
Zugleich geht mit dieser Legitimationskrise eine beispiellose Desintegration der am
demokratischen Prozess partizipierenden Bürger und Bürgerinnen einher. Diese
strukturelle Desintegration macht sich dann auch funktionslogisch bemerkbar, wenn
viele Amerikaner die sozialen Auswirkungen einer Naturkatastrophe wie beim Hur-
rikan Katrina als Fehlplanung der zuständigen Behörden, sei es im kommunalen, re-
gionalen oder bundesstaatlichen Bereich, empfinden. Für den Soziologen Richard
Sennett ist dies ein Kennzeichen des »staatlichen Niedergangs«, der schon seit einem
Vierteljahrhundert praktiziert werde und dessen schlimmste Erscheinung die kogni-
tive Dimension sei:7 »Die Unfähigkeit, diese Krise zu bewältigen, ist eines der ersten
Anzeichen für den Verfall der USA. Ich spreche nicht von Dekadenz im römischen
Sinne, aber im Sinne eines Unvermögens, sich der Realität zu stellen. Ein Mangel an
Realismus hat Amerika erfasst, von der Außen- bis zur Stadtpolitik. Nach 25 Jahren
staatlicher Erosion scheinen wir als Gesellschaft die Fähigkeit verloren zu haben, die
große Frage, wie der öffentliche Raum strukturiert werden soll, anzugehen. « Man
mag diese Einschätzung als zu pessimistisch ansehen oder vielleicht als Frustration
eines sozialromantischen Diagnostikers, doch der Hinweis auf die sinkende Stabili-
tät des öffentlichen (politischen) Raumes ist nicht eilfertig abzuweisen. Auch nicht
für die europäischen Demokratien. Bevor sich hier manch ein Lordsiegelbewahrer
des europäischen Sozialstaatsmodells darüber mokiert, dass dies ein typisch us-ame-
rikanisches Problem sei, sollte man genauer hinsehen. Die kognitive Verweigerung
vor der Realität bzw. die Illusion, dass das gepflegte Selbstbild schon die Realität sei,
gehört gerade auch in den europäischen Breiten zum Kern des Dilemmas.

II. Die neoklassische Perspektive

Ausgehend von dieser Diagnose ist die Frage angebracht, welche Antworten
denn die Politische Theorie und Ideengeschichte hierzu liefert? – Sucht man nach
systematischen Aussagen, dann fällt sehr schnell auf, dass eigentlich nur eine be-

6 Walter Euchner, »Zur Notwendigkeit einer Ideengeschichte der Demokratie« in:
Richard Saage, Demokratietheorien. Historischer Prozess – Theoretische Entwicklung –
Soziotechnische Bedingungen. Eine Einführung, Wiesbaden 2005, S. 20. 

7 Richard Sennett, »„Zeichen des Verfalls“. Ein Interview mit dem Soziologen R. Sen-
nett« in: Die Welt, 24. September 2005, S. 30.

03_Nitschke  Seite 143  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung144

stimmte Gruppe in der Politischen Theorie überhaupt den Tod der politischen Ord-
nung eigens thematisiert hat. Wir könnten diese Gruppe von Autoren klassischer-
weise als normativ-ontologisch bezeichnen, doch ist dieser Begriff zu Recht
kritisiert worden, weil hierdurch ein einseitiges Verständnis von Normativität fest-
gelegt wird.8 Dieses Muster suggeriert zudem eine hermeneutische Differenz zwi-
schen theoretischer Betrachtung und praktischer Handlung, weshalb Henning Ott-
mann für die Bezeichnung neoklassisch plädiert.9 Autoren, die man dieser Richtung
methodologisch zurechnen kann, wären dann u. a. Hannah Arendt, Eric Voegelin
und Leo Strauss. Es ist gerade der hermeneutische Ausgangspunkt dieser Autoren,
nämlich die griechische Antike, die von einem Wirklichkeitsverständnis geprägt
war, in der die (moderne) Unterscheidung von Theorie und Praxis in dieser Weise
nicht vorkommt. Wenn beispielsweise Platon von der Idee des Guten redet, dann
meint dies eben nicht eine Sollensperspektive im Sinne des deutschen Idealismus,
sondern ein spezifisches Verständnis der Inklusion von empirischer und noetischer
Welt. Streng genommen kennt das klassische (antike) Verständnis von Politik keine
Unterscheidung zwischen Theorie und Praxis. Selbst alle Metaphysik ist letztlich
unmittelbare Praxis bzw. hat ihren Ort im Diesseits. Dies ist die klassische Aus-
gangsposition gegenüber der Moderne: theoria cum praxi, eine Perspektive, wie sie
sich noch der Universalgelehrte Leibniz auf die Fahnen geheftet hat, ist in der Mo-
derne, schon durch den Siegeszug der Naturwissenschaften, getrennt. Bei Thomas
Hobbes, auf den im Verlauf unserer Argumentation noch zurückzukommen sein
wird, sieht man diese Trennung in ganz eigentümlicher Weise: indem er ein in der
Komplexitätsdichte reduktionistisch verkürztes Szenario formuliert und dies szien-
tistisch hervorhebt, ist er der erste Moderne in der Politikwissenschaft.10 

Dieses moderne Verständnis von Politik und politischer Ordnung hat aber zu-
gleich die antike Hermeneutik ausgeschaltet – was keineswegs immer von Vorteil ist.
Gerade die heutige Politikwissenschaft sollte sich, darin sind sich neoklassische Au-
toren einig, um im globalen Wettbewerb der Ideen als demokratische Wissenschaft
bestehen zu können, von dieser (antiken) normativen Version nach wie vor (oder bes-
ser: erneut) inspirieren lassen. Was nützt z. B. »eine Wissenschaft, die zwischen Dik-
tatur und Demokratie nicht werten will«?11 Um eine Bewertung kommt man gerade
im Rahmen des demokratischen Profils nicht herum. Menschenrechte erlauben keine
Wertfreiheit des handelnden Subjekts, erst recht nicht der politischen Ordnung, die

8 Vgl. Henning Ottmann, Platon, Aristoteles und die neoklassische politische Philosophie
der Gegenwart, Baden-Baden 2005.

9 Vgl. ebd. S. 7.
10 Nicht zufällig stößt sich daher Voegelin heftig an Hobbes, dem er eine fast schon escha-

tologische Gleichsetzung des Staates mit der Legitimation vom guten Sein (der Seele)
vorwirft. – Vgl. hier Eric Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung,
4. Aufl. Freiburg/München 1991, S.  232 ff. – Es ist hier nicht der Ort, um über die Ange-
messenheit dieser Interpretation Voegelins zu streiten, doch unzweideutig resultiert die
gnostische Zuordnung des Thomas Hobbes in der Lesart Voegelins aus der unterschied-
lichen Auffassung, was denn die Antike als Paradigma für die Politik leistet oder nicht. 

11 Ottmann, Die neoklassische politische Philosophie, aaO.  (FN 8), S. 8. 

03_Nitschke  Seite 144  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 145

doch Werte dieser Art schützen will. Insofern meint die Wiedergewinnung einer neo-
klassischen Perspektive keinen Antimodernismus.12 Das ist die falsche, und im Grun-
de oberflächliche Schublade, unter der insbesondere in den deutschen Einführungen
zur Politikwissenschaft die normative Dimension allzu oft verortet worden ist. Na-
türlich gibt es eine Grenze der neoklassischen Perspektive zur Moderne: sie besteht
in der Relation der Basisfaktoren bzw. wie diese zugeordnet werden. Hier gibt es
durchaus hermeneutische Grunddifferenzen, die aus der Relation zur antiken Positi-
on resultieren. Im Sinne einer dialektischen Klassifizierung mit antagonistischen Ef-
fekten kann man das Differenzmuster mit den Basisfaktoren wie folgt anzeigen:

Das moderne Modell ist im Prinzip offen, weil sich die Mehrheitsverhältnisse im-
mer nur aus der Dynamik eines pluralistischen Interessensdiskurses ergeben. Das be-
deutet zugleich aber auch, dass der Kampf um die jeweilige Mehrheitsfähigkeit zen-
trales Kriterium für den Politikbegriff darstellt. Demokratische Politik ist demnach
eine Angelegenheit des Interessenkampfes. Die Wahrheitsfrage ist hierbei von unter-
geordneter Bedeutung. Die jeweilige Mehrheit kann qua Mehrheit auch Entschei-
dungen tätigen, die dem spezifischen Sachgegenstand wenig zuträglich sind. Beispie-
le dafür finden sich beliebig in der aktuellen Politik. Die von vornherein strukturierte
Grundtendenz der Behandlung politischer Fragen als reine, nach Mehrheitskompro-
missen auszuhandelnde Interessenssachverhalte führt zu einer Reduktion der Wahr-
heitskomponente. Es geht vorrangig nicht darum, was sachlich richtig ist, sondern
was eine Bündelung der Willensforen in der jeweiligen Mehrheit erzeugt. Demge-
genüber ist er kantsche Anspruch auf eine nach wie vor tugenhafte Aufklärung um
der Wahrheit willen geradezu antimodern und kann hier als neoklassisch verstanden
werden, weil tugendhaftes Handeln in der starken Verschränkung mit dem Vernunft-
Begriff auf eine, wenn nicht schon ontologische, doch zumindest auch empirisch
größere Wahrheit dringt. Bei Kant ist dieses Modell bekanntlich nicht inhaltlich limi-
tiert – insofern können sich moderne Kantianer wie Habermas mit dem Diskursmo-
dell für eine offene Gesellschaft hier zweifellos bedienen. Andererseits zeigt aber der
Blick auf Kants Vorgänger, etwa Montesquieu, Rousseau oder eben auch Leibniz,
dass diese neoklassische Interpretation von der Grundannahme einer kulturell ho-
mogenen (also im Prinzip relativ geschlossenen) Gesellschaft ausgeht. Vielleicht ist
der Begriff geschlossene Gesellschaft zu sehr durch Fichtes Handelsstaat und dann
erst recht durch Poppers pauschale Kritik diskreditiert. Man muss hier eher in den
Kategorien von Gemeinschaftsfähigkeit denken, um dieses Modell adäquat verstehen

12 Vgl. auch ebd. S. 9. 

Moderne Klassik

Interesse statt Tugend

Wille statt Vernunft

Mehrheit statt Gemeinsamkeit

03_Nitschke  Seite 145  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung146

zu können. Die Gemeinschaftsfähigkeit heißt eben nicht, dass die soziale Gemein-
schaft hermetisch geschlossen wäre. Es ist kein Totalitätsmodell, was die neoklassi-
schen Autoren auf der Basis der Lektüre von Platon und vor allem von Aristoteles
hierzu formulieren. In einem Punkt sind sie sich aber einig, dass nämlich die Größe
der Gemeinschaft nicht beliebig ist. Je unmittelbarer der Wille des Demos sein soll,
umso klarer wird man kleine Ordnungseinheiten anstreben müssen. Graf Sieyès
bringt dies in seiner berühmten Rede zum Dritten Stand auf den Punkt, wenn er
konstatiert, dass eine wahre Demokratie »bei einem großen Volk nicht möglich ist«.13

Einig sind sich neoklassische Analysen auch in ihrem Bezugspunkt, dem Anlass
für die Rekonstruktion der politischen Ordnung. Es ist jeweils die Krise bzw. der
Abgrund, an dem die eigene zeitgenössische Politik steht. Ob nun Platon, Aristote-
les, Cicero oder selbst Machiavelli, sie argumentieren stets vor dem Hintergrund des
funktionalen Notstands des politischen Regimes – der im Grunde einen Ausnahme-
zustand darstellt. Selbst ein moderner Autor wie Hobbes ist hiervon zutiefst geprägt. 

Allerdings, der englische Denker ist auch zugleich die eigentliche Schnittstelle für
die moderne Demokratieinterpretation gegenüber der Antike: Er wettert gegen die
Antike (und bemüht sie doch konsequent). Er argumentiert behavioristisch, empi-
risch – und doch eigentlich immer nur abstrakt. Wenn er sich gegen die Antike
stellt, dann vor allem auch deswegen, weil er die Ansichten Platons oder die von
Aristoteles allzu sehr von den scholastischen Autoren okkupiert sieht. In unserer
Argumentation macht es dennoch Sinn, bei Hobbes zu verweilen, manifestiert sich
doch in seiner Lehre ein systematisches Stück aus der antiken Kritik an der Demo-
kratie – nunmehr im neuen Gewand.14 

Die methodologische Neuausrichtung, die Hobbes vornimmt, ist allerdings auch
zugleich neoklassisch, denn die nominalistische Methode, vermittelt durch das axio-
matische  Prinzip vom more geometrico, versteht sich in Frontstellung gegen den eige-
nen wissenschaftstheoretischen Zeitgeist, dem Mainstream der nach wie vor neoscho-
lastischen Politikinterpretation an den englischen Universitäten des 17. Jahrhunderts.15

Gleiches gilt für die Neoklassiker des 20. Jahrhunderts: Ob das Arendt ist, Voegelin

13 Emmanuel Joseph Sieyès, »Was ist der Dritte Stand?« in: ders., Politische Schriften
1788-1790 mit Glossar und kritischer Sieyès-Bibliographie, 2., überarb. u. erweit. Aufl.
München/Wien 1981, S. 179.

14 Zu Hobbes dezidiert Richard Tuck, Hobbes, Freiburg/Basel/Wien 1999.
15 Jene Kommunikationsform, die durch Dunkelheit besticht, aber eben nicht durch die

Klarheit der Ziele (und Methoden), vermitteln die Neoscholastiker seiner Zeit, die mit
ihren metaphysischen Unterscheidungen und schwerverständlichen Begriffsakrobatik
mehr Nebel als Aufklärung erzeugt haben. – Zur Kritik hieran vgl. Thomas Hobbes, Levi-
athan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, Neuwied/
Berlin 1966, S. 250 u. passim. – Zur Einschätzung des methodologischen Kontrastpro-
gramms gegen die aristotelische Universitätsbildung vgl. u. a. Richard Tuck, Philosophy
and Government 1572-1651, Cambridge 1993, S. 279 ff. – Horst Hegmann, Politischer
Individualismus. Die Rekonstruktion einer Sozialtheorie unter Bezugnahme auf Machia-
velli, Bodin und Hobbes, Berlin 1994, S. 242 ff. – Anja Lemke, »Überlegungen zur Sprach-
philosophie bei Thomas Hobbes« in: Zeitschrift für Politik 43, H. 1 (1996), S. 1 ff.

03_Nitschke  Seite 146  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 147

oder Strauss, stets ist die Botschaft mit der Orientierung an die Antike sowohl metho-
dologischer wie auch inhaltlicher Art.16 Insofern ist auch die jeweilige Krise Anlass für
eine methodologische wie heuristische Bestandsaufnahme und Neuausrichtung: So,
wie wir es gewohnt waren, die Dinge zu verstehen, können wir sie nicht mehr weiter
deuten. Die Rekonstruktion der eigentlich richtigen Ordnung ist folglich das Grund-
motiv für alle neoklassischen Bemühungen in der Interpretation von Politik.17

III. Die Freiheit und ihre Gefährdung

In der Lesart neoklassischer Politik kommt den Basisfaktoren des demokrati-
schen Staates eine durchaus ambivalente Positionierung zu. Dies sieht man unmit-
telbar bei der Bewertung des Faktors Freiheit. Zwar soll der Staat die Freiheitsrech-
te des Einzelnen schützen und garantieren, zugleich dringt der moderne Staat aber
über seine fürsorglichen Mechanismen in immer weitere Bereiche der (an sich) pri-
vaten Existenz der Individuen ein. Sozial-, gar Wohlfahrtsstaat und die Freiheits-
rechte des Individuums sind nicht komplementär. Die kritische Interpretation des
Neoklassikers Tocqueville, der in den Prinzipien von Gleichheit und Freiheit zwei
durchaus antinomische Beweggründe für politisches Handeln verortet,18 wird vor
allem gern von Liberalen aufgegriffen. Ralf Dahrendorf hat dies mehr als einmal am
Beispiel des deutschen Wohlfahrtsstaatsmodells gerügt: Die personale Freiheit wer-
de in Deutschland angesichts eines großzügig auftretenden Wohlfahrtsstaats, der
hierzulande sein »lächelndes Antlitz« zeige, viel zu sehr eingeengt.19 Demnach steht
hinter der netten Maske einer paternalistischen Fürsorge der gewaltige Hunger nach
noch mehr Steuern für den Staat. Die Politik wird solchermaßen etatistisch ausge-
richtet und orientiert sich mehr an den systemischen Bedarfslagen des Staates als an
dem (eigentlich) verfassungsrelevanten Grundsatz der Freiheit der Individuen.20 

16 Natürlich entbehrt es nicht einer gewissen Ironie, wenn z. B. Voegelin sein Programm
eine New Science of Politics nannte, tatsächlich war und ist dies eine klassische Politik-
auffassung. In Zeiten eines positivistischen Mainstreams tut man allerdings gut daran,
das scheinbar Alte als etwas durchaus Neues zu verstehen. – Vgl. hier Hans. J. Lietz-
mann  / Peter Nitschke, (Hg.), Klassische Politik. Politikverständnisse von der Antike
bis ins 19. Jahrhundert, Opladen 2000.

17 Insofern ist auch die platonische Frage nach der Sinnexistenz der Philosophie auf dem
Gebiet der Politik tatsächlich zeitlos, weist sie doch auf die strukturelle Unmündigkeit von
Politikern hin, den Legitimationskern ihres jeweiligen Tuns aus sich selbst heraus ange-
messen begründen zu können. – Vgl. hier auch Theo Stammen, »Zeitdiagnose und politi-
sche Philosophie« in: Aufgang – Jahrbuch für Denken, Dichten und Musik 3 (2006), S. 473.

18 Vgl. Alexis de Tocqueville, Democracy in America and Two Essays on America, Lon-
don/New York 2003.

19 Ralf Dahrendorf, »„Wir leben in normalen Zeiten – die sind schlecht für Liberale«. Ein
Gespräch über den Begriff der Freiheit« in: Die Welt, 28. Januar 2006, S. 8. 

20 Allein die begriffliche Tatsache, dass man von einem Etatismus reden kann, zeigt die para-
digmatische Umorientierung des modernen Politikbegriffes an: Nicht die Bürger reprä-
sentieren den Staat, sondern der Staat repräsentiert sich selbst durch die Bürger. Für diese
Selbstrepräsentation bedarf es eigener etatistischer Maximen – und vor allem Ressourcen.

03_Nitschke  Seite 147  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung148

In dieser vom demokratischen System eigentlich nicht gewollten Konstellation
offenbart sich das Machtparadoxon der Demokratie mit einer dysfunktionalen
Komponente: Menschen legitimieren andere Menschen, über sie zu herrschen, zu-
gleich wird ihnen dabei aber eine Kontrolle ihrer selbst auferlegt.21 Streng genom-
men ist es eine wechselseitige Kontrolle: wie im republikanischen Modell Ciceros
beherrscht hier jeder jeden:22 Die Regierung das Volk und das Volk die Regierung.
Funktionieren kann dieser dialektische Zusammenschluss allerdings nur, wenn die
Freiheitsräume wechselseitig gesichert bleiben: Die Freiheit des Einzelnen wie auch
die Freiheit der Regierung, im Zweifelsfall gegen den Einzelnen handeln zu können.
Das Freiheitsmoment ist, wie bereits Aristoteles dies ganz richtig betont hat, für die
Demokratien konstitutiv:23 Ohne eine starke Freiheit kann es keine starke Demo-
kratie geben. Strong Democracy im Sinne von Benjamin Barber ist folglich nur mög-
lich,24 wenn die freiheitlichen Interessen der Individuen in gut geschützten Zonen
von der Verfassung (und vom Staat) gewährleistet werden. Das ist keine Ein-
bahnstrasse, sondern gilt auch umgekehrt für die Selbstverpflichtung der Individuen
untereinander – spezifisch aber hier: in Bezug auf den Staat. Wenn nun jedoch der
Staat monopolistisch die Freiheitsräume definiert und ausdifferenziert – ohne dass
die Individuen substantiell hierzu beitragen können, etwa in Form eines öffentli-
chen Diskurses, durch Bekundungen oder Wahlverhalten, dann verschiebt sich die
Freiheit nicht nur rhetorisch zur strukturierten Unfreiheit. 

Der Blick auf die neoklassische Interpretation bestätigt diese Analyse. Nehmen
wir zuerst hierfür als Beispiel einen ansonsten nicht gerade unter Demokratiever-
dacht stehenden Autor wie Niccolò Machiavelli. Auch wenn der Renaissancedenker
den Begriff der Demokratie nicht verwendet, so behandelt er doch den klassischen
republikanischen Politikentwurf.25 In dieser Hinsicht wäre die Demokratie einge-
bettet zwischen den Prinzipien der Alleinherrschaft, der Freiheit und der Anarchie.
Das grundsätzliche Interesse des Volkes ist es, nicht unterdrückt zu werden.26 Des-
halb bedarf es hier einer ständigen Vorsicht, nicht zwischen Anarchie und Tyrannis
zerrieben zu werden. Die Freiheit ist in dieser Analyse ein höchst dynamisches
Prinzip: sie kann stets zu der einen oder der anderen Seite ins Extrem hin ausfallen.
Interessanterweise sieht Machiavelli die Freiheit in den Republiken als Ergebnis

21 Vgl. auch Tilo Schabert, »Die Freiheit und ihre Verfassung« in: Die Gazette, Nr. 8
(Dezember 2005), S. 17 ff.

22 Vgl. zu Cicero immer noch sehr geeignet Viktor Pöschl, Römischer Staat und griechi-
sches Staatsdenken bei Cicero. Untersuchungen zu Ciceros Schrift De re publica,
Nachdr. der ersten Aufl. 1936, Darmstadt 1990.  – Neuerdings auch Emanuel Richter /
Rüdiger Voigt, (Hg.), Res Publica und Demokratie. Die Bedeutung Ciceros für das heu-
tige Staatsverständnis, Baden-Baden 2007.

23 Vgl. Aristoteles, Politik, 6. Aufl. München 1986, 1310 a.
24 Vgl. Benjamin Barber, Starke Demokratie. Über die Teilhabe am Politischen, Hamburg

1994.
25 So etwa im Kapitel IX über die Eigenschaften einer »bürgerlichen Fürstenherrschaft«;

vgl. Niccolò Machiavelli, Il Principe / Der Fürst, Stuttgart 1986, S. 75. 
26 Vgl. ebd. S. 77.

03_Nitschke  Seite 148  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 149

lang anhaltender innerer Auseinandersetzungen.27 Ständische Kämpfe, die auf mate-
riellen wie ideellen Interessensgegensätzen beruhen, erbringen somit erst Freiheit.
Eine »gute Erziehung« muss alsdann dafür Sorge tragen,28 dass der Wert dieser er-
strittenen Freiheit von den nachfolgenden Generationen nicht vergessen, sondern
stets reformuliert und von neuem behauptet wird. Je klarer man sich hierzu stellt,
desto besser wird eine Republik existieren können:29 »Wer einem Staatswesen eine
Verfassung zu geben hat, tut immer klug daran, Vorsorge für den Schutz der Frei-
heit zu treffen«. Da aber diese Freiheit von allen nicht in gleicher Weise betrieben
wird, weil jeder sich etwas anderes darunter vorstellt, ist es gefährlich, wenn sich die
Republik auf politische Führungskräfte einlässt, denen es mehr um sich selbst als
um das Gemeinwesen geht. Insbesondere vor der Vergötterung von Personen in po-
litischen Führungspositionen warnt Machiavelli eindringlich.30 Man kann diese
Warnung vor dem Führungspersonal unmittelbar zu jener Argumentation von Pla-
ton zurückführen, der bekanntlich für die demokratische Ordnung wenig übrig
hatte, allerdings auch zu allen politischen Systemen seiner Zeit eine kritische Positi-
on bezogen hat.

Platons Beschäftigung mit den Untergangsbestimmungen der Demokratie erfolgt
im 8. Buch der Politeia, wo er sich systematisch mit den fünf Herrschaftsformen
(Aristokratie, Timokratie, Oligarchie, Demokratie und Tyrannis) auseinandersetzt.
Die Oligarchie, aus der schließlich die Demokratie hervorgeht, scheitert in seiner
Analyse an der nicht gelösten Frage von Armut und Reichtum. Zuviel Armut führt
zu einer strukturellen Kriminalität, die letztlich die oligarchische Ordnung hinweg-
spült. Es ist interessant, sich dieses frühe sozialrevolutionäre Argumentationspoten-
tial anzuschauen, denn hiermit wird im Kern bei Platon (wie auch bei Aristoteles)
die Logik des demokratischen Systems begründet: Die Demokratie erscheint als ein
Sieg der Armen über die Reichen.31 In ihr herrscht die Freiheit als oberstes Prinzip:
Jeder kann in dieser Ordnung »tun was er will«.32 Das ist dann allerdings auch das
Dilemma. Der Sinn einer solchen Ordnung kann nicht darin bestehen, allen wirk-
lich alles zu geben. Auch wenn dies versprochen wird, gibt es doch Unterschiede –
eben zwischen arm und reich. Die demokratische Ordnung antwortet auf dieses Pa-
radoxon, indem verschiedene Herrschaftsformen je nach Lage miteinander instituti-
onalisiert werden. Wir nennen es heute gehoben eine Mischverfassung, für Platon ist
dies eine »Trödelbude von Staatsverfassungen« gewesen.33 In diesem Durcheinander
von z. T. unausgewogenen politischen Bestimmungsformen gibt es eine generelle

27 Vgl. hier Niccolò Machiavelli, Discorsi. Gedanken über Politik und Staatsführung, 2.,
verbesserte Aufl. Stuttgart 1977, S. 19.

28 Ebd.
29 Ebd. S. 21.
30 Vgl. ebd. S. 22.
31 Vgl. Platon, Politeia. Sämtliche Werke V, Frankfurt/M./Leipzig 1991, 557 a.
32 Ebd. 557 b.
33 Ebd. 557 d. – Ausführlich zum Modell der Mischverfassung Alois Riklin, Machtteilung.

Geschichte der Mischverfassung, Darmstadt 2006.

03_Nitschke  Seite 149  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung150

»Nachsicht des Staates« in Bezug auf den Freiheitswillen seiner Bürger.34 Auch
wenn Platon das Wort Interesse so nicht kennt, ist dies das Problem der Freiheit.
Welche Interessen vertragen sich mit der demokratischen Ordnung und welche
nicht? Hier ist eine Nachsicht des Staates fehl am Platze, insbesondere bei der Frage,
welcher Typus von Politiker denn die demokratische Ordnung inhaltlich erfüllen
soll? Unmissverständlich wird der Fingerzeig auf die Achillesverse der Demokratie
gegeben, wenn sie derart nachsichtig oder wohlwollend ignorantisch ist, mit »was
für Bestrebungen und Geschäften einer herkomme, der an die Staatsgeschäfte geht,
[…] wenn er nur versichert, er meine es gut mit dem Volk«.35 Die Lesart, die Platon
hier einschlägt und im Politikos anschliessend noch verstärkt, ist deutlich:36 Gerade
die Demokratie, die ohnehin nicht auf das Kriterium der Bestenauswahl setzt,
müsste eigentlich sich genau dieses Prinzip zu Eigen machen – andernfalls wird das
Volk schnell Beute eigensüchtiger Politiker. Da aber die demokratische Ordnung
strukturell eine Pleonexie der individuellen Begierden begünstigt, kommt es gar
nicht zur Optimierung demokratischer Politik, sondern zu einer sukzessiv fort-
schreitenden Verfallsprogrammatik: Unter dem Anspruch auf Gleichheit manifes-
tieren sich dann eben doch ungleiche Besitzansprüche, die solipzistisch vorangetrie-
ben werden. Platon kennt keine ökonomische Theorie der invisible hand für die
Wohlfahrt des Gesamtsystems und würde diese auch abgelehnt haben. Eben weil
die Demokratie zur Hingabe an die individuell differenten Affekte verleitet, es letzt-
lich allen Gruppen oder Individuen recht machen will, verliert sie über die Zeit ihre
Gemeinschaftsfähigkeit. Die negativen Faktoren, individuell sozialpsychologisch
formuliert (Übermut, Unordnung, Schwelgerei und Unverschämtheit), überwiegen
dann strukturell und pervertieren alle gut gemeinten Ansprüche auf demokratische
Tugenden.37 Ein »Gleichgewicht der Lüste« macht sich allenthalben breit, das indi-
viduell mal hierhin, mal dorthin neigt – und damit das Gesamtsystem zu labilen
Schwankungen führt.38 So lange das Gleichgewicht tatsächlich im Sinne einer Mäßi-
gung eine stabile Mittelzone aufweist, so lange ist die Orientierung auf die Lüste an
sich noch nichts Negatives. Schließlich versteht Platon darunter auch die Lust an
der Wahrheit oder die Lust zur Wissenschaft. Problematisch wird es erst, wenn die-
se Mäßigung strukturell aus dem Blick gerät, das Gleichgewicht nicht mehr funktio-
niert und extreme Ansprüche (auf materiellen Gewinn, Ehre etc.) zu der einen oder
anderen Seite radikal ausschlagen. Genau dazu aber wird es nach Platons Auffas-
sung notwendigerweise kommen, da die Freiheit als oberstes Prinzip gilt und die
Menschen in der reinen Demokratie sich der Zwangsverpflichtung der Gesetze so-
wohl normativ wie praktisch nicht stellen.39 Alle behaupten von sich gleich zu sein –

34 Platon, Politeia, aaO. (FN 31), 558 a.
35 Ebd. 558 c.
36 Vgl. hier auch Platon, »Politikos (Der Staatsmann)« in: ders., Werke Bd. 6, 2., unverän-

derte Aufl. Darmstadt 1990, S. 403-579.
37 Vgl. Platon, Politeia, aaO. (FN.31), 560 c.
38 Ebd. 561 b.
39 Vgl. ebd. 562 b – 564 e.

03_Nitschke  Seite 150  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 151

und sind es doch nicht! Indem ein Jedermann auf seine äußerste Freiheit pocht,
wird die Willkür zum Lebensprinzip und gerät zur Selbstanmaßung über Andere.40

Der politischen Tyrannis geht also eine soziale Tyrannei des Einzelnen voraus. Das
Freiheitsprinzip ist in der platonischen Diagnose für die Demokratie somit ein Ord-
nungsproblem in systematischer Hinsicht – und zwar in doppelter Weise, weil hier-
bei a) der individuelle Anspruch nach Innen hin gelöst werden muss und b) dies
wiederum in Einklang mit der Struktur des Ganzen als einer freiheitlichen Struktur
begriffen werden muss. Das führt zur Frage nach den Austauschmechanismen in-
nerhalb der Ordnung. Da Platon (wie alle antiken Autoren) hierbei gruppenspezi-
fisch argumentiert, illustriert seine Analyse ein fraktionelles, kollektivistisches Sozi-
almodell. Demzufolge existieren in der Demokratie drei verschiedene Gruppen in
einer wechselseitigen Rivalität um die Herrschaft:41

• die Oligarchen
• die Politiker (Drohnen)
• das Volk (als Mehrheit der an sich gleichberechtigten Bürger).

Die Funktion der Drohnen besteht darin, den materiellen Austausch zwischen den
armen und den reichen Bürgern zu organisieren. Sie tun das aber in einer Weise, »in-
dem sie das meiste für sich behalten«,42 und nur den Rest unter das Volk verteilen! Da-
mit stehen alle drei Gruppen in einem tendenziell antagonistischen Verhältnis zuein-
ander: Die reichen Oligarchen müssen grundsätzlich um ihr Vermögen fürchten,
welches Politiker im Namen des Volkes von ihnen einfordern. Die Politiker wiederum
agieren zwar für das Volk – aber auch zum eigenen Vorteil. Das Volk will immer von
allem Etwas, schädigt aber durch die Pleonexie seiner Leidenschaften und Bedürfnisse
die fragile Stabilität zu den beiden anderen Gruppen – und bekommt in der Summe
auch nicht das, was ihm zusteht. Insofern ist die platonische Lesart der demokrati-
schen Ordnung die eines potenziell jederzeit ausbrechenden Bürgerkriegs, der unter
der Oberfläche der formellen Gesetzmäßigkeiten intentional betrieben wird. Die
Ruhe im Rahmen des Gleichgewichts der Lüste ist nur vordergründig und trügerisch,
nie stabil, weil sie kein wirkliches Zentrum für die Mäßigung aller Beteiligten aufweist. 

40 Dieses Spannungsverhältnis zeigt sich noch in der »modernen« Analyse bei Tocqueville,
der allerdings unter der Leitidee des individuellen Interesses hier zu einer wesentlich posi-
tiveren Gesamtbewertung kommt. In einem Brief an Ernest de Chabrol, den er bereits
während seiner Amerikareise nach Frankreich schickte, notiert Tocqueville den zentralen
Punkt für die Neuartigkeit des Demokratieverständnisses. Nicht der Anspruch auf
Gemeinwohl mache die Republik aus, sondern die Formulierung und Durchsetzung von
partikularen Interessen, die in der Summe irgendwie eine tragfähige Konstante ergeben:
»Was dient als Band dieser verschiedenen Elemente? Was macht aus all diesem ein Volk?
Das Interesse. Hierin liegt das Geheimnis. Das Sonderinteresse, das in jedem Augenblick
durchbricht, das Interesse, das sich übrigens augenscheinlich bezeugt und sich selbst wie
eine soziale Theorie ankündigt. Damit sind wir von den antiken Republiken, man muss es
gestehen, weit entfernt und trotzdem ist dieses Volk republikanisch, und ich zweifle nicht
daran, dass es dies noch lange sein wird. « – Hier zitiert n. J. P. Mayer, Alexis de Tocque-
ville. Analytiker des Massenzeitalters, 3., veränderte u. erw. Aufl. München 1972, S. 28.

41 Vgl. Platon, Politeia, aaO. (FN 31), 564 d – 565 d. 
42 Ebd. 565 a.

03_Nitschke  Seite 151  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung152

Die Zerstörung des politischen Gleichgewichts erfolgt nach platonischer wie
auch aristotelischer Diagnose immer durch das Individuum selbst. Bevor also der
Tyrann politisch zum Tyrannen wird, ist er es schon privat gewesen. Dieser Topos
wiederholt sich bei den Klassikern der Antike. Cicero wirft Caesar gerade dessen
unerträglichen Machthunger vor, der die Grundlagen der Republik zerstört. Beide
Kontrahenten, Pompeius wie Caesar, sieht Cicero hierbei als Eiferer einer Pleonexie
der Macht für sich selbst: »Um Alleinherrschaft geht es dem einen wie dem anderen,
nicht darum, dass die Bürgerschaft in Ehren glücklich sei«.43 Auch Hobbes, obwohl
doch eigentlich ein Mitgebründer der Moderne, argumentiert hier ähnlich.44 Wenn
er von den »Dingen, die einen Staat schwächen oder zu seiner Auflösung führen«
spricht,45 dann meint er über weite Strecken seiner Argumentation die demokrati-
sche Ordnung. Zunächst einmal fällt hier auf, dass Hobbes die Verfasstheit des Staa-
tes im Sinne einer Analogie zur Medizin formuliert: Der politische Körper ist wie
der menschliche Körper »durch innere Krankheiten« bedroht.46 Der Mensch muss
sich zur Bekämpfung dieser (ihm immanenten) Krankheiten an die »Gesetze der
Natur oder die Gerechtigkeit« halten.47 Demnach kommt seiner Logik ein hoher
Stellenwert zu. Fast hat man den Eindruck, als würde Hobbes hierbei einem biolo-
gischen Kreislauf das Wort reden: aus dem Gesunden geht das Kranke hervor und
umgekehrt das Gesunde aus dem Kranken. Dies ist möglich, weil es einen perfekten
Organismus nicht gibt. Übertragen auf die politische Welt impliziert dies, dass die
Genese von Staatlichkeit auch deren jeweiligen Untergang mit präjudiziert! Ein
Hauptübel, quasi ein intrinsisches Leiden bzw. ein solcher Defekt, liegt in dem an-
thropologischen Begehren begründet, dass ein Jeder sein eigener Richter sein möch-
te.48 Durch eine solche Maxime gerät der Staat zwangsläufig »in Verwirrung und
wird geschwächt«.49 Die strukturelle Schädigung des Staates durch private Interes-
sen kann nur überwunden bzw. in Zaum gehalten werden, wenn der Staat seiner-
seits über Mittel verfügt, die der Einzelne so nicht hat. Zentral ist daher für Hobbes
das Gewaltmonopol des Staates. Ohne ein Gewaltmonopol kein Staat. Dieses Mo-
nopol ist aus seiner Sicht nur dann gegeben, wenn es zu keiner Aufteilung der Ge-
walten kommt:50 »Geteilte Gewalten zerstören sich nämlich gegenseitig«, womit er
insbesondere die Mischverfassungen meint. Da geteilte Gewalten ein funktionales,
d. h. systemisches Interesse haben, für sich selbst zu sorgen und nicht mehr das
Ganze im Blick haben, streben sie eine fragmentierte Nutzenorientierung ihrer je-
weiligen Positionen an. Daher sieht Hobbes besonders in demokratischen Ordnun-

43 Hier zitiert n. Manfred Fuhrmann, Cicero und die Römische Republik. Eine Biographie,
4., durchgesehene u. bibliographisch erweiterte Aufl. Düsseldorf/Zürich 1997, S. 189/
190.

44 Zentral hierzu das 29. Kapitel des Leviathan.
45 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 15), S. 245.
46 Ebd.
47 Ebd.
48 Ebd. S. 246.
49 Ebd. S. 247.
50 Ebd. S. 248 u. 252.

03_Nitschke  Seite 152  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 153

gen eine fatale, weil »mangelhafte Politik« am Werke,51 die darin besteht, statt der
Sachfragen personales Wohlergehen der jeweiligen sektoralen Führungskräfte über
die Ordnung selbst zu stellen.

V. Der Tod der politischen Ordnung

Symptomatisch besteht demnach für die neoklassische Perspektive das Problem
der Demokratie darin, die Ansprüche zwischen (individueller) Freiheit und der
Konsistenz des Systems selbst dauerhaft zu organisieren. Die Schnittstelle, an der
dieses Problem offenkundig wird, ist das politische Führungspersonal. Aber man
kann das Problem noch ausdehnen auf den Repräsentationsaspekt in der Moderne
und der daraus folgenden Machtlogik für den demokratischen Staat. 

Das Repräsentationsmodell schließt den ursprünglichen Willen des Individuums
– aber auch des Demos selbst – aus. Es ist nur ein indirekter Wille, der sich hier an-
zeigt. Man kann natürlich auch fragen, was denn ein ursprünglicher Wille, wie
Rousseau ihn gefordert hat, überhaupt sei? Tatsächlich würde es schwierig, dies ex-
akt zu beantworten: ist die Wahl bzw. Abstimmung zu einem konkreten Gegen-
stand in der politischen Debatte schon der ursprüngliche Wille eines Bürgers? –
Wohl kaum. Schon die Reduzierung der Komplexitätsdichte im Falle einer Abstim-
mung mit ja und nein geht an der Originalität des erkennenden Subjekts vorbei.
Was übrig bleibt, ist dann zunächst nur eine formalisierte Willensbekundung. Die
viel gerühmte Authentizität freier, gleicher und geheimer Wahlen ist insofern auch
nur formal authentisch, weil man im spezifischen Sinne gar nicht sagen kann, was
man wirklich möchte. Die Parteien fungieren somit als mediale Kommunikatoren
und Kommunikationsforen, um die Individualität und Originalität der Stimmen zu
formalisieren. Damit ist aber die Individualität auch zurückgedrängt, mediadisiert
zugunsten korporativer Formen, eben der Parteien, der factions. Zwischen den di-
versen Factionen ist das Interesse auf den Machtzugang gleich: da keine Seite alles
allein haben kann, muss notwendigerweise in einem pluralistischen System die re-
präsentative Demokratie auf eine Gewaltenteilung hinaus laufen. Ohne diese könn-
te sie nicht existieren. Ein reiner Kontraktualismus hingegen, wie er bei Rousseau
formuliert wird, bedarf keiner Gewaltenteilung, sondern setzt weitgehend die Ho-
mogenität des Publikums voraus.52 Die Homogenität besteht dann in der kulturel-
len Übereinstimmung qua Sprache, Sitten (und Religion). Insofern ist Rousseau in
dieser Hinsicht weitaus prämoderner bzw. neoklassischer als z. B. die Autoren der
amerikanischen Verfassung. Das Grunddilemma haben aber auch die amerikani-
schen Verfassungsväter nicht ausräumen können: Wie soll der Minimalkonsens im
Volk bei all den differenten Factionen aussehen? – Sofern man die hobbesische
Schutzformel als reinen Funktionalismus verwirft und auf eine normative Begrün-

51 Ebd. S. 249.
52 Vgl. hier auch Richard Saage, Demokratietheorien. Historischer Prozess – Theoretische

Entwicklung – Soziotechnische Bedingungen. Eine Einführung, Wiesbaden 2005, S. 109.

03_Nitschke  Seite 153  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung154

dung setzt, wird es schwierig. Im Grunde schon bei Hobbes selbst: In der Hobbess-
chen Theorie bildet die Geometrie die Welt der Figuren ab, die Physik die der Be-
wegungen und die Ethik die der Regungen. Der Leviathan muss all diese drei
Bedeutungsebenen systematisch beherrschen, sonst kann seine Gewalt nicht funkti-
onieren. In der Figur des einen body politic manifestieren und arrangieren sich folg-
lich Bewegungen und Regungen der Menschen kongruent und eben auch kongenial
– denn schließlich ist es genau diese Symbiose, die den Menschen zu einem animal
rationale (und damit zum politischen Tier) macht.

Das, was den body politic zusammen hält, ist in erster Linie das formale Recht,
basierend auf dem originären Kontrakt. Da Moralvorstellungen individualisiert
sind, spielen sie für den Funktionsablauf im kontraktgeordneten politischen Körper
keine Rolle mehr. Zunächst jedenfalls nicht, so lange sie minimalistische Überzeu-
gungsformen nicht (noch) unterschreiten. Das ist z. B. im religiösen Bereich in der
Hobbesschen Theorie der Überzeugungssatz »Jesus is the Christ«.53 Wer hier ver-
sagt, also nicht zustimmt, der diskreditiert auch alles Weitere. Insofern ist es eben
doch nicht beliebig, was die Bürger im Leviathan denken und fühlen. Wahrschein-
lich, so könnte man mit Hobbes argumentieren, würden sie, sofern ihnen dieser
Satz wichtig ist, diesen auch in den Urkontrakt mit hinein nehmen. Über Selbstver-
ständliches allerdings spricht man nicht, man behält hierzu vielmehr einen still-
schweigenden Konsens. Das Problem taucht auch nur dann und dort auf, wo dieser
durchbrochen wird. Dann allerdings tritt der Leviathan mit Macht in Szene. Da
aber die Vertragspartner in Generationenfolge sich von dem einen Urkontrakt em-
pirisch durchaus entfernt haben können, sowohl normativ wie durch faktisches
Verhalten, entsteht das Problem der Anerkennung des neuen Status Quo. Alle Bür-
ger sind Steuerzahler – und wer die Steuern zahlt, bestimmt mit Mehrheit, welche
neuen Grundsätze in den Vertrag aufgenommen werden sollen oder nicht. Also
wird die Minderheitenfrage, besonders in ihrer ethnischen oder religiösen Dimensi-
on, zum eigentlichen Problem der Kontraktdemokratie. Faktisches Verhalten einer
größeren Gruppe im Volk, die sich als Gemeinschaft innerhalb der Gemeinschaft
versteht, kann die Rahmenbedingungen nachhaltig ändern bzw. gefährden. Wenn
der Leviathan durch seine rechtsformalen Regeln keine angemessene Zivilität mehr
herstellen kann, auch nicht die Aufrechterhaltung des Gewaltmonopols zur Er-
zwingung von Mindeststandards, dann droht der Rückfall in den Naturzustand, der
ja nie aufgehoben, sondern strukturell nur verhindert worden ist.54 

53 Die zentrale Bedeutung, die dieser Satz für die Vertragslehre bei Hobbes einnimmt, fin-
det sich u. a. in der Argumentation des 32. Kapitels des Leviathans »Von den Grundsät-
zen christlicher Politik«; vgl. Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 15), S. 285 ff. Überhaupt
wird kein Autor von Hobbes so häufig erwähnt wie Jesus Christus. Man kann daher
hier durchaus von einer latenten (säkularen) Christologie sprechen. 

54 Ausführlich dazu an anderer Stelle, vgl. Peter Nitschke, »Identität und Verneinung. Die
kulturellen Herausforderungen für eine Globalisierung des Westens (Teil 2)« in: Auf-
gang – Jahrbuch für Denken, Dichten, Musik 3, (2006), S. 478 ff.

03_Nitschke  Seite 154  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 155

Das Sicherheitsinteresse an der Aufrechterhaltung des body politic wird von
Hobbes für den Staat wie für die Bürger gleichermaßen hoch veranschlagt. »Tat-
sächlich war Hobbes von dem Gedanken, dass das Sicherheitsinteresse des Souve-
räns mit dem Sicherheitsinteresse seiner Bürger zusammenfallen und dieses in sich
aufheben würde, so fest überzeugt, dass er dazu neigte, die realen Schwierigkeiten
des Verhältnisses zwischen einem um den Erhalt seiner Macht bemühten Souverän
und den um ihre Selbsterhaltung besorgten Bürgern zu verleugnen«.55 Die Synthese
zwischen dem Schutzinteresse der Bürger und dem Selbstinteresse des Staates auf
Bewahrung seiner Gestaltungsmittel ist in der konkreten Situation immer nur funk-
tional. Strukturell gesehen besteht aber ein asymmetrisches Verhältnis schon allein
deshalb, weil der Staat Gewaltmittel quasi auf Vorrat ansammelt, um im entschei-
denden Fall in der Konsequenz als Sieger dazustehen. Die Potenzierung seiner Ver-
fügungsmacht kommt nahe an die Omnipotenz der Gottesfrage heran. Auch wenn
der Staat ein Negativum in Bezug auf die göttliche Allmacht darstellt, ist er gemes-
sen an seiner eigenen Legitimation per Kontrakt der Individuen das Non-Plus-Ult-
ra. Die Ausgestaltung der Wahrheitsfrage wird vom Leviathan nach seinen Geset-
zen geregelt. Jeder Versuch von Seiten der Individuen als Bürger, dies anders zu
gestalten, setzt eine systematische Veränderung am Urkontrakt voraus. Das aber ist
insofern schwierig, weil der Staat mit seinen Mitteln und Möglichkeiten die Bürger
geradezu auf den Urkontrakt hin konditioniert. Wie in der platonischen Höhle ha-
ben sie nichts anderes kennen gelernt als das, worauf sie sich begründen. Insofern
ein fulminanter Zirkelschluss, der hier von Hobbes angelegt worden ist. Allerdings
steht genau jene Tautologie in der Postmoderne unter enormen Legitimationsdruck.
Das internationale Migrationsgeschehen lässt tautologische Begründungen aus ei-
nem in sich geschlossenen nationalen System nicht mehr zu. Unter dem Handlungs-
druck einer Effizienz des globalen Marktgeschehens steht der jeweilige nationale
Urkontrakt unter permanenten Rechtfertigungszwang. Je größer und je zahlreicher
die ethnischen Minderheiten sind, die in ein nationales System immigrieren, desto
stärker die Erosion des Urkontrakts der autochthonen Bevölkerung. Je schneller
der Demos in seinen Interessenslagen rotiert, umso deutlicher wird die Notwendig-
keit zu einem fortwährenden Diskurs über die Grundlagen des sozialen Zusammen-
seins bzw. über die Nachhaltigkeit der Argumente. Das ist die Geburtsstunde der
deliberativen Demokratie.56 Aber auch sie kommt um die Notwendigkeit erst recht
nicht herum, den Bürgerinnen und Bürgern die Grenzen ihrer Handlungsfähigkeit
zugunsten des Demos deutlich zu machen. Das Gewaltmonopol wird also gerade in
pluralistischen Gesellschaften noch wichtiger als in absolutistischen Monarchien.

55 Tuck, Hobbes, aaO. (FN 14), S. 111.
56 Vgl. hier u. a. Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie

des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, 4. Aufl. Frankfurt/M. 1994, S. 349 ff. –
Rainer Schmalz-Bruns, Reflexive Demokratie. Die demokratische Transformation
moderner Politik, Baden-Baden 1995. – David Strecker / Gary S. Schaal, »Die politische
Theorie der Deliberation – Jürgen Habermas« in: André Brodocz / Gary S. Schaal,
(Hg.), Politische Theorien der Gegenwart II, Opladen 2001, S. 89 ff.

03_Nitschke  Seite 155  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung156

Dies auch deshalb, weil die Durchsetzung der im Prinzip universalistischen An-
sprüche des individuellen Interesses faktisch kontingent bleibt – und nur über den
Umweg mit der Repräsentation des staatlichen Souveräns einigermaßen befriedi-
gend eingelöst werden kann.57

Obwohl Hobbes in der Person des Staates die zentrale Qualität für die menschli-
che Existenz sieht, bleibt selbst der unpersönliche Gott, der hier nur philosophisch
artikuliert wird, von grundlegender Bedeutung.58 »Man versteht die Hobbes’sche
Idee einer natürlichen Religion wohl am besten, wenn man sie als eine Form des
Deismus, d. h. als einen Gottesglauben aus Vernunftgründen begreift«.59 Religion
und Zivilreligion werden hier von Staatswegen synthetisiert. Die Moderne kennt al-
lerdings beide Wege: a) die strikte Trennung von Verfassungsmoral und religiöser
Moral, b) die Übereinstimmung dieser beiden Moralitäten. Oft genug existieren bei-
de Varianten als komplexe Mischformen, was es auch so schwierig macht, den Pro-
zess der Säkularisierung als eindeutig für eine Richtung auszulegen. Säkularisierung
ist aber gerade deshalb auch nicht gleichzusetzen mit der Demokratisierung, wie
viele Analysten zur Demokratietheorie meinen.60 Der Bauernaufstand von 1525 z.

57 Tuck urteilt dazu: »Der begrenzte Umfang der Rechte jedes einzelnen Bürgers gegenü-
ber dem Souverän, der allen liberalen Grundsätzen zu widersprechen scheint (und auch
tatsächlich widerspricht), resultiert also aus dem begrenzten Umfang der universal gül-
tigen Rechte jedes einzelnen Menschen; und deren begrenzter Umfang wiederum resul-
tiert, […] aus dem Unvermögen, eine allgemein zustimmungsfähige, widerspruchsfreie
und zwingend begründete Moraltheorie von hinreichender Differenziertheit und Kom-
plexität zu entwickeln. Vielleicht wird nirgends so deutlich wie hier, dass ein morali-
scher Relativismus – den vermutlich viele moderne Liberale intuitiv durchaus
befürworten würden – sehr wohl in einer illiberalen Politik münden kann – ein
Umstand, der den maßgeblichen Repräsentanten des Relativismus damals sehr wohl
bewusst war. « – Tuck, Hobbes, aaO. (FN 14), S.  119.  –  Vgl. hierzu auch die Problemanalyse bei
Giuseppe Duso, Die moderne Repräsentation – Entstehung und Krise des Begriffs, Ber-
lin 2006.

58 Vgl. auch Tuck, Hobbes, aaO. (FN 14), S. 122.
59 Ebd. S. 124.
60 Dies gilt im Grunde für die meisten demokratietheoretischen Abhandlungen. Sowohl

Saage (2005), als auch Frevel (2004), Höffe (2002) oder Schmidt (2000) formulieren ihre
Bestandsaufnahme zur Demokratie ideenhistorisch vor dem unausgesprochenen Para-
digma einer Geschichtsphilosophie, derzufolge die Moderne das Produkt von Säkulari-
sierung (= Individualisierung + Aufklärung) sei, was wiederum mit den demokratischen
Prinzipien gleichgesetzt wird. Diese Verengung, die in mancherlei Hinsicht einem hege-
lianischen Reflex sowohl von postmarxistischer wie von liberalkonservativer Seite
geschuldet ist, wird den Erscheinungsformen nicht gerecht. Zumal dann nicht, wenn
schließlich noch ein ökonomischer Mehrwert mit dem demokratischen Programm
gleichgesetzt wird. Der wirtschaftliche Erfolg Singapurs hat nichts mit den Menschen-
rechtsstandards zu tun, auch wenn Singapur bei alledem (noch) eine Demokratie sein
mag. – Vgl. zur Literatur Saage, Demokratietheorien, aaO. (FN 52). – Bernhard Frevel,
Demokratie. Entwicklung – Gestaltung – Problematisierung, Wiesbaden 2004. –
Otfried Höffe, Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, überarb. u. aktualisierte
Neuausgabe München 2002. – Manfred G. Schmidt, Demokratietheorien. Eine Einfüh-
rung, 3. Aufl. Opladen 2000.

03_Nitschke  Seite 156  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 157

B. hatte nichts mit Säkularisierung zu tun, wohl aber mit einer naturrechtlichen Be-
gründung der Rechte des gemeinen Mannes, die in ihrer radikalen Formulierung
sehr wohl demokratisch genannt werden können. Das die Individualisierung in der
jüngeren Geschichte zu einer Gleichsetzung mit Demokratie geführt hat, sollte
nicht zu dem Schluss verleiten, dass ohne eine Individualisierung kein demokrati-
sches Profil möglich sei. Tatsächlich legt das Ausmaß der Parteiendemokratie insbe-
sondere in Deutschland gerade für die aktuelle Situation den Umkehrschluss nahe,
dass Individualinteressen sehr wohl (und außerdem recht nachhaltig) in korporatis-
tische Interessenslagen verwandelt werden können. Insofern ist auch der Hinweis,
dass die Demokratiefrage als eine offene prozessuale Frage betrachtet werden sol-
le,61 zwar ein schöner Gemeinplatz für die emanzipatorische Perspektive von demo-
kratischer Ordnung, ändert aber nichts an der Notwendigkeit einer Beantwortung
ihrer Quintessenz – nämlich zu welchem Zweck das Ganze betrieben wird?

Wenn der Zweck gemeinhin mit dem Volk als Adressaten von selbstimmanenter
Herrschaftsausübung gleichgesetzt wird, dann ist die Frage nach der Dauerhaftig-
keit dieser Herrschaft um so berechtigter, je mehr das Verständnis dafür, wer oder
was das Volk spezifisch ist, in Zeiten eines weltweit hohen Migrationsdruckes kaum
mehr in den traditionellen Legitimationsbahnen des 19. oder 18. Jahrhunderts fi-
xiert werden kann. Hierzu lohnt noch einmal abschließend der Blick auf einen anti-
ken Klassiker, dieses Mal auf Aristoteles. 

Die zentralen Fragen zum Untergang der Demokratie (oder besser: der politi-
schen Ordnung an sich) werden von Aristoteles im fünften Buch der Politik abge-
handelt. Das Grundproblem, vor dem sich jede politische Ordnung gestellt sieht,
besteht in der Inkongruenz von Stabilität und der Dynamik des Lebens. Auch ein
noch so gut eingerichteter Staat wird eines Tages an die Leistungsgrenze seiner aus-
tarierten Ordnungsformen kommen – und dann wird sich erweisen, ob die Verfas-
sung von (weiterer) Dauer ist, ob sie mit Modifikationen überlebt – oder stirbt. Da
es keine politische Ordnungsform sub specie aeternatis gibt, die so von Dauer ist,
dass sie ewig wäre, stellt sich der Tod der Ordnung gerade für die Demokratie mit
besonderer Dringlichkeit, denn hier stirbt nicht nur ein einzelner Monarch oder Ty-
rann, sondern möglicherweise ein ganzes Volk. Das ist zunächst nicht physisch im
existenziellen Sinne gemeint, obwohl dies auch der Fall sein kann, wofür es genü-
gend historische Beispiele gibt. In erster Linie ist der Tod des Demos zunächst ein-
mal kognitiver Natur: Das Volk stirbt, weil es sich nicht mehr als Demos versteht
bzw. in einer solchen Weise artikulieren kann (oder will). Gesetze und die Struktur
der öffentlichen Ämter sind hierfür ganz entscheidend. Insbesondere eine Demo-
kratie muss ein nachhaltiges Interesse daran haben, dass nur diejenigen in öffentli-
che Ämter kommen, die sich auch an die bestehende Verfassung halten werden.62

Doch die Frage, wie man zum richtigen Politiker wird, steht hier nicht im Vorder-

61 Vgl. hier Saage mit einem Verweis auf Fetscher von 1973, Demokratietheorien, aaO.
(FN 52), S. 31, bes. Anm. 20. 

62 Vgl. Aristoteles, Politik, aaO. (FN 23), 1302 b – 1303 b.

03_Nitschke  Seite 157  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung158

grund, sondern die Perspektive auf die Systematik bzw. Inkongruenzen der demo-
kratischen Ordnung selbst. Für Aristoteles liegen alle Fehler schon im Anfang be-
gründet.63 Insofern stellt sich für ihn die Frage nach der Ausgangslage für ein Volk,
dem originären Zusammenschluss, als Frage nach der Substanz der Verfassung und
ihrer jeweiligen Genese. Hierbei sind ihm zwei Dinge elementar: a) die Qualität der
Tugend im Staate, b) die Relation zwischen Reichtum und Armut. Man kann mit
guten Gründen bereits in Aristoteles den ersten Begründer eines wohlfahrtsstaatli-
chen Politikbegriffs sehen, da die Demokratie nicht ohne die materielle Kompetenz
für alle als Gleichberechtigte auskommt:64 »Der wahrhafte Demokrat muss also
vielmehr darauf schauen, dass das Volk nicht gar zu arm werde. Denn dies ist die
Ursache, wenn eine Demokratie schlecht wird.« Der Niedergang der Demokratie
bedingt sich demnach durch eine schleichende Selbstreferentialität des handelnden
Personals, wenn diese (relational) mehr Leistungen für sich selbst im Namen des
Staates verbrauchen, als sie effizient an die Bedürftigen im Staat ausschütten. Eine
damit rhetorisch wie strukturell organisierte wohlfahrtstaatliche Politik erscheint
dann als das Einfallstor für massive Schädigungen im Volk selbst:65 »Die Demokra-
tien verändern sich hauptsächlich durch die Zügellosigkeit der Volksführer. Diese
führen Prozesse gegen die Wohlhabenden und treiben sie zum Zusammenschluss
[…], oder sie hetzen allgemein das Volk gegen sie auf.« Das Aufhetzen von armen
gegen reiche Bürger trägt letztlich nur zur Zerrüttung des Gemeinwesens bei, denn
damit wird der bereits von Platon diagnostizierte tendenzielle Bürgerkrieg zur Er-
scheinung gebracht. Der populare Interpret der angeblichen Bedürfnisse der breiten
(verarmten) Masse ist dabei noch stets der (zunächst gezügelte) Tyrann: Ob Caesar,
Robespierre, Lenin, Hitler oder Mao, die meisten Tyrannen »haben als Volksführer
begonnen«.66 Hier bedarf es gerade für die demokratische Ordnung einer besonde-
ren Wachsamkeit, denn die Vorboten späterer Tyrannei sind zunächst immer die
scheinbar harmlosen Veränderungen der Begrifflichkeiten in der Verfassung. Inso-
fern kommt (wie bei Platon) auch bei Aristoteles der »Erziehung zur Verfassung«
ein hoher integrativer wie normativer Stellenwert zu.67 Dies ist für demokratische
Ordnungen deshalb so wichtig, weil sie ohne die Tugend nicht auskommen kann.
Schließlich werden alle Unterschiede zwischen Arm und Reich eben nicht durch
materielle Verteilungsfragen allein gelöst. Die Freiheit besteht auch in der Differenz
des Privatbesitzes. Hier darf es deshalb nicht hemmungslose Aneignungsmaßnah-
men geben. Vielmehr ist der richtige Umgang mit Privatbesitz für alle Bürger ent-
scheidend. Insofern kommt der Selbstregulierung im Sinne der wechselseitigen An-
erkennung ein hoher normativer Stellenwert zu. Für die Politik bedeutet dies, dass
sie notwendige Anerkennungsprozesse in der Gesellschaft gerade in der Relation
zwischen Arm und Reich stimulieren und auf ihre wechselseitige Akzeptanz hin

63 Vgl. ebd. 1303 b. 
64 Ebd. 1320 a.
65 Ebd. 1304 a.
66 Ebd. 1305 a.
67 Ebd. 1310 a.

03_Nitschke  Seite 158  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 159

kommunizieren und koordinieren muss. Im praktischen Alltag einer Demokratie
darf tugendhaftes Handeln kein Widerspruch zur Freiheit – und Gleichheit kein
Widerspruch zum Privatbesitz sein, sondern muss vielmehr als deren reziprokes
Korrelat aufgefasst werden. Die Verfassung gibt die Parameter des tugendhaften Be-
wusstseins insgesamt vor (wie dies im Prinzip auch für die Grundgesetzartikel gilt);
eben deshalb ist ein »Gehorsam gegen die Verfassung […] nicht als Knechtschaft
aufzufassen, sondern als Rettung der Verfassung«.68 Aber genau hieran mag es im
Zuge postmoderner Befindlichkeiten mangeln: die Einsichtsfähigkeit in die norma-
tive Berechtigung der Tugendprinzipien einer Verfassung darf erst recht in einer De-
mokratie nicht allein Sache einiger Weniger sein. Demokratie als Regierung der
Menge, wie Platon es formuliert hat,69 hat ein strukturelles kognitives Problem, was
auch alle Umfragen nicht aufheben können: Die Menge kann nicht wirklich poli-
tisch sein, weil ihr dazu epistemologisch die Grundlagen fehlen.70 Gibt es dann je-
manden, der wie Sokrates alle übrigen kognitiv weit überragt, dann ist der Tod oder
doch zumindest die Verfemung die Folge, denn die Menge duldet im Sinne der
Gleichheit keinen überragenden Geist in ihrer Mitte. Umso mehr bedarf es gerade
in der Demokratie einer richtigen Anleitung zur guten Ordnung und ihrer Aus-Bil-
dung für alle Beteiligten: Paideia bleibt eine zentrale Aufgabe für den demokrati-
schen Verfassungsstaat, will er nicht einfach nur existieren, sondern nachhaltig
überleben. 

VI. Rückblick auf das Weitere

So lange eine Demokratie tatsächlich funktioniert, ist die Sache auch für die hier
genannten Autoren unproblematisch. Doch während der Philosophenkönig Platons
oder etwa der weise Monarch der Fürstenspiegelliteratur des Mittelalters frühzeitig
merken sollte, wenn etwas mit der Ordnung nicht mehr richtig gewesen ist, stellt
sich die Frage: Wann merken es die Demokraten? – Und zwar in ihrer Mehrheit als
Bürger? – Hier wird es schwierig in Bezug auf die epistemologischen Grundlagen.
Konsequenterweise positioniert sich daher die neoklassische Perspektive – ausge-
hend von der antiken Vorbildfunktion – in zweierlei Hinsicht systematisch mit ei-
nem Appell an das Volk als handelnden Akteur:

A) In der Formulierung eines skeptischen Potentials gegenüber der jeweils eige-
nen zeitgenössischen Politik, insbesondere mit deutlichen Kritikpunkten am jeweils
handelnden politischen Personal. Nach der Demokratie droht hier noch stets das
Abgleiten in die Tyrannis, Despotie, Diktatur, wobei die unterschiedlichen Begriffe
nur Synonyme für die Schreckensherrschaft des einen, fehlgeleiteten, seiner maßlo-
sen Triebstruktur folgenden Politikers sind. Anarchie ist die andere Konsequenz,
die aus dem Tod der demokratischen Ordnung folgt. Am Ende steht gar der Bürger-

68 Ebd.
69 Platon, Politikos, aaO. (FN 36), 291 d.
70 Vgl. ebd. 292 d.

03_Nitschke  Seite 159  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung160

krieg (stasis), der hier historisch als empirische Größe für die griechischen Poliswel-
ten ebenso wie für das Ende der Römischen Republik (bei Cicero) oder aber für die
Neubegründung des Politischen bei Machiavelli wie für den Leviathan bei Hobbes
strukturell den Ausschlag gibt. Demokratisches Denken lässt sich von hierher als
Denken und Argumentieren im Bewusstsein einer Krise diagnostizieren. Und zwar
einer strukturellen Krise, die nicht einfach mit kleinen Reformen austariert werden
kann.71 Demokratisches Bewusstsein ist folglich ein Bewusstsein der Krisenhaftig-
keit menschlicher Existenz im Sinne der anthropologischen Anfälligkeiten. Der
homo defectus als homo democraticus ist demnach eine Sichtweise, die sich sowohl
bei den Federalists als auch bei Spinoza paradigmatisch durchformuliert findet.72

Die systemische Balance liefert die ordnungspolitisch strukturierte Mäßigung aller
Affekte sowie (gleichzeitig) deren plurale Öffnung. 

B) Da der Mensch defizitär ist (und bleibt), muss man das Beste aus seinen Mög-
lichkeiten machen. Dies stellt eine erhöhte Anforderung an die strukturelle Organi-
sation der demokratischen Ordnung. Wenn die Freiheit des Ganzen wie des Einzel-
nen oberste Maxime ist – und dabei die Gleichheit gewahrt werden soll, dann ist
Freiheit aber nicht identisch mit der Gleichheit.73 Der Unterschied zwischen Arm
und Reich, den alle hier veranschlagten Autoren thematisieren, muss im Sinne eines
compositum mixtum gelöst werden. D. h., keine Seite darf zuviel bekommen – erst
recht nicht die als Vermittlungsagenten auftretenden Politiker! – Da der Zustand
der strukturierten Mäßigung nie stabil ist, sondern auf den Kommunikationsbedin-
gungen der (modern gesprochen) deliberativen Variante von Demokratie beruht,
die sich vom Phänotyp bereits in der attischen Demokratie mit ihrem unmittelbaren
basisdemokratischen Appell findet, sind die Schwankungen, die es hier geben kann,
Motor der dynamischen Veränderung. Im Gegensatz zur Einpersonenherrschaft ist
daher die Demokratie am Besten geeignet, auf Veränderung der Lebensformen vom
Prozedere her in der wechselseitigen Akzeptanz adäquat einzugehen. Das bedeutet
aber zugleich auch, sich die Frage nach dem jeweils Besseren in der Entscheidungs-
findung möglichst schonungslos zu stellen. Denn nur dann, wenn der Diskurs breit,
offen und um der Wahrheit willen geführt wird, ist das Modell der positiven Pro-

71 So gesehen ist es auch nicht verwunderlich, dass sich neoklassische Denker des 20. Jahr-
hunderts wie Arendt, Voegelin, Strauss oder auch Collingwood an der Auseinanderset-
zung mit der Hitlerdiktatur orientiert haben. Der 2. Weltkrieg ist in dieser Hinsicht
tatsächlich ein Weltbürgerkrieg gewesen, der das zivilisatorische System des Abendlan-
des in eine interne Stasis verwandelt hat. Sehr systematisch hierzu der in Deutschland
leider in der Rezeption völlig ignorierte Collingwood; vgl. R. G. Collingwood, The
New Leviathan or Man, Society, Civilization & Barbarism, revised Edition, Oxford
2000.

72 Vgl. Baruch de Spinoza, Theologisch-Politischer Traktat, 2. Aufl. Hamburg 1984. – Ale-
xander Hamilton  / James Madison  / John Jay, Die Federalist Papers, Darmstadt 1993.

73 Die Eigenständigkeit der Freiheit wird bei Tocqueville schon im Vorwort interessanter-
weise mit der religiösen Fundierung in Verbindung gesetzt: »the reign of liberty cannot
be established without morality, nor morality without beliefs«! – Tocqueville, Demo-
cracy in America, aaO. (FN 18), S. 21. 

03_Nitschke  Seite 160  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141


ZfP 54. Jg. 2/2007

Peter Nitschke · Der Tod der demokratischen Ordnung 161

gression in Sachen Demokratie strukturell nachhaltig – und bleibt damit der Tod
der demokratischen Ordnung, wenn auch nicht für alle Ewigkeit aufgehoben, so
doch in der Zeitachse aufgeschoben.  

Zusammenfassung

Kein politisches System existiert ewig. Jede politische Ordnung stirbt einmal –
das gilt auch für die demokratische Ordnung. In der antiken Reflexion über Auf-
stieg und Niedergang politischer Ordnungen ist nach der Analyse von Platon und
Aristoteles ein solches Sterben natürlich, weil jede Form von Politik selbstimma-
nente Schädigungen induziert. In der Rekonstruktion der maßgeblichen Theoreme
zeigt der Beitrag, auf welchen Feldern die klassische Politikinterpretation diese
Selbstschädigungen der Demokratie verortet und wie sie im aktuellen Bezug einer
von systemischen Krisen gekennzeichneten Gegenwart erneut dechiffrierbar sind.
Die Kritik am handelnden politischen Personal tritt hierbei ebenso in den Vorder-
grund wie das axiomatische Spannungsverhältnis zwischen Freiheit und Gleichheit,
an dem die Demokratie bei nicht angemessener Berücksichtigung der Eingangspos-
tulate zugrunde gehen kann. 

Summary

There is no eternity for a political system. Every political order dies one day –
this is also true for the polity of Democracy. Relating to the analysis of Plato and
Aristoteles, the antique interpretation about the upcoming and decline of polities is
a natural act in perspective towards the death because every form of polity suffers
under self-immanent conflicts. In the reconstruction of the basic theoretical sen-
tences this article demonstrates the topics of the classical interpretation of politics
relating to the disarrangements of Democracy and how they can be identified again
in the actual scenario for the contemporary crisis of modern democracy. The cri-
tique classified the acting personnel in doing politics and the substantial antagonism
between liberty and equality as the main aspects for the final decline of a democratic
polity. 

Peter Nitschke, The Death of Democracy: A neoclassical Reconstruction

03_Nitschke  Seite 161  Mittwoch, 20. Juni 2007  7:50 07

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:17:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-2-141

