
638 Rezensionen

political arena by reinterpreting the early Republican
years with a view to underlining the use of religious
symbolism.

“Nostalgia for the Modern” is an important con-
tribution to the historical and comparative analysis of
modernization projects. The Turkish case is of particular
interest as it entails a state-driven secularization policy
in an Islamic society the results of which still mark
contemporary politics. Özyürek also shows how the
culture of Kemalism has changed in recent decades due
to democratization, the threat of alternative ideologies,
and neoliberalism. She argues that it is the memory of
the early Republic, consumed in the form of nostalgia,
that plays an important role in shaping the culture of
Kemalism in the present. According to Özyürek, there
is a convergence between the privatization of politics
and neoliberalism resulting in the commoditization and
personalization of the cult of Atatürk, which contrasts
with the distancing, official culture of Kemalism of the
past. Özyürek also shows how the entry of Islamist par-
ties into politics has resulted in a competition between
secularists and Islamists in their respective claims to the
legacy of the Turkish revolution.

“Nostalgia for the Modern” raises a number of im-
portant questions which are not, however, necessarily
answered in this book. These questions include the
extent and meaning of the internalization of Kemalist
culture by individuals and groups in Turkish society
constituting a new civil movement, what the social
basis of Kemalism consists of, and what contemporary
Kemalist culture actually entails. The major shortcoming
of the book is the general level of discussion and the lack
of ethnographic detail at the micro level which would
enhance our understanding of the effects of the Turkish
modernization project at the subjective and communal
level. Despite the use of participant observation and
oral history, and her professed interest in the private
and emotive spheres, Özyürek does not bring us any
closer to an understanding of Kemalist subjectivity. The
elderly Kemalist women she describes come across as
no more than types, and she chooses to go no further
in her analysis than the public performances of her
interlocutors. There is little discussion of the younger
generation of Kemalists at the individual level beyond
superficial anecdotes. Özyürek suggests that public intel-
lectuals respond to critiques of Kemalism as a top-down
project enforced upon Turkish society by narrating and
exhibiting the history of the modernization project as
embraced by society. But her anecdotes involving ordi-
nary individuals go no further than implying that it is the
original, elitist understanding of Kemalism as a means
of transforming an underdeveloped society from above
that latter-day Kemalists share. An important issue here
is the extent to which contemporary Kemalism may
be viewed as a civic movement as distinct from the
early Republican period, or whether it is more useful to
speak of continuity in terms of an anti-democratic and
elitist approach to society. Discussing in greater detail
the social basis of Kemalism in the present would help
clarify this issue.

A related problem is the fact that the term Kemalism
is used to refer variously to the state, a political party, a
civic movement, or a social stratum. In addition, given
the multiethnic, multireligious, and multilingual heritage
of the Ottoman Empire, the discussion of secularism and
Islamism without reference to ethnicity and nationalism
oversimplifies the representation of Turkish politics and
society. Similarly, the reference to Kurdish nationalism
as a threat to Kemalism of the same order as Islamism is
misleading, as Kemalism and Islamism share a commit-
ment to Turkish nationalism as against Kurdish (and oth-
er) nationalisms. In setting the stage for her discussion
of the culture of Kemalism, it would have been useful
for Özyürek to refer to the ethnic-religious heritage of
Turkish society and the important contemporary issue of
Turkish (and alternative) nationalisms. While focusing
on the early decades of the Republic and the post-1980
period, the book makes practically no reference to the
1950–1980 period, which was of great importance to
the democratization of Turkish society, the opening up
of the public sphere, and the strengthening of alternate
ideologies including Islamism. Another issue concerns
the convergence between Kemalism and neoliberalism:
it is the case that many contemporary Kemalists oppose
neoliberalization policies, some even expressing oppo-
sition to Turkey’s close relationship with the European
Union.

“Nostalgia for the Modern” is a well-organized, well-
argued, and well-written study which will be of great
use to readers interested in the comparative study of
modernisms, political anthropology, memory studies,
and the anthropology of Europe, and is particularly
suited for undergraduate teaching. Leyla Neyzi

Quinn, Frederick: In Search of Salt. Changes
in Beti (Cameroon) Society, 1880–1960. New York:
Berghahn Books, 2006. 175 pp. ISBN 978-1-84545-006-
9. Price: $ 70.00

Dommage que ce petit livre “à la recherche du sel”,
pratique et bien présenté, d’un ancien attaché culturel
de l’ambassade U.S. à Yaoundé, n’ait pas paru voici
20 ans ; il forme en effet un excellent compendium à
partir de bonnes enquêtes menées sur place voici 40
ans, et des archives du Cameroun. Son défaut majeur est
de ne guère tenir compte des livres et travaux publiés
depuis 1984, même si certains de ces ouvrages sont
mentionnés dans la bibliographie. Le rédacteur de ces
lignes a commencé ses recherches en même temps que
son ami Quinn, mais il les a continuées depuis . . .

Le titre laisse songeur : les Beti fabriquaient leur
propre sel (chlorure de potassium) à partir de plantes.
Dans leurs migrations continuelles, même si l’attrait du
‘sel des blancs’ (ClNa) jouait un rôle, celui des étoffes et
des armes à feu paraı̂t plus décisif, ainsi que la nécessité
pour eux de quitter périodiquement leur environnement
surexploité : ils “mangeaient la forêt”.

L’introduction présente les vieux témoins classiques
en 1966–69, qu’on revoit avec plaisir dans un bref
cahier photographique. L’auteur retrace avec humour et

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-638


Rezensionen 639

honnêteté les déboires du débutant en Afrique, ainsi que
les dettes intellectuelles dues aux autres chercheurs. Il
entérine cependant une généalogie qui créerait une unité
et fraternité politique à partir d’un ancêtre certainement
mythique nommé Beti, dont j’ai discuté longuement
le nom ailleurs (bien qu’il me cite n. 29 p. 29, sans
un mot de critique : cf. Laburthe-Tolra, Les Seigneurs
de la Forêt. Paris 1981 : 47–53). Ce mot ignoré des
vieilles généalogies (v. g. von Stein 1899) n’apparaı̂t
que chez Nekes (Lehrbuch der Jaundesprache. Berlin
1911), comme pluriel de nti, renvoyant en général non
à une quelconque parenté, mais au concept d’“homme
respectable, monsieur, seigneur . . .”

Le volume s’ordonne ensuite en sept chapitres courts
et clairs suivant l’ordre logique et chronologique :
1. La société beti traditionnelle, 2. Organisation so-
ciale et rituel Sso, 3. L’époque du Major Dominik :
Beti et Allemands 1887–1916, 4. La présence alle-
mande : commerçants et missionnaires, 5. Les Beti et
les Français, 6. Périodes de développement : le chemin
de fer, la production du cacao, l’église catholique, 7. Les
Beti de la Seconde Guerre mondiale à l’Indépendance.
Conclusion. Suivent en Appendices : A) Un échantillon
de littérature traditionnelle ; B) Un texte en français
de l’abbé Tsala sur la société traditionnelle ; C) La
traduction anglaise du texte précédent. En Annexes : 5
pages avec reproductions et commentaires sur les pions
sculptés du jeu Abbia ; une bibliographie très complète ;
un index des noms propres et principaux sujets traités.
Ces annexes et appendices sont particulièrement bien-
venus.

Le premier chapitre parle de la langue ati sans
connaı̂tre les travaux sur la langue du linguiste came-
rounais Essono, internationalement réputé. L’ensemble
des données est emprunté à l’abbé Tsala, et à d’autres
informateurs chrétiens, qui tenaient à établir une vision
préchrétienne édifiante de l’ancienne société. Ce qui
y est opposé (mœurs sexuelles, sorcellerie, sacrifices
de veuves et d’esclaves, etc.) est occulté, à part la
polygamie à cause de sa vivacité. Comme l’avait fait
Morgen en 1890, le mot “Hausa” est employé pour
désigner en fait surtout les Peul (ignorés, sauf dans une
citation de J. Guyer) auxquels le hausa servait de langue
véhiculaire. La note 10 ne renvoie à aucune référence
pertinente. Les Basa sont confondus avec les Bakoko
ou Elog Mpoo (17), ce qui ne fera plaisir ni aux uns, ni
aux autres. Sont excellentes les descriptions de la société
segmentaire, du lignage, des pouvoirs du chef, de l’unité
résidentielle, de la différenciation des rôles, des normes
sociales, – même si les esclaves (19) paraissent confon-
dus avec les “clients” (mintobo). Le rôle des femmes
comme “capital économique” échappe, et l’indifférence
des “nobles” à l’activité commerciale, n. 41 p. 29, est
forcée (elle a enrichi tous les grands chefs cités par
Atangana dans les “Jaunde-Texte”). La description de la
religion en fait une “pierre d’attente” du catholicisme,
sans tenir compte de l’analyse des rituels melan et ngi
telle qu’elle était faite dès l’époque allemande par les
missionnaires et par l’ethnologue Tessmann (1913) pour
qui le rituel Sso était un culte du Mal.

On peut regretter que la description de ce der-
nier rituel ait été très schématisée et reléguée comme
trait certes fondamental de l’organisation sociale, mais
méconnu dans son originalité polysémique et sa récur-
rence au chapitre 2. L’expression ewondo de la p. 40
signifie “le Sso est mort comme il faut” et non sim-
plement “le Sso est mort”. Ce chapitre décrit bien en
revanche le rôle des conseils, des alliances, des guerres,
du “potlatch” (bilabi).

Le chapitre 3 rend justice à la personnalité du major
Dominik qui incarne l’ambiguı̈té coloniale. Quoique
raide comme la justice, on ne peut pas comprendre
l’attachement déclaré des Beti, qui donnaient son nom à
leurs enfants, sans noter que les abus cruels (pendaisons
etc., p. 51) furent commis en son absence et par ses
remplaçants ou sous-ordres. – P. 48, on s’étonne d’un
flou historique, alors que les écrits allemands sont
si précis sur l’achat comme mercenaires à Béhanzin
des prisonniers prêts à être sacrifiés dans les Grandes
Coutumes et sur leur nombre auprès de Zenker (une
quarantaine), sur le sous-officier Zimmermann qui les
commandait en 1896, etc. Bonne synthèse de politologue
sur l’administration allemande, l’instauration des maires,
les problèmes de perception d’impôt et de justice,
la promotion d’Atangana comme chef supérieur en
1914.

En complément à l’action politique, le chapitre 4
attribue l’énorme changement durant cette période à
l’instauration du commerce et à l’efficacité de la mis-
sion catholique allemande. L’imposition du système
monétaire, la réglementation du portage, la dispari-
tion de l’ivoire, la création de plantations, le chan-
tier du chemin de fer, l’arrivée des missionnaires,
prêtres, religieuses et frères, la diffusion des écoles sont
bien résumés (72). Il eut fallu peut-être souligner que
ceux qui croient changer changent moins qu’ils ne le
croient . . .

Le chapitre 5 fourmille d’erreurs de détail (76 sq.)
dus au fait que l’auteur se fie aux témoignages inexacts
de Max Abé Fouda et ignore les archives coloniales
françaises aussi bien qu’écrits allemands ou journaux
espagnols de l’époque. Pour commencer, il ne sait pas
que le lieu d’accueil des exilés civils camerounais est sur
l’ı̂le de Bioko (ex-Fernando Po) et non sur le continent.
Il est faux que les Allemands aient offert aux chef Beti
un voyage en Espagne en 1918 : c’est bien après leur
défaite, en 1919, qu’Atangana s’embarqua à ses frais, en
cabine de luxe, avec ses compagnons, sur le paquebot
“San Carlos” (malgré l’interdiction française, mais en
même temps que le consul de France à Santa Isabel,
Lamouroux) pour débarquer le 22 septembre 1919 à
Cadix, dont il fait le tour en calèche comme “roi des
Pahouins”, fêté il est vrai par le consul d’Allemagne et
par les missionnaires Pallottins allemands sur le point
de rentrer chez eux. Le 3 octobre, les Beti prennent
l’express de Madrid, où ils logent d’abord à l’hotel
Iberia, puis à la Pension La Granja, puis, ruinés, en
meublé, jusqu’à leur retour à Fernando Po début juillet
1920, sur le paquebot “Ciudad de Cadiz”. Leur séjour
a donc duré moins d’un an, et non deux comme il est

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-638


640 Rezensionen

écrit ici (cf. Laburthe-Tolra, Vers la Lumière ? ou le
Désir d’Ariel. Paris 1999 : 258–277, “Les tribulations
d’un roi très catholique”), même si Max Abé seul a eu
la permission de se rendre en France. Tous retrouvent
Douala le 28 novembre 1920, où ils sont envoyés en
résidence surveillée à Dschang. La fin du chapitre sur
l’administration française est excellente, avec ce trait
que les “commandants” jugent les chefs sous deux
rapports : leur “sincérité”, c’est-à-dire leur loyalisme
vis-à-vis de la France, et leur “énergie”, c’est-à-dire
leur efficacité à faire rentrer l’impôt. Le déclin du
rôle d’Atangana est bien noté, mais il est inexact qu’il
n’ait jamais parlé d’indépendance (tout en la jugeant
prématurée, il y a songé quand les Douala l’ont réclamée
en 1931) et l’exutoire de l’appel au mandat peut être
l’un des éléments qui expliquent alors l’absence de
syncrétisme religieux au Cameroun.

Le chapitre 6 remplit bien son programme, no-
tant entre les deux guerres le haut coût humain de
l’achèvement du chemin de fer, les abus des chefs
imposant le travail forcé, et en revanche le succès
économique du cacao, ainsi que les progrès du catho-
licisme, avec le rôle de l’évêque Vogt et l’accès au
sacerdoce de prêtres camerounais (mais les racines de ce
succès sont dues aux missionnaires Pallottins allemands,
le catéchiste Ayissi, par exemple [94] ayant beaucoup
œuvré avec le P. Nekes).

Le chapitre 7, portant sur une période récente, est
excellent sur l’essor du cacao, des écoles, du “secteur
tertiaire” pour l’emploi des Beti, pour l’ordination
d’évêques, l’échec de l’UPC et celui du Premier Mi-
nistre beti Mbida, très justement évalués me semble-t-il.
Hélas, ce chapitre est un peu gâté par l’orthographe, de-
puis le mot “évoluées” toujours écrit avec un e féminin
inexplicable, jusqu’aux noms propres massacrés depuis
le début (par ex. p. 11, Njikan pour Njikam, Brunchweg
pour Brunschwig). Vers la fin, l’auteur est brouillé avec
le titre de maréchal de France (sans équivalent aux
U.S.A. ?) : ainsi (78) le maréchal Galliéni est bloqué au
grade de colonel qu’il avait en 1899 quand il écrit “La
Pacification de Madagascar” et (101) le maréchal Phi-
lippe Pétain devient le général Henri Pétain. Le célèbre
député Aujoulat devient définitivement Aujoulet ! (111).
Ce sont des broutilles, certes . . .

Suit une brève conclusion pleine de bon sens sur le
caractère inéluctable de la mondialisation, mais aussi sur
les handicaps qui gênent les Beti dans leur adaptation
au monde moderne. Notre propre conclusion est que ce
livre sera très éclairant et instructif pour des Américains,
mais risque de laisser des ethnohistoriens camerounais
ou français, hélas ! quelque peu sur leur faim.

Philippe Laburthe-Tolra

Rasmussen, Susan J.: Those Who Touch. Tua-
reg Medicine Women in Anthropological Perspective.
DeKalb: Northern Illinois University Press, 2006.
234 pp. ISBN 978-0-87580-610-5. Price: $ 26.00

Seit mehr als 20 Jahren erforscht die Ethnologin Su-
san Rasmussen die seminomadische traditionelle Stam-

meskultur der Tuareg in Niger und Mali. Mit dem
vorliegenden Band liefert sie eine umfassende Darstel-
lung der faszinierenden Lebens- und Gedankenwelt der
heilkundigen Frauen dieser berühmten, oftmals stark
romantisierten Bewohner der Wüste. Rasmussen will
die Heilkunst und die damit verbundenen Konzepte und
Ideen bezüglich Krankheit und Gesundheit der Tuareg-
Frauen auf der Basis deren eigenständiger Weltsicht
präsentieren, als die Betrachtung universaler Themen
von Natur und Kultur aus der Sicht der Heilerinnen (5)
im ethnografischen Kontext.

In ihrer Arbeit ist der Autorin sehr daran gele-
gen, die in der Wissenschaft und Biomedizin nach
wie vor üblichen Klassifikationen und Kategorisierun-
gen zu überwinden, insbesondere die Dichotomie von
Körper und Geist und andere Unterteilungen, die in
der Medizin- und Religionsethnologie und in der fe-
ministischen Ethnologie immer noch häufig anzutreffen
sind; sehr oft werden die dominierenden männlichen
Vertreter der Heilkunst den sozial ausgegrenzten, mar-
ginalisierten Heilerinnen entgegengestellt. Die Heilerin-
nen der Tuareg gehören jedoch in den meisten Fällen
der traditionellen Adelsschicht an, sind hoch geachtet
und spielen eine bedeutende Rolle in der Gemeinschaft.
“Folglich widerlegen die Tuareg-Heilerinnen viele eth-
nografische und theoretische Generalisierungen über Ge-
schlecht und Heilen, und sie eröffnen neue Perspektiven
in der Religionsethnologie” (6). Anstatt binärer Oppo-
sitionen wählt Rasmussen daher eine eher “holistische”
Herangehensweise und ist bemüht, komplexe, nuancier-
te Beziehungsgewebe zu enthüllen, denn ihrer Ansicht
nach sind Unterschiede zwischen kulturellen Systemen
nicht hierarchisch oder schließen sich gegenseitig aus,
sondern können durchaus komplementär sein (Preface,
p. x).

Der Band gliedert sich in drei Teile mit insgesamt
10 Kapiteln. Auf die reichhaltige Datensammlung ih-
rer langjährigen Forschungsarbeit zurückgreifend, lässt
Rasmussen die meisten Kapitel mit biografischen Be-
richten, Erzählungen und Kommentaren von etwa 20
Heilerinnen unterschiedlichen Alters beginnen; hinzu
kommen zahlreiche Fallbeschreibungen zu diversen
Erkrankungen und deren Behandlung, Aussagen von
Patienten und Rasmussens eigene Beobachtungen von
Szenen und Ereignissen. Dieses Material analysiert und
diskutiert die Autorin mit beeindruckender Sachkennt-
nis.

Im 1. Kapitel legt Rasmussen zunächst ihren theo-
retischen Standpunkt klar und erörtert eingehend die
Problematik von Klassifikationen und die Frage nach
Gleichheit und Differenz in der Ethnologie und anderen
Sozialwissenschaften anhand der entsprechenden Litera-
tur. Anschließend führt sie die grundlegenden Konzepte
von Krankheit und Gesundheit und die verschiedenen
Behandlungsmethoden der Tuareg-Heilerinnen ein. Von
eminenter Bedeutung ist hier die auch in anderen Kultu-
ren häufige Heiß-Kalt-Dichotomie; ein Ungleichgewicht
zwischen diesen Zuständen kann die verschiedensten
Krankheitssymptome hervorrufen, in Abhängigkeit von
anderen Faktoren – Geschlecht, Alter oder Persönlich-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-638

