-
)
£
(0
=
6.0
©
E
=
o
>

2UJopPpOWISOd 2UJISPON UOTIIpPT

Zzur Autonomie

https://dol.org/10,14361/9783839431894 - am 14,02,2026, Of



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Nicola Condoleo
Vom Imagindren zur Autonomie

Edition Moderne Postmoderne

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Fiir Mona und Aida

Nicola Condoleo, geb. 1978, lebt in Ziirich.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Nicora CONDOLEO

Vom Imaginaren zur Autonomie

Grundlagen der politischen Philosophie von Cornelius Castoriadis

[transcript]

https:/dol.org/10:14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20, https://www.lnilbra.com/de/agb - Open Access - [/ KT


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Die vorliegende Arbeit wurde von der Philosophischen Fakultit der Universitit
Zirich im Herbstsemester 2014 auf Antrag der Promotionskommission Prof. em.
Dr. Georg Kohler (hauptverantwortliche Betreuungsperson) und Prof. Dr. Peter-
Ulrich Merz-Benz als Dissertation angenommen.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde
ermoglicht durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non-Commercial 4.0
Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format
oder Medium ausschliesslich fir nicht-kommerzielle Zwecke.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de)

Um Genehmigungen fiir die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen,
wenden Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Nicola Condoleo

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Korrektorat: Angelika Wulff, Witten

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3189-0

PDEF-ISBN 978-3-8394-3189-4
https://doi.org/10.14361/9783839431894
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Inhalt

Danksagung | 7
Einleitung | 9

1. Staatliches Gewaltmonopol | 15

1.1 »Ich gelobe es!« | 17

1.2 Zwangsmittel |26

1.3 Recht und Begriff des staatlichen Gewaltmonopols | 30
1.4 Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols | 36

1.5 Kontraktualistische Begriindung | 41

1.6 Das staatliche Gewaltmonopol als Imaginéres | 45

1.7 Staatliches Gewaltmonopol und Autonomie | 49

1.8 Fazit | 51

2. Imaginédres | 55

2.1 Imaginires I — Gesellschaft und Institution | 56
2.2 Imaginéres II — Institution und Subjekt | 80

2.3 Imaginéres III — Subjekt und Autonomie | 100
2.4 Fazit | 107

3. Entfremdung - Autonomie | 113
3.1 Entfremdung | 113

3.2 Autonomie als Norm | 136

3.3 Fazit | 144

4. Anerkennung | 147

4.1 Struktur sozialer Anerkennungsverhiltnisse | 147
4.2 Rechtlicher Kampf um Anerkennung? | 156

4.3 Differenzen — Anerkennung oder Imaginédres | 161
4.4 Fazit | 167

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Abschweifung: Gemeinsinn | 171

5.1 Gemeinsinn und seine Bedeutung | 172

5.2 Gemeinsinn durch Anerkennung | 174

5.3 Revolutiondrer Entwurf als Gemeinsinn | 176
5.4 Oikos, Agora, Ekklesia | 178

5.5 Abschied vom alten Biirger | 180

5.6 Fazit | 181

Schluss | 183

Literaturverzeichnis | 189

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Danksagung

Dank gilt meiner kleinen Mona und meiner lieben Aida. Ohne die Stunden mit
Schaukeln, mit kritischem Malen von Kopffiilern und lachendem Tanzen von
verwegenen Pirouetten, ohne die zugeneigte Skepsis und Kritik, die Gesprache
und Geduld, wére diese Arbeit nicht zustande gekommen.

Dank gilt ebenso meinen Geschwistern Tina und Vincenzo, meinen unver-
besserlichen Eltern, den Familien Elezovié, insbesondere Maja, Vesna und Arif,
danke an Jovita dos Santos Pinto, Robert To6th, Oliver Nievergelt, Giovianni
Minasi, Thomas Hiirlimann.

Ich danke meinen vielen Schiiler innen, insbesondere den Ergénzungsfach-
klassen der letzten Jahre. Die intensiven und widerstdndigen Auseinandersetzun-
gen waren lehrreich und unterhaltsam.

Ich bedanke mich insbesondere bei Annett Haas und Anita Radulovié, wel-
che die Arbeit kritisch und mit analytischem Blick gegengelesen haben. Zudem
mochte ich Gina Domeniconi fiir die letzte Korrektur danken und Constanze
Seelmann dafiir, dass sie mir ihre Arbeit Crowd Control zur Verfiigung stellte.

Dank gilt nicht zuletzt jenen, die den Weg zu dieser Arbeit und durch sie
hindurch ermdglicht haben: Alois Miiller, Andreas Kotte, Georg Kohler, Peter-
Ulrich Merz-Benz.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:

:20. httpsy//www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [{-) KXt


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Einleitung

Das Denken als Wollen oder als Interesse an
dem Bestehenden ist nicht mehr das Interesse fiir
das Bestehende als solches, sondern das Interes-
se fiir seine Verdnderung.'

MILAN KANGRGA

Cornelius Castoriadis, geboren 1922 im damaligen Konstantinopel, lebte bis
1945 in Griechenland, fliichtete nach Paris, wo er in den Folgejahren vor allem
mit der Gruppe und Zeitschrift Socialisme ou Barbarie Einfluss nahm. Dabei trat
Castoriadis unter verschiedenen Namen bereits frith gegen totalitdre, vor allem
auch stalinistische Unterdriickung auf. Wéhrend er in der frithen Zeit ideologisch
dem Trotzkismus nahe stand, wandte er sich in der Mitte seines Lebens vom
Marxismus ab, um sich einer zunehmend eigenstédndigen Konzeption von Auto-
nomie zuzuwenden. Gleichzeitig riickte der Begriff des Imagindren ab der Mitte
der 1960 Jahre durch die Beschiftigung mit der Psychoanalyse in den Vorder-
grund. Zunéchst mit und nahe bei Jacques Lacan, danach in vehementer Abgren-
zung von ihm. In seiner konzeptuellen Weiterentwicklung des Imagindren, wie
es sich vor allem im 1975 veroffentlichten Hauptwerk L Institution imaginaire
de la société® bzw. Gesellschaft als imagindre Institution® entfaltete, zeigt sich

1 Kangrga, Milan: »Was denkst Du, Philosoph?«, in: Praxis 1 (1965), S. 87-105, hier S.
92. [Herv.i. 0.]

2 Castoriadis, Cornelius: L’ Institution imaginaire de la société, Paris: Edition du
Seuil 1975.

3 Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer poli-
tischen Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

10 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ein roter Faden — so die Annahme der vorliegenden Arbeit — vom Imaginéren zu-
riick / hin zur Autonomie nicht nur biografisch, sondern auch konzeptuell.*

Der Anspruch dieser Arbeit ist einfach. Sie soll, wie dies der Titel bezeich-
net, Grundbegriffe und Grundannahmen der politischen Philosophie von Casto-
riadis kldren. Das Ziel der vorliegenden Arbeit lautet: Die grundlegende Ver-
kniipfung zwischen dem Begriff des Imagindren und der Autonomie soll heraus-
gearbeitet werden. Castoriadis deutet diese Verkniipfung zwar immer wieder an,
klart sie aber nicht in jeder Hinsicht. Es wird versucht, die Kohdrenz des Kon-
zepts von Castoriadis herauszuarbeiten und stark zu machen. Die Grenzen wie-
derum werden damit umso deutlicher.

Bevor das Begriffsskelett von Castoriadis im zweiten Kapitel aufgerichtet
wird, soll das staatliche Gewaltmonopol aus verschiedenen Perspektiven be-
schrieben werden und als Beispiel im Sinne von Castoriadis als imaginédre Insti-
tution gedeutet werden. Es ist also notig, die entsprechenden imaginir bedeut-
samen Anteile herauszuarbeiten. Neben der Beschreibung einer Vereidigung, der
Entstehung in historischem Abriss, sollen zugleich institutionelle Grundlagen
und konzeptuelle Grundmauern beleuchtet werden. Das Ziel ist es, Castoriadis’
Konzept zu illustrieren und vorzubereiten. Wer sogleich auf den Zusammenhang
mit Castoriadis’ Theorie kommen will, kann die Lektiire mit den Kapiteln 1.6
oder 1.7 beginnen.

Es wird notig sein, da ganz bestimmte Begriffe genauer betrachtet werden
sollen, das Konzept des Imagindren von Castoriadis auszubreiten. Zu beachten
ist dabei, dass versucht wird, eine Anndherung zu bewerkstelligen, die eine bes-
sere Ubersicht ermdglicht. Obwohl bereits mindestens eine ausfiihrliche Arbeit
iiber Castoriadis existiert, kartografiert diese etwas gar weitldufig und Untiefen
bleiben verborgen.’

Das dritte Kapitel widmet sich der Frage nach der Begriindung dessen, was
Castoriadis mit Autonomie meint. Diese Begriindung wird durch die Bedeutung
der Heteronomie erreicht, die Castoriadis feststellt, beschreibt und kritisiert. Au-
tonomie ist der Ausgang aus Fremdbestimmung. Dabei wird sich zeigen, dass
Castoriadis marxistischer ist, als er selbst noch zuzugeben mag, hatte er in einem
Aufsatz wenigstens selbst verkiindet, warum er kein Marxist mehr sei und eine

4 Vgl. Vorwort von Harald Wolf in: Castoriadis, Cornelius: Autonomie oder Barbarei,
hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schriften, Band 1, Lich / Hessen:
Verlag Edition AV 2006, S. 7-15.

5 Tassis, Theofanis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, Disserta-

tion, Freie Universitat Berlin, Berlin 2007.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

EINLEITUNG | 11

weitldufige Kritik ausgebreitet.” Der Nachklang seines theoretischen Werde-
gangs wird noch deutlich.

Im vierten Kapitel wird eine weitere Theorie — in grundlegenden Teilen — re-
feriert: Honneths Kampf um Anerkennung. Es wird sich bereits im zweiten Kapi-
tel bei Castoriadis zeigen, dass mit dem Begriff der Autonomie die Anerkennung
verbunden ist, allerdings nicht in gleicher Weise wie bei Honneth. Entscheidend
ist insofern die Annahme von Castoriadis, dass die eigene Freiheit erst dort be-
ginne, wo die Freiheit der anderen anfange.” Nichtsdestotrotz kann ein Vergleich
gemacht werden. Dabei spielen die psychoanalytischen bzw. psychologischen
Annahmen, die Castoriadis wie Honneth machen, eine entscheidende Rolle. Bei-
de Theorien versuchen im Ganzen der Anerkennung in der jeweiligen Auspra-
gung normative Bedeutung zuzumessen — bei Castoriadis aber riickt der Begriff
nicht in den Fokus wie bei Honneth und wurde entsprechend kaum beachtet.

Im flinften und letzten Kapitel wird Castoriadis’ Konzept mit dem Begriff
des Gemeinsinns angereichert. Diese Anreicherung fillt, so meine Annahme, bei
Castoriadis auf fruchtbaren Boden und kann in verdnderter Form Antworten auf
die Frage nach dem Politischen geben — es handelt sich um eine Abschweifung.

Zunichst soll ein kurzer Umweg die Lektiire vorbereiten.

Derrida und die rechtsstaatliche Gewalt

Das Ende dieser Arbeit féllt zusammen mit einer Lektiire von Jacques Derridas
Der ymystische Grund der Autoritit«® — eine Lektiire von Benjamins Zur Kritik
der Gewalt.” Bevor ich auf die hier vorgeschlagene Lektiire von Castoriadis
grundlegenden Texten eingehe, mochte ich der Lektiire Derridas Raum geben.
Sein Text dringt. Die Einleitung gibt diesem Dréngen nach.

»[D]as Recht muB also die Gewalt monopolisieren (Gewalt* im Sinne von Autoritit).«'’

6 Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Uber den Inhalt
des Sozialismus, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schrifien, Bd.
2.1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2007; Castoriadis: Gesellschaft als imaginére
Institution, S. 19-120.

7 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 158.

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ymystische Grund der Autoritdt«, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1991.

9 Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsditze, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1965.

10 Derrida: Gesetzeskraft, S. 73. [Herv. 1.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

12 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Was ist dieses Miissen des Rechts? Es heift, dass keine individuelle Gewalt er-
laubt sei, so Derrida. Von dieser individuellen Gewalt gehe einerseits eine Be-
drohung aus, andererseits miisse vor dieser das Recht als Recht geschiitzt wer-
den. Diese Aspekte seien wichtig, warum dieses Recht iiberhaupt Geltung habe,
warum und dass es gelte. Derrida deutet damit eine daraus folgende Wirkweise
an, die er mit der Bezeichnung »Performative Tautologie«'' zu fassen versucht.
Ein weitergehender Schritt ist nicht nur der Schutz, sondern jener »auf performa-
tive Weise die Konventionen zu erzeugen, die die Giiltigkeit des Performativums
sichern«'?. Dabei bezeichnet die Konvention auf eine etwas ironische Weise,
dass die Gewalt des Rechts von einer Zusammenkunft herrithren konnte, die ei-
nen souverdnen Willen bezeichnet, der Recht schafft — wie auch, dass diesem
gewaltigen Willen eine Kraft zukommt, die Zusammenkunft schafft. Ironie be-
zeichnet an dieser Stelle, dass der Unterschied zwischen beiden zerflie3t, der
Sinn des einen oder anderen ist nicht definitiv zu bestimmen. Es zeigt sich zu-
dem, dass die Setzung in diesem mehrdeutigen Sinn selbst sinnlos ist, obwohl sie
einen Zweck hat. Diese Bresche in der Landschaft begriindet Recht, gar das Poli-
tische. Umgekehrt formuliert, so Derrida, erkenne man dies daran, dass alles als
illegitime Gewalt bezeichnet werde, was die monopolisierte Gewalt nicht aner-
kenne. In der monopolisierten Gewalt scheint eine Verstrickung auf, die alle um-
fasst. In kurzer und biindiger Form: Anerkennung oder Vernichtung. Dieser
Grenzzaun beschiftigt Derrida. Wer errichtet den Zaun? Dahinter ldsst sich ent-
scheiden, was Recht, was Unrecht ist. Wer eindringt, ohne dass klar wére, dass
diese_r das Rechte anerkennt, ist selber Unrecht, Drauflen, Bruch, Rechtsbruch,
Verbrecher _in.

In der Beschéftigung mit dem Kontraktualismus im ersten Kapitel der vor-
liegenden Arbeit geht es um diesen rechtssetzenden Akt, den Kontrakt — oder
wie es Derrida nennt, den Ausgangspunkt einer performativen Tautologie. Die
entsprechende Konvention ist allerdings weniger die kontraktualistische Fiktion,
denn die rationalistische Voraussetzung. Die performative Tautologie wird ein
Akt rationaler Einsicht. Wer es nicht einsieht, hat es nicht nur nicht verstanden
oder nicht begriffen. Wer es nicht einsieht, ist jenseits des Grenzzauns. Dahinter
liegt Vernichtung oder Wahnsinn. Die Tautologie ist das Aufziehen des Zauns
als Recht ist. Und mit der Instandhaltung spricht sich Recht ist Recht aus. Wobei
Derrida mit der Performanz etwas bezeichnet, das lauten konnte: »Recht ist
Recht« ist Recht: So muss es sein.

Wie aber kann man dieser Einzéunung beikommen?

11 Ebd.
12 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

EINLEITUNG | 13

»Man wiirde dann behaupten, daf in jeder deutenden Lektiire die Moglichkeit eines Gene-
ralstreiks liegt, ja dal sie ein Recht auf den Generalstreik in sich schlieit: ein Recht da-
rauf, dem bestehenden Recht, das seine groflte Macht, seine grofite Autoritit vom Staat

. . .. 13
bezieht, eben diese streitig zu machen.«

Dieser Generalstreik reifit Zaune nieder, legt den Zaum ab. Derridas General-
streik ist aber nicht eindeutig: »jede instaurierende Lektiire zeitigt ndmlich einen
Generalstreik und folglich eine revolutionire Situation«'*. Diese Lektiire, die ei-
nen Riss in der Konvention aufzeigt, wie sie Derrida anhand von Benjamin er-
klart, birgt weitere Sprengkraft: »Denn iiber das von Benjamin formulierte Vor-
haben hinaus mdchte ich eine Interpretation vorschlagen, die deutlich macht,
dass die >rechtssetzende Gewalt< eine >rechtserhaltende Gewalt< in sich bergen
muss und sich nicht von ihr loslésen kann.«' Derrida hebt etwas hervor. Casto-
riadis nennt es Heteronomie, die Konvention ist Kraft des Gesetzes verschlei-
ert.'® Die performative Tautologie wirkt stindig als fremde, der man sich aber
qua der Konvention fligt. Derrida nennt es ein Ereignis, das zugleich Setzung
und Erhaltung ist. Die Unterbrechung — der Streik — ist dann ein Aussetzen. In
diesem Moment kann sich, folgt man der Terminologie von Castoriadis, Auto-
nomie ereignen. Dieser Autonomieanspruch — um Castoriadis in die Lektiire von
Derridas Text einzufligen — ereignet sich als Kritik dieser Grundlegung des
Rechts. »Eine wirksame Kritik muss dem Rechtskdrper selbst entgegentreten,
ihn an Haupt und Gliedern anfechten, statt blo3 die Gesetze und die besonderen
Rechtsbriuche anzugreifen, die das Recht in den Schutz seiner Macht nimmt.«'’
Zu diesen Gliedern gehort unter anderem die Polizei. Thr widmet sich Derrida als
jener Institution, die zwischen den Gewalten Recht sichert; aber viel wichtiger
»beide Gewalten [...] vermischt«'®. Die Polizei schiitze das Recht weniger, als
dass sie setzende und erhaltende Gewalten biindelt, verstrickt und mit ihrem
Auftrag zugleich die Unterscheidung der beiden scheinbar erhdlt und doch un-
tergriabt. Die Begriindung von Recht, seine Setzung verlange in dieser Erhaltung
eine, man konnte es Anwesenheit nennen, die Derrida als Iterabilitit bezeichnet.
Der Weg der Begriindung wird in der Erhaltung nochmals beschritten oder be-
stritten. Um sich in der Wiederholung zu erhalten, verschwindet der Ursprung

13 Ebd., S. 81.
14 Ebd.

15 Ebd., S. 83.
16 Vgl. Kap. 3.1.
17 Ebd., S. 88.
18 Ebd., S. 90.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

der Rechtssetzung in der Aktualitit, der polizeilichen Anweisung. Auf dieses
»Paradoxon der Iterabilitit«'’, wie es Derrida nennt, kommen wir mit dem
ndchsten Kapitel zu sprechen.

Das Gewaltmonopol ist also eréffnet. Der Eintritt ist ein Eintritt in das Ge-
waltmonopol. Es handelt sich um eine Besichtigung am Rande der Gewalt.

19 Ebd., S. 92.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Staatliches Gewaltmonopol

Wir haben die Welt der gesellschaftlichen Be-
deutungen als urspriingliche, anfangliche und
irreduzible Setzung des Gesellschaftlich-Ge-
schichtlichen und des gesellschaftlichen Imagi-
néren zu denken, so wie es sich in einer Gesell-
schaft jeweils zeigt."

CORNELIUS CASTORIADIS

Fiir Castoriadis ist eine Institution ein Netz von gesellschaftlich-geschichtlichen
Bedeutungen. Diese Bedeutungen koénnen, miissen aber nicht, dem Einzelnen
mehr oder weniger bewusst sein, wiirden aber auf jeden Fall vorausgesetzt.” Die-
se Bedeutungen seien imaginér. Die Institution ist damit ein Ausdruck, eine Er-
scheinungsform, gesellschaftlich imaginédrer Bedeutungen. Institutionen kommen
durch Trager zum Ausdruck, diese Tréger seien, so Castoriadis, »Bilder oder Fi-
guren im weitesten Sinne: Phoneme, Worter, Banknoten, Dschinnen, Standbil-
der, Kirchen, Werkzeuge, Uniformen«’. Es gilt zu beachten, dass dieses damit
zum Ausdruck kommende gesellschaftliche Imaginédre keine intentionale Schop-
fung ist. Der Grund kann nicht festgesetzt werden. Das Imaginére ist, wenn auch
auf gesellschaftlicher Ebene, transzendental: »Das Individuum spricht also in der
und durch die Vorstellung und kann iiberhaupt nur sprechen, insofern die Vor-
stellung Ex-zentrierung, Andersheit gegeniiber sich selbst ist: Sprechen, in den
Zeichen sein, heiflit buchstéblich: in dem, was ist, sehen, was dort absolut nicht

1 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 602.

2 Jedes Individuum als Subjekt sei gerade selbst gesellschaftliche Institution. Vgl. ebd.,
S. 413.

3  Ebd, S.398.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

16 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ist.«* Eine zentrale Bedingung moderner Staaten ist das Gewaltmonopol. Das
Ziel dieses ersten Abschnittes ist es, diesen politischen Begriff und seine gesell-
schaftlich-geschichtliche Auspriagung zu beschreiben und zu analysieren, um den
Weg zum Konzept von Castoriadis anhand eines Beispiels vorzubereiten. Das
Gewaltmonopol wird insofern als ein Komplex gesellschaftlich imagindrer Be-
deutungen einer allseits anerkannten wie auch kritisierten Institution verstanden.
Eine Annédherung an dieses aktual Imagindre soll zuerst durch Erscheinungswei-
sen der Institution in »Bildern und Figuren« geschaffen werden. Mit der Be-
schreibung der Triger zeigt sich der symbolische Gehalt, die Bedeutungen, die
mit den Bildern und Figuren verbunden sind. Davon ausgehend werden sich
funktionale und imagindre Anteile der Bedeutungen unterscheiden lassen. Es
wird zu zeigen sein, ob diese gesellschaftlich-geschichtliche Institution im Sinne
von Castoriadis {iber einen imagindren Anteil verfligt, der sich heteronom, wie
sich Castoriadis ausdriickt, auswirkt. Wenn dies der Fall ist, kann im Sinne der
Autonomie von Castoriadis gezeigt werden, wie der Ausgang aus dieser Ent-
fremdung als Fremdbestimmung erreichbar ist.

Ausgehend von einer einleitenden Beschreibung der ritualhaften Vereidigung
von Kantonspolizist_innen und in einem zweiten Schritt von Zwangsmitteln,
dem Polizeistock und Gummischrot, sollen institutionelle Erscheinungsweisen
des staatlichen Gewaltmonopols deutlich werden. Beide sollen eine Annéherung
an die Effektivitit staatlicher Gewalt (als Bedingung und Wirkung) und ihre
symbolische Bedeutung zeigen. Die Funktion wie auch deren Bedeutung werden
angedeutet. Daran anschlieBend werden die begrifflichen und institutionellen
Rahmenbedingungen des Gewaltmonopols zusammengefasst. Im Anschluss
wird, um diese institutionellen, d.h. rechtlichen, Bedingungen zu vertiefen, das
grundlegende Argument des Kontraktualismus beleuchtet. Die funktionale —
auch rationale — Seite der Institution wird herausgearbeitet. Insofern kann ein
imagindrer Anteil hervorgehoben werden, der heteronome Aspekte gerade bei
der zweckrationalen Bestimmung des Gewaltmonopols nach sich zieht: seine
Legitimationsbedingungen.

4 Ebd, S. 414.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 17

1.1 »ICH GELOBE ES!«

Es ist Freitag, der 27. September 2013, morgens um 10 Uhr in Ziirich.” Vom Pa-
radeplatz spaziert man auf die Fraumiinsterkirche zu, die sich vor einem auf-
tiirmt — der Eingang zum Kirchenschiff ist von einer Menschentraube verstopft.
Dazwischen stehen hell- und dunkelblaue Gestalten. Umringt werden sie von
feierlich gekleideten Personen. Es findet die Vereidigung einer weiteren Kohorte
von Kantonspolizist_innen statt.

In der Kirche: In den vorderen Bankreihen sieht man an Hinterkopfen vorbei
zum Altaraufgang, zur Kanzel. Die dicken Saulen stehen wie Elefantenbeine im
Weg. Die Offiziellen haben sich vorne aufgebaut, darunter der Kommandant der
Kantonspolizei, Oberst Thomas Wiirgler, in der Mitte Regierungsrat Mario Fehr,
Sozialdemokrat, welcher der Sicherheitsdirektion vorsteht. Rechts von ihm wird
sich ein Offizier aufstellen, soweit richtig erinnert, jener, welcher die zwei Poli-
zeiklassen S12 und H12 dem Kommandanten melden wird.

Die Bankreihen fiillen sich mit Gésten und Familien.® Die vordersten drei
Bankreihen links im Kirchenschiff gehéren den bereits vereidigten Stadtpoli-

5 Die folgende Beschreibung veranschaulicht virulente Vorstellungen, hat aber nicht
den Anspruch einer prézisen Ethnographie. Vielmehr soll die Bedeutsamkeit der ritu-
alhaften Einbindung von Subjekt und Gesellschaft deutlich werden. Es wird im Ubri-
gen die durchgehende Form Polizist innen usw. benutzt, obwohl dies im Groflen und
Ganzen nicht mit den Sprechgewohnheiten der hier referierten Personen iiberein-
stimmt.

6 In den Bankreihen liegt eine Gdsteliste, die folgende auffiihrt: Politische Behorden:
Mario Fehr, Regierungsrat Sicherheitsdirektor; Ursula Gut-Winterberger, Regierungs-
ratin Finanzdirektorin; Brigitta Johner, Kantonsrétin und 1. Vizeprasidentin Kantons-
rat; Barbara Steinemann, Kantonsritin und Prisidentin Kommission Justiz u. Sicher-
heit; Raphael Golta, Kantonsrat, Fraktionsprésident SP; Philipp Kutter, Kantonsrat,
Fraktionspréasident CVP; Jirg Trachsel, Kantonsrat, Fraktionsprdsident SVP, Peter
Reinhard, Kantonsrat, Fraktionsprasident EVP; Barbara Bussmann, Kantonsrétin, 1.
Ratssekretérin, Hans-Peter Hulliger, Préisident Verband der Gemeindeprasidenten
Kanton Ziirich — Gerichte: Rolf Naef, Prasident Obergericht; Peter Marti, Oberrichter,
Vorsitzender I. Strafkammer; Bernhard Sager, Prasident Bezirksgericht Winterthur —
Armee: Brigadier Germaine Seewer, Chefin Personelles der Armee — Staatsanwalt-
schaft / Jugendanwaltschaft: Dr. Andreas Brunner, Leiter Oberstaatsanwalt Ober-
staatsanwaltschaft; Marcel Riesen, Leiter Oberjugendanwalt Oberjugendanwaltschaft;
Hans Bebié, Leitender Staatsanwalt Staatsanwaltschaft Ziirich-Limmat; Jiirg Vollen-

weider, Leitender Staatsanwalt Staatsanwaltschaft See / Oberland; Hans Maurer, Lei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

18 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zist_innen, die in hellblauen Uniformen Ornament sind. In der rechten vorderen
Hilfte des Mittelgangs sitzen in einigen Reihen, dem Mittelgang zugewandt und
somit unmittelbar auf die Stadtpolizist innen und zur Kanzel blickend, die be-
sonderen Géste, Politiker_innen usw.

tender Staatsanwalt Staatsanwaltschaft I des Kt. Ziirich; Thomas Leins, Staatsanwalt
Staatsanwaltschaft Winterhtur / Unterland Zweigstelle Flughafen — Statthalter (Be-
zirksbehorden): Marcel Tanner, Vorsitzender Statthalterkonferenz, Statthalteramt Us-
ter; Hartmuth Attenhofer, Statthalter, Statthalteramt Ziirich; Hans Peter Frei, Statthal-
ter, Statthalteramt Pféaffikon; Adrian Leimgriibler, Statthalter, Statthalteramt Dietikon,
Claude Schmidt, Statthalter, Statthalteramt Affoltern a.A.; Armin Steinmann, Statthal-
ter, Statthalteramt Horgen; Reto Steimer, 1. Stv. Stadtrichter, Stadtrichteramt Ziirich —
Verwaltung: Hans-Peter Tschédppeler, Generalsekretdr, Sicherheitsdirektion; Stefan
Schotzau, Chef Sportamt, Sicherheitsdirektion; Beat Husi, Staatsschreiber, Staats-
kanzlei; Moritz von Wyss, Leiter Parlamentsdienste, Staatskanzlei — Flughafen: Peter
Frei, Leiter Safety & Security, Flughafen Ziirich AG — Benachbarte Kantone / Stadte
u. Korps: Irmela Apelt, Mitglied der Geschiftsleitung / Chefin Human Resources,
Stadtpolizei Ziirich; Sven Zimmerlin, Leiter Ermittlungen, Stadtpolizei Winterthur;
Peter Wullschleger, Bereichsleiter Feuerwehr / Rettungsdienst, Schutz und Rettung
Ziirich; Hansruedi Vogel, Stv. Grenzwachtkommandant, Grenzwachtregion Il — Ver-
bande: Peter Reinhard, Prisident Verband der Kantonspolizei Ziirich; Roger Wiith-
rich, 1. Vizeprisident Verband der Kantonspolizei Ziirich; Sigrid Bachofner, Prasi-
dentin Personalverband Kontrollabteilung PVKA; Roland Liithi, Prasident Verein der
Pensionierten der Kapo ZH — Weitere Géste: Reto Cavegn, Geschiftsfithrer TCS;
Walter Bosshard, Stadtprasident Stadt Biilach; Prof. Andreas Donatsch, Rechtswis-
senschaftliches Institut, Universitét Ziirich; Irene Gysel-Nef, Vizeprasidentin Kirchen-
rat, Evang.-ref. Landeskirche; Jeanine Kosch, Polizeiseelsorgerin, Ref. und Kath. Kir-
che Kanton Ziirich; Andreas Naegeli, Direktor Justizvollzugsanstalt Poschwies, Hans-
Ulrich Solenthaler, Divisionér a.D., Walenstadt; Moritz Zollinger, Prasident Kirchen-
pflege Fraumiinster — Ausbildung: Kurt Hiigi, Direktor Ziircher Polizeischule; Stefan
Mittl, Lehrer Staatskunde, Parlamentsdienste; Wolfgang Moos, Chef Ausbildung
Stadtpolizei Ziirich; Matthias Riiegg, Direktor Juventus Schulen; Ernst Zimmermann,
Ausbildung Stadtpolizei Ziirich — Pensionierte Offiziere: Martin Bachmann, Kiis-
nacht; Reto Barandun, Basserdorf; Mario Bolzi, Wallisellen; Hans Frischknecht, Otel-
fingen; Hans Gémperle, Ziirich; Ulrich Neracher, Geroldswil; Arthur Schmid, Emb-
rach; Werner Treichler, Jona; Ernst Wiiger, Seuzach. — Die vollstindige Liste der
Gaste soll den offiziellen und breit abgestiitzten Charakter der Vereidigung als ritual-

hafte Zdsur verdeutlichen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 19

Piinktlich um 10.25 Uhr rduspern sich die Offiziellen und es wird wie vor ei-
ner Messe still, da und dort Husten, Hintern schieben sich auf der hélzernen
Bank so hin und her, dass Kleider rascheln. Mario Fehr hat die Hiande vor sei-
nem Schritt ineinandergeflochten und blickt angespannt — vielleicht betend — vor
sich hin, ohne dass man weif}, ob er in die Menge, zu den Aspirant_innen oder
ins Nichts blickt. Kopfe drehen bis zum Anschlag hin zum Mittelgang, die Poli-
zeischiiler_innen haben sich in zwei Reihen beim Eingang, unter der Empore,
wo die Musik spielt, aufgestellt. Vor ihnen steht in der Mitte der Fahnentréger,
weill behandschuht und in feierlicher Uniform, goldene Knépfe, Kordel — Orna-
ment. Links neben ihm wird der Takt, der Gleichschritt, eins-zwei, von einem
jingeren Kollegen angegeben; rechts neben sich in Uniform aus dem 19. Jahr-
hundert mit geschultertem Karabiner der éltere Herr als Begleitschutz. Der
Marsch setzt ein, die Korpsmusik der Kantonspolizei Ziirich spielt auf. Eins-
Zwei. Die Reihen setzen sich auf Kommando in Bewegung, dic 65 Aspi-
rant_innen marschieren mit Handen starr und flach wie Klingen, am Oberkorper
vorbeischwingend an den Bankreihen vorbei in Richtung Altar. Der Féhnrich
hilt den Speer mit Fahne leicht nach vorn gesenkt vor sich. Auf der Fahne ist das
Kantonswappen zu sehen, blau weifl und ein goldener Lowe prangt darauf; in
fein sichtbaren Lettern sieht man den Gel6bnisspruch iiber die ganze Fliche ge-
stickt. Er lautet:

»Wir geloben der Regierung des Kantons Ziirich Treue und Gehorsam zu leisten — Den
Befehlen unseres Chefs und der iibrigen Vorgesetzten gewissenhaft und mit Eifer nachzu-
kommen — In unseren Angaben vor Behorden uns an die strengste Wahrheit zu halten —
Verschwiegenheit iiber alles zu beobachten, was geheim zu halten uns unsere Dienst-
pflichten gebieten — Die Ubertreter der Gesetze und Verordnungen ohne Ansehen der Per-

son zu verzeigen — Uberhaupt unsere Verpflichtungen getreu zu erfiillen.«’

Vorne angekommen, stellen sich die beiden Klassen, S12 vorne rechts, H12 vor-
ne links, auf. Der Offizier gibt den Befehl die Reihen zu richten, ruft » Achtung!«
und meldet die Klassen dem Kommandanten Wiirgler — »ruhen«. Der Komman-
dant begriilt und gratuliert den 65 neuen Kolleg_innen. Er bedankt sich bei den
Ehrengésten, exemplarische BegriiBung des Regierungsrates Fehr, der Regie-
rungsritin Gut und der Kantonsritin Joner. So geht das weiter, alle wichtigen
Giste und Vertreter_innen von Vereinigungen werden namentlich begriiit und
anschlielend alle Anwesenden zum Apéro im Zunfthaus zur Meisen, Miinster-
hof 20, eingeladen.

7 Verzeigen: schweizerisch fiir anzeigen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

20 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Er iibergibt das Wort an Mario Fehr. Mit Bezug auf das gerade vor sich ge-
hende Zurich Filmfestival,® nennt Fehr die Vereidigungsfeier ganz groBes Kino
und gibt zu, dass dies ein schoner, wiirdiger, glanzvoller Anlass sei, vor dem er
immer nervos werde. Dieser bezeichne einen erreichten wichtigen Abschnitt im
Leben, der nur mit Unterstiitzung — gemeint sind die Familien und Géste der As-
pirant_innen — erreicht werde. Dafiir dankt er allen Anwesenden. Er begliick-
wiinscht die Aspirant_innen, dass sie diesen auergewo6hnlichen und herausfor-
dernden Beruf gewéhlt haben und ist zuversichtlich, dass sie wie jene in Pension
gehenden Polizist_innen, welchen er kiirzlich begegnet sei, sagen werden, dass
sie ihre Wahl nie bereut hitten bzw. bereuen werden.

Der Beruf sei mit Erwartungen verbunden — nicht nur von Angehdorigen und
Gisten. Fehr beginnt die Erwartungen des Kantonsrats zu erkldren, der als Par-
lament Gesetze gebe, ebenso der Regierungsrat, der nicht anders als der Kan-
tonsrat Gesetze gebe und ihnen Geltung verschaffe. Die Erwartung an die Kan-
tonspolizei sei die Durchsetzung dieser Gesetze.” Ein Beispiel boten die Ereig-
nisse von vergangener Woche in Winterthur.

Zwischenbemerkung

Fehr spricht eine unbewilligte Demonstration in Winterthur an. Unter dem Titel
»StandortFUCKtor Winterthur. Tanz-dich-frei« trafen sich am 21.9.2013 De-
monstrant_innen auf dem Bahnhofplatz Winterthur. Die angekiindigte Demonst-
ration wollte die zunehmende Gentrifizierung anklagen und mit einem »Umzug
mit Tanzmusik« den 6ffentlichen Raum einnehmen. Auf Indymedia, einer links-
alternativen Informationsplattform im Internet, wurde am Sonntagabend,
22.9.2013, folgende Meldung verdffentlicht:

»Nulltoleranz statt toller Tanz. Mit einem Umzug mit Tanzmusik wollten sich gestern et-
wa 1500 Menschen selbstbestimmt, laut und unbewilligt den 6ffentlichen Raum nehmen
und gegen die Stadtaufwertung, Verdrangung, den Sauberkeits- und Kontrollwahn antan-
zen. Polizeivorsteherin Barbara Giinthard-Maier hat in der Tradition ihrer Winterthurer
Vorgénger gehandelt. Ganz im Gegensatz zur Ankiindigung, Winterthur nicht in Polizei
zu ertrdnken, standen wir einem gewalttitigen Meer aus Polizisten in Vollmontur gegen-
iiber. Sie fithrten eine Nulltoleranz- und Eskalationsstrategie, die seinesgleichen sucht. Be-

reits am Bahnhofplatz wurde die Menge komplett eingekesselt, die Soundwagen schon

8 Es handelt sich um das 9. Zurich Filmfestival, das vom 26.9. bis 6.10.2013 stattfand.
9 Mit der Gewaltenteilung nimmt es Fehr an dieser Stelle nicht so genau. Oder: Unter

dem Begriff Gesetz subsumiert er alle Rechtssetzung, auch Verordnungen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 21

vorher hinter dem Salzhaus angehalten (deshalb war auf dem Bahnhofplatz auch keine
Musik). Nichtsdestotrotz war es uns moglich auf der Strasse vor dem Bermudadreieck mit
den bereits beschlagnahmten Musik-, Band- und Barwagen einen kurzen Moment lang
laut zu feiern. Kurz darauf kesselten sie die tanzende Menge mit Gitterwédgen ein, und
schossen von beiden Seiten gleichzeitig willkiirlich und ungezielt mit Wasserwerfern,
Pfefferspray und Gummischrot. Uber mehrere Stunden wurde im enger werdenden Kessel
immer wieder in die eingesperrte Menge geschrotet, auch die Wasserwerfer wurden fleis-
sig eingesetzt. Gleichzeitig gelang es mehr als 150 Personen einen Protestzug durch die
Altstadt durchzufiihren. Den vielen Verletzten (wesentlich mehr als die versorgten 11 Per-
sonen, wie von der Polizei gemeldet) wurde das Verlassen des Kessels und damit eine
arztliche Versorgung verweigert. Mindestens zwei Personen wurden durch Gummige-
schosse direkt im Auge verletzt, viele weitere wurden im Gesicht oder am Kopf getroffen.
Es kam zu zahlreichen Verhaftungen. Die von den grossen Medienhédusern unkritisch kol-
portierte offizielle Meldung, wonach es zu Ausschreitungen kam, beschreibt einzig das
Verhalten der Polizei. Sie ist es, die ohne Riicksicht Menschen verletzt und Sachen ge-
schéddigt hat. Die Dimension des Polizeiaufgebotes und die Harte des Gewalteinsatzes
zeigt die Notwendigkeit eines Protests gegen Nulltoleranz in Winterthur! Der Schaden ist
von den Stadtoberen angerichtet. Wir sind empdrt aber nicht erstaunt, tieftraurig und un-

endlich wiitend.«'
Demgegeniiber lautet der Bericht der Kantonspolizei wie folgt:

»Die Stadtpolizei Winterthur ersuchte im August 2013 die Kantonspolizei Ziirich um Un-
terstlitzung bei der polizeilichen Bewaltigung einer unbewilligten Demonstration, zu der
in den sozialen Medien unter dem Motto >Tanzveranstaltung« aufgerufen wurde. Die Kan-
tonspolizei unterstiitzte in der Folge die Stadtpolizei Winterthur mit einem grosseren Auf-
gebot in einem gemeinsam gefiihrten Einsatz. Der Auftrag an die Polizei lautete dahinge-
hend, dafiir zu sorgen, dass sich die unbewilligte Kundgebung vom Bahnhofplatz nicht in
die von Geschiften gesdumten Strassen der Innenstadt von Winterthur verlagern konnte,
um so grossere Sachschidden verhindern zu kénnen. Dieser angesichts der engen raumli-
chen Verhiltnisse schwierige Auftrag wurde weitgehend erfiillt; es blieb bei Sachschiaden
im Umfang von wenigen tausend Franken. Zu bedauern ist, dass verschiedene Personen
im Zuge der Ereignisse verletzt wurden.

Kantonspolizei und Stadtpolizei Winterthur werten derzeit den Einsatz vom vergangenen
Wochenende aus. Zusammenfassend kann man sagen, dass die Polizistinnen und Polizis-
ten von Kantonspolizei und Stadtpolizei Winterthur mit selten gesehener Gewalt konfron-

tiert waren und dass sie ihre Arbeit in einem &dusserst aggressiven und gewaltbereiten Um-

10 http://switzerland.indymedia.org/de/2013/06/90029.shtml vom 30.9.2013.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

22 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

feld verrichten mussten. Noch vor der Einkesselung um ca. 23.00 Uhr kam es zu gewaltta-
tigen Angriffen gegen die Polizei. Die Einsatzkrifte wurden in der Folge mit dusserst ge-
fahrlichen Seenotfackeln, Feuerwerksraketen und gesundheitsgefahrdenden Knallkorpern
beschossen, mit Steinen und Flaschen beworfen und waren massivsten verbalen Provoka-
tionen ausgesetzt. Mehrere Polizisten erlitten dabei Verletzungen und mussten ins Spital
eingeliefert werden. Daraufhin erfolgte der Entscheid, die Teilnehmenden dieser unbewil-
ligten und ausserst gewaltbereiten Ansammlung festzuhalten und zu kontrollieren, um
weitere Ausschreitungen zu verhindern. Die in der Menge anwesenden Personen hatten
vor und wahrend der abschliessenden Einkesselung durch die Polizei iiber lange Zeit bis
02.00 Uhr Gelegenheit, sich zu entfernen, wozu sie mehrmals mittels Lautsprechern auf-
gefordert wurden; von dieser Mdglichkeit machten zahlreiche Personen Gebrauch. Insge-
samt wurden 93 Demonstrantinnen und Demonstranten in Polizeigewahrsam genommen
und kontrolliert, wobei zwei sodann der Staatsanwaltschaft zugefiihrt wurden.

Im Zuge der tiblichen Einsatz-Nachbereitung werden nun samtliche internen Aufzeich-
nungen sowie die ausgestrahlten TV-Beitrdge ausgewertet. Dabei geht es darum, allfillige
Lehren zu ziehen und fiir allfdllige weitere derartige Operationen gewappnet zu sein. Da-
bei werden auch die eigenen Aktionen genau analysiert und wenn notig kritisiert, stets mit
dem Ziel, fiir zukiinftige Einsitze optimal vorbereitet zu sein. Gepriift wird im Ubrigen
auch die Einleitung von Verfahren wegen Gefiahrdung des Lebens und Gewalt und Dro-
hung gegen Beamte etc.

Die Kantonspolizei ist bestrebt, ihren Auftrag zur Wahrung der Sicherheit der Bevolke-
rung unter grosstmoglicher Zuriickhaltung umzusetzen, wobei sie aber angemessen und
rechtzeitig auf Gewaltausbriiche zum Nachteil Unbeteiligter wie auch der eigenen Mitar-
beitenden zu reagieren hat. Die auf der Homepage einsehbaren Videoausschnitte und Bil-
der sollen der Offentlichkeit einen gewissen Eindruck von der Stimmung an der als >Tanz-
dich-frei< angekiindigten, unbewilligten Demonstration vermitteln.

Kantonspolizei Ziirich

Chef Kommunikationsabteilung

11
Werner Benz«

Die hier zitierten zwei Seiten der Ereignisse sollen die polaren Wahrnehmungen
wiedergeben, ohne weiter auf deren jeweilige Glaubwiirdigkeit einzugehen. Bei-
de Perspektiven sind sich insofern einig, als sie der Gegenseite Unverhdltnisma-
Bigkeit beim Einsatz von physischer Gewalt vorwerfen — und umgekehrt mehr
oder weniger offen deren Einsatz damit rechtfertigen.

11 www.zh.ch/internet/sicherheitsdirektion/kapo/de/aktuell/medienmitteilungen/2013_09/
130924bewe.html vom 13.6.2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 23

Mario Fehr will mit zwei Zahlen die finanziellen Kosten verdeutlichen, wel-
che eine solche Demonstration nach sich ziehe: Die Ausschreitungen in Bern'
mit Kosten von zwei Millionen Schweizer Franken und jene von Winterthur mit
blofB Fr. 7.000.

Die zweite Erwartung sei durch die Strafverfolgung gegeben. Mit den Part-
nerorganisationen und dem Bevélkerungsschutz und der Armee werde diese
verwirklicht. Dabei sei das Konnen, das Beherrschen des Handwerks, entschei-
dend.

Eine dritte Erwartung werde von Seiten der Bevolkerung an die Kantonspo-
lizei gerichtet. Der Beitrag an die Sicherheit und deren konsequente, respektvolle
und verantwortungsvolle Durchsetzung in korrekter Weise gehore dazu.

Zuletzt wollten die Verwandten und Partner_innen nicht nur, dass die zu ver-
eidigenden Aspirant_innen gute Polizist_innen wiirden, sondern auch im zivilen
Leben verankert blieben. Dazu gehdre das Engagement in Vereinen, Parteien
und allgemein auf lokaler Ebene.

Fehr geht auf die Erfiillung dieser Erwartungen ein. Erstens gebe es neue an-
gemessene Instrumente wie das neue Polizeigesetz,” in dem nun auch die Vi-
deoiiberwachung geregelt werde. Zweitens gebe es mit neuem Schutzmaterial
und neuer Ausriistung wie dem Taser Instrumente, um dem geféhrlichen und
auch lebensgeféhrlichen Job gerecht zu werden. Dabei werde damit auch der
Schutz der Polizist_innen besser gewahrleistet. Drittens werde man mit dem mit-
telfristigen Aufstocken des Soll-Bestands des Korps einem Bediirfnis gerecht
und erfiille ein wichtiges Ziel der laufenden Legislaturperiode bis 2014.

Der Regierungsrat ruft in Erinnerung, dass die Erfiillung der Aufgabe immer
auch auf der Vorarbeit der bisherigen Polizist innen baue und die Aspi-
rant_innen davon profitierten. Sie triten in die Fullstapfen und er sei iiberzeugt,
dass sie die Aufgaben genauso gut machten und die Erwartungen, die an sie von
verschiedenen Seiten herangetragen wiirden, auch erfiillten.

Er wiinscht allen viel Erfolg bei ihrer Laufbahn, verweist auf die Vereidi-
gung und den Ort, die Kirche, welche die Gewissenhaftigkeit, die damit verbun-
den sei, noch unterstreiche. Er dankt — Applaus.

Marschmusik setzt ein, zugleich hat sich der Fahnrich bereitgemacht und
schwenkt die Korpsfahne nun in einem Winkel von etwa 45° mit einer flachen
eine Acht bezeichnenden Bewegung wihrend die Musik spielt.

12 Fehr bezieht sich auf die Auseinandersetzungen um die Reitschule Bern in der Nacht
vom 27. auf den 28. Juli 2013.
13 Vgl. dazu Abs. 1.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

24 | VoM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Als die Musik fertig ist, liest Hans-Peter Tschippeler, Generalsekretir der
Sicherheitsdirektion, das GelGbnis vor. Mario Fehr stellt sich vorne in der Mitte
so auf, dass er auf die Klasse S12 auf der rechten Seite blickt. Es werden alle
Aspirant_innen einzelnen und alphabetisch aufgerufen, treten vor den Regie-
rungsrat, gehen in die Achtungstellung und reichen ihm die Hand und geloben
zugleich, wenn er ihnen die Hand gibt, mit dem Spruch »Ich gelobe es!«, dass
sie dem Kanton dienen wollen. Er gratuliert, wiinscht alles Gute. Sie bedanken
sich und gehen wieder in Reih und Glied. Derselbe Vorgang wiederholt sich mit
der Klasse H12 auf der linken Seite. Das Vereidigungsritual dauert ca. 15 bis 20
Minuten. Zwei Fotografen der Polizei halten jeden Schwur einzeln fest. Nach der
Vereidigung aller nun gewordenen Polizist_innen spielt wieder Musik und wird
die Fahne geschwenkt.

Im Anschluss spricht der Kommandant der Kantonspolizei Thomas Wiirgler.
Er gratuliert den neuen Kolleg_innen zur Vereidigung, und ist sicher, dass sie an
ihrem spannenden, schénen und anforderungsreichen Beruf Freude haben wer-
den. Es sei ein Dienst an der Gesellschaft und den Menschen im Kanton.

Er setzt seine Rede fort, indem er Beispiele aus seiner Lektlire von Prakti-
kumsberichten wiedergibt. Dabei habe es gute Erfahrungen gegeben wie die Be-
teiligung an Fahndungen, der Rettung eines Hasen etc. wie auch schlechte Erfah-
rungen, Tod und Ausschaffungen."® Er sei beeindruckt gewesen von der reflexi-
ven Auseinandersetzung und der entsprechenden Schilderungen in den Berich-
ten. Daraus seien ihm folgende Erkenntnisse vor allem geblieben: Man solle
nicht immer alles personlich nehmen, man miisse sich fiir die Opfer ernsthaft
Zeit nehmen, man solle nicht iiber die Menschen urteilen, die Eigensicherung sei
sehr wichtig, bei schlimmen Begebenheiten miisse man die Distanz wahren kon-
nen und wenn es schnell zu gehen habe und hektisch werde, dass man auch mal
ins Schwitzen komme."

Auch Wiirgler nimmt das Beispiel von Winterthur auf, die von Fehr bereits
angesprochene Demonstration und den Einsatz der Polizei. Er nennt es eine »so-
genannte Tanzveranstaltung«. Er bemerkt, dass Kritik laut geworden sei und
dass man diese immer ernst nehme. Man habe zu friih interveniert. Im Fernsehen
sei der Korpereinsatz eines Polizisten gegen einen Demonstranten gezeigt wor-
den. Dariiber miisse man, bemerkt Wiirgler, nicht diskutieren: Es sei hart zur Sa-
che gegangen und das ausgestrahlte Bild entspreche nicht immer dem wirklichen

14 Ausschaffung: schweizerisch fiir Abschiebung.

15 Die letzte Erkenntnis ist sicherlich uniibertroffen existenziell.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 25

Bild."® Die Konfrontationen in Aarau,'’ Bern und Ziirich hétten gezeigt, dass die
Gewaltbereitschaft von wenigen Chaoten, wie man sagen miisse, in letzter Zeit
ein nicht akzeptables Mal} iiberschritten hitte. Dabei wiirden nicht nur Steine
geworfen, sondern auch mit Lasern gezielt Beamte angegriffen oder gar mit ei-
ner Knallpetarde ein liegender Polizist verletzt.'

Es sei der Auftrag der Polizei sich zuriickzuhalten und auf Menschen zuzu-
gehen. Allerdings miissten gegen Gewaltbereite die zur Verfiigung stehenden
Mittel auch gebraucht werden. Die Freiheit des Einzelnen ende dort, wo er die
Freiheit anderer einschrinke. Diesen Auftrag erfiille die Polizei nicht gerne, man
sehe dies bei den Ausschaffungen.'” Dennoch gehére es zum Auftrag und man
versuche diesen mit Respekt, Umsicht und Augenmal} zu erfiillen. Dies gehore
zur Erwartung der Gesellschaft. Dazu gehore auch die Eigensicherung, welche
dem Kommando ein wichtiges Anliegen sei. Der Schutz und die Sicherheit aller
beteiligten Beamten wiirden durch Schutzwesten, Laserschutzbrillen und Taser
sichergestellt.

Was sei das Motiv gewesen, sich bei der Polizei zu melden? Diese Frage hét-
ten alle Aspirant _innen unisono beantwortet: Dienst fiir die Gemeinschaft zu
leisten. Dabei sei aufgefallen, dass die Hélfte aller Aspirant_innen seit der Kind-
heit den Wunsch gehegt hitte, Polizeidienst zu leisten und ein Drittel bereits ei-
ne_n Polizeibeamte n in der Familie oder im Umfeld hitte. Nach einer zusam-
menfassenden Liste der Priferenzen, in welche Abteilungen die nun vereidigten

16 In der weiter oben gemachten Zwischenbemerkung wurde das Communiqué der Kan-
tonspolizei in ganzer Léange zitiert. Dazu gehorte auf der Website auch ein Video, das
die Kantonspolizei als Kontrast angefiigt hatte.

17 Wiirgler bezieht sich auf die Tanzdemo »Néchtliches Tanzvergniigen 3.0« vom 6. Juni
2013, die als Kampagne fiir ein autonomes Zentrum (KAZ) angekiindigt wurde. Die
Demo war gemél offiziellen Angaben nicht bewilligt, wurde aber toleriert. Vgl. dazu:
www.20min.ch/schweiz/mittelland/story/15762562 vom 19.6.2015.

18 Gemill Medienbericht habe dieser durch die Petarde »auf einem Ohr einen totalen
Horverlust erlitten«. Zugleich wurde bei der Auseinandersetzung eine Frau schwer an
einem Auge verletzt, nach eigener Aussage durch Gummischrot. Vgl. dazu: www.
20min.ch/schweiz/zuerich/story/18460161 und www.20min.ch/schweiz/zuerich/story/
31809127 vom 3.10.2013.

19 Es dréangt sich die Frage auf, warum Wiirgler in diesem Zusammenhang ausgerechnet
die Ausschaffungen, d.h. Abschiebungen, erwihnt. Inwiefern haben Menschen, die
ausgeschafft werden, die Freiheit anderer eingeschriankt? Durch ihre Anwesenheit?

Vielleicht denkt Wiirgler an ihre korperliche Ausdehnung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

26 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Polizist_innen gehen wollten, bedankt sich der Kommandant und wiinscht den
neuen Mitarbeitenden moglichst viel gute Arbeit fiir den Kanton.

Musik setzt ein und die Fahne wird geschwenkt.

Die Polizist_innen werden abgemeldet und ziehen hinter dem Fahnrich im
Gleichschritt aus — einige grinsen, halten ihr Lachen zuriick, andere blicken an-
gestrengt vor sich hin. Die Stadtpolizisten aus den ersten Reihen stehen alle
gleichzeitig auf und trotten hinterher. Ein Gast aus den mittleren Reihen erhebt
sich, tritt in den Mittelgang — alle stehen auf und machen sich von dannen.

Es ist 11.25 Uhr.

1.2 ZWANGSMITTEL

Nach dem Fest beginnt die Arbeit. Zu dieser polizeilichen Arbeit gehoren Werk-
zeuge. Was ist mit diesen Instrumenten der Gewalt zu bewerkstelligen? »Der
Schlagstock setzte sich als charakteristische Polizeiwaffe und Symbol des staat-
lichen Gewaltmonopols endgiiltig erst nach 1945 durch.«’® In seiner Untersu-
chung geht Michael Sturm dieser Durchsetzung nach. Wihrend des Nationalso-
zialismus als Zeichen demokratischen Wandels verbramt, fand der Polizeistock
nach dem Niedergang des deutschen Faschismus wieder Verwendung bei der
Polizei. Zuerst aus Holz, spiter aus Gummi oder Plastik, wurde der heute ge-
brauchliche Polizeimehrzweckstock (PMS) bzw. Mehrzweckeinsatzstock (MES)
eingefiihrt: »Tatséchlich bedeutete die Einfithrung des MES eine Verschérfung
des Gewaltpotentials.«’' Dabei handle es sich um einen Kniippel mit seitlichem
Griff, mit dem auch Drehschldge von ungemein groBerer Gewalt ausgelibt wer-
den konnten. Nicht zu unterschitzen, so bemerkt Sturm, sei der Anblick und die
sinnliche Wahrnehmung der polizeilichen Einsatzmittel.”> Dass dem Stock nicht
nur eine funktionale Seite zukommt, erldutert Sturm mit der weiteren vertieften
Untersuchung der Cop Culture, wobei er auf die Bedeutungsdimension eingeht:

»Eine Geschichte des Schlagstocks kann jedoch nicht auf die Beschreibung seiner jeweili-

gen Verwendung im Rahmen sich wandelnder polizeilicher Einsatztaktiken beschrinkt

20 Sturm, Michael: » Unter mir wird alles weich« — Eine Geschichte des Polizeischlag-
stocks«, in: Alf Lidtke / Herbert Reinke / Michael Sturm (Hg.), Polizei, Gewalt und
Staat im 20. Jahrhundert, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften 2011, S.
325-347, hier S. 328.

21 Ebd, S. 335.

22 Ebd, S. 334.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 27

bleiben. Neben seiner »praktischen< Funktion sind dem Ausriistungsgegenstand offenkun-

dig auch kulturelle oder subkulturelle Bedeutungsebenen eingeschrieben.«”

Dabei seien bestimmte kdmpferische Méannlichkeitsvorstellungen im Spiel. We-
sentlich und wichtig ist die Bedeutungsdimension, die einen imagindren Anteil
hervorhebt, der die staatliche Legitimation klarstellt — und sich in gewisser Wei-
se verselbstindigt. Dieser Auswirkung auf das Selbstverstdndnis der Polizeibe-
amten wird aber nicht weiter nachgegangen.” Es 6ffnet sich damit allerdings ein
relevanter Bedeutungshorizont: Polizist_innen inszenieren oder versichern sich
ihrer Autoritét nicht nur funktional durch die Bewaffnung, sondern auch durch
die symbolische Ausstrahlung derselben. Dabei gerinnt ein bestimmtes Auftreten
in Kombination mit Streifenwagen, in Uniform und bewaffnet zu einer Inszenie-
rung dessen, was verwaltungstechnisch als staatliche Ordnungsmacht bezeichnet
wird. Gemil der Untersuchung von Behr wird der Gewaltbegriff dabei ausge-
spart.25

Ein weiteres Zwangsmittel, eine Technik der Gewalt, wird hier ergénzend
und in Anlehnung an Sturms Untersuchung des Polizeikniippels untersucht. In
der Schweiz gibt es neben dem Kniippel verschiedenste Zwangsmittel. Eines da-
von ist Gummischrot. Es bezeugt wie der Polizeistock das staatliche Gewaltmo-
nopol. Dabei handelte es sich bei der Munition bis im Jahr 2012 um Hartgummi
bzw. Kunststoff, die als sechseckige Prismen in einem Paket mit 35 Stiick abge-
schossen wurden.”® Ein Prisma ist 27mm lang und hat 10g Gewicht.”” Der Ein-
satz von Gummischrot wurde bemerkenswerterweise erst 2009 kantonsrechtlich
verankert. Eingefiihrt wurde Gummischrot in Ziirich bereits 1977, 1980 das erste

23 Ebd, S. 336.

24 Vgl. Behr, Rafael: »Rechtserhaltende Gewalt als Zentrum polizeilicher Organisa-
tionskultur?«, in: Torsten Meireis (Hg.), Gewalt und Gewalten. Zur Ausiibung, Legi-
timitdt und Ambivalenz rechtserhaltender Gewalt, Tibingen: Mohr Siebeck 2012, S.
69-89.

25 Ebd, S. 76f.

26 Inzwischen werden gemifl Riickfrage bei der Kantonspolizei abgerundete Projektile
verwendet — Stand: April 2014.

27 Auszug aus dem Protokoll des Stadtrates von Ziirich, 28.11.2001, GR Nr. 2001 / 269,
Antwort auf Interpellation 1892 von Renate Schoch »Einsatz von Gummischrot
1.-Mai-Nachdemo«, 16.5.2001, S. 3. Vgl. www.gemeinderat-zuerich.ch/geschaefte/
detailansicht-geschaeft/dokument/779a0072-7¢22-47b8-b454-4141fcd37022/2001_02
69.pdf vom 19.6.2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

28 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Mal eingesetzt.”® Grundsitzlich trat erst ab dem 1. Januar 2009 das Zwangs-
anwendungsgesetz, genauer Bundesgesetz iiber die Anwendung polizeilichen
Zwangs und polizeilicher Massnahmen im Zustindigkeitsbereich des Bundes,
kurz ZAG, in Kraft. In der entsprechenden kantonalen Verordnung iiber die poli-
zeiliche Zwangsanwendung (PolZ), §5, Abs. 1, heifit es:

»Neben dem Einsatz korperlicher Gewalt darf mit folgenden Einsatzmitteln unmittelbarer
Zwang angewendet werden:
1. Fesselungsmittel,
. Diensthunde,
. Gummischrot,
. Reizstoffe nach §§9 und 10,
. Wasserwerfer,
. Polizeimehrzweckstocke,

. Destabilisierungsgerite (Elektroimpulsgerite),

0 N N L AW

. Schusswaffen.«

Weiter wird in der Verordnung der Einsatz der verschiedenen Zwangsmittel ge-
klart, zum Gummischrot unter Art. 8:

»' Beim Einsatz von Gummischrot ist zu den Zielpersonen die in den entsprechenden In-
struktionsunterlagen angegebene Minimaldistanz einzuhalten.

* Ausgenommen sind Fille von Notwehr, Notwehrhilfe und Notstand.«

Obwohl in der Verordnung mit Art. 1 festgeschrieben wird, dass der polizeiliche
Zwang das Alter, das Geschlecht und den Gesundheitszustand beriicksichtigen
sollte, ist dies beim Gummischrot kaum moglich. Gummischrot wird wie ein
Wasserwerfer auf mittlere Distanz angewendet, das heifit auf ca. 20 Meter — so-
fern kein Fall von Notwehr gegeben ist.”” Dabei ist sowohl eine geringere wie
auch eine groBere Distanz gefahrlich. Geringerer Abstand kann schwerere Ver-
letzungen verursachen, groB3ere Distanz reduziert die Zielgenauigkeit und erhoht
insofern wiederum die Gefahr von Verletzungen auf Rumpf- und Kopfthdhe, die
verschiedentlich dokumentiert wurde. Seelmann fasst die entsprechenden ersten

28 Seelmann, Constanze: Crowd Control. Polizei, »Nichttodliche Waffen« und die
Schweiz in den 80er-Jahren. Politische Diskurse und Technologien der Kontrolle am
Beispiel der Einfiihrung und Anwendung von Trinengas und Gummischrot im Kanton
Ziirich, Diplomarbeit, Universitit Basel, Basel 2011, S. 41.

29 Seelmann: Crowd Control, S. 42.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 29

Einsitze und die politische wie mediale Debatte entsprechend zusammen.” Es
wurden zwanzig Fille von angezeigten Verletzungen in der Zeit von 1980 bis
1998 erfasst. Alle angezeigten Verletzungen befanden sich am Kopf oder Hals:”'
Verletzungen an einem Auge mit bis zu 100 Prozent Sehverlust, Quetschungen,
Rissquetschwunden, Schiirfungen, Prellung, Himatome, Beschddigung an Zahn-
prothese bzw. Zihnen. Trotzdem steht der Einsatz von Gummischrot so gut wie
auBler Diskussion. Der Einsatz wird damit begriindet, dass Erfahrungen vor allem
auch aus anderen Léndern zeigten, dass es bei direkten Auseinandersetzungen
zwischen der Polizei und Demonstrant_innen zu viel mehr Verletzten komme:
»Gummischrot ist das (bis heute bekannte) geeignetste polizeiliche Einsatzmit-
tel, welches bei Auseinandersetzungen zwischen Polizei und aggressiven Grup-
pierungen bei minimaler Gefihrdung die nétige Distanz zu schaffen vermag.«>
An dieser Begriindung hat sich seit der Einfiihrung und den folgenden Debatten
nichts geéndert.”

Gummischrot verwirklicht eine doppelte Funktion, die sich aus dieser Be-
merkung gut ableiten lédsst: Es dient der Polizei dazu Demonstrierende auf Dis-
tanz zu halten und zu zerstreuen. Es ist ein effektives Mittel, um bei Auseinan-
dersetzungen nicht in Kémpfe Person gegen Person verwickelt zu werden. Inso-
fern ist Gummischrot ein Zwangsmittel, das Distanz schafft. Es wirkt aus der
Ferne, bewahrt vor der allzu nahen und korperlichen Konfrontation. Demgegen-
iiber bewahrt Gummischrot — das ist die Kehrseite — vor der reflexiven Ausei-
nandersetzung mit der Gewalttitigkeit.”* Die »aggressiven Gruppierungen« wer-
den hier im Unterschied zum Polizeistock als Masse zerstreut. Wahrend der
Stock sich gegen eine bestimmte Person richtet, wirkt Gummischrot auf diffuse
Art und Weise wie die Zwangsgewalt Staat: aus der Ferne und doch immer dro-
hend présent.

Dem Einsatz von Gummischrot kommt ein symbolischer Gehalt zu: Das ab-
geschossene Paket, die zerstreute und zerstreuende Garbe 16st fast jede Ver-
sammlung auf. So kompakt die Kunststoffmunition zu Beginn ist, so schnell zer-
streut sie sich beim Abschuss — genau wie die Demonstrierenden. Es wird in die
Menge geschossen, das heifit im Verwaltungsjargon, es werde »nur in eine all-

30 Ebd., S. 43; 46-60.

31 Auszug aus dem Protokoll des Stadtrates von Ziirich, 28.11.2001, GR Nr. 2001 / 269,
16.5.2001, S. 5.

32 Ebd, S.6.

33 Seelmann: Crowd Control, 65f.

34 Behr: Rechtserhaltende Gewalt, S. 77f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

30 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

gemeine Richtung gezielt«’”. Durch die Polizei und deren Zwangs- bzw. Ge-
waltanwendung wird der 6ffentliche Raum munitionstechnisch vermessbar.™
Dieser 6ffentliche Raum wird, wenn nétig durch Garben markiert. Wer sich bei
einer Versammlung, einer Demonstration nicht an (polizeiliche) Anweisungen
hilt, dem droht ein kleines Kunststoffstiick. Das Gewaltmonopol ist manchmal
nur zehn Gramm schwer.

1.3 RECHT UND BEGRIFF
DES STAATLICHEN GEWALTMONOPOLS

Im folgenden Abschnitt wird eine genauere Definition des staatlichen Gewalt-
monopols erarbeitet. Es muss auf drei Dimensionen des Begriffs geachtet wer-
den: erstens eine konzeptionelle, welche im Sinne der Souverénitit und dem ent-
sprechend ausgeiibten Zwang verstanden werden muss. Zweitens, eine histori-
sche, wie es zur Konstitution des Gewaltmonopols kam. Drittens eine institutio-
nelle, welche Behorden im Staat mit der Durchsetzung von Recht und Ordnung
betraut sind, zum Beispiel die Polizei.*” Bei Letzterem muss man beachten, dass
die staatliche Gewalt prinzipiell nur dem Souverin zukommt. Die faktische Aus-
fithrung — wenn auch in der Schweiz rechtlich an die Volksherrschaft zuriickge-
bunden — wird bestimmten Institutionen zugeordnet, wie der Polizei, die das ver-
fasste staatliche Gewaltmonopol durchsetzt. Die Reichweite des Gewaltmono-
pols umfasst unterschiedliche Beziehungen: »Das innerstaatliche Gewaltmono-
pol erstreckt sich in zwei Richtungen. Es gilt sowohl im Verhéltnis des Biirgers
zum Staat als auch fiir die Bezichungen der Biirger untereinander.«®

Ich konzentriere mich im Folgenden auf die konzeptionelle und institutionel-
le Dimension des Begriffs, da sich die theoretische Verkniipfung mit dem Kon-

35 Auszug aus dem Protokoll des Stadtrates von Ziirich, 28.11.2001, GR Nr. 2001 / 269,
16.5.2001, S. 2.

36 Der Raum wird insofern in anderer Art als dies Behr beschreibt durchdrungen. Vgl.
Behr, Rafael: Cop Cultur — Der Alltag des Gewaltmonopols. Mdnnlichkeit, Hand-
lungsmuster und Kultur in der Polizei, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten 2008, S. 81f.

37 Heuer, Hans-Joachim: »Gewaltmonopol«, in: Hans-Jiirgen Lange (Hg.), Wérterbuch
zur Inneren Sicherheit, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften 2006, S. 107-
112, hier S. 108.

38 Merten, Detlef: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Sie-
beck) 1975, S. 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 31

zept von Castoriadis vor allem damit verdeutlichen ldsst. Im Anschluss gehe ich
auf einige wenige historische Entwicklungslinien ein.

Das staatliche Gewaltmonopol bezeichnet begrifflich und rechtlich die Kon-
zentration der physischen Gewaltausiibung in den Hénden eines bestimmten
Gemeinwesens. Dieses Gemeinwesen handelt im Sinne der Allgemeinheit. Es ist
allgemein formuliert fiir die Durchsetzung der Gesetze zustindig und verhindert
andererseits den privaten Gebrauch von Gewalt zur Durchsetzung von Privatin-
teressen. Die private Gewaltanwendung wird dadurch unterdriickt.”’ Diese Un-
terdriickung soll im Interesse und zur Sicherheit aller im Hoheitsgebiet des Staa-
tes durchgesetzt werden. Unter Gewalt wird hier das Verhéltnis zwischen Staat
und Individuen (dazu gehdren auch private Gruppen oder Verbidnde) bzw. die
Verhiltnisse von Individuen (d.h. auch Gruppen) untereinander verstanden:®
»Gewalt meint hier also stets die legale Gewalt im Sinn der potestas, das Verfii-
gen-diirfen iiber andere.«"'

Dabei griindet die staatliche Legitimitdt der Gewaltausiibung in der Schweiz
auf der Bundesverfassung, Art. 57: »Bund und Kantone sorgen im Rahmen ihrer
Zustindigkeiten fiir die Sicherheit des Landes und den Schutz der Bevoélke-
rung.«* Es stehen sogenannte Polizeigiiter” im Mittelpunkt, die es zu erhalten
gilt. Dazu gehdren Leben, Gesundheit, Freiheit, Eigentum, Vermogen, sozialer
Frieden.* Weiter erkliirt Rainer Schweizer dazu, dass der in Art. 57 verwendete
Sicherheitsbegriff umfassend sei. Das heilit, dass iibergreifend auch die »Exis-
tenzgarantie der schweizerischen staatlichen Gemeinschaft« gemeint sei.”” Den
Kantonen kommt die primére Sicherung der 6ffentlichen Ordnung und Sicher-

39 Grimm, Dieter »Das staatliche Gewaltmonopol«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-
Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und poli-
tisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus
Verlag 2006, S. 18-38, hier S. 19f.

40 Ebd., S. 18.

41 Ebd. [Herv.i.0.]

42 Schweizer, Rainer J. / Kiipfer, Gabriela: »Art. 57«, in: Bernhard Ehrenzeller / Philippe
Matronardi et al. (Hg.), Die schweizerische Bundesverfassung. Kommentar, Zirich /
Basel / Genf: Schulthess Juristische Medien AG 2002, S. 715-725, hier S. 715.

43 Ebd., S. 717.

44 Die Bedeutung der jeweiligen Begriffe wird nicht definiert.

45 Ebd., S. 717.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

32 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

heit zu.*® Das bedeutet, dass der Bund nur in Situationen eingreife, in welchen
die Kantone die Sicherheit nicht mehr gewihrleisten kénnten.”’

Die kantonsrechtliche Grundlage ist — hier beispielhaft erwéhnt — die in der
kantonalen Ziircher Verfassung48 aus dem Jahr 2003, im Art. 1, Abs. 3, festge-
haltene Staatsgewalt und Souverénitit: »Die Staatsgewalt beruht auf dem Volk.
Sie wird von den Stimmberechtigten und den Behdrden ausgeiibt.« Dabei ver-
wirklichen neben der legislativen, exekutiven und judikativen Gewalt auch die
Behorden oder Verwaltungsbehdrden, die mit der Sicherheit betraut sind, die
Durchsetzung der Staatsgewalt. Im Falle der Polizeibehdrde unter der jeweiligen
Agide eines Mitgliedes der Exekutive.” Das Volk bleibt »mittelbarer oder un-
mittelbarer Ausgangspunkt aller staatlichen Macht«™, ist zugleich aber an die
Verfassung zuriickgebunden. Damit verkniipft ist wiederum — analog zum Art.
57 der Bundesverfassung — Art. 100 der Ziircher Kantonsverfassung: »Kanton
und Gemeinden gewéhrleisten die 6ffentliche Ordnung und Sicherheit.« Dabei
handle es sich um die »unterlédssliche [sic; nc] Voraussetzung fiir ein geordnetes,
friedliches Zusammenleben der Biirger und das Funktionieren des Staates«’'.

Neben diesen verfassungsméBigen Bedingungen, heifit es im kantonalen
Ziircher Polizeigesetz (PolG) unter Art. 13: »Zur Erfiillung ihrer Aufgaben darf
die Polizei im Rahmen der Verhiltnismissigkeit unmittelbaren Zwang gegen
Personen, Tiere und Gegenstinde anwenden und geeignete Einsatzmittel und

46 Ebd., S.719.

47 Ebd., S. 719f. — Trotzdem hat der Bund weitere umfassende Polizeikompetenzen,
nicht zuletzt durch den >Dienst fiir Analyse und Prévention¢, den Geheimdienst: »Die-
ser nimmt prdventive polizeiliche Informationsaufgaben wahr zur frithzeitigen Be-
kdmpfung von gewalttitigem Extremismus, Terrorismus, organisierter Kriminalitét,
verbotenem Kriegsmaterialhandel und verbotenen Nachrichtendiensten [...].« Vgl.
Ebd., S. 723. [Herv. 1.0.]

48 Es wird im folgenden exemplarisch immer wieder auf die Ziircher Verfassung und
Gesetze Bezug genommen.

49 Im Kanton Ziirich wurden die Beamt_innen wie oben beschrieben vom Regierungsrat
Mario Fehr vereidigt.

50 Tondury, Andrea: »Art. 1«, in: Isabelle Haner / Markus Riissli, Markus / Evi Schwar-
zenbach (Hg.), Kommentar zur Ziircher Kantonsverfassung, Zirich / Basel / Genf:
Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 37-45, hier S. 42.

51 Riissli, Markus: »Art. 100«, in: Isabelle Haner / Markus Riissli, Markus / Evi Schwar-
zenbach (Hg.), Kommentar zur Ziircher Kantonsverfassung, Zirich / Basel / Genf:
Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 949-956, hier S. 950.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 33

Waffen einsetzen.«’> Auf Bundesebene ist insofern der Grundsatz gemif Art. 9
im ZAG zu beachten: »Polizeilicher Zwang und polizeiliche Massnahmen diirfen
nur zur Aufrechterhaltung oder Herstellung eines rechtmissigen Zustandes an-
gewendet werden.«” Dazu gehort auBerdem — um nochmals auf die Bundesver-
fassung zuriickzukommen — BV, Art. 5, Absatz 2: »Staatliches Handeln muss im
offentlichen Interesse liegen und verhiltnismissig sein.«”* bzw. BV, Art. 36, Ab-
satz 2, in dem es heilit: »Einschrankungen von Grundrechten miissen durch ein
6ffentliches Interesse oder durch den Schutz von Grundrechten Dritter gerecht-
fertigt sein.«’

Der mogliche und ausgeiibte Zwang wird durch die Behdrden im bereits an-
gesprochenen Zwangsanwendungsgesetz (ZAG) legitimiert, in dem polizeilicher
Zwang im Art. 5 genauer gefasst wird:

»Als polizeilicher Zwang gilt der gegen Personen gerichtete Einsatz von:
a) korperliche Gewalt;
b) Hilfsmittel;
c) Waffen.«

Genauer umschrieben wird dieser polizeiliche Zwang in der Verordnung iiber
die polizeiliche Zwangsanwendung (PolZ), in dem die beschriebenen Mittel,
Gummischrot wie auch Polizeistocke Erwdhnung finden.

52 www.zh.ch/internet/de/rechtliche_grundlagen/gesetze.html vom 9.10.2014 — Alle Ge-
setzeszitate folgen dem kantonalen Verzeichnis der Rechtssammlung.

53 www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/20042005/ vom 19.6.2015.

54 www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/ vom 19.6.2015.

55 Bemerkenswert ist, dass, wenn »die 6ffentliche Ordnung und Sicherheit schwerwie-
gend gestort bzw. schwer und unmittelbar bedroht [ist], konnen gestiitzt auf die Poli-
zeigeneralklausel auch ohne besondere gesetzliche Grundlage polizeiliche Massnah-
men getroffen werden.« Vgl. Riissli: Art. 100, S. 952. Riissli bezieht dies auf Art. 36,
Abs. 1 Satz 3 BV zuriick, wo steht: »Ausgenommen sind Fille ernster, unmittelbarer
und nicht anders abwendbarer Gefahr.« Der Ausnahmeregelung entspricht die Offen-
heit der moglichen Anwendungsfille. In diesem Sinne konnte die Auseinandersetzung
von Keilmann zur Aufweichung des Folterverbots gelesen werden. Vgl. Keilmann,
Annette: »Grenzen polizeilicher Zugriffsgewalt«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-
Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und poli-
tisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus
Verlag 2006, S. 67-89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

34 | VoM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Zum Zwangsbegriff gehort das »Monopol legitimer physischer Gewaltsam-
keit«® wie es Max Weber im Zusammenhang mit der Typisierung von Herr-
schaft formulierte.”’ Dabei gehort das Gewaltmonopol zur grundlegenden Defi-
nition des Staates: »Das Gewaltmonopol ist folglich kein Attribut politischer
Herrschaft {iberhaupt, sondern einer bestimmten Form von Herrschaft, ndmlich
der des Staates.«”® Merten bestitigt dies, wenn er schreibt, dass jede Beeintriich-
tigung des Gewaltmonopols mit einer Gefdhrdung der Staatlichkeit verbunden
wire.” Rechtsstaat und Gewaltmonopol sind verschrinkt. Auf letzteres kann
nicht verzichtet werden, ohne dass der Staat unterminiert wiirde:

»Die Hoffnung, durch Einwirkung auf die menschliche Einsichtsfahigkeit einen allgemei-
nen freiwilligen Gesetzesgehorsam zu erzielen, muf3 auch in einer Zeit der Neo-
Aufklarung blutleere Utopie bleiben. Daher ist der Rechtsstaat gehalten, die Gesetzesbe-

folgung notfalls durch staatliche Gewalt zu erzwingen.«*

Dabei ist die Zwangsgewalt gerade erzwungenes Recht.’’ Merten betont, dass
Gewalt nicht Selbstzweck sei, sondern die Durchsetzung von Recht, das nicht
willkiirlich sei. Entscheidend ist, dass das Recht vom Gesetzgeber geboten wur-
de und seine Geltung durchsetzt: »Insoweit ist die Rechtsordnung zugleich
Zwangsordnung.«* Eine Konsequenz daraus ist, dass es sich gemiB Merten ei-
gentlich um Selbstgehorsam und Zwang gegen sich selbst handle.” Dabei wird
entsprechend der Rechtsstaatlichkeit vorausgesetzt, dass sich die Biirger die Ge-
setze selber gegeben haben:

»Durch sie [die Gesetze; nc] legt sich der Biirger, durch Volksvertreter repréasentiert, die

gesetzliche Ordnung selbst auf. Deshalb kann gerade der Rechtsstaat die Befolgung der

56 Heuer: Gewaltmonopol, S. 108.

57 Grimm: Das staatliche Gewaltmonopol, S. 20.

58 Ebd,, S. 20f.

59 Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 33.

60 Ebd., S.29.

61 Vgl. dazu auch Wimmer, Hannes: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, Band
5, Austria: Forschung und Wissenschaft Politikwissenschaft, Wien: Lit Verlag 2009,
S. 228.

62 Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 30.

63 Ebd., S. 36.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 35

Gesetze verlangen, weil der willigste Gehorsam gegen die Gesetze von dem zu erwarten

ist, der sie sich selbst gegeben hat.«*

Da durch die formale Reprisentation die Legitimitit auBer Frage steht, ist Mer-
tens Folgerung kohérent. Trotzdem bleiben Vorbehalte — an diesem Punkt setzt
Castoriadis’ Kritik an jener Uniibersichtlichkeit und Intransparenz heutiger ge-
setzlicher Ordnungen an, die auch in der Représentation als Arbeitsteilung zum
Ausdruck kimen.” Dem kommt Merten soweit entgegen, wenn er festhilt, dass
»kein Parlament auf die Dauer am Rechtsbewuftsein des Volkes vorbeilegeferie-
ren«” konne. Er verweist auf die Schwierigkeit von einer stindigen Uberein-
stimmung zwischen Gesetzgebung und Volkswillen auszugehen.”’ Diese sei
nicht immer gegeben, kénne und miisse auch nicht in jeder Hinsicht gegeben
sein.”® Er geht insofern von einer Art Sicherung aus, die der schwankenden
Mehrheit des Volkes eine rechtliche Verbindlichkeit entgegenhalte. Grundsétz-
lich vertritt Merten die Auffassung, dass ein zivilisiertes Miteinander nur unter
der Bedingung einer durchsetzungsfdhigen Rechtsordnung moglich sei:

»Nur das sichere Fundament der Rechtsordnung, die im Rechtsstaat Gesetzesordnung ist,
ermoglicht ein zivilisiertes Miteinander der Menschen, in dem nicht das Faustrecht des
Stérkeren als Zeichen vorstaatlicher Primitivitdt, sondern das fiir alle gleiche Gesetzes-
recht gilt, wobei mit dem Gesetz als generell-abstrakter Norm zugleich der Gleichheitsge-

danke im Rechtsstaat anklingt.«*

Damit deutet Merten die Legitimation des Gewaltmonopols an. Diese hier vo-
rausgesetzten Annahmen konnten auf den Kontraktualismus anspielen, der breite
Anerkennung geniefit. Zumindest scheint es, dass Merten damit grundlegende

64 Ebd., S. 36.

65 Vgl. Castoriadis, Cornelius: Philosophie, Demokratie und Poiesis, hg. v. Michael Half-
brodt / Harald Wolf, Ausgewihlte Schriften, Band 4, Lich / Hessen: Verlag Edition AV
2011, S. 243f.

66 Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 37; legeferieren / legiferieren: gesetzlich
verankern.

67 Vgl. dazu auch Bockenfordes Unterscheidung zwischen formaler und inhaltlicher Re-
prasentation. Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Staat, Verfassung, Demokratie. Studie
zur Verfassungstheorie und zum Verfassungsrecht, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1991, S. 391-394.

68 Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, 37f.

69 Ebd., S. 55.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

36 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Vorstellungen teilt. Kohler geht auf diese Problematik unmittelbar ein und ver-
deutlicht diese »vorstaatliche Primitivitit«, wie sie Merten nennt mit Bezug auf
Thomas Hobbes’ Diktum: »Wenn die Strukturen 6ffentlicher Ordnung, die den
Rechtsfrieden sichern, zerstort werden, dann herrscht jene Wirklichkeit ubiquita-
rer Gewalt, die den >Krieg aller gegen alle< zur unausweichlichen Konsequenz
hat.«” Dies wird ebenfalls explizit mit der folgenden Feststellung: »Wo eine Ge-
setz und Recht und die Unterscheidungen zwischen »legal< und »illegal¢, »6ffent-
lich< und »>privat« gewaltmonopolistisch behauptende Macht fehlt, 16st sich die
Gesellschaft in eine Vielzahl miteinander auf Leben und Tod kdmpfender Grup-
pierungen auf.«”'

Es wird nun zu zeigen sein, inwiefern diese von Merten und Kohler als ratio-
nal notwendige und funktional gebotene Ordnung auch fundiert ist. Insofern
wird in einem néchsten Abschnitt sehr grob auf den Kontraktualismus eingegan-
gen. Damit soll deutlicher werden, welcher imagindre Anteil auszumachen ist, da
auch Castoriadis bei der Durchsetzung und dem Erhalt von Institutionen auf den
Zwang verweist.”” Bevor dies erarbeitet wird, soll ein historischer Abriss die
Entstehung des Gewaltmonopols aufzeigen. Damit verdeutlicht sich, dass die In-
stitutionalisierung kaum einem Bediirfnis nach Legitimation folgt, sondern sich
durch gesellschaftlich-geschichtliche Umstidnde aufdrangt.

1.4 ENTSTEHUNG DES STAATLICHEN GEWALTMONOPOLS

Die Technik, das Recht und der Begriff der staatlichen Gewalt folgen ihrer histo-
risch verdnderten Bedeutung. Diese verdnderte gesellschaftliche Bedeutung kann
punktuell nachgezeichnet werden. Sie offenbart bereits in dieser reduzierten
Form, dass die Technik der Macht historisch anderen als demokratischen Be-
diirfnissen folgt. Insofern gilt es allerdings und insbesondere eine Tendenz her-
vorzuheben, die in fast allen Werken iiber die Entstehung des Gewaltmonopols
mehr oder weniger zum Ausdruck kommt. Bei allen zitierten Autoren, die sich
spezifisch mit der historischen Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols be-
schiftigen, wird dieses als Entwicklung und Station der Modernisierung bzw.

70 Kohler, Georg: Biirgertugend und Willensnation. Uber den Gemeinsinn und die
Schweiz, Ziirich: Verlag Neue Ziiricher Zeitung 2010, S. 21.

71 Ebd, S.22.

72 Castoriadis, Cornelius: Das imagindre Element und die menschliche Schipfing, hg. v.
Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhite Schriften, Band 3, Lich / Hessen: Ver-
lag Edition AV 2010, S. 29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 37

des Zivilisationsprozesses also als zivilisatorische Errungenschaft vorausgesetzt

oder behauptet. Es gibt allerdings keine Notwendigkeit dies anzunehmen. We-

nigstens miisste man zugestehen, dass die historischen Ereignisse in dieser Wei-

se als Zivilisationsfortschritt interpretierbar sind, allerdings scheint diese An-

nahme systematisch nicht notwendig. Es gibt allenfalls Plausibilitdtsgriinde, vor

allem was die historische Rekonstruktion betrifft. Diese werden aber — und um

diesen Vorbehalt geht es an dieser Stelle — oft durch teleologische Vorausset-

zungen gesteuert.” Bei Creveld” eher implizit als Vorgang einer Verwirkli-

chung menschlicher Eigenschaften wie Konkurrenz und Gewalt.”” Bei Hannes

73

74

75

Vgl. dazu Duerr, Hans Peter: Obszonitdit und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisations-
prozess, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995, S. 9-31.

Creveld, Martin van: Aufstieg und Untergang des Staates, Miinchen: Gerling Akade-
mie Verlag 1999, S. 179-194.

Creveld: Aufstieg und Untergang des Staates, S. 458f. Wobei van Creveld nicht fiir
den Erhalt des »unsichtbaren Wesens« (S. 458) Staat eintritt, sondern der Geschichte
— und damit dem von ihm prognostizierten Untergang des Staates — ihren Lauf lassen
will. Seine Analyse vermeint ein Ende des Staates zu sichten, ahnt einen Kampf nicht
mehr zwischen Staaten, sondern zwischen »kiinstlichen Wesen« (S. 458), also v.a.
privaten Institutionen (Sicherheitsfirmen, Versicherungen etc.) voraus. Unter dem
Deckmantel der unausdriicklich gleichgiiltigen Geschichte, die ihren Lauf nehme, be-
hauptet Creveld also nicht, dass der Staat eine zivilisatorische Errungenschaft sei.
Nichtsdestotrotz scheint er in seinen abschlieBenden Bemerkungen (seiner Vision) ei-
ner Welt ohne Staaten entgegenzuhoffen: »Weder ist der Riickzug der Staaten auBer-
ordentlich bedauerlich, noch wird die Welt von morgen viel besser oder schlechter
sein als diejenige, die sich momentan in ihre Bestandteile auflost.« (S. 463). Teleolo-
gie bei Creveld richtet sich weniger auf den Staat, denn auf eine diffuse Anthropolo-
gie, die dabei stidndig den Hintergrund bildet, aber nie transparent wird. Dabei gehort
Creveld sicher zu jenen schicksalhaft benachteiligten Individuen, die er beschreibend
bedauert — vor allem im Hinblick auf die Welt von morgen, mit ihren drohenden Ge-
fahren, die er, so scheint es, lediglich feststellt, wahrend er sie vom Willen der gestal-
tenden Menschen losschneidet. Zuletzt bleibt zu bemerken, dass Creveld gegeniiber
dem Staat immer ein unverkennbares Unbehagen beschleicht. Dabei ist er sich nicht
zu schade, sein dickes Buch Aufstieg und Untergang des Staates zu betiteln, um nach
fast 500 Seiten den Staat als »unsichtbares Wesen« zu bezeichnen: »Im Gegensatz zu
seinen Vorldufern an einem beliebigen Ort, zu einer beliebigen Zeit ist er weder mit
dem Herrscher noch mit den Beherrschten identisch. Er ist weder ein Mensch noch ei-
ne Gemeinschaft, sondern ein unsichtbares Wesen, das als Korperschaft bezeichnet

wird. Als Korperschaft hat er eine unabhéngige Personlichkeit. Diese wird von dem

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

38 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Wimmer”® durch seine systemtheoretischen Annahmen — durch welche man
einfach von einer systemimmanenten Differenzierung spricht, was allerdings
nichtsdestotrotz eine Teleologie beinhaltet — bei Freiburghaus / Buchli / Honeg-
ger’’ als Zivilisationserrungenschaft, was entsprechend einen Fortschritt der
Menschen impliziert. Dieser Aspekt steht, so die allgemeine Tendenz, auBer
Frage. Er bildet zugleich, so die Annahme im Gegensatz dazu, eine Vorstellung,
welche die Institution des Gewaltmonopols sichert und legitimiert. Sicht man
von dieser Notwendigkeit einer Entwicklung ab, spricht das nicht gegen die Dar-
stellung der Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols. Das soll heiflen, dass
einige Stationen durchaus in dieser Darstellung aufgegriffen werden, um die
Entstehung aufzuzeigen. Die groben Stationen oder Verldufe der Entstehung
konnen wie folgt zusammengefasst werden:

Seit dem ausgehenden Mittelalter, im Ubergang zur Neuzeit, vor allem mit
dem Ende des 30-Jahrigen Krieges verdndert sich die Militdrorganisation hin zu
stehenden Heeren. Die Verfestigung und eigentliche Entstehung des staatlichen
Gewaltmonopols nimmt gema3 Wimmer ihren Ausgang in einer verdnderten Mi-
litarpolitik des Staates und wird von den Anféngen des 16. Jahrhunderts bis zum
Westfilischen Frieden 1648 und dariiber hinaus nachgezeichnet:” »Im fiiihmo-
dernen Staat ist das Militdr zugleich eine Institution zur erfolgreichen Bean-
spruchung und Durchsetzung des Gewaltmonopols des Staates. «” Mit der Etab-
lierung des stehenden Heeres verschaffe sich der Staat ein Mittel des physischen
Zwangs, das nicht nur Absicherung bzw. »AuBere Souverinitit« garantiere, son-
dern auch »Innere Souverinitit«*’. Dabei hebt Wimmer die Letztinstanzlichkeit
oder letzte Entscheidungskompetenz hervor. Diese innere Souverénitit nach mo-
dernem bzw. noch heutigem Verstidndnis setze das Gewaltmonopol voraus, in-
dem die Durchsetzung von Recht damit garantiert werde: »Uberlegene Mittel

Gesetz anerkannt und kann sich so verhalten, als ob sie eine Person sei, kann bei-
spielsweise Vertrage schliefen, Eigentum erwerben, sich verteidigen.« (S. 458; Herv.
i.0.) Er hat also ein halbes Tausend Seiten verschrieben, ohne einen angemessenen
Begriff des Staates fassen zu konnen. Es ist zu hoffen, dass dieser bedrohliche Geist
Creveld bis in seine Traume verfolgt.

76 Wimmer: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, S. 159-354.

77 Freiburghaus, Dieter / Buchli, Felix / Honegger, Edith: Das Duopol der legitimen Ge-
walt im schweizerischen Bundesstaat. Zwei Fallstudien zu Armee und Polizei, Cha-
vannes-Lausanne: ID-HEAP 2005, Cahier de 'IDHEAP 223, S. 39-104.

78 Wimmer: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, S. 184; 231.

79 Ebd., S. 188. [Herv.1.0.]

80 Ebd., S. 226f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 39

physischer Gewaltsamkeit sind eine conditio sine qua non fir moderne Staat-
lichkeit [...].«*" Damit verbunden sei eine fortschreitende Entwaffnung und Ent-
militarisierung der Bevolkerung.*” Dabei spiele, so Wimmer, die Einrichtung
stehender Heere »den entscheidenden Aspekt«, wenn es um moderne Staatlich-
keit gehe.®

Mit dem Hohepunkt des Absolutismus zu Beginn des 18. Jahrhunderts be-
ginnen sich Aufgaben der »gute[n] Polizey«* zu bilden, die neue Anforderungen
an die Befriedung der Gesellschaft stellen. Im Zuge dieser neuen Aufgabe der
»Strafverfolgung« und der inneren Sicherheit zeigt sich, dass das Militér nicht in
der Lage ist, allen diesen Erfordernissen gerecht zu werden. Es ist, kurz gesagt,
nicht die angemessene Institution zur Erfiillung dieser Aufgaben.”

Es entstehen am Ende des 18. Jahrhunderts Vorldufer der ymodernen< Poli-
zei, die im Verlaufe des 19. Jahrhunderts im eigentlichen Sinne institutionalisiert
werden — in der Schweiz vor allem seit der Griindung des Bundesstaates 1848.
Freiburghaus, Buchli und Honegger stellen in ihrer Studie allerdings fest, dass
trotz aller Beschrinkungen im Rahmen des Bundesstaates die Kantone die Attri-
bute eines Staates erfiillen — dazu gehére insbesondere auch die Sicherung des
Rechts. Neben Institutionen wie einer Verfassung, Organen der Rechtsetzung,
einer Regierung und der Justiz verfiigen die Kantone iiber die Befugnis eine Po-
lizei zur Erhaltung des Rechtsstaates einzusetzen, das law enforcement.*® Die
entsprechenden verfassungsrechtlichen und gesetzlichen Grundlagen wurden im
vorhergehenden Abschnitt erwéhnt: »Dazu dient der gesamte Staatsapparat in-
klusive Justiz, aber an vorderster Stelle, dort, wo es darum geht, vor Ort und in
concreto das Gesetz auch gegen Widerstand durchzusetzen, dient ihnen die Poli-
zei.«*” Zu diesen Aufgaben gehort wie mehrfach erldutert die Durchsetzung von
Recht — wesentlich unabhéngig von jeweiligen Interessen der Beamt_innen. Da-
bei sind die Gewaltmittel wie Polizeistock, Gummischrot etc. lediglich der »ver-
langerte< Arm des Staates, um das Funktionieren des Staates und die Ordnung im
Herrschaftsgebiet im weitesten Sinn zu sichern.*

81 Ebd., S.228. [Herv.i.0.]

82 Ebd., S. 191f.

83 Ebd., S. 177. [Herv. i.0.]

84 Seelmann: Crowd Control, S. 10.

85 Freiburghaus / Buchli / Honegger: Das Duopol der legitimen Gewalt im schweizeri-
schen Bundesstaat, S. 45; 51.

86 Ebd., S. 46f.

87 Ebd. [Herv.i.0.]

88 Seelmann: Crowd Control, S. 10f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

40 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Zu bemerken bleibt, dass diese Spaltung des Sicherheitsapparates zu Beginn
der Neuzeit auch heute noch problematisiert wird, da die Aufgabenteilung zwi-
schen Militdr und Polizei immer virulent bleibt. Ein Beispiel sind die sogenann-
ten >subsididren Einsédtze< des Militdrs, wenn die Polizei den Aufgaben aus
Griinden wie beispielsweise der Grofle eines Anlasses wie dem G8-Gipfel in
Evian iiberfordert ist — nicht technisch, sondern personell.”’ Insgesamt werde die
innere Sicherheit nicht nur von den Kantonen, sondern immer auch in Zusam-
menarbeit mit dem Bund garantiert und kénne in Zukunft nur insofern gewéhr-
leistet werden.” Es gilt auch hier: »Sicherheit ist ein dffentliches Gut neben an-
deren, und sie darf nicht zu Lasten der Rechtsstaatlichkeit und der biirgerlichen
Freiheiten gehen.«’' Dennoch heiBt es zugleich: »Das Monopol der legitimen
Gewalt liegt in modernen Gesellschaften beim Staat.«’> Und auBerdem:

»Zwischen dem Staat und seinen Biirgern besteht ein Herrschaftsverhéltnis, auch wenn die
Biirger — fiktiv oder real — sich diesen Staat selber gegeben haben und ihn demokratisch
kontrollieren. Sie haben diese Herrschaft akzeptiert, weil sie iiberzeugt sind, dass die Ge-
sellschaft hierarchischer Koordination und einer allgemeinen Ordnung bedarf. Law and
order (Ruhe und Ordnung) sind, richtig verstanden, fiir moderne Gesellschaften unver-

zichtbar [...]«”

Das letzte Zitat hat — um es mit einer Formulierung von Benjamin zu sagen —
den »Vorzug der Deutlichkeit«’*. Es handelt sich offenbar um eine Form von
Mythos — mit Castoriadis: um eine gesellschaftliche imagindre Bedeutung. Zu-
gleich wird die Spannung in der Begriindung sehr deutlich: Die Biirger_innen
hitten die Herrschaftsverhéltnisse akzeptiert. Sie seien sogar — erste Steigerung —
iiberzeugt, dass es hierarchische Ordnung brauche. Zuletzt — zweite Steigerung —
sei diese Ordnung unverzichtbar.

Dieser gesellschaftlichen imagindren Bedeutung wird im néchsten Abschnitt
auf den Grund gegangen, um die Legitimitét zu erproben.

89 Freiburghaus / Buchli / Honegger: Das Duopol der legitimen Gewalt im schweizeri-
schen Bundesstaat, S. 56; 70-82; 84; 103f.

90 Ebd., S. 102.

91 Ebd, S. 56. [Herv.1.0.]

92 Ebd., S. 102.

93 Ebd., S. 42. [Herv. 1.0.]

94 Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,
hg. v. Burkhardt Lindner, Stuttgart: Reclam 1989, S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 41

1.5 KONTRAKTUALISTISCHE BEGRUNDUNG

Bisher wurden — ohne auf den unmittelbaren Einsatz der Zwangsmittel einzuge-
hen — die Erscheinungsweisen, begrifflichen und rechtlichen Griinde des Ge-
waltmonopols beschrieben. Letztere fokussierten vor allem den funktionalen An-
teil des Begriffs des Gewaltmonopols. Vertieft man diesen Anteil weiter, kommt
man zu seiner Legitimationsgrundlage. An dieser Stelle steht die vertragstheore-
tische Tradition, die hier als wirkmédchtige Theorie referiert wird. Das Ziel des
Abschnittes ist weniger die ausfiihrliche Wiedergabe der verschiedenen philoso-
phischen Vertreter, als die Bedingungen des kontraktualistischen Arguments und
seiner Teile hervorzuheben. Diese soll imagindre Anteile im Sinne von Castoria-
dis deutlich werden lassen. »Ohne den iibermédchtigen staatlichen Garanten des
Gesellschaftsvertrages wird sich niemand dauerhaft seiner Vorziige erfreuen
konnen.«” Ein Ziel des Gesellschaftsvertrags ist Sicherheit. Kohler verweist
nicht umsonst auf die Gefahr, wenn die »Strukturen 6ffentlicher Ordnung, die
den Rechtsfrieden sichern, zerstdrt werden«”. Bezieht man sich auf die Begriin-
dung dieser Strukturen 6ffentlicher Ordnung, gelangt man zu den oben in den
Abschnitten 1.2 und 1.3 referierten Rechtsgrundlagen. Diese sind durch die poli-
tische Herrschaft des Volkes in der Demokratie gesichert. Ein theoretisches
Problem stellt deren Legitimation dar. Obwohl das Volk die Verfassung verab-
schiedet hat, ist dieses stimmberechtigte Volk stindiger Verdnderung unterwor-
fen. Das scheint zwar banal, ist aber fiir die Legitimation entscheidend. Daraus
lasst sich das Problem ableiten, inwiefern rechtliche Grundlagen bindenden Cha-
rakter fiir alle YNachgekommenen< haben konnen. Der Kontraktualismus begeg-
net diesem Problem beispielsweise damit, dass er dem Gesellschaftsvertrag hy-
pothetischen®” und doch zugleich bindenden Charakter verleiht. Es miissten also
alle wenigstens hypothetisch zustimmen kénnen, dass es einen Staat mit sichern-
der Funktion gibt und geben soll. Wie Kersting einsichtig zeigt, kann der Kon-
traktualismus, solange er die Normativitdt des Vertrags als Vertrag, d.h. imma-
nent, zu rechtfertigen versucht, weder in einer hypothetischen bzw. konsensapri-
orischen noch in einer wirklichen bzw. konsensempirischen Form iiberzeugen.
Anders gesagt: Solange es nur um den Vertrag selbst geht, reichen die Rechtfer-

95 Kersting, Wolfgang: Die politische Philosophie des Gesellschafisvertrags, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994, S. 53.

96 Kohler: Biirgertugend und Willensnation, S. 21.

97 w»Der hier geschlossene Vertrag ist nur ein hypothetischer Vertrag, ein Vertrag, der nur
in den Kopfen der Philosophen stattfindet, ein Gedankenexperiment am Schreibtisch.«

Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 33.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

42 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

tigungen nicht aus. Erstere Positionen, die einen hypothetischen Vertrag und ei-
ne entsprechende Selbstverpflichtung geltend machen, verfehlten die normative
Wirkung: Was fehlt, sei gerade die einen Vertrag auszeichnende wirkliche indi-
viduelle Zustimmung.” Wenn das Versprechen, wie Kersting schreibt, der nor-
mative Kern des Vertrags ist, dann fehlt dieses ganz einfach bei einem hypothe-
tischen Vertrag.” Bei Positionen der zweiten Form wiederum wird eine wirkli-
che Zustimmung und Autorisierung angenommen. Jedoch bestehen auch hier
Probleme: Erstens, die Zustimmung, das >Konsentieren¢, sei unklar bezeichnet.
Kurz: Wann, mit welchem Zeichen, wird zugestimmt?100 Zweitens, wenn die Zu-
stimmung stillschweigend sein soll, das heifit unterstellt wird, muss begriindet
werden, warum diese angenommen werden kann. Als zustimmungskonkludent
oder verhaltenskonkludent gilt eine Handlung, ein Verhalten unter folgender Vo-
raussetzung:

»Wenn jemand ein Verhalten V an den Tag legt, dann darf'V als ein eine autorisierende /
legitimierende Zustimmung ausdriickendes / anzeigendes / bedeutendes Verhalten genau
dann angesehen werden und folglich explizit in legitimationstheoretischen Argumenten
einschligig verwendet werden, wenn es fiir die betreffende Person eine zumutbare Alter-

native zu V gibt, V folglich als freiwilliges Verhalten gelten kann; [...]«'"'

Damit ist der Nachteil der konsensapriorischen Position zwar aufgehoben, da
man von einer tatsdchlichen Zustimmung ausgeht oder wenigstens glaubt darauf
riickschlieBen zu konnen. Aber auch insofern erdffnet sich eine Schwierigkeit,
die Kersting zusammenfasst: »Weil sie [Vertrdge; nc] offenkundig beliebig un-

terstellbar sind«'®

. Man konnte ebenso hervorheben, dass die von Kersting her-
vorgehobene Wahlmdéglichkeit, die »zumutbare Alternative zu V« wohl eine
verwegene Offenheit suggeriert, die er selber eingesteht: »Wer verfligt schon
iiber die materiellen und immateriellen Mittel, um frei zwischen Hier und Dort
entscheiden zu konnen?«'® Zuletzt stellt er fest, dass auch bei dieser Position der
Vertrag und seine Selbstverpflichtung nicht der Ort ist, mit dem die Legitimation

der Herrschaft moglich ist.

98  Ebd.,S.33.

99  Ebd., S.24.

100 Ebd., S. 35.

101 Ebd., S. 36. [Herv. i.0.]
102 Ebd., S.37.

103 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 43

Dennoch werden in der gidngigen Diskussion um die Legitimation der gege-
benen Herrschaft, also den staatsphilosophischen Gesellschaftsvertrag, kontrak-
tualistische Figuren bespielt.'™ Beispielsweise, wenn der hypothetischen Dimen-
sion eine deskriptive Form gegeniiber steht, die Merten und Kohler prospektiv
ins Feld fithren. Beide beschworen die Gefahrdung der Sicherheit der Gesell-
schaft ohne den Staat, der das Gewaltmonopol inne hat. Dabei bezieht sich Koh-
ler vor allem auf die Naturzustandskonzeption von Hobbes, wobei er der hypo-
thetischen Beschreibung des »Krieges aller gegen alle«< schon faktischen Charak-
ter gibt. Dies ist zwar plausibel, aber konzeptuell fragwiirdig. Damit wird nun
auf eine vertragsexterne Bedingung verwiesen, die wichtig wird. Insofern zeigt
Kersting, dass auch das philosophische Gedankenexperiment des Gesellschafts-
vertrags nicht ohne »vertragsexterne Giiltigkeitsvoraussetzungen«'®” auskommt.
Zu diesen moralischen Voraussetzungen gehdren die Freiwilligkeit (Freiwillig-
keitsbedingung) und eine »hinreichend symmetrische Ausgangsposition der Ver-
tragspartner« (Fairnessbedingung).'” Nur wenn beide vertragsmoralischen Vo-
raussetzungen erfiillt seien, konne der Gesellschaftsvertrag Anspruch auf Giiltig-
keit haben. Nur wenn diese erfiillt sind, kann von einer angemessenen Legitima-
tion staatlicher Herrschaft gesprochen werden — wenigstens im Rahmen des
Kontraktualismus. Die Beantwortung der Ausgangsbedingungen héngt entschei-
dend von der entsprechenden Naturzustandskonzeption ab (beispielsweise dem
bereits referierten »Krieg aller gegen alle< von Hobbes). Entsprechend verweisen
diese Voraussetzungen auf die erhoffte und zu erzielende Ordnung durch den
Vertrag'”, die bei Merten und Kohler schon faktischen Charakter hat.

Damit wird deutlich, dass die Normativitit des Vertrags — also die interne
obligationstheoretische Struktur — immer an vertragsexterne Bedingungen ge-

104 Eine andere auf Kant zuriickgehende Form ist der rechtfertigungstheoretische Kon-
traktualismus. Bekanntermaflen iibertragt Kant in seiner Metaphysik der Sitten, ge-
nauer dem ersten Teil, Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre, mit dem all-
gemeinen Prinzip des Rechts § C den Kategorischen Imperativ ins Recht. Dabei ist
dieses Prinzip allenfalls mit Castoriadis’ Autonomie-Begriff vereinbar. Allerdings
muss diese Verkniipfung mit Vorsicht gemacht werden, da sich die Freiheitsbegriffe
konzeptuell deutlich unterscheiden. Virulent bleibt dabei das ahistorische Verstand-
nis von Vernunft, dem Kant aufliegt. Vgl. dazu Kant, Immanuel: Metaphysische An-
fangsgriinde der Rechtslehre. Metaphysik der Sitten. Erster Teil, hg. v. Bernd Lud-
wig, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1998, S. 39 [pag. 230f.].

105 Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 42.

106 Ebd., S. 44.

107 Ebd., S. 45f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

44 | VoM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

kniipft ist: einerseits die »Moralitit des Vertrags«'®, andererseits die »Rationali-
tit des Vertrags«'”. Wihrend also bei den hypothetischen und wirklichen Ver-
tragen, welche die Legitimation von Herrschaft durch sich selbst erreichen wol-
len, gemif Kersting nicht {iberzeugen, kann der Gesellschaftsvertrag durch giil-
tige aulervertragliche Bedingungen gestiitzt, Herrschaft legitimieren. Diese au-
Bervertraglichen Bereiche — Moralitdt und Rationalitdt — {iberpriift Kersting an-
hand der Analyse des »kontraktualistischen Arguments«''. Systematisch unter-
scheidet er bei diesem Argument Vertragsvoraussetzung, Vertragseinigung und
Vertragsresultat:

»Aus dieser knappen Skizze des kontraktualistischen Arguments ist ersichtlich, daB die
Naturzustandsbeschreibung fiir die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags von
zentraler Bedeutung ist: sie liefert die Darstellung des Problems, fiir das das vertragliche
Einigungsverfahren eine Losung bieten soll; sie enthdlt die Bestimmungen, die den Ver-
lauf, die Rahmenbedingungen und damit auch den Inhalt der vertraglichen Einigungspro-
zedur festlegen. In ihr ist in nuce immer schon das gesamte kontraktualistische Beweis-

programm enthalten.«'"'

Daraus ergibt sich der Fokus auf die Vertragsvoraussetzungen: »Die Ausgangssi-
tuation muB} jedoch nicht nur die Rationalitdtsbedingung des Vertrages erfiillen,
sie hat auch die Einlosung der Moralititsbedingung des Vertrages zu kontrollie-

ren.«''* Entsprechend fragt Kersting im »Vertragssituationsargument oder Na-

113
turzustandsargument«

, ob die Ausgangsbedingungen des Vertrages, dessen
Giiltigkeit garantieren. Konzentriert man sich auf die Moralitdt des Vertrags —
dem wird nun der Vorzug gegeben — tauchen entsprechend wieder die Voraus-
setzungen der Freiwilligkeit und Fairness auf. Diese miissen in irgendeiner Form
in der Beschreibung des Naturzustandes erfiillt werden. Bei Hobbes beispiels-
weise ist die Bedrohungslage fiir alle gleich, egal wie stark ein einzelner ist, er
kann sich seines Lebens nie ganz sicher sein. Womit auch er freiwillig aus dieser
— fiir alle gleich geféhrlichen — Ausgangsposition heraus will und auf die Durch-
setzung der Vereinbarung zielt. Wenn aber diese Bedingungen in der Beschrei-

bung der Vertragssituation iiberzeugend dargelegt sind, der folgende Vertrag

108 Ebd., S. 39.

109 Ebd., S. 46.

110 Ebd., S. 49.

111 Ebd., S. 50.

112 Ebd.

113 Ebd., S.55. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 45

giiltig ist — ist die staatliche Herrschaft damit letztlich theoretisch gesichert? Was
hat es in rechtsstaatlichen Breiten noch fiir eine Relevanz nach der Legitimation
staatlicher Herrschaft zu fragen? Oder wie Kersting schreibt: »Die politische
Philosophie der Gegenwart fiihrt keinen souverénitétstheoretischen Diskurs
mehr: die Souverinititsfrage ist durch das positive Verfassungsrecht in Uberein-
stimmung mit der klassischen neuzeitlichen Philosophie entschieden.«'' Ist die

Frage der Legitimation also auch praktisch erledigt?'"

1.6 DAS STAATLICHE GEWALTMONOPOL
ALS IMAGINARES

Das Gewaltmonopol ist allgegenwirtig — und doch ist es nirgendwo. Es ist bei
jedem, herrscht zwischen allen, wenigstens oft und 6fters, wenigstens in gewis-
sen Breitengraden. Wie kommt es zu seinem sehr speziellen Charakter? Wie
kann es herrschen? Die Frage der Legitimation stellt sich erneut.

Von der kantonalen Vereidigung in heiligen Hallen ausgehend, kam auf der
weltlich alltdglichen Strale der Kniippel zum Ausdruck — wenn auch nicht in
Aktion. Zwangsmittel sind immer iiberzeugend, vor allem durch ihre Stummbheit.
Stumm sind sie, da das Wesentliche bereits gesagt wurde, im toten Buchstaben
des Gesetzes, das gilt und dem man Geltung verschafft. Ins rechte Licht geriickt,
zeigte sich der Begriff des Gewaltmonopols als eben jene Eigenschaft, ohne die
der Staat gerade nicht zu begreifen sei. Ohne Zwang kein Recht. Ohne Recht
keine Ordnung. Ohne Ordnung keine Gesellschaft. So lautet der zwanglose
Zwang. Auch Begriffe werden geboren, nicht im Scholl — Kopfgeburten sind es
allemal — aber in der Geschichte. Der Faden wurde zuriickverfolgt und Spuren
ausgemacht, welche der Entstehung nachgingen. Dabei zeigte sich, dass weniger
die Entstehung und mit ihnen die historischen Ereignisse, als die Rekonstruktion
dieser Ereignisse interessant ist. Diese Rekonstruktion bezeugt stindig den
Zweck, das Ziel, kurz: eine Teleologie der Zivilisation.'®

114 Ebd., S. 263.

115 Vgl. dazu auch: Gilcher-Holtey, Ingrid: »Transformation durch Subversion: Die
Neue Linke und die Gewaltfrage«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-Holtey (Hg.),
Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und politisch motivierte
Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2006, S.
198-220.

116 Duerr: Obszonitit und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationsprozess, S. 9-31.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

46 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Das Gewaltmonopol ist ein junges Kind, zudem ein verstindiges und gutes.
Zuletzt sollte diesem Verstidndigen nachgegangen werden. Dabei richtete sich
das Augenmerk auf den Kontraktualismus, der seit Thomas Hobbes ebenjene
Gewaltherrschaft verniinftig legitimiert. Auch hier zeigte sich, dass das Gewalt-
monopol eine gute Sache sei, vor allem aber dass es nicht mehr wegzudenken ist.
Dabei fiel man aus dem beschaulichen Himmel auf die Erde, vom Denkbaren ins
scheinbare Ungemach des Machbaren: Gegen das Gewaltmonopol zu sein, ist
undenkbar, irrational und wird als Bedrohung bekdmpft. Geht man vom kontrak-
tualistischen Gedankenexperiment aus und einige Schritte zuriick, die oben be-
schrieben wurden, so kann man Folgendes festhalten:

Zuerst sind die auBervertraglichen und hypothetischen Vertragsbedingungen
entscheidend. Dem Vertrag wird zwar eine funktionale und rationale Erkldrung
zugeschrieben, er selbst hat aber lediglich erfundenen Charakter. Gerade die au-
Bervertraglichen, seine Giiltigkeit sichernden Bedingungen — Freiwilligkeit und
Fairness — sind abhédngig von einer den Vertrag bestimmenden Beschreibung,
dem Naturzustand. Es soll eine einsichtige Ausgangslage durch das Gedanken-
experiment anschaulich werden, die zeigt, warum es sittlich und rational ist, dass
die Gewaltausiibung monopolisiert >wurde<« — und bleibt. Insofern ruft dieses
Schreibtischgespenst nicht nur die Phantasie, sondern auch Moral und Vernunft
der Menschen an, die der Gewalt unterstehen. Die vertragsmoralischen Voraus-
setzungen der Freiwilligkeit und Symmetrie haben dabei — trotz ihrer Wichtig-
keit — keinen effektiven Charakter, sondern gehdren wie das gesamte Gedanken-
experiment ins Land Oz. Falls nun diese Bedingungen erfiillt worden sind, was
sie mit der angemessenen Beschreibung des Naturzustands sind, gilt der Vertrag.
Unter den Bedingungen des Hobbes’schen Naturzustands beispielsweise ist die
gegebene zweckrationale Einsicht die Erfiillung dieser vertragsmoralischen Vo-
raussetzungen. Das heifit die Menschen einigten sich verniinftigerweise darauf,
das vollumfingliche Recht der Herrschaft aufzugeben.''” Unter den gegebenen —
genauer: vorausgesetzten — Umstédnden dréngt sich eine Entscheidung im Hin-
blick auf den optimalen Nutzen auf. Alles hingt also von der Beschreibung des
Naturzustandes ab — aber das ist ein alter Hut. Daran anschliefend sind also die
Beschreibung des Naturzustands und sein Menschenbild entscheidend. Diese
Beschreibung néhrt sich vor allem — mindestens bei Hobbes — von einem be-
stimmten Menschenbild: »Menschen, die von Natur aus Freiheit und Herrschaft

118

iiber andere lieben [...].« ~ Diesem Bild entspricht eine bestimmte festgelegte

Vorstellung, was die Menschen ausmacht. Sei es eine Art von Machtstreben oder

117 Hobbes, Thomas: Leviathan, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, S. 131-135.
118 Ebd., S. 131.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 47

auch ihre Verniinftigkeit, die fiir ihre Entscheidungen handlungsbestimmend sei.
Die vertragsexternen Giiltigkeitsvoraussetzungen bzw. Vertragsbedingungen,
eben jene Freiwilligkeit und eine symmetrische Ausgangsposition, gelten auch
bei Hobbes. Diese werden — kurz gesagt — damit erreicht, dass die Einwilligung
in den Vertrag rationalerweise die beste Entscheidung ist und zweitens, wenn es
um die Fairnessbedingung geht, dass auch noch der Stirkste um sein Leben
fiirchten muss, die Unterschiede zwischen den Menschen also nicht so grof sei-
en. Insofern bedeutet die symmetrische Ausgangsposition, die gleiche Gefahr-
dung aller an Leib und Leben. Diese externen Bedingungen lassen sich produk-
tiv machen, wenn man sich auf das Gedankenexperiment einlédsst. Unter den ent-
sprechenden Umsténden, die Giiltigkeitsbedingungen sind gesetzt, miisste man,
das wire folgerichtig, zustimmen. Gerade dass man zustimmen miisste, ldsst sich
umformulieren in die Vorstellung, dass alle stillschweigend mit dem herrschen-
den Gewaltmonopol (>vertraglich<) einverstanden wéren, sein miissten oder

119
eben: sind.

Dieser konzeptuelle Sprung aus dem Gedankenexperiment in die
Wirklichkeit ist entscheidend. Obwohl Kersting also betont, dass es in der politi-
schen Philosophie des Gesellschaftsvertrages nicht um die angemessene Be-
schreibung sozialer Wirklichkeit gehe, sondern um die Probleme der Legitimati-
on staatlicher Herrschaft, miisste man hier insistieren.'”” Wenn die Legitimation
staatlicher Herrschaft auf dem Spiel steht, geht es immer um die soziale Wirk-
lichkeit. Sartwell formuliert es wie folgt: »But the situation is much worse than
that. It’s not only that I do not (or do) consent, but that it is impossible for me ei-
ther to consent or not to consent; the objective situation compromises the very
possibility of voluntary action.«'*' Der Charakter der kontraktualistischen Legi-
timation geht iiber das Gedankenexperiment hinaus. Er ndhrt sich von der Ein-
sichtigkeit, die darauf bauend von einer Einigung und Einigkeit ausgeht. Diese
hat aber angesichts realer Herrschaft nicht nur keinen hypothetischen Charakter
mehr, sie verkehrt die Legitimation in reine Spiegelfechterei. Die stillschwei-
gende Zustimmung ist, so Sartwell, anmaBiend, da sie unter diesen Umstédnden
die Moglichkeit einer tatséchlichen freiwilligen Zustimmung untergrabt bzw.
negiert. Ein daran anschlieBender Punkt kann wie folgt gefasst werden: Das Ziel
des Gesellschaftsvertrags ist eine friedliche Gesellschaft — es gibt sie. Es gibt sie
auch deshalb, weil sie normativen Charakter hat und — befolgt wird. Erst der
Verzicht aller auf Gewalt — aufler den eingesetzten Machthabenden im Staat —

119 Sartwell, Crispin: Against The State. An Introduction to Anarchist Political Theory,
Albany, NY: State University of New York Press 2008, S. 50.

120 Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 41.

121 Sartwell: Against The State, S. 51.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

48 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ermdgliche einen Zustand des Friedens. Die Normativitét entfaltet ihren Einfluss
durch die vorausgesetzte Vorstellung des Menschen und ist mit den Bedingun-
gen einer moralisch korrekten und rationalen Entscheidung eng verbunden. Eine
entscheidende Wendung nimmt nun diese hypothetische Form der Legitimation
wie oben angedeutet, wenn sie bei den tatsdchlichen Zustinden ankommt, folg-
lich praktisch wird. Erst jetzt wirkt sich das kontraktualistische Argument in
Uberzeugung aus: Wir leben — kénnte man anders sagen — bereits in dieser >bes-
seren< Gesellschaft. Gerade die Vorstellung, dass die bessere, das heifit friedli-
che, Gesellschaft ohne das staatliche Gewaltmonopol in Gefahr ist, sorgt fiir
den Erhalt und die Verteidigung der Institution. Die Gewalt wird gleichermafen
doppelt gebédndigt, indem ihre Zuschreibung nicht nur faktisch und praktisch ei-
ner Institution zugestanden und in ihr eingefriedet wird, sondern auch theore-
tisch, d.h. unter Giiltigkeitsbedingungen rational, sittlich notwendig erscheint.
Wenn der Zwang den Charakter eines wechselseitig notwendigen und rational
gebotenen Selbstzwangs hat, also aus einer Selbstbestimmung sich nahrt, wird
eine Kritik moglicher Heteronomie hinféllig. Darin liegt nun auch das Bestreben,
dass das Gewaltmonopol eine zivilisatorische Errungenschaft darstellt, dass die
gesellschaftlich-geschichtliche Entstehung nicht blof kontingent, sondern einen
wesentlichen Sinn hat. Dieser Sinn ist konstruiert, er bestimmt eine Bedeutung,
hinter die nicht zuriickgegangen werden darf. Unter Strafe des Gefangnisses.
Versucht man die Frage zu beantworten, welche imagindren Anteile dem
Gewaltmonopol zukommen'*, kann man Folgendes festhalten: Es wird voraus-
gesetzt, dass das staatliche Gewaltmonopol notwendige Bedingung eines Rechts-
staats und damit einer an Recht (und implizit Gerechtigkeit) orientierten Gesell-
schaft ist. Diese Voraussetzung griindet in Vorstellungen iiber die Verfasstheit
der Menschen (Rationalitdt, Machtstreben, Nutzenorientierung). Diese Vorstel-
lungen iiber die Menschen gelten weiterhin — und damit auch die Grundlage
bzw. vertragsexternen Giiltigkeitsvoraussetzungen. Staatlichen Zwang gibt es
tatsdchlich. Dieser Rechtszustand mag virtuelle Gerechtigkeitsauflagen erfiil-
len'” und damit den Rechtsstaat giiltig legitimieren. Dies éndert nichts am effek-
tiven Zwang: Kniippel, Gummischrot, usw. Dies wird grundsétzlich nicht bean-
standet, was mit der Akzeptanz gegeniiber den Voraussetzungen zusammen-
hingt. Eine sichere Gesellschaft ist gemeinhin nur als Rechtsszaat iiberhaupt
denkbar. Der imagindre Anteil wirkt bzw. die gesellschaftlichen imaginédren Be-
deutungen wirken sich auch auf die Uberzeugung aus, dass der Staat weiterhin
eine rationale Funktion hat. Eine Gesellschaft ohne einen solchen Staat ist nicht

122 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 226.
123 Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 49

vorstellbar. Die Notwendigkeit des staatlichen Gewaltmonopols scheint so
selbstverstiandlich, dass Gesellschaft ohne diese Monopolisierung gar nicht mehr
vorstellbar und denkbar ist. Die Bedeutung des Gewaltmonopols in der Ge-
schichte und fiir die verniinftige Einrichtung unserer Welt hat also Sinn. Castori-
adis nennt es einen imagindren Sinn, genauer eine gesellschaftliche imaginire
Bedeutung. Um diese herum wird unser Leben gestaltet bzw. diese gibt den
Rahmen sinnvoller Handlungen vor. Insofern ist das Gewaltmonopol sinnhaft,
unsichtbar und sichtbar zugleich. Als Praxis bestimmt dieser Sinn, seine Bedeut-
samkeit, das Handeln und Behandelt-Werden in und durch die Institution des
Staates perpetuiert als Praxis wiederum den Sinn. Insofern kann man von der
»Vormachtstellung der Institution gegeniiber der Gesellschaft« und damit von
Heteronomie sprechen.'” Darauf wird zuriickzukommen sein.'*

1.7 STAATLICHES GEWALTMONOPOL UND AUTONOMIE

Die bisherigen Ausfithrungen verweisen auf das Kernproblem der Autonomie
bei Castoriadis: Die Frage, wie Heteronomie bzw. Fremdherrschaft der imagina-
ren Institutionen gegeniiber der Gesellschaft aufgelost werden kann. Damit wird
— neben der konzeptuellen Beschreibung einer bestimmten Institution der Gesell-
schaft als Imagindres — der normative Charakter des politischen Entwurfs wich-
tig. Dabei kann auf die konzeptionelle bzw. institutionelle wie auch die kontrak-
tualistische Seite verwiesen werden. Die Begriffe um das Imaginére, die Hetero-
nomie und Autonomie werden in den nédchsten Kapiteln eingefiihrt.

Im Weiteren wird auf die von Castoriadis vorgestellte Losung der Frage nach
Gewalt und Zwang in einer autonomen Gesellschaft eingegangen, um einen Ge-
genentwurf vorauszuschicken — ohne auf die Realisierbarkeit weiter einzugehen.
Castoriadis geht nicht davon aus, dass die gesellschaftliche Organisation des Zu-
sammenlebens gidnzlich ohne ZwangsmafBinahmen auskommt. Er lehnt allerdings
die bisherige Form durch Behorden ab.

»Der Restbestand der Staatsfunktionen lésst sich in drei Rubriken unterteilen: die materi-
ellen Grundlagen von Gewalt und Zwang, die >besonderen Formationen bewaffneter Men-
schen, Gefangnisse u.a.<« — mit anderen Worten, Armee und Justiz [...] Was die Armee an-
geht, werden die »besonderen Formationen bewaffneter Menschen« selbstverstindlich auf-

geldst und durch die bewaffnete Bevolkerung ersetzt. Anstelle eines stehenden Heeres

124 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 226.
125 Vgl. Kap. 2.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

50 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

werden aus Arbeitern der Fabriken und Gemeinden bestehende Einheiten eine Territorial-

armee bilden, wobei jeder Rat in seiner Region Polizeigewalt ausiibt.«'**

Castoriadis beschreibt hier im Rahmen seines Sozialismus-Entwurfs bereits Mit-
te der 1950er Jahre die Konsequenzen aus der Machtiibernahme des damals von
ihm noch bezeichneten revolutiondren Subjekts, dem Proletariat. Auch wenn er
das Proletariat in Fait et a Faire bzw. Getan und zu tun nicht mehr als die revo-
lutiondre Kraft sieht, hilt er darin doch am grundlegenden Inhalt des Sozialismus
fest wie er ihn in Sur le contenu du socialisme beschreibt."” Dazu gehért auch
die Ausgestaltung der Ordnungsmacht, die hier die erste Rubrik der iiberkom-
menen Staatsfunktionen bedeutet. Zu dieser Ausgestaltung gehort die radikal
demokratisch und insofern nicht delegierte Ausiibung der Kontrollmacht der ge-
setzten Institutionen. Es wiirde, so Castoriadis, die bewaffnete Bevolkerung die
Sicherheit gewéhrleisten. Der von ihm im Zitat erwédhnte Rat bedeutet die Arbei-
terselbstverwaltung. Der Rat besteht aus jederzeit abwihlbaren Delegierten aus

den regionalen Produktionsbetrieben.'*®

Die Heteronomie wird aufgeldst, indem
die Basisorgane der Betriebe bzw. Landgemeinden gleichzeitige Souverdnitét
ausiiben und ihre Durchsetzung kontrollieren. Die Gewaltenteilung ist damit re-
lativiert, wenn auch nicht ganz aufgelost. Dies verdeutlicht Castoriadis mit der

Erlduterung der Gerichtsbarkeit:

»Die Rechtsprechung wird den Basisorganen anvertraut, wobei jeder Rat als erstinstanzli-
ches Gericht fiir die in seinem Zustédndigkeitsbereich begangenen Delikte fungiert. Eine
von allen Réten verabschiedete Prozessordnung sowie das Recht, vor dem Regionalrat
oder der Zentralversammlung in Berufung zu gehen, garantieren die Personlichkeitsrechte.
[...] Freiheitsentzug ist nur gerechtfertigt, wenn der Betroffene als permanente Gefahr fiir

seine Umwelt eingeschiitzt wird [...].«'>

Wenngleich die exekutive wie legislative Macht von diesen Basisorganen ausge-
iibt wird, differenziert sich die gerichtliche Macht, indem mehrere Ebenen der
Berufung — wie heute — eingesetzt wiirden. Dennoch hilt Castoriadis fest, dass
ihm

126 Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 162f.
127 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253.

128 Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 165.
129 Ebd., S. 163.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 51

»die >Teilung« (schlechtes Wort) der Gewalten ebenfalls unverzichtbar [erscheint]. Auch
sie geht auf die antike Demokratie zuriick: Die durch das Los ermittelten athenischen Ge-
schworenengerichte waren keine Befehlsempfanger der Volksversammlung, sondern
konnten sogar deren Entscheidungen revidieren. In den liberalen Systemen der Moderne
ist dieses Prinzip in der Theorie hoher entwickelt, in der Realitit jedoch weniger ausge-

prz'igt.«13 0

Nach heutigem Verstindnis wére damit die Gewaltenteilung formal zwar aufge-
weicht, aber nicht aufgehoben. Castoriadis wird damit einem Anspruch von Mer-
ten konsequenterweise gerecht:"”' Die Zwangsausiibung wird effektiver Selbst-
zwang. Es wird deutlich, dass Castoriadis damit die Erwartungen an den Einzel-
nen hoch ansetzt.

1.8 FaziT

In diesem Kapitel wurde der Begriff des staatlichen Gewaltmonopols untersucht.
Man wird vereidigt. Die Vereidigung, der Schwur ist feierlich und vor Leuten
(auch Gott scheint dabei zu sein). Dazu gehorte weiter eine Beschreibung des
Ausdrucks, den sich diese Gewalt verschafft. Dieser Ausdruck findet sich in
Zwangsmitteln, die von einer Behorde wie der Polizei angewandt werden diirfen
— oder sogar miissen. Es wurde ein Einblick in den symbolischen Charakter von
Polizeikniippel und Gummischrot gegeben. Dabei wurde durch die Aufnahme
der von Michael Sturm erarbeiteten Geschichte des Polizeikniippels in Deutsch-
land deutlich, dass diesem neben seiner Funktion auch ein symbolischer Gehalt
zukommt. Beide Aspekte — Funktionalitidt wie auch Symbolcharakter — wurden
mit flichtigem Blick auch beim Gummischrot betrachtet, einem in der Schweiz
hiufig angewandten Zwangsmittel. Es sollte deutlich werden, dass neben der
Funktion, neben der symbolischen Bedeutung auch noch eine weitere Grundlage
zu diesem phdnomenalen Ausdruck gehort, der bedeutsame Anteil der Instituti-
on, die legitimerweise Gewalt anwendet. Um diesem bedeutsamen Anteil ndher
zu kommen, wurden die begrifflichen und rechtlichen Grundlagen des Gewalt-
monopols, wenn auch nur sehr kurz, aufgearbeitet. Es zeigte sich, dass staatliche
Gewaltausiibung nur in Form von rechtsstaatlicher Durchsetzung von Recht und
Ordnung verstanden oder wenigstens legitimiert wird. Dazu wurden die rechtli-
chen Rahmenbedingungen nicht nur der Zwangsmittel, sondern auch der souve-

130 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 245.
131 Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 36.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

52 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

rdnen Rechte auf das Gewaltmonopol in der Schweiz ausgebreitet. Die Notwen-
digkeit einer Zwangsgewalt wurde durch Griinde der Sicherheit erklért. Wenn es
keine sichernde Instanz gébe, welche die Interessen der Gemeinschaft bewahre,
miisste sich die Gemeinschaft notwendig in Gruppenkdmpfen und Chaos aufls-
sen. Darauf verwiesen Merten und Kohler — beide mehr oder weniger ausdriick-
lich mit Bezug auf Hobbes. Nicht zuletzt beruft man sich insofern auf die Ge-
schichte und die vermeintliche Entwicklung des Gewaltmonopols als einer Zivi-
lisationserrungenschaft. Es wurden Etappen der Entstehung des Gewaltmonopols
aufgezeigt und vor allem der Charakter der Beschreibung dieser Entstehung her-
vorgehoben. Abgesehen von den bedrohlichen Naturzustandsszenarien wurde in
diesem Zusammenhang die Legitimation staatlicher bzw. souverdner Herrschaft
mit dem Kontraktualismus aufgegriffen. Es wurde versucht, die Bedingungen
der Gesellschaftsvertragstheorie soweit aufzurollen, als es nétig wurde, staatli-
che Herrschaft zu begriinden. Es zeigte sich, dass der Kontraktualismus wenigs-
tens rational beweist, dass es fiir alle unter der Bedingung eines konstruierten
Naturzustands besser ist, in einen Vertrag einzuwilligen, der zur Folge hat, dass
die Gewaltausiibung innerhalb des Staates monopolisiert wird. In einem demo-
kratisch verfassten Staat kommt dieses Monopol rechtlich begriindet einer Be-
horde wie der Polizei zu. Da alle Behorden im Auftrag des Souverdns handeln,
und der Souverdn mittel- oder unmittelbar die stimm- und wahlberechtigte Be-
volkerung ist, handeln die Behdrden im Auftrag eben dieser Bevilkerung. Dieser
Auftrag im allgemeinen Interesse ist selbstauferlegt — und dies, so wird es vom
Kontraktualismus angenommen — reiflich iiberlegt. Es wurde zuletzt versucht zu
erkldren, in welcher Weise Vorstellungen diese Grundlegung des Gewaltmono-
pols stiitzen. Dazu gehorte die Anlage des Gedankenexperiments, das die Ratio-
nalitdt und damit Notwendigkeit des Gesellschaftsvertrags untermauert, indem
ein nicht wiinschenswerter Naturzustand angenommen wird. Das Gedankenex-
periment erhdlt damit auf zweierlei Weise faktisches Gewicht: Einerseits, sofern
man in einer befriedeten durch das Gewaltmonopol gesicherten Gesellschaft
lebt, andererseits als der hypothetische Charakter der Zustimmung sich in eine
faktische wendet, sobald die Zwangsmittel effektiv eingesetzt werden. Dazu ge-
horten auch die externen Bedingungen der Giiltigkeit des Gesellschaftsvertrags,
die Freiwilligkeit und symmetrische Ausgangsposition. Beide sind fragwiirdig,
die Freiwilligkeit wird durch die rationale und faktische Notwendigkeit ad ab-
surdum gefiihrt, die symmetrische Ausgangsposition hat demgegeniiber keinen
faktischen Charakter, sondern lediglich hypothetischen. Zuletzt wurde ein refle-
xiver Anteil der Grundlegung staatlicher Herrschaft ausgemacht, der darin be-
steht, dass diese selbst legitimiert sein muss, was mit dem Rationalitdtsanspruch

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 53

deutlich werden sollte. Es wurde zuletzt versucht, aufzuzeigen, inwiefern Casto-
riadis demgegeniiber die Legitimitit von Zwang versteht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:

:20. httpsy//www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [{-) KXt


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Imaginares

American: How the fuck did you get in here?
Lone Man: 1 used my imagination.'
THE LIMITS OF CONTROL; JIM JARMUSCH

Es ist der Anspruch dieser Arbeit, das Imaginére konzeptuell zu klédren. Um die-
ses Ziel zu erreichen, ist es notwendig die entsprechenden Grundlagen der politi-
schen Philosophie von Castoriadis zu untersuchen. Von Anfang an dringte und
dréngt sich also die Frage auf, was Castoriadis mit dem Imaginidren meint, dem
er einen — in der bisherigen Philosophiegeschichte — einmaligen Stellenwert gibt.
Entsprechend ist die imagindre Institution der Gesellschaft gerade durch das
Imaginire als Bedingung gekennzeichnet. Die Institutionen erfahren durch das
Imaginére ihre vielfache Gestaltbarkeit. Es wurde mit einem Beispiel, dem staat-
lichen Gewaltmonopol, eine bestimmte Institution bezeichnet; dies allerdings mit
der Absicht ihre imagindren Anteile herauszuarbeiten. Methodisch wird diese
Frage — was ist das Imagindre? — in den Vordergrund gestellt. Zugleich fiihrt sie
als roter Faden durch die Arbeit. Insofern wurde mit der Spurensuche bereits im
ersten Kapitel begonnen. Daraus ergibt und ergab sich im Verlaufe der Untersu-
chung zweierlei: einerseits die enge Verkniipfung an Begriffe wie das Symboli-
sche und die Institution, womit wiederum die entsprechenden konzeptuellen
Verbindungen zu kldren sind; andererseits der Ausgang aus diesem Labyrinth,
der zu den gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen und dem radikal Imagini-
ren fiihrt, wobei man zuletzt bei der Autonomie ankommt. Folgt man dem Ima-
gindren zuerst und immer wieder, so die Annahme der Arbeit, kommt man un-
weigerlich zum Begriff der Autonomie. Damit aber zeigt sich eine innere Ver-

1 THE LIMITS OF CONTROL (USA 2009, R: Jim Jarmusch).

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

56 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

wandtschaft, die dem Anspruch dieser Arbeit folgend die konzeptuelle Kohédrenz
von Castoriadis’ politischer Philosophie beurteilt.

Damit werden wiederum drei Aspekte wichtig, die es zu untersuchen gilt,
sobald man den Begriff des Imaginéren anspricht: Erstens die Psyche, zweitens
die Gesellschaft-Geschichte,” drittens die Institutionen. Wie Psyche und Gesell-
schaft vermittelt werden, erklért Castoriadis anhand des Begriffs des Imagindren.
Dieser gesellschaftliche Kitt oder »unsichtbare Zement«’ ist hintergriindiger
Sinn, der in den Institutionen zum Ausdruck kommt. Die Beschreibung des Ge-
waltmonopols ist ein Beispiel, welches das Bestreben von Castoriadis einleiten,
illustrieren und begrifflich fassbar machen sollte. Das Imaginédre hat entspre-
chend dieser Ebenen eine begriffliche Unterscheidung erfahren. Castoriadis
nennt das schopferische Moment der Menschen das radikal Imagindre. Das, was
geschopft werde, zeige sich in Symbolen und ihren Bedeutungen, die institutio-
nalisiert das aktual Imagindre umfassten. Insgesamt bildeten diese geschopften
gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen jenen transindividuellen Kitt, durch
den eine Gesellschaft erst zusammenhélt. Allen drei Ebenen wird im Folgenden
nachgegangen. Im Verlauf dieser Auslegung wird sich ein transzendentaler Sinn
und normativer Anspruch verdeutlichen, der im folgenden Kapitel zum Thema
Entfremdung aufgenommen wird. Dabei geht es um die von Castoriadis ange-
strebte Autonomie gegeniiber heteronomen Institutionen. Was das bedeutet, wird
sich erweisen.

2.1 IMAGINARES | — GESELLSCHAFT UND INSTITUTION

Ein erster Schritt fiihrt zur Begriffsklarung des Imagindren. Dazu gehoren die
konzeptuellen Verstrickungen mit anderen Begriffen. Man kann eine Triade
ausmachen: Das Imaginére ist mit dem Symbol und der Institution verbunden.
Diese Verkniipfung wird in einem Zusammenhang mit der Funktionalitét von In-
stitutionen dargestellt. Erst diese zeigt, wie eine Gesellschaft Probleme 16st. Die-
se Funktionalitdt zeigt aber nicht, warum eine Gesellschaft Probleme genauso
und nicht anders 16st. Dazu bedarf es des Imaginéren, das durch ein Symbolsys-
tem den Institutionen einen Sinn verleiht. Dieser Sinn verweist auf jene gesell-
schaftlichen imagindren Bedeutungen, die alles zusammenhalten. Entsprechend

2 Castoriadis spricht von Gesellschaft-Geschichte, um zu verdeutlichen, dass Gesell-
schaft ohne Geschichte nicht denkbar ist. Wenn an dieser Stelle von Gesellschaft die
Rede ist, wird entsprechend auf Gesellschaft-Geschichte referiert.

3 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 246.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 57

wird nach einer ersten Anndherung an das, was das Imagindre anzeigt, die Ver-
bindung zum Symbolischen und weiter zur Institution untersucht. In einem wei-
teren Schritt wird dann der Bezug auf die gesellschaftlichen imagindren Bedeu-
tungen, den grundlegenden Sinn, den sich eine Gesellschaft gibt, erldutert. Zu-
letzt werden die damit eng zusammenhingenden Begriffe Autonomie, Praxis
und Magma mit Bezug zur instituierten und instituierenden Gesellschaft aufge-
nommen und erklart.

2.1.1 Imaginéares und Symbole

mImaginir« sagen wir, wenn wir etwas >Erfundenes< meinen«®. Dieses Erfunde-
ne, das Imagindre, ist vorerst sehr verallgemeinert zu verstehen: etwas blofs Vor-
gestelltes. Dieses Vorgestellte ist von der Realitdt, dem was ist, unterschieden.
Dieses Vorgestellte bzw. Imagindre werde erst wirklich, so Castoriadis, durch
das Symbolische. Es driicke sich symbolisch aus, um »existieren« zu kénnen.
Dies geschehe in »Bildern«’. Unter dem Symbolischen oder Symbolismus ver-
steht Castoriadis »Bedeutungen im weitesten Sinne«’, das heiBt ein gesellschaft-
lich anerkanntes Symbolsystem wie z.B. ein juridisches System oder eine institu-
ierte Macht (wie bspw. eine Diktatur, Kirche, das Gewaltmonopol etc.).” Das
Symbolische oder der Symbolismus sei aber umgekehrt, durch die Féhigkeit zu
Imaginieren (capacité imaginaire)® bedingt.” Diese Fihigkeit oder Mglichkeits-

4 Ebd., S.217.

5 Naheliegender ist der franzdsische Ausdruck »images«, da er auch Vorstellung bedeu-
tet und den Bezug zur »imago« verdeutlicht. Castoriadis schreibt: »Der Riickgriff auf
den Term >Imagination< scheint mir aufgrund zweier Konnotationen des Wortes gebo-
ten: dem Bezug zur imago, zum Bild im weitesten (und keineswegs nur >visuellen<)
Sinne des Wortes, d.h. zur Form (Bildung, Einbildung usw.); und dem Bezug zum
Gedanken der Erfindung oder besser und genauer gesagt, zur Schopfung.« Castoriadis:
Das imaginidre Element und die menschliche Schopfung, S. 293. [Herv. i.0.] Vgl.
auch Castoriadis: L’Institution imaginaire de la société, S. 177 bzw. Castoriadis: Ge-
sellschaft als imaginére Institution, S. 218.

Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 200.

Ebd.

Castoriadis: L’institution imaginaire de la société, S. 177.

Es wird mit Absicht nicht der Kant’sche Begriff der Einbildungskraft benutzt. Obwohl
Castoriadis Kant zuschreibt, Aspekte des Imagindren in der Kritik der Urteilskraft

O 0 9

entdeckt zu haben, weicht er doch in entscheidenden Punkten von Kant ab. Vgl. dazu

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

58 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

bedingung nennt Castoriadis das radikal Imagindre. Es sei vorausgesetzt, dass
wir etwas, ein Bild, das nicht real oder vorhanden sei, vorstellen konnten:

»In dem Mafle jedoch, wie das Imaginére letztlich auf eine urspriingliche Féhigkeit zu-
riickgeht, sich mit Hilfe der Vorstellung ein Ding oder eine Beziehung zu vergegenwirti-
gen, die nicht gegenwirtig sind (die in der Wahrnehmung nicht gegeben sind oder es nie-
mals waren), werden wir von einem letzten oder radikalen Imagindren als der gemeinsa-

men Wurzel des aktual Imagindren und des Symbolischen sprechen.«'

Was meint Castoriadis mit dem Begriff »radikal«? Oder anders gefragt: Was ist
Schopfung?

»lch benutze den Begriff yradikal« zunédchst, um das, worum es mir geht, von der »sekun-
dédren< Imagination abzugrenzen, der einzigen, von der man normalerweise spricht, der
rein reproduktiven und / oder kombinatorischen Imagination, und dann, um den Gedanken
zu betonen, dass diese Imagination der Unterscheidung zwischen >Realem« und >Imaginé-
rem¢ oder >Fiktivem« vorausgeht. Um es ganz direkt zu sagen: Nur weil es radikale Imagi-
nation und instituierendes Imaginéres gibt, existiert fiir uns >Realitéte, als solche und als je

. 11
bestimmte.«

Dieses Imaginire ist als schopfendes Tun selbst Griindendes.”” Dieses radikal
Imaginére ist also nicht zu verwechseln mit einer Fahigkeit wie der sogenannten
Einbildungskraft, Phantasie oder Imagination, welche Castoriadis sekunddre
Imagination nennt. Diese gehdrt zum Vermogen, ist aber nur ein Teil davon. Das
radikal Imaginédre sei im Gegensatz dazu — um hier den Unterschied zum sekun-
dédren Imagindren zu verdeutlichen — Bedingung der Trennung von Realitit und
Fiktion."” Es gibt ein reales Ding in der Welt, z.B. das Land Schweiz. Damit es

Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 298-309 u.
Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 23-35.

10 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 218. [Herv. i.0.]

11 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 293. [Herv.
i.0.]

12 Hier wird der Praxisbegriff von Castoriadis deutlich, der spiter nochmals aufgenom-
men wird (Vgl. Abs. 2.3). Castoriadis strdubt sich dabei gegen eine Aufteilung der
Arbeit als Techné wie sie Platon vorstellte, dass etwa die Idee als Vorstellung im
Werk abgebildet wird.

13 Zentral ist an dieser Stelle, dass Castoriadis unausgesprochen einen Bezug zu Aristo-

teles” Uber die Seele herstellt, wenn er von der schopferischen Fahigkeit spricht, sich

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 59

dieses Ding geben kann, muss es als Vorstellung, als Bild zur Darstellung kom-
men, im Symbol. Dass Symbol und Bild zusammenkommen, dass Schweiz als
Zeichen und Schweiz / Nation als Bedeutungen verkniipfbar sind, verdankt sich
bei Castoriadis sich dem radikal Imagindren. Dass Symbol und Bild zusammen-
gehoren, begriindet sich zugleich aus ihrer mdglichen Verschiebung und Varia-
bilitdit. Wenn man z.B. sagte »dies ist die Schweizer Flagge«, ist durch dieses
Symbol eines weilen Kreuzes auf rotem Grund das Imagindre der Nation
Schweiz als Bedeutung bezeichnet (und gewissermalien geronnen). Das Imaginé-
re verwirklicht sich in der Vorstellung Schweiz und weiter in Begriffen wie —
etwas plakativ — Neutralitidt, Unabhéngigkeit, Kédse etc. Genauer gesagt: dem
Wort Schweiz als Signifikant, d.h. als Bezeichnung oder Wort, kommt eine be-
stimmte Bedeutung (Signifikat) zu. Der Signifikant ist das Symbol, ein sprachli-
cher Ausdruck. Die Fahigkeit und Mdglichkeit der Vorstellung bezeugt etwas
Entscheidendes:'* Wir stellen uns etwas vor, das nicht anwesend ist. Dies wird
erst durch das radikal Imagindre ermoglicht. Erst dieses Imaginére, das als Wur-
zel der Grund aller Vorstellung sei, bringt dann das Vorgestellte — das aktual
Imagindre — hervor: »Es handelt sich dabei um die elementare und nicht weiter
zuriickfiihrbare Fahigkeit, ein Bild hervorzurufen.«”> Obwohl Castoriadis im
Symbolischen eine notwendige Bedingung fiir die Ausdruckskraft des radikal
Imaginéren vorstellt, betont er, dass erst die Vorstellungskraft als schopferischer
Akt des radikal Imaginiren das Symbolische ermoglicht.'® Erst durch diese Fi-
higkeit kénnten ein »zentrales Imaginires« (z.B. Nation'’) und seine »elementa-
ren Symbole« entstehen bzw. bestehen.'® Dariiber hinaus und damit verbunden
entstiinde peripheres Imagindres, wie z.B. eine Flagge bzw. ein Wort wie

etwas vorzustellen. Vorstellen wird als Bedingungen nicht nur des Denkens, sondern
auch des Wahrnehmens dargestellt. Im Aufsatz La découverte de ['imagination setzt
sich Castoriadis eingehend mit Aristoteles’ De Anima auseinander, wo er glaubt auf-
zeigen zu konnen, dass bereits Aristoteles dem radikal Imaginéren auf der Spur gewe-
sen sei. Vgl. dazu Castoriadis, Cornelius: Domaines de [’homme. Les carrefours du
labyrinthe 2, Paris: Edition du Seuil 1986, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das imagini-
re Element und die menschliche Schopfung, S. 47-86.

14 Vgl. Castoriadis: Domaines de I’homme. Les carrefours du labyrinthe 2, S. 327-363;
vgl. dazu auch Castoriadis: Das imaginire Element und die menschliche Schopfung,
S. 47-86.

15 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 218.

16 Castoriadis: Das imagindare Element und die menschliche Schopfung, S. 293f; 326f.

17 Ebd., S. 30f.

18 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 224.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

60 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Schweiz mit der Bedeutung Sciweiz und im Weiteren die Verkniipfung mit be-
stimmten Bedeutungen.'® Deutlich wird dabei, dass diese Gruppierung >willkiir-
lich« ist, zumindest teilweise. Dass es sich um eine bewusste Verbindung des
Wortes Schweiz und der Bedeutung Schweiz handelt, stimmt dann, wenn man
sich seiner Beweglichkeit bewusst wird. Schweiz kann und muss andere Bedeu-
tungen aufnehmen und sich verdndern. Allerdings lésst sich dies rational nur be-
dingt steuern, da es sich bei diesem aktual Imagindren um ein gesellschaftlich
Imagindres handelt, das nicht einfach so von einem Einzelwillen umgeformt
werden kann, sondern eine eben — gesellschaftliche — und hergebrachte, histori-
sche Bedeutung ist.”’ Die grundlegende Frage bei Castoriadis ist: Wie es mog-
lich sein kann, dass etwas Imaginéres, ein Begriff wie eben Schweiz oder bei-
spielsweise Gott, begleitet von weiteren sekundédren imagindren Bedeutungen
(allmichtig, allweise, etc.) von uns als von uns unabhingige Vorstellung be-
trachtet wird? Anders gefragt: Wie kommt es, dass solche gesellschaftlichen
imagindren Bedeutungen, wie sie Castoriadis nennt, als von uns unabhéngige
Entitdten bzw. Dinge im weitesten Sinne begriffen werden? Castoriadis antwor-
tet mit einem Stufenmodell seines Begriffes des Imagindren. Im Kern stehen un-
verfiigbare Symbole. Sie sind als erste Symbole des radikal Imagindren zu be-
trachten. Verbindungen dieser ersten symbolischen Elemente bildeten die Struk-
tur der Gesellschaft (Zeremonien, Religion, Formen der Autoritit wie das Ge-
waltmonopol, etc.). Diese Ebene ist nicht nur funktional. Um diese primédren
Symbole, die auf eine zentrale gesellschaftliche imaginire Bedeutung hinweisen,
gruppiert sich das periphere Imagindre, bereits bekannt als aktual Imaginéres:

»Eine Fahne ist ein Symbol mit rationaler Funktion, Erkennungszeichen und Sammel-
punkt, wird aber bald zu einem Gegenstand, um dessentwillen man imstande ist, in den
Tod zu gehen, und der den Patrioten einen Schauer iiber den Riicken jagt, wenn sie eine

ey e . . 21
Militdrkolonne vorbeimarschieren sehen.«

Dasselbe gilt fiir die Vereidigung der Kantonspolizist_innen. Die Fahne stand
Pate, hing mit dem Eid bestickt iiber dem Eidesschwur der Polizist_innen. Wie
der gewichtige Fingerzeig einer Gesellschaft, die sich auf die Gesetzeshii-
ter_innen verldsst. Nicht umsonst verwiesen der Regierungsrat Fehr und Polizei-
kommandant Wiirgler auf ihre gesellschaftliche Aufgabe: die Sicherheit zu wah-

19 Was heif3t es beispielsweise neben dem Biirgerrecht Schweizer in zu sein? Was be-
deutet es damit das Gewaltmonopol zu befiirworten?

20 Ebd., S. 225.

21 Ebd, S.224.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 61

ren.”” Ausgehend von einem verfiigbaren Zweck, verselbstindigt sich der Sinn
bzw. das Symbol und seine Bedeutung, was mit dem Beispiel der Fahne deutlich
wird. Die blof rationale Funktion wird iiberschritten, ist nicht der eigentliche
Sinn. Irrefithrend konnte bei diesem Beispiel bloB sein, dass die Fahne eine
Funktion hat. Diese hat sie auch, aber nicht nur. Man kann behaupten, dass diese
Funktion nur einen Teil der Bedeutsamkeit der Flagge erklart. Die mogliche
Aufopferung fiir dieses Symbol kann nur dann verstanden werden, wenn sich
dessen Funktion einem vorausgesetzten gesellschaftlichen Gesamtsinn unterord-
net. Dieser Gesamtsinn bestimmt das individuelle Selbstverstdndnis entschei-
dend mit. Man opfert sich nicht fiir die Flagge als Flagge, als Stofffetzen. Das
wire ldcherlich. Man opfert sich dafiir, wofiir sie steht. Aber wer bestimmt dies?
Castoriadis fragt also, wie die institutionalisierten Symbole zusammenhéngen,
was ihr Sinn oder Zweck sei.

2.1.2 Institutionen und Sinn

Was hilt neben dem »unsichtbaren Zement«>, den imaginéren Bedeutungen, die
noch zu prizisieren sind, eine Gesellschaft zusammen?** »Was eine Gesellschaft
zusammenhalt, ist natiirlich ihre Institution, der Gesamtkomplex ihrer Einzelin-
stitutionen [...] Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Verfahren und Methoden
des Umgangs mit Dingen und ihrer Herstellung, und natiirlich das Individuum
selbst [...].«*> Was heifit Institution? Castoriadis erfasst mit diesem Begriff alle
moglichen Aspekte: Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Herstellungsprozesse
oder -methoden, Individuen, etc. Alle in einer Gesellschaft diese auszeichnen-
den, feststellbaren Verfahren und Vorstellungen werden im Begriff Institution
zusammengedringt. Die Institution selbst ist als Komplex gedacht, der durch
diese verschiedensten partikularen Institutionen und ihre Bedeutungen struktu-
riert wird, Institutionen wie die Polizeibehorde. Hier dréngt sich die Frage auf,
wie sich Institutionen behaupten koénnen: »Oberflachlich, und eher in Ausnah-
mefillen, durch Zwang und Sanktionen. Weniger oberflachlich, und auf breiterer
Basis, durch Zustimmung, Unterstiitzung, Konsens, Legitimitit, Glaube.«*® We-
niger Gummischrot und Kniippel, als die Zustimmung, dass es diese brauche, sei
entscheidend. Castoriadis deutet damit seinen Begriff der Heteronomie bzw. Ent-

22 Vgl.dazu 1.1.

23 Ebd, S. 246.

24 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 27f.
25 Ebd, S. 28f.

26 Ebd.,S.29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

62 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

fremdung an, der spéter im Zusammenhang mit der Autonomie nochmals aufzu-
greifen ist. Zumindest verrét er, dass die Institution ZwangsmaBnahmen brauche,
seien es nun physische oder psychische, Gefiangnis, Gummischrot, schlechtes
Gewissen oder — entscheidend — die Rationalisierung des Gewaltmonopols, wie
sie im Kapitel 1 aufgezeigt wurde. Castoriadis verweist in einem weiteren Schritt
auf die Subjektgenese:”” »Doch in letzter Instanz: durch und mittels Formung
(Fabrikation) eines gesellschaftlichen Individuums aus menschlichem Rohmate-
rial, eines Individuums, in dem sowohl die Institutionen selbst als auch die >Me-
chanismen« ihres Fortbestands verankert sind.«’® Castoriadis bezeichnet damit
eine grundlegende Pragung oder Erziehung. Er meint, dass jede und jeder Ein-
zelne selbst Gesellschaft isz. Das heiflt, indem wir die Gesellschaft verkérpern
und als Individuen, die in einem sozialen Gefiige herrschenden Normen reprodu-
zieren, besteht dieses Geflige iiberhaupt. Das verweist auf zweierlei: Erstens
konnen wir den Institutionen und ihren instituierten gesellschaftlichen imaginé-
ren Bedeutungen nicht entkommen. Das jeweilige einfachste individuelle Selbst-
verstdndnis ist gesellschaftlich-geschichtlich. Zweitens entkommen wir der Ge-
sellschaft-Geschichte stindig, da Institutionen verénderbar, verfiigbar bleiben.
Das heif3t, die einst eingefiihrten Institutionen (z.B. Papa arbeitet, Mama kocht...)
konnen aufgebrochen werden, sind zu dndern mdglich. Man kann durch eine an-
dere geschopfte und vorgestellte imagindre Bedeutung neue Institutionen einfiih-
ren. Dass dies nicht einfach ist, versteht sich von selbst. Die Kohédrenz verdanke
sich den Bedeutungen. Die Institution wiederum ist nur eine AuBerung der Be-
deutungen. Nochmals: Der Schweizer Reisepass als Dokument der Institution
Schweizer_in. Dieses Papier verweist als Symbol oder Zeichen auf die Institution
Schweiz, die mit Bedeutungen verbunden ist oder eher: aus ihnen hervorging
und -geht. Wenn man aber am Schweizer Grenzposten steht, dabei denkt: »Ich
bin Schweizer!« und mit dem roten Pass wedelt — worin unterscheidet man sich
dann von jemandem, die oder der wihrend der Kulturrevolution eine Mao-Bibel
in die Luft streckt und damit wedelt?

Bisher wurde die genauere Kldrung der imaginidren Bedeutungen, genauer
der gesellschaftlichen imaginiren Bedeutungen aufgeschoben. Was sind nun die-
se gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen? Gehen wir einen Umweg. Bisher
wurde deutlich, dass Symbole Ausdruck imagindrer Bedeutungen sind. Es wurde
angedeutet, dass diesem Imagindren auch funktionale Aspekte zukommen. Es
bleibt ein Rest, eher ein Uberschuss, dem man nun nachgehen muss.

27 Vgl. Abs. 2.2.
28 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 63

»Jenseits der bewufBten Tatigkeit der Institutionalisierung finden die Institutionen ihren
Ursprung im gesellschaftlichen Imagindren. Dieses Imagindre muf} sich mit dem Symbo-
lischen verschrinken, weil sich die Gesellschaft sonst nicht hétte ysammeln<« kénnen, muf3
aber auch mit dem Okonomisch-Funktionalen verbunden sein, weil sie sonst nicht hétte

. . 29
iiberleben konnen.«

Das gesellschaftliche Imaginédre hélt das Symbolische in der einen Hand. Der
Zweck einer Gesellschaft wird damit {iberhaupt denkbar. In der anderen Hand
hilt es den Malstab der Funktion, damit sie sich reproduzieren kann. Die
Schweizer Flagge als Symbol, die zugleich einer Funktion gerecht wird, veran-
schaulicht beide Aspekte. Willensnation im Sinne eines (blof vermeintlichen)
funktionalen Zusammenschlusses, der aber immer wieder als gesellschaftlich
imagindrer Zusammenhalt aufgeladen wurde und wird, man konnte sagen: auf-
geladen werden muss.”® Was den Funktionalismus®' betrifft: Institutionen sind
Ausdruck einer Funktion, die gesellschaftliche Zwecke erfiillt. Castoriadis lehnt
diese Auffassung vollstindig ab. Im Gegensatz dazu schreibt er:

»Eine bestimmte Organisation der Okonomie, ein juridisches System, eine instituierte
Macht oder eine Religion existieren als gesellschaftliche anerkannte Symbolsysteme. Thre
Leistung besteht darin, Symbole (Signifikanten) mit Signifikaten (Vorstellungen, Ordnun-
gen, Geboten oder Anreizen, etwas zu tun oder zu lassen, Konsequenzen — also Bedeutun-
gen im weitesten Sinne) zu verkniipfen und ihnen als solchen Geltung zu verschaffen, das
heifit diese Verkniipfung innerhalb der jeweiligen Gesellschaft oder Gruppe mehr oder

. . . 32
weniger obligatorisch zu machen.«

Nicht nur, dass in einer Institution bestimmte Bedeutungen festgemacht werden,
ist wichtig, sondern entscheidend ist, dass sie gesetzt und Gesetz sind, dass sie

29 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 225. [Herv. i.0.]

30 Beispielsweise die Erfindung des Schweizer Nationalfeiertages Ende des 19. Jahrhun-
derts oder die geistige Landesverteidigung in den 1930er Jahren geben ambivalente
Anbhaltspunkte. Aufgeladen ist insofern auch die Vorstellung einer »Willensnationc.
Die Funktionalitéit der jeweiligen Absichten wird deutlich nur durch ein vorausgesetz-
tes Imaginéres, das angesichts einer Bedrohung hervortritt oder erfunden wird. Zu be-
achten ist, dass es einen >reinen< Funktionalismus bei Castoriadis nicht gibt.

31 Castoriadis setzt sich vor allem mit der Unterscheidung zwischen Funktionalismus —
etwas verkiirzend: Institutionen gibt es, weil sie eine bestimmte Funktion erfiillen —
und Symbolismus — Institutionen sind blo Symbole — auseinander.

32 Ebd, S. 200.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

64 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

etwas >zurecht< richten. Entsprechend geben Institutionen Halt und machen ge-
sellschaftliches Leben mdglich. Der Vergleich mit der Sprache oder genauer
dem Erlernen einer Sprache (d.h. Muttersprache) verdeutlicht dies nochmals.
Man entgeht der vorgefundenen Bedeutung der Sprache nicht. Castoriadis geht
davon aus, dass Bedingungen, an die sich ein Symbolsystem anlehnt, gegeben
sind. Wesentlich sind fiir das Verstdndnis im Folgenden zwei Seiten einer Me-
daille: einerseits, dass eine Gesellschaft einen Symbolismus konstituiert, jedoch
— wie die Sprache — nicht vollig frei, und andererseits, dass sie diesen Symbo-
lismus auf etwas auBlerhalb Liegendes bezieht. Das macht eine Implikation deut-
lich: Obwohl der Symbolismus unfrei ist, insofern er auf etwas AuBersymboli-
sches bezogen ist, bleibt eine historisch bedingte Gestaltbarkeit. Auf die Sprache
bezogen: »Zwar konnen wir niemals aus der Sprache heraustreten, aber unsere
Beweglichkeit in der Sprache kennt keine Grenzen [...].«>> Castoriadis begriindet
damit, dass die Gestaltung und Gestaltbarkeit in der Geschichte der gesellschaft-
lichen Organisationen so verschieden war und ist. Alle Gesellschaften oder Kul-
turen brauchen Zeichen und bestimmte Bedeutungen, die in einer symbolischen
Ordnung und ihren Institutionen Sinn machen. Dieser Gesamtsinn als gesell-
schaftliches Imaginédres sei jenes zentral Imagindre, der nicht erklarbare >Rest,
um welchen die symbolische Ordnung und ihre Institutionen angeordnet seien.
Symbolsystem und Funktion erkldren Institutionen entsprechend nicht zu-
reichend. Es bleibt immer die Frage, warum die Gesellschaft gerade in dieser
Weise organisiert wurde. Dass in der Geschichte der Gesellschaften die ver-
schiedensten Ordnungen eingefiithrt wurden, kann, so Castoriadis, nicht anders
erklart werden. Damit lédsst sich bereits aufnehmen, was im 3. Kapitel nochmals
systematisch untersucht wird, was Castoriadis unter Heteronomie bzw. Entfrem-
dung versteht:

»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein
funktionaler und ein imaginédrer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbstdndigung und Vorherrschaft des imagindren Moments
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbstdndigung und Vormachtstellung der

Institution gegeniiber der Gesellschaft ist.«**

Wenn es sich bei der Institution um ein Netz handelt und dieses Netz gekniipft
ist aus funktionalen und imaginiren Fidden, dann ist die Frage wie wir ins Netz
gehen. Dieses symbolische Netz ist beweglich. Wieviel funktional, wieviel ima-

33 Ebd, S.216.
34 Ebd., S. 226.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 65

gindr ist, bleibt im Fluss. Entfremdung finde dann statt, wenn sich die imagini-
ren Fdden von den funktionalen 16sten. Dabei gilt es zu bedenken, dass dieses
Netz gesellschaftlich erwiinscht« ist und verteidigt wird.”® Es fanden zwei Los-
16sungen statt, einerseits 10se sich das Imagindre vom Funktionalen und dadurch
andererseits die Institution von der Gesellschaft. Castoriadis denkt sich dabei ei-
ne urspriingliche Einheit insofern, als sich die Gesellschaft um einen Gesamt-
sinn, ein zentrales Imagindres, gruppiert. Aus der Gesellschaft muss eine be-
stimmte Institution entstehen, bzw. wird von ihr fiir ihr Funktionieren instituiert
oder gesetzt. Sinn macht eine Einrichtung, die etwas organisiert, nur, wenn sie
auf einen Zweck bezogen bleibt. Dieser Zweck wird als imagindrer Anteil in ei-
ner Institution bedeutsam. Werde dieses Imagindre als unabdnderliche, unver-
fligbare Bedeutung betrachtet, entfremde sich die Gesellschaft von ihren, das
heift »selbst« eingerichteten, Institutionen.

Bei dieser gesellschaftlichen Einrichtung, stellt sich nun die Frage, wie sich
die Gesellschaft einrichtet, wie sie sich organisieren kann. Dabei verschiebt sich
der Fokus vom Instituierten zum Instituierenden. Das radikal Imaginére sei die
Voraussetzung dafiir, dass etwas Neues entstehen konne, es sei »schopferisches
Tun«’®. Die Athener hitten in der Antike — um ein fiir Castoriadis wichtiges
Thema aufzugreifen — die Demokratie nicht entdeckt’’, sondern in urspriingli-
cher Weise erfunden.” Zwei Aspekte gilt es jeweils zu beachten: Erstens ist die-
ses gesellschaftliche Einrichten oder Tun, diese schaffende Praxis, nicht unge-
bunden — wie weiter oben erwéhnt. Dies wird durch die geschichtlichen Hinter-
griinde, die Natur und ein Mindestmall an funktionaler Kohidrenz begriindet,
denn »[k]eine Gesellschaft konnte existieren, ohne die Produktion ihres materiel-
len Lebens und ihre Reproduktion als Gesellschaft zu organisieren«’’. In diesem
Rahmen aber seien die Menschen frei: »Der Mensch tiberschreitet seine Defini-
tionen stets wieder, weil er sie selbst schafft, indem er etwas schafft und damit
auch sich selbst erschafft [...].«* Das bedeutet hier nichts weniger als den Men-
schen und die Menschen in der Gesellschaft." Was hilt nun eine Gesellschaft

35 Ebd., S. 186.

36 Ebd, S.229.

37 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 19; 37.

38 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 229.

39 Ebd, S. 250.

40 Ebd., S.233.

41 Allerdings ist dies als Sammlung aller Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte zu

verstehen, die den Menschen bezeichnen und nicht als Substanzialisierung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

66 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

wie »unsichtbarer Zement«® zusammen? Castoriadis gelangt zu diesem Kitt
iiber drei Fragen, die bisher angedeutet wurden:

1. Warum wurde gerade das aktuale oder auch vergangene Symbolsystem ge-
wihlt?
Welcher Sinn steckt hinter den Symbolen?*
Wie kann sich das Symbolsystem verselbstandigen?

Die Antworten lassen sich kurz zusammenfassen. Sie filhren unmittelbar zum
Problemkern des Begriffes des Imagindren bei Castoriadis, zumindest die Be-
antwortung der ersten beiden. Auf die dritte Antwort wird im néchsten Kapitel
genauer eingegangen.™*

Erstens: Die Wahl eines bestimmten Symbolsystems einer Gesellschaft kon-
ne nicht erschopfend geklart werden. Es sei z.B. unklar, warum ein Stamm zwei
Clans in ein »homologes Verhiltnis zu dem Paar Falke / Krihe« setze.”” Warum
gerade diese zwei Vogel, um eine Verwandtschaftsbeziehung zu bezeichnen?
Warum iiberhaupt diese zwei Arten? Dass aber in der Geschichte der Menschheit
eine Unmenge von verschiedenen Ordnungen und insofern Symbolsystemen in-
stitutionalisiert wurde, um die Gesellschaft zu organisieren, ist unbestritten, wa-
rum aber ein bestimmtes Symbolsystem instituiert wurde, kann man nicht ab-
schlieBend kldren. An dieser Klippe bricht nicht nur unser Wille die Geschichte
vollstdndig zu kldren, sondern auch die Moglichkeit einen bestimmten Anfang
einer Gesellschaft auszumachen.

Zweitens: Damit Bedeutungen mit Symbolen verbunden sein kdnnten, miiss-
ten sie sich auf »bedeutungstragende Strukturen« stiitzen.*® Was ist diese Struk-
tur, die laut Castoriadis Bedeutungen zwar stiitzt, aber nicht determiniert? Casto-
riadis antwortet mit zwei Beispielen: einerseits dem Odipus-Mythos (Inzest-
Verbot) und andererseits der von Claude Lévi-Strauss herausgearbeiteten Struk-
tur des Rohen und Gekochten (Natur-Kultur-Dualismus). Diese Strukturmomen-
te der Symbole verwiesen auf einen grundlegenden Sinn. Sei es nun, dass es um
ein Verhéltnis des Begehrens gehe, und damit verbunden das Inzestverbot, oder
die Aneignung der Natur durch Garen oder Kochen. Eine Annédherung an eine

42 Ebd., S. 246.

43 Castoriadis spricht fir gewohnlich von Signifikaten und ihren Signifikanten, bzw. ih-
rer Verbindung. Er verwendet die Begriffe allgemein als Bedeutung / Sinn und Zei-
chen / Symbol, vgl. ebd., S. 200.

44 Vgl. 2.3 bzw. Kap. 3.

45 Ebd., S. 235.

46 Ebd., S. 236.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 67

Institution, die auf einen solchen Sinn verweist, bildet das im 1. Kapitel be-
schriebene staatliche Gewaltmonopol. Gewalt ist nicht mehr gleich bezeichnet
oder vorstellbar ohne diese gesellschaftliche imagindre Bedeutung, sondern
staatliche Gewalt erhélt eine Bedeutung, die Erlaubtes von Unerlaubtem sondert
und das Handeln entsprechend organisiert. Castoriadis verweist auf dieses orga-
nisierende Moment:

»Doch das Inzestverbot ist keine Geschmacksfrage, sondern ein Gesetz, das heifit eine In-
stitution mit einer Bedeutung, ein Symbol, ein Mythos und eine normative Aussage mit
einem Sinn, der eine Unzahl menschlicher Handlungen organisiert, eine Vorschrift, die
mitten im Bereich des Mdglichen eine Mauer zwischen Erlaubtem und Verbotenem zieht,
einen Wert schafft und das gesamte Bedeutungssystem neu anordnet, insofern sie bei-
spielsweise der Blutsverwandtschaft einen Bedeutungsinhalt zuweist, den sie >zuvor< nicht

hatte.«"’

Insofern haben Institutionen des Inzestverbots eine strukturierende Wirkung.
Aber nur als Ausdruck einer gesellschaftlichen imagindren Bedeutung wird das
Ganze organisierbar: »Wir behaupten also, dass es Bedeutungen gibt, die von ih-
ren Tragern — den Signifikanten — relativ unabhéngig sind und die bei der Wahl
und Anordnung dieser Signifikanten eine Rolle spielen. Diese Bedeutungen
konnen sich auf Wahrgenommenes, Rationales und Imagindres beziehen.«™ Am
Beispiel der Vorstellung von Gott, das Castoriadis aufgreift: Dieser sei mehr als
ein Symbol, als dieses referiert der Name auf eine Bedeutung, die nicht auf et-
was Wirkliches zugreift. Gott sei eine »zentrale Bedeutung«, auf die eine Un-
menge von anderen Bedeutungen sich bezdgen, die wiederum das Handeln und
Denken der Menschen organisierten (Rituale, Gebete etc.).” Entsprechend ist
diese Vorstellung Gott aber durchaus wirklich. Das Gewaltmonopol verdeutlicht
dies ebenfalls — gerade indem es sehr wirksam ist: Es organisiert real das Han-
deln: »[W]ir brauchen wohl kaum hervorzuheben, daB das gesellschaftliche
Imaginire in unserem Sinne realer ist als das >Reale<.«” Es ist vermittelt durch
Symbole bzw. ein Symbolsystem fassbar — vom Gummischrot zum Gesetzestext
und zuriick. Inwiefern dies mit der fraglichen Verselbstindigung des Symbolsys-
tems und damit der Heteronomie zu tun hat, wird noch aufzugreifen sein.”'

47 Ebd., S. 239.

48 Ebd., S.241. [Herv.i.0.]
49 Ebd. [Herv.1.0.]

50 Ebd., S.242.

51 Vgl. dazu Abs. 3.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

68 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Bisher wurden die konzeptuellen Verstrickungen zwischen Symbol, Institu-
tion und Imagindrem erldutert. Castoriadis verwies immer wieder auf die Not-
wendigkeit, ein solches Imagindres anzunehmen. Zuletzt stellt sich aber die Fra-
ge, wie es iiberhaupt zu diesem Sinn, diesem gesellschaftlichen Imaginéren,
kommt. Jede Gemeinschaft stelle sich Fragen, Fragen iiber sich. Wer sind wir?
Was sind wir? Was wollen wir? etc. »Die Rolle der imagindren Bedeutungen
liegt darin, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern [...].«’> Dass es sich hier
nicht einfach um eine bewusste Entscheidung handelt oder handeln kann, sollte
daraus klar geworden sein, dass sich die gesellschaftlichen imagindren Bedeu-
tungen nicht einfach bestimmen lassen, sondern nur indirekt deutlich wiirden.
Die imagindren Bedeutungen sind insofern keine Entscheidung fiir eine be-
stimmte Struktur — oder sehr selten —, sondern die Fragen ergeben sich viel eher,
wenn bestimmte Antworten schon gegeben sind oder waren und wieder auftau-
chen: »Erst im Tun einer Gesellschaft erscheint die Antwort auf solche Fragen
als verkorperter Sinn.«” Man ist Schweizer in und das heiBt ...? Man handelt —
miisste es entsprechend eher heilen — schweizerisch. Was bedeutet der Begriff
Nation oder Schweizer Nation? Wie erfiillt der Begriff Nation diese Aufgabe?
Dieser Begriff ist in dreierlei Sinne imaginér: die gemeinsame Geschichte ist ers-
tens vorbei, also unwiederholbar, zweitens, eine Ansammlung von wenigen
Gemeinsamkeiten oder Eigenschaften (auch stereotyp: Schweizer innen sind...
neutral, tiichtig, sparsam, hoflich, fremdenfeindlich, opportunistisch, stur etc.)
und drittens, Nation werde als real akzeptiert, obwohl sie eigentlich mythisch
sei.”* Wenn dies imaginr ist, was ist dann wirklich? Gibt es eine Wirklichkeit
hinter dem Realen? Castoriadis weist auf zwei Dimensionen hin: einerseits die
Anlehnung [étayage]” an Begebenheiten, die er »primire natiirliche Schicht«™
bzw. »la premiére strate naturelle«’’ nennt, andererseits die »gesellschaftliche
>Realitit«.”® Die Anlehnung sei hier nur kurz angedeutet: Es geht darum, dass
instituierte imaginidre Bedeutungen nicht jenseits jeglicher Bezugnahme sind. Sie
lehnen sich an eine natiirliche Schicht an, die jeweils eine identitédtslogische und
mengentheoretische Strukturierung nahelegte. Trotz dieser Anlehnung an eine
natiirliche Schicht wird diese wiederum durch die Instituierung historisch kon-

52 Ebd, S. 252.

53 Ebd. [Herv.i.0.]

54 Ebd., S. 254.

55 Castoriadis: Domaines de I’homme, S. 228. [Herv. i.0.]
56 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 580.
57 Castoriadis : L’Institution imaginaire de la société, S. 474.

58 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 582.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 69

tingenter Bedeutungen ausgelegt und erst sichtbar. Man kann sagen, dass sich
Institutionen und gesellschaftliche imaginidre Bedeutungen aus zwei Dimensio-
nen zusammenfiigen, die wie zwei Seiten derselben Miinze nicht getrennt wer-
den konnen. Einerseits das, was als logisch Fassbares zur Welt z&hlt und ande-
rerseits jenes, was diese Welt als Imaginéres bedeutet.

»Die Institution der Gesellschaft und die sich in ihr verkdrpernden gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen entfalten sich immer entlang zweier untrennbarer Dimensionen: der
Mengen- und Identitéts(>logischen<) Dimension und der im eigentlichen Sinne imaginéren
Dimension.

In der mengen- und identitétslogischen Dimension operiert (handelt« und >denkt<) die Ge-
sellschaft mit (Hilfe von) >Elementens, »Klassen¢, >Eigenschaften< und »Relationen¢, die
als bestimmt und wohlunterschieden gesetzt sind. [...] Aus Sicht dieser Dimension gilt:
Sein ist Bestimmt-sein.

In der eigentlich imagindren Dimension gilt: Sein ist Bedeutung. Bedeutungen konnen

identifiziert werden, sind aber nicht bestimmt.«*’

Wihrend die Gesellschaft logisch betrachtet, sich ordnen und definieren lasse,
bleibt ihre Bedeutung Sache des Imaginédren. Alle Ordnung hat Sinn. Der Sinn
wird ihr vorausgehen miissen, um iiberhaupt zur Ordnung zu kommen — in Ord-
nung zu sein. Wie die Welt geordnet werden soll, legt sich mit Bezug auf die
Anlehnung vielleicht nahe, aber warum gerade — ein bereits genanntes Beispiel —
Falke und Krihe ein Clan-Verhéltnis anzeigen, ist damit nicht erklart. Erst durch
die Sphire des Imagindren, kommt etwas zur Welt. Castoriadis erldutert eine
wechselseitige Verweisung: gesellschaftliche Tatsachen oder Dinge sind durch
ihre Bedeutung, die Bedeutung selbst verwirklicht sich nur in den Dingen oder
Tatsachen, Taten (Objekten, Individuen, Verhiltnissen, etc., wobei es nicht blof3
um Referenz geht). »Die Individuen und Dinge, in denen sie [die gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen; nc] sich »duBern¢, sind dabei konkrete Entitdten
und zugleich Fille oder Exemplare von Typen (eide); daB sie iiberhaupt sind und
das sind, was sie sind, verdanken sie erst jenen Bedeutungen.«® Oder auch:
»Dal gesellschaftliche imaginidre Bedeutungen instituiert sind [...], heiflt auch,
daB diese Bedeutungen in der und durch die Wirklichkeit der Individuen, Hand-
lungen und Gegensténde, in denen sie sich >duBern¢, gegenwirtig werden und

59 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 34. [Herv.
i.0.]
60 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 582. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

70 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Gestalt annehmen.«®' Ein diesbeziiglich bereits genanntes Beispiel: Der Reise-
pass hat als Papier keinen Sinn, referiert als Symbol aber auf einen »physischenc¢
politischen Sinn; erst dann werden es Papiere. Er hat somit auch eine identifika-
torische Relevanz, die mit Anerkennung von Rechten, d.h. Handlungsmdéglich-
keiten und Handeln, unmittelbar verbunden ist. Die Wechselseitigkeit ist dabei
zentral fiir das Verstdndnis dessen, was Castoriadis gesellschaftliche imaginére
Bedeutung nennt. Jede und jeder wird insofern nicht nur als einzelner Mensch
bzw. Biirger_in bezeichnet, sondern als bestimmtes Exemplar eines Typus: ein
positiv konnotierter Stereotyp wire >ein_e fleissige r Schweizer_in< oder umge-
kehrt pejorativ >nur ein_e Papierli-Schwiizer in«.”* Diese Vorstellung einer Be-
deutung gerinnt erst in jeder und jedem zur Wirklichkeit. Es geht insofern nicht
nur um eine Performanz. Castoriadis geht weiter, indem er die Verwirklichung
nicht nur vom Tun, sondern selbst wieder von der Bedeutung dieses Tuns — oder
vielmehr seinen imagindren Implikationen, die realiter werden — abhéngig
macht. Bedeutung im Sinne nicht nur einer Interpretation, sondern indem das
Tun selbst Bedeutung ist und produziert bzw. reproduziert. Es trigt nicht nur im
Sinne einer Performancetheorie Bedeutungen, sondern Handlungen gebéren sich
aus einer imaginiren Bedeutung und schlagen zuriick in diese, ohne dass sie je-
mals von diesen gelost erscheinen. Also sind Handlungen imaginér bedeutsam,
stellen realiter erst imagindre Bedeutungen dar und her. Castoriadis verdeutlicht
das folgendermaBen: »Die Schwierigkeit und sogar Unmdoglichkeit liegt viel-
mehr darin, da3 sich nicht von einem Tag auf den anderen und auch nicht im
Zeitraum einiger Jahre >kapitalistische Menschen< — Kapitalisten ebenso wie
Proletarier — gesellschaftlich hervorbringen lassen.«” Gesellschaftliche imaginé-
re Bedeutungen sind trage, sind durch die Institutionalisierung gar persistent. Es
lassen sich eben keine Menschen produzieren, die aus der Revolutionsmaschine
fertig gestampft bereit sind fiir eine neue Institution. Damit ist auch die Mog-
lichkeit historischer Verinderung bereits angesprochen.”* Gesellschaftliche Ver-

61 Ebd., S. 583.

62 Womit eingebiirgerte >unechte« Schweizer innen gemeint sind; eben nur auf dem Pa-
pier.

63 Ebd., S. 586. [Herv. 1.0.]

64 Von einem Primat der Praxis zu sprechen, macht iiberhaupt keinen Sinn, genauso
wenig wie die Auffassung Theorie und Praxis voneinander zu scheiden. Die begriffli-
che Verschriankung von Praxis als permanente Verwirklichung der imaginidren Bedeu-
tungen bedeutet, dass von einer einfachen Autonomie eines Subjekts gar nicht die Re-
de sein kann. Diese Autonomie ist zwar nicht verloren, aber sie muss immer wieder

entgegen der jeweils einverleibten (d.h. instituierten) gesellschaftlichen imaginédren

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 71

dnderung im Sinne von Castoriadis vollzieht sich also nicht nur duflerlich anhand
der Institutionen, sondern in jedem Individuum, das durch sich eine andere Insti-
tution denkbar werden lisst.”

2.1.3 Instituierte und instituierende Gesellschaft

»Das Innere der Gesellschaft wird ihr selbst dulerlich, und insofern das eine Selbstrelati-
vierung der Gesellschaft bedeutet, ist die faktische und praktische Distanzierung und Kri-
tik des Instituierten ein erster Schritt zur Autonomie, ein erster Rifl im (instituierten) Ima-

- 66
gindren.«

Damit konnen wir auf den Anfang des Abschnitts zuriickkommen: Das Imagina-
re heifit gerade nicht mehr bloB etwas Erfundenes, Eingebildetes oder etwas
Vorgestelltes — ein Bild. Hinter den Symbolen stehen imagindre Bedeutungen,
die als gesellschaftliche, das heifit gemeinsame Referenz, dem Handeln Bedeu-
tung verleihen und das Zusammenleben organisieren. »Denn in der Praxis und
im Tun der betreffenden Gesellschaft wirkt diese Schopfung als sinnstiftende
Organisation des menschlichen Verhaltens und der gesellschaftlichen Beziehun-
gen [...]1.<"” Obwohl die Praxis bzw. das Tun darauf deuten, steht eine wirken-
de Schopfung hinter den Kulissen. Eine bestimmte Vorstellung organisiere
das menschliche Handeln. Insofern muss man den Begriff der Gesellschaft-

Bedeutungen und damit der gegenwirtigen Institution zuriickgewonnen werden. Die-
ses Zuriickgewinnen ist allerdings ein nicht abschlieBbares Verfahren. Autonomes
Handeln ist zudem kein individuell erreichbares Tun, sondern lediglich als gesell-
schaftlich sinnvolles Unterfangen denkbar. Inwiefern gemeinsames Handeln noch
moglich ist, zeigt Castoriadis aber nur in Ansdtzen. Vgl. dazu Castoriadis: Vom So-
zialismus zur autonomen Gesellschaft bzw. Abs. 3.2 und Kap. 5 dieser Arbeit.

65 Das konnte man mit Kants Antwort auf die Frage »Was ist Aufklarung?« formulieren:
»Daher kann ein Publikum nur langsam zur Aufklarung gelangen. Durch eine Revolu-
tion wird vielleicht wohl ein Abfall von personlichem Despotismus und gewinnsiich-
tiger oder herrschsiichtiger Bedriickung, aber niemals wahre Reform der Denkungsart
zustande kommen; sondern neue Vorurteile werden ebensowohl als die alten zum
Leitbande des gedankenlosen groBen Haufens dienen.« Kant, Immanuel: »Was ist
Aufklarung?« in: Erhard Bahr (Hg.), Was ist Aufkldrung? Kant, Erhard, Hamann,
Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schiller, Wieland, Stuttgart: Reclam 1996, S. 9-
17, hier S. 10f.

66 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 267.

67 Ebd., S.243.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

72 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Geschichte noch prézisieren. Er bezeichnet als hergekommenes instituiertes
Imaginéres jenes intersubjektive Netz, das alle bindet und verbindet. Castoriadis
nennt es »das anonyme Kollektiv, das Unpersonlich-Menschliche, das jede Ge-
sellschaftsformation ausfiillt und umfaBt [...]«®. Gesellschaft-Geschichte bedeu-
tet Strukturen, Institutionen, Werke und ihre stindige Verwirklichung, das was
Castoriadis auf gesellschaftlicher Ebene die instituierende und instituierte Ge-
sellschaft nennt.”

»Wer oder was gibt die Zielrichtung vor, ohne die die Funktionalitét der Institutionen und
der gesellschaftlichen Prozesse im Unbestimmten bliebe? Wer oder was wihlt unter den
unendlich vielen Mdglichkeiten symbolischer Strukturen dasjenige Symbolsystem aus,
das in einer Gesellschaft gilt? [...] Eine Gesellschaft ohne einen einigenden Faktor, der ihr
einen Bedeutungsgehalt liefert und diesen mit den symbolischen Strukturen verkniipft, ist

. 70
flir uns undenkbar.«

Was hat Sinn in einer Gesellschaft? Ein Sinn, der historisch mehr oder minder
kontingent fiir eine Gesellschaft teilweise von ihr selbst gesetzt wurde. Das radi-
kal Imagindre brachte und bringt verschiedenste Antworten auf diese Fragen
hervor. Die Schwierigkeit aus der auch Castoriadis nicht entkommt, ist seine Ge-
schichtlichkeit. Er nennt sie ein Paradox, eine Antinomie. Bei der Untersuchung
werde aus der historisch, geografisch, kulturell relativen Position beschrieben.
Und dennoch:

»Was der spekulativen Vernunft als uniiberwindliche Antinomie erscheint, bekommt
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres
Entwurfs einer theoretischen Aufklarung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt;
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu

veriindern.«’"

Gerade deshalb: die Gesellschaft-Geschichte bleibt im Fluss und muss es blei-
ben: »Es gibt keinen >eigentlichen Sinn«.«’* Sinn als Bezeichnetes deutet auf ei-
nen unsichtbaren, jedoch niemals trocknenden Zement: das Magma, aus dem ge-
sellschaftliche imagindre Bedeutungen geschopft werden. Dieses Magma als un-

68 Ebd.,S. 184.
69 Ebd., S. 184f.
70 Ebd., S.274f. [Herv. i.0.]
71 Ebd., S.281. [Herv.i.0.]
72 Ebd.,S. 571.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 73

versiegbarer Quell neuer Bedeutungen, die institutionalisiert werden koénnen,
bleibt allerdings dunkel. Es dridngt als Residuum, ohne genauer bezeichnet wer-
den zu konnen, da die Bezeichnung durch Symbole und einen geronnenen Sinn
dem, was Magma »ist«, entgegensteht. Aus diesem Magma von moglichen (ein-
zelnen) Bedeutungen schopft das radikal Imagindre jeweils Sinn — sei es als ra-
dikale Imagination einer Psyche oder viel eher als anonymes Kollektiv der insti-
tuierenden Gesellschaft-Geschichte.”

»Ein Magma ist etwas, dem sich mengenlogische Organisationen unbegrenzt entnehmen
lassen (oder: worin sich solche Organisationen unbegrenzt konstruieren lassen), das sich
aber niemals durch eine endliche oder unendliche Folge mengentheoretischer Zusammen-

fassungen (ideell) zuriickgewinnen 1aBt.«”

Entsprechend hat dieses Magma auch eine transzendentale Bedeutung. Das
heiflt, es bezeichnet eine Bedingung gesellschaftlicher Sinnstiftung wie auch das
radikal Imaginire. Insofern ist das Magma Residuum / Reservoir, wihrend das
radikal Imaginire die schaffende Kraft ist, die aus dem Magma schopft, zugleich
aber ebenso transzendental zu verstehen ist. Auf letzteren Aspekt wird noch ein-
gegangen.”

Was steckt dahinter? Luhmann antwortete darauf: »Gar nichts!«’® Castoria-
dis meint, dass es etwas dahinter gibt: die gesellschaftlichen imaginidren Bedeu-
tungen, die aus dem Magma geschopft, in den Institutionen das soziale Gefiige
hervorbringen und verkdrpern. Was bedeuten, um diese Frage zu wiederholen,
imagindre Institutionen in diesem Horizont? Sie bedeuten fiir Castoriadis einer-
seits, dass diese imagindren Institutionen nicht bestimmten (rationalen oder rea-
len) Elementen entsprechen und andererseits, dass diese geschopft sind.”” Sozial

73 Dieses Magma trigt die Muttermale des Castoriad’schen Werdegangs: Erstens eine
Bedeutung eines Seins, das unverfligbar bleibt, dem das Denken nicht abschliefend
beikommt. Dies wiederum verdeutlicht psychoanalytische Anleihen: ein Es oder Un-
bewusstes seit Freud.

74 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 564.

75 Vgl.3.2.

76 Luhmann, Niklas: »Was ist der Fall?< und »Was steckt dahinter?« Die zwei Soziolo-
gien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 22.4 (August 1993),
S. 245-260, hier S. 259.

77 »Die Idee hingegen, dass es >Stétten«< schopferischen Vermdgens in jedem menschli-

chen Kollektiv gibt, genauer gesagt, dass jedes menschliche Kollektiv eine solche

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

74 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sind diese imagindren Bedeutungen deshalb, da sie als instituierte und im Kol-
lektiv geteilte, d.h. vorausgesetzte, unpersonlich und anonym sind. Das verdeut-
licht der Begriff Magma. Keine Einzelperson, keine Gruppe bringt die Bedeu-
tungen einer Gesellschaft einfach hervor bzw. nur in seltenen Ausnahmefillen.”

»Wir miissen erkennen, dass das gesellschaftlich-geschichtliche Feld nicht auf die traditi-
onellen Seinsarten reduzierbar ist und dass wir hier die Werke, die Schopfung dessen se-
hen, was ich das gesellschaftliche Imagindre oder die instituierende Gesellschaft (im Ge-

gensatz zur instituierten Gesellschaft) nenne [...]«”"

Diese schopfende »Instanz« ist eigentlich nicht zu benennen oder zu bezeichnen.
Es handelt sich um eine Bedingung der Méglichkeit. Damit hdngt wiederum die
SchlieBung oder Kohidrenz einer Gesellschaft zusammen. Jede Gesellschaft
schopfe ihre eigene Welt. Diese Welt sei auf eine bestimmte Weise organisiert,
die als richtig und wahr empfunden wird. Diese Organisationsweise orientiert
sich daran, was richtig ist, was nicht und was iiberhaupt nennenswert ist. Wie die
Welt gesehen wird, duflert sich in den jeweiligen Institutionen: »Jede Gesell-
schaft [...] errichtet, schopft ihre eigene Welt, in die sie natiirlich »>sich selbst«
einschlieft [...]. Jede Gesellschaft ist ein System der Weltinterpretation [...]. Jede
Gesellschaft ist der Aufbau, die Gestaltung, die Schopfung einer Welt, ihrer ei-
genen Welt.«* Diese eigene, die im Original »propre monde«® nicht nur eigen,
als Eigenschaft, sondern auch sauber, richtig, korrekt andeutet, bringt zum Aus-
druck, wie die Welt »eigentlich¢ ist. Die Interpretation geht in ihrem Anspruch
weiter. Sie ist nicht nur eine Interpretation, sie ist fiir die jeweilige Gesellschaft
Wahrheit, die Interpretation.” Was bringt aber neue Formen oder Institutionen in
einer Gesellschaft hervor?™ Die Antwort auf die Frage ist einfach, bleibt aber

Stitte ist [...].« Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung,
S. 329.

78 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 248f.

79 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 31. [Herv.
i.0.]

80 Ebd., S. 31f. [Herv.1.0.]

81 Castoriadis: Domaines de ’homme, S. 226. [Herv. i.0.]

82 Insofern wird zu zeigen sein, wieso Castoriadis’ Konzept nicht blof} als weitere Inter-
pretation der Welt zu verstehen ist. Vgl. Abs. 3.2.

83 Dass Castoriadis hier eine fundamentale Differenz einfiilhrt zwischen Code und
Langue (Sprache) iiberrascht insofern nicht, als diese Aufteilung sich am Konzept der

Mengen- und Identititslogik einerseits und dem Imaginéren andererseits orientiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 75

dennoch undeutlich allgemein: Die Gesellschaft bringt sich selbst hervor und
entwickelt sich in der Geschichte. Castoriadis nennt es autocréation«™ bzw.
»Selbstschopfung«®. Was bringt sie aus sich hervor? Einerseits neue ontologi-
sche Typen und Entitéten einer bestimmten Ordnung und andererseits eine Mate-
rialisierung in Formen, die eine eigene Kreation hin zu einer andere Institution
angibt (»ein neues eidos von Gesellschaft«*®). Welche Rolle spielt die Interpreta-
tion? Da jede Gesellschaft und ihre Bedeutungen geschlossen sind bzw. einer
SchlieBung oder Geschlossenheit® [cloture]® folgen, stellt sich die Frage, wie
iiberhaupt verstanden werden kann, was gesellschaftliche imaginidre Bedeutung
in vergangenen Gesellschaften fiir einen Sinn machten? Es kann — ganz einfach
— im strikten Sinne nicht verstanden werden. Interpretation meint bei Castoriadis
Auslegung aus dem eigenen Erfahrungshorizont: »/D/Jas Alte geht in der Bedeu-
tung in das Neue ein, die das Neue ihm gibt und kénnte es auf keinem anderen
Wege.«” Das bedeutet, dass natiirlich kein Sinn als urspriinglicher Sinn zugéng-
lich ist. Bedingt durch die verdnderten gesellschaftlichen imagindren Bedeutun-
gen konnen wir eine solche urspriingliche Bedeutung nicht erreichen. Insofern
handelt es sich bei einer vergangenen Gesellschaft um eine ebenso fremde wie
bei einer zeitgleich existierenden, (nicht notwendig) geografisch anderswo lie-
genden Gesellschaft.

Wo reifdit das instituierte Imagindre auf, wo wird eine andere Institution, ein
anderes Imaginéres einsetzbar? Anders gefragt: Wie kommt Castoriadis von der
instituierten zur instituierenden Gesellschaft? Den vermeintlichen Selbstwider-
spruch, der eigenen Geschichtlichkeit, bricht Castoriadis, indem er die eigene
Position relativ betrachtet, ohne sich in einem Selbstwiderspruch zu verfangen.
Indem man diese Relativitit durch Geschichte, Psychoanalyse und Ethnologie
beispielhaft vor Augen hat, werde die eigene Position nicht nur relativ, sie werde
verdanderbar. Wenn er sich also in die Erhellung der Geschichte und anderer Kul-
turen oder Ethnien begibt, ist es ein Projekt einer dreifachen Aufhebung. Die ei-
gene Position wird reflektiert, relativiert und dadurch veréndert bzw. verdnder-
bar. Castoriadis will also aufklédren, auch in einem psychoanalytischen Verstind-
nis: eine Kur, Erkenntnis als Ausgang aus der Neurose und — Unmiindigkeit. Es

84 Castoriadis: Domaines de I’homme, S. 232.

85 Castoriadis: Das imaginidre Element und die menschliche Schopfung, S. 37.

86 Ebd., S. 36.

87 Ebd., S.31.

88 Castoriadis: Domaines de I’homme, S. 226.

89 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 38. [Herv.
i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

76 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

geht dabei aber nicht um eine Invasion der Vernunft. Es geht um eine andere Art
der Dialektik der Aufkidrung. Castoriadis sucht eine Aufklarung, die reflexiv und
autonom, nicht autoritir oder gar totalitir ist.”” Darauf wird mit Bezug auf die
Autonomie zuriickgekommen.”' Pate stehen ihm zwei Erfindungen, zwei auBer-
gewohnliche Schopfungen in der Gesellschaft-Geschichte: Einerseits sei das die
griechische polis und mit ihr die Demokratie und andererseits die Philosophie.
AuBergewohnlich deshalb, da sie dieser gesellschaftlichen SchlieBung ihres je-
weiligen Bedeutungshorizontes eine Offiung durch Autonomie entgegensetzt:

»[D]ie Autonomie nicht als Schliefung, sondern als Offiung. [...] Erstmals in der Ge-
schichte der Menschheit, des Lebens und, soweit wir wissen, des Universums, haben wir
es mit einem Sein zu tun, das offen sein eigenes Existenzgesetz, seine eigene bestehende

Ordnung in Frage stellt.«”

Das heif3t, es geht um die explizite Selbstsetzung oder auch: sich der eigenen
Kontingenz bewusst zu werden. Nicht mehr eine SchlieBung der Gesellschaft,
die sich fiir die einzig wahre hilt, sondern eine Gesellschaft, die sich als selbst-
gesetzte reflektiert, riickt damit in den Vordergrund. Eine Gesellschaft, die es
schafft, sich in den eigenen kontingenten Institutionen zu reflektieren, wird ei-
nem bestimmten Anspruch der Aufklirung im Sinne Castoriadis’ gerecht.” Sie

90 Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max: Dialektik der Aufkidrung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt am Main: S. Fischer 1988, S. 12.

91 Vgl. Abs. 3.2.

92 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 42. [Herv.
i.0.]

93 Obwohl die gewissermafien Offentliche Reflexion bei Castoriadis eine griechisch-
abendlandische Besonderheit darstellt, bleibt diese Reflexivitéit nicht daran und zudem
an die Schriftlichkeit gebunden: »In dieses kiithle Bad gehoren auch die fixen Ideen
zur Verbindlichkeit kollektiver, religioser Vorstellungen bei den Eingeborenen. Daf}
es sie gibt und daf sie in weitem Sinne verbindlich sind, bleibt unbestritten. Doch
selbst die verbindlichsten kollektiven Vorstellungen werden einer vielgestaltigen, in-
dividuellen ad-hoc-Exegese unterworfen. Ein jeder legt sich den Glauben auf seine
Weise aus, und es ist fiir die Wahrhaftigkeit von Nutzen, wenn der Forscher dieses
Spektrum in seine Deskriptionen hiniiberrettet. So erlebte ich einmal, daf ein fiihren-
der Kopf unter den Schamanen der Magar, nachdem er mir iiber Stunden das Reinkar-
nationsprinzip seiner Zunft mit viel Uberzeugungswillen dargelegt hatte, seine Aus-

fithrungen mit dem Satz beendete: >Alles Quatsch! Wenn ich tot bin, bin ich tot, und

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 77

gewinnt eine Macht zurilick, die ihr auf- oder eingeprigten gesellschaftlichen
imagindren Bedeutungen neu zu ordnen. Kurz: Sie gewinnt den Zugang zur Au-
tonomie.”* Damit hingt nun auch der Begriff der Praxis zusammen. Diese Praxis
sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Praxis sei jenes Han-
deln, worin jeweils die anderen als autonome Wesen anerkannt wiirden und zwar
insofern sie notwendig seien fiir die Entfaltung der eigenen Autonomie.” »Pra-
xis nennen wir dasjenige Handeln, worin der oder die anderen als autonome We-
sen angesehen und als wesentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Au-
tonomie betrachtet werden.«’® Zentrum dieses Tuns ist also die Beforderung der
Autonomie der anderen. Praxis ist nicht bloB eine Wirkungsweise von Zweck
und dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie
wirkt in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zuriick. Folglich sind beide mitei-
nander verquickt. Das Ziel ist die Verdnderung der Gesellschaft in eine andere,
die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet ist.”” Und dabei
wird deutlich: Praxis hat durch die angestrebte Autonomie einen normativen Ge-
halt. Natiirlich geht diese Verdnderung vom autonomen Handeln der gegenwiér-
tigen von dieser Gesellschaft ausgebildeten und geprigten Menschen aus. Das
Ziel ist aber, aus dieser symbolischen Ordnung heraus die Abhingigkeit von ei-
nem fremden Gesetz zu reflektieren und zu verdndern. Castoriadis erlduterte dies
bereits beispielhaft in Aufsidtzen der Zeitschrift Socialisme ou Barbarie anhand
der Arbeiterkontrolle — oder wie er es spiter nennt, der kollektiven Verwaltung™
bzw. Kollektivverwaltung.” Die Praxis setzt, Castoriadis deutet mit seinem Be-
griff des revolutiondren Entwurfs darauf hin, beim Bestehenden an, soll aber
dariiber hinausgehen, indem damit ein Ausgangspunkt fiir strukturelle Verdnde-

damit basta««, Oppitz, Michael: Wohin treibt die Ethnologie einen, der sie ausiibt?
Ziirich: Volkerkundemuseum Ziirich 1993, S. 30f.

94 Castoriadis, Cornelius: »Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie«, in:
Ulrich Rodel (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1990, S. 298-328; auch Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poie-
sis, S. 17-68.

95 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 128.

96 Ebd.

97 Ebd, S. 134.

98 Castoriadis, Cornelius: »Sozialismus und autonome Gesellschaft«, in: Ulrich Rodel
(Hg.), Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt am Main: Suhr-

kamp 1990, S. 329-257, hier S. 340. [Herv. i.0.]
99 Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 200. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

78 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

rungen der Gesellschaft angegeben ist — und insofern neue Institutionen denk-
und praktizierbar werden. »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand
seinem Wesen nach jeden Abschluf} {iberschreitet und wenn sie selbst in einem
100 .
Dass Castori-
Sie ist fir ihn

zwar ein aulergewohnliches Beispiel der ersten dokumentierten selbstsetzenden

stindigen sich wandelnden Verhiltnis zu diesem Objekt steht.«

adis die antike polis ideal setze, scheint insofern iibertrieben.'"'

Gesellschaft. Das bedeutet allerdings nicht, dass sie ideal im eigentlichen Wort-
sinne ist oder auch nur als Vorbild fungiert.'” Es ist nicht zu leugnen, dass mit
der antiken polis eine Institution auftauchte, die offenbar ein Novum war. Sie ist
kein Ideal, sondern historisches Faktum. Sie ldsst das Konzept von Castoriadis —
das allerdings ist richtig — {iberhaupt erst denkbar werden, wenn er von Autono-
mie spricht. Denn nur die reflexive Institution einer kritischen Selbstgesetzge-
bung lasst dies zu. Damit ist der von Kelbel behauptete Charakter eines transhis-
torischen Ideals blof seine konzeptuelle Kurzsichtigkeit.'” Castoriadis deshalb
ein transhistorischen Ideal vorzuwerfen, wenn er Beispiele in der Geschichte fiir
seinen Entwurf einer politischen Philosophie aufsucht, verkiirzt den Blick und
beachtet zu wenig das Konzept. Dies scheint nur deshalb als Vorwurf aufzutau-
chen, weil Castoriadis eine vermeintlich relativistische Position einnimmt, wenn
er eine Gesellschaft als historisch kontingent bezeichnet. Thm ein transhistori-
sches Ideal vorzuwerfen, wirkt dann wie Gift. Jedoch verfehlt es seine Wirkung,
da Castoriadis’ Konzept als Theorie der Gesellschaft eine Reflexion iiber die
Bedingungen der Moglichkeiten Gesellschaft — oder genauer: Gesellschaftlich-
keit — zu (iiber)denken, einschlieBt. Kritik an Castoriadis’ Konzept miisste viel
eher da ansetzen und den transzendentalen Charakter des von ihm angenomme-
nen Imagindren aufgreifen. Zuletzt stellt sich dariiber hinaus die Frage, die Cas-
toriadis stindig beschiftigt, welche Bedingungen gegeben sein miissten, damit
so etwas wie Autonomie denkbar und normativ notwendig wird. Dieser aufklére-
rische Anspruch bleibt allerdings. Zuletzt kommt ein wenigstens erwahnenswer-
ter Bezug hinzu: das zeitgleiche Auftauchen der Philosophie in der antiken polis.
Diese Zweisamkeit sei kein Zufall. Es handelt sich um eine strukturelle Gemein-
samkeit der damals — wenn man sich der Terminologie von Castoriadis bedient —

100 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 153.

101 Kelbel, Peter: Praxis und Versachlichung. Konzeptionen kritischer Sozialphiloso-
phie bei Jiirgen Habermas, Cornelius Castoriadis und Jean-Paul Sartre, Hamburg:
Philo & Philo Fine Arts / EVA Europdische Verlagsanstalt 2005, S. 270.

102 Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 70.

103 Kelbel: Praxis und Versachlichung, S. 270.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 79

gesellschaftlich instituierten imagindren Bedeutungen. Insofern sind die histori-
schen Beispiele allerdings heuristisch.

Riickblick — staatliches Gewaltmonopol

Es zeigte sich bereits zu Beginn des 1. Kapitels, dass mit dem Eid unter der Fah-
ne eine Bedeutung zeichenhaft vorstellig wird, die tiber das bloB funktionale ei-
ner Fahne — ein Sammelpunkt zu sein — hinausgeht. Das Symbol auf Stoff, blau-
weiB und mit Eidesschwur in gestickten Lettern, verweist auf einen Sinn, ein zu-
nédchst peripheres Imagindres (»Wir geloben der Regierung des Kantons Ziirich
Treue und Gehorsam zu leisten«), weiter einen gesellschaftlich relevanten Sinn.
Dieser Sinn ist die Aufgabe der Kantonspolizei, die Sicherheit, allgemeiner: der
Frieden, die Friedenssicherung. Eine sehr einsichtige, hehre — vielleicht allzu
trocken formuliert, sehr funktionale Aufgabe: den Erhalt der Gesellschaft. Um
diese Aufgabe erfiillen zu kénnen, darf geschossen werden: meist nur Gummi
(im Jargon der Polizei: Gommer go Giimmele!), manchmal scharf. Auch der
Stock hélt, was er verspricht: Unter ihm wird alles weich. Wie im wahren Mar-
chen heiBit es da: Kniippel aus dem Sack! Und die unsichtbare Hand, die den
Kniippel fiihrt, ist real, wenn sie auch nicht Kraft ihrer selbst schwingt, sondern
wie von Geisterhand, Imagindres herbeizitiert. Dieses Zitat ist der Ruf des
Rechts, einem Symbolsystem, einem aktual Imagindren. Es ist zundchst festge-
schrieben im Gesetz — der Ruf ist lauter, da rechtens. Wer nicht hort, gehorcht,
ist im Unrecht. So steht es geschrieben und es wurde deutlich, dass dies Recht
ist, weil es so vom Souverdn gesetzte Institution wurde. Der Souverdn — meis-
tens das Volk — hat sich die Verfassung, die Gesetze oder wenigstens die Repré-
sentant_innen gegeben. Und es hat damit ein Gesicht, einen Staat und seine Ge-
walt erhalten und erhélt sie immer wieder. Aber nicht mehr nur. Viel eher ver-
wirklicht der Staat nun den Sinn: sich selber. Der Staat ist keine Institution einer
autonomen Praxis — als Gesamtkomplex der instituierten Gesetze kann er nicht
wieder in Frage gestellt werden. Dies zeigte die historische Entstehung des Staa-
tes, der sich seit dem ausgehenden Spétmittelalter, der Entwicklung der Waffen-
technik, dem 30-Jahrigen Krieg und den stehenden Heeren ergab. Giinstig, dass
die Tradition des Gesellschaftsvertrages eine Begriindung des staatlichen Ge-
waltmonopols bereitstellte, die so einsichtig, so zweckrational ist, dass sie alle,
die einigermaflen bei Verstand sind, iiberzeugen muss. Giinstig auch, dass damit
die Institution des herrschenden Gewaltmonopols nicht nur die Gesellschaft
schiitzt, sondern sich qua Institution sichert. Wer aber gegeniiber dieser Instituti-
on aufmuckt, dem droht — fast noch schlimmer als der Zeigefinger des Kniippels,

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

80 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

der gepfefferten Ladung Gummi — das einsichtige, das disziplinierende Wort:
Wer es nicht versteht, der muss von Sinnen sein.

2.2 IMAGINARES Il — INSTITUTION UND SUBJEKT

Um die Bedeutung des Imagindren ermessen zu kdnnen, ist eine bestimmte Be-
ziechung wichtig, ndmlich zwischen radikal Imagindrem als Vermdgen und den
gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen. Das Vermdgen des radikalen Ima-
gindren, das, wie erldutert wurde, die Instituierung von Bedeutungen in der Ge-
sellschaft ermdglicht, ist zugleich von Beginn weg konfrontiert mit einer institu-
tionellen Beschriankung: den vorhandenen gesellschaftlichen imagindren Bedeu-
tungen. Subjekt als Begriff ist selbst eine gesellschaftliche imaginire Bedeutung.
Worum es geht, ist, wie handlungsfdhige Individuen aus gesellschaftlichen insti-
tutionalisierten Bedeutungen hervorgehen, welche die gesellschaftlichen imagi-
ndren Bedeutungen wiederum éndern konnen. Es wird deutlicher gezeigt werden
miissen, dass hier eine Verschrankung hervortritt: dank der imaginéren Instituti-
on der Gesellschaft ist das Individuum erst denkbar — ist es sich selbst erst denk-
bar. Wie soll es aus dieser Verstrickung herausfinden? Das radikal Imaginére
driicke sich auf zwei Ebenen aus: der Psyche als radikale Imagination und als
gesellschaftlich Imaginédres in der Gesellschaft-Geschichte. Diese Verschrin-
kung wird im Folgenden fokussiert.

2.2.1 Von der radikalen Imagination zur Sozialisation

Im néchsten Abschnitt wird der Vorgang der Sozialisation, der Entstehung von
gesellschaftlichen Individuen im Sinne von Castoriadis untersucht. Der Aus-
gangspunkt ist die Psyche: »Diese psychische Realitdt besteht wesenhaft aus
Vorstellungen.«'™ Vorstellung sei iiberhaupt das Primat, noch vor einem Denk-
prozess, der mit Wortvorstellungen verkniipft wire.'” Castoriadis geht wesent-
lich von einer Psyche aus, die im Gegensatz zur Gesellschaft bzw. dem Gesell-
schaftlich-Geschichtlichen steht. Wobei Psyche nicht gleich Subjekt ist. Wie sich
ein Subjekt aus den Vorstellungen bzw. dem Strom von Vorstellungen konstitu-
iert, ist bei Castoriadis mit der Frage verbunden, wie es den Anderen und damit
eine Realitdt konstituiert. Genauer: Wie wird Psyche als Subjekt bzw. gesell-

104 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 484.
105 Vgl. dazu Castoriadis: Domaines de ’homme, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das

imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 47-86.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 81

schaftliches Individuum realisiert? Die Frage ldsst sich allerdings ebenfalls in ei-
ner Frage nach Vermittlung formulieren: Wie wird bei ihm zwischen Subjekt
und, sagen wir, Nicht-Subjekt vermittelt? Die Antwort: durch die imagindre In-
stitution der Bedeutung. Dabei durchlduft die Psyche drei Phasen: Erstens »alles
= selbst«'® oder »Ich bin die Brust«'”, zweitens die durch die Abwesenheit der

108

Brust ausgeloste Phase, in der zwischen »Ich / Welt / Sinn / Lust« — und »bo-

1 " die abwesend ist, unterschieden wird. Die bdse Brust wird als

se[r] Brust«
Unlust, als Auflen projiziert. Die dritte Phase ist die Zuschreibung des »Objekts«
der zweiten Phase zu einer Person, das die gute und bése Brust besitzt.''” Casto-
riadis nennt diesen Ablauf die »triadische Phase«'". Fiir eine néhere Erlduterung
ist die Bedingung einer solchen Moglichkeit zu untersuchen. Die Psyche sei ur-
spriinglich »Vorstellen / Vorstellung, der nichts >mangelt«'"?, oder auch das
»Sein der Psyche, die nichts anderes ist als Entstehung von Vorstellungen«'".
Wie und wieso bricht die Psyche, die Castoriadis ein Alles-Selbst oder eine Mo-

114

nade " nennt, auf? Der Bruch sei die Trennung in eine private und 6ffentliche,

sprich gesellschaftliche Welt, die geschopft und instituiert wird. Der Bruch wer-
de durch den gesellschaftlichen Zwang herbeigefiihrt, der die Ungeschiedenheit
von Aktivitidt und Passivitédt, von dem »Alles-Selbst«, durchschlage. Dabei ver-

115

liert die Monade ihre geschlossene Einheit mit sich selbst. ~ Allerdings miisse

106 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 498.

107 Ebd., S.501.

108 Ebd.

109 Ebd., S. 502.

110 Ebd., S. 503.

111 Ebd., S. 497-509.

112 Ebd, S. 483.

113 Ebd., S. 459f.

114 In Bezug auf den von Leibniz gepréigten Begriff ist die Monade als in sich geschlos-
sen zu verstehen: »Die Monade, von der wir im folgenden sprechen werden, ist
nichts anderes als eine einfache Substanz, welche in die Zusammengesetzten ein-
geht; einfach, das heifit ohne Teile. [...] Die Monaden haben keine Fenster, durch die
etwas in sie hineintreten oder sie verlassen konnte.« Leibniz, Gottfried Wilhelm:
Monadologie und andere metaphysische Schriften. Discours de métaphysique. La
monadologie. Principes de la nature et de la grdce fondés en raison, Hamburg: Fe-
lix Meiner Verlag 2002, S. 111; 113. Allerdings wird damit schon deutlich, dass
Castoriadis bei der Psyche, die sozialisiert wird, nicht dasselbe wie Leibniz meinen
kann.

115 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 492.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

82 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

die Psyche diese Spaltung leisten, um ein gesellschaftliches Subjekt zu werden.
Es handelt sich um die Bedingung der Sozialisation und ist der Einlass in die 6f-
fentliche Welt als jene Sphire des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, die institu-
ierte Bedeutungen umfasst. Der Zwang geschehe zu einem Teil in dem somati-
schen, also leiblichen, Bediirfnis, das sich melde. Der Hunger, der nicht einfach
ignoriert werden konne. Das urspriingliche Schema des sich Vorstellens sei aber
noch giiltig, es bedeute noch immer Lust / Unlust, Da-Sein / Weg-Sein und Iden-
titat / Andersheit. Vorstellen und Wahrnehmung seien noch identisch.'® Die
Brust als vermisstes, amputiertes Selbst werde zuerst nach auflen verlegt. Das
heift fiir Castoriadis, ein Auflen wird erstmals geschopft bzw. projiziert, um Lust
von Unlust zu trennen. Der negative Sinn der Brust werde vorerst aus dem ver-
meintlichen Selbst vertrieben. Mit dieser Vorstellung des AuBlen als Projektion
sei aber noch nicht die Konstitution eines realen Objekts erreicht. Das wire ein
Objekt, das sich dem Zugriff des Selbst entzieht. Es sei noch Projektion der Psy-
che, wenn es um Unlust gehe, Introjektion, insofern Lust entstehe. Es kommt zu
einer erstmals geschopften Gegensitzlichkeit als Grenzziehung. Erlebe nun das
»Pria-Subjekt« den Verlust der Einheit dieser Welt und seiner selbst durch den
Einbruch eines getrennten Objekts und des Anderen, so stelle es diese Einheit im
Phantasma zunédchst wieder her. Bevor also dem Getrennten {iberhaupt Existenz
als Eigenstindiges zugewiesen wiirde, werde es wieder als zum eigenen Phan-
"7 Mit diesem Bruch, der sich in der Phan-

tasmenbildung sofort zu neutralisieren suche, gehe der Verlust der urspriingli-

tasma gehorig identifiziert: als Selbst.

chen Einheit als Monade einher. Dieser Verlust sei es, der das Begehren als Su-
che beherrsche. Begehren, wenn man so will, nach dem Zustand, in dem Begeh-
ren zugleich auch Befriedigung ist. Dies sei der erste Selbstverlust, der fiir die
Sozialisation aber notwendig sei. Reitter interpretiert diesen fundamentalen
Bruch als die erste Institutionalisierung, welche die eigentliche Ur-Teilung be-
deute. Die psychische Monade geniigt sich nicht mehr selber. Jedoch ist es zu-
néchst nicht entscheidend, dass die urspriingliche Monade durch den Hunger und
die Abwesenheit der Brust den Einbruch der Realitit nicht verzeichnet. Wesent-
lich ist, dass dies ein Phantasma hervorruft, das ein Innen und Aufen verlangt:
»Die erste, entscheidende Leistung, die die Psyche vollbringen muB, ist die Insti-
tutionalisierung eines Innen und Aufen, ist im Grunde die Selbstaufgabe, das

116 Ebd., S. 487.
117 Ebd., S. 502-505.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 83

"® In dieser radikal imagi-

Zerbrechen des Universums, das die Psyche war [...].«
nédren Setzung des Selbst liegt die erste Pra-Identifikation. Die N6tigung der Ob-
jekte, der anderen und des eigenen Korpers bildet die Psyche nun um, da es
selbst noch diese ist.""” Erst wenn negativer mit positivem Sinn des Objekts (der
Brust) in einem Dritten sich verkniipften, kénne die Subjektbildung erreicht
werden, wobei sie damit noch nicht vollendet sei. Dies bedeute nun, dass die
Psyche erkenne, dass dieses Dritte eigentlicher Machthaber des Objekts sei. Die-
ser Machthaber als AuBler-Mir bleibe in der Ambivalenz des Objekts von gut /
bose (an- / abwesende Brust) verhaftet. Das (der / die) andere werde nun als all-
michtig gesetzt, die aber als eigene Allmacht verstanden auf sie projiziert wird.
Wir sind also noch immer nicht in einer Realitit angelangt. Castoriadis sieht
wohl, dass in dieser Gegeniiberstellung von »Pré-Subjekt« und anderem oder
anderer (vermittelt im Objekt) ein Zerstérungskampf zu entbrennen vermag, der
ein neues Schema generiert (im Gegensatz zum ersten von Selbst / Lust und
Nicht-Selbst / Unlust), in dem das andere erste und notwendige Verkorperung
einer von der Psyche getrennten Ursache wird. Das Selbst sei von diesem ande-
ren abhingig, projiziere die Einheit der Macht auf dieses. Diese Interaktionsper-
son sei ein gesellschaftliches Individuum: »Er spricht, spricht zum Kinde und
von sich. [...] Er [dieser andere; nc] bezeichnet sich und bedeutet sich, er be-
zeichnet und bedeutet das Kind, er bezeichnet und bedeutet dem Kinde die >Ge-

"% Damit sei die Bezugsper-

genstidnde« und die »Beziehungen« zwischen ihnen.«
son zwar noch nicht als real konstituiert und deshalb auch nicht die Realitit, aber
das Seiende erfahre fiir die Psyche eine wichtige Umarbeitung. Auch hier kon-
nen die Zerstérungswiinsche als Beispiel dienen: Sie 16sten imagindr die Furcht
vor Vergeltung des allméchtigen Anderen aus — daraus schopfe das Subjekt ein

Aktions- und Reaktionsschema (Schuldgefiihl): »Die Wirkung schldgt auf die

118 Reitter, Karl: »Perspektiven der Freud-Rezeption«, in: Cornélius Castoriadis / Agnes
Heller et. al. (Hg.), Die Institution des Imagindren. Zur Philosophie von Cornélius
Castoriadis, Wien / Berlin: Turia und Kant 1991, S. 103-128, hier S. 122.

119 Dieser Vorgang ist nicht mit dem Spiegelstadium bei Lacan zu verwechseln, wenn-
gleich eine Ahnlichkeit besteht. Im Unterschied zu Lacan entsteht bei Castoriadis
das Selbstverhiltnis nicht — gewissermafen — autotelisch, sondern als Auseinander-
setzung mit Anderen (obwohl auch bei Lacan eine Person dabei ist und zusieht).
Entscheidend ist dies insofern, als nicht ein Ideal-Ich als spiegelhafte Identitdt ge-
setzt wird, sondern die monadische Einheit aufbricht. Vgl. dazu auch Ruhs, August:
Lacan. Eine Einfiihrung in die strukturelle Psychoanalyse, Wien: Erhard Locker
2010, S. 25-31.

120 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 506. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

84 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Ursache zuriick, der Wunsch nach Zerstérung des anderen kann die Zerstérung
des Subjekts durch den anderen nach sich zichen.«'*' Die Einheit der Macht des
Anderen verliere sich fiir das Subjekt, indem letzteres Bewusstsein gewinne.
Von einer autistischen Identifikation geht das »Subjekt< in dieser Phase zu einer
transitiven Identifikation mit etwas oder jemandem (oder beidem) iiber. Wie
wird nun zuletzt das (der / die) andere als eigenstidndig erkannt? Erst durch die
imagindre Institution der Bedeutung, welche zwischen Psyche und >Realitét¢ als
Bedeutungstriager stehe, vermittle sich die endgiiltige Trennung vom Selbst zu
einem Anderen. Des Anderen Allmacht werde aufgeldst, mit etwas verbunden,
das auch dem Anderen fremd sei: die gesellschaftlichen imagindren Bedeutun-
gen. Dies geschehe durch die Institution der Bedeutung, da in ihr dem Kind
durch seine Bezugsperson bedeutet werde, dass niemand absoluter Herr von und
iiber Bedeutung sein konne. Reitter libersetzt dies wie folgt: »Das Kind erfahrt
durch die anderen, und nur durch sie, dal die Objekte des Begehrens in der 6f-
fentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen sind.«'*
Anders gesagt: Durch die Bedeutung gehe das Subjekt als gesellschaftliches In-
dividuum erst auf, insofern mit dieser auch die Institution vermittelt werde. Dass
es andere Subjekte gebe, werde erst in und mit der Tatsache der gesellschaftli-
chen imaginédren Bedeutung und ihrer Institution einer bestimmenden Reziprozi-
tit und damit Individualitdt deutlich. Das gesellschaftliche Individuum werde, so

' Der Bruch in der Psy-

Castoriadis, von der Gesellschaft geschopft / fabriziert.
che wird durch die gesellschaftlich instituierten imagindren Bedeutungen vermit-
telt. Ein Bruch der zwischen hergestelltem Subjekt und Welt zugleich Vermitt-
lung ist. Denn erst diese Vermittlung setzt das reale Subjekt, ein gesellschaftli-
ches Individuum, iiber das bzw. mit dem zu sprechen moglich wird. »Der Weg
zur Bedeutung verlduft also iiber den absoluten Gegenpol der Psyche (der Vor-
stellung / der Intention / des Affekts), ndmlich iiber die reale oder rationale Tat-
sache, und wird vermittelt durch die Institution.«'** Die Sozialisation vollzieht
sich fiir Castoriadis unter zwei Voraussetzungen: innerlich, indem die Psyche
mit der radikalen Imagination den gesellschaftlichen Vorstellungen ein Einflie-
Ben ermdglicht, und damit eine Identitit gegeniiber einem Anderen als Subjekt
ausbilden kann, duferlich, da diese gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen
erst ein bestimmtes Subjekt und die Individualisierung mdglich machen. Hier ist
der Anschluss an die oben ausgefiihrte Institution der Bedeutung zu suchen. Die

121 Ebd.
122 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125.
123 Im Sinne von Faber: herstellen.

124 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 513. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 85

Psyche absorbiere die gesellschaftlich instituierten Formen als Tun der anderen
oder legein und teukein bzw. Sprache und Technik im weitesten Sinne und die
mit ihnen einhergehenden Bedeutungen.'” Castoriadis glaubt darin die Genese
einer Berithrungsfliche zwischen der privaten und der 6ffentlichen Welt zu ent-
decken oder besser, die Differenz wird mit oder in der Sozialisation eines jeden
Kindes >wiederholt< bzw. erst geschopft. Die Schopfung des gesellschaftlichen
Individuums vollzieht sich also in einem psychogenetischen und einem sozioge-
netischen Aspekt: Die Psyche iibernimmt die Seinsweise der Gesellschaft in ih-
ren Institutionen, die sie selber nie hitte hervorbringen kdnnen, muss dazu aber
allererst die Trennung als Innen / AuBen einfiihren'”, die allerdings niemals
géinzlich selbstgesetzt sein kann: »Die Sozialisation der Psyche besteht wesent-
lich darin, ihr die Trennung aufzuerlegen.«'>” Oder: Dass die Psyche aus der je
eigenen hin zur gemeinschaftlichen Welt gelange, werde durch die Gesellschaft
als Trennung instituiert. Dies vollzieht sich vor allem auch durch die Aneignung
der Sprache:

»Immer wird es notig sein, ihm [dem Neugeborenen; nc] beizubringen, daf} es die Worter
der Sprache nicht das bedeuten lassen kann, was es sie bedeuten lassen mochte, damit es
in die Welt eintreten kann, in die Welt der Gesellschaft und der Bedeutungen, die allen

. P 128
und keinem gehort.«

Dieser Bruch, der der psychischen Monade zugemutet werde, bilde dem Subjekt
eine Realitdt, die erstmals unabhéngig sei, aber zugénglich und dnderbar bleibe.
Die Zumutungen der Gesellschaft bildeten das Subjekt erst, differenzierten es
aus, ohne ihm den monadischen Kern, den Pol, absprechen zu konnen. Dieser
aber bleibt verloren sobald eine Sozialisierung eine Absonderung gebiert: das
Subjekt, das yUnterworfene«. Die letzte Stufe der psychischen Sozialisation brin-
ge die Intention mit sich, ein Streben nach..., das dem kiinftigen Tun des Indivi-
duums zugrunde liege. Dieses Intendieren und seine lustvolle Befriedigung im
Verdndern hitten ihre Wurzeln in der Vorstellung. Das gesellschaftliche Indivi-
duum wird vermittelt durch die Institution der gesellschaftlich imaginiren Be-
deutung und besitzt keine Allmacht mehr. Die Verbindung allerdings zur vo-
rausgesetzten radikalen Imagination als Bedingung der Mdglichkeit einer institu-
ierten Gesellschaft werde verschleiert:

125 Ebd., S. 493; 498.

126 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 122.

127 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 498f.
128 Ebd., S.514.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

86 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

»Durch diese gesellschaftliche Fabrikation des Individuums unterwirft sich die Institution
die Einzelimagination des Subjekts und lédsst diese in der Regel nur noch im und durch
den Traum, das Phantasieren, Uberschreitung und Krankheit zum Ausdruck kommen. Ins-
besondere sieht es ganz so aus, als wiirde es der Institution gelingen, die Kommunikation

zwischen der radikalen Imagination des Subjekts und seinem >Denken« zu kappen.«'*

Dieses vom kreativen Kern abgeschiedene oder abgeschnittene Wesen, ist ge-
wissermallen Fluchtpunkt des Subjekts — im urspriinglichen Sinne noch Psyche.
Das, was den gesamten Prozess der Individuierung ermdglichte, sei, so Castoria-
dis, eine Anlage, ndmlich die sogenannte radikale Imagination. Es bildet die Be-
dingung der Mdglichkeit von Vorstellungen, ohne selbst eine zu sein. Das Ver-
mogen Neues zu bilden sei mit der Sozialisation zwar nicht verloren. Aber es
bleibe gleichsam stillgelegt oder unbewusst. Solange das radikal Imaginire sich
nicht wieder aus dem Dunkel aufdringen konne (ein seltsamer Traum, eine Psy-
chose), kann es sich kaum Gehor verschaffen. Das radikal Imaginire spricht
zwar auch eine Sprache, diese duBert sich aber immer im identitdtslogischen
Sinne einer bestimmten Sprache, die ihr aufgesetzt ist. Diesen Symbolen folgend
sucht die Kommunikation andere Wege — verdichtet und verschiebt sich."

Im Prozess der Sozialisation eines Subjekts bleibt die Quelle offen. Das Ima-
gindre sei der von der wahrgenommenen realen Welt und dem Rationalen (als
Begrifflichem) geschiedene Bereich. Er gehe ihnen als Sphére der Vorstellung
voraus. »Psychisch verstanden ist Wahrheit dasjenige, was sich in der Vorstel-
lung besténdig als das Andere der Vorstellung ankiindigt. Auch dieses Andere
der Vorstellung muB sich aber als Vorstellung realisieren.«"' Es gibt also keine
Denotation, die dem Imaginéren eine bestimmte Seinsweise zuordnete; trotzdem
"2 Sie bildeten

die »Organisationsschemata, die den Rahmen mdoglicher Vorstellungen abste-

konnotierten die gesellschaftlich imagindren Bedeutungen alles.

129 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 327.

130 Heute wird im Anschluss an Lacan von Metapher und Metonymie gesprochen. Cas-
toriadis halt dies fiir verkehrt: »Diese Terminologie, die die Vorginge des Unbe-
wullten den sekunddren Funktionsweisen der Wachsprache angleicht, verflacht
Freuds geniale Entdeckung [...].« Castoriadis, Gesellschaft als imaginére Institution,
S. 458-459. [Herv. 1.0.]

131 Castoriadis, Cornelius: Durchs Labyrinth. Seele Vernunft Gesellschaft, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1983, S. 55.

132 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 254.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 87

cken, die sich diese Gesellschaft zu geben vermag.«'” Dieses System von Be-
deutungen, das dem gesellschaftlichen Tun innewohne, setze Aufbau und Glie-
derung der Gesellschaft fest. Zu einem bereits erwéhnten Beispiel: die Identifi-
kation mit der Nation setze eine imaginire Bedeutung als Faktum ein."”* Aber
diese Festsetzung sei gerade dnderbar in ihrer Genese aus dem radikal Imagini-
ren. Das instituierte Imagindre miisse fragwiirdig werden, sobald es als Schop-
fung einer bestimmten Gesellschaft erkannt werde. Mit der Kritik an der Institu-
tion er6ffne sich die Mdglichkeit einer Autonomie, die sich der Gestaltung dieser
imagindren Institution ausgesetzt wisse, sich aber zugleich bewusst werde, dass
diese gestaltbar bleibe.

»Zu dieser Institution [der Gesellschaft; nc] miissen sich gesellschaftliche Individuen her-
ausgebildet haben, die als solche nur existieren und funktionieren kénnen, wenn ihre radi-
kale Imagination von ihrer Sozialisation geprdgt, jedoch nicht zerstort wird. Zwar ist die
jeweils gesetzte Institution notwendigerweise immer Norm ihrer eigenen Identitét, Trag-
heit und Mechanismus der Selbstverewigung; andererseits kann aber die instituierte Be-
deutung — der die Identitit mit sich ja zukommen miifite — nur als sich verdndernde sein
und verdndert sich durch das gesellschaftliche Tun und Vorstellen / Sagen. Es verédndert
sich also die Norm gleichzeitig mit dem, was sie normieren sollte, bis sie durch die aus-

driickliche Setzung einer anderen Norm gebrochen wird.«'

Castoriadis begreift das Individuum als von den gesellschaftlichen imaginéren
Bedeutungen gebildet und gepréigt — durch die bereits gepragten Individuen, die
die Sprache oder Sprachlichkeit vermitteln. Es sei aber ebenso notwendig, dass
die radikale Imagination, dem diese Bedeutungen auferlegt wiirden, weiter wir-
ke, um die instituierte imagindre Bedeutung zu erhalten. Man konnte verkiirzt
sagen, die radikale Imagination muss sich gegen die Institutionen behaupten, die
sich perpetuieren >wollen«. Das radikal Imaginére als Imagination kann insofern
nicht ausgeschaltet werden, sondern hochstens exiliert, es schafft aber weiter und
meldet sich aus dem Exil, der Verbannung, dem Unbewussten.

2.2.2 Der Diskurs des anderen / Anderen

Parallel zur bisher beschriebenen Genese des Subjekts kann jetzt auf das auto-
nome Individuum im Sinne von Castoriadis eingegangen werden. Mit Freuds

133 Ebd., S. 245f.
134 Vgl. dazu auch Kap. 1 und Abs. 2.1.1.
135 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 607. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

88 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

136 . .
bzw. der darauf basierenden Formulie-

Satz: »Wo Es war, soll Ich werden«
rung von Lacan »Dort, wo es war, soll ich ankommen«"?’ versucht Castoriadis
den Prozess zu verdeutlichen, den das Bewusste in einer Art »Landgewinnung«
im Unbewussten zu erreichen hat. Die Autonomie sei als Selbstgesetzgebung zu
verstehen, welche die Heteronomie der »duflerlichen< Gesetzgebung ablésen soll:
»Autonomie wire die Herrschaft des BewuBten iiber das Unbewufte.« Und:
»Stellt man Autonomie, Selbstgesetzgebung oder Selbstregulation in einen Ge-
gensatz zu Heteronomie, Gesetzgebung oder Regulation durch das Unbewufte,
das ein anderes Gesetz ist, das Gesetz eines anderen als mir.«"** Diese Fremdbe-
stimmung als der Diskurs des anderen'” soll durch meinen eigenen Diskurs ab-
gelost werden. Das bedeute, aufzudecken, was an Absichten, Wiinschen, Beset-
zungen und vor allem eigentlich Bedeutungen mir von anderen >auferlegt« wor-
den sei. Was ist aber der Diskurs der anderen? Das Hauptmerkmal dieses Dis-
kurses sei der Bezug zum Imaginéren. Die gesellschaftlichen imaginiren Bedeu-
tungen und ihre Institution, die der urspriinglichen Monade den Bruch aufdréng-
ten, sie als Subjekt bildeten, sind zugleich die Welt von anderen. Die Losung
dieser »Herrschaft eines verselbstindigten Imaginiren«'* bedeutet, dass das
Subjekt sich bewusst werden soll, dass die aktual imagindren Institutionen und
mit ihnen die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen als fremde durchschaut
und eingeholt werden miissen. Die Welt der anderen bilde dem Subjekt die Rea-
litdt. Es sei aber damit von einer Heteronomie eingenommen, von der es sich
loszuldsen gelte, sofern dies als Bewusstwerden der Kontingenz dieser Bedeu-
tung und ihrer Institutionalisierung méglich sei. »Wo also diese Funktion [das Es
besetzt das Imagindre mit Realitdt; nc] des UnbewuBiten (und der Diskurs des
Anderen als dessen Nahrung) war, da soll Ich werden.«'*' Was ist mein Diskurs?

136 Freud, Sigmund: »Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Personlichkeit«, in:
Ders., Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse, Band
XXXI, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S. 60-81, hier S. 81.

137 Lacan, Jacques: »Das Dréingen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft
seit Freud«, in: Ders., Schriften I, Olten, Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 1975, S. 7-
55, hier S. 50.

138 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 173f.

139 Castoriadis hilt sich bei der Schreibweise Diskurs des anderen / Anderen nicht an
eine einheitliche Ausdrucksweise. Ich verwende die Form Diskurs des anderen, um
bei Castoriadis im Gegensatz zu Lacan die Verdnderbarkeit der Institutionen anzu-
deuten.

140 Ebd., S. 175.

141 Ebd, S. 176.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 89

Anders formuliert: Was, der >einverleibten< gesellschaftlichen imaginiren Be-
deutungen, damit auch der Sprache, meinem Denken, ist Mein? Es gehe darum,
die Herkunft dieses Diskurses zu entdecken, ihn als Fremden zu entlarven. Und
es gehe weiter darum, seinen Sinn zu kldren, soweit dies im Horizont des Ein-
zelnen moglich sei. Da das Individuum in die gesellschaftliche Institution und
ihre imagindren Bedeutungen eingelassen sei, miisse dies ein fortdauernder Pro-
zess bleiben. Darin liege die Selbstbestimmung als einer stindigen Gewinnung
von Unabhéngigkeit von den gegebenen Bedeutungen der Gesellschaft und ihrer
Geschichte. Es bleibt noch zu fragen, was dieses Subjekt sei, wenn es liberhaupt
Subjekt sein kdnne, das sich den Diskurs des anderen bewusst aneignen mdochte.
Das Subjekt sei nur dann, wenn es sich in seiner Tétigkeit auf etwas richten kon-
ne. Was aber als Objekt auftauche, sei von der Gesellschaft bestimmt. Der Dis-
kurs des anderen ist damit immer akut. Diese Aktualitét ist im Zwischenbereich
der imagindren gesellschaftlichen Bedeutung begriffen. Es ist nun so, dass das

2 Autonomie ist fiir Casto-

Sprechen wesentlich fiir die Subjektkonstitution ist.
riadis immer eine Frage des Verhéltnisses zwischen Subjekt und anderen, denn
letztere sind fiir ersteres konstitutiv. Wenn Castoriadis also von Autonomie
spricht, dann meint er das Herausarbeiten der Bedeutsamkeit des Diskurses des
anderen und damit die gesellschaftliche imagindre Institution der Bedeutung.
Wenn er vorderhand damit den rationalistischen Anspruch des >Landgewinns<
des Bewusstseins festigt, so gilt es die spéteren Prézisierungen dazu zu beden-
ken. Insofern beschreibt er, dass der Freud’sche Anspruch »Wo Es war, soll Ich

143 144
werden«

eher so lauten miisste: »Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen«.
Womit Castoriadis meint, dass es nicht um ein Austilgen des Es gehe, sondern
ein Zulassen jenes unbewussten Stroms: »Das Ich verdndert sich, wenn es die
Inhalte des Unbewussten aufnimmt und zuldsst, wenn es sie reflektiert und lernt,
hellsichtig zwischen den Impulsen und Ideen zu wihlen, die es in die Tat umset-
zen mochte.«'* Worum es Castoriadis also geht, ist Aufklirung. Der Rahmen, in

dem dies vonstattengehen kann, bedeutet, dass dem Subjekt eine denkende Ei-

142 Der Korper bildet die erste Verschrankung von Selbst und Anderem: »Der Korper
konstituiert eine erste Form des Bedeutungsuniversums, und zwar noch vor allem re-
flexiven Denken.« Vgl. ebd., S. 180.

143 Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse, S. 81.

144 Castoriadis, Cornelius: »Psychoanalyse und Politik«, in: Michael Halfbrodt / Harald
Wolf (Hg.), Psychische Monade und autonomes Subjekt. Ausgewdhlite Schriften,
Band 5, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2012, S. 113-129, hier S. 116. [Herv.
i.0.]

145 Ebd. [Herv.1.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

90 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

genstindigkeit zukommt, diese »Aktivititc aber an die Inhalte, als gesellschaftli-
chen Bedeutungen, gebunden bleiben. Indem es diese Inhalte bearbeitet, sei es
iiberhaupt Subjekt — das schlieft an das Aufbrechen der psychischen Monade an,
die durch das instituierte Innen / AuBlen, durch das einlassen gesellschaftlicher
imagindrer Bedeutungen Subjekt wird, was Castoriadis folgendermaflen be-
schreibt: »Denn was ist dieses aktive Subjekt [...] es ist Blick und Trager des
Blicks, Denken und Trager des Denkens, Handeln und handelnder Korper —
Kérper im materiellen wie im metaphorischen Sinne.«'** Zum Subjekt gehérten
also ein Denken, das aber als cartesianisches cogifto abstrakt und leer bleibt — es
bediirfe des instituierten Materials der Bedeutungen, das Denken, legein, bildet.
Bedingung, dass dieses Material angesiedelt werden kann, ist jener transzenden-
tale »Strom« der radikalen Imagination, welche die Vorstellungen tragt. Das
»Ich der Autonomie« wiederum sei eine »titige und hellsichtige Instanz«'"’, die
jene Inhalte, als imagindre gesellschaftliche Bedeutungen neu organisiere. Zu-
letzt miisse der Korper als »Scharnier« von Selbst und Anderem verstanden wer-

148
den.

Auf die Sozialisation zuriickbezogen, bedeutet das jenen Moment des
Aufbrechens der Monade durch das Bediirfnis, Castoriadis spricht beispielhaft
vom Hunger oder der abwesenden Brust. Damit dréngt sich auch die Frage nach
der Moglichkeit von Autonomie auf. Fiir das Subjekt ist Autonomie nicht als
Einzelnes erreichbar. Autonomie sei nur als kollektives Unternechmen denkbar.'*
Wenn Autonomie ein verdndertes Verhéltnis zwischen den Menschen darstellt,
die sich wechselseitig als Bedingung fiir Autonomie erkennen, dann ist Autono-

mie ein »gesellschaftliches Problem«'™:

»Wenn intersubjektives Handeln moglich [...] ist, [...] dann liegt das daran, dal Autono-
mie nicht einfach auf die Aufhebung des Diskurses des anderen hinarbeitet, sondern ihn in
der Weise verarbeitet, daf3 der andere fiir den Inhalt der eigenen Rede bedeutsam wird und

nicht bloB als gleichgiiltiges Material dient.«"'

Autonomie als gemeinsame Sache erreicht insofern die Bedeutung des Diskurses
des anderen, macht ihn bewusst, bemerkt ihn. Denken ist in die gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen und ihre Sprache eingelassen, was zugleich be-

146 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 179. [Herv. i.0.]
147 Ebd., S. 181.

148 Ebd., S. 180.

149 Ebd., S. 183.

150 Ebd.

151 Ebd, S. 182.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 91

deutet, dass die Menschen in der Rede, im Tun an diesen gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen zu arbeiten vermdgen. Wo der Diskurs des anderen im
Unbewussten bleibt (aber nicht bleiben miisste), wirkt sich Heteronomie als
Herrschaft einer fremden Institution auf unser Tun aus, richtet sich in ihm ein
»und nun wird der »andere< auch nicht mehr von einem Diskurs reprisentiert,

12 Auf diesen Aspekt gilt es im folgenden Ka-

sondern einer Maschinenpistole«
pitel zuriickzukommen, wenn weiter von der Heteronomie auf dem Weg zur Au-
tonomie auch von der Anerkennung die Rede sein wird."”

In einer spiteren Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse verdeutlicht
sich bei Castoriadis nicht nur seine Auffassung der Subjektgenese. Es zeigt sich
darin ein grundlegendes Anliegen: Was ist mit der Psychoanalyse heute noch an-
zufangen?'™* Eine Eigenart der Psychoanalyse sei, dass sie in ihrer Praxis erst ei-
ne Verwirklichung finde. Diese Praxis ist das Gespréch oder allgemeiner das zur
Sprache bringen — »und in diesem Sinne ist die Analyse praktisch-poietische Td-
tigkeit.«'> Darin liegen mehrere Aspekte: Die Analyse hat einen Anspruch auf
Aufklirung und dadurch Anderung. Diese Anderung geschieht nicht als bloBe
Methode oder Technik, die durch eine Theorie bedingt ist, sondern als Praxis
und das heil3t je eigene Praxis — wie er es nennt: praktisch-poietische Tatigkeit —
des Sprechens. Dies berge einen fundamentalen Widerspruch in sich, indem das
Besondere durch eine gemeinschaftliche Sprache (allgemein) ergriindet werden
soll. Das je eigene verfliichtigt sich zwischen den Zeilen, Worten, Buchstaben.
»Das Auftauchen des Ich in der Sprache folgt aus der Notwendigkeit, den Ort zu
bezeichnen, von dem die AuBerung ausgeht (und den man nicht Subjekt nennen
kann, weil das Subjekt nichts ist und nicht spricht, sondern gesprochen wird).«'
Damit stellt sich die Frage nochmals, wie ein Ich iiberhaupt als Subjekt autonom
werden kann. Wie es, sobald es spricht und etwas, das ihm eigen ist zur Sprache
bringen will, iiberhaupt Subjekt sein kann. Hier stellt sich ein grundlegendes
Problem ein, das eng mit der Subjekttheorie von Castoriadis verbunden ist und
der unerreichbaren Bestimmung dessen, was das radikal Imaginire bzw. die ra-
dikale Imagination sein soll: »Sobald aber all das zur Sprache kommt, erleidet es
schon der sprachlichen Form wegen eine Verfalschung, denn wenn es wahr ist,

152 Ebd, S. 186.

153 Vgl. Kap. 3, v.a. Abs. 3.1.4 und 3.2.

154 Dabei geht es um eine klarende Abgrenzung gegeniiber Jacques Lacan. In der Rede
vom Diskurs des Anderen bleibt Lacan noch virulent.

155 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 35 [Herv. i.0.]; vgl. auch Castoriadis, Cornelius:
Les carrefours du labyrinthe, Paris: Edition du Seuil 1978, S. 39.

156 Ebd., S. 38f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

92 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

kann jeder sich darin wiedererkennen und hat folglich seine wesentliche Wahr-
heit bereits verfehlt.«"” Castoriadis behauptet, dass eine Gefahr der Psychoana-
lyse darin liege, dass sie nicht sehe, dass der Beginn eines Ichs in einer Selbst-
schopfung des Individuums liege: »Gerade weil die Geschichte des Individuums
auch eine Geschichte der Selbstschopfung ist, 146t sich nicht alles in der Gegen-
wart vorfinden.«*® Er bemingelt, dass die Psychoanalyse'’ einen Erklirungs-
versuch startet, der eher verdunkelnd als erhellend wirke. Es gehe nicht blofl um
eine Ubersetzung von unbewusstem in bewussten Sinn. Viel eher miisste man
fragen, ob die beiden Sinndimensionen iiberhaupt vermittelbar seien oder nicht.
»Das ndamlich, was Freud nicht als zwei verschiedene Sprachen, sondern als die
Sprache und ihr Anderes betrachtete, versucht man heute als einen einzigen Text
zu sehen, dessen Druckfehler von der Analyse berichtigt werden und zu dem sie
die fehlenden Worter liefert.«'® Dieser universale Anspruch der Aufklirung
verkennt, so Castoriadis, ein grundlegend unverfiigbares Moment in der psychi-
schen Landschaft.

2.2.3 Exkurs: Das Imaginére bei Lacan

Es wird im Folgenden nétig sein, einen weiteren Umweg zu gehen. Castoriadis
wurde in seiner Anndherung an die Psychoanalyse entscheidend von Lacan ge-
pragt. Dennoch hat er sich radikal davon abgegrenzt, vor allem, was den Begriff
des Imagindren betrifft. Darauf wird im Folgenden eingegangen, um wenigstens
zusammenfassend Unterschiede zwischen dem Begriff des Imaginéren bei Cas-
toriadis und jenem von Lacan aufzuzeigen. Folgende Aspekte werden sehr fliich-
tig und nur resiimierend geklért: Die Begriffe symbolisch-imaginér-real und das
Spiegelstadium als Ich-Bildner, das damit zusammenhéngt.

Das Symbolische, das Imaginére, das Reale und der Spiegel

Was unterscheidet den Begriff des Imagindren bei Castoriadis gegeniiber demje-
nigen von Jacques Lacan? Karl Reitter beschreibt dies kurz und biindig in einer
FuBnote: »Lacan verwendet diesen Begriff vollig anders als Castoriadis. Lacans
Begriff ist mit Tduschung, Verstellung und Verfehlung konnotiert.«'®' Damit ist
wenigstens eine erste Abgrenzung vorausgeschickt, die aber im Folgenden zu

157 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 40.

158 Ebd., S. 45.

159 Castoriadis bezieht sich insofern vor allem auf Jacques Lacan und dessen Schule.
160 Ebd., S. 47.

161 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 112.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 93

prézisieren ist, da noch unklar ist, was diese Konnotation, wenn es sie effektiv
gibt, bedeutet. — Der Begriff des Imaginéren steht bei Lacan dhnlich wie auch bei
Castoriadis in einer Triade mit den Begriffen des Symbolischen und Realen. In
einem eingéngigen Beispiel weiB ZiZek diese wie folgt auseinanderzuhalten:

»Fur Lacan wird die Realitit menschlicher Wesen durch drei miteinander verbundene
Ebenen konstituiert: das Symbolische, das Imagindre und das Reale. Diese Triade kann
ganz hiibsch durch das Schachspiel illustriert werden. Die Regeln, denen man folgen muf3,
um Schach zu spielen, sind seine symbolische Dimension: Vom rein symbolischen Stand-
punkt aus ist der »Springer< nur durch die Ziige definiert, die diese Figur ausfiihren kann.
Diese Ebene unterscheide sich deutlich von der imagindren, ndamlich der Art, in welcher
die verschiedenen Figuren geformt sind und durch ihre Namen charakterisiert werden
(Ko6nig, Dame, Springer), und es ist leicht, sich ein Spiel mit den gleichen Regeln vorzu-
stellen, aber mit einem andern Imaginéren, in welchem diese Figuren >Bote< oder »Spa-
ziergénger< oder wie auch immer heilen. SchlieBlich ist die gesamte Anordnung von kon-
tingenten Begleitumstinden, welche den Verlauf des Spiels beriihren, real: die Intelligenz
der Spieler, die unvorhersehbaren Eingriffe, die einen Spieler aus der Fassung bringen o-

der das Spiel unmittelbar abbrechen kénnen.«'®

Dem Imagindren kommt in dieser Schilderung eine untergeordnete Rolle zu.
Angezeigt wird dies durch die bloBe Form der Figuren und ihre Namen (z.B.
Springer), wihrend das Spiel durch die Regeln definiert wird, ohne dass die Ver-
dnderung der Figuren, d.h. beispielsweise das Bild eines Pferdekopfes und des-
sen Bezeichnung Springer, eine Relevanz hitte. Der symbolischen Ebene scheint
in diesem Beispiel also ein Primat zuzukommen. Uberreste dieses Begriffs des
Imaginéren finden sich bei Castoriadis wenigstens in dem, was er mit dem Dis-
kurs des anderen als Hauptmerkmal beschreibt. Unter dessen Herrschaft halte
sich das Subjekt fiir etwas, was es nicht sein muss. Die Welt trete »in verkleide-
ter Gestalt auf«'®. Das wird deutlich, wenn man bei Lacan die Beschreibung des
Spiegelstadiums aufsucht:

»Das [Auge; nc] soll bedeuten, dal in der Beziehung zwischen dem Imaginédren und dem

Realen und in der Konstitution der Welt, wie sie daraus resultiert, alles von der Stellung

162 Zizek, Slavoj: Lacan. Eine Einfithrung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch
Verlag 2008, S. 18f.

163 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 174.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

94 | VoM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

des Subjekts abhidngt. Und die Stellung des Subjekts [...] ist wesentlich durch seinen Platz

in der symbolischen Welt charakterisiert, anders gesagt in der Welt des Sprechens.«'*

Mit dem Auge ist die richtige Position einer Blickrichtung im Bild des umge-

kehrten Blumenstraufies gemeint (Spiegelstadium).'®

Es bedeutet kurz gesagt,
dass das Subjekt, damit es sich kohédrent bilden kann, also {iberhaupt erst Subjekt
wird, an der richtigen Stelle in die richtige Richtung blicken muss, um sich als
imagindre Totalitdt zu erfassen. Was hat die Ich-Bildung mit der Triade zu tun?
Lacan versucht durch das Spiel mit der Optik oder einer optischen Tduschung zu
zeigen, dass das Subjekt durch dieses perspektivische Tduschungsmangver hin-
durch muss oder in die Sprache als fremde Sprache hinein muss: »Das Symboli-
sche habe ich Sie mit der Sprache zu identifizieren gelehrt [...].«'*® Es muss hin-
durch / hinein, um sich als Ich (bzw. Ich-Ideal) gewahr zu werden. Geht man den
ersten zitierten Text von Lacan riickwirts, ergibt sich folgendes: Diese Welt der
Sprache, des Sprechens zeigt den symbolischen Horizont einer bestimmten Welt
an. In dieser Welt findet das Subjekt durch die sprachliche Beheimatung seinen
Platz, die richtige Perspektive. Wenn es diese eingenommen hat, hat es eine ei-
gentliche objektive Welt konstituiert. Objektiv bedeutet hier als Begriff blof3 ob-
jektiv innerhalb einer symbolischen Ordnung, die wiederum gesellschaftlich-
geschichtlich ist, um einen Begriff von Castoriadis aufzunehmen. Damit diese
Welt gebildet werden kann, miissen das Imagindre und das Reale in einem ent-
sprechenden Verhiltnis sein. Das Experiment mit dem umgekehrten Blumen-
straufl verdeutlicht das: Durch einen sphérischen Spiegel wird ein unsichtbares,
aber reales Objekt (BlumenstrauB}), gespiegelt und sichtbar. Dieses virtuelle Ob-
jekt oder reale Bild ist das sichtbare Imagindre, wéhrend das >reale< Objekt das
unsichtbare bleibt: »So also kénnen wir uns das Subjekt vor der Geburt des Ich
vorstellen und das Auftauchen dieses Ich.«'®’ Dieses Auftauchen ist ein vorge-
stelltes Ich, kein reales. Indem es sich gespiegelt als ganzes wahrnimmt, setzt es
eine imagindre Beherrschung des Korpers, die allerdings der realen nicht ent-
spricht. Das jetzige Ich (Je), das sich ganz imaginiert, ist noch partikulédr, wenn

164 Lacan, Jacques: »Die Topik des Imagindren, in: Ders., Das Seminar, Buch 1 (1953-
1954): Freuds technische Schriften, Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1978, S. 97-116
Jhier S. 106f.

165 Vgl. auch Lacan, Jacques: Kap. »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion,
wie sie uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Ders., Schriften 1,
Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1973, S. 61-70, hier S. 63.

166 Lacan: Das Seminar, S. 98.

167 Ebd., S. 105.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 95

es um seine Moglichkeiten geht, es stellt sich als Identitit bloB vor. »Das Men-
schenjunge erkennt auf einer Altersstufe von kurzer, aber durchaus merklicher
Dauer [...] im Spiegel bereits sein eigenes Bild als solches.«'® Und:

»[V]or dem Spiegel ein Sdugling, der noch nicht gehen, ja nicht einmal aufrecht stehen
kann, der aber, von einem Menschen oder einem Apparat [...] umfangen, in einer Art jubi-
latorischer Geschéftigkeit aus den Fesseln eben dieser Stiitze aussteigen, sich in eine mehr
oder weniger labile Position bringen und einen momentanen Aspekt des Bildes noch ein-

. . . 169
mal erhaschen will, um ihn zu fixieren.«

Was Lacan hier andeutet, ist, dass das Kind sich selbst identifiziert. Aber diese
Identifikation ist durch einen Mangel behaftet. Das Ich (Je) wird jeweils diesem
Spiegel-Ich als (Moi) nacheifern, so Lacan, ohne dass es dieses erreichen konnte.
Indem dieses Spiegelbild als urspriingliches Bild gesetzt wird, geschehen zwei
Dinge vor einer Bezugnahme auf die Welt: erstens vor einem eigentlichen Aner-
kennungsverhiltnis mit anderen und zweitens vor der Funktion der Sprache:
»Aber von besonderer Wichtigkeit ist gerade, dafl diese Form vor jeder gesell-
schaftlichen Determinierung die Instanz des Ich (moi) auf einer fiktiven Linie si-

' Die Erkenntnis, dass dieses Bild im Spiegel gerade das eigene

tuiert [...].«
Spiegelbild ist, bedeutet, dass sich das Kind als ein Korper klar wird. Dieses
Klarwerden bedeutet aber — trotz wjubilatorischer Geschéftigkeit« — dass das
Kind mit diesem Selbstbild einer Téuschung unterliegt. Was ist diese Téu-
schung? Lacan meint, dass damit das Selbstbild generiert wird, dem das Ich
(Lacan nennt es Je; man konnte sagen, das blickende Ich) unterliegt, indem es
sich als jenes Bild-Ich (Moi) identifiziert, das es nicht ist: eine Einheit. Was das
blickende Ich (Je) also meint, ist mit dem BlumenstrauB3-Beispiel erklart, dass es
dieses selbst unsichtbare Objekt ist, das blof3 eine Tduschung des Spiegels ist:
eine Fiktion. Oder umgekehrt formuliert: Das Kind denkt es sei die Projektion,
wihrend es selbst das unsichtbare Objekt ist. D.h. auch, dass sich das Ich unzu-
génglich bleiben muss. Es bleibt sich als blol vorgestelltes Abbild unerreichbar
und leitet gar fehl, da es niemals so ist, wie es sich vorstellt. Es gibt kein Ich als
identisches Ich, als Identitét. Trotzdem ist dieses Imaginére eine notwendige Be-
dingung fiir die Ich-Bildung — ein Ich, das Kohédrenz suggeriert. Natiirlich han-
delt es sich beim Spiegelbild aber nicht um eine Fiktion, sondern um eine ver-
kehrte Selbstwiedergabe. Worauf Lacan hinaus will, ist, dass die perspektivische

168 Lacan: Schriften I, S. 63.
169 Ebd., S. 63.
170 Ebd., S. 64. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

96 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Tauschung nicht im Spiegel, sondern im Ich (Je) geschieht, indem es sich spaltet
in ein Ich-Je und Ich-Moi. Erst daraus ist eine Spannung denkbar, wie sie Lacan
angibt. Einfach gesagt, konnte man formulieren, dass das Kind bemerkt, dass
seine Perspektive nicht einzig ist, sondern es von auflen anders wahrgenommen
wird. Insofern ist die Differenz Innenwelt-Umwelt bei Lacan zu verstehen.'”' Das
oben benannte Bild-Ich ist also nicht blo Bild bzw. Imago, sondern zugleich
Moi und damit Ich-Ideal bzw. Ideal-Ich. Was dieses Ideal-Ich bedeutet, dazu
Zizek, der dies illustrativ beschreibt:

mldeal-Ich« steht fiir das idealisierte Selbstbild des Subjekts (die Art und Weise, wie ich
sein mochte, wie ich mdchte, dafl die anderen mich wahrnehmen). >Ideal-Ich« ist die In-
stanz, deren Blick ich mit dem Bild meines Ichs beeindrucken mochte, der grole Andere,
der mich beobachtet und mich antreibt, mein Bestes zu geben, das Ideal, dem ich zu fol-
gen und das ich zu verwirklichen versuche. Das yUber-Ich« ist die gleiche Instanz in ihrem
rdchenden, sadistischen und strafenden Aspekt. Das zugrundeliegende Strukturprinzip die-
ser drei Begriffe ist natiirlich Lacans Triade des Imagindren-Symbolischen-Realen: Das
Ideal-Ich ist imaginér, dasjenige, was Lacan den >kleinen anderen< nennt, das idealisierte

Spiegelbild meines Ichs.«'”

Die daran anschlieende Frage ist nun, warum dieses Spiegelbild iiberhaupt ide-
al sein soll bzw. warum ich nicht selbstzufiieden sein kann. Das héngt mit der
Selbstprojektion zusammen, die bei Lacan das Ich als Je und Moi konstituiert,
und um die kein Weg der Subjektwerdung herumfiihrt. Dieses Ideal-Ich muss es
geben als Vorstufe und Antizipation des Symbolischen bzw. des Realen. Der
Weg fiihrt durch das Imaginére — trotz aller Tduschung — bzw. diese leere Wiiste
ist zu durchqueren, um das Land Oz der symbolischen Ordnung zu finden und
sich darin zurechtzufinden, mit dem Anderen (Ideal-Ich und Uber-Ich) und des-
sen Sprache. Erst in der imagindren Vorstufe dessen, dass es andere gibt, wird
dem Kind einsichtig, dass es erblickt wird — Reziprozitit wird deutlich. Wahrend
bei Lacan das Imaginire, als eine Tduschung des Ideal-Ichs, negativ konnotiert
ist, bildet es zugleich eine notwendige Fiktion.'” Jedoch darf die Rolle des Ima-
gindren auch nicht iiberschitzt werden, man erinnere sich an das Schach-Beispiel
bei Zizek. Das Subjekt als Ich bildet sich aus der Perspektive einer symbolischen
— und das heifit sprachlichen — Ordnung. Wie sich also das Subjekt sieht, hdngt
von seiner Position ab und daraus resultierend, wie das Reale und Imaginére aus-

171 Ebd., S. 66.
172 Zizek: Lacan. Eine Einfiihrung, S. 108.
173 Hammermeister, Kai: Jacques Lacan, Miinchen: Beck 2008, S. 42.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 97

sehen. Die symbolische Ordnung (die Anlage des sphérischen Spiegels) reguliert
also die Ich-Bildung, das Imaginére ist zuletzt nur noch die persona der tdu-
schenden Verstellung dariiber, wer man sei.

Die Rolle des Imaginéren bei Castoriadis ist demgegeniiber anders gelagert.
Die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen dringen sich der psychischen
Monade auf, zerbrechen diese, geben der Monade dadurch aber eine bestimmte
Gestalt. Dies wiederum ist abhingig von der radikalen Imagination als Vermo-
gen der Psyche Vorstellungen hervorzubringen und gewissermallen auf hetero-
nome Vorstellungen zu reagieren, diese zu absorbieren. Einzige Ahnlichkeit mit
Lacan, die struktureller Art ist, bleibt die Notwendigkeit bestimmte gesellschaft-
liche Institutionen zu {ibernehmen. Bei Castoriadis sind dies die gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen, bei Lacan handelt es sich um die symbolische
Ordnung bzw. die Sprache. Wéahrend aber Lacan kaum Auswege ldsst, bedeutet
die Subjektgenese bei Castoriadis keine vollstindige Kolonisierung durch die
imagindren Bedeutungen, sondern die Psyche als radikal Imaginéres bleibt offen.
Damit hingt auch die von Castoriadis positiv gedeutete Rolle zusammen, welche
die antike polis und die Entstehung der Philosophie spielen. Es fallt allerdings
auf, dass Castoriadis mit seinem Diskurs des anderen, der nicht zu hintergehen
sei, konzeptuell Lacan noch néher steht. Dabei féllt auch auf, dass die Unverfiig-
barkeit des Diskurses des anderen mit Castoriadis’ Interpretation produktiv wird,
indem die heteronome Struktur zugleich der »Ort< ist, an dem der Hebel der Au-
tonomie ansetzen kann.'™

Vergleicht man die konzeptuelle Bedeutung des Begriffs des Imaginéren,
muss man feststellen, dass dieser erstens unterschiedliche theoretische Dimensi-
onen und zweitens diametrale Bedeutungen hat. Allerdings sollten diese Unter-
schiede und zudem die Kritik von Castoriadis gegeniiber Lacan nicht dariiber
hinwegtiuschen, dass es strukturelle Ahnlichkeiten gibt wie beim Vorgang der
Subjektgenese erwéhnt. Die Priagung des Begriffs des Imagindren geht sicherlich
entscheidend von Lacan und seinem Begriffsverstidndnis aus, aber nicht weniger
entscheidend, dariiber hinaus:

»Wer das Imaginédre auf eine simple »Spiegelung« herunterbringt (also auf das blofe >Bild
von« etwas schon Bestehendem, Vorherbestimmtem, also auch Determinierten) und es in
jammerlicher Konfusion mit einem >Trugbild« und einer >Illusion< verwechselt, der ist
endgiiltig auBerstande, das Subjekt als radikale Imagination, als unbestimmbare, unbe-

grenzte und unbeherrschbare Selbstveranderung zu erkennen. Verkannt wird also auch die

174 Vgl. Abs. 2.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

98 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Maoglichkeit der Selbstverinderung des Subjekts in und durch praktisch-poietische Tétig-

keit — und nichts anderes ist die Analyse.«'”

Es ist nichts weniger als das Ende der Analyse bei Lacan, was Castoriadis die-
sem vorwirft. Wéhrend er selbst am aufkldrerischen Anspruch festhélt. Dieser
Anspruch wird deutlich, wenn er schreibt:

»Denken heilit aber auch handeln (womit natiirlich nicht gemeint ist, >zur Tat zu schrei-
ten<), handeln mit einem Anderen. Die Patienten sind keine Materialien der Analyse, die
man als Lieferanten von >theoretischem Rohstoff« ausbeuten konnte oder in ynormierte In-
dividuen< zu verwandeln hétte. Sie sollen sich selbst machen, sich im und durch den ana-
lytischen ProzeB selbst verdndern, einen neuen Abschnitt ihrer Geschichte erschaffen, und
sie kommen dabei in den meisten und typischen Fillen zum ersten Mal explizit zu einer
eigenen und zugleich gemeinsamen Geschichtlichkeit, 6ffnen sich einem schopferischen
Projekt, in dem der andere und die anderen immer schon, wenn auch vielleicht nur mittel-

P . 176
bar, gegenwirtig sind.«

In den ndchsten Abschnitten wird dieses — hier noch als Analytiker-Patient vor-
gestellte Verhéltnis — ausgeweitet interpretiert werden konnen, als ein Verhéltnis
von Praxis, das erst als gemeinsames Handeln Autonomie moglich macht.'”” Es
kommt nicht von ungefihr, dass Castoriadis der Psychoanalyse insofern zwei
Gebrechen vorwirft, die seinem Konzept entgegengesetzt sind: Erstens ein Herr-
schaftsverhiltnis von Meister—Schiiler, wie er es in den Schulen seit Freud bzw.
spéter bei Lacan reprisentiert sieht. Darin komme zum Ausdruck, dass mit einer
Theorie als Lehre eine gelehrige Rezeption gefragt werde, was Unterordnung
(und somit Heteronomie) impliziere."® Dies steht, so Castoriadis, dem Ziel eines
Subjekts entgegen, das sich selbst bestimmen kann — in jeder Hinsicht dieser Be-
deutung. Zweitens beklagt Castoriadis den affirmativen Charakter der Analyse.
Das Ziel der Analyse sei die Verdnderung des Subjekts. Man miisse also fragen,
wie das Subjekt verdndert werden sollte. Da es um die Heilung hin zu einem
Normalen gehe, diene die analytische Praxis »der Anpassung des Subjekts an die

175 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 69. [Herv. i.0.]

176 Ebd., S. 89. [Herv. 1.0.]

177 Tassis bemerkt dazu, dass die Besonderheit des Gegenstands der Psychoanalyse
auch jener der Politik sei. Wie spéter gezeigt werden wird, gehort die normative Di-
mension der Autonomie dazu, die mit dem radikal Imagindren verbunden ist. Vgl.
Tassis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, S. 207.

178 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 75f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 99

Gesellschaft, wie sie ist.«'” Freud sei diesem affirmativen Charakter mit seiner
Gesellschaftskritik wenigstens ansatzweise beigekommen. Das Projekt der Auf-

180
Dann aber

klarung aber bleibe ungebrochen: »Wo Es war, soll Ich werden.«
stelle sich das Problem ein, zu fragen, was dieses Ich sei und — das meint hier

Castoriadis — was Aufklarung zu bedeuten habe.

»[E]s wird also darum gehen, dem Ich zur Verwirklichung des bestmoglichen Kompro-
misses oder Gleichgewichts zwischen den >Triebanspriichen< und den »Anforderungen der
Realitit< zu verhelfen, und letztere sind — sagen wir es noch einmal fiir stumpfe Gemiiter —
ausschlieBlich, im strengen Sinne, auf jeden Fall die Forderungen der Gesellschafi, so wie
sie ist. [...] So wird die Analyse in ihrer realen Geschichte und bei den meisten ihrer Prak-

tiker zu einer Prozedur der Anpassung des Subjekts an die bestehende Gesellschaft."™!

Damit ist durch die Kritik von Castoriadis ein Anspruch deutlich geworden, der
dem Anliegen einer aufgeklarten Gesellschaft konsequenter ndher kommen will.
Dies wird mit seinem Begriff der Autonomie und insofern der gemeinsamen
Praxis erreicht. Das Ziel der Analyse ist ein anderes oder sollte ergénzt werden,
wie Castoriadis festhalt:

»Eines der Ziele der Analyse besteht vielmehr darin, diesen Strom davor zu bewahren,
durch ein Ich verdringt zu werden, das fiir gewohnlich ein rigides, durch und durch ge-
sellschaftliches Konstrukt ist. Deshalb schlage ich vor, die Freud’sche Formulierung
durch: Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen, zu vervollstandigen. [...] Das Ziel der Psycho-

: . : 182
analyse und der Autonomieentwurf sind wesensgleich.«

Autonomie und gemeinsamer Praxis liegt der unverfiigbare Kern eines radikal
Imaginéren als schaffender Phantasie zugrunde, das bzw. die sich Ausdruck ver-
schafft — zugleich wird dieses radikal Imaginére als transzendentale Bedingung
der Moglichkeit der gesellschaftlich-geschichtlichen Verdnderung aufgefasst.
Dieser Verdnderung komme das Subjekt bei, wenn es sich selber soweit erhellt
habe, dass es fremdbestimmende Momente seiner Psyche begriffen hitte.

179 Ebd., S. 99. [Herv. i.0.]

180 Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse, S. 81.

181 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 100. [Herv. i.0.]

182 Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 115; 117 [Herv. i.0.];
vgl. Castoriadis, Cornelius: Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe 3, Pa-
ris: Bdition du Seuil 1990, S. 144f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

100 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Was heifit nun — erweitert man den Horizont von der psychoanalytischen
Praxis zur Politik — diese praktisch-poietische Tétigkeit? Wie wird dieses Be-
greifen, dieses Wissen zu einem Tun? Wie sind Wissen und Tun als Praxis zu
deuten? Im néchsten Abschnitt werden diese Fragen in Bezug auf das Verstand-
nis des Revolutiondren Entwurfs bei Castoriadis zu kldren versucht.

2.3 IMAGINARES Il — SUBJEKT UND AUTONOMIE

Im Abschnitt Wissen und Tun distanziert sich Castoriadis von der Notwendigkeit

183

einer vollstdndigen Theorie als Bedingung des Handelns. ™ Weder miisse man

ein umspannendes Wissen der gegenwértigen geschweige denn einer zukiinfti-

gen Gesellschaft haben.'™

Wie kann man dann aber, so fragt er, einen revolutio-
ndren Entwurf konstruieren und verfolgen? Indem Castoriadis mit der Bedin-
gung aufrdumt, es bediirfe einer vollstindigen Theorie, um bewusst handeln zu
konnen, will er aufzeigen, dass nicht eine Theorie und das absolute Wissen iiber
sie Bedingung des Tuns ist, sondern umgekehrt. Die Theorie kann unméglich
zum Vorneherein formuliert werden, weil sie bestdndig der Tatigkeit selbst ent-
wichst."™ Die Welt ist vor allem auch geschichtliche Welt des menschlichen
Tuns."™ Um dieses Tun zu kliren, bedient sich Castoriadis der beiden Beispicle:
einerseits Reflexhandeln und andererseits Technik. Reflexhandeln bedeutet hier
das vollkommen unbewusste Handeln. Im Gegensatz dazu steht die rein rationale
Tatigkeit, die Technik. Hier handelt es sich um ein bloBes Mittel-Zweck-Wissen.
Entscheidend ist fiir Castoriadis nun die Verortung des menschlichen Tuns jen-
seits dieser beiden Moglichkeiten: »Das Wesentliche des menschlichen Tuns
lasst sich nun aber weder als Reflex noch als Technik verstehen.«'®” Castoriadis
versucht zu zeigen, dass auch noch in vermeintlich technischen Tatigkeiten ein
Tun agiert, das nicht durch einen reinen Formalismus erklarbar ist. »Die Theorie
als solche ist ein Tun, der stets ungewisse Versuch, das Projekt einer Aufkliarung
der Welt zu verwirklichen.«'™ In dieser Unabgeschlossenheit der erklirenden

183 Teile dieses Abschnittes gehen auf mein Referat zuriick, im Rahmen des Seminars
Gesellschaftstheorie und Psychoanalyse — Castoriadis und Lacan, betreut von Fran-
cis Cheneval, Georg Kohler und Peter-Ulrich Merz-Benz, 2005.

184 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 130.

185 Ebd., S. 130.

186 Ebd., S. 123.

187 Ebd., S. 124.

188 Ebd., S. 127.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 101

Theorie liegt ihre Abhéngigkeit vom Tun, das auf die Geschichte wirkt. So kann
Castoriadis auch behaupten: »Wer also verlangt, der revolutiondre Entwurf miis-
se auf einer vollstdndigen Theorie griinden, dhnelt die Politik einer Technik an
und macht ihren Handlungsbereich — die Geschichte — zum mdglichen Gegen-
" Aber Castoriadis

will die Theorie dadurch nicht entwerten. Er will seine Idee einer Theorie in ein

stand eines abgeschlossenen und erschopfenden Wissens.«

dem revolutiondren Entwurf entsprechendes Licht riicken. Im Aufsatz Eine neue
Periode der Arbeiterbewegung beginnt expliziert er ihre Funktion:

»Die revolutiondre Theorie ist selber ein wesentliches Moment des Kampfes um den Sozi-
alismus, und sie ist es in dem MalBe, wie sie Wahrheit ist. Nicht eine spekulative Wahrheit,
Wahrheit der Kontemplation, sondern eine mit einer Praxis vereinigte Wahrheit, die in ein
Vorhaben zur Verdanderung der Welt Licht bringt. Thre Funktion besteht also darin, jedes-
mal explizit den Sinn des revolutiondren Unternehmens und des Kampfes der Arbeiter zu

formulieren; den Rahmen deutlich zu machen, in dem diese Aktion ihren Platz hat [...].«'*

Politik gehore zum Bereich des Tuns und seiner besonderen Gestalt: der Praxis.
Diese Praxis sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Was aber
heiflt Praxis? Castoriadis liefert eine Annéherung: »Praxis nennen wir dasjenige
Handeln, worin der oder die anderen als autonome Wesen angesehen und als we-
sentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Autonomie betrachtet wer-

191
den.«

Zentrum dieses Tuns, dieses Tunsollens, ist die Beforderung der Auto-
nomie des oder der anderen. Mit der Praxis gelangen wir nun also zugleich zu
einem anderen zentralen Begriff: der Autonomie. Praxis wirkt erst durch diesen
wesentlichen Faktor. Praxis ist nicht blof3 eine Wirkungsweise von Zweck und
dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie wirkt
in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zuriick. Castoriadis bringt das Beispiel
der Psychoanalyse und ihrer Entwicklung an.'”” Die letzte Bewihrung, so heift
es bei ihm, finde die Praxis in der Verinderung des Bestehenden.'” Was hat nun

die Idee eines revolutiondren Entwurfs mit der Praxis und ihrer Autonomie zu

189 Ebd., S. 128.

190 Castoriadis, Cornelius: »Eine neue Periode der Arbeiterbewegung beginnt«, in:
Ders., Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutiondren
Verdnderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 127-144, hier S. 133f.

191 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 128.

192 Vgl. Abs. 2.2.3.

193 Ebd., S. 130.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

102 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

194 .
Damit

tun? In seinem Kern sei der Entwurf ein Sinn und eine Orientierung.
kann man zundchst noch sehr wenig anfangen. In seiner negativen Anndherung
bedeutet der Entwurf gerade nicht die Idee eines Planes. Auch wenn Castoriadis
in Bezug auf die Politik von der Form eines Programmes spricht, so bleibt dieses
Eingestindnis doch sehr vage, denn auch das Programm sei nur eine bruchstiick-

195

hafte und vorlaufige Form des Entwurfes. ~ Was als Sinn der Idee eines revolu-

tiondren Entwurfs deutlich werden soll, sei die Verdnderung der Gesellschaft in
eine andere, die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet sei.'”
Natiirlich ist sich Castoriadis dabei bewusst, dass diese Verdnderung vom auto-
nomen Handeln der gegenwirtigen also von dieser Gesellschaft ausgebildeten
Menschen ausgehen muss. Wohin aber fiihrt seine Kritik bzw. sein revolutioné-
rer Entwurf? Deutlich mag dies an der Kritik von technokratischen Strukturen
werden.

Im Aufsatz liber Die Degenerierung der Arbeiterorgarzisation197 stellt Casto-
riadis fest, dass die vom Marxismus postulierten Bewegungsgesetze der kapita-
listischen Okonomie gleich Naturgesetzen angeblich zum Zusammenbruch des
Kapitalismus fiihren miissen.'”® Diese logisch strukturierte Konzeption fiihre un-
vermeidlich zu einer Trennung der Arbeiterfithrung, das heif3t meist der Intellek-
tuellen, und der eigentlichen Basis, den Arbeitenden. Diese Teilung macht Auto-
nomie im Sinne von Castoriadis unmoglich. Wie im Kapitalismus werde so wei-
terhin eine Trennung von Leitenden und Ausfithrenden gesetzt. Was er auBer
dieser Trennung beanstandet, ist, dass gerade die logische Struktur der Bewe-
gungsgesetze sich wesentlich auf die in einer biirgerlichen Wissenschaft entwi-

194 Ebd., S. 133.

195 Ebd., S. 133.

196 Ebd.

197 Castoriadis, Cornelius: »Die Degenerierung der Arbeiterorganisation, in: Ders., So-
zialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutiondren Verdnde-
rung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 116-127, hier S. 119.

198 Insofern wird Castoriadis vorgeworfen die Naturwiichsigkeit bei Marx als Naturge-
setzlichkeit zu interpretieren. Die von den Autoren Sommer und Wolf stindig gel-
tend gemachte unbewusste Struktur (die mit der Naturwiichsigkeit verbunden sei),
welche die Verhiltnisse der Menschen durch den Wert bestimme, wirkt sich jedoch
in diesem Horizont gleich aus: Als Trennung jener, welche die Verhéltnisse durch-
schaut haben — die kritischen Kritiker Sommer und Wolf — und der Masse, die auf-
geklart werden muss. Vgl. dazu Sommer, Michael / Wolf, Dieter: Imagindre Bedeu-
tungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Castori-
adis, Hamburg: Argument Verlag 2008, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 103

ckelten Mechanismen stiitzt. Das grundlegende Postulat, dass es dem Kapitalis-
mus génzlich gelingt den Arbeiter als Arbeitskraft in Ware umzuwandeln, wider-
spricht nach Castoriadis der Realitit des Kapitalismus. Gebrauchswert und
Tauschwert der Arbeitskraft seien unbestimmt und nicht einer strengen Gesetz-
méiBigkeit unterworfen. Damit 16se sich die Notwendigkeit der Krise des Kapita-
lismus gemélB den kommunistischen Gesetzen auf. Die revolutiondre Politik sei
durch diese Theorie a priori zu einer Technik degradiert worden. Und die Tech-
nokraten der Partei oder Gewerkschaft fiihrten tatsdchlich mit ausschlielicher
Macht die Bewegung an, ohne dass die Autonomie des Einzelnen verwirklicht
wiirde. Sie fiihrten zu einer Degenerierung der Arbeiterorganisation.

Was sind die Wurzeln des revolutiondren Entwurfes? Es stellt sich fiir Casto-
riadis bei der Diskussion iiber die Beziehung des revolutiondren Entwurfs und
der Wirklichkeit die Frage, ob eine gesellschaftliche Verdnderung in einem be-
stimmten Sinne moglich ist. Ein Beispiel betrifft die Arbeiterkontrolle. Es geht
dabei um die Arbeit innerhalb der kapitalistischen Organisation. Die Produkti-
onsverhaltnisse und mit ihr die »Klasse«, die dabei der Arbeit die Rahmenbedin-
gungen gében, stiinden in stindigem Widerstreit zueinander. »Die Unterneh-
mensfithrung muf die Arbeiter einerseits aus der Produktion méglichst weitge-
hend ausschlieflen, kann sie andererseits aber auch nicht aus der Produktion aus-
schlieBen.«'” Dieser grundlegende Konflikt trigt nach Castoriadis wiederum in
sich die Losung und diese heile Arbeiterkontrolle oder Arbeiterverwaltung, d.h.
die Kontrolle der Produktion durch die Arbeiter.*” Die Wurzel des revolutioni-
ren Entwurfs, so wird an diesem Beispiel deutlich, liegt im Bestehenden. Casto-
riadis behauptet an dieser Stelle die iiberwiegende Mehrheit der Gesellschaft ar-
beite de facto auf eine Krise hin. Diese Krise ersetze zuletzt die bestehenden
Produktionsverhéltnisse durch die bereits angesprochene Arbeiterkontrolle. Die
letztere bedeutet fiir ihn die Verwirklichung von Autonomie. Seine diesbeziigli-
che Behauptung einer bereits antizipierten Krise in der heutigen Gesellschaft
bleibt dabei im Raume stehen, ohne erklart und nachgewiesen zu werden. Diese
etwas verwegene Prognose verdeutlicht, dass es sich um einen frithen Text aus
der Zeit von Socialisme ou Barbarie handelt. Zugleich hat Castoriadis aber auch
noch Mitte der 1990er Jahre, in Fait et a faire bzw. Getan und zu tun, an seiner
fritheren Positionierung festgehalten, wenn auch die Arbeitenden als Proletariat

199 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 136.
200 Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Uber den In-

halt des Sozialismus.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

104 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

201 . L
Von groflerem Interesse ist die

nicht mehr die angestammte Rolle behielten.
Arbeiterselbstverwaltung, da sie unmittelbar auf sein Verstindnis von Autono-
mie, Praxis und Subjekt verweist. Die Arbeiterkontrolle wird als Exempel von
Autonomie weiter nach der Realisierbarkeit befragt. Castoriadis sieht in der
Selbstverwaltung nicht blofl eine Lésung von bisherigen kapitalistischen Prob-
lemen: Sie wird auBerdem Ausgangspunkt einer strukturellen Verdnderung der
Gesellschaft. Damit ist ein Kernaspekt seiner Theoriebegriindung, die im néchs-
ten Kapitel untersucht wird, vorweggenommen: die wechselseitige Anerkennung
der anderen als Bedingung von Freiheit.*”> Anhand der Okonomie glaubt Casto-
riadis gezeigt zu haben, dass es zu einer ungeheuerlichen Rationalisierung der
Wirtschaft kommen muss, wiirde die Arbeiterkontrolle verwirklicht. Diese Rati-
onalisierung bedeutet zweierlei: Einerseits werde die Nutzung des 6konomischen
Systems auf die vom Kollektiv gewiinschten Produkte ausgerichtet, was eine ra-
tionale oder rationalisierte Produktion mdglich mache. AuBerdem werde den
Menschen die bewusste kollektive Kontrolle der Wirtschaft {ibertragen, wodurch
sie nicht mehr einer willkiirlichen Okonomie durch fremde Fiihrung ausgeliefert
seien. Das bedeute aber, so Castoriadis, ldngst nicht, von einer durchgehenden
volligen Rationalisierung zu sprechen. Sie bedeutet einen »stindig fortschreiten-
den RealisationsprozeB der Bedingungen von Autonomie.«’” Mit der Auswei-
tung der Wirksamkeit dieser Verdnderung kommt Castoriadis zum Problem der
Gesellschaft als Totalitét. Es ginge darum, dass die strukturelle Verdnderung hin
zur Arbeiterkontrolle sich auf die Gesamtheit der Gesellschaft auswirken miisse.
Castoriadis ist sich hier durchaus bewusst, dass es nicht moglich ist, durch den
Aspekt der Arbeiterkontrolle, das heifit eines aktuellen revolutiondren Entwurfs,
alle Probleme 16sen zu konnen. Es dndere dies aber nichts an der Notwendigkeit

sich auf eine kiinftige Situation hin zu entwerfen.**

»Wenn es also ebenso notwendig wie unmoglich ist, die Gesellschaft als Totalitdt zu be-
riicksichtigen, kann und muf} sich der Einwand, den man daraus gegen die revolutionire
Politik ableiten konnte, mit der gleichen oder mit noch hoherer Berechtigung gegen jede
Politik, gleich welche Ziele sie anstrebt, richten. Denn welche Politik man auch verfolgt,

das Ganze der Gesellschaft ist darin notwendig impliziert.«*”

201 Castoriadis, Cornelius: Fait et a Faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris: Edition
du Seuil 1997, S. 88f. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253.

202 Vgl. Abs. 3.2.

203 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 148.

204 Ebd., S. 150.

205 Ebd., S. 150f. [Herv. 1.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 105

Fiir Castoriadis ist der Einfluss der Praxis auf ihren Gegenstand, die Autonomie
der Menschen und damit der Gesellschaft, immer notwendig mit einer Totalitét
verkniipft, obwohl diese doch nicht ganz fassbar bleiben muss. Wer also revolu-
tiondre Politik kritisiere, so Castoriadis, miisste zugleich zugeben, dass Verande-
rung iiberhaupt nicht méglich sei. Dass Revolution alles dndern will, ist fiir Cas-
toriadis nicht unterschieden davon, dass man einen Teil der Gesellschaft bzw. ih-
rer Institutionen dndern will. Castoriadis formuliert hier die Situation der Praxis
wie folgt: »Sie begegnet der Totalitit als offener, sich vollziehender Totalitiit.«*™
Und: »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand seinem Wesen nach je-
den Abschluss iiberschreitet und wenn sie selbst in einem stindigen sich wan-
delnden Verhiltnis zu diesem Objekt steht.«*” Darin liegt nun der Kern fiir Cas-
toriadis, wenn es darum geht revolutiondre Politik zu bestimmen: Sie erkennt
und verdeutlicht die Probleme der Gesellschaft als Totalitdt ohne diese aber als
starr und passiv zu betrachten. Dies kann sie nur, wenn alle gleichermalien in
den Vorgang dessen, was Politik im Kern bedeutet, einbezogen werden, namlich
die Verwirklichung von Freiheit. Darin zeigt sich die positive Mdglichkeit wirk-
lich Einfluss nehmen zu kénnen, d.h. ein erster Schritt in Richtung Autonomie.

»Eine autonome Gesellschaft schliet autonome Individuen ein, die ihrerseits im vollent-
falteten Sinne nur in einer autonomen Gesellschaft existieren konnen. Nun héngt das, was
jeder im Hinblick sowohl auf die Gemeinschaft wie sich selbst tut, in entscheidendem

MaBe von seiner gesellschaftlichen Erzeugung als Individuum ab.«*”®

Revolutiondre Praxis und ihr Entwurf weisen also auf eine andere Gesellschaft
hin und wirken damit auf sie zu. Dass sich aber ein revolutiondrer Entwurf nur
durch die Massen der Gesellschaft verwirklichen ldsst, scheint fiir Castoriadis
klar und zeigt, dass er seine Idee der Autonomie konsequent weiterverfolgt.””
Allerdings miisste man insofern den Begriff der Masse cher so verstehen, dass
sie als autonome Bewegung aller verstanden wird — oder einer grof3en Mehrheit
gegeniiber jenen, die als Gegner von Selbstbestimmung auftreten. Dabei wird of-
fensichtlich, dass dieser zuerst integrative Begriff von Praxis noch an einem an-

tagonistischen Modell festhalt.”'" In seinem Abschnitt iiber die subjektive Wur-

206 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 152. [Herv. i.0.]

207 Ebd., S. 153.

208 Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 342; vgl.
auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 202.

209 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 156.

210 Ebd., S. 187f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

106 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zel des revolutiondren Entwurfs stofen wir auf einen mit der Autonomie in
grundlegender Weise verkniipften Satz: »Ich mochte, daB der andere frei ist,
denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt [...].«*"
Nicht endet meine Freiheit, sondern sie gelangt durch den anderen erst zur Ver-

*2 Der oder die andere werden damit nicht mehr als begrenzend

wirklichung.
wahrgenommen, sondern als Bedingung der Moglichkeit tiberhaupt frei zu sein.
Was bedeutet dies genau? Freiheit wird verschoben: vom Anspruch eines Ichs
auf Autonomie zum Bewusstsein der einzigen moglichen Autonomie in der An-
erkennung und durch das Du. Die Abhéngigkeit von anderen ist insofern nicht
mehr nur als Heteronomie zu verstehen, sondern als der Ausgangspunkt fiir Au-
tonomie und das Tun in der Gesellschaft.*"

Zuriick zur Logik des revolutiondren Entwurfs: »Die sozialistische Revoluti-
on erstrebt die Verdnderung der Gesellschaft durch die autonome Tétigkeit der
Menschen und zielt auf die Einrichtung einer Gesellschaft, die in ihrer Organisa-
** Der Unter-

schied der Krise der bestehenden Gesellschaft liegt fiir Castoriadis nicht in einer

tion der Autonomie aller entgegenkommt. Dies ist ein Entwurf.«

blof 6konomischen Divergenz von Produktionskriften und kapitalistischer Pro-
duktionsweise. Wo genau aber liegt der Unterschied zu der von ihm beschwore-
nen Ambivalenz der Produktionsverhiltnisse? Es scheint als fithre das kapitalis-
tische System zu einem Widerspruch gegeniiber der Autonomie der Produzen-
ten. Einerseits bedarf man der passiven Einordnung in die Produktion. Anderer-
seits geht dies doch nur durch den Menschen als (mit)denkenden Produzenten.

15 1~
Dieser

Es ist nicht nur das Was, sondern auch das Wie der Arbeitsprozesse.”
Konflikt, der daraus entstehe, stiitze sich auf einen inneren Widerspruch der Ar-
beit.”"®

Kapitel zuriickgekommen.

Auf Castoriadis’ Bezugnahme der Marx’schen Begriffe wird im nichsten

Die Logik des revolutiondren Entwurfs ist also keine Logik im strengen Sin-
ne. Denn in der Gewichtung der Autonomie gestaltet sich ein unkalkulierbares
Moment. Dass Castoriadis die Autonomie gegen Ende des Abschnitts doch als
zwingenden Wert postuliert, scheint ein seltsam anmutender Widerspruch des

211 Ebd., S. 158.

212 Und: »Die Anerkennung des anderen hat fiir mich nur Wert, soweit ich ihn selber
anerkenne.« Ebd., S. 160; vgl. Abs. 2.2. in dieser Arbeit.

213 Vgl. Abs. 3.2.

214 Ebd., S. 162. [Herv. 1.0.]

215 Vgl. Abs. 3.1.

216 Ebd., S. 164.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 107

bisher Gesagten.”'’

218

Als normative Voraussetzung wird dieser Wert spéter erldu-
tert.” Castoriadis hat ein historisches Bewusstsein oder genauer ein wirkungs-
geschichtliches Bewusstsein. Die revolutiondre Aktivitdt ist, so Castoriadis, ei-
nem entscheidenden Widerspruch unterworfen: Sie hat ihren Anteil an der Ge-
sellschaft, die sie zerstoren will.”"’ Dieser Widerspruch sei nicht Anlass zur Ent-
haltung, sondern zum Kampf. Er sollte nicht dazu veranlassen, auf einen ausge-
arbeiteten Schopfungsplan zu warten, sondern in der Praxis — einer gemeinsam

entworfenen Praxis — zu wirken.

24 FazT

Wie wir gesehen haben, entwirft Castoriadis das Subjekt in ganz bestimmter
Weise. Seine Bedeutung hat es, kurz gesagt, als Subjekt bloB in gesellschaftli-
cher Hinsicht. Subjekt als Begriff sei gesellschaftlich-geschichtlich vermittelt
und bedingt. Das Subjekt miisse nicht nur in biologischer Hinsicht geboren wer-
den, sondern auch in sozialer. Wie geht dies vor? Castoriadis nimmt nicht an,
dass ein Mensch als Subjekt, als eine Person, praexistent ist und lediglich aus
dem Dunkel seiner Unvernunft ins Licht gefiihrt wird. Dieses Subjekt als Identi-
tat wird erst in oder mit der Sozialisation in eine bestimmte Gesellschaft seiner
selbst bewusst. Oder anders gesagt: Die Identitét eines Menschen bildet sich erst
damit heraus. Was macht denn dieses Subjekt aus? Es spricht — oder wie Casto-
riadis es ausdriicken wiirde: es wird gesprochen. Er meint dies nicht plakativ,
dass es um bloBe Abhédngigkeit von anderen geht. Diese Abhéngigkeit ist eigent-
lich dem Subjekt als Subjekt eigen. Das heilit, dass das Subjekt als das, was es
ist, auch die anderen ist. Anders formuliert: Mit der Sozialisation eignen wir uns
jeweils bestimmte Vorstellungen an, die uns als Subjekt bilden. Wir teilen mit
anderen Menschen grundlegende Vorstellungen unserer Zeit. Dies betrifft und
trifft nicht nur die Sprache, sondern jegliche Institution einer bestimmten Gesell-
schaft zu einer bestimmten Zeit. Das heifit, jede Psyche muss — Castoriadis geht
von einer zuerst abgeschlossenen psychischen Einheit, der Monade, aus — um
sozialisiertes Individuum, um iiberhaupt Subjekt sein zu kdnnen, bestimmte ge-
sellschaftliche Institutionen und ihre imagindren Bedeutungen zulassen und man
konnte sagen integrieren: »Die Psyche muss so gut es geht gezéhmt werden, um
eine >Realitédt« zu akzeptieren, die ihr anfangs, und in gewissem Sinne bis zum

217 Ebd., S. 170.
218 Vgl. Abs. 3.2
219 Ebd., S. 140.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

108 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Ende, zutiefst fremd und unvertraut ist. Diese »Realitdt< und ihre Hinnahme sind
das Werk der Institution.«’”’ Die vorgingig angenommene psychische Einheit
muss also aufbrechen. Dieses Aufbrechen bedeutet, dass fremde Institutionen in
die Psyche einflieBen und das AuBen erst aufzeigen. Dieses AuBlen als erste
selbstgesetzte Institution aller anderen muss sich aufdringen.””' Diese Aufteilung
in Innen und Auflen ist ein erstes notwendiges instituiertes Imagindres oder
Phantasma, um iiberhaupt von einer Unterscheidung Individuum / Subjekt-Ge-
sellschaft sprechen zu kénnen.”

Das Verhiltnis zwischen Autonomie und radikaler Imagination ist eng mit
dem Begriff der Institution verkniipft. Castoriadis meint damit jegliche gesell-
schaftliche Einrichtung, genauer: Er meint jegliche Einrichtung einer bestimmten
Gesellschaft zu einer bestimmten Zeit, die es ihr ermoglicht sich als Gesellschaft
zu erhalten. Deshalb spricht Castoriadis immer von der Gesellschaft-Geschichte,
da nur in der wechselseitigen Verbindung iiberhaupt jeweils dariiber gesprochen
werden kann. Eine geltende Norm ist eine gesellschaftlich anerkannte Institution,
wie z.B. >Du sollst nicht stehlen!«.

Zuriick zum Subjekt: Kommen wir zur Sprache, oder vielmehr zu der ihm
eigenen Fremdsprache. In der gleichen Weise wie Institutionen von der Psyche
akzeptiert werden miissen, werden vor allem auch (sprachliche) Bedeutungen
aufgenommen. Insofern gibt es kein »Entkommenc« vor den Institutionen und den
gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen und der symbolischen Ordnung einer
Gesellschaft, die wir gemédB Castoriadis mit der Subjekt-Werdung aufgenommen
haben. Dazu gehort nicht zuletzt auch die Sprache. Wir eignen uns das Andere
so an, dass wir das dem Subjekt Andere zugleich aber auch je eigene, das heif3it
die historisch iiberkommenen Vorstellungen in einer Gesellschaft, begreifen
koénnen. Erst dadurch, das scheint Castoriadis damit zu meinen, k6nnen wir in
Abgrenzung von dieser imaginédren Institutionen autonom werden. Insofern sind
wir der Sprache nicht einfach ausgeliefert wie bei Lacan, sondern kommen ihr
gewissermafien bei, indem wir sie im Hinblick auf einen gemeinsamen Entwurf
gebrauchen. Anders gesagt, ist das Ziel der Psychoanalyse fiir Castoriadis, dass
jede r Einzelne die unbewusst herrschenden Institutionen entdeckt und bearbei-
tet. Zu dieser verdnderten Auffassung oder eher radikalisierten Auffassung von

Psychoanalyse gehdrt auch die Distanzierung von Lacan und seiner Schule.””

220 Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 45.

221 Zum Beispiel hat das Kind Hunger und schreit, aber es gibt nichts, die Mutter, die
Brust sind abwesend.

222 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 121-123.

223 Vgl. Abs. 2.2.2u.2.2.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 109

Mit der Enthiillung der Fremdherrschaft wird diese praktisch bearbeitbar. Man
konnte mit Hegel formulieren, dass es bedeutet, sich als »Kind seiner Zeit« be-
wusst zu werden. Das heilit zwar nicht, dass wir einfach wie Humpti Dumpti in

** den Worten neue Bedeutungen geben

Lewis Carolls Alice hinter den Spiegeln
konnen. Aber wir sehen, wer das Sagen hat — und eben: wer nicht. Erst damit
meint Castoriadis wird die Gesellschaft und ihre uns fremd gewordenen Institu-
tionen kritisier- und verdnderbar. Wie kommt man zu neuen Institutionen? Die
Antwort von Castoriadis: die radikale Imagination bzw. das radikal Imaginire.
Er geht von einer Fahigkeit bzw. Moglichkeit aus, die sich neue Institutionen
vorstellt, vor allem neue Formen wie das Zusammenleben organisiert sein soll.
Dieses Vorstellen kann wirksam werden. Das hat wiederum mit Praxis zu tun.
Wenn er also von der radikalen Imagination oder dem radikal Imagindren
spricht, deutet er ein Hervorquellen an, das unerschopflich ist, wie es Phantasie
oder Vorstellungskraft andeuten. Der stdndige Fluss, das Magma der gesell-
schaftlichen imaginidren Bedeutungen verweist auch auf das stindig mogliche
gemeinsame Tun als verdndernde Praxis. Aus diesem Magma schipft das radikal
Imagindre Sinn und gieBt ihn in Institutionen, die in einem Symbolsystem zum
Ausdruck kommen: »Die radikale Imagination besteht in der und durch die Set-
zung / Schopfung von Gestalten als Vergegenwértigung von Sinn und von Sinn
als stets gestaltetem und vorgestelltem Sinn.«*> Castoriadis ist nicht der Mei-
nung, dass wir ohne Institutionen auskommen. Die Frage ist aber, in welchem
Verhiltnis wir zu den gesellschaftlich imagindren Bedeutungen und den daraus
resultierenden gesellschaftlichen Institutionen stehen. Wissen wir um ihre Rela-
tivitdt? Konnen wir sie &ndern? Oder: Wer kann sie dndern? Oder auch: Wer hat
das Sagen? Das radikal Imagindre bearbeitet unmittelbar diese imaginédren Be-
deutungen gesellschaftlicher Organisation, und dies ist ein unabschlie8bares Un-
terfangen. Die Frage ist natiirlich, wo wir diese gesellschaftlich imagindren Be-
deutungen finden sollen? Wo sonst als dem Subjekt eigenes bzw. fremdes wiren
diese bearbeitbar? Wo sonst als in einer Gemeinschaft, in welcher die Bedeutun-
gen im gemeinsamen Tun zum Ausdruck kommen? Nur so, scheint es, kann

224 »mWenn ich ein Wort gebrauche«, sprach Humpti Dumpti in ziemlich héhnischem
Ton, »bedeutet es genau, was es nach meinem Belieben bedeuten soll — nicht mehr
und nicht weniger.<« — »Die Frage ist¢, sprach Alice, »ob Sie ein Wort so viele ver-
schiedene Dinge bedeuten lassen konnen.< — >Die Frage ist¢, sprach Humpti Dumpti,
>wer Herr im Haus ist — das ist alles.<« Carroll, Lewis: Alles iiber Alice. Alices Aben-
teuer im Wunderland und Durch den Spiegel und was Alice dort fand, Hamburg: Eu-
ropa Verlag 2002, S. 235f. [Herv. i.0.]

225 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 603.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

110 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Castoriadis behaupten, dass in einem Prozess der Aufklarung diese Bedeutungen
eingeholt und praktisch bearbeitet werden kénnen — zuletzt also doch nicht ganz
unantastbar bleiben. Alle drei Dimensionen des Begriffes des Imagindren deuten
eine Relevanz dessen an, was Castoriadis mit Autonomie meint. Es bedeutet bei
Castoriadis erstens, dass wir als Einzelne die Herrschaft der Institution und da-
mit die aktual imaginére Institution als imagindrer Bedeutung der Gesellschaft
durchschauen konnen. Zwar wird sich jede und jeder als Einzelne oder Einzelner
bloB durch die gesellschaftlich »aufgezwungene« imagindre Institution seiner
selbst bewusst — mit dieser Erkenntnis aber setzt Autonomie ein. Es beginnt ein
Ringen mit dem Heteronomen. Allerdings gilt es daran zu erinnern, dass Casto-
riadis mit der Authebung der Heteronomie — dem fremden Gesetz — nicht meint,
dass es keine Differenz mehr zwischen Institution und Gesellschaft geben konne
— das bedeutete gesellschaftlich-geschichtlichen Stillstand.”®
tens, dass jede historische Situation durch ein gesellschaftlich bedingtes Symbol-

Es bedeutet zwei-

system reguliert wurde und wird. In diesem zeigt sich eine imaginére Institution,
die sich in den meisten bisher vorherrschenden Gesellschaften als eine von der
Gesellschaft geloste darstellte. Und das heif3t fiir Castoriadis, dass sie sich als
unabénderliche vorstellt und insofern von der Gesellschaft losgeldst hat. Die
Riickgewinnung der Macht sei nur durch einen Bruch mit einer solchen Instituti-
on moglich. Die Frage ist allerdings, wer das Sagen hat, anders ausgedriickt:
Man muss schon die Stimme erheben, um das Sagen zu haben. Castoriadis will,
dass Autonomie in jeder Hinsicht verwirklicht wird, und insofern steht jede In-
stitution zu jeder Zeit zur Disposition.

Erinnern wir uns an das Zitat von Alice hinter den Spiegeln — Humpti
Dumpti trifft den Nagel auf den Kopf. Er sagt nicht nur, dass es gerade entschei-
dend ist, wer das Sagen hat. Er sagt zugleich, dass er von einem Wort ausgeht,
dem eine ganz andere Bedeutung zukommen kann. Das betrifft nicht nur das,
was Castoriadis unter Autonomie und Demokratie versteht, der konsequenten
selbstsetzenden Gesetzgebung, sondern auch das, was er unter Schopfung ver-
steht. In diesem Sinne heif3t es bei Castoriadis: »Ich mochte, daf3 der andere frei
ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt
[...].«*’’ Daran wird im nichsten Kapitel angekniipft. Zunichst nochmals eine
grobe Ubersicht:

226 Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 356f.; vgl.
auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 215.

227 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 158. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 111

1. Das Imaginére ist in das radikal Imaginire und das aktual Imaginére zu tei-
len. Ersteres ist eine Fahigkeit oder eher die Mdoglichkeit, sich etwas vorzu-
stellen. Dieser entspricht die radikale Imagination der Psyche einerseits und
andererseits das gesellschaftliche Imagindre. Das aktuale Imaginédre wiede-
rum ist eine bestimmte Vorstellung. Die Fahigkeit sich etwas vorzustellen,
bedeutet auch, etwas schopfen zu konnen. Es ist dann nichts sinnlich Wahr-
genommenes oder rational Begriffenes.

2. Die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen sind zwar, was die soziale
Praxis betrifft, real, dennoch aber unwirklich, imagindr und nicht wahr-
nehmbar oder blofl konzeptuell als Bedingung erkennbar. Sie verweisen auf
eine zentrale imagindre Bedeutung, einen Gesamtsinn, um welche die Ge-
sellschaft organisiert ist, das sich in aktual Imagindrem dufert.

3. Das Imaginére ist nicht mit dem Symbolischen zu verwechseln. Sie bedingen
sich, d.h. das Imaginére driickt sich symbolisch aus, geht aber nicht darin
auf.

4. Institutionen sind der Ausdruck einer Verbindung von Symbol, Funktion und
Imagindrem, d.h. das Imaginére bringt sich im Symbol oder einem Symbol-
system zum Ausdruck, hat aber eine ebenso funktionale Ebene, um den Er-
halt einer Gesellschaft sicherzustellen.

5. Institutionen organisierten sich in Anlehnung an vorhandene Symbolsysteme
(geschichtlich) oder vorgefundene Identitditen oder Mengen (Natur).

6. Eine Institution kann als unverdnderliche vorgestellt werden. Eine aktuale
Gesellschaft erkennt die vorhandenen Institutionen nicht mehr als »eigenes
Produkt«™®® als gesetzte, was Castoriadis Heteronomie oder Entfremdung
nennt.

7. Gesellschaft-Geschichte bedeutet die Gesamtheit der institutionellen imagi-
ndren Strukturen, die in Symbolen zum Ausdruck kam und kommt, sich in
der Praxis, dem Handeln der Menschen, wirksam zeigte und zeigt. Sie ist als
instituierende und instituierte Gesellschaft konstituiert.

8. Die gesellschaftlichen imaginidren Bedeutungen bleiben in Bewegung, deu-
ten auf den Untergrund, das Magma, woraus sich die immer neuen imagina-
ren Bedeutungen, die entstehen konnen, schopfen.

Die bisherige Untersuchung der zentralen Begriffe von Castoriadis hat einen
gemeinsamen Fluchtpunkt deutlich werden lassen: Das Subjekt soll aus seinen
vielfiltigen Verstrickungen herausfinden. Das bedeutet, dass das Subjekt seine
Stellung (vielleicht auch Einstellung) gegeniiber sich und der Gesellschaft soweit

228 Ebd., S. 226.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

112 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zu reflektieren vermag, dass es Herrschaft gewinnt. Herrschaft vor allem iiber
sich selbst und das heil3t iiber sein eigenes Handeln. Dies geschieht iiber die Be-
wusstwerdung der eigenen sozialen Herkunft im weitesten Sinne. Genauso ge-
schieht dies durch das Bewusstsein iiber die Herkunft der gesellschaftlichen In-
stitutionen, welche als erschaffene Dinge begriffen werden und damit auch mit
dem Bewusstsein verbunden sind, dass sie von irgendjemandem, das heifit den
Menschen, geschaffen wurden. Aus diesen Begrifflichkeiten lassen sich nun
zwei Probleme herausschilen. Erstens stellt sich die Frage, ob Castoriadis mit
seinen Begriffen liberhaupt ein angemessenes Instrumentarium bietet, um gesell-
schaftliche Vorgidnge und Konflikte aufgrund der Heteronomie zu beschreiben.
Dem wird anhand eines konzeptuellen Vergleichs zwischen ihm und Axel Hon-
neths Begriff der Anerkennung bzw. dem Kampf um Anerkennung nachgegan-
gen. Zweitens stellt sich die Frage, eine etwas ketzerische Frage, warum iiber-
haupt Autonomie als Kernbegriff feststehen sollte. Damit verkniipft ist die Fra-
ge, warum Castoriadis diesem Konzept eine normative Bedeutung zuschreiben
kann. Denn es stellt sich ja durchaus die Frage, warum dieses normativ-
politische Ziel der Autonomie angestrebt werden sollte. Es handelt sich also um
ein Begriindungsproblem, dem im néchsten Kapitel nochmals nachgegangen
werden muss.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Entfremdung — Autonomie

Doug Quaid: 1If I’'m not me, then who the hell
am I?

Lori Quaid: How would 1 know? I just work
here.'

TOTAL RECALL; LEN WISEMAN

Erstens, welche Bedeutung hat der Begriff der Entfremdung in Castoriadis’ poli-
tischer Philosophie? Die zweite damit zusammenhingende Frage lautet: Warum
kann Castoriadis dem Kernbegriff Autonomie iiberhaupt normativen Wert bei-
messen? Insofern wird es hilfreich sein, die Entfremdung bei Marx wenigstens
rudimentér nochmals zu kldren.

3.1 ENTFREMDUNG

Im Folgenden wird dem Begriff der Entfremdung bei Castoriadis nachgegangen.
Dabei benutze ich den Begriff der Entfremdung (aliénation), um den Begriff der
Heteronomie, wie ihn Castoriadis braucht, zu verdeutlichen.? Verkniipft ist diese
Ubersetzung mit der Bedeutung der Entfremdung bei Marx. Im Weiteren werden
die Verkniipfungen zum Verstidndnis des Begriffs bei Marx herausgearbeitet, um
zum Schluss die Schwierigkeiten, die bei letzterem und insofern bei Castoriadis
bestehen, klarzustellen.

1 TOTAL RECALL (USA 2012, R: Len Wiseman).
2 Castoriadis: Gesellschaft als imagindre Institution, S. 175; 185f. bzw. Castoriadis:

L’Institution imaginaire de la société, S. 138; 148f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

114 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

3.1.1 Entfremdung bei Castoriadis

Was versteht Castoriadis unter Entfremdung? Um die Frage zu beantworten,
kann man den Faden am Ende des letzten Kapitels wieder aufnehmen: »Ich
mochte, dass der andere frei ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Frei-
heit des anderen beginnt [...].«’ Diesen Begriff der Autonomie verfolgt Castoria-
dis auch mit der Formulierung: »Unsere Auffassung von Autonomie macht deut-
lich, dal3 man Autonomie einerseits nur wollen kann, wenn man sie fiir alle will,
und daB andererseits ihre volle Verwirklichung nur als kollektives Unternechmen
denkbar ist.«* Nun stellt sich zuerst die Frage, inwiefern die Menschen, wie sie
sich Castoriadis vorstellt, von der Autonomie entfremdet sind. Das Verstdndnis
der Autonomie ergibt sich mit der Kldrung des Begriffes des Gesellschaftlichen
und was mit »kollektives Unternehmen« gemeint ist.

Wie erldutert wurde, entsteht jedes Subjekt als Subjekt erst durch das Auf-
brechen der psychischen Monade und damit dem EinflieBen gesellschaftlicher
imagindrer Bedeutungen, das heifit Sinn. Damit wird Subjekt, wer Gesellschaft
reinldsst<. Subjekt sein bedeutet dann nichts anderes als in einer bestimmten Zeit,
an einem bestimmten Ort Subjekt zu werden. Genau das meint Castoriadis, wenn
er schreibt, »dall das Subjekt in sich selbst auf einen Sinn stoBt, der nicht der
seine ist [...]«’. Damit ist Autonomie niemals nur als Autonomie eines Subjekts
denkbar, sondern immer schon ein gesellschaftliches Verhéltnis. Damit ist aber
nicht nur ein Verhiltnis von Subjekten unter sich, sondern irgendetwas dariiber
hinaus gemeint. Castoriadis spricht insofern von »dem Gesellschaftlichen im ei-
gentlichen Sinne«’. Darauf wurde mit den Erlduterungen zu den gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen und den gesellschaftlichen imaginéren Institutio-
nen bereits eingegangen.’

Das Ziel der Autonomie ist also auch niemals erreichbar als subjektives Ziel.
Autonomie kann nur kollektiv bzw. gesellschaftlich verstidndlich und erreichbar
sein. Genauso wie Autonomie muss umgekehrt auch Entfremdung gesellschaft-
lich verstanden werden. Castoriadis spricht von instituierter Heteronomie, also
Fremdbestimmung.® Neben der psychoanalytischen Dimension und der Freiheit
im Verhéltnis zu anderen Menschen wurzle Entfremdung in der gesellschaftli-

Ebd., S. 158. [Herv. 1.0.]

Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 183.
Ebd.

Ebd. [Herv.i.0.]

Vgl. Abs. 2.1.2.

Ebd., S. 185f.

0 N N L W

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 115

chen Welt. Diese Bereiche bleiben eng aneinander gebunden. Was heifit nun
aber gesellschaftliche Heteronomie, also Fremdgesetzlichkeit? Dass dieser Dis-
kurs des anderen, wie er bereits angedeutet wurde, das Subjekt nicht génzlich
umgreift, ist eine konzeptuelle Bedingung, da Autonomie sonst nicht mehr
denkbar wire. Aber Castoriadis behauptet zudem, dass die gesellschaftliche He-
teronomie etwas dariiber hinaus sei. An dieser Stelle kommen die Institutionen
und ihre imagindren Bedeutungen ins Spiel. Gerade von diesen sei das Subjekt,
betrachte man die Gesellschaft als Ganzes, entfremdet, in dem Moment, wenn
die Institutionen nicht mehr als eingerichtete, gesetzte durchschaut wiirden. Cas-
toriadis spricht sogar von Verselbstindigung. Kurz: Die Institution knechte die
Gesellschaft.

»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein
funktionaler und ein imaginédrer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbstdndigung und Vorherrschaft des imagindren Moments
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbstdndigung und Vormachtstellung der

Institution gegeniiber der Gesellschaft ist.«’
Oder:

»Wir haben vielmehr die erheblich wichtigere Tatsache im Auge, daf sich die Institution
nach ihrer Einsetzung zu verselbstandigen scheint, [...] daf sie in ihrem Fortbestand und
ihren Wirkungen iiber ihre Aufgabe, ihre >Ziele< und ihre >Rechtfertigungen< hinaus ein
Eigenleben annimmt. [...] Was >zunéchst« wie ein Ensemble von Institutionen im Dienst

der Gesellschaft aussah, wird zu einer Gesellschaft im Dienste von Institutionen.«'”

Die Entfremdung besteht — kurz gesagt — darin, dass die Institutionen nicht mehr
verdnderbar scheinen, dass sie von der Gesellschaft entfernt und verselbsténdigt
sind / scheinen. Die Authebung dieser Entfremdung besteht darin, dieses Ver-
héltnis so umzukehren, dass die Institutionen wiederum in den Dienst der Ge-
sellschaft treten und neu gestaltet werden und immer umgestaltet werden kon-
nen, das bedeutet in der Verfligungsgewalt der Gesellschaft verbleiben. Dazu
braucht es ein Wissen gegeniiber den imaginidren Bedeutungen und ein Wollen
gegeniiber der Veriinderung der Institutionen.'" Etwas konkreter geht Castoriadis
auf diesen Anspruch der Aufhebung dieser Verselbstindigung ein, wenn er von

9 Ebd, S.226.
10 Ebd., S. 188.
11 Ebd., S. 186.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

116 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

der autogestion, d.h. Selbstverwaltung, spricht.'> Worin besteht nun gemif Cas-
toriadis die Losung gegeniiber der Fremdgesetzlichkeit oder Fremdherrschaft,
wie sie in einem Unternchmen vorherrscht (er spricht auch von Kontrolle und
Zwang)? Die Antwort kann kurz ausfallen: Die Losung besteht in der Selbstver-
waltung oder demokratischen Verwaltung der Arbeitenden.” Indem er festhilt,
dass die vorherrschende Produktionsweise durch hierarchische Verhiltnisse
strukturiert werde, zeigt er umgekehrt, dass die Auflosung der Hierarchie durch
Selbstbestimmung die Heteronomie ablose. Er verdeutlicht dies an der Organisa-
tion von Betrieben oder Unternehmen — und das ist nun entscheidend fiir sein
Verstindnis dessen, was er mit Entfremdung meint:

»Und warum muss man Zwang organisieren, warum ist es notig, dass es Zwang gibt?
Weil die Arbeitnehmenden normalerweise keinen iiberschwénglichen Enthusiasmus zei-
gen, um den Anweisungen der Direktion zu folgen. Und warum ist das so? Weil ihnen
weder ihre Arbeit noch ihr Produkt eignet, weil sie sich entfremdet und ausgebeutet fiih-
len, weil sie nicht selbst entschieden haben, das zu tun, was sie tun; kurz, weil ein immer-
wihrender Konflikt zwischen jenen, die arbeiten, und jenen, die die Arbeit von anderen

bestimmen und daraus Profit schlagen, besteht.«'*

Castoriadis" begriindet hier, warum es Zwang in hierarchisch organisierten Un-
ternehmen brauche und bezieht sich auf den Begriff der Entfremdung. An ande-
rer Stelle kommt Castoriadis auf die wahren sozialen Werte gegeniiber der Hie-
rarchie und Konkurrenz zu sprechen, die diesen Faden aufnehmen: das Interesse
an der Arbeit selbst, das Vergniigen etwas gut zu tun, was man selber gewahlt
hat zu tun, Schopfung oder Erfindung, Kreativitit, Achtung und Anerkennung

12 Castoriadis, Cornelius: Le contenu du socialisme, Paris: Union Générale d’édition
(10 / 18) et Cornelius Castoriadis 1979, S. 301-322.

13 Ebd., S. 305f.

14 Ebd., S. 307: »Et pourquoi faut-il organiser la contrainte, pourquoi faut-il qu’il y ait
contrainte? Parce que les travailleurs ne manifestent pas en général spontanément un
enthousiasme débordant pour faire ce que la direction veut qu’ils fassent. Et pourquoi
cela? Parce que ni leur travail, ni son produit ne leur appartiennent, parce qu’ils se
sentent aliénés et exploités, parce qu’ils n’ont pas décidé eux-mémes ce-qu’ils ont
fait; bref, parce qu’il y a un conflit perpétuel entre ceux qui travaillent et ceux qui di-
rigent le travail des autres et en profitent.« [Dt. Ubers. v. nc; Herv. i.0.]

15 Es gilt zu beachten, dass der Artikel in Zusammenarbeit mit Daniel Mothé verfasst

wurde.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 117

der anderen.'® Am Schluss des Artikels kommt Castoriadis zur politischen Di-
mension mit der Abschaffung ungleicher Lohnverhiltnisse, wenn er folgert, dass
dies das einzige Mittel zum Zweck einer Produktionsweise im Sinne der Bediirf-
nisse der Gesellschaft sei. Damit ist der Stein des AnstoBes genannt. Diese von
Castoriadis verurteilte Verselbstindigung der Institution findet sich analog am
Beispiel des Unternehmens — oder eigentlich: umgekehrt vom Unternehmen aus-
gehend, erst in der Gesellschaft als politisches Problem.'” Wenn Castoriadis von
der Freiheit als gemeinsames Wollen der Freiheit eines jeden spricht, dann ist
damit nicht nur politische Freiheit als kollektive Bedingung und Verwirklichung
gemeint, sie referiert zurlick auf die >reale Basis< von der Castoriadis denkend
herkommt, den 6konomisch ungleichen (Produktions-)Verhiltnissen, die ent-
fremdet sind. So wie er in Le contenu du socialisme I bzw. Uber den Inhalt des
Sozialismus I'® erklirt und damit die Bedeutung der Entfremdung seit seiner Zeit
bei der Gruppe Socialisme ou Barbarie aufnimmt: »Entfremdung ist also das
Gegenteil freien schopferischen Handelns in einer vom Menschen geschaffenen
Welt. [...] Jede Entfremdung ist eine Form menschlicher Vergegenstandlichung,
d.h. hat ihren Ursprung in menschlichem Handeln [...].«" Die Lésung dieser
Entfremdung verweist auf den Begriff der Autonomie, wie ihn Castoriadis spater
umfassend fiir gesellschaftliche Belange benutzt und wie er ihn hier bereits iiber
den Produktionsprozess hinaus auch fiir Familie, Erziehung und Kultur ein-
bringt.”’ Wesentlich bleibt, dass sich Castoriadis mit seinem Anspruch auf Auto-
nomie auf das Konzept der Entfremdung bei Marx bezieht, und dass dieses, wie
eben erldutert, auch noch in spiteren Texten weiter seine Bedeutung behilt.
Trotz seiner stindigen Behauptung, er habe sich vom Marxismus verabschiedet.
Damit ist ein erster Schritt getan, dass der Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis noch auf die Marx’sche Bedeutung referiert. Ein weiterer Schritt muss aber
noch getan werden, um die Verkniipfung zwischen den Begriffen klarzustellen.
Es gilt also zu fragen: Wenn der Begriff der Entfremdung noch Anleihen bei
Marx macht, wie hiangt er dann mit dem Begriff des Imaginédren zusammen? Be-

16 Ebd., S.319.

17 Castoriadis verdeutlicht dies, insofern er behauptet, dass die Machtfiille in Unterneh-
men durch ihre Demokratisierung eingeholt werden konne. Sozialismus bedeutet die
Selbstverwaltung der Arbeitenden in ihren Betrieben. Vgl. Castoriadis: Le contenu du
socialisme bzw. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1,
S. 65-221.

18 Ebd., S. 65-93.

19 Ebd., S. 85.

20 Ebd.,S. 89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

118 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

vor auf die Frage eingegangen werden kann, muss zuerst der Begriff der Ent-
fremdung bei Marx erldutert werden.

3.1.2 Entfremdung bei Marx

Der Begriff der Entfremdung bei Marx hat eine konzeptuell grundlegende Be-
deutung. Im Folgenden wird diese Bedeutung kurz umschrieben, um dann auf
eine Kritik einzugehen, die sich mit dem damit zusammenhédngenden Problem
der Begriindung beschiftigt.”’

Seit der Herausgabe der Pariser Manuskripte Anfang der 1930er Jahre und
seit der breiten Rezeption wéhrend der 1960er und 1970er Jahre wird dem Be-
griff der Entfremdung eine zentrale Rolle im Konzept von Marx zugesprochen.
Um die spiter folgenden Probleme, die damit verbunden sind deutlich machen
zu konnen, bedarf es zuerst einer, wenn auch kurzen, Zusammenfassung wesent-
licher Aspekte dieses Begriffs. Allerdings kann es hier nicht darum gehen, den
Begriff in seiner ganzen Rezeptionsgeschichte wiederzugeben, sondern wesent-
liche Pfeiler der von Marx referierten Bedeutung in den Manuskripten und in
Ansitzen in anderen Schriften aufzusuchen und klarzustellen. Es wird systema-
tisch von den Pariser Manuskripten ausgegangen, wobei angenommen wird, dass
die Entfremdung bei Marx in seinem Werk eine durchgehend zentrale Bedeu-
tung behielt.”>

Gattungswesen Mensch?

Der Begriff der Entfremdung bezieht sich auf das Gattungswesen Mensch. Was
ist dieses Gattungswesen Mensch, von dem sich die Individuen entfremden bzw.
entfremdet haben? Was macht die entfremdete Situation aus?

»In der Art der Lebenstétigkeit liegt der ganze Charakter einer species, ihr Gattungscha-
rakter, und die freie bewufite Tatigkeit ist der Gattungscharakter des Menschen. [...] Das
Tier ist unmittelbar eins mit seiner Lebenstitigkeit. Es unterscheidet sich nicht von ihr. Es
ist sie. Der Mensch macht seine Lebenstitigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens
und seines BewuBtseins. Er hat bewulite Lebenstitigkeit. Er ist nicht eine Bestimmtheit,

mit der er unmittelbar zusammenflieBt. Die bewulite Lebenstétigkeit unterscheidet den

21 Djindji¢, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie und das Problem der Begriin-
dung, Dissertation, Universitdt Konstanz, Konstanz 1979.

22 Vgl. Mészaros, Istvan: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, Miinchen: Paul List Verlag
KG 1973; Fetscher, Iring: Grundbegriffe des Marxismus, Hamburg: Hoffmann und
Campe Verlag 1976, S. 73.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 119

Menschen unmittelbar von der tierischen Lebenstétigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gat-

23
tungswesen.«

Marx geht von einer bestimmten Anlage aus, die Praxis, das Tun der Menschen

in den Vordergrund riickt. Die Menschen vollbringen sich insofern und dufiern

sich in ihrem Tun. Dass dies keine statische oder substanzielle Festsetzung be-

deutet, darauf deutet Marx, wenn er schreibt, dass der Mensch keine Bestimmt-

heit sei. Der Mensch als Gattung Mensch vollbringt sich nur in einer freien und

bewussten (produktiven) Tétigkeit. Diese Tatigkeit bedeutet, das scheinen ge-

. . 2 . . .
wisse Autoren zu verkiirzen™, nicht nur Arbeit als Produktion von Waren, was

23

24

Marx, Karl: Pariser Manuskripte. Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 1844, hg. v. Robert Katzenstein, Westberlin: Verlag Das Europidische Buch
1987, S. 62. [Herv. 1.0.]

Miiller, Friedrich: Entfremdung. Folgeprobleme der anthropologischen Begriindung
der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, Berlin: Duncker & Humblot 1985 S.
74f.: »Spezifisch im Kapitalismus ist der Arbeiter gegeniiber der Natur, gegeniiber
seinem Produkt, seiner Arbeit und gegeniiber der Gesellschaft entfremdet. Die Ent-
fremdung des Nichtarbeiters als Fehlen wirklicher Verbindung mit dem allein ver-
menschlichenden Produktionsakt ergénzt die des Arbeiters — vergleichbar der Form
der Entfremdung des nicht-arbeitenden >Herrn« in der >Phdanomenologie des Geistes<.«
— Miiller ist an mehreren Stellen unpréazise: Einerseits interpretiert er den Bourgeois
als Nichtarbeiter so, dass dieser tiberhaupt nicht produktiv sein kdnnte, zum anderen
spricht er dem Produktionsakt des Arbeiters vermenschlichenden Charakter zu, bleibt
also ungenau, da er sagen miisste dem Produktionsakt des Menschen, da der Arbei-
tende im Sinne der kapitalistischen Produktionsweise nicht vermenschlicht, sondern
umgekehrt entfremdet wird. Einen dritten Fehler begeht Miiller, indem er das Herr-
schaftsverhéltnis zwar richtigerweise auf Hegel bezieht, aber wiederum ungenau, in-
dem er es mit der Wechselseitigkeit von Herr und Knecht vergleicht, wenn es um den
Begriff der Entfremdung geht. Bei begrifflich genauer Betrachtung sieht man so-
gleich, dass der Begriff der Entfremdung von Marx zwar von Hegel iibernommen
wird, aber in konzeptueller Hinsicht eine andere Bedeutung hat. Wahrend es bei Hegel
um eine Frage der Erkenntnis und Bezugnahme auf die Welt geht, handelt es sich bei
Marx um eine materialistische Beschreibung der Produktionsverhéltnisse und -weisen.
Miiller widerspricht sich zudem eine Seite spater, wenn er wiederum behauptet, dass
Marx den Aspekt der Anerkennung weggelassen habe, obwohl er kurz zuvor behaup-
tet, dass die Verhéltnisse Herr-Knecht vergleichbar seien mit jenen von Arbeiter-
Nichtarbeiter.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

120 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

inkoharent wire, sondern auch intellektuell oder kiinstlerisch titig zu sein.”> Es
verdeutlicht insgesamt das Verhiltnis zu sich selbst als Mensch, das nachgerade
nur in dieser gemeinsamen Produktivtitigkeit zum Ausdruck kommt.”® Anders
formuliert:

»Er [Marx; nc] spricht nicht einfach von der Entfremdung des Menschen von der »Natur«
als solcher, sondern von der Entfremdung des Menschen von seiner eigenen Natur, von
der >anthropologischen Natur¢ [...]. Eben dieser Begriff der >eigenen anthropologischen
Natur< impliziert notwendig die ontologisch fundamentale Selbstvermittlung des Men-
schen mit der Natur durch seine Produktiv-(und Selbstproduktiv-)Tétigkeit.«’’

Es bleibt die Frage, ob diese »anthropologische Natur« und mit ihr die notwen-
dige ontologisch fundamentale Selbstvermittlung in der Praxis dadurch normati-
ven Charakter hat, indem die Riickgewinnung dieser Menschlichkeit nur durch
eine grundlegende Verdnderung der entfremdeten und entfremdenden Verhilt-
nisse zu erreichen ist. Insofern miisste wiederum gezeigt werden, worauf dieser
normative Anspruch ruht bzw. was diese anthropologische Natur ist und warum
gerade diese Natur entscheidend ist. Es wurde und wird seit der Veroffentli-
chung der Pariser Manuskripte dariiber gestritten, welche Bedeutung das Kon-
zept der Entfremdung in den spiteren Werken iiberhaupt noch habe. Der Begriff
tauche bei Marx — so 6fters ein Einwand — nicht mehr systematisch auf. Fromm
und Mészaros erwidern, dass die Kategorie der Entfremdung bei Marx durchge-
hend seine Relevanz behalte.®® Auch Oppolzer betont, wenn auch umgekehrt
sich darauf beziehend, dass das Konzept der Entfremdung bereits in den frithen
Schriften die wichtige Funktion einer kritischen Kategorie inne habe, — also auch
spiter behilt.”” Diese Annahme wird im Folgenden geteilt. Die Bewertung der
entfremdeten Verhiltnisse ist nur denkbar durch ein Kriterium bzw. eine Norm,
welches bzw. welche erst die Entfremdung als negatives Phdnomen ausweist —
angesichts der moglichen Selbstvermittlung der Menschen in der Produktivtitig-

25 Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx: mit den wichtigsten Teilen der Friih-
schriften von Karl Marx, Frankfurt am Main: Européische Verlagsanstalt 1980, S. 52.

26 Mészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 134.

27 Ebd., S. 135. [Herv. 1.0.]

28 Vgl. Fromm: Das Menschenbild bei Marx, S. 55; Mészaros: Der Entfremdungsbegriff
bei Marx, S. 116: »Die Manuskripte legen [...] die Fundamente des Marxschen Sys-
tems, zentriert um den Entfremdungsbegriff.« [Herv. i.0.]

29 Oppolzer, Alfred A.: Entfremdung und Industriearbeit: Die Kategorie der Entfrem-
dung bei Karl Marx, K6ln: Pahl-Rugenstein-Verlag 1974, S. 70.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 121

keit.”® Dass allerdings Marx und Engels sich von anthropologischen Konstanten
distanziert und diese kritisiert haben, ist bekannt. In der Deutschen Ideologie
bemerken sie, dass ihre dltere Ausdrucksweise von Menschen als »Wesen« oder
»Gattung« mehr Anlass fiir substantielle Zuschreibungen von Seiten ihrer Geg-
ner gegeben habe, als iiberhaupt intendiert.”’ Worauf sie damit deuten, ist der
Umstand, dass Wesen nicht als Substanz verstanden wird, sondern ein der beo-
bachteten Wirklichkeit entnommenes Faktum und kein theoretisch unterstelltes,
d.h. iiberhistorisches Sein, darstellt. Dafiir spricht auch die Interpretation, dass
Marx von der Entfremdung als grundlegend 6konomischer spreche, indem er
»allein von der Bediirftigkeit des empirischen Menschen als eines leiblich-
sinnlichen Wesens« voraussetze.”> Das erldutert in anderer Weise Mészaros,
wenn er zeigt, dass es Marx bei der Rede vom wirklichen Menschen um den his-
torischen Menschen gehe und wie er sich im Verhiltnis zur Natur produziert.”
Insofern bleibt aber die Frage noch unbeantwortet, warum die freie und bewusste
Tétigkeit als Norm und Spezifikum der menschlichen Wirklichkeit hervorgeho-
ben wird. Wird damit nicht doch eine iiber die faktische Bediirftigkeit notwendi-
ge Eigenschaft gesetzt, die erwiesenermallen nicht iiberzeitlich und iiberhisto-
risch gesetzt werden diirfte?

Entfremdete Arbeit, die Arbeit entfremdeter Menschen unter kapitalistischer
Herrschaft, bedeutet bei Marx immer schon entfremdete Tétigkeit. Diese Ent-
fremdung im Zusammenhang mit der Arbeit duflert sich in verschiedener Hin-
sicht.

»Worin besteht nun die Entauflerung der Arbeit?

Erstens, dafl die Arbeit dem Arbeiter duferlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehort, dafl
er sich daher in seiner Arbeit nicht bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern ungliick-
lich fiihlt, keine freie physische und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis [...]
und seinen Geist ruiniert. Der Arbeiter fiihlt sich daher erst auller der Arbeit bei sich und
in der Arbeit auler sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist
er nicht zu Hause. Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsar-
beit. Sie ist daher nicht die Befriedigung eines Bediirfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel,
um Bediirfnisse auBler ihr zu befriedigen. Thre Fremdheit tritt darin rein hervor, daf, sobald

kein physischer oder sonstiger Zwang existiert, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die

30 Vgl. dazu Djindji¢: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie.

31 Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 3, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1959, S.
218.

32 Miiller: Entfremdung, S. 79.

33 Meészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 130.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

122 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

duflerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entduflert, ist eine Arbeit der
Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die AuBerlichkeit der Arbeit fiir den
Arbeiter darin, daf} sie nicht sein Eigen, sondern eines anderen ist, dafl sie ihm nicht ge-

hort, daB er in ihr nicht sich selbst, sondern einem anderen angehéﬁ.«34

Erstens, die Menschen arbeiten in einem Zwangsverhiltnis, sind also unfrei,
zweitens, sie konnen die Art und Weise des Arbeitens nicht selber bestimmen,
sind also unfrei und »bewusstloser< Teil einer Maschine. Drittens, sie erarbeiten
Gegenstinde, Produkte, die ihnen nicht gehéren™, wie dies in der folgenden Pas-
sage deutlich wird:

»Der Gegenstand, den die Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt ihr als ein fremdes Wesen,
als eine von dem Produzenten unabhdngige Macht gegeniiber. Das Produkt der Arbeit ist
die Arbeit, die sich in einem Gegenstand fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegen-
stdndlichung der Arbeit. Diese Verwirklichung der Arbeit erscheint [...] als Entwirkli-
chung des Arbeiters, die Vergegenstindlichung als Verlust und Knechtschaft des Gegen-

standes, die Aneignung als Entfremdung, als Entiufierung.«*®

Insofern sind die Verarbeitung der Natur und damit die Entduflerung in der Ar-
beit nicht durch die Aneignung der Natur aufgehoben. Im Gegenteil bekréftigen
die arbeitenden Menschen durch das fremde Eigentum, das dem Bourgeois insti-
tutionalisierterweise zugehort, ihr — ihnen fremdes — Selbstverhéltnis. Die ent-
fremdete Arbeit bedeutet also zugleich die perpetuierte Entfremdung von sich
selbst im Akt der Produktion. Die sozialen Verhéltnisse scheinen dabei nicht
damit zusammenzuhdngen. Die vermeintlich natiirlichen Verhéltnisse bezeich-
nen die von Marx eingeklagte Naturwiichsigkeit der zu zerschlagenden Klassen-
verhéltnisse. Damit ist die zentrale Kategorie des Eigentums und der Eigentums-
verhéltnisse im Sinne des Besitzes an den Produktionsmitteln wenigstens ange-
deutet. Durch den fremdgesteuerten Vorgang in der Produktion bzw. Arbeit, dem
ebenso fremdbestimmten Ziel eines Produkts bzw. einer Ware, das dem Arbei-
tenden nicht mehr gehort, ergibt sich fiir Marx eine mehrfache Folge im Verhilt-
nis der Menschen untereinander. Einerseits bestehen Abhdngigkeitsverhéltnisse,
die als Herrschaftsverhaltnisse beschrieben werden kdnnen.

34 Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.0.]
35 Oppolzer: Entfremdung und Industriearbeit, S. 68f.
36 Marx: Pariser Manuskripte, S. 57f. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 123

»Die Entfremdung des Menschen, iiberhaupt jedes Verhéltnis, in dem der Mensch zu sich
selbst [steht] [sic; nc], ist erst verwirklicht, driickt sich aus in dem Verhéltnis, in welchem
der Mensch zu d[em] [sic; nc] andern Menschen steht. [...]

Wenn das Produkt der Arbeit mir fremd ist, mir als fremde Macht gegeniibertritt, wem ge-
hort es dann?

Wenn meine eigne Tatigkeit nicht mir gehort, eine fremde, eine erzwungne Téatigkeit ist,
wem gehort sie dann? [...]

Wenn das Produkt der Arbeit nicht dem Arbeiter gehort, eine fremde Macht ihm gegen-
iiber ist, so ist dies nur dadurch moglich, dal es einem andern Menschen aufler dem Ar-
beiter gehort. Wenn seine Tétigkeit ihm Qual ist, so muss sie einem andern Genuf und die
Lebensfreude eines andern sein. [...] Wenn er [der Mensch; nc] sich also zu dem Produkt
seiner Arbeit, zu seiner vergegenstindlichten Arbeit als einem fremden, feindlichen, méch-
tigen, von ihm unabhéngigen Gegenstand verhilt, so verhélt er sich zu ihm so, dal} ein an-
derer, ihm fremder, feindlicher, méachtiger, von ihm unabhédngiger Mensch der Herr dieses
Gegenstandes ist. Wenn er sich zu seiner eignen Tétigkeit als einer unfreien verhilt, so
verhélt er sich zu ihr als der Tatigkeit im Dienst, unter der Herrschaft, dem Zwang und

. 37
dem Joch eines andern Menschen.«

Dariiber hinaus konnten sich die Menschen nicht mehr im Sinne ihres Gattungs-
charakters aufeinander beziehen:

»Jede Selbstentfremdung des Menschen von sich und der Natur erscheint in dem Verhalt-
nis, welches er sich und der Natur zu andern, von ihm unterschiednen Menschen gibt. [...]
In der praktischen wirklichen Welt kann die Selbstentfremdung nur durch das praktische,
wirkliche Verhiltnis zu andern Menschen erscheinen. Das Mittel, wodurch die Entfrem-
dung vorgeht, ist selbst ein praktisches. Durch die entfremdete Arbeit erzeugt der Mensch
also nicht nur sein Verhéltnis zu dem Gegenstand und dem Akt der Produktion als frem-
den und ihm feindlichen Méchten; er erzeugt auch das Verhéltnis, in welchem andre Men-
schen zu seiner Produktion und seinem Produkt stehn, und das Verhéltnis, in welchem er

. 38
zu diesen andern Menschen steht.«

In der bloBen Warenwelt, die bestimmend wiirde, zeigten sich nicht mehr zwi-
schenmenschliche Verhiltnisse, sondern nur noch Verhéltnisse zu Waren. Die
Arbeit bestimmt in dieser Konzeption nicht nur den Produktionsprozess, sondern
auch alle Verhéltnisse zwischen den Menschen: also iiber das Produktionsver-
hiltnis von Arbeitendem und Kapitalisten hinausgehend, auch das Verhiltnis

37 Marx: Pariser Manuskripte, S. 64f. [Herv. i.0.]
38 Ebd, S. 65. [Herv. 1.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

124 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zwischen den Arbeitenden. Indem die reale Basis und ihre Produktionsweise ent-
fremdet sind, sind es auch alle anderen Verhiltnisse, seien sie sozialer oder poli-
tischer Art. Darauf bezieht sich der Kommentar von Miiller, wenn er schreibt:

»Sie [juristische und politische Strukturen; nc] spiegeln als politische Entfremdung [...]
die 6konomische Entfremdung des Waren-Menschen wider, der nur noch eine Art kennt,
sich — neben seinem Eingespanntsein in entfremdete Produktion — zur dufleren Welt in Be-

. : ; . 39
ziehung zu setzen: indem er sie hat und konsumiert.«

Diese entfremdete Beziehung zwischen den Menschen beschreibt Marx im Kapi-
tal unter dem Titel des Fetischcharakters der Ware.* Darauf weist auch Miiller
hin, der in diesem »Fetischismus von Wert und Ware« die Wurzel der gesell-
schaftlichen Entfremdung sicht."’ Was Marx an dieser Stelle beschreibt, ist das
Verhiltnis zwischen den Menschen, das im Warenaustausch durch das Verhalt-
nis zwischen Produkten ihrer Arbeit ersetzt wird. Da es sich — verkiirzt gesagt —
um entfremdete Produkte ihrer entfremdeten Tétigkeit handelt, konnen die zwi-
schenmenschlichen Beziehungen auch nicht einer freien und bewussten Form
entsprechen. Marx schreibt: »Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhalt-
nis der Menschen selbst, welches hier fiir sie die phantasmagorische Form eines
Verhiltnisses von Dingen annimmt.«** Damit betont Marx den verdeckten Cha-
rakter des Verhéltnisses zwischen den Menschen, deren »Naturwiichsigkeit«, die
sich imagindren Verhéltnissen — man konnte mit Castoriadis von imaginédren
instituierten Bedeutungen sprechen — anhand des Warenwerts hingeben.” Die

39 Miiller: Entfremdung, S. 76. [Herv. 1.0.]

40 Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 23, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1962, S.
85-98.

41 Miller: Entfremdung, S. 75.

42 Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 86.

43 Diese Anndherung an Castoriadis wiirde von Sommer / Wolf wohl bestritten. Das
Verhiltnis unter Menschen sei grundlegend von der Arbeit geprégt, Arbeitsprodukte
seien Trdger gesellschaftlicher Bedeutung, nicht imaginire Bedeutungen: »Die Men-
schen schaffen von der Warenzirkulation angefangen iiber den Produktionsprozess bis
zu den komplexesten Verschlingungen der Kapitalkreisldufe im kapitalistischen Ge-
samtreproduktionsprozess gesellschaftliche Verhiltnisse, die iiber die von den Men-
schen geschaffenen gesellschaftlichen Verhiltnissen von Sachen (Arbeitsprodukte in
der Zirkulation und der Produktion) vermittelt sind.« Sommer / Wolf: Imaginire Be-
deutungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Casto-
riadis, S. 94.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 125

Verinderung dieser Verhiltnisse verlduft iiber die Anderung der Eigentumsver-
hiltnisse und der damit verbundenen Verinderung der Arbeitsweise.*

Es bleibt die Frage zuriick, welches Kriterium entfremdete Verhiltnisse als
solche bezeichnet. Wie Mészaros schreibt, bilden bei Marx »Mensch«, »Natur«
und »Industrie« bzw. »Produktivtitigkeit« die Bezugsgrofien. Letztere sei »ent-
scheidend wichtig«®, was sich mit den Ausziigen aus den Pariser Manuskripten
verdeutlichte. Dennoch bilden alle drei Begriffe in ihrer VerhéltnisméBigkeit das
Kriterium im Hinblick auf die Entfremdung durch das Verhéltnis der Arbeit zum
Privateigentum, welche den Platz des >Menschen« eingenommen hat.** Wie wird
diese entscheidend wichtige Bezugsgrofie der »Produktivtitigkeit« bei Marx be-
griindet?

3.1.3 Begriindung bei Marx

In diesem Abschnitt wird der Frage nachgegangen, ob der Begriff der Entfrem-
dung bei Marx wohlbegriindet ist. Es zeigt sich ein Begriindungsproblem. Weiter
unten wird die Frage nach der Begriindung analog auf Castoriadis’ Begriff der
Entfremdung iibertragen. Damit ldsst sich zeigen, ob Castoriadis in derselben
Weise an einer bestimmten Vorstellung des Menschen haften bleibt oder nicht.
Dabei ist die Rezeption einer Arbeit, die dieses Problem behandelt, wesentlich,
namlich jene von Zoran Djindjié¢." Djindji¢ stellt in seiner Arbeit die Frage nach
der Begriindung von Marx Gesellschaftstheorie. Die Frage nach der Begriindung
zielt auf die Erkldrung bzw. normative Grundlage, die Marx im Hinblick auf
zentrale Begriffe wie die Entfremdung liefert. Er bezieht sich insofern vor allem
auf die Frihschriften von Marx. Dabei stellt er fest, dass ein wesentlicher Aus-
gangpunkt eine »implizite Anthropologie« darstellt.”® So diirfte die Analyse der
entfremdeten Arbeit gerade nicht bloB in 6konomischer Hinsicht gelesen wer-
den, sondern muss, so Djindji¢, umfassender mit Bezug auf diese Anthropologie
verstanden werden: »die Voraussetzung dieser Strategie ist die Annahme, dal3
die ybewuBite gegenstindliche Tatigkeit« mit der Selbstverwirklichung des Men-
schen identisch ist«®. Die Frage ist also, ob und wie Marx diese vorausgesetzte
Anthropologie bzw. das Gattungswesen des Menschen begriindet. Die Antwort

44 Mészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183.
45 Ebd., S. 130.

46 Ebd., 135f.

47 Djindji¢, Zoran: Marx” kritische Gesellschaftstheorie.
48 Ebd., S. 11.

49 Ebd., S. 11f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

126 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sei vorausgeschickt: »Was aber in der Marxschen Kritik unbewiesen bleibt, ist
die These, daB die Produktivitét tatsdchlich >Gattungstétigkeit¢ ist, d.h. dafl der
Mensch als Gattungswesen sich hauptséchlich in der »bewuBiten gegensténdli-
chen Titigkeit« realisiert.«’’ Ausgehend von der Behauptung von Marx, dass der
Begriff der Entfremdung aus der Analyse der tatsdchlichen Verhiltnisse und
Umsténde der Arbeit im Kapitalismus gewonnen wurde, sucht Djindji¢ nach den
Hintergriinden. Dabei stellt er fest, dass Marx’ Behauptung, dass unter den biir-
gerlichen Produktionsprozessen die Arbeit dem Arbeiter duBlerlich sei, von ei-
nem Begriff des Wesens des Menschen ausgehen miisse.”’ Dabei gelte es zu be-
achten, dass aus Sicht der Beschreibung der Verhiltnisse die Arbeit im Kapita-
lismus als unfrei bezeichnet werden und man von Ausbeutung sprechen konne.
Von Entfremdung als entfremdete Tatigkeit konne aber nur im Hinblick auf ein
Wesen des Menschen gesprochen werden.”> Das Kriterium der Beurteilung bzw.
Bewertung der Tatigkeit als entfremdete bedarf also eines Malistabes, welchen
das Gattungswesen liefere: »und insofern ist auch die entfremdete Arbeit kein
»Faktum«®. Da nun Marx mit seinem vorausgesetzten Verstdndnis des Gat-
tungswesens eine Kritik an den bestehenden Verhiltnissen verbindet, so habe,
schreibt Djindji¢, diese Annahme konzeptuell groBere Dringlichkeit, was ihre
Begriindung angehe, denn »[d]ie Differenz vom Wesen des Menschen und der
biirgerlichen Realitit ist die Hauptthese seiner Kritik«**. Innerhalb der von Marx
analysierten biirgerlichen Gesellschaft gebe es gerade keine andere Moglichkeit
der Produktivitit auller der Arbeit. Wenn aber diese Art der Arbeit alle Produkti-
vitdt dominiere, sei auch die Verwirklichung des Gattungswesens bzw. des Gat-
tungscharakters der Menschen damit unmoglich. Damit sind die prekdren Ar-
beits- und allgemeiner Produktionsverhéltnisse eingeholt. Wenn nun die Produk-

50 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 12.

51 Ebd,S. 19.

52 Dass auch die Nationalokonomen von einem biologistischen Menschenbild, dem klu-
gen Nutzenmaximierer, ausgehen, erwdhnt Djindji¢ entsprechend. Vgl. Djindji¢:
Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 23-26; vgl. dazu auch Israel, Joachim: Der
Begriff Entfremdung. Makrosoziologische Untersuchung von Marx bis zur Soziologie
der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972, S. 86-102; allerdings verbleibt
Israel bei der Bemerkung dieser normativen Voraussetzung und der Aufzéhlung ihrer
Interpretationen. Auflerdem fehlt bei Israel in der Aufzédhlung zur Differenz zwischen
Mensch und Tier die sehr bekannte Unterscheidung der Vorstellung und Planung, die
im Hinblick auf das Menschenbild und die Praxis aber entscheidend ist, vgl. S. 97f.

53 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 19.

54 Ebd, S.22.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 127

tivitét als freie und bewusste Tétigkeit nicht verwirklicht werde, dann werde das
Gattungsleben nicht verwirklicht. Der Mensch wird gerade nicht menschlich
bzw. dem Anspruch seiner eigenen Gattung gerecht.”” Da mit dieser Verwirkli-
chung auch das Verhiltnis unter den Menschen gestaltet wiirde, werde das Gat-
tungsleben verhindert. Das wechselseitige Verhéltnis der Menschen untereinan-
der wird durch den verhinderten Vorgang der Selbstverwirklichung (als Produk-
tivitdt), unmenschlich. Zentral sei dafiir auch das Verstdndnis von Geschichte bei
Marx: »Die Geschichte wird von Marx als ein Entstehungsprozess des Menschen
gedeutet.«”® Nur so sei verstindlich, wie die Verhiltnisse unter den Menschen
als unmenschlich bezeichnet werden konnten. Nur wenn die Menschen in ihrer
Geschichte sich als Menschen verwirklichen und nicht bestimmte Eigenschaften
damit zum Ausdruck kommen, wird dies denkbar. Damit ist die Geschichtlich-
keit die Bedingung der Verwirklichung der Gattung Mensch — allerdings konnte
offen bleiben, ob diese Verwirklichung auch realisierbar ist oder eher als regula-
tiv verstanden werden konnte. Die entscheidende Frage dazu ist, warum die
Menschen immer schon oder immer noch in entfremdeten Verhéltnissen von ih-
rem eigenen Gattungscharakter lebten.”” Die Antwort darauf miisse von einer
Einheit des Gattungswesens, die vorausgesetzt werde, und der geschichtlich tat-
séchlichen Existenz der Menschen ausgehen. Dies sei konzeptuell notwendig, da
ansonsten der Begriff der Entfremdung keinen Sinn mehr mache. Entweder er
entbehrte jeglicher Tatsache oder das Wesen ist absolut und jenseits jeglicher
Verwirklichung. Wie also diese Einheit denken? Wie ist, anders gefragt, jede r
Einzelne Teil der Gattung? Antwort: Jedes Individuum wird in seinem Leben
oder eben seiner Arbeit von der eigentlichen (moglichen) Produktivitit entfernt
und das heifit entfremdet, gerade darin, »dal die Arbeit dem Arbeiter duferlich
ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehort«. Im Folgenden stellt Djindji¢ fest, dass
die Ursache der Entfremdung in der »unentwickelten >Produktivkraft« liege.”
Das heif3t auch, dass die Entfremdung, so Djindji¢, sich erst unter den angemes-
senen gesellschaftlich-geschichtlichen Umsténden aufheben lasse, also von Marx
auf einer Stufe der Entwicklung als eine Stufe, die sich einstellen miisse, ergebe
(»vor allem wegen der 6konomischen Not«®): »Um >wirklich< zu sein, muB das
»Gattungwesen« sich geschichtlich realisieren, geschichtlich sich entduflert ha-

55 Vgl. dazu Mészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183.
56 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 27.

57 Ebd,S.28.

58 Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.0.]

59 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 29.

60 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

128 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ben.«” Daran anschlieBend geht Djindji¢ auf die Probleme und Widerspriiche
bei Marx ein. Ein wesentliches Problem ist, dass Marx keine Begriindung fiir
den Begriff des Gattungswesens des Menschen liefere.”” Dabei zeige sich auch,
dass es iiberhaupt nicht so klar sei, was iiberhaupt mit der freien bewussten Ta-
tigkeit gemeint sei. Da diese nicht dasselbe wie Arbeit sei, und da Marx darauf
nicht eingehe, kdnne man nicht so leicht sagen, in »welchem konkreten Verhilt-
nis die »Gattungstitigkeit« zu verschidenen [sic; nc] empirischen Lebenstétigkei-
ten des Menschen [stehe]«®. Djindji¢ betont in der Folge, dass Marx von diesem
Gattungscharakter ausgehend den Charakter der Arbeit als entfremdete definiere,
ohne mogliche Bedeutungen der gleichen Arbeit in unterschiedlichen konkreten
Gesellschaften zu beachten.

Man kann zusammenfassend festhalten, dass Djindji¢ aufzeigt, dass Marx
den Begriff des Gattungscharakters des Menschen nicht begriindet und damit der
Begriff der Entfremdung problematisch wird. Marx miisse den Gattungscharak-
ter »dogmatisch«™ setzen, da er von einer Geschichte mit einer bestimmten Ent-
wicklungstendenz ausgehe, die entsprechend dieses Gattungsbegriffs seine Ver-
wirklichung und Aufhebung zum Ziel habe. Das Vorgehen von Djindji¢ wird
sich insofern also produktiv erweisen, als — das ist die Annahme — auch Castori-
adis zeigen muss, inwiefern der Begriff der Autonomie begriindet ist und somit
normative Geltung entfaltet. Es wird sich zeigen, ob mit der von Castoriadis vo-
rausgesetzten und erwdhnten Grundbedeutung der Entfremdung sein Verstdndnis
der Autonomie zusammenstimmt, seine Konzeption insgesamt kohérent ist. Es
muss also gezeigt werden, ob Castoriadis mit seinem Begriff der Autonomie
bzw. Heteronomie auf eine normative Grundlage referiert, d&hnlich wie sie hier
im Sinne der Begriindungsproblematik bei Marx beschrieben wurde. Wenn dies
der Fall ist, miisste gezeigt werden, welche Bedingungen, ausgesprochen oder
nicht, Castoriadis normativ leiten, was im letzten Teil dieses Kapitels untersucht
wird.

3.1.4 Begriindung bei Castoriadis
Im Folgenden Abschnitt wird auf die Frage eingegangen, ob und wie Castoriadis

in analoger Weise ein Begriindungsproblem hat. Die Frage nach dem Zusam-
menhang zwischen dem Begriff der Entfremdung und jenem des Imagindren

61 Ebd., S. 30.
62 Ebd., S. 33.
63 Ebd., S.34. [Herv.1.0.]
64 Ebd., S. 33.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 129

wird zuerst den Weg dahin weisen und erortert werden miissen und soll entspre-
chend die Begriindungsprobleme bei Castoriadis eroffnen. Die Parallele zwi-
schen den Begriffen wird von Castoriadis im Abschnitt Die Entfremdung und
das Imagindre” seiner Gesellschaft als imagindre Institution beschrieben, wo er
gegeniiber Marx kritisch Stellung bezieht:

»Vor allem aber verkennt diese Auffassung vollig die Rolle des Imaginéren, in dem so-
wohl die Entfremdung als auch die Schopfung alles Neuen in der Geschichte wurzelt.

Denn die Schopfung setzt — genau wie die Entfremdung — die Fahigkeit voraus, sich etwas
vorzustellen, das nicht ist, das weder in der Wahrnehmung noch in den Symbolketten des

bereits konstituierten rationalen Denkens vorliegt.«*

Es gilt zu beachten, dass Castoriadis an dieser Stelle seinen Begriff der Entfrem-
dung benutzt, der von einer Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institution
ausgeht. Dann gilt es zu fragen, welche Bedeutung dem Imaginéren als Bedin-
gung der Entfremdung zukommt. Entfremdung kann es im Sinne von Castoriadis
nur geben, wenn die radikale Imagination, allgemeiner das radikal Imaginére,
vorausgehe und Institutionen als von Menschen fiir ihr Zusammenleben wichtige
Einrichtungen angenommen werden. Castoriadis liefert an dieser Stelle seines
Hauptwerkes einen wichtigen Zusammenhang zwischen seinem Begriff der Ent-
fremdung und jenem von Marx, wenn er sich zitierend auf das Kapital bezieht:*’
»Die Gestalt des gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. des materiellen Pro-
duktionsprozesses, streift nur ihren mystischen Nebelschleier ab, sobald sie als
Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewufter planméBiger
Kontrolle steht.«®® Castoriadis lehnt es ab von einer moglichen Stufe der Aufhe-
bung der Entfremdung zu sprechen, da er von der Herrschaft eines Imaginiren
ausgeht, die nicht durch rationale und technologische Errungenschaften iiber-
wunden werden konnte.” Er unterstellt Marx an dieser Stelle eben jene Auffas-
sung, die zum Ausdruck bringe, dass Entfremdung als Mangel aufgehoben wer-
den miisse — angesichts eines angenommenen Gattungswesens. Dies konne auf-
grund der falschen 6konomischen Analysen und der falschen Geschichtsauffas-

65 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 226.

66 Ebd., S.228f.

67 Ebd., S.227.

68 Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94.

69 Es ist gerade umgekehrt bei Castoriadis, dass /egein und teukein sich auf ein radikal
Imagindres als Bedingung beziehen. Vgl. Castoriadis: Gesellschaft als imaginére In-
stitution, Abs. V.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

130 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sung von Marx nicht erreicht werden.”” Die Alternative, die Castoriadis also gel-
tend macht, ist aber nicht, dass die Entfremdung von Marx falsch begriffen wur-
de, sondern dass er diese falsch begriindete. Darauf deutet er, wenn er schreibt:
»Denn die Schopfung setzt — genau wie die Entfremdung — die Fahigkeit voraus,
sich etwas vorzustellen, das nicht ist [...].«”" Daran anschlieBend verteidigt Cas-
toriadis seine Auffassung des Imaginidren als Bedingung der Gesellschaften sich
eine bestimmte Institution zu geben.

»Der Mensch kann nur existieren, wenn er sich jeweils als ein Ensemble von Bediirfnissen
und entsprechenden Gegenstanden definiert, aber diese Definition stets wieder tiberschrei-
tet. [...] Der Mensch iiberschreitet seine Definitionen stets wieder, weil er sie selbst

schafft, indem er etwas schafft und damit auch sich selbst erschafft; [...].«”

Castoriadis behauptet also, dass, im Gegensatz zu den von ihm referierten Mar-
xisten und insofern auch gegeniiber Marx selbst, sein Begriff des Imagindren
keinen Mangel des Menschen bezeichne, sondern gewissermal3en die Bedingung
dessen, was dann im Gesellschaftlich-Geschichtlichen zu dem wird, was die
Menschen jeweils sind.” Getreu seiner Aussage, dass etwas vorgestellt werde —
an dieser Stelle das Bild des Menschen — das noch nicht ist. Ist es damit ange-
zeigt, das Imaginédre als eine transzendentale Bedingung zu verstehen? Im Ge-
gensatz zu Marx, der in der Produktivtitigkeit ein entscheidendes Vermdgen der
Menschen ausmacht, behauptet Castoriadis, dass die Menschen eine Fahigkeit
hitten, etwas zu schaffen oder aus einem unversiegbaren Quell zu schopfen,
welchen er das radikal Imagindre nennt. Die berechtigte Frage, die sich nun
stellt, ist, weshalb es in der Geschichte der Menschen nur in kurzen Zeitabschnit-
ten zu einer im Sinne von Castoriadis entsprechenden Verwirklichung autono-

70 Der Vorwurf von Sommer / Wolf, dass diese Interpretation von Castoriadis falsch sei,
bezieht sich, was die Geschichtsinterpretation betrifft, darauf, dass Marx den Verlauf
der Geschichte nicht als deterministisch, also entsprechend unabénderlicher Gesetze
ablaufend, interpretiert habe. Es gehe im Gegenteil darum, dass diesen 6konomischen
Gesetzen ein naturwiichsiger Charakter zukommt, der von Menschen gemacht, aber
den Menschen nicht als dieser bewusst sei und deshalb als eine Art Naturgesetz er-
scheine. Vgl. Sommer / Wolf: Imagindre Bedeutungen und historische Schranken der
Erkenntnis, S. 26f.

71 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 229.

72 Ebd., S.233. [Herv.1.0.]

73 Vgl. Abs. 2.2.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 131

mer Gesellschaften gekommen ist?”* Da er mit seinem Verstindnis von Auto-
nomie implizit voraussetzt, dass Heteronomie etwas schlechtes sei, also die Los-
16sung bestimmter Institutionen von einer Gesellschaft, die sie urspriinglich setz-
te, als solche aber nicht mehr durchschaute, miisste Castoriadis auch angeben,
warum dies so sein soll. Als Grund kann er nur von gesellschaftlich-geschicht-
lichen Umsténden ausgehen. Die Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institu-
tionen hat mit der Verfiigungsgewalt der Gesellschaft iiber die Gestaltung der In-
stitutionen zu tun. Diese Verfligungsgewalt — das ist der entscheidende Punkt —
bezieht sich auf die Vorstellung bei Castoriadis, dass dem radikal Imagindren
nicht nur eine Bedeutung als transzendentale Bestimmung zukommt, sondern
auch eine normative Bedeutung. Diese verdeutlicht sich, wenn das radikal Ima-
ginire einer sich stdndig instituierenden Gesellschaft, einer Gesellschaft, die ihre
Institutionen stidndig verdndern kann, entspricht. Wenn er aber iiber das radikal
Imaginére, als Bedingung der Mdglichkeit Gesellschaften deskriptiv zu verste-
hen, hinausgeht, dann wird der Begriff normativ und entsprechend kritisierbar.
Die entsprechende Frage lautet also, was denn das Kriterium sei, zu entscheiden,
ob eine Gesellschaft entfremdet sei. Die Antwort lautet bei Castoriadis: Sobald
sie die Institutionen, die sie urspriinglich fiir sich erfunden hatte, nicht mehr in
ihrer Verfiigungsgewalt hat und das heifit umgestalten kann. Die daran anschlie-
ende Frage muss lauten, wer denn entscheidet, wann eine Gesellschaft nicht
mehr autonom, sondern heteronom beherrscht werde. Oder umgekehrt, wann ei-
ne Gesellschaft als autonom zu gelten habe. Autonom sei eine Gesellschaft dann,
wenn sie ihre Institutionen bspw. basisdemokratisch einsetze bzw. einrichte und
jederzeit dndern konne. Wir haben also zwei relevante Punkte zu beachten: ers-
tens, dass die Einrichtung gleichgestellt geschehen sollte und frei, zweitens, dass
die Einrichtung jederzeit dnderbar ist. Der erste Punkt bedarf einer Erlduterung,
um den Begriff der Anerkennung, so die Annahme, einzufiithren. Die zweite
kann mit Verweis auf diese Anerkennung und die Art und Weise wie Castoriadis
das radikal Imaginére versteht, kurz erlautert werden.

Das radikal Imagindre wurde als Begriff eingefiihrt, welcher zwei Seiten um-
fasst, einerseits die der Psyche zukommende radikale Imagination, andererseits
die instituierende Gesellschaft bzw. das Gesellschaftlich-Geschichtliche. Beide
werden von Castoriadis als Vorstellungsstrom bzw. Magma beschrieben, letzte-
res verweist auf das stindige FlieBen der gesellschaftlichen imaginidren Bedeu-
tungen. Da Castoriadis nicht meinen kann, dass eine autonome Gesellschaft wie-
der in die Entfremdung wenigstens unmittelbar gerédt, muss er annehmen, dass
das, was er die instituierende Gesellschaft nennt, soweit organisiert ist, dass sie

74 Analog zu Marx, siche Djindji¢: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 28.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

132 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

als Kollektiv in der Geschichte die von ihr institutionell beabsichtigten gesell-
schaftlichen imagindren Bedeutungssetzungen beherrscht. Kohdrent mit einem
autonomen Entwurf beherrscht sie sich aber nur, wenn sie als Ausdruck sozialer
Praxis offen bleibt fiir stindige Verdnderung. Dies verweist zugleich auf das,
was Psyche bei Castoriadis bedeutet, ndmlich einen stindigen Strom von Vor-
stellungen / Intentionen / Affekten, die durch Institutionen und entsprechend ge-
sellschaftliche imagindre Bedeutungen mit der Gesellschaft vermittelt werden.

Der Begriff der Heteronomie im Rahmen des Imaginédren verweist auf den
politischen Begriff der Autonomie. Letzterer bedeutet nicht nur Selbstgesetzge-
bung. Er ist konzeptuell mit dem radikalen Imagindren verkniipft. Das, was Cas-
toriadis unter Autonomie versteht, wird erst verstdndlich, wenn die implizite Be-
deutung des Imagindren zur Geltung kommt. Diese verweist auf das stindige
FlieBen, den Vorstellungsstrom genauso wie das Magma gesellschaftlicher ima-
gindrer Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte. Wenn nur Autonomie die-
sem Stromen entspricht, die angenommene Organisationsweise der Menschen
angemessen aufnimmt, kommt dieser Bedingung zugleich eine normative Be-
deutung zu.

Wir haben also zwei Bedeutungen worauf Autonomie bei Castoriadis ver-
weist: Entfremdung ist nur unter bestimmten Bedingungen aufzuheben: Die
Menschen leben in einer Gesellschaft, in der die Institutionen stindig verfligbar
sind. Sie sollen stindig verfligbar bleiben, da dies der Anlage des offenen Stré-
mens durch das radikal Imaginédre entspricht und nur so in Anbetracht dieser An-
lage die volle Freiheit der anderen erreichbar ist. Freiheit, das wird im Folgenden
erldutert werden miissen, ist erst durch wechselseitige Anerkennung fiir alle er-
reicht. Diese Entsprechung, die in der Anlage des radikal Imaginédren gesetzt
wird, ist der Ursprung und die Bedingung fiir die Aufhebung der Entfremdung.
Diese Anlage ist als anthropologische Konstante vorausgesetzt. Den einzigen
Grund, den Castoriadis angibt, warum diese Konstante sein soll, ist, dass anders
Gesellschaft-Geschichte nicht erklart werden koénne.

Im Folgenden wird der Faden nochmals im Hinblick auf den Begriff der An-
erkennung, wie er in den grundlegenden Annahmen bei Castoriadis steckt, auf-
genommen werden. Damit dies deutlich wird, muss der Aspekt der Autonomie
als Norm betrachtet werden. Geht man vom radikal Imaginéren als einer anthro-
pologischen Konstante soweit aus, dass sie eine transzendentale Eigenschaft be-
schreibt, die nicht wiederum definitorisch wirkt, kann Castoriadis’ Konzept so-
weit produktiv sein, als die Geschichte der verschiedenen Gesellschaften als eine
Geschichte der verschiedenen Vorstellungen (als gesellschaftliche imaginire
Bedeutungen) und ihrer Verwirklichung, also Praxis, gelesen wird: »Ohne Kate-
gorie des Imaginéren ist die bisherige und gegenwirtige Geschichte der Mensch-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 133

heit nicht zu begreifen.«”” Castoriadis geht aber weiter: Er behauptet, dass aus
dieser Eigenschaft auch ein Anspruch an die Gestaltung einer bestimmten Gesell-
schaft, die anzustreben sei, formuliert wird. Er behauptet mehr oder weniger
explizit, dass das Imaginére als Schaffenskraft mit einem fieien Schaffen verbun-
den sein sollte, dass sich stindig verwirklichen wolle.” Nur deshalb ist es plau-
sibel, dass er von der Autonomie als Selbstherrschaft oder in anderer Formu-
lierung von der autogestion ausgeht. Damit ist eine weitere Implikation heraus-
gearbeitet: Castoriadis’ Verstdndnis der Freiheit, die dort ihren Ausgangspunkt
habe, wo der andere frei sei. Jede und jeder ist insofern qua ihrer / seiner Féahig-
keit sich (etwas) vorzustellen, frei die Welt zu gestalten. Dies wechselseitig aner-
kennend, muss Castoriadis Autonomie verlangen. Im Abschnitt zur Autonomie
als Norm, wird dies nochmals aufgegriffen werden miissen.

Inwiefern ist dieses Verstdndnis noch unterschieden von der Marx’schen
Version des weiter oben problematisierten Gattungscharakters der Menschen,
der lautete, frei und bewusst titig zu sein? Es stellen sich zwei Fragen, die zur
gleichen Problematisierung fithren. Wenn es einen Zusammenhang gibt, stellt
sich erstens die Frage, ob Castoriadis (dhnlich wie Marx) damit ein Begriin-
dungsproblem hat, und wenn ja in welcher Form. Wenn es keinen Zusammen-
hang gibt, stellt sich dennoch die Frage, ob Castoriadis damit zeigen miisste, wa-
rum Autonomie als Norm eingesetzt werden sollte. Zunéchst aber: Gibt es abge-
sehen von analogen Begriindungsproblemen auch inhaltliche Bezugspunkte zwi-
schen Marx und Castoriadis?

Die Schwierigkeit, die sich bei einem solchen Vergleich einstellt, ist, wie
dies bereits Djindji¢ bemerkte, was genau diese freie und bewusste Tétigkeit bei
Marx bedeuten sollte.”” Wenn keine vergangene Gesellschaft jemals dem An-
spruch einer aufgehobenen Tatigkeit jenseits der Arbeit (und das heiflit immer
schon entfremdeten Arbeit) gerecht wurde, die jedem Einzelnen ermoglichte zu
tun und zu lassen was er wollte, wie kann diese dann genauer umschrieben wer-
den? Marx liefert selbst Hinweise dazu. Djindji¢ wird also Marx nicht ganz ge-
recht. Eine entsprechende Gesellschaft sei beispiclsweise, so Marx, wenn sie
»als Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewusster planméfi-
ger Kontrolle steht«”®. Es ist umgekehrt der aus den ungerechten Umstéinden ab-
geleitete Anspruch, Freiheit gemeinsam zu verwirklichen und zwar auf der Ebe-

75 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 274.

76 Es stimmt insofern nur bedingt, wenn Castoriadis behauptet, dass Schopfung keinerlei
wertenden Gehalt habe. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183.

77 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 34.

78 Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

134 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ne der realen Basis, wo rationale und das heifit entsprechend bewusste Planung
grundlegend sind. Damit ist zwar die Kritik nicht eingeholt, warum gerade die
freie und bewusste Tatigkeit das Gattungwesen ausmachen sollte. Aber es ist
deutlicher, was Marx damit meinte. Diesem Sinn entspricht Castoriadis in seiner
frithen Schrift Uber den Inhalt des Sozialismus”. Die sehr bekannte Bemerkung
aus der Deutschen Ideologie von Marx bringt das nochmals auf den Punkt:

»Und endlich bietet uns die Teilung der Arbeit gleich das erste Beispiel davon dar, daB,
solange die Menschen sich in der naturwiichsigen Gesellschaft befinden, solange also die
Spaltung zwischen dem besondern und gemeinsamen Interesse existiert, solange die Ta-
tigkeit also nicht freiwillig, sondern naturwiichsig geteilt ist, die eigne Tat des Menschen
ihm zu einer fremden, gegeniiberstehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt daf3 er sie
beherrscht. Sowie ndmlich die Arbeit verteilt zu werden anfangt, hat Jeder einen bestimm-
ten ausschlieBlichen Kreis der Tatigkeit, der ihm aufgedréngt wird, aus dem er nicht her-
aus kann; er ist Jager, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker und muf} es bleiben, wenn
er nicht die Mittel zum Leben verlieren will — wihrend in der kommunistischen Gesell-
schaft, wo Jeder nicht einen ausschlieBlichen Kreis der Téatigkeit hat, sondern sich in je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt
und mir eben dadurch moglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens zu jagen,
nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie
ich gerade Lust habe, ohne je Jager, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden. Dieses Sich-
festsetzen der sozialen Tétigkeit, diese Konsolidation unsres eignen Produkts zu einer
sachlichen Gewalt iiber uns, die unsrer Kontrolle entwéchst, unsre Erwartungen durch-
kreuzt, unsre Berechnungen zunichte macht, ist eines der Hauptmomente in der bisherigen
geschichtlichen Entwicklung, und eben aus diesem Widerspruch des besondern und ge-
meinschaftlichen Interesses nimmt das gemeinschaftliche Interesse als Staat eine selbstdn-
dige Gestaltung, getrennt von den wirklichen Einzel- und Gesamtinteressen, an, und zu-
gleich als illusorische Gemeinschaftlichkeit, aber stets auf der realen Basis der in jedem
Familien- und Stamm-Konglomerat vorhandenen Bénder, wie Fleisch und Blut, Sprache,
Teilung der Arbeit im groferen MaBstabe und sonstigen Interessen — und besonders, wie

wir spater entwickeln werden, der durch die Teilung der Arbeit bereits bedingten Klassen,

79 Vgl. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Er bestitigt deren
Bedeutung im spateren Fait et a faire bzw. Getan und zu tun nochmals, wenn er
schreibt, dass wesentliche Punkte des Programms, das er damals beschrieb, auch noch
wihrend der Niederschrift von »Getan und zu tun« Geltung habe. Ein Aspekt sei inso-
fern allerdings veraltet: dem Proletariat komme keine »privilegierte Rolle« mehr zu.

Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 135

die in jedem derartigen Menschenhaufen sich absondern und von denen eine alle andern

beherrscht.«*

Wir haben mit dem erweiterten Zitat einen entscheidenden Bezugspunkt zwi-
schen Marx und Castoriadis gewonnen. Marx verdeutlicht an dieser Stelle, dass
das Festschreiben auf eine Tatigkeit eine der Hauptursachen bezeichne, wodurch
die Verwirklichung des Einzelnen vom Interesse einer herrschenden Gemein-
schaft und das heif3t natiirlich einer herrschenden Klasse verhindert wird. Noch
mehr: Gerade aus diesem Widerspruch ergebe sich Fremdherrschaft, wenn der
Staat ein Interesse vertrete, das nicht mehr dem Einzelinteresse und insofern dem
gemeinschaftlichen Interesse entspreche. Damit ist der Begriff der Heteronomie,
wie ihn Castoriadis benutzt, eingeholt, wenn auch nicht genau deckungsgleich in
der Bedeutung. An dieser Stelle bezeichnen Marx und Engels eine Folge aus der
Entfremdung. Castoriadis behauptete zwar auch in diesem Sinne eine Entfrem-
dung, aber als Folge der Loslosung zwischen freier Gestaltung und festgesetzter
Institution. Die freie und bewusste Tétigkeit ist nicht verwirklicht. Erst aus die-
ser Unterscheidung zwischen Einzelinteresse und gemeinschaftlichem Interesse
ergibt sich, dass eine herrschende Klasse und damit der Staat den beherrschten
Einzelnen bestimmte Tatigkeiten mittel- oder unmittelbar vorschreibe. Will man
umgekehrt dem freien und bewussten Tétigsein des Einzelnen gerecht werden,
muss das gemeinschaftliche Interesse soweit mit dem Gesamtinteresse vermittelt
werden, dass das Uberleben einer Gesellschaft gesichert ist, und zwar so, dass
trotzdem jeder Einzelne tun und lassen kann, was er will. Soweit Marx.
Castoriadis ersetzt diese Heteronomie, wenn auch nicht in jeder Hinsicht.
Wiéhrend Marx von der Entfremdung als Phanomen durch entsprechend biirger-
liche Produktionsverhéltnisse spricht, geht Castoriadis von ihr aufgrund der Los-
16sung der institutionellen Herrschaft gegeniiber der Gesellschaft aus. Die beiden
Konzepte iiberschneiden sich dort, wo es um die Verhinderung der freien Gestal-
tung der eigenen Tatigkeit, im weiteren Sinne Autonomie, geht, und damit beim
Begriff der Praxis. Wahrend Marx sich mit der Entfremdung auf einen Gattungs-
charakter, auch blof3 geschichtlich, bezieht, beschreibt Castoriadis diese Begriffe
ohne einen solchen Bezug: Freiheit ist die verwirklichte wechselseitige Aner-
kennung. Sie formuliert die Bedingung fiir die eigene Freiheit als Mdglichkeit.
Bewusstsein ist die Einsicht, dass Institutionen selbstgeschopfte sind. Die Be-
zugnahme von Castoriadis ist aber nur scheinbar nicht ontologisch. Sein Ver-
stindnis von Freiheit und Bewusstsein ist nur in Bezug auf sein Konzept des
Imaginéren zu verstehen. Damit wird allerdings wiederum ein Gattungscharakter

80 Marx / Engels: Werke, Bd. 3, S. 33. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

136 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

deutlich: Castoriadis setzt im Unterschied zu Marx das radikal Imaginére voraus.
Dieses freie phantastische Schaffen und Erschaffen von Bedeutungen, die die
Welt ordnen, ist aber nicht weiter begriindet. Warum genau diese Fahigkeit so
grundlegend sein soll, kann gar nicht weiter erklédrt werden. Es ist — so Castoria-
dis — einfach die Voraussetzung, dass wir uns etwas vorstellen konnen. Sie muss
gemacht werden, um die Geschichte und ihre Gesellschaften begreifen zu kon-
nen. Das radikal Imaginére ist insofern transzendental.

Im Weiteren wird zu zeigen sein, ob bzw. inwiefern die Voraussetzung des
radikal Imaginédren einen normativen Gehalt hat, womit auch nochmals der Be-
griff der Freiheit aufgenommen wird. Obwohl man es als bloBes Transzendental
annehmen kann, kommt Castoriadis, sobald er von Autonomie spricht, nicht um-
hin, letztere dariiber hinaus auch normativ zu gebrauchen.

3.2 AUTONOMIE ALS NORM

Wie ist Autonomie {iberhaupt moglich, wenn Castoriadis schreibt: »Unter dem
Druck des »Diskurses des anderen«< wird individuelle Autonomie nahezu unmog-
lich, zumindest sind ihr enge Grenzen gezogen«®''? Damit muss auf die Frage
nach der Subjekt-Werdung zuriickgekommen werden. Wenn Subjekt-Sein bei
Castoriadis bedeutet, dass dieses Subjekt selbst erst durch die gesellschaftlichen
imagindren Bedeutungen, die in die urspriingliche Monade der Psyche einflie-
en, zustande kommt, inwiefern kann dieses Subjekt autonom sein oder werden?
Castoriadis gibt eine nur scheinbar widerspriichliche Antwort. Das Subjekt ist
gesellschaftlich und geschichtlich bestimmt. Es kann sich seiner kontingenten
Existenzbedingungen bewusst werden.® Es begreift dadurch zugleich die Mog-
lichkeiten, die sich erdéffnen, andere imaginidre Bedeutungen zu setzen, anders
gesagt die Gesellschaft und ihre Institutionen zu verdndern.” Nun schweifen
diese Moglichkeiten fiir Castoriadis mit dieser Erkenntnis nicht im leeren Raum
umher, sondern sind durch die Gesellschaft-Geschichte vermittelt. Die Bedin-
gung der Moglichkeit ist das radikal Imagindre bzw. die radikale Imagination.
Autonomes Subjekt zu sein bedeutet insofern, sich seiner historischen Bedingt-
heit bewusst zu sein und im Sinne von Castoriadis revolutionire Entwiirfe zu

81 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 185.

82 Castoriadis bezieht sich insofern immer wieder gern auf die Entstehung der antiken
demokratischen polis und der Philosophie. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie,
Poiesis, S. 17-68.

83 Vgl. dazu Abs. 2.2.1 und 2.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 137

schmieden, als auch diese Entwiirfe auf das Ziel einer autonomen Gesellschaft
zu richten. Aber warum sollte das Ziel eine autonome Gesellschaft sein? Anders
formuliert: Wieso sollte das Ziel Autonomie sein? Um darauf eine Antwort ge-
ben zu kénnen, folge man zuerst den Konfessionen von Castoriadis im Abschnitt
iiber die Subjektive Wurzel des revolutiondiren Entwurfs* . Castoriadis gibt darin
zu, dass alles, was er dazu schreibe, blofl subjektiv sei. Das ist allerdings eine
Untertreibung. Dennoch geben seine Ausfithrungen Aufschluss iiber einen An-
kniipfungspunkt, der entscheidend sein wird. Am Anfang steht: »Ich habe den
Wunsch und ich fithle das Bediirfnis, in einer anderen Gesellschaft zu leben als
der, die mich gegenwirtig umgibt.«** Dieser Wunsch ist aber nur scheinbar blo-
Be Idiosynkrasie. Das wird deutlich, wenn Castoriadis seine Erwartungen auf-
zdhlt. Die instituierte Gesellschaft und ihre Organisation sei fiir ihn wie fiir alle
anderen unzugénglich, die gerne Einfluss nehmen wollten. Er will mitentschei-
den konnen.* Noch deutlicher: »Das Gesetz soll mir nicht einfach vorgegeben
werden, ich will es mir zugleich selbst geben.«*” Und insofern: »was ich will, ist
die Macht aller«®™. Zweitens verlange er, dass »vor allem« seine Arbeit einen
Sinn habe (wozu und wie).” Drittens méchte er, dass gesellschaftliche Vorginge
transparent seien (»Umfang und Qualitdt der verbreiteten Information tiberprii-
fen konnen«’). Er will — viertens — den anderen als gleichen und »vollkommen
verschiedenen Wesen« gegeniiber treten konnen (und nicht als Ziffer oder Kon-
kurrent).”’ Damit hingt der bereits erwihnte Begriff der Freiheit des oder der
anderen zusammen, die wiederum Bedingung fiir die eigene Freiheit sei. In dhn-
licher Weise formuliert: »Die Anerkennung des anderen hat fiir mich nur Wert,
soweit ich ihn selber anerkenne.«’> Man kann diese vier Punkte auf drei reduzie-
ren, wenn die Transparenz und Information auf die politische Mitentscheidung
bezogen wird, was naheliegt, da dies nur insofern tatsdchliche Relevanz hat.
Folgende drei Punkte bleiben:

84 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 155-161.
85 Ebd., S. 156. [Herv. i.0.]

86 Ebd., S. 157f.

87 Ebd., S. 160.

88 Ebd.

89 Ebd., S. 157.

90 Ebd., S. 157.

91 Ebd, S. 157f.

92 Ebd., S. 160.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

138 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Autonomie als Selbstgesetzgebung (Selbstbestimmung)

2. Arbeit, als selbstbestimmte und gemeinsame Tétigkeit

3. Freiheit und Anerkennung (oder: die wechselseitige Anerkennung als Bedin-
gung von Autonomie)

Auf die ersten beiden Punkte wurde verschiedentlich eingegangen.” Hier soll
vor allem der dritte Punkt der Freiheit und Anerkennung aufgenommen werden —
wobei auf die beiden anderen Aspekte wenigstens indirekt eingegangen wird. Es
driangt sich die Vermutung auf, dass an dieser Stelle die normative Grundlage fiir
die Autonomie als gesellschaftliches Ziel formuliert wird. Es wird zu erweisen
sein, inwiefern dies der Fall ist.

Freiheit hat keinen Sinn — wenigstens keinen unmittelbaren. Wer von Frei-
heit spricht, der spricht — miisste man nicht erst mit Castoriadis zugeben — schon
immer aus einer Epoche heraus. Was Castoriadis also nicht meinen kann, wenn
er von der Bedeutsamkeit der Freiheit spricht, ist, dass sie eine der Geschichte
jenseitige Bedeutung habe. Dennoch ist Freiheit nicht einfach bedeutungslos,
was die gesellschaftlich-geschichtliche Dimension betrifft. Castoriadis ndhert
sich ihr durch einen dezidierten Anspruch der Aufkldrung: dem Erkannten ist
beizukommen. Die gesellschaftlichen Verhéltnisse sind in ihren imaginiren Be-
deutungen entlarvt und verdnderbar: »Unser Projekt einer Aufkldrung vergange-
ner Formen menschlicher Existenz gewinnt seinen vollen Sinn erst als Teil eines
Projekts der Aufkldrung unserer eigenen Existenz, die ihrerseits von unserem ak-
tuellen Handeln nicht zu trennen ist.«’* Natiirlich kénnen die instituierten imagi-
ndren Bedeutungen der Gesellschaft nur in bzw. aus derselben Gesellschaft ent-
larvt werden (Verstehen im Rahmen unserer »eigenen Formen des Imagini-
ren«’). Aber in dieser » Aufkldrung unserer eigenen Existenz« wird nicht nur die
eigene Geschichte und Gesellschaft verstehbar, sie wird zugleich verdnderbar.

»Was der spekulativen Vernunft als uniiberwindliche Antinomie erscheint, bekommt
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres
Entwurfs einer theoretischen Aufklarung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt;
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu

. 9
verindern.«’®

93 Autonomie, vgl. v.a. Abs. 2.3; Arbeit, vgl. v.a. Abs. 3.1.
94 Ebd., S.282. [Herv.i.0.]

95 Ebd., S. 281.

96 Ebd. [Herv.i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 139

Nun stellt sich die Frage, wohin der Weg der Verdnderung gehen soll. Wie ist zu
bestimmen, was nicht blo3 aus der gegenwirtigen Situation zu bestimmen ist?
Es muss dariiber hinaus in diesem Begreifen der Umsténde eine praktische Di-
mension liegen, wie sie Castoriadis andeutet. Nur, woraufhin deutet diese Di-
mension? Es ist insofern hilfreich nicht nach einem Sinn zu suchen, sondern ein
Verhiltnis hervorzuheben, das diesem Sinn vorausgeht. Die theoretische Aufkla-
rung der Welt nédhrt ihren Anspruch nicht nur hin zu einem Ziel, das bei Castori-
adis Autonomie lautet, sondern auch von diesem aus. Das scheint nur vorder-
griindig ein Zirkel zu sein. Dieses Ziel ist eine bestimmte Freiheit, eine mittelba-
re. Erst jetzt gewinnt die Formulierung »Ich mochte, daB3 der andere frei ist, denn
meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt«’’ ihren vollen
Sinn. Sie bezeichnet ein wechselseitiges Bedingungsverhiltnis. Dieses Bedin-
gungsverhiltnis ist die Grundlage, der Kern, des Castoriad’schen Anspruchs sei-
ner Autonomie. Autonomie ist kein Selbstzweck, sondern sie erfiillt und kann ih-
ren Sinn nur erfiillen als Zweck fiir jemanden, was aber eine noch ungenaue
Formulierung darstellt. Erst durch den anderen, erst durch das Gegeniiber ge-
winnt Freiheit Sinn. Sie nimmt ihren Ausgang in diesem wechselseitigen Ver-
hiltnis von Subjekten. Entgegen dem landldufigen Verstdndnis, dass andere
meiner Freiheit Abbruch tun konnen oder sie mindestens beschranken, kehrt
Castoriadis dies um. Freiheit hat nur dann und genau dann Sinn, wenn andere
diese mittragen. Was aber heiflit diese wechselseitig bedingte Freiheit als Bedin-
gung der Moglichkeit einer autonomen Gesellschaft? Wir kdnnen jetzt genauer
antworten, welchen normativen Anspruch Castoriadis formuliert. Er formuliert
als Bedingung der Moglichkeit individueller Freiheit die Anerkennung des ande-
ren. Indem dies wechselseitig die Ermoglichungsbedingung {iberhaupt von Au-
tonomie ist, wird Anerkennung grundlegend. In welcher Weise geht aber Casto-
riadis tiberhaupt auf Anerkennung als wechselseitiges Verhiltnis ein? Da die
grundlegenden menschlichen Beziehungen durch die gesellschaftlichen imagini-
ren Bedeutungen reguliert werden, kann es sich nicht um ein unmittelbares Ver-
héltnis handeln. Wie soll dies nicht in einem Zirkel oder Selbstwiderspruch en-
den?”

Weiter oben wurde auf die Subjektgenese eingegangen. Es muss erneut da-
rauf zuriickgekommen werden, um die Anerkennung als wechselseitiges Ver-
hltnis zu begriinden.” Es wurde festgestellt, dass Castoriadis das urspriingliche

97 Ebd., S. 158. [Herv. 1.0.]

98 Dews, Peter: »Imagination and the Symbolic: Castoriadis and Lacan, in: Constella-
tions 9.4 (2002), S. 516-521, hier S. 520.

99 Vgl. Abs. 2.2.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

140 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Aufbrechen der psychischen Monade mit der Vergesellschaftung identifiziert.
Nun bedeutet dieses Aufbrechen und das EinflieBen der gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen nicht nur eine Subjektgenese — es bedeutet, man kann inso-
fern Reitter in seiner Interpretation folgen — dass diese Genese nur durch die Be-
zugsperson oder Bezugspersonen, andere als Auflen, begriffen wird bzw. wer-
den. Erst die anderen bedeuteten dem Kind, »daf} die Objekte des Begehrens in
der offentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen
sind.«'® Das heiBt, dass es sich insofern um eine Proto-Setzung handelt, die
nicht von den jeweils gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen abhéngig ist,
sondern iliberhaupt als Ermoglichungsbedingung betrachtet werden muss. Diese
Proto-Setzung ist gemiB Reitter nur durch andere Subjekte moglich.'”" Damit
kommt aber der Begegnung, der intersubjektiven Beziehung vor der Institutiona-
lisierung von imagindren Bedeutungen eine besondere Rolle zu. Erst wenn die
Psyche das Auflen »Sein« ldsst, und der Vorstellungstrom sich in einem grundle-
genden Sinn zu ordnen beginnt, wird die gesellschaftliche Institution von Bedeu-
tungen iiberhaupt moglich. Es bedarf also einer Begegnung als Anerkennung,
wenn auch noch nicht als Anerkennung Gleichgestellter, sondern als zwischen-

menschlicher Verbindung.'”

Wenn aber diese Setzung vorausgesetzt und be-
deutsam fiir das Verstidndnis des Begriffs der Autonomie ist, hat dieser nicht eine
genuin normative Bedeutung wie dies Dews annimmt, wenn er schreibt: »[O]ne
could also raise the obvious normative question: if both autonomy and unlimi-
ted mastery are imaginary significations, why should one be preferred to the
other?«'® Es muss bedacht werden, das vernachldssigt Dews, dass Castoriadis
dem radikal Imaginédren vor allem eine transzendentale Bedeutung zuspricht.
Letztere ist aber, wie eben festgestellt wurde, keine bloBe Setzung einer aktual
imagindren Bedeutung unter anderen, sondern ihr kommt ein Primat zu, auf das
sich Castoriadis konzeptuell berufen muss. Dieses Primat liegt, so die Annahme,
in der Subjektgenese, die zugleich eine Genese der Intersubjektivitat bedeutet

100 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125.

101 Castoriadis spricht insofern im Zusammenhang mit der Erziehung von Menschwer-
dung: »Ziel der Pdadagogik ist — und ich spreche hier natiirlich von einem normativen
Standpunkt aus —, dem Neugeborenen, diesem hopeful und dreadful monster, dabei
zu helfen, ein menschliches Wesen zu werden. Mit anderen Worten, die paideia ist
bestrebt, dieses Biindel aus Triebimpulsen und Phantasien zu einem anthropos zu
machen.« Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 117f. [Herv.
i.0.]

102 Zur Bedeutung des Begriffs bei Honneth: vgl. Kap. 4.

103 Dews, Peter: Imagination and the Symbolic, S. 520.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 141

und auf eine Anerkennung zuriickgeht, die erst die Trennung von Individuum
und Gesellschaft sinnfillig macht.

Inwiefern sollte der Begriff Autonomie auf die Anerkennung des anderen zu-
riickgehen? Was heif3t es, dass Autonomie darauf zuriickgehend keine »spitere«
gesellschaftliche imagindre Bedeutung darstellt, sondern um eine auf die Sub-
jektgenese griilndende Struktur menschlicher Wechselseitigkeit? Wie héingt dies
wiederum mit dem tatséchlich normativen Anspruch auf Autonomie zusammen,
den Castoriadis geltend macht? Wie Waldenfels'™* festhilt, bedeutet Autonomie
»Kritik des Instituierten« und »ein erster Riff im (instituierten) Imaginéren«'®.
Er reduziert den Begriff der Autonomie zuletzt auf den Anspruch eines »perfor-
mativen Faktums des Wollens« und sieht das Problem in einer fehlenden Ausei-
nandersetzung seitens Castoriadis mit dem Fremden (als Fremdich).'” Gerade
dies scheint, wie oben angedeutet wurde, nicht der Fall zu sein. Dennoch bleibt,
wie Waldenfels korrekt feststellt, die Frage, wie dieses performative Faktum des
Wollens einen normativen Anspruch geltend machen kann. Eine Antwort: Der
Riss im instituierten Imaginéren zeitigt die »Kontingenz< einer gegebenen Ge-
sellschaft und ihren imagindren Bedeutungen. Diese reflexive Einsicht dessen

107 e .
. Dies verweist

wie es ist, aber nicht sein miisste, ist ein »praktisches Problem«
auf die Praxis, bei Castoriadis vor allem gemeinsame Praxis, die sich auf das
Wissen griindet, »daB8 auch andere Menschen diesen Willen [der Uberwindung

1% Es gibt bei dieser Antwort drei Vorausset-

der Selbstentfremdung; nc] haben«
zungen, die einen normativen Anspruch der Autonomie begriinden: erstens die
Einsicht in die »Zufilligkeit, Armut und Unbedeutendheit«'” der hergebrachten
Institutionen, zweitens den gemeinsamen Willen diese zu verdndern, drittens die
Selbstentfremdung, die es zu iiberwinden gilt. Beim zweiten ist nicht blof das
performative Faktum des Wollens wichtig, sondern auch der gemeinsame Wille.
In dieser anerkennenden Wechselseitigkeit liegt ein normativer Anspruch die
Selbstentfremdung aufzuheben — nicht nur als Einsicht, sondern auch als Praxis.
Aber erst das Aufbrechen der Psyche, die Subjektgenese, bildet die Mdglichkeit

hergebrachtes instituiertes Imaginéres zu bearbeiten. Dieser Bruch und die Ent-

104 Waldenfels, Bernhard: »Revolutionédre Praxis und ontologische Kreation, in: Bern-
hard Waldenfels / Harald Wolf (Hg.), Das Imagindre im Sozialen, Gottingen: Wall-
stein Verlag 2012, S. 82-101, hier S. 95.

105 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 267.

106 Waldenfels: Revolutiondre Praxis und ontologische Kreation, S. 97-99.

107 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 267.

108 Ebd., S. 609.

109 Ebd., S. 267.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

142 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

fremdung bei Castoriadis sind der Ausgangspunkt des normativen Anspruchs der
Autonomie. Damit ist sein Projekt der Aufklarung immer schon ein Projekt der
vergesellschafteten Subjekte. Der Anspruch fiir Autonomie griindet im radikal
Imaginéren, das standig schafft. Wichtiger ist aber, dass die normative Dimensi-
on erst mit dem Bruch zustande kommt. Der Einbruch der heteronomen Bedeu-
tungen, der durch die Instituierung eines Innen-Auflen zustande kommt und da-
mit die psychische Monade aufreifit, begriindet das Wollen, mit der Erkenntnis
dieser Art der Entfremdung iiber diese Bedeutungen hinaus zu reflektieren und
zu verdndern. Der Bruch bedeutet aber zugleich eine (mogliche) anerkennende
Wechselseitigkeit, die wiederum auf die gemeinsame Praxis hinweist. Diese
Praxis kann erst die Uberwindung der heteronomen Bedeutungen erreichen. Bei
der Subjektgenese wurde eine bestimmte gesellschaftlich instituierte imaginére
Bedeutung absorbiert. Diese, das behauptet Castoriadis, vereinnahme aber nicht
die ganze Psyche, die radikale Imagination, die schaffende Kraft, bleibe davon
unangetastet. Nun besteht der Zusammenhang in einem negativen Verhéltnis.
Die radikale Imagination, die ihren Anspruch auf das stdndige Schaffen geltend
macht, auch mit der Institution einer autonomen Gesellschaft, dringt die bei der
Subjektgenese aufgenommenen imagindren Bedeutungen mit der Einsicht ihrer
Zufalligkeit zur Verdnderung. Der aufgezwungene Bruch der sich der Psyche bei
der Sozialisation aufdriangt, wird mit der reflexiven Einsicht aber nicht riickgén-
gig gemacht, sondern produktiv eingeholt, indem das Gegeniiber konstitutiv fiir
die Verwirklichung oder Instituierung von Autonomie wird. Damit erreicht Cas-
toriadis zweierlei: Die heteronomen gesellschaftlichen Bedeutungen, die das
Subjekt generieren und ausmachen, werden von diesem zu einer kollektiven Pra-
xis auf eine autonome Gesellschaft hin gewendet — die zugleich bereits autono-
me Ziige hat, aber noch nicht die Autonomie aller erreicht hat. Castoriadis er-
fiillt also einen doppelten aufkidrerischen Anspruch. Er ermoglicht dem Subjekt
aus der Heteronomie zu finden. Aber es kann dies nicht im Alleingang erreichen
— Autonomie gibt es nur als Moglichkeit der Autonomie aller in der gemeinsa-
men Praxis. Denn nur wenn in der gemeinsamen Praxis neue gesellschaftliche
imagindre Bedeutungen und ihre Institutionen geschaffen werden, kann Hetero-

L . 110
nomie eingeholt und iberwunden werden.

110 Vgl. dazu Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen
Problems, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2005, S. 19-50: »[E]ine Lebensform
konnte unter dem Gesichtspunkt der Entfremdung als falsch kritisiert werden, ohne
dass dem ein subjektiv wahrgenommener Leidensdruck entspricht. Kann nun aber
jemand in dem bisher skizzierten Sinne jseiner selbst entfremdet< sein, wenn er

selbst das gar nicht wahrnimmt?« (S. 47f.) — Castoriadis konnte in dem bisher refe-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 143

Aufkldrung heiflt insofern der gemeinsame Ausgang aus der bewusst gewor-
denen Unmiindigkeit.

Wir haben damit also eine klare Antwort auf die Frage nach der normativen
Begriindung der Autonomie. Die Norm griindet in der von Castoriadis beschrie-
benen Subjektgenese. Diese Genese vollzieht sich, indem die psychische Mona-
de aufbricht und sozialisiert wird. Sozialisation bedeutet die Aufnahme fremder
gesellschaftlicher imagindrer Bedeutungen. Die Genese bedeutet aber auch die
Instituierung anderer Subjekte und ihrer Anspriiche. Beiden Aspekten kommt ei-
ne wechselseitige Bedeutung zu, den Anspruch der Autonomie zu begriinden.
Wechselseitige Anerkennung erfiillt sich im Sinne von Castoriadis also nicht als
bloBes Anerkennungsverhiltnis von Personen wie spéter bei Honneth, sondern
auch als gemeinsames Handeln in und iiber vorgegebene gesellschaftliche Insti-
tutionen hinaus. In diesem gemeinsamen Handeln liegt die Anerkennung als
Grund der Freiheit, die damit zugleich verwirklicht wird. Im Unterschied zu
Marx’ Verstindnis steht also nicht die Erfiillung eines Gattungswesens oder Gat-
tungscharakters im Vordergrund, sondern das gemeinsame freie Tun im Verhélt-
nis zu gesellschaftlich-geschichtlichen imagindren Bedeutungen. Damit ist wie-
derum das Verstindnis auch des revolutioniren Entwurfs eingeholt.'"’

Ein Hauptproblem allerdings bleibt: Sollte es stimmen, dass das radikal Ima-
gindre nicht nur Bedingung der Moglichkeit ist, sondern auch die Vorstellung
dessen bestimmt, was Autonomie fiir Castoriadis bedeutet, wirkt sich das auf
den normativen Gehalt, wie er eben beschrieben wurde, aus. Wenn das Ziel der
Aufhebung von Entfremdung durch die bestimmte Form der Autonomie erreicht
werden soll, bedarf es des radikal Imagindren als anthropologischer Konstante,
die nicht weiter begriindet wird bzw. werden kann. Obwohl diese als Transzen-
dental nicht bewiesen werden kann, hilt Castoriadis diese konzeptuelle Schranke
nicht durch, wenn sein Verstdndnis von Autonomie durch das radikal Imaginére

rierten Sinne mit Ja antworten und zwar auf zweierlei Weise: Einerseits begreift sich
das Subjekt selbst nicht als gesellschaftlich fabriziertes und andererseits ergreift es
nicht die Moglichkeit einer gemeinsamen Praxis zur Autonomie. Letzteres bezieht
sich wiederum auf jenen normativen Bezugspunkt, den es gemaf3 Jaeggi in den Ent-
fremdungskonzepten nicht mehr geben konne. Dieser wurde in diesem Abschnitt bei
Castoriadis herausgearbeitet und verweist darauf, dass zwar »Entfremdung konstitu-
tiv und unausweichlich [wird]« (S. 50) damit aber nicht — uniiberwindbar. Das von
Jaeggi vorgeschlagene Konzept des »Uber-sich-verfiigen-Kénnen« iiberschneidet
sich in einigen Aspekten mit meiner Auslegung von Castoriadis normativer Bedeu-
tung von Autonomie.
111 Vgl Abs. 2.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

144 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

soweit bestimmt wird, dass es die gemeinsame Praxis bestimmt. Er 1ddt den Be-
griff normativ auf. Obwohl Castoriadis’ Entwurf einer politischen Philosophie
das Problem der Begriindung mit dem Begriff des radikal Imaginéren als unein-
holbar »>16st¢, zeigt dieses zugleich die Grenzen seines Entwurfs auf. Wahrend
Castoriadis mit seinem Konzept tatsdchlich den moglichen Erklarungshorizont
weit spannt, begeht er mit dem Anspruch der Autonomie einen Fehler, wenn
letzterer mafigeblich auf das radikal Imagindre zuriickgeht, welches den letzten
Grund seines Konzepts darstellt. Der Nachweis, dass die normative Dimension
vor allem auch mit dem Bruch der psychischen Monade, also der Subjektgenese,
zusammenhingt, kann dieses urspriingliche Problem seiner Theorie nicht mehr
autheben.

3.3 FazT

In diesem Kapitel wurde nach der normativen Begriindung von Autonomie bei
Castoriadis gesucht. Dabei dridngte sich ein Riickgang zu friihen Texten von
Marx auf. In diesem Riickgang wurde der Begriff der Entfremdung genauer um-
rissen und in seiner Begriindungproblematik erldutert. Dabei wurden begriffliche
Uberschneidungen mit dem Begriff der Heteronomie bei Castoriadis herausgear-
beitet. Diese Uberschneidungen hatten wiederum Einfluss auf die Frage nach der
Begriindung eines normativen Anspruchs im Konzept der Autonomie bei Casto-
riadis. Davon ausgehend wurde festgehalten, dass das Verstindnis von Freiheit
eng mit einer reziproken Anerkennung zusammenhédngt und den normativen
Kern dessen ausmacht, was er unter Autonomie versteht.

In einem ersten Abschnitt wurde dem Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis nachgegangen. Dabei wurde eine inhaltliche Verkniipfung zwischen der
Marx’schen Bedeutung und seinem Verstindnis von Heteronomie, als Fremdge-
setzlichkeit, vorausgesetzt, welche sich bestitigte. Im Zuge der Begriffsanalyse
wurde deutlich, dass Heteronomie drei Aspekte umfasst. Der erste Aspekt war
die Sozialisation, die gemal Castoriadis im Aufbrechen der psychischen Monade
und ihrer Aufnahme gesellschaftlicher imagindrer Bedeutungen besteht. Dieser
Vorgang schuf zugleich den Bezug zum zweiten Aspekt, der Abhdngigkeit von
anderen Menschen bzw. Subjekten. Diese Abhéngigkeit allerdings wurde mit
dem Anspruch auf Autonomie positiv als gemeinsame Praxis verstanden — bei
Marx wie auch bei Castoriadis als gemeinsame Arbeit. Drittens bedeutete Hete-
ronomie eine Entfremdung gegeniiber der gesellschaftlichen Welt, die institutio-
nalisierte gesellschaftliche imagindre Bedeutungen umfasste, die nicht einfach
eingeholt oder verdndert werden konnen. Allerdings bleiben diese verdnderbar,

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 145

wenn auch nur in einer gemeinsamen politischen Praxis. Entfremdung verweise
immer auf eine von der Gesellschaft verselbstdndigte Institution. Letztere sei ein
symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, wobei der imaginidre Anteil
die Vorherrschaft der Institution gegeniiber der Gesellschaft begriinde.'” Das
heift, dass die Geltung einer Institution unabénderlich scheint.

Es wurde beispielhaft auf die Selbstverwaltung von Arbeitenden verwiesen,
wobei begriffliche Ahnlichkeiten mit Marx vorweggenommen wurden. Diese
Ahnlichkeiten bezogen sich unter anderem auf die Art und Weise der Selbstver-
waltung, die davon ausgeht, dass diese der freien Produktivitit jedes Einzelnen
besser gerecht wird. Bei Marx bezog sich dies auf den Gattungscharakter, bei
Castoriadis auf das radikal Imaginédre, das ein schopferischer Vorstellungsstrom
sei.

Im Folgenden wurde der Entfremdungsbegriff bei Marx erklért. Dabei wurde
vor allem auf die Frithschriften Bezug genommen. Marx formuliert darin einen
Gattungsbegriff, der ein Spezifikum des Menschen annimmt. Diese Eigenheit
des Menschen umfasst im Kern seine freie und bewusste Téatigkeit. Dieses Gat-
tungswesen wird in verschiedener Hinsicht entfremdet, was den Arbeitsvorgang,
die Produktionsverhéltnisse, das Produkt und die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen betrifft.

Es wurde vor allem auf die Untersuchung von Zoran Djindji¢ Bezug ge-
nommen, der die Begriindungsprobleme bei Marx untersucht hat. Dieser stellte
fest, dass Marx das Gattungswesen Mensch ohne Begriindung bzw. Erkldrung
voraussetzt. Er verdeutlichte insofern, dass Marx von einer solchen Vorausset-
zung fiir die Kritik an den bestehenden Verhéltnissen angewiesen gewesen sei.

Es stellte sich die Frage, ob nicht auch Castoriadis ein Begriindungsproblem
hat, da er seinem Autonomie-Begriff programmatischen Charakter beimisst.
Dieser steht ebenso in einem engen Verhéltnis zum Verstdndnis der Heterono-
mie, weshalb eine analoge Untersuchung der Begriindung bei Castoriadis unter-
nommen wurde. Es zeigte sich, dass der konzeptuell zentrale Begriff des radikal
Imagindren zwei Dimensionen hat, die es zu unterscheiden gilt: einerseits eine
transzendentale, andererseits eine normative. Die transzendentale Dimension
umschreibt das radikal Imaginére als Eigenschaft der Menschen, die es als Be-
dingung der Mdoglichkeit brauche, um die Gesellschaft-Geschichte iiberhaupt be-
greifen zu konnen. Die normative Dimension wurde Castoriadis unterstellt, da
sein Anspruch auf Autonomie nur damit begriindet werden kann. Die Fahigkeit
sich eine andere Gesellschaft vorzustellen, gehe auf das radikal Imaginére zu-
riick. Sich diese Welt als autonome zu denken, griindet in der Annahme die He-

112 Vgl. dazu Abs. 2.1.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

146 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

teronomie zu iiberwinden. Diese Uberwindung ldsst sich nur erreichen, wenn die
Schaffung der politischen Welt gemeinsam erreicht wird. Dazu bedarf es einer
bedingten wechselseitigen Anerkennung, dass Freiheit qua Politik nur durch die
Anerkennung des anderen als frei, erreichbar ist. Autonomie hatte, so wurde dies
zusammengefasst, bei Castoriadis drei grundlegende Dimensionen. Erstens die
Autonomie als Selbstgesetzgebung, zweitens als freie selbstbestimmte und ge-
meinsame Tétigkeit, was auch die Arbeit miteinbezieht, drittens Autonomie als
Anerkennung der Freiheit des anderen als Bedingung der Moglichkeit fiir die ei-
gene Freiheit. Damit wurde zuletzt die Frage beantwortet, ob Castoriadis im Ge-
gensatz zu Marx ein Begriindungsproblem hat oder nicht. Er kommt dem Be-
griindungsproblem soweit bei, als er nicht wie Marx von einem materialen Gat-
tungsbegriff, den es zu verwirklichen gilt, ausgeht. Er spricht vielmehr von einer
formalen Bedingung der Begreifbarkeit der Welt und einem normativen An-
spruch, die institutionelle Heteronomie zu iiberwinden. Letztere ist konzeptuell
kohérent und konsequent. Die Bedeutung der Autonomie als wechselseitige An-
erkennung von Freiheit ist nicht idealistisch in einem weiten Sinne, sondern ent-
spricht einem Verstdndnis, bei welchen Freiheit erst durch gemeinsame Politik
erreichbar ist und konzeptuell durch die Subjektgenese, als Bruch oder Aufbre-
chen der psychischen Monade durch Anerkennung, ausgeldst und verankert
wird. Es wurde deutlich, dass sein Verstdndnis von Autonomie nicht eine Herr-
schaftsform unter anderen ist, sondern, dass dieser eine besondere Stellung in
seiner Konzeption zukommt, die es zu beachten gilt. Diese besondere Stellung
hingt mit einer doppelten Dimension des Begriffs des radikal Imagindren zu-
sammen, welche Castoriadis allerdings in seinen Texten oft zu wenig klar her-
ausstellte und woran eine entsprechende Kritik kniipfte. Es wurde schlussendlich
bemerkt, dass diese formale Bedingung des radikal Imagindren von Castoriadis
angenommen wird und prinzipiellen Charakter hat. Er setzt diesen Begriff vo-
raus. Insofern jedoch hat Castoriadis ein Begriindungsproblem, welches er nicht
16st.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Anerkennung

Treffen sich zwei Solipsisten.
WITZ UNTER PHILOSOPH_INNEN

In diesem Abschnitt wird das Konzept von Castoriadis mit dem Konzept des
Kampfes um Anerkennung von Honneth' verglichen. Es stellt sich die Frage, ob
die Begriffe des Imaginéren, der Heteronomie und der Autonomie von Castoria-
dis Erklarungen fiir das Verstidndnis von Gesellschaft bieten, die das zum Ver-
gleich zitierte Konzept der Anerkennung von Axel Honneth nicht erreicht. Inso-
fern muss auch die Frage beantwortet werden, warum ausgerechnet Honneths
Konzept vergleichend beigezogen wird. Drei Aspekte der Konzepte von Castori-
adis und Honneth geben dazu Anlass: Bei beiden Autoren wird erstens von ei-
nem fundamentalen wechselseitigen Verhéltnis von Subjekt und Gesellschaft
ausgegangen, das zweitens vermittelt durch psychoanalytische Annahmen erklart
wird und drittens beide den Begriff der Anerkennung produktiv machen. Wenn
sich die Erkldrungen zu letzterem Begriff auch unterscheiden, wird damit kon-
trastreicher gezeigt werden konnen, welches der beiden Konzepte welche Deu-
tungen der Gesellschaft zulésst.

4.1 STRUKTUR SOZIALER
ANERKENNUNGSVERHALTNISSE

Ausgangspunkt dieses Abschnitts ist die Annahme, dass im Kampf um Anerken-
nung von Axel Honneth Erkldrungen sozialer Konflikte angeboten werden, die

1 Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

148 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

wesentliche Aspekte ausklammern.” Es wird gezeigt, dass Castoriadis Begriff
des Imagindren den Problemen, die Honneth bearbeitet hat, vielfdltiger bei-
kommt.

Ausgehend von einer Untersuchung der ersten Anerkennungsform bei Hon-
neth, der Liebe und ihrer Verkniipfung mit dem Recht, wird dann das Recht als
Form der Anerkennung in ihrer Ausgestaltung betrachtet. Honneth bezieht sich
in seiner Arbeit wesentlich auf die Objektbezichungstheorie, wobei er sich vor
allem auf Donald Winnicott als prominenten Kinderpsychoanalytiker bezieht.
Nach dieser Theorie vollzieht sich die Subjektgenese vor allem im Prozess vor-
sprachlicher Anerkennung. In der Sphére des Rechts sicht Honneth einen Zu-
sammenhang mit der primidren Anerkennung lediglich im Mechanismus rezipro-
ker Anerkennung. Die Struktur dieser rechtlichen Anerkennungsform soll erldu-
tert und die von Honneth ausgemachten Konfliktherde aufgezeigt werden. Im
Anschluss werden zentrale Probleme, die in der rechtlichen Anerkennungssphére
hervortreten, untersucht, wobei sich zeigt, dass diese auch in der rigiden Reduk-
tion des Zusammenhangs zwischen Liebe und Recht als Formen reziproker An-
erkennung griinden. Wie sich zeigen wird, behauptet Honneth, dass die in der
Form der Liebe generierten Anerkennungsverhéltnisse grundlegend fiir alle wei-
teren Anerkennungsformen sind.

Ein anderes Verstindnis der Sozialisation und ihren gesellschaftlichen Be-
dingungen wird mit Castoriadis deutlich, wie bereits oben gezeigt wurde.’ Die
Subjektgenese vollzieht sich bei ihm zuletzt durch die gesellschaftlichen imagi-
ndren Bedeutungen und ihre Institutionen. Dies betrifft nicht nur die Sprache,
sondern jeglichen sozialen Umgang. Wie sich herausstellen wird, sind gerade
diese gesellschaftlichen imaginidren Bedeutungen ein fundamentales Element —
iibertragen auf das Konzept von Honneth — das die Verhéltnisse auf primérer
(Liebe) wie auch erweitert auf sekundédrer Ebene (Recht) zu verbinden vermag.
Ob und welche Konsequenzen dies fiir das Modell und die Probleme bei Hon-
neth und in seinem Kampf um Anerkennung hat, wird sich zeigen. Die Erldute-
rung zu Honneths Kampf um Anerkennung wird zudem begriffliche Parallelen
mit Castoriadis zu Tage fordern, die einen Vergleich nahelegen. Insofern wird
auf die Begriffe der Anerkennung und Autonomie eingegangen werden miissen.

2 Teile dieses Kapitels gehen auf eine unverdffentlichte Arbeit meinerseits zuriick, mit
dem Titel Recht und rechtliche Anerkennung als imagindre Institution der Bedeutung,
betreut von Francis Cheneval, Mérz 2006.

3 Vgl Abs. 2.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 149

4.1.1 Primare Anerkennungsform: Liebe

Honneth konstruiert in seinem Kampf um Anerkennung ein Dreischichtenmodell,
in dem er an die Grundlinien der Philosophie des Rechts von Hegel anschlief3t.
Fiir Honneth gibt es drei Formen bzw. Muster intersubjektiver Anerkennung:
Liebe, Recht, Solidaritit bzw. Leistung.” Fiir ein Verstindnis intersubjektiver
Anerkennung, ist die Untersuchung der Liebe grundlegend:

»Weil dieses Anerkennungsverhéltnis zudem einer Art von Selbstbeziechung den Weg be-
reitet, in der die Subjekte wechselseitig zu einem elementaren Vertrauen in sich selber ge-
langen, geht es jeder anderen Form der reziproken Anerkennung sowohl logisch als auch

. 5
genetisch voraus [...].«

Es gilt deshalb die Konstruktion seiner Anerkennungsform Liebe genauer zu un-
tersuchen, da sie ebenso auf die Form des Rechts einwirkt. Nach Honneth bildet
die reziproke Anerkennung den grundlegenden Mechanismus beider Formen.’
Der Ubergang zwischen den Formen wird Thema des zweiten Abschnittes sein.
Hier soll die Sphére der Liebe genauer untersucht werden.

Nachdem Honneth von Hegel ausgehend und Mead verarbeitend Anerken-
nungsverhéltnissen grundlegende Bedeutung zumisst, wendet er sich der Frage
zu, wie diese Verhiltnisse ausdifferenziert werden. In der Sozialphilosophie,
stellt Honneth fest, wiirden Verhéltnisse aufdringlich oft jeweils auf drei Ebenen
verortet, welche etwas verkiirzt in Gefiihlsebene, Rechtsebene und Wertebene
zusammengefasst werden konnten.” Allerdings sei gerade die entsprechende ge-
sellschaftliche Grundlegung auf Anerkennungsverhéltnisse ein Spezifikum in
den Konzepten von Hegel und Mead. Als weitere Besonderheiten kdmen diesen
Ebenen von Anerkennungsverhéltnissen erstens unterschiedliche moralische
Entwicklungen, zweitens ein unterschiedlicher individueller Selbstbezug und
drittens unterschiedliche damit zusammenhéngende Probleme oder Konflikte
durch herausgeforderte Anerkennungsverhéltnisse zu. Um nun einerseits die Ei-
genheit dieser drei Stufen und andererseits liberhaupt diese Dreiteilung zu bele-
gen, macht sich Honneth daran, dieser nachzugehen. Die Objektbeziehungstheo-
rie, auf die sich Honneth beruft, bewegt sich von einer Psychologie des Ichs im

4 Dabei geht es bei der dritten Form der Anerkennung um soziale Achtung einer indivi-
duellen Leistung. Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 180f.

5 Ebd,S.172.
Ebd., S. 174.
Ebd., S. 151.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

150 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Rahmen der Freud’schen Triebtheorie weg, hin zu einer Theorie der Intersubjek-
tivitit.® Im Gegensatz zu einer primiren Triebtheorie glaubt Winnicott, auf den
sich Honneth vor allem bezieht, nicht mehr »an Transformationen in der Organi-
sation des individuellen Triebpotentials«’, sondern an die Konstitution der Sub-
jektivitat aufgrund der Konfrontation mit anderen Personen.'’ Dies werde am
Beispiel der »Zerstérung« deutlich, die sich bei Kleinkindern duBere, und die bis-
her von klassischen oder tendenziell der Ich-Psychologie zugehorigen Schulen
als Zeichen der Frustration durch den Allmachtsverlust gedeutet wurde. Win-
nicott sieht nun in den Attacken, die ein Kind der Mutter, allgemein einem oder
einer Interaktionspartner in zufiigt, ein Testen der Widerstandsfdhigkeit der /
des anderen. Das Kind versuche seinen Machtbereich auszuloten und setze da-
bei, wie Honneth angibt, bereits ein Auflen voraus. Honneth bezeichnet es als ein
sich »praktisch in eine Welt hineinversetz[en]«'"'. Das Kind bilde fiir sich durch
die Zerstérungsversuche konstruktiv den Anderen als Subjekt heraus. Diese/r
Andere sei der eigenen Omnipotenz entglitten. Ob es tatsdchlich nicht mehr zu
beeinflussen sei, solle nun unbewusst getestet werden. Die Mutter sei den Atta-
cken widerstandsfdhig gewachsen und kénne oder eher miisse darum als eigen-
stindiges Subjekt (an)erkannt werden. Die Reaktionen der Mutter kdnnten in-
nerhalb eines Spektrums geschehen, die aber alle das gleiche Ergebnis hitten:
Das Kleinkind werde sich der Selbstindigkeit des Objektes nun als Subjekt ge-
wahr. Dem entspreche die Reaktion der Mutter, ndmlich »die zerstorerischen
Wunschphantasien ihres Kindes als etwas zu begreifen, was den eigenen Interes-
sen zuwiderlduft und daher nur ihm allein als eine bereits verselbstidndigte Per-
son zukommen kann«'”. Diese Loslésung bilde erst die Moglichkeit von Liebe,
denn gerade im Bruch der Symbiose »undifferenzierter Intersubjektivitit«" wer-
de wieder die Moglichkeit einer Vereinigung geschaffen, d.h. Grundlage ist die
Differenzierung. Jessica Benjamin spricht hier nicht mehr von einem Bruch einer
Symbiose, sondern im Zusammenhang mit ihrer Rezeption der von John Bowlby
getitigten Forschungen schreibt sie, dass das Kind schon bei der Geburt die Fa-

8 Ebd., S. 158f.

9 Ebd, S. 159.

10 Winnicott, Donald: Reifungsprozesse und fordernde Umwelt, Frankfurt am Main
1974, S. 47-71; 106-137.

11 Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 163.

12 Ebd, S. 164.

13 Ebd., S. 158.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 151

higkeit und den Wunsch habe, sich mit der Welt in Bezichung zu setzen." Hon-
neth sieht in der von Hegel im System der Sittlichkeit geduferten Definition der
Liebe als »sein selbst [Sein] in einem fremden«' die diesbeziigliche richtige
Ahnung in dessen frithen Entwiirfen.' Wichtig ist, dass die Objektbeziehungs-
theorie auf einem dynamischen und auf reziproker Anerkennung griindenden
Modell beruht, welche das Subjekt und sein Selbst konstituiert. Dazu gehdrt
auch der von Honneth zweite Verarbeitungsmechanismus des »Ubergangsob-
jekts«.'” Damit wird eine affektive Besetzung eines Gegenstands bezeichnet, wie
z.B. bei einem Teddybidr oder einem Schnuller. Dieser Gegenstand diene einer
symbolischen Uberbriickung zwischen dem getrennten Objekt, vor allem der
Mutter, und sich.”® Diese Ubergangsobjekte seien, so referiert Honneth Win-
nicott »ontologische Vermittlungsglieder zwischen dem priméren Erlebnis des
Verschmolzenseins und der Erfahrung des Getrenntseins«'’.

In der Aufsatzsammlung Umverteilung oder Anerkennung20 von Nancy Fra-
ser und Axel Honneth wird dieses Modell der verschiedenen Anerkennungsfor-
men von Honneth noch in seiner historischen Genese nachgezeichnet. Dabei
steht auller Frage, dass die Anerkennung als grundlegende anthropologische
Konstante immer im Spiel ist. Die Frage ist, inwiefern sich verschiedene Formen
der Anerkennung ausdifferenzieren und im Speziellen, wie sich diese in der biir-
gerlich-kapitalistischen Gesellschaft ausdifferenziert haben. Fiir Honneth ist es
allerdings selbstverstindlich, dass gerade die Fiirsorge und Liebe auch in vor-
modernen Gesellschaften als affektive Anerkennung vorhanden waren und im

14 Benjamin, Jessica: Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Prob-
lem der Macht, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1993, S. 20-21.

15 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: System der Sittlichkeit. (Critik des Fichteschen Na-
turrechts), Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002, S. 12f.

16 Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 148.

17 Ebd., S. 165.

18 Feministische Theoretikerinnen haben darauf hingewiesen, dass entweder auch der
Vater oder andere betreuende Personen gemeint sein missten. Rosalind Minsky weist
darauf hin, dass fir Winnicott die Schwangerschaft eine Bedingung dieser Beschrei-
bung war. Vgl. Minsky, Rosalind: Psychoanalysis and Gender. An Introductury Rea-
der, London: Routledge 1996. S. 130f.

19 Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 166.

20 Honneth, Axel: »Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fra-
ser«, in: Axel Honneth / Nancy Fraser (Hg.), Umverteilung oder Anerkennung. Eine
politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, S. 129-
224.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

152 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Ubergang in die biirgerlich-kapitalistische Gesellschaft ihre Institutionalisierung
in der Fiirsorgepflicht gegeniiber den Kindern und der Heirat als Schutzsphére
intimer Beziehungen fanden. Dass die Fiirsorge und Liebe Bedingungen der Per-
sonlichkeitsbildung waren und sind, wird bei Honneth immer vorausgesetzt.

4.1.2 Von der Liebe zum Recht

Wie oben beschrieben ist Honneth der Auffassung, dass sich die Vermittlung
zwischen diesen zwei Formen Liebe und Recht lediglich durch ihre gemeinsame
Grundlage, ndmlich denselben Mechanismus der reziproken Anerkennung, er-
kldren lisst.”' In der Folge sollen die Fragen Wie konstituiert Honneth die Sphd-
re des Rechts? und Was macht die Rechtsperson aus? genauer untersucht wer-
den. Damit soll deutlich werden, was die Sphére des Rechts voraussetzt (Spra-
che, Verniinftigkeit, Autonomie), was auf der Ebene der Liebe nicht vorkommt.
Damit bleibt unklar, wie auf der Ebene des Rechts Anspriiche auf Autonomie
wechselseitig anerkannt werden kénnen.

Wie konstituiert Honneth die Sphdre des Rechts? In seiner Auseinanderset-
zung mit Hegel und Mead kommt Honneth zur Auffassung, dass sich im Unter-
schied zur Anerkennungsform der Liebe im Recht die Reziprozitit der Verhalt-
nisse von einer affektiven Zuwendung zu einer kognitiven Respektierung hin
bewege: »[D]ie Rechtssubjekte erkennen sich dadurch, daf sie dem gleichen Ge-
setz gehorchen, wechselseitig als Personen an, die in individueller Autonomie
iiber moralische Normen verniinftig zu entscheiden vermégen.«*> Aus dieser De-
finition ergeben sich nun zwei Fragen fiir Honneth: Einerseits wie diese rechtli-
che Anerkennungsform ausgestaltet sein miisste, damit sie allen Mitgliedern der
Rechtsgemeinschaft dieselbe Eigenschaft der individuellen Autonomie zuspre-
chen konnte. Andererseits miisse material gekldrt werden, was es bedeute, dass
man sich reziprok in seiner moralischen Zurechnungsféhigkeit anerkenne. Hon-
neth weist bereits darauf hin, dass die zweite Frage, was eine zurechnungsfihige
Person ausmache, nicht abschlieBend beantwortet werden konne: »[E]s wird sich
vielmehr zeigen, dafl aus der prinzipiellen Unbestimmtheit dessen, was den Sta-
tus einer zurechnungsféhigen Person ausmacht, eine strukturelle Offenheit des
modernen Rechts fiir schrittweise Erweiterungen und Préazisierungen resul-
tiert«”. Indem diese »moralische Zurechnungsfahigkeit« material fiir Anpassun-
gen offen bleibt, wirkt sich dies stdndig auf die Frage nach der — formalen — Zu-

21 Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 174.
22 Ebd, S. 177.
23 Ebd, S. 178.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 153

gehorigkeit zu dieser Rechtsgemeinschaft aus. Wesentlich in seiner Klarung die-
ser Probleme ist die Begriindung der rechtlichen Anerkennung in wiederum zwei
Bewusstseinsoperationen, erstens: das moralische Wissen iiber die rechtlichen
Verpflichtungen, die wir autonomen Personen gegeniiber einzuhalten hétten und
zweitens das Urteil, ob es sich beim Gegeniiber tatséchlich um eine solche auto-
nome Person handle. Damit ist der universalistisch-moralische Anspruch der
Giiltigkeit von rechtlicher Anerkennung in der Schwebe und muss — so Honneth
— stdndig neu ausgelotet werden. Er findet nun in diesem Bereich, in dem diese
Eigenschaften einer moralisch zurechnungsfdhigen Person bestimmt wiirden, ei-
ne Zone des Kampfes um Anerkennung. Minderheiten beanspruchen partizipie-
ren zu diirfen. Sie machen damit geltend, dass sie liber die notwendigen Eigen-
schaften verfiigen, um als Personen anerkannt zu werden. Damit beanspruchen
sie angemessene Anderungen, was die Definition einer moralisch zurechnungs-
fahigen Person ausmacht und die formale Integration in die Rechtsgemeinschaft.
Das entspricht der von Honneth beabsichtigten »prinzipiellen Unbestimmt-
heit«’*. Die historische Entwicklung einer Differenzierung von liberalen Frei-
heitsrechten iiber die politischen Teilnahmerechte und zuletzt zu sozialen Wohl-
fahrtsrechten liefe sich auch — um Honneth kurz zusammenzufassen — mit dem
Begriff der zunehmenden Gleichstellung und Chancengleichheit verkniipfen.” In
der Auseinandersetzung mit Fraser behauptet Honneth insofern gerade den
Gleichheitsgrundsatz als normatives Prinzip dieser Sphire des Rechts.”® Die his-
torische Entwicklung in dieser Sphére sei durch dieses Prinzip mdglich gewesen:

»[D]er in das moderne Recht eingelassene Gleichheitsgrundsatz mufite zur Folge haben,
dall der Status einer Rechtsperson nicht nur in sachlicher Hinsicht schrittweise erweitert
wurde, indem er kumulativ mit neuen Befugnissen ausgestattet worden ist, sondern auch
in sozialer Hinsicht allmédhlich ausgedehnt werden konnte, indem er auf eine stets wach-

sende Anzahl von Gesellschaftsmitgliedern iibertragen wurde.«*’

In der historischen Ausdifferenzierung trennten sich also gemif3 Honneth Recht
und soziale Wertschitzung (bzw. Leistung®™) von einer Sphére der Bestimmung

24 Ebd., S. 178.

25 Ebd, S. 186-191.

26 Honneth: Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, S. 168.
27 Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 190f.

28 Genauer: die soziale Achtung und Anerkennung einer individuellen Leistung, die

»von einer Gesellschaft als bedeutungsvoll« bewertet wird. Vgl. ebd., S. 181.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

154 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sozialer Beziehungen.” Diese Abspaltung in den posttraditionalen Gesellschaf-
ten sei gerade auch durch einen Kampf um die Anerkennung derselben Rechte
aller Menschen entstanden, um eine Sphére der egalitiren sozialen Beziehungen
zu schaffen. Die Zone des Kampfes um Anerkennung im Recht sei nun ein Kon-
flikt um die Bestimmung und Anwendung dieses normativen Prinzips. Einerseits
wiirden mit der Gleichheit strukturell bevorzugte Gruppen legalerweise bevor-
teilt, andererseits wiirde erst durch Egalitdt der Widerstand gegen eine solche
strukturelle Privilegierung moglich. Neben eines historischen Kampfes um An-
erkennung, der zur Sphire eines Rechts unter Gleichen gefiihrt habe, komme es
innerhalb der etablierten Gesellschaftsordnung und damit der Anerkennungsform
des Rechts zu einem Kampf um die Ausgestaltung des Rechts, das auf dem nor-
mativen Prinzip der Gleichheit griinde.”” Die entscheidende Frage, die mit der
Anerkennung in der Sphére des Rechts verbunden ist, ist die Frage nach der Be-
stimmung der Rechtsperson. Thr kommt auch deshalb grofle Bedeutung zu, da
dem Einbezug bestimmter Menschen als rechtsfidhige Personen eine behauptete

umgekehrte Wirkung fiir deren Selbstachtung zukime:”'

»[DJenn nur unter Bedingungen in denen individuelle Rechte nicht mehr disparitdr den
Angehorigen sozialer Statusgruppen, sondern im Prinzip egalitir allen Menschen als
freien Wesen zuerkannt werden, wird die einzelne Rechtsperson in ihnen einen objekti-
vierten Anhaltspunkt dafiir erblicken konnen, daB3 an ihr die Féhigkeit der autonomen Ur-

teilsbildung Anerkennung findet.«*”

Dies miindet in der Aussage: »Ohne individuelle Rechte zu leben bedeutet fiir
das einzelne Gesellschaftsmitglied, keine Chance zur Ausbildung von Selbstach-
tung zu besitzen [...].« Honneth geht davon aus, dass analog zur Sphire der
Liebe, bei der Selbstvertrauen ausgebildet werde, in der Sphdre des Rechts
Selbstachtung entstehe. Wihrend bei Liebesbeziehungen, wie sie oben anhand
der Objektbeziehungstheorie referiert wurden, dazu fithren, dass »Liebe als der
affektive Ausdruck einer auch iiber Distanz bewahrten Zuwendung«’* verstan-
den wird, die einem beschrankten Kreis von Menschen zukommt, kommt im
Rechtsverhiltnis eine gesellschaftlichen Achtung zum Ausdruck, indem »das

29 Honneth bezieht sich insofern auf Thomas H. Marshall, vgl. ebd., S. 186f.
30 Ebd, S. 190f.

31 Ebd, S. 191f; 195.

32 Ebd, S. 192.

33 Ebd, S. 194.

34 Ebd, S. 192.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 155

erwachsene Subjekt durch die Erfahrung rechtlicher Anerkennung die Mdoglich-
keit [gewinnt], sein Handeln als eine von allen anderen geachtete AuBerung der
eigenen Autonomie begreifen zu kénnen«’. Rechte besitzen bedeute Anspriiche
geltend machen zu konnen. Diese Anspriiche verdeutlichen eine Erméichtigung,
die von allen anderen akzeptiert wiirden und die Rechtsverhéltnisse ausmachten.
Umgekehrt sei Selbstachtung nicht méglich, ohne bestimmte Anspriiche geltend
machen zu kénnen bzw. Rechte zu besitzen. Das betrifft nicht nur die Rechts-
verhéltnisse, sondern auch die moralische Zurechnungsféhigkeit und die diskur-
sive Willensbildung, da diese Voraussetzung fiir die rechtliche Ordnung seien.
Man konnte also verallgemeinernd sagen, dass Selbstachtung auch heifit, dass
man durch sein (diskursives) Handeln sozialen Einfluss nehmen kann. Es wird
insofern darauf zuriickzukommen sein, inwiefern die Bedingung einer sprach-
lich-rationalen (also weiter gefasst diskursiven) Willensbildung von Honneth ein
Problem bei der Konzeptualisierung der verschiedenen Ebenen der Anerkennung
darstellt. Auf die Frage nach der moralischen Zurechnungsfiahigkeit kann mit
dem Verweis auf dieses Problem ebenfalls eingegangen werden, da diese gleich-
ermafen diese Bedingung teilt.

Was macht die Rechtsperson aus? Die Frage ist zentral fiir die Bestimmung
der Féhigkeiten, die eine Person konstituieren. Fiir Honneth griindet die Festle-
gung dieser Fahigkeit in der angelegten Legitimitéit einer Rechtsordnung: Auf
individuelle Folgebereitschaft konne diese nur aufgrund einer freien Zustim-
mung aller Einbezogenen zihlen — das heife aufgrund einer rationalen Uberein-
kunft und ihrem Verfahren. Damit wird von ihm vorausgesetzt, dass es sich um
autonome Personen handelt:

»dann muf} diesen Rechtssubjekten zumindest die Féhigkeit unterstellt werden konnen, in
individueller Autonomie iiber moralische Fragen verniinftig zu entscheiden; ohne eine
derartige Zuschreibung wire tiberhaupt nicht vorstellbar, wie die Subjekte sich jemals

wechselseitig auf eine rechtliche Ordnung sollen geeinigt haben konnen«’®.

Honneth nimmt damit an, dass eine Rechtsperson insofern unabhéngig und rati-
onal entscheiden kann. Aber nicht nur die Bedingung der Méglichkeit, dass sich
diese Rechtssubjekte als Subjekte vor allem Recht iiber bestimmte Formen die-
ses Rechts (Was soll gelten?) unterhalten und dariiber einigen kdnnten, sei von
Belang. Sondern es sei entscheidend, dass es iiberhaupt eine Einigung geben
konne, wenn man von einer rechtlichen Ordnung sprechen wolle. Damit erhalt

35 Ebd.
36 Ebd., S. 184.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

156 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

die Moglichkeit einer rationalen Ubereinkunft ein besonderes Gewicht, da der
rechtlichen wie auch der moralischen Sphére eine sprachlich und genauer noch
sprachlich-verniinftige Ebene vorausliegt, die das Zusammenleben tragen muss.
Honneth gibt diesbeziiglich zu, dass damit die moderne Rechtsgemeinschaft von
der »Annahme der moralischen Zurechnungsfahigkeit all ihrer Mitglieder« aus-
geht.”” Damit ist ein zentrales Problem angesprochen, das spiter mit Bezug auf
die konzeptuellen Begriffe von Castoriadis aufgegriffen wird. Es werde, so Hon-
neth, mit dieser Bestimmung notwendig zu fragen, was das Verfahren einer rati-
onalen Ubereinkunft heiBen mdge. Die Bedingungen der Teilnahme an einer ra-
tionalen Willensbildung werden problematisiert. Honneth bemiiht sich hier aber
nicht um eine Definition von »verniinftig« und »Ubereinkunft« bzw. »Willens-
bildung«, sondern wendet sich der faktischen Entwicklung der Zuerkennung von
Rechten zu: Es handle sich um die kumulative Erweiterung individueller Rechts-
anspriiche innerhalb eines Prozesses, in dem der Umfang der allgemeinen Eigen-
schaften einer moralisch zurechnungsfahigen Person sich allméhlich vergroBert
habe, und damit die Moglichkeit einer Teilnahme an einem rationalen Diskurs
sich erweiterte. Zuletzt konne ein Subjekt sich als Rechtsperson betrachten,
wenn es mit den anderen Mitgliedern seines Gemeinwesens die Eigenschaften
teile, die zur Teilnahme an einer diskursiven Willensbildung befihigten.” Im
ndchsten Teil sollen die spezifischen Probleme dieses Verstandnisses rechtlicher
Anerkennung umrissen werden.

4.2 RECHTLICHER KAMPF UM ANERKENNUNG?

Auf die Gefahr hin, dass das Strukturmodell von Honneth in der Argumentation
allzu sehr gegen ihn gewendet, doch bereits vorausgesetzt wird, soll im folgen-
den Abschnitt dennoch versucht werden, seinen Ansatz aufgrund inhaltlicher
Mingel und Unklarheiten zu kritisieren. Wie sich zeigen wird, ldsst sich das
Konzept einer durchgehenden Anerkennung als Grundlage mit Castoriadis in
Frage stellen oder wenigstens prézisieren. Von einer Kritik der rechtlichen Be-
stimmung eines Kampfes um Anerkennung leitet sich die Untersuchung hin zu
den psychoanalytischen Grundlagen in Honneths Konzept. In dem entsprechen-
den Ubergang der Formen und der Verankerung in der Bildung eines Subjektes
lassen sich von Honneth vernachlédssigte Prozesse herausarbeiten. Dabei soll,
dies ist die Annahme, auf den problematischen Ubergang zwischen den Sphiren

37 Ebd, S. 185.
38 Ebd., S. 195.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 157

der Liebe zur Sphére des Rechts bei Honneth eingegangen werden. Es wird zu
zeigen sein, inwiefern Castoriadis hier begrifflich nicht nur Abhilfe schafft, son-
dern die Grammatik sozialer Konflikte genauer beschreiben und erkldren kann.

4.2.1 Bedingungen der Teilnahme an rationaler Willensbildung

Honneth stellt die Frage, inwiefern das Verfahren rationaler Ubereinkunft ver-
standen wiirde, um etwas iiber die Féhigkeit des Subjektes zu sagen, autonom
aus verniinftiger Einsicht zu handeln. Es entbrenne ein Kampf um die Eigen-
schaften, die notwendig seien, um an einem rationalen Diskurs teilzunehmen —
diesbeziiglich also auch um das Verstindnis von Autonomie und Rationalitit.
Die Eigenschaften sollten bestimmen, wer fahig sei an der diskursiven Willens-
bestimmung zu partizipieren. Vom Diskurs ausgeschlossene Menschen — als
gleichberechtigte Rechtspersonen gelten sie noch nicht — machen geltend, dass
sie teilnehmen wollen und dazu unter neu zu bestimmenden Voraussetzungen
auch befdhigt sind. Sie verlangen also die Erweiterung der Eigenschaften, die
(legalerweise) eine Partizipation an der Willensbildung erlauben. Es gilt drei As-
pekte zu beachten: Erstens, diese Erweiterung findet als Legitimation ihrer An-
spriiche noch ohne die Partizipation der Benachteiligten statt. Die Beurteilung
der Erfiillung bestimmter — von der Institution der Rechtsgemeinschaft aufge-
stellter — Kriterien bleibt einseitig. Strukturell oder rechtlich Benachteiligte kon-
nen ihre Rechte zwar einfordern, tun dies aber immer aus einer Position vermin-
derter Wirksamkeit, da die institutionellen Einrichtungen ihnen noch nicht ge-
recht werden. Es wire zudem zu erldutern, ob die Debatte um Eigenschaften, um
an einer rationalen Willensbildung teilzunehmen, dem verletzten Anspruch auf
Anerkennung aufgrund von gefiihlsméBig erfahrenen Kriankungen gerecht wer-
den kann. Honneth geht implizit davon aus, dass sich die erfahrenen Krénkungen
positiv in politische Anspriiche umformulieren lassen, da er von einem Be-
wusstwerden normativ-moralischer Prinzipien ausgeht, die als Grundlage fiir die
diskursive Auseinandersetzung ein- und vorgebracht wiirden. Dass dem so sein
muss, ist aber nicht zwingend und auch fraglich. Zweitens, stellt sich die Frage,
inwiefern diese Anspriiche rechtlicher Anerkennung iiberhaupt kommensurabel
sind. Gibt es Forderungen, die von den Mitgliedern einer Rechtsgemeinschaft
nicht akzeptiert werden kénnen? Wenn Honneth Gefiihle, wie die Emporung
iiber enttduschte normativ-moralische Erwartungen, als Ursprung eines Kampfes
um Anerkennung setzt, miisste er zugleich die Moglichkeit einer unldsbaren
Auseinandersetzung mit in Betracht ziechen.” Aber Honneth interpretiert das

39 Ebd., S.219f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

158 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Ausbleiben eines Kampfes, d.h. als politisch-moralisches Eingreifen der Benach-
teiligten, lediglich als ein Ausbleiben des Ubergangs von der gefiihlsmiBigen
Kriankung und Empoérung zum politischen Aktivismus. Darauf wird mit Bezug
auf Castoriadis noch eingegangen. Drittens stellt sich die Frage, inwiefern nicht
nur die Eigenschaften an einem Verfahren rationaler Ubereinkunft teilzunehmen,
sondern auch die Eigenschaften des Verfahrens rationaler Ubereinkunft be-
stimmt bzw. erweitert werden miissten, um Unbeteiligte in die Rechtsgemein-
schaft aufzunehmen? Vereinfacht gefragt: Was heifit rational? Wann ist eine
Ubereinkunft erreicht? Wer bestimmt diese Einigung anhand welcher prozedura-
len Regeln, die wiederum auf eine bestimmte vorausgesetzte Bedeutung dessen,
was rational prozeduralistisch heif3t, zuriickgehen und — nicht zuletzt — bestimmt
werden muss, wer dies definieren kann. Die Formulierungen von Honneth sind
insofern problematisch. Die mdgliche Erweiterung von Eigenschaften bleibt die-
sem rationalistischen Anspruch verhaftet. Im nichsten Abschnitt wird zunéchst
auf den ersten und dritten Punkt mit Bezugnahme auf die Autonomie néher ein-
gegangen.

4.2.2 Autonomie als Bedingung und Ziel

Was heifit Autonomie, und wo ist sie in der Konzeption von Honneth zu veror-
ten? Um dem Begriff auf den Grund gehen zu kdnnen, muss nochmals auf we-
sentliche Voraussetzungen zuriickgekommen werden:

»[W]enn eine Rechtsordnung nur in dem Male als gerechtfertigt gelten und mithin auf in-
dividuelle Folgebereitschaft rechnen kann, in dem sie sich im Prinzip auf die freie Zu-
stimmung aller in sie einbezogenen Individuen zu berufen vermag, dann muf} diesen
Rechtssubjekten zumindest die Fahigkeit unterstellt werden konnen, in individueller Au-
tonomie iiber moralische Fragen verniinftig zu entscheiden; ohne eine derartige Zuschrei-
bung wire tiberhaupt nicht vorstellbar, wie die Subjekte sich jemals wechselseitig auf eine

rechtliche Ordnung sollen geeinigt haben kénnen.«*

Man kann mehrere Begriffe unterscheiden: Die notwendige Bedingung fiir Legi-
timation und »>freiwillige« Folgebereitschaft umfasst eine bestimmte Fahigkeit
von Rechtssubjekten. Zu dieser Fahigkeit gehoren folgende Eigenschaften: Ers-
tens individuelle Autonomie und zweitens moralisch-verniinftige Urteilskraft.
Diese Eigenschaften sind die Bedingung vor einer Legitimation und der Folge-
bereitschaft als Folge — in einem (vorgestellten) Akt der wechselseitigen Eini-

40 Ebd., S. 184.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 159

gung rechtliche Regeln festzulegen. Die der Féahigkeit zugeordnete individuelle
Autonomie ist in einem reziproken Verhéltnis mit der zweiten Eigenschaft, iiber
moralische Fragen verniinftig entscheiden zu kdnnen, verkniipft. Autonomie be-
sagt nichts weniger, als dass die eigene Einschitzung selbstbestimmt, also unab-
héngig von anderen, zustande kommt. Autonomie setzt aber in dieser Definition
bei Honneth ebenso die Vernunft als Bedingung »moralischer Zurechnungsfa-
higkeit«*' voraus. Zugleich ist damit diese verniinftige und selbstindige Ein-
schitzung in einen rationalen Diskurs eingebunden, der qua Vernunft eine mog-
liche Ubereinkunft immer schon einschlieBt. So wird verstindlich wie Honneth
schreiben kann, dass diese Zuschreibung erst die Vorstellung einer Einigung er-
moglicht. Im Folgenden konzentriere ich mich auf die Bedeutung dieses Begriffs
von Autonomie, dem neben der Verniinftigkeit eine wesentliche Rolle zukommt
und der sich mit Castoriadis wird vergleichen lassen. Autonomie ist die Bedin-
gung der Moglichkeit, dass iiberhaupt von einer legitimen Rechtsordnung ausge-
gangen werden kann. Thre Giiltigkeit erhidlt die Rechtsordnung nur durch die vo-
rausgesetzte freie Zustimmung aller Beteiligten. Was aber ist die freie Zustim-
mung eines Beteiligten am rationalen Diskurs bzw. der gemeinsamen Willens-
bildung und Entscheidung? Anders gefragt: Was ist eine autonome Person? Ge-
rade dies sei entscheidend, so Honneth, wenn es um den Kampf um Anerken-
nung gehe. Seine Antwort:

»[W]as es heiflen kann, daf ein Subjekt dazu beféhigt ist, autonom aus verniinftiger Ein-
sicht zu handeln, ist vielmehr nur relativ zu einer Bestimmung dessen zu beantworten, was
mit einem Verfahren der rationalen Ubereinkunft gemeint ist: denn je nach dem, wie jene
legitimierende Basisprozedur vorgestellt wird, haben sich auch die Eigenschaften zu an-
dern, die einer Person zugeschrieben werden miissen, wenn sie an ihr gleichberechtigt soll
teilnehmen konnen. Die Festlegung der Fahigkeiten, die den Menschen konstitutiv als
Person auszeichnen, ist daher abhéngig von Hintergrundannahmen dariiber, welche sub-
jektiven Voraussetzungen zur Teilnahme an einer rationalen Willensbildung befdhigen

[...]«‘42

Autonomie ist unscharf. Was sie bedeute, so die Aussage von Honneth, hinge
wiederum davon ab, was rationale Ubereinkunft bedeute. Damit ldsst sich die
wechselseitige Abhéngigkeit der Begriffe bzw. Eigenschaften jener Féhigkeit der
Rechtssubjekte begriinden. Ansonsten kann von einer Gleichstellung der Betei-
ligten gar nicht ausgegangen werden, kdnnten sie nicht den Vorgang dessen, was

41 Ebd., S. 185.
42 Ebd., S. 185.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

160 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sich rationale Ubereinkunft nennt, mitbestimmen und somit zudem das Ergebnis
bzw. die Verdnderung der Rechtsordnung beeinflussen. Damit zeigt Honneth
aber, dass er davon ausgeht, dass Anspriiche an eine Gemeinschaft immer schon
von einer gleichgestellten Position aus geltend gemacht werden kénnen, da das
Verfahren der Ubereinkunft mit jener der Autonomie verbunden wird. Bei der
Erklarung dessen, wie im Kampf um Anerkennung Anspriiche verfochten wer-
den, ist aber doch die ungleiche Ausgangslage eine Bedingung. Das Erkdmpfen
der Anerkennung von Anspriichen, die legitim sein sollen und zugleich verbun-
den werden mit der Erweiterung der anspruchsberechtigten Rechtssubjekte kann
nicht zugleich von autonomen Rechtssubjekten ausgehen, wenn Autonomie da-
von abhingt, dass in einem Vorgang rationaler Ubereinkunft diese ausgebildet
und anerkannt werden. Damit wird Autonomie vorausgesetzt, und aus ihr wird
verniinftig entschieden, wer als autonom zu gelten hat beziehungsweise was Au-
tonomie zu bedeuten hat. Das kann nur bedeuten, dass Rechtssubjekte durch die-
se Selbstbestimmung sich zugleich ihrer Begrenztheit soweit bewusst sind, dass
sie diese Grenzen bereit sind stdndig neu zu definieren. Ansonsten endet die De-
finition von Autonomie in einem Zirkelschluss. Es geht, das kénnen wir daraus
weiter schlieen, um eine politische und verniinftige Dimension. Letztere wird
sich nicht nur als strukturelle, sondern in ihrer AuBerung als sprachliche erkliren
miissen, dazu kommt Honneth nicht mehr explizit im Kampf um Anerkennung,
was weiter unten mit Bezug auf Castoriadis geleistet werden soll.

Autonomie wird fiir Ausgeschlossene geschaffen, denn nur in der Anerken-
nung ihres Anspruchs vermdgen sie einen positiven Selbstbezug herauszubilden.
Da der Begriff Autonomie bei Honneth durch die Intersubjektivitit als Bedin-
gung und Primat hindurchgehen muss, schlieft das Honneth’sche Verstdndnis
von Autonomie dies mit ein. Autonomie erhidlt dadurch einen etwas génnerhaft
Beigeschmack. Die gut gemeinte und neue Anspriiche sichernde Voraussetzung
wird bevormundend. Die folgende Aussage wird plotzlich zwiespéltig, wenn er
schreibt, dass:

»aus der prinzipiellen Unbestimmtheit dessen, was den Status einer zurechnungsfahigen
Person ausmacht, eine strukturelle Offenheit des modernen Rechts fiir schrittweise Erwei-

o s
terungen und Prézisierungen resultiert«™.

Dass ein Kampf um Anerkennung vor allem dann entstehe, wenn eine soziale
Gruppe von einer instituierten und instituierenden Gruppe, also zunéchst vor al-
lem einer Rechtsgemeinschaft, nicht in ihrer Eigenart und ihren Anspriichen er-

43 Ebd., S. 178.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 161

kannt und anerkannt werde und deshalb keinen positiven Selbstbezug herstellen
konne, scheint in verschiedener Hinsicht problematisch. Zuletzt wurde darauf
hingewiesen, dass es sich um einen einfachen Selbstwiderspruch handeln konnte.
Dieser kann nur unter folgender Annahme aufgeldst werden: Die offene Defini-
tion dessen, wer wie an der Gestaltung der Regeln der Gemeinschaft mitarbeiten
kann, ist die Voraussetzung der Rechtsgemeinschaft. Die stidndige von allen be-
reits anerkannten Rechtssubjekte qua ihres Status miissen annehmen, dass immer
auch andere Anspriiche geltend machen kdnnen. Wenn dies aber in jeglicher
Hinsicht akzeptiert wiirde, stellte sich die Frage, warum iiberhaupt noch von ei-
nem Kampf um Anerkennung die Rede ist. Wir ndhern uns mit dieser Erklarung
bereits einem Verstindnis von Autonomie, wie es Castoriadis vertritt, der diese
Offenheit weniger auf die Rechtsordnung oder bestimmte individuelle oder kol-
lektive Anspriiche beschrinkt, sondern auf Institutionen iiberhaupt.

4.3 DIFFERENZEN — ANERKENNUNG ODER IMAGINARES

Die Probleme der rechtlichen Sphére bei Honneth sind nicht innerhalb ihrer ei-
genen Systematik zu 16sen. Es bedarf eines bereits erwéhnten Riickgangs auf die
erste Anerkennungsform der Liebe. In diesem Riickgang ist der Ubergang zwi-
schen den Sphéren von Recht zu Liebe und umgekehrt zu untersuchen. Im fol-
genden Teil wird Castoriadis’ Verstidndnis von Autonomie und Intersubjektivitét
wieder aufgenommen werden, um die daraus geronnenen Erkenntnisse im
Schichtenmodell von Honneth zu erproben. Insofern wird wiederum Bezug ge-
nommen auf dessen Verstdndnis der Subjektbildung. Es wird sich zeigen, dass
mit einem verdnderten Verstdndnis erster Subjektbildung und dem Modell der
Sozialisation bei Castoriadis nicht nur der Ubergang als eigener Zwischenraum
verstanden werden kann, sondern auch, dass mit diesem Zwischenraum die
Sphére von Recht anders verstanden wird und ein breiteres Verstdndnis sozialer
Konflikte aufgebaut werden kann. Zu kléren ist zuletzt die Frage, ob das Modell
von Castoriadis iiber das Konzept von Honneth hinausgeht und ob allenfalls Lo-
sungsansitze auf die oben erwédhnten Problematisierungen gegeben werden kon-
nen. Bevor auf die Probleme der Anerkennungsform des Rechts bei Honneth zu-
riickgekommen werden kann, sind die wichtigsten Differenzen in der Subjektge-
nese von Honneth und Castoriadis zu betrachten. Aus diesen ergibt sich eine
veranderte Sicht auf die Probleme, die bisher hervortraten. Zuletzt soll damit er-
lautert werden, ob die neue Sichtweise wirklich als Losungsansatz fiir diese
Probleme gebraucht werden kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

162 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Es wurde herausgearbeitet, dass sich in der Objektbeziechungstheorie von
Winnicott die Genese des Subjekts in der Auseinandersetzung mit dem Anderen
vollzieht. Honneth betonte, dass ein Subjekt erst gar keinen positiven Selbstbe-
zug entwickeln konnte, wiirde es nicht in einer stindigen Konfrontation seine
Allmacht aufgeben, indem es den anderen anerkennt und mit ihm bzw. durch ihn
sich selber herausbildete. Die wesentlichen Teile der Subjektkonstitution voll-
ziehen sich in dieser Theorie noch in einem vorsprachlichen Stadium der kindli-
chen Entwicklung. An dieser Stelle klafft eine Liicke in Honneths Theorie: Kon-
zeptuell ist die reziproke Anerkennung als gemeinsame Struktur zwischen Liebe
und Recht ungeniigend. Der Ubergang liege, so Honneth, an der strukturellen
Gleichartigkeit:

»Von der Anerkennungsform der Liebe [...] unterscheidet sich nun das Rechtsverhéltnis in
so gut wie allen entscheidenden Hinsichten; beide Interaktionssphéren sind als zwei Typen
ein und des gleichen Musters der Vergesellschaftung tiberhaupt nur deswegen zu begrei-
fen, weil sich ihre jeweilige Logik ohne Riickgriff auf denselben Mechanismus der rezip-

roken Anerkennung gar nicht angemessen erkléren 1Bt.«*

Wiéhrend sich Honneth mit dieser Notwendigkeit begniigt, harren die weiter
oben aufgeworfenen Probleme einer Kldrung. Darauf wird im nédchsten Ab-
schnitt eingegangen. Anders vollendet sich die Bildung des Subjekts bei Castori-
adis: In einer Sphire der gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen, die dem
Subjekt auferlegt werden, wird es dadurch erst gebildet. Allerdings geht auch er
von einer vorgingigen intersubjektiven Anerkennungsstruktur aus, die aber nicht
bloB strukturelle Bedeutung hat, sondern durch die gesellschaftlichen imagindren
Bedeutungen — und bei Castoriadis mit der Autonomie — produktiv werden. Erst
das radikale Imagindre und das EinflieBen der gesellschaftlichen imagindren Be-
deutungen in die Psyche — vorab die somatisch erfahrenen, zuletzt die sprachli-
chen — generieren den Bruch zwischen dem Subjekt und den anderen. Dabei ist
die Bedingung der Moglichkeit das radikal Imaginidre als radikale Imagination,
das die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen als eigene Vorstellungen
aufnimmt und das Subjekt erst generiert. Es wurde darauf verwiesen, dass die-
sem ersten Bruch eine besondere Bedeutung zukommt — in diesem Fall auch im
Hinblick auf die Anerkennung, allgemeiner formuliert mit der Wechselseitig-
keit.*

44 Ebd., S. 174.
45 Vgl Abs.2.2.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 163

Die Unterschiede zur Objektbeziehungstheorie liegen darin, dass sich das
Subjekt nicht nur, aber auch durch die anderen als autonom verstehen lernt. Nur,
dass Castoriadis die Abhdngigkeit, durch die das Subjekt hindurch muss, nicht
als notwendig bleibende betrachtet wie Honneth, sondern in ihrer imaginér insti-
tuierten Seinsweise ihre mogliche Verdnderbarkeit erkennt. Anders gesagt: Wih-
rend die Wechselseitigkeit bei Honneth Anerkennung nur als Verhiltnis von
Kéampfen versteht, wird dieser Kampf um Anerkennung als Kampf um Autono-
mie bei Castoriadis zum gemeinsamen Projekt.*® Diese Komponente der Bedeu-
tung als imagindre Institution ist neben bloBen Anerkennungsverhéltnissen die
Vermittlung von der Liebe zum Recht.

Im Folgenden sollen der Ubergang von der Sphére der Liebe zum Recht und
dann die Probleme der Rechtssphére aus der Perspektive von Castoriadis be-
trachtet werden.

4.3.1 Kampf um Anerkennung und
die Rechtsperson / Rechtssubjekte

Es wurde festgestellt, dass die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen dem
Subjekt auferlegt wurden, in diesem Zwang aber erst eine Sozialisation und auch
Autonomie ermdglicht wird. Diese Bedeutungen fiihren nun auch die Sphére des
Rechts mit / in sich. Moralische wie rechtliche Bedeutungen gehdren zusammen
zu den gesellschaftlich imaginér instituierten Bedeutungen. Wobei das positive
Recht im Sinne von Castoriadis als aktual imagindre Institution bedeutsam wird
und sich Geltung verschafft. Die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen rei-
chen von der Honneth’schen Sphére der Liebe, die die Verhéltnisse im privaten
Bereich der Familie und Freunde regelt, hinaus und in das Recht hinein. Sie ge-
wihren erst eigentlich ein kohédrentes Verstdndnis beider Sphéaren. Honneth wur-
de oben unterstellt, dass der bloB strukturgleiche Mechanismus reziproker Aner-

46 Nennenswert, wenn auch nur am Rande, ist der Kommentar von Jiirgen Habermas ge-
geniiber Castoriadis’ Konzept. Habermas behauptet, dass gemiaf3 Castoriadis die ver-
gesellschafteten Individuen keine genuin intersubjektive Beziehung eingehen konnten.
Die Castoriadis vorgehaltene vermeintliche Vorverstindigung in den Institutionen ist
zwar, das stimmt, eine Bedingung, aber es handelt sich nicht um Vorverstindigung
wie Habermas behauptet. Diese Voraussetzung ermdglicht intersubjektive Beziehun-
gen erst und entsprechend von / mit einer anderen Person sprechen zu konnen. Vgl.
Habermas, Jirgen: »Exkurs zu Castoriadis: »Die imagindre Institution«, in: Ders.,
Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1985, S.
380-390.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

164 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

kennung zwar einer ontologischen Sparsamkeit gerecht wird, aber zugleich in
Kauf nimmt, eine grundlegende Liicke zu hinterlassen, ndmlich die Frage wie
sich mit der Autonomie die zweite Sphére des Rechts spezifisch von jener der
Liebe abhebt und zugleich mit dieser verbunden bleibt. Anders formuliert: Es
muss unklar bleiben, wie die spezifische Wechselseitigkeit der Anerkennung
iiberhaupt begriffen werden kann, wenn der Begriff der Autonomie nicht klar ist
und damit die Frage offen bleiben muss, wer mit welchen Anspriichen anerkannt
wird. Vereinfacht gesagt: Die Strukturgleichheit kann nicht — das ist die These —
begriffen werden, ohne zu bestimmen, was Autonomie bedeutet. Der rechtliche
Kampf um Anerkennung ist mehr als ein Kampf um die Bedingungen, die es er-
lauben an rationaler Willensbildung teilzunehmen. Er ist mit dem Bewusstsein
verbunden, dass die Institution in ihrer derweiligen Bedeutung eigenen Ansprii-
chen nicht gerecht wird und verédndert werden sollte. Dass dabei ein Kampf ent-
steht, ist wahrscheinlich, dass dieser Kampf einer um die Anerkennung dieser
Anspriiche ist, stimmt nur bedingt. Die Verletzung des positiven Selbstbezugs®’
durch andere kann ein Ausloser eines Kampfes sein. Aber, dass die Verletzung
von Personen in ihren Anspriichen auch durch die Inkongruenz von verschiede-
nen gesellschaftlich bedingten imagindren Bedeutungen und ihrem jeweiligen
gesellschaftlich-geschichtlich instituierten Ausdruck entstanden sein konnten,
fithrt dazu, dass dieser Kampf um Anerkennung eigentlich auch ein Kampf um
die der Institution inhdrenten Bedeutungen und ihrer Setzungen sein kdnnte.
Damit entfiele, dass die Eigenschaften zur rationalen Willensbildung neu gebil-
det und erweitert werden miissten. Es wire zu {iberlegen, ob es sich nicht genau-
er um die Inanspruchnahme einer Neudefinition der Institutionen insgesamt an-
hand eigener Bedeutungen handeln kdnnte und somit als Moglichkeit auch auto-
nomer Mitbestimmung.® Die vermeintliche Erweiterung als Reaktion diesem
Anspruch nachzugeben, kdnnte dann auch als Entscheidung verstanden werden,
eigene gesellschaftliche imagindre Bedeutungen in bestimmten Institutionen zu
erhalten, ohne dass grundsitzlich geltende Prinzipien in Frage gestellt werden
miissten. Damit wire die Abhdngigkeit rechtlicher Autonomie von bereits insti-
tuierten Rechtspersonen, wie sie weiter oben Honneth unterstellt wurde, mit Cas-
toriadis relativiert.

47 Bei Honneth: Selbstvertrauen, Selbstachtung, Selbstschitzung, vgl. Honneth: Kampf
um Anerkennung, S. 271.

48 Wobei damit auch, negativ gedeutet, die angestrebte Machtiibernahme der bestehen-
den Verhiltnisse durch eine andere Gruppe und der Institutionalisierung ihrer Bedeu-
tungen beschrieben werden konnte. — Damit sind nicht Interessen als »zweckgerichte-

te Grundorientierungen« gemeint, vgl. ebd., S. 264.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 165

Auf den Aspekt der Sprache und ihrer Rolle bzw. ihrer Bedeutung wurde
bisher nur rudimentér eingegangen. Aber auch mit und in ihr vollzieht sich der
Ubergang von einer allfilligen Anerkennungsform der Liebe hin zum Recht. Na-
tiirlich kann mit dem bisher gesagten, kaum noch von Anerkennungsformen ge-
sprochen werden. Fiir den Vergleich ist wichtig, dass Honneth in seinem Kon-
zept die Sprache als subjektkonstitutives Element wie auch die entsprechenden —
mit Castoriadis formuliert gesellschaftlich imagindren — Bedeutungen ausblen-
det. Wo in der Subjektkonstitution mit der Objektbeziehungstheorie noch in ei-
ner ginzlich vorsprachlichen Form die intersubjektiven Beziehungen verhandelt
werden, verlangt Honneth in der Anerkennungsform des Rechts die rationale
Auseinandersetzung, die nicht von einer Form sprachlicher Rationalitdt getrennt
gedacht werden kann. Diese Nachléssigkeit in der Bildung einer moralischen
Grammatik sozialer Konflikte wirkt sich nicht nur in einem Fehlen der Sprache
aus, sondern in einem Verfehlen der ebenfalls sprachlich gepréigten sozialen
Spannungsfelder. Es ist also — um diese Ausdrucksweise von Castoriadis noch-
mals aufzunehmen — nicht nur der Diskurs des anderen in seinen instituierten
Bedeutungen im Subjekt, der fiir die Autonomie von Relevanz ist, sondern auch
die Unterschiedlichkeit ihrer imagindren Auspragung als instituierte Bedeutung.
Zumindest bote diese Interpretation im Sinne des Konzepts von Castoriadis ein
umfassenderes Erkldrungsmuster fiir gesellschaftliche Konflikte. Es scheint, dass
mit seinem Ansatz den Anspriichen jener sozialen Gruppen, die mit einer Mehr-
heitskultur in Konflikt treten oder geraten, eine Eigenheit zugestanden werden
kann, die nicht bereits die Authebung in einer vorausgesetzten rationalen Uber-
einkunft bedingt, die zudem von einer ma3gebenden Institution bzw. Mehrheits-
kultur gewéhrt wiirde. Mit dieser Interpretation wére zugleich erklért, wie nicht-
kommensurable Anspriiche interpretiert werden konnten, die weiter oben prob-
lematisiert wurden. Es wiéren grundsitzliche Forderungen an die Verdnderung
gewisser gesellschaftlicher Bedeutungen, die mit deren volligen Umwandlung
einhergingen, was als Existenzbedrohung wahrgenommen wiirde. Von einer ge-
nerell mdglichen rationalen Ubereinkunft zu sprechen, wire dann obsolet.

4.3.2 Die Bedeutung der Autonomie

Autonomie ist fiir Castoriadis der Ausgang aus der heteronomen Institution.
Aber auch erst mit dieser Institution wird Autonomie denkbar. Méglich wird die
Autonomie in der Erkenntnis der geschopften Seinsweise der Institution und ih-
rer imagindren Bedeutungen. Es wurde gezeigt, dass Castoriadis diese Autono-
mie wesentlich auf den Begriff der Anerkennung zuriickbezieht, der aber in sei-
ner Deutung — radikaler als dies bei Honneth der Fall ist — mit einem Verstidndnis

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

166 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

von Freiheit verbunden wird.* Castoriadis, so der oben aufgefiihrte Nachweis,
geht davon aus, dass mit der Subjektgenese und entsprechend dem Aufbrechen
der psychischen Monade bzw. dem gleichzeitigen EinflieBen der gesellschaftli-
chen Vorstellungen der Anspruch moglich wird, diese Vorstellungen zu kritisie-
ren und diese Kritik auf eine Autonomie gerichtet ist, nicht nur des Subjekts,
sondern aller. Dies bedingt eine gemeinsame autonome Praxis. Diese Praxis, die
auf die Autonomie aller aus ist, ist nur aus der Subjektgenese heraus verstdnd-
lich. Diese Subjektgenese werde durch die Proto-Begegnung mit anderen ermog-
licht. In der gemeinsamen autonomen Praxis und der stdndigen Verdnderbarkeit
der Institution soll die urspriingliche mit den gesellschaftlichen imaginédren Be-
deutungen aufgenommene Institution und allenfalls Heteronomie durchbrochen
werden. Sie bedeutet bei Castoriadis verwirklichte Freiheit. Castoriadis versteht
unter Autonomie also den gemeinsamen Anspruch und das Handeln aller hin zur
Freiheit aller. Honneth versteht unter Autonomie einen offenen Begriff, der zu
jeder Zeit neu verhandelbar sein muss, da immer neue Anspruchsgruppen auf
rechtlicher Ebene mitbestimmen wollen, was Geltung hat. Wo Honneth dem
Subjekt nur durch die anderen und deren Anerkennung einen positiven Selbstbe-
zug erlaubt und damit Autonomie gewdhrt wird, ist fir Castoriadis die Erkennt-
nis der Unabhéngigkeit mit der radikalen Imagination als Fluchtpunkt vor dem
gesellschaftlichen Imagindren immer gegeben und der Blick auf die anderen als
notwendige Bedingung der eigenen Freiheit positiv gefasst. Es ist gleichsam die
transzendentale Bedingung jeglicher imagindren Institution. Obwohl Honneth,
was insofern hervorgehoben werden muss, ebenso eine strukturelle Offenheit
bedenkt, bleibt sein Begriff der Autonomie einer bestimmten Gruppe vorbehal-
ten, die Anspriiche und deren Berechtigung beurteilt und bewertet. Autonomie
kommt — kurz gesagt — nicht allen und in jeder Hinsicht bereits zu, sondern wird
zugesprochen. Die von Castoriadis beschriebene Autonomie demgegeniiber ist
zugleich auch ein anvisiertes gesellschaftliches Ziel, das es zu verwirklichen gél-
te. Dieser normative Anspruch geht aber von einer zugestandenen Gleichstellung
aus, wie sie Honneth nicht kennt bzw. widerspriichlich zugesteht.

Ein Vorteil der Bedeutung von Autonomie bei Honneth ist seine Offenheit.
Autonomie taucht insofern in der Sphére des Rechts und damit einer 6ffentlichen
Sphére auf, in der Anspriiche geltend gemacht werden, die aber nicht immer
gleiches Gewicht haben und entsprechend auch nur durch Kampf {iberhaupt ge-
hort wiirden. Honneth schreibt, dass es zum Verfahren rationaler Ubereinkunft
gehore, selbst liber seine Verfahrensweise zu befinden und die Bedingungen zu
setzen. Insofern bleibt der Begriff der Autonomie stdndig der Auseinanderset-

49 Vgl. Abs. 3.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 167

zung ausgesetzt. Durch diese strukturell offene »Definition< erreicht Honneth ei-
ne prozedurale und das heifit demokratisierende Wirkung, wie eine Institution
wie bspw. der Begriff der Biirger_innen zu verstehen ist. Die Offenheit der Au-
tonomie zieht weite und — so wahrscheinlich die Hoffnung — immer weitere
Kreise. Allerdings wird man aufgenommen, ohne dass man von einer tatsachli-
chen strukturellen Gleichstellung sprechen konnte. Insofern spreche ich von ei-
ner prozeduralen komplementdren bzw. asymmetrischen Autonomie. Castoriadis
geht anders vor. Der Anspruch autonom zu sein ergibt sich, das wurde erldutert,
einerseits aus der Sozialisation als Heteronomie und zugleich mit dem Anspruch
frei zu sein, dies wiederum mit Riickgriff auf das radikal Imaginére. Diese Frei-
heit kann nur als soziale Praxis angestrebt und erreicht werden und setzt die An-
erkennung der anderen voraus. Autonomie lésst sich bei Castoriadis also genauer
als bei Honneth bestimmen. Sie ist die gemeinsame willentliche Tétigkeit von
Subjekten, die zugleich mit dieser Tatigkeit die Bedeutung von Gesellschaft sel-
ber bestimmen wollen und konnen. Sie richten sich damit entsprechend gegen
eine spezifische Entfremdung, die bei Castoriadis als Heteronomie bezeichnet,
notwendig vorausgesetzt, wenn auch nicht zwingend bleiben muss. Dieser Be-
griff von Autonomie 16st zwar keinen definitorisch-theoretisch offenen An-
spruch ein, aber einen praktischen, wenn Castoriadis damit aufzeigt, dass die
notwendige gemeinsame Praxis auch von einer offenen Richtung dieser Praxis
ausgehen muss und die Gleichstellung aller bedingt. Man kann nicht alleine au-
tonom werden, und in dieser Anlage liegt es, dass die Verwirklichung von Auto-
nomie an die anderen gebunden ist. Die Verbundenheit oder Gebundenheit be-
wirkt, dass das Antlitz der Autonomie immer Verhandlungssache bleibt.” Inso-
fern spreche ich von praktischer symmetrischer Autonomie.

4.4 FaziT

Ausgangspunkt dieses Kapitels war die Frage, ob das Konzept von Castoriadis
gegeniiber jenem von Honneth Erkldarungen bietet, die letzteres nicht erreicht.
Insofern musste der Begriff der Anerkennung wie ihn Honneth seit Anfang der
1990er Jahre vertritt, erldutert werden. Es wurde darauf hingewiesen, dass sich
Honneths Arbeit zum Kampf um Anerkennung aus drei Griinden anbietet. Eine
strukturelle Ahnlichkeit, was das reziproke Verhiltnis von Subjekt und Gesell-
schaft betrifft. Insofern wurde erldutert, dass bei Castoriadis wie auch bei Hon-

50 Vgl. Abs. 2.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

168 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

neth — entsprechend mit eigenen Auspragungen — die Subjektgenese durch ein
Aullen, im weitesten Sinne der Gesellschaft, erreicht wird.

Honneth ging in seinem Kampf um Anerkennung von Hegel und Mead aus,
wobei vor allem die bei bzw. von Hegel entdeckten Sphédren reziproker Aner-
kennung von Interesse waren. Die Struktur sozialer Anerkennungsverhiltnisse
zeigte sich auf drei Ebenen, der von Honneth abgekiirzten Liebe, Recht und
Wertschétzung bzw. Leistung.

Bei der unter dem Begriff der Liebe gefassten Sphire bezog sich Honneth
auf die Objektbeziehungstheorie. Dabei referiert er, inwiefern es zur Subjektge-
nese komme, wobei die wechselseitige Anerkennung von Kind und Mutter in ih-
rer jeweiligen Macht- bzw. Ohnmachtposition deutlich wurde. Das Kind prallt
an der Macht der Mutter ab, die Mutter bemerkt die Eigenstindigkeit des Kin-
des. Aus dieser Anerkennung leitete Honneth eine Abhédngigkeit ab, die sich
grob gesagt in der emotionalen Bindung wiederholt. Diese ergebe sich aus der
notwendig aufgegebenen Symbiose und werde anders wieder eingeholt: Liebe.

Die Sphire des Rechts verfiige lediglich tiber die gleiche Struktur reziproker
Anerkennungsverhéltnisse wie die Liebe, leite sich insofern auch aus dieser ab —
nicht mehr und nicht weniger. Dabei wurde die Eigenheit dieser Sphére mit der
Anerkennung der individuellen Autonomie genauer umschrieben. Zu dieser Au-
tonomie gehorte gemidll Honneth, dass man ein Rechtssubjekt dann sei, wenn
man iiber moralische Normen verniinftig zu entscheiden vermdge. Der damit
verbundene Gehorsam gegeniiber dem (selbstbestimmten) Gesetz gehorte weiter
dazu. Es wurde versucht zu kldren, was es heilen kann, dass man fahig sei, in
individueller Autonomie iiber moralische Normen verniinftig zu entscheiden.
Dabei wurde festgestellt, dass gerade die genauere Umschreibung der morali-
schen Zurechnungsfahigkeit von Honneth bewusst offen gehalten wurde. Dies
hat einen konzeptuellen Sinn. Durch diese Offenheit, bleibt der Kampf um An-
erkennung gegeniiber jenen Subjekten offen, die als Rechtssubjekte in diese
Sphére aufgenommen werden wollen. Diese Anerkennung bildete auch den Aus-
gangspunkt fiir Honneths Behauptung, dass sie die Moglichkeit von Selbstach-
tung enthalte.

Es wurde im Anschluss an die grobe Erlduterung zum Konzept von Honneth
vor allem auf den Zusammenhang zwischen der Sphére der Liebe und jener
zweiten, der des Rechts, eingegangen. Kritisiert wurde, dass Honneth eine mog-
liche Einigung in einem Diskurs rationaler Willensbildung voraussetze. Damit
macht er die Moglichkeit der Anerkennung von der Akzeptanz prozeduraler rati-
onaler Regeln abhidngig, die allenfalls selbst in die Kritik geraten konnten. Es
wurde auf drei Probleme hingewiesen. Erstens, dass es eine strukturelle Abhén-
gigkeit jener Subjekte gegeniiber den Rechtssubjekten gebe. Zweitens, dass es

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ANERKENNUNG | 169

geforderte Anspriiche geben konnte, die mit den Anforderungen der etablierten
Ordnung iiberhaupt nicht vereinbar sind, wéhrend Honneth von einer moglichen
Einigung ausgeht. Drittens, stellte sich die Frage, ob nicht nur die materialen Ei-
genschaften, an einem Verfahren rationaler Ubereinkunft teilzunehmen strittig
sein miissten, sondern auch die formalen, der rationalen Ubereinkunft selbst.
Kurz, wer definiert, wann die rationale Ubereinkunft erreicht ist?

Es wurde das Honneth’sche Verstidndnis von Autonomie untersucht. Dabei
wurde deutlich, dass Honneth von einer autonomen Person dann spricht, wenn
diese fahig sei, an einem Verfahren rationaler Ubereinkunft teilzunehmen. Zu-
gleich will er die genauere Bestimmung dessen, was dies heil3t, nicht angeben,
da gerade im Vorgang dieser Ubereinkunft die Eigenschaften dndern kdnnen.
Diese Unschiérfe fiihrte, so die Folgerung, zu einem Zirkel im Konzept von Hon-
neth, der nur bedingt geldst werden konnte.

Nach einer ersten Kritik an Honneth wurde das Konzept von Castoriadis bei-
gezogen. In diesem Abschnitt wurde mit Bezug auf die verschiedenen Interpreta-
tionen der Subjektgenese in Verbindung mit der Sozialisation nachgegangen. Es
wurde hervorgehoben, dass Honneth die Sprache als Element der Sozialisation
schlicht nicht untersucht und damit die Verwobenheit seiner Anerkennungsfor-
men Liebe und Recht nur in der reziproken Anerkennung als Mechanismus sieht.
Dieser Formalismus von Anerkennungsstrukturen blendet Wesentliches aus.
Man findet in der Rolle der gesellschaftlich imagindren Bedeutungen und im
Besonderen ihrer Sprachlichkeit eine Vermittlungsmoglichkeit von Castoriadis.
Nicht nur, dass wir jemanden als Rechtsperson unter bestimmten Bedingun-
gen anerkennen, ist von Belang, sondern auch unter welchen Voraussetzungen,
sprich Institutionen, wir diese Anerkennung erfahren haben.

Recht und rechtliche Anerkennung als gesellschaftlich imagindre Bedeutun-
gen (und Institution) vollziehen sich also nicht nur mit der Gesetzgebung, son-
dern auch in einer von der Gesellschaft gesetzten sprachlichen Dimension. Da-
mit ergeben sich zwei alternative Interpretationen sozialer Konflikte:

1. Es geht tatsdchlich und eigentlich um Autonomie.
2. Es geht um Kommensurabilitdtsprobleme zwischen Vorstellungen von ge-
sellschaftlichen Institutionen.

Handelt es sich um den ersten Punkt, so werden Recht und rechtliche Anerken-
nung nicht erst mit dem Gesetz generiert, sondern mit dem vorgéngigen Diskurs
in ihrer Moglichkeit und Auspragung bereits mitbestimmt. Thre imaginidre Insti-
tution in der Gesellschaft als instituierte zu erkennen, die entfremdet eigener Au-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

170 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

tonomie entgegengesetzt sein kann, erschlief3t erst die Moglichkeit von Selbstbe-
stimmung. Hier werden Autonomie und ihre Anspriiche akut.

Abgesehen von der Autonomie und ihrer Realisation, kdnnen aber anderer-
seits soziale Konflikte um die jeweilige Auspragung von Institutionen entstehen.
Es muss nicht einmal ein autonomer Anspruch erhoben werden, um solche Kon-
flikte zu erkldren, denn es wire moglich, dass sie aus Problemen der Inkommen-
surabilitidt von gesellschaftlichen und damit auch rechtlichen Institutionen ent-
stehen. Daies schlie3t das Problem von politischen Marginalisierungen nicht aus,
sondern gerade ein. Hier konnten also verschiedene Vorstellungen gesellschaftli-
cher imaginédrer Institutionen bzw. Bedeutungen aneinandergeraten und sich oft
nur bedingt vermitteln lassen.

Die Bedeutung von Autonomie bei Castoriadis und Honneth wurde zum bes-
seren Verstindnis begrifflich unterschieden. Wéhrend bei Honneth von einer
prozeduralen komplementdren bzw. asymmetrischen Autonomie gesprochen wur-
de, wurde bei Castoriadis von einer praktischen symmetrischen Autonomie ge-
sprochen. Diese Differenzierung soll verdeutlichen, dass Honneth von einem
Vorgang ausgeht, der Autonomie in Abhéngigkeit einer zugesprochenen Aner-
kennung setzt, wiahrend Castoriadis von Anerkennung als wechselseitiger Be-
dingung von Freiheit gleichgestellter Subjekte ausgeht, die damit erst die Mog-
lichkeit von Autonomie setzen.

Dass die Konzepte von Honneth und Castoriadis iiberhaupt vergleichbar wa-
ren, verdankt sich der Tatsache, dass beide von einem psychoanalytischen Mo-
dell ausgehen, um die Sozialisation zu erkldren. Dass aber Castoriadis nicht spe-
zifisch soziale Konflikte im Auge hat, tut dem Vergleich keinen Abbruch. Durch
den Begriff der gesellschaftlich imagindren Bedeutungen und ihrer Institution
wird deutlich, wie man soziale Konflikte préziser beschreiben konnte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Abschweifung: Gemeinsinn

Ich gehe auch hier wieder von der Annahme aus,
dass niemand dafiir pladieren wird, Vereinigun-
gen von Kopfjdgern zu subventionieren oder
auch nur zu dulden.'

CORNELIUS CASTORIADIS

Mit den bisherigen Ausfiihrungen zum Begriff der Autonomie zeigte sich ein
grundlegendes Verstindnis von Freiheit, das nur im engen Zusammenhang mit
der gemeinsamen Praxis begriffen werden konnte. Um diesem Verstdndnis ni-
herzukommen, soll in diesem Abschnitt eine konzeptuelle Verbindung zum Be-
griff des Gemeinsinns erarbeitet werden. Insofern wird sich auch beispielhaft
zeigen lassen, dass damit ein Problem, mit dem heutige Staaten zu schaffen ha-
ben, durch eine Radikalisierung des demokratischen Verstindnisses 19sen liesse
bzw. auflgste. Die These ist, dass der hergebrachte Begriff des Gemeinsinns im
Sinne einer autonomen Praxis aller verstanden werden kann und so eine neue
Wendung erféhrt. Damit wird der Begriff aus seiner liberal-biirgerlichen Traditi-
on geldst und im Sinne der Autonomie von Castoriadis interpretiert. Der Begriff
soll insofern aus seinem bisherigen Zusammenhang »entwendet« werden.” Das
Ziel mit der Re-aktualisierung ist, das Konzept von Castoriadis einerseits in die
Tradition der politischen Theorie einzubinden und andererseits sein Konzept zu
erweitern.

1 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 249.
2 Gilcher-Holtey, Ingrid: Transformation durch Subversion, S. 205f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

172 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

5.1 GEMEINSINN UND SEINE BEDEUTUNG

Gemeinsinn bezeichnet eine meistens »spezifisch soziale Haltung«.’ Die von
Kohler aktualisierte positiv gewertete Bedeutung dieses Gemeinsinns wird hier
aufgenommen. Damit ist gemeint, dass nicht — das soll hier systematisch ausge-
schlossen werden — von Gemeinwohl gesprochen wird, sondern ganz gezielt nur
von Gemeinsinn. Der Begriff des Gemeinwohls birgt zu viele — zu oft bediente —
politische Fallstricke, die es hier auszuschlieBen gilt. Kohler bietet entsprechen-
de Ansatzpunkte, indem er die Begriffe systematisch unterscheidet:

»Wihrend der Begriff des »Gemeinwohis< auf die objektiven Inhalte zielt, die das fiir die
Gemeinschaft und die sie bildenden Menschen Zutrdgliche formulieren, meint der Aus-
druck »Gemeinsinn< normalerweise eine motivationale Bereitschaft, ndmlich die Neigung
Einzelner oder eines Kollektivs zugunsten der anderen Gemeinschaftsangehorigen bzw.
der Gemeinschaft als solcher etwas zu leisten, was fiir die Handlenden mit Belastungen,

vielleicht sogar mit lebensbedrohlichen Pflichten verbunden ist.«*

Neben dieser Definition geht Kohler im Laufe seines Essays Biirgertugend und
Willensnation auch genauer auf die Bedeutung des Gemeinsinns ein, wenn er
schreibt, dass drei Dinge wesentlich seien. Erstens beziehe sich dieser Gemein-
sinn, der grofftmogliche Autonomie anstrebe, auf »eine 6ffentliche, plurale und
zugleich gemeinsame Welt«.” Zweitens sei der Gemeinsinn nicht bloB Ausdruck
einer »gefiithlsméssigen, quasifamilialen und sozialpsychologisch gut erklarbaren
Kollektivempfindung, sondern die Wurzel eines verniinftig-diskursiven Wir-
Bewusstseins«.” Drittens sei die »staatsbiirgerliche Wir-Intelligenz und diskursiv
beriihrbare Wir-Empfindung« eine zu lernende Instanz.” Entsprechend dieser
Prézisierung bedarf es einer minimalen Identifikation mit den Institutionen, um
iiberhaupt das Befolgen und den praktischen Weiterbestand dieser auch subjektiv
zu verwirklichen: »[Glut geht das Ganze jedenfalls nur, wenn die objektiv-
institutionelle Struktur und die subjektiv-bewusstseinsméssige Moral aufeinan-
der Bezug nehmen«.® Dem entspricht weitergehend eine Verschrinkung wie sie
Miinkler und Bluhm schildern, welche die Handlungsorientierung und Repro-

Kohler: Biirgertugend und Willensnation, S. 15.
Ebd., S. 19. [Herv. 1.0.]

Ebd., S. 27.

Ebd., S. 28.

Ebd.

Ebd., S. 46.

0 N N L W

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 173

duktion der Institutionen betrifft: »Zurecht sind fiir Dahl und Scharpf Gemein-
wohl und Gemeinsinn nicht nur als einfache Handlungsorientierung wichtig,
sondern sie zielen zugleich auf die Reproduktion zentraler subjektiver Voraus-
setzungen der Demokratie und demokratischer Institutionen.«’ Ein letzter Kern-
gedanke zum Gemeinsinn, auf den hier Bezug genommen werden kann, ist die
von Kohler referierte »Urteilskraft«'’. Erst der selbstverantwortliche Vollzug
von Selberdenken sei jene praktische Stellungnahme, auf die es ankomme. Sie
sei die »subjektive Basisvoraussetzung gelingender Demokratie«."'

An dieser Stelle lédsst sich der Begriff der Autonomie von Castoriadis auf-
nehmen. Insofern wird im Folgenden auf die Subjektgenese, die Entfremdung,
Autonomie als Norm und den revolutiondren Entwurf zuriickzukommen sein.
Allerdings nimmt unsere Bezugnahme auf Kohler damit ihr Ende. Seine Weiter-
fiihrung bezieht sich auf die Begriffe des Biirgers, der Liberalitdt, freier Markt-
wirtschaft'?, Patriotismus, Nation und Staat, die erstens grundsitzlich nicht mit
dem Konzept von Castoriadis vereinbar sind und zweitens entsprechend nicht zu
einem verdnderten Verstdndnis des Gemeinsinns passen. Die These ist, dass die-
se Teile nicht zwingend zu diesem Begriff gehoren, ohne dass damit Gemeinsinn
in vollig anderer Weise verstanden wiirde. Mit einer alternativen Begriffsbe-
schreibung lédsst sich das Autonomie-Verstindnis von Castoriadis weiter erhel-
len.

9 Miinkler, Herfried / Bluhm, Harald: »Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn als
politisch-soziale Leitbegriffe«, in: Dies. (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn: histori-
sche Semantiken politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 9-30, hier

S. 11f.
10 Kohler: Biirgertugend und Willensnation, S. 60.

11 Ebd, S. 61.

12 Gerade jene positiv beurteilte Dimension der Konflikte, die Hirschmann fiir die
Marktwirtschaft sprechen ldsst, muss umgekehrt werden: Die Konflikte, die durch
marktwirtschaftliche Ungerechtigkeiten hervorgerufen werden, perpetuieren Un-
gleichheiten. Es mag sein, dass sich durch Reformen und die entsprechende Verarbei-
tung, anders gesagt, das Austragen der Konflikte, Losungen erreichen lassen. Es én-
dert dies nichts am Umstand, dass die von der Ungerechtigkeit Betroffenen so gut wie
immer in einer schlechteren Position beim Austragen und der Losung des Konflikts

sind.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

174 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

5.2 GEMEINSINN DURCH ANERKENNUNG

»[DJer G[emeinsinn hat; nc] eine gesellschaftlich-ethische Funktion. Er ist nicht nur eine
Quelle der Erkenntnis fiir das dem »Gemeinwesen« Niitzliche, sondern eine Ursache gesel-

lig-gesellschaftlichen menschlichen Verhaltens.«'

Diese zweite von drei Grundbestimmungen dessen, was mit Gemeinsinn gemeint
ist, ist vor allem als Ursache des gesellig-gesellschaftlichen menschlichen Ver-
haltens interessant. Diese Ursache ist noch unklar und wird im Artikel auch nicht
naher bestimmt, obwohl eine Traditionslinie zum aristotelisch-stoischen Denken
gezogen wird. Allerdings soll hier nicht dieser Spur nachgegangen werden.
Vielmehr soll diese Bestimmung des Gemeinsinns als Ausgangspunkt fiir eine
autonome gemeinschaftliche Praxis gedacht werden. Insofern kommt ihm nur
scheinbar eine funktionale Bedeutung zu, die, zieht man Parallelen, bei Castoria-
dis mit dem Verstindnis der Autonomie als Norm zusammenhéngt. Dieser Be-
zug ist so zu verstehen, dass das Verstdndnis von Freiheit bei Castoriadis sich
auf einen normativen Begriff der Anerkennung zuriickbeziehen muss. Sofern
meine Freiheit dort beginne, wo jene des anderen beginnt, kann Castoriadis gar
nicht anders, wie weiter oben erldutert, als von einer wechselseitigen Anerken-
nung ausgehen." Diese Anerkennung begriindet zugleich die Autonomie als
Norm, aus der sich die Bedeutsamkeit eines neuinterpretierten Gemeinsinns
ergibt. Denn erst aus dieser Anerkennung und dem so — positiv verstanden — ver-
strickten Freiheitsbegriff, ergibt sich der Gemeinsinn als Ursache einer gemein-
samen Praxis. Wenn gefragt wird, wie gemeinsames Handeln vor sich gehen
kann, ist die Bedingung gesetzt, die — geméB einem autonom-demokratischen
Verstidndnis — eine gleichgestellte, und zwar nicht zuerst institutionelle, sondern
moralische Position aller Beteiligten bedeutet. Diese moralische Voraussetzung
darf nicht wiederum auf einen intersubjektiven Kommunikationsvorgang redu-
ziert werden, obwohl dieser auch betroffen ist. Es gilt: Castoriadis lehnt nicht In-
stitutionen ab, sondern deren Verhdrtung und Perpetuierung trotz einem Verlust
gesellschaftlicher Funktionalitit, die in einer scheinbaren Unabinderlichkeit
miindet."” Dazu bedarf es neben der Grundlage einer standigen Veranderung eine
normative Sicherung. Letztere bildet gewissermaBien das Bewusstsein der not-

13 Maydell, A. v. / Wiehl, R.: »Gemeinsinng, in: Ritter, Joachim (Hg.), Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 3 G-H, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1974, S. 243-247, hier S. 244.

14 Vgl. Abs. 3.2.

15 Vgl Abs. 3.1.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 175

wendigen gemeinsamen Praxis. Das Verstdndnis der Autonomie durch die Aner-
kennung bietet entsprechend die normative Riickversicherung des Konzepts.
Diese Riickversicherung bedeutet — ich muss nochmals auf die Subjektgenese
zuriickkommen — dass mit der erwihnten Ur-Teilung'® die psychische Monade
ein Subjekt bildet, indem gesellschaftliche imagindre Bedeutungen einflieBen
konnen und miissen. Das Kleinkind miisse bemerken, dass es Objekte in einer
Sphére gebe, der es angehdre und iiber die es keine vollumfangliche Macht ha-
be."” Zugleich findet aber die eigentliche Sozialisierung statt, die eine Reziprozi-
tdt anhand der geteilten gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen beinhaltet.
Entsprechend ist der gemeinsame Erfahrungshorizont einer geteilten Welt durch
die gesellschaftlichen imaginidren Bedeutungen die Riickversicherung. Da nun
das radikal Imaginére als Bedingung der Mdoglichkeit iiberhaupt einer Sozialisa-
tion — ein Vermogen nimmt die gesellschaftlichen Vorstellungen auf — zu verste-
hen ist, ist diese »6ffentliche Welt< niemals abgeschlossen, was ihre Moglichkei-
ten und ihre Gestaltbarkeit betrifft. Umso stirker betont das Verstindnis von Au-
tonomie mit der vorausgesetzten reziproken Anerkennung, dass diese 6ffentliche
Welt bzw. ihre imagindren Bedeutungen durch eine gemeinsame autonome Pra-
xis verdnderbar bleiben. Das betrifft gerade auch Konflikte, die aufgrund der
Konfrontation unterschiedlicher Vorstellungen, sprich gesellschaftlicher imagi-
nédrer Bedeutungen, entstehen konnen.

Insofern riickt der Begriff des Gemeinsinns wieder in den Vordergrund. Ge-
meinsinn ist nur in Bezug auf eine Gemeine bzw. Gemeinde denkbar. Diese
Verpflichtung muss sich allerdings nicht bewusst vollziehen. Genauso gut kann
eine unreflektierte Identifikation dieses Engagement begriinden. Allerdings
meint Castoriadis gerade dies nicht. Insofern sind Begriffe wie Nation, die im-
mer exkludierenden Charakter haben, abzulehnen. Inwiefern nun ein aktualisier-
tes positives Verstdndnis von Gemeinsinn {iberhaupt mit Castoriadis vereinbar
ist, wird sich zeigen lassen, indem es zuerst auf die Bedeutung der Logik des re-
volutiondiren Entwurfs zuriickbezogen wird."®

16 Vgl. Abs.2.2.1.

17 Reitter spricht von der offentlichen Welt. Vgl. Reitter: Perspektiven der Freud-Re-
zeption, S. 125.

18 Vgl. Abs. 2.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

176 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

5.3 REVOLUTIONARER ENTWURF ALS GEMEINSINN

Was in der bisherigen Aktualisierung des Gemeinsinns storen musste, war des-
sen scheinbar versohnlicher Unterton, der dem >gesunden Menschenverstand<
und einer allfalligen Konkordanz zuzuschreiben ist. Eine solche kann, so miisste
man meinen, gerade nicht revolutionir, sondern blo3 reformistisch — oder sogar
opportunistisch — sein. Deshalb muss fiir eine plausible Aktualisierung des Be-
griffs nochmals verdeutlicht werden, unter welcher Voraussetzung Gemeinsinn
im Zusammenhang mit Castoriadis aktualisierbar ist. Dazu gehdren auch seine
Ausfithrungen in der Gesellschaft als imagindre Institution, die ausdriicklich von
einem revolutiondren Entwurf handeln. Im Abschnitt zum revolutionéren Ent-
wurf kommt der Praxis eine zentrale Bedeutung zu. Die entsprechende Definiti-
on bezieht sich auf die anderen »als autonome Wesen«'’, die — dies wurde be-
reits im Abschnitt zur Autonomie als Norm genauer erldutert — fiir das eigene
Handeln wichtig werden. Damit wird dem gemeinsamen Tun eine besondere
Bedeutung gegeben. Diesem gemeinsamen Tun kommt eine dreifache Relevanz
zu, erstens als aktuale Verwirklichung der Autonomie der anderen, zweitens als
performativer, man konnte sagen prianormativer Riickbezug auf die Bedingung
des erfiillten Anspruchs einer Anerkennung der anderen und damit deren Freiheit
und drittens prospektiv als gemeinsames Projekt der weiteren und immer weiter-
gehenden Erfiillung von Autonomie in der Gesellschaft. Der Charakter des Ent-
wurfs ist als gemeinsames Entwerfen zu verstehen. Unter den Bedingungen einer
heteronomen Institution einer Gesellschaft gibt diese Anlass mit dieser autono-
men Praxis dagegen anzugehen wie auch in letzter Konsequenz diese Institutio-
nen zu bekdmpfen. Da dies alle betrifft, konnen nur alle in dieser Praxis mitein-
bezogen sein — ohne Ausschluss. Der Entwurf hat allerdings eine konkretere
Komponente, gegen die man einwenden konnte, dass sie dem Anspruch, die an-
deren in ihrer Autonomie vollstindig anzuerkennen, widerspriache. Denn nicht
jede r wird mit dem Entwurf oder Teilen davon einverstanden sein. Diese inso-
fern inkommensurablen Anspriiche gesellschaftlicher Ausgestaltung von Institu-
tionen kann man zweierlei entgegnen: Einerseits behauptet Castoriadis nicht,
dass sein Entwurf unangefochtene Geltung habe, sondern zur Diskussion stehe:
»Eine Bewegung, die den Aufbau einer autonomen Gesellschaft anstrebt, kann
nicht ohne Diskussion und Vergleich der Vorschlidge vieler verschiedener Biirger
auskommen. Ich bin einer dieser Biirger, also unterbreite ich meine Vorschla-
ge.«”’ Man kann dem Einwand zweitens soweit begegnen, als jene kritischen

19 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 128.

20 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 251.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 177

Kritiker gerade nicht an der Verwirklichung der Autonomie aller interessiert
sind. Daran ldsst sich die Antwort anschlielen, inwiefern iberhaupt noch von ei-
nem revolutiondren Entwurf zu sprechen ist. Entgegen der von Honneth behaup-
teten ontologischen Rettung der Revolution®' behauptet Castoriadis in letzter
Konsequenz nichts anderes, als dass von Revolution im eigentlichen Sinne nur
zu sprechen ist, wenn die Revolution als Projekt der Autonomie aller fiir alle zu
verstehen ist.”> Castoriadis Verstindnis ist also nicht mit einem hergebrachten li-
beralen Verstiandnis von Gemeinsinn gleichzusetzen. Dennoch kann der Begriff
produktiv entwendet und erweitert werden. Nicht mehr eine beschréinkte starre
Gemeinde kann gemeint sein, wenn alle betroffen sind. Aber auch die Grenze
des Kampfes ist nicht mehr einfach auszumachen — aufgeldst ist diese nicht. Nur
zeigt sich diese Grenze erst in der jeweiligen Praxis, dort und dann, wenn die
Autonomie Einzelner keine Anerkennung mehr findet. Wer gegen eine so ver-
standene Praxis ist, widerstrebt einem Anspruch der Gleichstellung. Das heif3t,
wer einen im Sinne von Castoriadis erweiterten Gemeinsinn ablehnt, lehnt die
grundlegende wechselseitige Anerkennung der autonomen Anspriiche in einer
gemeinsamen Praxis ab. Dieser Widerspruch der Verwirklichung von Autono-
mie in diesem normativen Sinn wird durch den Begriff der Revolution eingeholt.
Indem die bisherigen Institutionen negiert werden, entspricht ein Kampf im re-
volutiondren Sinn einerseits der Autonomie als Norm und andererseits der Ver-
wirklichung einer autonomen Gesellschaft als Ziel.

Damit kommt Gemeinsinn in Bewegung. Man kann also die Definition des
Gemeinsinns stirker formulieren als Kohler, material, indem man nicht nur von
einer »motivationalen Bereitschaft«” spricht, sondern von einer Art kantischen
regulativen Idee, welche die Bedingung der Moglichkeit der eigenen Freiheit
zum Ausdruck bringt. Insofern kénnte man sich auch auf Hannah Arendts Be-
griff des Politischen beziehen, wo Freiheit erst dort verwirklicht wird, wo es Po-
litik gibt, republikanisch im alten Wortsinn verstanden. Politik aber bedarf eines
gemeinsamen Nenners, der erst im Gemeinsinn eine Charakterisierung findet.
Damit wird aus der bloBen Neigung eine notwendige Bedingung, politische Ge-
meinschaft iiberhaupt vorzustellen, wie sie Kohler in den spiteren Definitionen
aufnimmt. Ich pladiere entsprechend fiir eine weniger altruistisch aufgeladene

21 Honneth, Axel: »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Gesellschaftstheorie
von Cornelius Castoriadis«, in: Ders. (Hg.), Die zerrissene Welt des Sozialen. Sozial-
philosophische Aufsdtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. 123-143, hier S.
142f.

22 Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183-269.

23 Kobhler: Biirgertugend und Willensnation, S. 19.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

178 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Begriffsbestimmung, als fiir eine — aus der materialen Anderung der Definition —
sich ergebende formale Bedeutung des Begriffs des Gemeinsinns fiir autonome
Praxis. Diese verdnderte Definition wirkt sich unmittelbar auf die Antwort aus,
wer wo Herrschaft ausiibt. Diese Herrschaftsausiibung wiederum dufBert sich ent-
sprechend in einem gemeinsamen Raum.

5.4 OIKOSs, AGORA, EKKLESIA

»Die erste Existenzbedingung einer autonomen Gesellschaft — einer demokrati-
schen Gesellschaft — ist, dass die 6ffentlich / 6ffentliche Sphére tatsdchlich 6f-
fentlich wird, zu einer ekklesia wird und nicht zum privaten Beutegut von Parti-
kulargruppen.«** Castoriadis Ausfithrungen zum Begriff der ekklesia stellen da-
bei eine erste Spur dar. Dieser Begriff steht in einem Zusammenhang von drei
Sphéren:

»Man kann abstrakt drei Sphéren unterscheiden, innerhalb derer sich die Beziehungen der
Individuen und der Gemeinschaft untereinander sowie zu ihrer politischen Institution ab-
spielen: die private Sphére — oikos; die privat / 6ffentliche Sphire — agora; die 6ffentlich /
offentliche Sphére, die ich im Fall einer demokratischen Gesellschaft der Kiirze halber ek-

. 25
klesia nennen werde.«

Castoriadis versteht diese Sphéren nicht als vollkommen voneinander getrennt.
Es miisse immer Fille geben, in denen die ekklesia in den oikos eingreife™, ob-
wohl — und das ist entscheidend — das Verhéltnis der drei Sphéren in einer auto-
nomen Gesellschaft so organisiert sein miisse, dass die 6ffentlich / 6ffentliche
Sphére die groBtmogliche Ausdehnung der privaten und privat / 6ffentlichen
Sphire »garantiert und fordert«”’. Dabei ist die agora jener Ort, an dem Men-
schen sich nicht notwendig politischen Geschiften widmeten, sondern in jeder
Hinsicht zusammenk&men. Auch und vor allem bei der agora als Marktplatz
verstanden. Diese Unterscheidung ist deshalb bemerkenswert, da sie den Bezug
— vor allem wenn es um Castoriadis’ Verstdndnis der ekklesia geht — zu einer
Aktualisierung des Gemeinsinns in weiterer Form ermdglicht.

24 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 242. [Herv. i.0.]
25 Ebd,, S. 240. [Herv. 1.0.]

26 Ebd., S. 246.

27 Ebd, S. 247.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 179

»Die liberalen Oligarchien der Gegenwart — die sogenannten »Demokratien< — behaupten,
die offentlich / 6ffentliche Sphéare weitestgehend zu begrenzen oder auf ein unvermeidli-
ches Minimum zu reduzieren. Die Behauptung ist offenkundig irrefithrend. Die >liberals-
ten< Regime der Gegenwart (Vereinigte Staaten, England oder die Schweiz) sind zutiefst

etatistische Gesellschaften [...].«*

Damit stellt sich die Frage, wie dieses Offentlich-Werden vorzustellen ist? Cas-
toriadis hat in verschiedener Hinsicht bereits sehr frith auf Moglichkeiten der
Verwirklichung von Autonomie hingewiesen.” Darauf wird hier nicht weiter
eingegangen. Im Rahmen dieser Arbeit wurde auf die moralische Bedingung
hingewiesen, jene Norm, die uns der Anerkennung der anderen als Bedingung
der Moglichkeit der Verwirklichung von Autonomie erst zufiihrt. Entsprechend
wird hier die Moglichkeitsbedingung dieser ekklesia zu verstehen sein. Es stellt
sich wiederum die Frage — damit wird die Auseinandersetzung mit Honneth
nochmals aktuell — inwiefern nicht unterschiedliche imaginidre Bedeutungen
durch die Sozialisation ein Hindernis darstellen, wenn es um diese normative
Voraussetzung geht. Die Antwort verweist auf zwei wesentliche Aspekte: Die
Ausgestaltung der privaten Sphére ist allen unumschrinkt iiberlassen, das betrifft
zum Beispiel die Ausiibung des Glaubens. Diese Ausiibung ist in zweifacher
Weise an das normative Anerkennungsgebot gebunden, einerseits, indem die
freie Ausiibung dadurch gewéhrleistet wird und andererseits, indem damit die
Einmischung in die Ausiibung privater Angelegenheiten von anderen unterlassen
wird. Eine grundlegende Ausnahme bilden Belange von &6ffentlichem Interesse
und dazu gehort gerade auch die Moglichkeitsbedingung, was Castoriadis wie
immer polemisch bemerkt:

»Eine autonome Gesellschaft wird eine Unantastbarkeit der Privatsphére garantieren miis-
sen, die das Strafrecht nicht suspendiert (ich glaube nicht, dass jemand dafiir pladieren
wird, Mord unter Eheleuten oder den Missbrauch von Kindern durch ihre Eltern fir un-
wichtig zu erachten, auch wenn deren Bestrafung einen dem Geschehen im oikos Grenzen

setzenden Eingriff der ekklesia darstellt).«*°

Wenn Konflikte auftauchen, dann miissen diese in der 6ffentlich / 6ffentlichen
Sphére verhandelbar sein. Aber nicht unter den Honneth’schen Bedingungen,
dass Anspriiche in einem Kampf um Anerkennung erstritten werden, sondern als

28 Ebd., S. 241f.
29 Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1.
30 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 246. [Herv. i.0.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

180 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Belange unter Gleichgestellten. Diese Belange treffen immer die minimale Vo-
raussetzung der Verwirklichung der Autonomie einer jeden und eines jeden, die
— so die Behauptung — bei Konflikten noch nicht in vollem Umfang verwirklicht
ist. Dies soll anhand des Begriffs der Biirger in rudimentér verdeutlicht werden.

5.5 ABSCHIED VOM ALTEN BURGER

Zur aktualisierten, wenn auch entwendeten, Bedeutung von Gemeinsinn gehort
grundlegend die Anerkennung aller Menschen in ihrer Autonomie und mit dieser
auch einer Wechselseitigkeit, welche meine Anerkennung bzw. jene meines Ge-
geniibers jeweils umgekehrt bedeutsam macht. Diese Anerkennung kann nicht
ausschlieBlich sein, sondern nur universal. Die Vorstellung, dass Biirger innen
einer Gemeinschaft besondere Rechte (und Pflichten) qua ihres nationalen oder
identitidren Status’ inne haben, ist zu verabschieden. Damit wird die Exklusion
oder Exklusivitdt, was politische Entscheidungen betrifft, aufgelost. Die ofters
behauptete notwendige Identifikation fiir ein Gemeinwesen und die damit ver-
bundene Formulierung eines Wir-Gefiihls muss nicht an imagindre Vorstellun-
gen von Nationen gebunden sein. Es wire allerdings kurzsichtig, kulturelle Hin-
tergriinde auszublenden. Diese werden mit der Neuformulierung auch nicht ab-
gestritten, sondern es wird lediglich behauptet, dass diese — was bisher national-
staatliche Rechte und Zuschreibungen betraf — irrelevant sind, wenn es um die
aktuale Beschéftigung mit gesellschaftlichen Belangen geht — sofern, diese Re-
gel gilt immer, dieser Hintergrund nicht gegen die Moglichkeitsbedingung der
Autonomie verstofit. Vorstellbar beispielsweise bei der Unterdriickung von
Frauen oder LGBT durch patriarchale Strukturen oder fundamentalistisch-
religiése Gruppen. Das heif3t also, dass ein Wir weniger als Gefiihl, denn im
Bewusstsein der Verantwortlichkeit fiir die 6ffentlich / 6ffentliche Sphire zum
Ausdruck kommen konnte. Insofern sollte Biirger_in so verstanden werden, dass
es sich um jene handelt, die sich um die ekklesia kiimmern. Das sind aber gemaf3
dem Verstidndnis von Castoriadis alle. Es ist also nicht mehr moglich Mitbe-
stimmung von der Identitdt wie einer nationalen Staatszugehorigkeit abhédngig zu
machen. Wer will, kann sich um die 6ffentliche gemeinsame Sache sorgen und
sie mitbestimmen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 181

5.6 FaziT

Ausgehend von der funktionalen und strukturellen Bedeutung des Begriffs Ge-
meinsinn, reduzierte ich dessen liberal aufgeladenen Komponenten und prézi-
sierte ihn im Sinne von Castoriadis, was bedeutet, dass das radikalisierte Kon-
zept den Konflikt sucht und austrégt. Trotzdem bleibt der Logik des revolutiond-
ren Entwurfs ein normativer Bezugspunkt, entgegen dem Verstindnis von blof3
gutbiirgerlicher Klugheit. Zugleich ist der Anspruch auf Einbezug mit einem er-
neuerten Verstdndnis von Gemeinsinn grundsétzlicher, da nicht mehr von einem
Verstidndnis nationaler Identitdt ausgegangen werden muss. Es wird im Gegen-
teil von einer Perspektive ausgegangen, die allen Differenzen zum Trotz das Zu-
sammenleben selbst organisieren will. Insofern ist Autonomie als Ausgang aus
der Heteronomie bei Castoriadis zu verstehen: Zu der entsprechenden Grundlage
gehort die politische Partizipation aller und auch die entsprechende Demokrati-
sierung des Wirtschaftens, allgemeiner der Wirtschaft.”' Uber den Anspruch hin-
ausgehend, welcher Biirger-Sein zuspricht und insofern immer vor dem Problem
steht, welche Subjekte legitime Rechtssubjekte sind, konnte der Begriff der Biir-
ger_innen zugunsten einer stirkeren Gewichtung des Gemeinsinns aufgeldst
werden. Dieser Begriff fokussiert die gemeinsame Autonomie als gemeinsame
Sache, frither res publica, statt der problematischen und veralteten Institution
von nationalstaatlichen Eigenschaften, die assimiliert werden miissen. Castoria-
dis’ Begriff der Autonomie als gemeinsamer freier Praxis kann ein sozial-
libertdrer Begriff heutigen Gemeinsinns beigestellt werden, der das Anliegen
verdeutlicht. Damit verschiebt sich die Frage der Legitimitit der >Bewer-
ber_innen< auf Mitbestimmung auf die Frage der Struktur der Kooperation, die
selber schon integrativen Charakter hat. Damit wird Gemeinschaft performativ
gebildet, wobei keine zwingende Beteiligung als aktiver Teilnahme daraus abge-
leitet werden darf. Autonomie, nicht Interesse, riickte in den Vordergrund.

31 Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:

:20. httpsy//www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [{-) KXt


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Schluss

Die Philosophie als Philosophie ist nicht und
kann in keiner Hinsicht erfolgreich sein.'
MILAN KANGRGA

Man stehe vor das Bezirksgebdude Ziirich: Uber dem mittleren Eingang steht in
Stein gehauen der Spruch:

»Unrecht soll umkehren«

Das ist nun ein sehr denkwiirdiger Spruch — {ibrigens prangt Georg mit dem Dra-
chen oberhalb. Der Sinnspruch hat einen offenbaren Sinn: Das Unrecht (wer?)
soll drauBlen bleiben. Der Bau ist Institution, ist das Recht — gibt dem Recht ein
Dach iiber dem Kopf. Nur das Rechte soll hier walten, innen geschieht es. Es
wird vollzogen.

Aber der Sinn hort nicht auf, macht keinen Halt. Was passiert? Das Unrecht
(wie sieht es aus?) betritt das Gebédude, es wagt nicht umzukehren — nein. Nanu?
Es kehrt nicht um, aber wenn es nicht umkehrt, kehrt es um. Was ist passiert? Es
hat sich gewandelt und jetzt fragt es sich, was es sei. Wer waltet es, wer sagt es
ihm, was es nun sei? Das Unrecht hat das Sollen missachtet, ist eingetreten und
ist in Recht umgekehrt. Es hat das Sollen beachtet, ist umgekehrt — auf unerwar-
tete Weise. Der Umschlag ist vollbracht: eine wunderliche Wendung.

Wer sich philosophische Arbeit zumutet, weill nicht genau, wo er ankommt.
Da und dort gewendet, 6ffnen sich Wege und Perspektiven, die hinter hohen Ge-
bduden verborgen, dort nicht erwartet wurden. Dabei ist man 6fters auch auf
Holzwegen und Methoden sind doch nur alte StraBennamen, die nicht dorthin

1 Kangrga: Was denkst Du, Philosoph?, S. 97.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

184 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

fithren, wo man hindenkt. Theorien sind also beschaulich. Ungemach stort auf —
es Offnen sich Aussichten. Man schaut und merkt beim Schauen auf. Das Auf-
merken setzt da und dort an, gribt und legt frei. Am Anfang stand Begeisterung,
die im Schaulaufe zum Begreifen wird, wo man immer wieder den Kopf schiit-
telt, als wollte man Vorstellungen wie einen ungenehmen Reiter abwerfen. Man
nickt. Man schwankt, legt den Kopf wigend hin und her. Durch das Dickicht der
Stidte, ins schimmernde Licht, wieder ins Dunkel und aus dem Labyrinth.

Castoriadis Konzept zeigte eine unwillkiirliche Neigung trotz selbstbewuss-
ter Abneigung marxistisch zu bleiben. Nicht zuletzt wurde dies mit seinem Be-
griff der Autonomie ansichtig, auch wenn mit dem Imagindren unverfligbare
Lichtungen dem gar starken Subjekt zuvorkommen und es reflexiv sein lassen.
Nichtsdestotrotz bleibt Castoriadis Anhénger eines autonomen Subjekts — und
man konnte vermeinen, dass das gar nicht so schlecht ist: denn gerade autono-
mes Subjekt zu sein, ruft heute vielleicht poststrukturalistisches Stirnrunzeln und
postmodernistisches Naserlimpfen hervor, zuletzt bleibt aber unweigerlich ein
handelndes Bewusstsein zuriick, egal wie wirkméchtig oder ohnméchtig es be-
schrieben wird. Dennoch: Dass es notwendig sei, ein Imaginédres fiir die Erkla-
rung von Gesellschaftlichkeit und nicht zuletzt fiir die anzustrebende Autonomie
anzunehmen, dafiir gibt es mannigfaltige Beispiele. Und wie die Arbeit darzule-
gen versuchte, scheint das Konzept von Castoriadis kohédrent zu sein. Die kon-
zeptuelle Dichte legt allerdings immer wieder den Wunsch einer ontologischen
Sparsamkeit und nachmetaphysischen Wachsamkeit nahe.

Was wurde erreicht nach dem Gang durch das theoretische Dunkel von Gas-
sen? Im Nachgang folgen wir nochmals allen Stationen und Uberlegungen, viel-
leicht am besten denselben Weg zuriick, dem roten Faden folgend.

Am Ende wurde versucht, die Begriffe von Castoriadis, insbesondere seine
Vorstellung von Autonomie, weiterzutreiben. Dabei 6ffnete sich die Biichse der
biirgerlichen Pandora und liel den Gemeinsinn aufsteigen, um zu sehen, was er
Bedrohliches an sich hat. Dabei wurde der Begriff von Listigem befreit und
entwendet, entfiithrt. Die Vorstellung einer gemeinsamen Praxis, die iiber vorge-
stellte und wirkmachtige Identititen hinwegging, wurde wichtig. Diese Praxis,
welche allen zukommt und damit einem Abschluss beikommt, bezeugte eine
Offnung hin zu allen, die in der Anerkennung der jeweils anderen, die sich um
das Gemeinsame kiimmern wollen, einen Anfang haben soll. Dabei sollte be-
wusst die etwas dltliche Idee der res publica angesprochen werden, ohne dass
diese in ihrem greisen Herkommen sich zu breit macht. Dazu gehérte die Be-
griffstrias oikos-agora-ekklesia, wie sie Castoriadis aufnahm. Zwischen dem
Privaten und dem tatsichlichen Offentlichen stiinde der Marktplatz als freier
Raum fiir allerlei Tun.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ScHLuss | 185

Zuvor wurden konzeptuelle Grundlagen verglichen. Vor allem Axel Honneth
hat seit den 1990er Jahren den Begriff der Anerkennung bearbeitet. Dabei wurde
diese Anerkennung in ihrer Einbettung bei Honneth von jener bei Castoriadis un-
terschieden. Es zeigte sich, dass die Hegel’sche Anerkennung, die Honneth zi-
tiert und weiterentwickelt, zwar grundlegende soziale Strukturen zu beschreiben
vermag und insofern auch unterschiedliche gesellschaftliche Sphiren oder Ebe-
nen plausibel aufzeigt. Nichtsdestotrotz versagte das Konzept, wenn es um die
Begriindung der jeweiligen Anspriiche in den unterschiedlichen Sphéren ging,
insbesondere der Sphire des Rechts, in der ein rationaler Diskurs erwartet wird,
der in der vorhergehenden und vorausgesetzten Sphére der Liebe nicht entwi-
ckelt wurde. Die Sprache, vor allem die verstindige Rede, taucht auf, wie eine
unerwartete und ungepflanzte Frucht: Honneth denkt sich die Rechtspersonen als
verstindige Subjekte — ohne die Einbettung in seinem Konzept genau zu kléren.
Demgegeniiber entwickelte Castoriadis in seinem Konzept des Imaginiren und
dem darin enthaltenen Begriff der Autonomie nicht nur eine Subjekttheorie, die
Sprache explizit miteinbezieht, sondern bezeichnete damit auch eine normative
Bedingung. Diese normative Bedingung bedeutet eine wechselseitige Anerken-
nung von Subjekten. Diese Subjekte sind zugleich erst durch heteronome Institu-
tionen und entsprechende imagindre Bedeutungen entstanden. Der Ausweg aus
der Heteronomie ist gerade eine gemeinsame Praxis, Autonomie.

Auf diesem weiten Platz angelangt, kommt man zugleich zu einer wichtigen
Kreuzung. Autonomie wird denkbar gerade durch die Heteronomie, wie sie uns
gesellschaftlich auferlegt wurde. Dennoch ist Autonomie nicht dadurch bedingt,
sondern schopft als Moglichkeit aus der reichen Quelle des radikal Imagindren.
An dieser Kreuzung wurde im dritten Kapitel jener Grundlage nachgegangen,
die konzeptuell in der Anerkennung miindete. An der Kreuzung liegt der Schatz
verborgen — er ist gehoben. Dahin gefiihrt hatte die Auseinandersetzung mit der
wegweisenden Frage, was denn Castoriadis mit der Heteronomie meint. Welche
Bedeutung kommt dieser in seiner Theorie des Imaginédren zu? Welchen Sinn hat
sie, wenn es um die angestrebte Autonomie geht? Dabei zeigte sich, dass Auto-
nomie auf die schopferische Quelle deutend eine transzendentale Bedeutung hat,
nidmlich das radikal Imaginédre bzw. die radikale Imagination des Subjekts. Diese
versiegt nie und zeigt auf neue Moglichkeiten, zeigt die Zufélligkeit der Institu-
tionen, wie wir sie kennen. Dazu aber zeigte sich, dass Autonomie eine normati-
ve Bedeutung hat. Sie ist jener Wegweiser, der anzeigt, wo die Freiheit einer /
eines jeden beginnt. Sie zeigt an, wohin die Reise gehen konnte, indem man die
Freiheit der anderen annimmt, in der Anerkennung der anderen die Bedingung
der eigenen Freiheit erkennt. Erst dadurch wird gemeinsame Praxis denkbar.
Anderenfalls miindete die Praxis wieder in heteronomen Holzwegen. Es wurde

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

186 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

in diesem Kapitel erldutert, dass Castoriadis davon ausgehen muss, dass Hetero-
nomie als Entfremdung der Gesellschaft von ihren Institutionen iiberwunden
werden kann. Sie kann dies mit dem Ziel der Autonomie aber nur als gemeinsa-
me Sache. Autonomie als Praxis ist soziale Praxis, hat sonst keinen konzeptuel-
len Sinn. Wiirden Institutionen anderen in der Gesellschaft wiederum auferlegt,
statt mit- und selbstbestimmt, wire dies inkohédrent. Die Subjektgenese spielt da-
bei eine grundlegende Rolle. Erst in der Subjektgenese wird ein soziales Wesen
erschaffen. In die monadische Psyche flieBen die fremden sozialisierenden Insti-
tutionen ein. Mit diesen Institutionen werden die gesellschaftlichen imagindren
Bedeutungen wirksam. Erst in dieser Sozialisierung, die doch nicht vollkommen
und abschlieBend ist oder sein kann, liegt der konzeptuelle Mdglichkeitshorizont
von Autonomie. Autonomie bedeutet, dass die Institutionen jederzeit verhandel-
bar und dnderbar sind und bleiben miissen. Es wurde insofern vorbereitend da-
rauf verwiesen, was Entfremdung bei Castoriadis und Marx — von welchem ers-
terer herkam — zu bedeuten hat. Dieser Riickgang auf Marx zeigte einerseits,
dass Castoriadis die Ansichten zur entfremdeten Arbeit teilt, dass er andererseits
— zwar in anderer Weise aber ebenso — ein Begriindungsproblem hat. Dieses
Problem 16st er mit dem Konzept des radikal Imaginédren als hier benannte trans-
zendentale Bedingung. Das radikal Imaginére ist eine Bedingung der Moglich-
keit von Gesellschaft, welche unhintergehbar sei, welche angenommen werden
miisse. Wihrend Marx, so schien es zumindest, noch an einem Typus Mensch
festhilt, begeht Castoriadis nicht denselben Fehler. Marx geht notwendig von ei-
nem Menschenbild aus, ndmlich dem frei und bewusst titigen Menschen, da
sonst kein Maflstab bestiinde, iiberhaupt von Entfremdung zu sprechen. Auch
wenn dieses Bild des Menschen gar kein Wesen bezeichnen wiirde, bliebe un-
klar, was insofern Freiheit und Bewusstsein bedeuteten und weshalb gerade die-
se das Gattungswesen aus- und bezeichneten.

In der imagindren Stadt stehend, muss man zuerst den Weg finden: Was
heift iiberhaupt imaginédr? Dabei wurde auch deutlich, dass dieses sehr allgemein
gesprochene Vorgestellte sich einen wirkméchtigen Ausdruck gibt. Das Symbol
und seine Bedeutung werden in der Institution sichtbar. Aber was bindet die
Menschen, was macht sie ihren Institutionen zugeneigt? Es traten die gesell-
schaftlichen imagindren Bedeutungen auf den Plan, die alles zusammenkitten
und erst Realitdt bedeuteten. Aber nicht nur die soziale Welt, auch das Subjekt
wurde untersucht. Es zeigte sich ein Kaninchenbau, eher ein stidtischer Unter-
grund, der tiefer als die tiefsten Tiefen geht: Die Psyche ist jener unhintergehba-
re Abgrund, eine Monade. Diese Einheit der Psyche muss von der Gesellschaft
aufgebrochen werden, um iiberhaupt von einem Subjekt sprechen zu kdnnen. In
dieser Monade machen sich diese fremden Bedeutungen breit, machen die Psy-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ScHLuss | 187

che mit der Welt bekannt. Die Psyche bekommt Sinn, das Subjekt wird geboren.
Die Sprache vor allem — aber eben nicht nur — bedeutete eine wichtige Zasur.
Aber wie kommt man aus der allgemeinen Sprache zum je eigenen Konkreten?
Ist dies auf immer versperrt? Es bleibt die radikale Imagination zuriick, die Ver-
werfung von Vorstellungen / Intentionen / Affekten, die trotz Sozialisation nicht
ausgeloscht, wenn auch beherrscht wird. Daran anschlieBend konnte auch erklart
werden, wie Autonomie mdglich ist. Das Subjekt sei nicht vollkommen in die
Gesellschaft, den Diskurs des anderen, verstrickt. Die gemeinsame Praxis, das
Tun als gemeinsamer Entwurf deutete dies an und wurde im Kapitel zur Ent-
fremdung aufgenommen.

Zuletzt — ganz am Anfang — wurde ein Beispiel bemiiht: das staatliche Ge-
waltmonopol. Von einem rituellen Gelobnis ausgehend, suchte man Spuren der
Macht dieser Gewalt auf. Die Zwangsmittel waren der dufere und duflerste Aus-
druck desselben. Wo Kniippel schwingen und Gummischrot surrt, ist die Legiti-
mation noétig, tut Not. Der Staat ist darum nicht verlegen und kann auf Buchsta-
ben verweisen, die wiederum auf Kniippel und Gummischrot als sehr reale
Technik der Macht zeigen. Es wird eine deutliche Sprache gesprochen. Es wurde
anhand der Schweiz und insbesondere des Kantons Ziirich erldutert, wie das Ge-
setz zuschlagen darf. Auch musste geklart werden, weshalb das staatliche Ge-
waltmonopol iiberhaupt entscheidend ist fiir das Verstindnis des Staates. Es
wurde als eine notwendige Bedingung des modernen Staates identifiziert, der
ohne Durchsetzung seiner Normen kaum Bestand haben konnte. Es wurde histo-
risch aufgerollt, wie diese rechtlichen und begrifflichen Institutionen entstanden
sind, um demgegeniiber die rationale kontraktualistische Legitimation aufzu-
nehmen. Dazu gehorte, dass die bloe scheinbare und fiktionale Verniinftigkeit
bis in die Wirklichkeit reicht. Ohne diese Fiktion herrsche, so die Annahme,
Chaos und Krieg. Gerade dies entlarvte sich als jenes Imaginire, das als gesell-
schaftliche imagindre Bedeutung nicht nur Sinn macht, sondern sehr wirksam ist.
Das Beispiel im Sinne von Castoriadis hatte selber erlauternden und hinfiihren-
den Sinn, um sich an die konzeptuelle Hohenluft zu gewo6hnen.

Die Stralle zuriick, war ein Schaulauf dahin, zu dem, was in dieser Arbeit
versucht wurde: Das Konzept von Castoriadis sollte analysiert, gepriift und er-
probt werden. Um das Bild des Stadtspaziergangs nochmals zu bemiihen: Durch
die dunklen Gassen, Straf3en und Héuserfluchten hindurch, bleibt man fiir einen
Moment stehen. Aber wo ist man angekommen?

Noch immer in der Stadt — aber jetzt wird eingekehrt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:

:20. httpsy//www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [{-) KXt


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literaturverzeichnis'

Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklirung. Philosophi-
sche Fragmente, Frankfurt am Main: S. Fischer 1988.

Behr, Rafael: Cop Cultur — Der Alltag des Gewaltmonopols. Mdnnlichkeit,
Handlungsmuster und Kultur in der Polizei, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozi-
alwissenschaften 2008.

Behr, Rafael: »Rechtserhaltende Gewalt als Zentrum polizeilicher Organisati-
onskultur?«, in: Torsten Meireis (Hg.), Gewalt und Gewalten. Zur Ausiibung,
Legitimitit und Ambivalenz rechtserhaltender Gewalt, Tiibingen: Mohr Sie-
beck 2012, S. 69-89.

Benjamin, Jessica: Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das
Problem der Macht, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1993.

Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsditze, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1965.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-
barkeit, Stuttgart: Reclam 1989.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Staat, Verfassung, Demokratie. Studie zur Ver-
fassungstheorie und zum Verfassungsrecht, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1991.

Carroll, Lewis: Alles iiber Alice. Alices Abenteuer im Wunderland und Durch
den Spiegel und was Alice dort fand, Hamburg: Europa Verlag 2002.

Castoriadis, Cornelius: L Institution imaginaire de la société, Paris: Edition du
Seuil 1975.

Castoriadis, Cornelius: Les carrefours du labyrinthe, Paris: Edition du Seuil
1978.

1 Weitere nicht zitierte wichtige Verdffentlichungen von / tiber Cornelius Castoriadis
wurden mit einem * markiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

190 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Castoriadis, Cornelius: Le contenu du socialisme, Paris: Union Générale
d’édition (10 / 18) et Cornelius Castoriadis 1979.

Castoriadis, Cornelius: »Eine neue Periode der Arbeiterbewegung beginnt, in:
Ders., Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutio-
ndren Verdnderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 127-144.

Castoriadis, Cornelius: »Die Degenerierung der Arbeiterorganisation«, in: Ders.,
Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutiondiren
Verdinderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 116-127.

Castoriadis, Cornelius: Durchs Labyrinth. Seele Vernunft Gesellschaft, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1983.

Castoriadis, Cornelius: Domaines de [’homme. Les carrefours du labyrinthe 2,
Paris: Edition du Seuil 1986.

Castoriadis, Cornelius / Busino, Giovanni (Hg.): Autonomie et autotransforma-
tion de la société. La philosophie militante de Cornelius Castoriadis, Ge-
néve: Librairie Droz S.A. 1989.*

Castoriadis, Cornelius: »Die griechische polis und die Schaffung der Demokra-
tie«, in: Ulrich Rodel (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertdre Demokra-
tie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. 298-328.

Castoriadis, Cornelius: Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe 3, Paris:
Edition du Seuil 1990.

Castoriadis, Cornelius: »Sozialismus und autonome Gesellschaft«, in: Rodel, Ul-
rich (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1990, S. 329-357.

Castoriadis, Cornelius: La Montée de [’'insignifiance. Les carrefours du laby-
rinthe 4, Paris: Edition du Seuil 1996.*

Castoriadis, Cornelius: Fait et a Faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris:
Edition du Seuil 1997.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer po-
litischen Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997.

Castoriadis, Cornelius: Autonomie oder Barbarei, hg. v. Michael Halfbrodt / Ha-
rald Wolf, Ausgewdhlite Schriften, Band 1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV
2006.

Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Uber den
Inhalt des Sozialismus, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite
Schriften, Band 2.1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2007.

Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Gesell-
schaftskritik und Politik nach Marx, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf,
Ausgewdhlte Schriften, Band 2.2, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2008.*

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 191

Castoriadis, Cornelius: Das imagindre Element und die menschliche Schiopfung,
hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schriften, Band 3 Lich /
Hessen: Verlag Edition AV 2010.

Castoriadis, Cornelius: Philosophie, Demokratie, Poiesis, hg. v. Michael Half-
brodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schriften, Band 4, Lich / Hessen: Verlag
Edition AV 2011.

Castoriadis, Cornelius: Psychische Monade und autonomes Subjekt, hg. v. Mi-
chael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schriften, Band 5, Lich / Hes-
sen: Verlag Edition AV 2012.

Creveld, Martin van: Aufstieg und Untergang des Staates, Miinchen: Gerling
Akademie Verlag 1999.

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritdit«, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1991.

Dews, Peter: »Imagination and the Symbolic: Castoriadis and Lacan, in: Con-
stellations 9 (2002), Nr. 4, S. 516-521.

Djindji¢, Zoran: Marx’ kritische Gesellschafistheorie und das Problem der Be-
griindung, Dissertation, Universitit Konstanz, Konstanz 1979.

Duerr, Hans Peter: Obszénitdt und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationspro-
zess, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995.

Fetscher, Iring: Grundbegriffe des Marxismus, Hamburg: Hoffmann und Campe
Verlag 1976.

Freiburghaus, Dieter / Buchli, Felix / Honegger, Edith: Das Duopol der legiti-
men Gewalt im schweizerischen Bundesstaat. Zwei Fallstudien zu Armee und
Polizei, Chavannes- Lausanne: IDHEAP 2005.

Freud, Sigmund: »Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Personlichkeit,
in: Ders., Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanaly-
se, Band XXXI, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S.
60-81.

Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx: mit den wichtigsten Teilen der
Friihschriften von Karl Marx, Frankfurt am Main: Europdische Verlagsan-
stalt 1980.

Gilcher-Holtey, Ingrid: » Transformation durch Subversion: Die Neue Linke und
die Gewaltfrage«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-Holtey (Hg.), Herausfor-
derungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und politisch motivierte
Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus Verlag
2006, S. 198-220.

Grimm, Dieter: »Das staatliche Gewaltmonopol«, in: Freia Anders / Ingrid
Gilcher-Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

192 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Recht und politisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frank-
furt am Main: Campus Verlag 2006, S. 18-38.

Habermas, Jiirgen: »Exkurs zu Castoriadis: »Die imaginére Institution«, in: Jiir-
gen Habermas (Hg.), Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1985, S. 380-390.

Hammermeister, Kai: Jacques Lacan, Miinchen: Beck 2008.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: System der Sittlichkeit. (Critik des Fichteschen
Naturrechts), Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002.

Heuer, Hans-Joachim: »Gewaltmonopol«, in: Hans-Jiirgen Lange (Hg.), Wérter-
buch zur Inneren Sicherheit, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten 2006, S. 107-112.

Hobbes, Thomas: Leviathan, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984.

Honneth, Axel: »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Gesellschafts-
theorie von Cornelius Castoriadis«, in: Ders. (Hg.), Die zerrissene Welt des
Sozialen. Sozialphilosophische Aufsditze, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1990, S. 123-143.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003.

Honneth, Axel: »Umverteilung als Anerkennung: eine Erwiderung auf Nancy
Fraser«, in: Axel Honneth / Nancy Fraser (Hg.), Umverteilung oder Aner-
kennung. Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2003, S. 129-224.

Israel, Joachim: Der Begriff’ Entfremdung. Makrosoziologische Untersuchung
von Marx bis zur Soziologie der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1972.

Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen Prob-
lems, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2005.

Kangrga, Milan: »Was denkst Du, Philosoph?«, in: Praxis 1 (1965), S. 87-105.

Kant, Immanuel: Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre. Metaphysik
der Sitten. Erster Teil, hg. v. Bernd Ludwig, Hamburg: Felix Meiner Verlag
1998.

Kant, Immanuel: »Was ist Aufkldrung?« in: Erhard Bahr (Hg.), Was ist Aufkld-
rung? Kant, Erhard, Hamann, Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schil-
ler, Wieland, Stuttgart: Reclam 1996, S. 9-17.

Keilmann, Annette: »Grenzen polizeilicher Zugriffsgewalt«, in: Freia Anders /
Ingrid Gilcher-Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmo-
nopols. Recht und politisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts,
Frankfurt am Main: Campus Verlag 2006, S. 67-89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 193

Kelbel, Peter: Praxis und Versachlichung. Konzeptionen kritischer Sozialphilo-
sophie bei Jiirgen Habermas, Cornelius Castoriadis und Jean-Paul Sartre,
Hamburg: Philo & Philo Fine Arts / EVA Europiische Verlagsanstalt 2005.

Kersting, Wolfgang: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994.

Kohler, Georg: Biirgertugend und Willensnation. Uber den Gemeinsinn und die
Schweiz, Ziirich: Verlag Neue Ziiricher Zeitung 2010.

Lacan, Jacques: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in
der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Schriften I, Olten / Freiburg
i. Br.: Walter-Verlag 1973, S. 61-70.

Lacan, Jacques: »Das Driangen des Buchstabens im Unbewussten oder die Ver-
nunft seit Freud«, in: Schriften II, Olten / Freiburg i. Br.: Walter-Verlag
1975, S. 7-55.

Lacan, Jacques: »Die Topik des Imagindren«, in: Das Seminar, Buch I (1953-
1954), Freuds technische Schriften, Olten / Freiburg i. Br.: Walter-Verlag
1978, S. 97-116.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Monadologie und andere metaphysische Schriften.
Discours de métaphysique. La monadologie. Principes de la nature et de la
grdce fondés en raison, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002.

Luhmann, Niklas: »Was ist der Fall?< und »Was steckt dahinter?« Die zwei So-
ziologien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 22.4
(August 1993), S. 245-260.

Marx, Karl: Pariser Manuskripte. Okonomisch-philosophische Manuskripte aus
dem Jahre 1844, Westberlin: Verlag Das Européische Buch 1987.

Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 3, Berlin / DDR: Dietz Verlag
1959.

Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 23, Berlin / DDR: Dietz Verlag
1962.

Maydell, A. v. / Wiehl, R.: »Gemeinsinn, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 3 G-H, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1974, S. 243-247.

Merten, Detlef: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck) 1975.

Mészaros, Istvan: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, Miinchen: Paul List Ver-
lag KG 1973.

Minsky, Rosalind: Psychoanalysis and Gender. An Introductury Reader, Lon-
don: Routledge 1996.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

194 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Miiller, Friedrich: Entfremdung. Folgeprobleme der anthropologischen Begriin-
dung der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, Berlin: Duncker &
Humblot 1985.

Miinkler, Herfried / Bluhm, Harald: »Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn
als politisch-soziale Leitbegriffe«, in: Dies. (Hg.), Gemeinwohl und Gemein-
sinn: historische Semantiken politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Ver-
lag 2001, S. 9-30.

Oppitz, Michael: Wohin treibt die Ethnologie einen, der sie ausiibt?, Ziirich:
Vélkerkundemuseum Ziirich 1993.

Oppolzer, Alfred A.: Entfremdung und Industriearbeit: Die Kategorie der Ent-
fremdung bei Karl Marx, Koln: Pahl-Rugenstein-Verlag 1974.

Reitter, Karl: »Perspektiven der Freud-Rezeption, in: Cornélius Castoriadis /
Agnes Heller et. al. (Hg.), Die Institution des Imagindren. Zur Philosophie
von Cornélius Castoriadis, Wien / Berlin: Turia und Kant 1991, S. 103-128.

Ruhs, August: Lacan. Eine Einfiihrung in die strukturelle Psychoanalyse, Wien:
Erhard Locker 2010.

Rissli, Markus: »Art. 100«, in: Isabelle Haner / Markus Rissli / Evi Schwarzen-
bach (Hg.), Kommentar zur Ziircher Kantonsverfassung, Zirich / Basel /
Genf: Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 949-956.

Sartwell, Crispin: Against The State. An Introduction to Anarchist Political The-
ory, Albany, NY: State University of New York Press 2008.

Schweizer, Rainer J. / Kiipfer, Gabriela: »Art. 57«, in: Bernhard Ehrenzeller /
Philippe Matronardi et al. (Hg.), Die schweizerische Bundesverfassung.
Kommentar, Ziirich / Basel / Genf, Schulthess Juristische Medien AG 2002,
S. 715-725.

Seelmann, Constanze: Crowd Control. Polizei, »Nichttédliche Waffen« und die
Schweiz in den 80er-Jahren. Politische Diskurse und Technologien der Kon-
trolle am Beispiel der Einfiihrung und Anwendung von Trdnengas und
Gummischrot im Kanton Ziirich. Unver6ffentlichte Diplomarbeit, Universitét
Basel, Basel 2011.

Sommer, Michael / Wolf, Dieter: Imagindre Bedeutungen und historische
Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Castoriadis, Hamburg:
Argument Verlag 2008.

Sturm, Michael: » Unter mir wird alles weich« — Eine Geschichte des Polizei-
schlagstocks«, in: Alf Liidtke / Herbert Reinke / Michael Sturm (Hg.), Poli-
zei, Gewalt und Staat im 20. Jahrhundert, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozi-
alwissenschaften 2011, S. 325-347.

Tassis, Theofanis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie,
Dissertation, Freie Universitit Berlin, Berlin 2007.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 195

Tondury, Andrea: »Art. 1«, in: Isabelle Haner / Markus Riissli / Evi Schwarzen-
bach (Hg.), Kommentar zur Ziircher Kantonsverfassung, Zirich, Basel,
Genf: Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 37-45.

Waldenfels, Bernhard: »Revolutiondre Praxis und ontologische Kreation«, in:
Das Imagindre im Sozialen, Gottingen: Wallstein Verlag 2012, S. 82-101.
Wimmer, Hannes: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, Band 5, Austria:
Forschung und Wissenschaft Politikwissenschaft, Wien: Lit Verlag 2009.
Winnicott, Donald: Reifungsprozesse und fordernde Umwelt, Frankfurt am Main

1974.

Zizek, Slavoj: Lacan. Eine Einfiihrung, Frankfurt am Main: Fischer Taschen-

buch Verlag 2008.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Fine Ethik der Biodiversitit

Februar 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Stefan Deines

Situierte Kritik

Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Februar 2016, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivitit
Wittgenstein und die moderne Kultur

Januar 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

Oktober 2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Ralf Kriiger
Quanten und die Wirklichkeit des Geistes
Eine Untersuchung zum Leib-Seele-Problem

September 2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

August 2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.


https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Daniel Martin Feige,

Judith Siegmund (Hg.)
Kunst und Handlung
Asthetische und handlungs-
theoretische Perspektiven

Oktober 2015, 262 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2796-1

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade

Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
Juni 2015, 304 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin

Anerkennen als Erfahrungsprozess
Uberlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
Mai 2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik — wozu und wie weiter?

April 2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rélli (Hg.)

Fines Hominis?

Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik

Mirz 2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

Filipe Campello

Die Natur der Sittlichkeit
Grundlagen einer Theorie
der Institutionen nach Hegel

Mirz 2015, 234 Seiten, kart., 28,99 €,
ISBN 978-3-8376-2666-7

Martin Eichler

Von der Vernunft zum Wert

Die Grundlagen der 6konomischen
Theorie von Karl Marx

Mirz 2015, 216 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2803-6

Ferdinand Auhser
Die Macht der Form
Versuch einer dynamischen Ontologie

Februar 2015, 292 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2998-9

Angelo Maiolino

Politische Kultur in Zeiten
des Neoliberalismus

Eine Hegemonieanalyse

2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Steffi Hobuf, Nicola Tams (Hg.)
Lassen und Tun
Kulturphilosophische Debatten
zum Verhiltnis von Gabe

und kulturellen Praktiken

2014, 264 Seiten, kart., 27,99 €,
ISBN 978-3-8376-2475-5

Annika Schlitte, Thomas Hiinefeldt,
Daniel Romic, Joost van Loon (Hg.)
Philosophie des Ortes

Reflexionen zum Spatial Turn in den
Sozial- und Kulturwissenschaften
2014, 250 Seiten, kart., 29,99 €,

ISBN 978-3-8376-2644-5

Miriam Mesquita

Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitit
im Anschluss an Hegel

2014, 216 Seiten, kart., 26,99 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2028, 09:52:20.



https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Cover Vom Imaginären zur Autonomie
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1. Staatliches Gewaltmonopol
	1.1 »Ich gelobe es!«
	1.2 Zwangsmittel
	1.3 Recht und Begriff des staatlichen Gewaltmonopols
	1.4 Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols
	1.5 Kontraktualistische Begründung
	1.6 Das staatliche Gewaltmonopol als Imaginäres
	1.7 Staatliches Gewaltmonopol und Autonomie
	1.8 Fazit

	2. Imaginäres
	2.1 Imaginäres I – Gesellschaft und Institution
	2.2 Imaginäres II – Institution und Subjekt
	2.3 Imaginäres III – Subjekt und Autonomie
	2.4 Fazit

	3. Entfremdung – Autonomie
	3.1 Entfremdung
	3.2 Autonomie als Norm
	3.3 Fazit

	4. Anerkennung
	4.1 Struktur sozialer Anerkennungsverhältnisse
	4.2 Rechtlicher Kampf um Anerkennung?
	4.3 Differenzen – Anerkennung oder Imaginäres
	4.4 Fazit

	5. Abschweifung: Gemeinsinn
	5.1 Gemeinsinn und seine Bedeutung
	5.2 Gemeinsinn durch Anerkennung
	5.3 Revolutionärer Entwurf als Gemeinsinn
	5.4 Oikos, Agora, Ekklesia
	5.5 Abschied vom alten Bürger
	5.6 Fazit

	Schluss
	Literaturverzeichnis

