
https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Nicola Condoleo
Vom Imaginären zur Autonomie

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Für Mona und Aida
 

               
Nicola Condoleo, geb. 1978, lebt in Zürich.

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Nicola Condoleo

Vom Imaginären zur Autonomie
Grundlagen der politischen Philosophie von Cornelius Castoriadis

               

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Die vorliegende Arbeit wurde von der Philosophischen Fakultät der Universität 
Zürich im Herbstsemester 2014 auf Antrag der Promotionskommission Prof. em. 
Dr. Georg Kohler (hauptverantwortliche Betreuungsperson) und Prof. Dr. Peter-
Ulrich Merz-Benz als Dissertation angenommen. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde
ermöglicht durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non-Commercial 4.0 
Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format 
oder Medium ausschliesslich für nicht-kommerzielle Zwecke. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, 
wenden Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Nicola Condoleo

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Korrektorat: Angelika Wulff, Witten
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3189-0
PDF-ISBN 978-3-8394-3189-4
https://doi.org/10.14361/9783839431894
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Inhalt 

Danksagung  | 7 
 

Einleitung  | 9 
 

1.  Staatliches Gewaltmonopol  | 15 
1.1  »Ich gelobe es!«  | 17 
1.2  Zwangsmittel  | 26 
1.3  Recht und Begriff des staatlichen Gewaltmonopols  | 30 
1.4  Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols  | 36 
1.5  Kontraktualistische Begründung  | 41 
1.6  Das staatliche Gewaltmonopol als Imaginäres  | 45 
1.7  Staatliches Gewaltmonopol und Autonomie  | 49 
1.8  Fazit  | 51 

 
2.  Imaginäres  | 55 
2.1  Imaginäres I – Gesellschaft und Institution  | 56 
2.2  Imaginäres II – Institution und Subjekt  | 80 
2.3  Imaginäres III – Subjekt und Autonomie  | 100 
2.4  Fazit  | 107 

 
3.  Entfremdung – Autonomie  | 113 
3.1  Entfremdung  | 113 
3.2  Autonomie als Norm  | 136 
3.3  Fazit  | 144 

 
4.  Anerkennung  | 147 
4.1  Struktur sozialer Anerkennungsverhältnisse  | 147 
4.2  Rechtlicher Kampf um Anerkennung?  | 156 
4.3  Differenzen – Anerkennung oder Imaginäres  | 161 
4.4  Fazit  | 167 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5.  Abschweifung: Gemeinsinn  | 171 
5.1  Gemeinsinn und seine Bedeutung  | 172 
5.2  Gemeinsinn durch Anerkennung  | 174 
5.3  Revolutionärer Entwurf als Gemeinsinn  | 176 
5.4  Oikos, Agora, Ekklesia  | 178 
5.5  Abschied vom alten Bürger  | 180 
5.6  Fazit  | 181 

 
Schluss  | 183 

 
Literaturverzeichnis  | 189 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Danksagung 

 
 
 

Dank gilt meiner kleinen Mona und meiner lieben Aida. Ohne die Stunden mit 
Schaukeln, mit kritischem Malen von Kopffüßern und lachendem Tanzen von 
verwegenen Pirouetten, ohne die zugeneigte Skepsis und Kritik, die Gespräche 
und Geduld, wäre diese Arbeit nicht zustande gekommen.  

Dank gilt ebenso meinen Geschwistern Tina und Vincenzo, meinen unver-
besserlichen Eltern, den Familien Elezović, insbesondere Maja, Vesna und Arif, 
danke an Jovita dos Santos Pinto, Robert Tóth, Oliver Nievergelt, Giovianni 
Minasi, Thomas Hürlimann.  

Ich danke meinen vielen Schüler_innen, insbesondere den Ergänzungsfach-
klassen der letzten Jahre. Die intensiven und widerständigen Auseinandersetzun-
gen waren lehrreich und unterhaltsam.  

Ich bedanke mich insbesondere bei Annett Haas und Anita Radulović, wel-
che die Arbeit kritisch und mit analytischem Blick gegengelesen haben. Zudem 
möchte ich Gina Domeniconi für die letzte Korrektur danken und Constanze 
Seelmann dafür, dass sie mir ihre Arbeit Crowd Control zur Verfügung stellte.  

Dank gilt nicht zuletzt jenen, die den Weg zu dieser Arbeit und durch sie 
hindurch ermöglicht haben: Alois Müller, Andreas Kotte, Georg Kohler, Peter-
Ulrich Merz-Benz.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

Einleitung 

 
Das Denken als Wollen oder als Interesse an 
dem Bestehenden ist nicht mehr das Interesse für 
das Bestehende als solches, sondern das Interes-
se für seine Veränderung.1  
MILAN KANGRGA  

 
 
 
Cornelius Castoriadis, geboren 1922 im damaligen Konstantinopel, lebte bis 
1945 in Griechenland, flüchtete nach Paris, wo er in den Folgejahren vor allem 
mit der Gruppe und Zeitschrift Socialisme ou Barbarie Einfluss nahm. Dabei trat 
Castoriadis unter verschiedenen Namen bereits früh gegen totalitäre, vor allem 
auch stalinistische Unterdrückung auf. Während er in der frühen Zeit ideologisch 
dem Trotzkismus nahe stand, wandte er sich in der Mitte seines Lebens vom 
Marxismus ab, um sich einer zunehmend eigenständigen Konzeption von Auto-
nomie zuzuwenden. Gleichzeitig rückte der Begriff des Imaginären ab der Mitte 
der 1960 Jahre durch die Beschäftigung mit der Psychoanalyse in den Vorder-
grund. Zunächst mit und nahe bei Jacques Lacan, danach in vehementer Abgren-
zung von ihm. In seiner konzeptuellen Weiterentwicklung des Imaginären, wie 
es sich vor allem im 1975 veröffentlichten Hauptwerk L’Institution imaginaire 
de la société2 bzw. Gesellschaft als imaginäre Institution3 entfaltete, zeigt sich 

                                                           
1  Kangrga, Milan: »Was denkst Du, Philosoph?«, in: Praxis 1 (1965), S. 87-105, hier S. 

92. [Herv. i. O.] 
2  Castoriadis, Cornelius: L’Institution imaginaire de la société, Paris: Édition du 

Seuil 1975. 
3  Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer poli-

tischen Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


10 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ein roter Faden – so die Annahme der vorliegenden Arbeit – vom Imaginären zu-
rück / hin zur Autonomie nicht nur biografisch, sondern auch konzeptuell.4  

Der Anspruch dieser Arbeit ist einfach. Sie soll, wie dies der Titel bezeich-
net, Grundbegriffe und Grundannahmen der politischen Philosophie von Casto-
riadis klären. Das Ziel der vorliegenden Arbeit lautet: Die grundlegende Ver-
knüpfung zwischen dem Begriff des Imaginären und der Autonomie soll heraus-
gearbeitet werden. Castoriadis deutet diese Verknüpfung zwar immer wieder an, 
klärt sie aber nicht in jeder Hinsicht. Es wird versucht, die Kohärenz des Kon-
zepts von Castoriadis herauszuarbeiten und stark zu machen. Die Grenzen wie-
derum werden damit umso deutlicher.  

Bevor das Begriffsskelett von Castoriadis im zweiten Kapitel aufgerichtet 
wird, soll das staatliche Gewaltmonopol aus verschiedenen Perspektiven be-
schrieben werden und als Beispiel im Sinne von Castoriadis als imaginäre Insti-
tution gedeutet werden. Es ist also nötig, die entsprechenden imaginär bedeut-
samen Anteile herauszuarbeiten. Neben der Beschreibung einer Vereidigung, der 
Entstehung in historischem Abriss, sollen zugleich institutionelle Grundlagen 
und konzeptuelle Grundmauern beleuchtet werden. Das Ziel ist es, Castoriadis’ 
Konzept zu illustrieren und vorzubereiten. Wer sogleich auf den Zusammenhang 
mit Castoriadis’ Theorie kommen will, kann die Lektüre mit den Kapiteln 1.6 
oder 1.7 beginnen. 

Es wird nötig sein, da ganz bestimmte Begriffe genauer betrachtet werden 
sollen, das Konzept des Imaginären von Castoriadis auszubreiten. Zu beachten 
ist dabei, dass versucht wird, eine Annäherung zu bewerkstelligen, die eine bes-
sere Übersicht ermöglicht. Obwohl bereits mindestens eine ausführliche Arbeit 
über Castoriadis existiert, kartografiert diese etwas gar weitläufig und Untiefen 
bleiben verborgen.5  

Das dritte Kapitel widmet sich der Frage nach der Begründung dessen, was 
Castoriadis mit Autonomie meint. Diese Begründung wird durch die Bedeutung 
der Heteronomie erreicht, die Castoriadis feststellt, beschreibt und kritisiert. Au-
tonomie ist der Ausgang aus Fremdbestimmung. Dabei wird sich zeigen, dass 
Castoriadis marxistischer ist, als er selbst noch zuzugeben mag, hatte er in einem 
Aufsatz wenigstens selbst verkündet, warum er kein Marxist mehr sei und eine 

                                                           
4  Vgl. Vorwort von Harald Wolf in: Castoriadis, Cornelius: Autonomie oder Barbarei, 

hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band I, Lich / Hessen: 
Verlag Edition AV 2006, S. 7-15. 

5  Tassis, Theofanis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, Disserta-
tion, Freie Universität Berlin, Berlin 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


EINLEITUNG | 11 

weitläufige Kritik ausgebreitet.6 Der Nachklang seines theoretischen Werde-
gangs wird noch deutlich.  

Im vierten Kapitel wird eine weitere Theorie – in grundlegenden Teilen – re-
feriert: Honneths Kampf um Anerkennung. Es wird sich bereits im zweiten Kapi-
tel bei Castoriadis zeigen, dass mit dem Begriff der Autonomie die Anerkennung 
verbunden ist, allerdings nicht in gleicher Weise wie bei Honneth. Entscheidend 
ist insofern die Annahme von Castoriadis, dass die eigene Freiheit erst dort be-
ginne, wo die Freiheit der anderen anfange.7 Nichtsdestotrotz kann ein Vergleich 
gemacht werden. Dabei spielen die psychoanalytischen bzw. psychologischen 
Annahmen, die Castoriadis wie Honneth machen, eine entscheidende Rolle. Bei-
de Theorien versuchen im Ganzen der Anerkennung in der jeweiligen Ausprä-
gung normative Bedeutung zuzumessen – bei Castoriadis aber rückt der Begriff 
nicht in den Fokus wie bei Honneth und wurde entsprechend kaum beachtet.  

Im fünften und letzten Kapitel wird Castoriadis’ Konzept mit dem Begriff 
des Gemeinsinns angereichert. Diese Anreicherung fällt, so meine Annahme, bei 
Castoriadis auf fruchtbaren Boden und kann in veränderter Form Antworten auf 
die Frage nach dem Politischen geben – es handelt sich um eine Abschweifung. 

Zunächst soll ein kurzer Umweg die Lektüre vorbereiten. 
 

Derrida und die rechtsstaatliche Gewalt 
 
Das Ende dieser Arbeit fällt zusammen mit einer Lektüre von Jacques Derridas 
Der »mystische Grund der Autorität«8 – eine Lektüre von Benjamins Zur Kritik 
der Gewalt.9 Bevor ich auf die hier vorgeschlagene Lektüre von Castoriadis 
grundlegenden Texten eingehe, möchte ich der Lektüre Derridas Raum geben. 
Sein Text drängt. Die Einleitung gibt diesem Drängen nach.  
 
»[D]as Recht muß also die Gewalt monopolisieren (Gewalt* im Sinne von Autorität).«10 

                                                           
6  Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Über den Inhalt 

des Sozialismus, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Bd. 
2.1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2007; Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre 
Institution, S. 19-120. 

7  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 158.  
8  Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autorität«, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 1991.  
9  Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsätze, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 1965.  
10  Derrida: Gesetzeskraft, S. 73. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


12 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Was ist dieses Müssen des Rechts? Es heißt, dass keine individuelle Gewalt er-
laubt sei, so Derrida. Von dieser individuellen Gewalt gehe einerseits eine Be-
drohung aus, andererseits müsse vor dieser das Recht als Recht geschützt wer-
den. Diese Aspekte seien wichtig, warum dieses Recht überhaupt Geltung habe, 
warum und dass es gelte. Derrida deutet damit eine daraus folgende Wirkweise 
an, die er mit der Bezeichnung »Performative Tautologie«11 zu fassen versucht. 
Ein weitergehender Schritt ist nicht nur der Schutz, sondern jener »auf performa-
tive Weise die Konventionen zu erzeugen, die die Gültigkeit des Performativums 
sichern«12. Dabei bezeichnet die Konvention auf eine etwas ironische Weise, 
dass die Gewalt des Rechts von einer Zusammenkunft herrühren könnte, die ei-
nen souveränen Willen bezeichnet, der Recht schafft – wie auch, dass diesem 
gewaltigen Willen eine Kraft zukommt, die Zusammenkunft schafft. Ironie be-
zeichnet an dieser Stelle, dass der Unterschied zwischen beiden zerfließt, der 
Sinn des einen oder anderen ist nicht definitiv zu bestimmen. Es zeigt sich zu-
dem, dass die Setzung in diesem mehrdeutigen Sinn selbst sinnlos ist, obwohl sie 
einen Zweck hat. Diese Bresche in der Landschaft begründet Recht, gar das Poli-
tische. Umgekehrt formuliert, so Derrida, erkenne man dies daran, dass alles als 
illegitime Gewalt bezeichnet werde, was die monopolisierte Gewalt nicht aner-
kenne. In der monopolisierten Gewalt scheint eine Verstrickung auf, die alle um-
fasst. In kurzer und bündiger Form: Anerkennung oder Vernichtung. Dieser 
Grenzzaun beschäftigt Derrida. Wer errichtet den Zaun? Dahinter lässt sich ent-
scheiden, was Recht, was Unrecht ist. Wer eindringt, ohne dass klar wäre, dass 
diese_r das Rechte anerkennt, ist selber Unrecht, Draußen, Bruch, Rechtsbruch, 
Verbrecher_in.  

In der Beschäftigung mit dem Kontraktualismus im ersten Kapitel der vor-
liegenden Arbeit geht es um diesen rechtssetzenden Akt, den Kontrakt – oder 
wie es Derrida nennt, den Ausgangspunkt einer performativen Tautologie. Die 
entsprechende Konvention ist allerdings weniger die kontraktualistische Fiktion, 
denn die rationalistische Voraussetzung. Die performative Tautologie wird ein 
Akt rationaler Einsicht. Wer es nicht einsieht, hat es nicht nur nicht verstanden 
oder nicht begriffen. Wer es nicht einsieht, ist jenseits des Grenzzauns. Dahinter 
liegt Vernichtung oder Wahnsinn. Die Tautologie ist das Aufziehen des Zauns 
als Recht ist. Und mit der Instandhaltung spricht sich Recht ist Recht aus. Wobei 
Derrida mit der Performanz etwas bezeichnet, das lauten könnte: ›Recht ist 
Recht‹ ist Recht: So muss es sein.  

Wie aber kann man dieser Einzäunung beikommen?  

                                                           
11  Ebd. 
12  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


EINLEITUNG | 13 

»Man würde dann behaupten, daß in jeder deutenden Lektüre die Möglichkeit eines Gene-
ralstreiks liegt, ja daß sie ein Recht auf den Generalstreik in sich schließt: ein Recht da-
rauf, dem bestehenden Recht, das seine größte Macht, seine größte Autorität vom Staat 
bezieht, eben diese streitig zu machen.«13 
 
Dieser Generalstreik reißt Zäune nieder, legt den Zaum ab. Derridas General-
streik ist aber nicht eindeutig: »jede instaurierende Lektüre zeitigt nämlich einen 
Generalstreik und folglich eine revolutionäre Situation«14. Diese Lektüre, die ei-
nen Riss in der Konvention aufzeigt, wie sie Derrida anhand von Benjamin er-
klärt, birgt weitere Sprengkraft: »Denn über das von Benjamin formulierte Vor-
haben hinaus möchte ich eine Interpretation vorschlagen, die deutlich macht, 
dass die ›rechtssetzende Gewalt‹ eine ›rechtserhaltende Gewalt‹ in sich bergen 
muss und sich nicht von ihr loslösen kann.«15 Derrida hebt etwas hervor. Casto-
riadis nennt es Heteronomie, die Konvention ist Kraft des Gesetzes verschlei-
ert.16 Die performative Tautologie wirkt ständig als fremde, der man sich aber 
qua der Konvention fügt. Derrida nennt es ein Ereignis, das zugleich Setzung 
und Erhaltung ist. Die Unterbrechung – der Streik – ist dann ein Aussetzen. In 
diesem Moment kann sich, folgt man der Terminologie von Castoriadis, Auto-
nomie ereignen. Dieser Autonomieanspruch – um Castoriadis in die Lektüre von 
Derridas Text einzufügen – ereignet sich als Kritik dieser Grundlegung des 
Rechts. »Eine wirksame Kritik muss dem Rechtskörper selbst entgegentreten, 
ihn an Haupt und Gliedern anfechten, statt bloß die Gesetze und die besonderen 
Rechtsbräuche anzugreifen, die das Recht in den Schutz seiner Macht nimmt.«17 
Zu diesen Gliedern gehört unter anderem die Polizei. Ihr widmet sich Derrida als 
jener Institution, die zwischen den Gewalten Recht sichert; aber viel wichtiger 
»beide Gewalten [...] vermischt«18. Die Polizei schütze das Recht weniger, als 
dass sie setzende und erhaltende Gewalten bündelt, verstrickt und mit ihrem 
Auftrag zugleich die Unterscheidung der beiden scheinbar erhält und doch un-
tergräbt. Die Begründung von Recht, seine Setzung verlange in dieser Erhaltung 
eine, man könnte es Anwesenheit nennen, die Derrida als Iterabilität bezeichnet. 
Der Weg der Begründung wird in der Erhaltung nochmals beschritten oder be-
stritten. Um sich in der Wiederholung zu erhalten, verschwindet der Ursprung 

                                                           
13  Ebd., S. 81. 
14  Ebd. 
15  Ebd., S. 83. 
16  Vgl. Kap. 3.1. 
17  Ebd., S. 88. 
18  Ebd., S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


14 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

der Rechtssetzung in der Aktualität, der polizeilichen Anweisung. Auf dieses 
»Paradoxon der Iterabilität«19, wie es Derrida nennt, kommen wir mit dem 
nächsten Kapitel zu sprechen.  

Das Gewaltmonopol ist also eröffnet. Der Eintritt ist ein Eintritt in das Ge-
waltmonopol. Es handelt sich um eine Besichtigung am Rande der Gewalt. 

 

                                                           
19  Ebd., S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

1. Staatliches Gewaltmonopol 

 
Wir haben die Welt der gesellschaftlichen Be-
deutungen als ursprüngliche, anfängliche und  
irreduzible Setzung des Gesellschaftlich-Ge-
schichtlichen und des gesellschaftlichen Imagi-
nären zu denken, so wie es sich in einer Gesell-
schaft jeweils zeigt.1  
CORNELIUS CASTORIADIS  

 
 
 
Für Castoriadis ist eine Institution ein Netz von gesellschaftlich-geschichtlichen 
Bedeutungen. Diese Bedeutungen können, müssen aber nicht, dem Einzelnen 
mehr oder weniger bewusst sein, würden aber auf jeden Fall vorausgesetzt.2 Die-
se Bedeutungen seien imaginär. Die Institution ist damit ein Ausdruck, eine Er-
scheinungsform, gesellschaftlich imaginärer Bedeutungen. Institutionen kommen 
durch Träger zum Ausdruck, diese Träger seien, so Castoriadis, »Bilder oder Fi-
guren im weitesten Sinne: Phoneme, Wörter, Banknoten, Dschinnen, Standbil-
der, Kirchen, Werkzeuge, Uniformen«3. Es gilt zu beachten, dass dieses damit 
zum Ausdruck kommende gesellschaftliche Imaginäre keine intentionale Schöp-
fung ist. Der Grund kann nicht festgesetzt werden. Das Imaginäre ist, wenn auch 
auf gesellschaftlicher Ebene, transzendental: »Das Individuum spricht also in der 
und durch die Vorstellung und kann überhaupt nur sprechen, insofern die Vor-
stellung Ex-zentrierung, Andersheit gegenüber sich selbst ist: Sprechen, in den 
Zeichen sein, heißt buchstäblich: in dem, was ist, sehen, was dort absolut nicht 

                                                           
1  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 602. 
2  Jedes Individuum als Subjekt sei gerade selbst gesellschaftliche Institution. Vgl. ebd., 

S. 413. 
3  Ebd., S. 398. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


16 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ist.«4 Eine zentrale Bedingung moderner Staaten ist das Gewaltmonopol. Das 
Ziel dieses ersten Abschnittes ist es, diesen politischen Begriff und seine gesell-
schaftlich-geschichtliche Ausprägung zu beschreiben und zu analysieren, um den 
Weg zum Konzept von Castoriadis anhand eines Beispiels vorzubereiten. Das 
Gewaltmonopol wird insofern als ein Komplex gesellschaftlich imaginärer Be-
deutungen einer allseits anerkannten wie auch kritisierten Institution verstanden. 
Eine Annäherung an dieses aktual Imaginäre soll zuerst durch Erscheinungswei-
sen der Institution in »Bildern und Figuren« geschaffen werden. Mit der Be-
schreibung der Träger zeigt sich der symbolische Gehalt, die Bedeutungen, die 
mit den Bildern und Figuren verbunden sind. Davon ausgehend werden sich 
funktionale und imaginäre Anteile der Bedeutungen unterscheiden lassen. Es 
wird zu zeigen sein, ob diese gesellschaftlich-geschichtliche Institution im Sinne 
von Castoriadis über einen imaginären Anteil verfügt, der sich heteronom, wie 
sich Castoriadis ausdrückt, auswirkt. Wenn dies der Fall ist, kann im Sinne der 
Autonomie von Castoriadis gezeigt werden, wie der Ausgang aus dieser Ent-
fremdung als Fremdbestimmung erreichbar ist.  

Ausgehend von einer einleitenden Beschreibung der ritualhaften Vereidigung 
von Kantonspolizist_innen und in einem zweiten Schritt von Zwangsmitteln, 
dem Polizeistock und Gummischrot, sollen institutionelle Erscheinungsweisen 
des staatlichen Gewaltmonopols deutlich werden. Beide sollen eine Annäherung 
an die Effektivität staatlicher Gewalt (als Bedingung und Wirkung) und ihre 
symbolische Bedeutung zeigen. Die Funktion wie auch deren Bedeutung werden 
angedeutet. Daran anschließend werden die begrifflichen und institutionellen 
Rahmenbedingungen des Gewaltmonopols zusammengefasst. Im Anschluss 
wird, um diese institutionellen, d.h. rechtlichen, Bedingungen zu vertiefen, das 
grundlegende Argument des Kontraktualismus beleuchtet. Die funktionale – 
auch rationale – Seite der Institution wird herausgearbeitet. Insofern kann ein 
imaginärer Anteil hervorgehoben werden, der heteronome Aspekte gerade bei 
der zweckrationalen Bestimmung des Gewaltmonopols nach sich zieht: seine 
Legitimationsbedingungen.  

 
 

                                                           
4  Ebd., S. 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 17 

1.1  »ICH GELOBE ES!« 
 
Es ist Freitag, der 27. September 2013, morgens um 10 Uhr in Zürich.5 Vom Pa-
radeplatz spaziert man auf die Fraumünsterkirche zu, die sich vor einem auf-
türmt – der Eingang zum Kirchenschiff ist von einer Menschentraube verstopft. 
Dazwischen stehen hell- und dunkelblaue Gestalten. Umringt werden sie von 
feierlich gekleideten Personen. Es findet die Vereidigung einer weiteren Kohorte 
von Kantonspolizist_innen statt.  

In der Kirche: In den vorderen Bankreihen sieht man an Hinterköpfen vorbei 
zum Altaraufgang, zur Kanzel. Die dicken Säulen stehen wie Elefantenbeine im 
Weg. Die Offiziellen haben sich vorne aufgebaut, darunter der Kommandant der 
Kantonspolizei, Oberst Thomas Würgler, in der Mitte Regierungsrat Mario Fehr, 
Sozialdemokrat, welcher der Sicherheitsdirektion vorsteht. Rechts von ihm wird 
sich ein Offizier aufstellen, soweit richtig erinnert, jener, welcher die zwei Poli-
zeiklassen S12 und H12 dem Kommandanten melden wird.  

Die Bankreihen füllen sich mit Gästen und Familien.6 Die vordersten drei 
Bankreihen links im Kirchenschiff gehören den bereits vereidigten Stadtpoli-

                                                           
5  Die folgende Beschreibung veranschaulicht virulente Vorstellungen, hat aber nicht 

den Anspruch einer präzisen Ethnographie. Vielmehr soll die Bedeutsamkeit der ritu-
alhaften Einbindung von Subjekt und Gesellschaft deutlich werden. Es wird im Übri-
gen die durchgehende Form Polizist_innen usw. benutzt, obwohl dies im Großen und 
Ganzen nicht mit den Sprechgewohnheiten der hier referierten Personen überein-
stimmt. 

6  In den Bankreihen liegt eine Gästeliste, die folgende aufführt: Politische Behörden: 
Mario Fehr, Regierungsrat Sicherheitsdirektor; Ursula Gut-Winterberger, Regierungs-
rätin Finanzdirektorin; Brigitta Johner, Kantonsrätin und 1. Vizepräsidentin Kantons-
rat; Barbara Steinemann, Kantonsrätin und Präsidentin Kommission Justiz u. Sicher-
heit; Raphael Golta, Kantonsrat, Fraktionspräsident SP; Philipp Kutter, Kantonsrat, 
Fraktionspräsident CVP; Jürg Trachsel, Kantonsrat, Fraktionspräsident SVP, Peter 
Reinhard, Kantonsrat, Fraktionspräsident EVP; Barbara Bussmann, Kantonsrätin, 1. 
Ratssekretärin, Hans-Peter Hulliger, Präsident Verband der Gemeindepräsidenten 
Kanton Zürich – Gerichte: Rolf Naef, Präsident Obergericht; Peter Marti, Oberrichter, 
Vorsitzender I. Strafkammer; Bernhard Sager, Präsident Bezirksgericht Winterthur – 
Armee: Brigadier Germaine Seewer, Chefin Personelles der Armee – Staatsanwalt-
schaft / Jugendanwaltschaft: Dr. Andreas Brunner, Leiter Oberstaatsanwalt Ober-
staatsanwaltschaft; Marcel Riesen, Leiter Oberjugendanwalt Oberjugendanwaltschaft; 
Hans Bebié, Leitender Staatsanwalt Staatsanwaltschaft Zürich-Limmat; Jürg Vollen-
weider, Leitender Staatsanwalt Staatsanwaltschaft See / Oberland; Hans Maurer, Lei-

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


18 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zist_innen, die in hellblauen Uniformen Ornament sind. In der rechten vorderen 
Hälfte des Mittelgangs sitzen in einigen Reihen, dem Mittelgang zugewandt und 
somit unmittelbar auf die Stadtpolizist_innen und zur Kanzel blickend, die be-
sonderen Gäste, Politiker_innen usw.  

                                                           
tender Staatsanwalt Staatsanwaltschaft I des Kt. Zürich; Thomas Leins, Staatsanwalt 
Staatsanwaltschaft Winterhtur / Unterland Zweigstelle Flughafen – Statthalter (Be-
zirksbehörden): Marcel Tanner, Vorsitzender Statthalterkonferenz, Statthalteramt Us-
ter; Hartmuth Attenhofer, Statthalter, Statthalteramt Zürich; Hans Peter Frei, Statthal-
ter, Statthalteramt Pfäffikon; Adrian Leimgrübler, Statthalter, Statthalteramt Dietikon, 
Claude Schmidt, Statthalter, Statthalteramt Affoltern a.A.; Armin Steinmann, Statthal-
ter, Statthalteramt Horgen; Reto Steimer, 1. Stv. Stadtrichter, Stadtrichteramt Zürich – 
Verwaltung: Hans-Peter Tschäppeler, Generalsekretär, Sicherheitsdirektion; Stefan 
Schötzau, Chef Sportamt, Sicherheitsdirektion; Beat Husi, Staatsschreiber, Staats-
kanzlei; Moritz von Wyss, Leiter Parlamentsdienste, Staatskanzlei – Flughafen: Peter 
Frei, Leiter Safety & Security, Flughafen Zürich AG – Benachbarte Kantone / Städte 
u. Korps: Irmela Apelt, Mitglied der Geschäftsleitung / Chefin Human Resources, 
Stadtpolizei Zürich; Sven Zimmerlin, Leiter Ermittlungen, Stadtpolizei Winterthur; 
Peter Wullschleger, Bereichsleiter Feuerwehr / Rettungsdienst, Schutz und Rettung 
Zürich; Hansruedi Vogel, Stv. Grenzwachtkommandant, Grenzwachtregion II – Ver-
bände: Peter Reinhard, Präsident Verband der Kantonspolizei Zürich; Roger Wüth-
rich, 1. Vizepräsident Verband der Kantonspolizei Zürich; Sigrid Bachofner, Präsi-
dentin Personalverband Kontrollabteilung PVKA; Roland Lüthi, Präsident Verein der 
Pensionierten der Kapo ZH – Weitere Gäste: Reto Cavegn, Geschäftsführer TCS; 
Walter Bosshard, Stadtpräsident Stadt Bülach; Prof. Andreas Donatsch, Rechtswis-
senschaftliches Institut, Universität Zürich; Irene Gysel-Nef, Vizepräsidentin Kirchen-
rat, Evang.-ref. Landeskirche; Jeanine Kosch, Polizeiseelsorgerin, Ref. und Kath. Kir-
che Kanton Zürich; Andreas Naegeli, Direktor Justizvollzugsanstalt Pöschwies, Hans-
Ulrich Solenthaler, Divisionär a.D., Walenstadt; Moritz Zollinger, Präsident Kirchen-
pflege Fraumünster – Ausbildung: Kurt Hügi, Direktor Zürcher Polizeischule; Stefan 
Mittl, Lehrer Staatskunde, Parlamentsdienste; Wolfgang Moos, Chef Ausbildung 
Stadtpolizei Zürich; Matthias Rüegg, Direktor Juventus Schulen; Ernst Zimmermann, 
Ausbildung Stadtpolizei Zürich – Pensionierte Offiziere: Martin Bachmann, Küs-
nacht; Reto Barandun, Basserdorf; Mario Bolzi, Wallisellen; Hans Frischknecht, Otel-
fingen; Hans Gämperle, Zürich; Ulrich Neracher, Geroldswil; Arthur Schmid, Emb-
rach; Werner Treichler, Jona; Ernst Wüger, Seuzach. – Die vollständige Liste der 
Gäste soll den offiziellen und breit abgestützten Charakter der Vereidigung als ritual-
hafte Zäsur verdeutlichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 19 

Pünktlich um 10.25 Uhr räuspern sich die Offiziellen und es wird wie vor ei-
ner Messe still, da und dort Husten, Hintern schieben sich auf der hölzernen 
Bank so hin und her, dass Kleider rascheln. Mario Fehr hat die Hände vor sei-
nem Schritt ineinandergeflochten und blickt angespannt – vielleicht betend – vor 
sich hin, ohne dass man weiß, ob er in die Menge, zu den Aspirant_innen oder 
ins Nichts blickt. Köpfe drehen bis zum Anschlag hin zum Mittelgang, die Poli-
zeischüler_innen haben sich in zwei Reihen beim Eingang, unter der Empore, 
wo die Musik spielt, aufgestellt. Vor ihnen steht in der Mitte der Fahnenträger, 
weiß behandschuht und in feierlicher Uniform, goldene Knöpfe, Kordel – Orna-
ment. Links neben ihm wird der Takt, der Gleichschritt, eins-zwei, von einem 
jüngeren Kollegen angegeben; rechts neben sich in Uniform aus dem 19. Jahr-
hundert mit geschultertem Karabiner der ältere Herr als Begleitschutz. Der 
Marsch setzt ein, die Korpsmusik der Kantonspolizei Zürich spielt auf. Eins-
Zwei. Die Reihen setzen sich auf Kommando in Bewegung, die 65 Aspi-
rant_innen marschieren mit Händen starr und flach wie Klingen, am Oberkörper 
vorbeischwingend an den Bankreihen vorbei in Richtung Altar. Der Fähnrich 
hält den Speer mit Fahne leicht nach vorn gesenkt vor sich. Auf der Fahne ist das 
Kantonswappen zu sehen, blau weiß und ein goldener Löwe prangt darauf; in 
fein sichtbaren Lettern sieht man den Gelöbnisspruch über die ganze Fläche ge-
stickt. Er lautet:  

 
»Wir geloben der Regierung des Kantons Zürich Treue und Gehorsam zu leisten – Den 
Befehlen unseres Chefs und der übrigen Vorgesetzten gewissenhaft und mit Eifer nachzu-
kommen – In unseren Angaben vor Behörden uns an die strengste Wahrheit zu halten – 
Verschwiegenheit über alles zu beobachten, was geheim zu halten uns unsere Dienst-
pflichten gebieten – Die Übertreter der Gesetze und Verordnungen ohne Ansehen der Per-
son zu verzeigen – Überhaupt unsere Verpflichtungen getreu zu erfüllen.«7 
 
Vorne angekommen, stellen sich die beiden Klassen, S12 vorne rechts, H12 vor-
ne links, auf. Der Offizier gibt den Befehl die Reihen zu richten, ruft »Achtung!« 
und meldet die Klassen dem Kommandanten Würgler – »ruhen«. Der Komman-
dant begrüßt und gratuliert den 65 neuen Kolleg_innen. Er bedankt sich bei den 
Ehrengästen, exemplarische Begrüßung des Regierungsrates Fehr, der Regie-
rungsrätin Gut und der Kantonsrätin Joner. So geht das weiter, alle wichtigen 
Gäste und Vertreter_innen von Vereinigungen werden namentlich begrüßt und 
anschließend alle Anwesenden zum Apéro im Zunfthaus zur Meisen, Münster-
hof 20, eingeladen.  

                                                           
7 Verzeigen: schweizerisch für anzeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


20 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Er übergibt das Wort an Mario Fehr. Mit Bezug auf das gerade vor sich ge-
hende Zurich Filmfestival,8 nennt Fehr die Vereidigungsfeier ganz großes Kino 
und gibt zu, dass dies ein schöner, würdiger, glanzvoller Anlass sei, vor dem er 
immer nervös werde. Dieser bezeichne einen erreichten wichtigen Abschnitt im 
Leben, der nur mit Unterstützung – gemeint sind die Familien und Gäste der As-
pirant_innen – erreicht werde. Dafür dankt er allen Anwesenden. Er beglück-
wünscht die Aspirant_innen, dass sie diesen außergewöhnlichen und herausfor-
dernden Beruf gewählt haben und ist zuversichtlich, dass sie wie jene in Pension 
gehenden Polizist_innen, welchen er kürzlich begegnet sei, sagen werden, dass 
sie ihre Wahl nie bereut hätten bzw. bereuen werden.  

Der Beruf sei mit Erwartungen verbunden – nicht nur von Angehörigen und 
Gästen. Fehr beginnt die Erwartungen des Kantonsrats zu erklären, der als Par-
lament Gesetze gebe, ebenso der Regierungsrat, der nicht anders als der Kan-
tonsrat Gesetze gebe und ihnen Geltung verschaffe. Die Erwartung an die Kan-
tonspolizei sei die Durchsetzung dieser Gesetze.9 Ein Beispiel böten die Ereig-
nisse von vergangener Woche in Winterthur. 

 
Zwischenbemerkung 
 
Fehr spricht eine unbewilligte Demonstration in Winterthur an. Unter dem Titel 
»StandortFUCKtor Winterthur. Tanz-dich-frei« trafen sich am 21.9.2013 De-
monstrant_innen auf dem Bahnhofplatz Winterthur. Die angekündigte Demonst-
ration wollte die zunehmende Gentrifizierung anklagen und mit einem »Umzug 
mit Tanzmusik« den öffentlichen Raum einnehmen. Auf Indymedia, einer links-
alternativen Informationsplattform im Internet, wurde am Sonntagabend, 
22.9.2013, folgende Meldung veröffentlicht:  
 
»Nulltoleranz statt toller Tanz. Mit einem Umzug mit Tanzmusik wollten sich gestern et-
wa 1500 Menschen selbstbestimmt, laut und unbewilligt den öffentlichen Raum nehmen 
und gegen die Stadtaufwertung, Verdrängung, den Sauberkeits- und Kontrollwahn antan-
zen. Polizeivorsteherin Barbara Günthard-Maier hat in der Tradition ihrer Winterthurer 
Vorgänger gehandelt. Ganz im Gegensatz zur Ankündigung, Winterthur nicht in Polizei 
zu ertränken, standen wir einem gewalttätigen Meer aus Polizisten in Vollmontur gegen-
über. Sie führten eine Nulltoleranz- und Eskalationsstrategie, die seinesgleichen sucht. Be-
reits am Bahnhofplatz wurde die Menge komplett eingekesselt, die Soundwagen schon 

                                                           
8  Es handelt sich um das 9. Zurich Filmfestival, das vom 26.9. bis 6.10.2013 stattfand. 
9  Mit der Gewaltenteilung nimmt es Fehr an dieser Stelle nicht so genau. Oder: Unter 

dem Begriff Gesetz subsumiert er alle Rechtssetzung, auch Verordnungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 21 

vorher hinter dem Salzhaus angehalten (deshalb war auf dem Bahnhofplatz auch keine 
Musik). Nichtsdestotrotz war es uns möglich auf der Strasse vor dem Bermudadreieck mit 
den bereits beschlagnahmten Musik-, Band- und Barwagen einen kurzen Moment lang 
laut zu feiern. Kurz darauf kesselten sie die tanzende Menge mit Gitterwägen ein, und 
schossen von beiden Seiten gleichzeitig willkürlich und ungezielt mit Wasserwerfern, 
Pfefferspray und Gummischrot. Über mehrere Stunden wurde im enger werdenden Kessel 
immer wieder in die eingesperrte Menge geschrotet, auch die Wasserwerfer wurden fleis-
sig eingesetzt. Gleichzeitig gelang es mehr als 150 Personen einen Protestzug durch die 
Altstadt durchzuführen. Den vielen Verletzten (wesentlich mehr als die versorgten 11 Per-
sonen, wie von der Polizei gemeldet) wurde das Verlassen des Kessels und damit eine 
ärztliche Versorgung verweigert. Mindestens zwei Personen wurden durch Gummige-
schosse direkt im Auge verletzt, viele weitere wurden im Gesicht oder am Kopf getroffen. 
Es kam zu zahlreichen Verhaftungen. Die von den grossen Medienhäusern unkritisch kol-
portierte offizielle Meldung, wonach es zu Ausschreitungen kam, beschreibt einzig das 
Verhalten der Polizei. Sie ist es, die ohne Rücksicht Menschen verletzt und Sachen ge-
schädigt hat. Die Dimension des Polizeiaufgebotes und die Härte des Gewalteinsatzes 
zeigt die Notwendigkeit eines Protests gegen Nulltoleranz in Winterthur! Der Schaden ist 
von den Stadtoberen angerichtet. Wir sind empört aber nicht erstaunt, tieftraurig und un-
endlich wütend.«10 
 
Demgegenüber lautet der Bericht der Kantonspolizei wie folgt:  
 
»Die Stadtpolizei Winterthur ersuchte im August 2013 die Kantonspolizei Zürich um Un-
terstützung bei der polizeilichen Bewältigung einer unbewilligten Demonstration, zu der 
in den sozialen Medien unter dem Motto ›Tanzveranstaltung‹ aufgerufen wurde. Die Kan-
tonspolizei unterstützte in der Folge die Stadtpolizei Winterthur mit einem grösseren Auf-
gebot in einem gemeinsam geführten Einsatz. Der Auftrag an die Polizei lautete dahinge-
hend, dafür zu sorgen, dass sich die unbewilligte Kundgebung vom Bahnhofplatz nicht in 
die von Geschäften gesäumten Strassen der Innenstadt von Winterthur verlagern konnte, 
um so grössere Sachschäden verhindern zu können. Dieser angesichts der engen räumli-
chen Verhältnisse schwierige Auftrag wurde weitgehend erfüllt; es blieb bei Sachschäden 
im Umfang von wenigen tausend Franken. Zu bedauern ist, dass verschiedene Personen 
im Zuge der Ereignisse verletzt wurden.  
Kantonspolizei und Stadtpolizei Winterthur werten derzeit den Einsatz vom vergangenen 
Wochenende aus. Zusammenfassend kann man sagen, dass die Polizistinnen und Polizis-
ten von Kantonspolizei und Stadtpolizei Winterthur mit selten gesehener Gewalt konfron-
tiert waren und dass sie ihre Arbeit in einem äusserst aggressiven und gewaltbereiten Um-

                                                           
10  http://switzerland.indymedia.org/de/2013/06/90029.shtml vom 30.9.2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


22 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

feld verrichten mussten. Noch vor der Einkesselung um ca. 23.00 Uhr kam es zu gewalttä-
tigen Angriffen gegen die Polizei. Die Einsatzkräfte wurden in der Folge mit äusserst ge-
fährlichen Seenotfackeln, Feuerwerksraketen und gesundheitsgefährdenden Knallkörpern 
beschossen, mit Steinen und Flaschen beworfen und waren massivsten verbalen Provoka-
tionen ausgesetzt. Mehrere Polizisten erlitten dabei Verletzungen und mussten ins Spital 
eingeliefert werden. Daraufhin erfolgte der Entscheid, die Teilnehmenden dieser unbewil-
ligten und äusserst gewaltbereiten Ansammlung festzuhalten und zu kontrollieren, um 
weitere Ausschreitungen zu verhindern. Die in der Menge anwesenden Personen hatten 
vor und während der abschliessenden Einkesselung durch die Polizei über lange Zeit bis 
02.00 Uhr Gelegenheit, sich zu entfernen, wozu sie mehrmals mittels Lautsprechern auf-
gefordert wurden; von dieser Möglichkeit machten zahlreiche Personen Gebrauch. Insge-
samt wurden 93 Demonstrantinnen und Demonstranten in Polizeigewahrsam genommen 
und kontrolliert, wobei zwei sodann der Staatsanwaltschaft zugeführt wurden.  
Im Zuge der üblichen Einsatz-Nachbereitung werden nun sämtliche internen Aufzeich-
nungen sowie die ausgestrahlten TV-Beiträge ausgewertet. Dabei geht es darum, allfällige 
Lehren zu ziehen und für allfällige weitere derartige Operationen gewappnet zu sein. Da-
bei werden auch die eigenen Aktionen genau analysiert und wenn nötig kritisiert, stets mit 
dem Ziel, für zukünftige Einsätze optimal vorbereitet zu sein. Geprüft wird im Übrigen 
auch die Einleitung von Verfahren wegen Gefährdung des Lebens und Gewalt und Dro-
hung gegen Beamte etc.  
Die Kantonspolizei ist bestrebt, ihren Auftrag zur Wahrung der Sicherheit der Bevölke-
rung unter grösstmöglicher Zurückhaltung umzusetzen, wobei sie aber angemessen und 
rechtzeitig auf Gewaltausbrüche zum Nachteil Unbeteiligter wie auch der eigenen Mitar-
beitenden zu reagieren hat. Die auf der Homepage einsehbaren Videoausschnitte und Bil-
der sollen der Öffentlichkeit einen gewissen Eindruck von der Stimmung an der als ›Tanz-
dich-frei‹ angekündigten, unbewilligten Demonstration vermitteln.  
Kantonspolizei Zürich  
Chef Kommunikationsabteilung  
Werner Benz«11 
 
Die hier zitierten zwei Seiten der Ereignisse sollen die polaren Wahrnehmungen 
wiedergeben, ohne weiter auf deren jeweilige Glaubwürdigkeit einzugehen. Bei-
de Perspektiven sind sich insofern einig, als sie der Gegenseite Unverhältnismä-
ßigkeit beim Einsatz von physischer Gewalt vorwerfen – und umgekehrt mehr 
oder weniger offen deren Einsatz damit rechtfertigen.  

                                                           
11 www.zh.ch/internet/sicherheitsdirektion/kapo/de/aktuell/medienmitteilungen/2013_09/ 

130924bewe.html vom 13.6.2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 23 

Mario Fehr will mit zwei Zahlen die finanziellen Kosten verdeutlichen, wel-
che eine solche Demonstration nach sich ziehe: Die Ausschreitungen in Bern12 
mit Kosten von zwei Millionen Schweizer Franken und jene von Winterthur mit 
bloß Fr. 7.000.  

Die zweite Erwartung sei durch die Strafverfolgung gegeben. Mit den Part-
nerorganisationen und dem Bevölkerungsschutz und der Armee werde diese 
verwirklicht. Dabei sei das Können, das Beherrschen des Handwerks, entschei-
dend.  

Eine dritte Erwartung werde von Seiten der Bevölkerung an die Kantonspo-
lizei gerichtet. Der Beitrag an die Sicherheit und deren konsequente, respektvolle 
und verantwortungsvolle Durchsetzung in korrekter Weise gehöre dazu.  

Zuletzt wollten die Verwandten und Partner_innen nicht nur, dass die zu ver-
eidigenden Aspirant_innen gute Polizist_innen würden, sondern auch im zivilen 
Leben verankert blieben. Dazu gehöre das Engagement in Vereinen, Parteien 
und allgemein auf lokaler Ebene.  

Fehr geht auf die Erfüllung dieser Erwartungen ein. Erstens gebe es neue an-
gemessene Instrumente wie das neue Polizeigesetz,13 in dem nun auch die Vi-
deoüberwachung geregelt werde. Zweitens gebe es mit neuem Schutzmaterial 
und neuer Ausrüstung wie dem Taser Instrumente, um dem gefährlichen und 
auch lebensgefährlichen Job gerecht zu werden. Dabei werde damit auch der 
Schutz der Polizist_innen besser gewährleistet. Drittens werde man mit dem mit-
telfristigen Aufstocken des Soll-Bestands des Korps einem Bedürfnis gerecht 
und erfülle ein wichtiges Ziel der laufenden Legislaturperiode bis 2014.  

Der Regierungsrat ruft in Erinnerung, dass die Erfüllung der Aufgabe immer 
auch auf der Vorarbeit der bisherigen Polizist_innen baue und die Aspi-
rant_innen davon profitierten. Sie träten in die Fußstapfen und er sei überzeugt, 
dass sie die Aufgaben genauso gut machten und die Erwartungen, die an sie von 
verschiedenen Seiten herangetragen würden, auch erfüllten.  

Er wünscht allen viel Erfolg bei ihrer Laufbahn, verweist auf die Vereidi-
gung und den Ort, die Kirche, welche die Gewissenhaftigkeit, die damit verbun-
den sei, noch unterstreiche. Er dankt – Applaus.  

Marschmusik setzt ein, zugleich hat sich der Fähnrich bereitgemacht und 
schwenkt die Korpsfahne nun in einem Winkel von etwa 45° mit einer flachen 
eine Acht bezeichnenden Bewegung während die Musik spielt. 

                                                           
12  Fehr bezieht sich auf die Auseinandersetzungen um die Reitschule Bern in der Nacht 

vom 27. auf den 28. Juli 2013. 
13  Vgl. dazu Abs. 1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


24 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Als die Musik fertig ist, liest Hans-Peter Tschäppeler, Generalsekretär der 
Sicherheitsdirektion, das Gelöbnis vor. Mario Fehr stellt sich vorne in der Mitte 
so auf, dass er auf die Klasse S12 auf der rechten Seite blickt. Es werden alle 
Aspirant_innen einzelnen und alphabetisch aufgerufen, treten vor den Regie-
rungsrat, gehen in die Achtungstellung und reichen ihm die Hand und geloben 
zugleich, wenn er ihnen die Hand gibt, mit dem Spruch »Ich gelobe es!«, dass 
sie dem Kanton dienen wollen. Er gratuliert, wünscht alles Gute. Sie bedanken 
sich und gehen wieder in Reih und Glied. Derselbe Vorgang wiederholt sich mit 
der Klasse H12 auf der linken Seite. Das Vereidigungsritual dauert ca. 15 bis 20 
Minuten. Zwei Fotografen der Polizei halten jeden Schwur einzeln fest. Nach der 
Vereidigung aller nun gewordenen Polizist_innen spielt wieder Musik und wird 
die Fahne geschwenkt. 

Im Anschluss spricht der Kommandant der Kantonspolizei Thomas Würgler. 
Er gratuliert den neuen Kolleg_innen zur Vereidigung, und ist sicher, dass sie an 
ihrem spannenden, schönen und anforderungsreichen Beruf Freude haben wer-
den. Es sei ein Dienst an der Gesellschaft und den Menschen im Kanton.  

Er setzt seine Rede fort, indem er Beispiele aus seiner Lektüre von Prakti-
kumsberichten wiedergibt. Dabei habe es gute Erfahrungen gegeben wie die Be-
teiligung an Fahndungen, der Rettung eines Hasen etc. wie auch schlechte Erfah-
rungen, Tod und Ausschaffungen.14 Er sei beeindruckt gewesen von der reflexi-
ven Auseinandersetzung und der entsprechenden Schilderungen in den Berich-
ten. Daraus seien ihm folgende Erkenntnisse vor allem geblieben: Man solle 
nicht immer alles persönlich nehmen, man müsse sich für die Opfer ernsthaft 
Zeit nehmen, man solle nicht über die Menschen urteilen, die Eigensicherung sei 
sehr wichtig, bei schlimmen Begebenheiten müsse man die Distanz wahren kön-
nen und wenn es schnell zu gehen habe und hektisch werde, dass man auch mal 
ins Schwitzen komme.15  

Auch Würgler nimmt das Beispiel von Winterthur auf, die von Fehr bereits 
angesprochene Demonstration und den Einsatz der Polizei. Er nennt es eine »so-
genannte Tanzveranstaltung«. Er bemerkt, dass Kritik laut geworden sei und 
dass man diese immer ernst nehme. Man habe zu früh interveniert. Im Fernsehen 
sei der Körpereinsatz eines Polizisten gegen einen Demonstranten gezeigt wor-
den. Darüber müsse man, bemerkt Würgler, nicht diskutieren: Es sei hart zur Sa-
che gegangen und das ausgestrahlte Bild entspreche nicht immer dem wirklichen 

                                                           
14  Ausschaffung: schweizerisch für Abschiebung. 
15  Die letzte Erkenntnis ist sicherlich unübertroffen existenziell. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 25 

Bild.16 Die Konfrontationen in Aarau,17 Bern und Zürich hätten gezeigt, dass die 
Gewaltbereitschaft von wenigen Chaoten, wie man sagen müsse, in letzter Zeit 
ein nicht akzeptables Maß überschritten hätte. Dabei würden nicht nur Steine 
geworfen, sondern auch mit Lasern gezielt Beamte angegriffen oder gar mit ei-
ner Knallpetarde ein liegender Polizist verletzt.18  

Es sei der Auftrag der Polizei sich zurückzuhalten und auf Menschen zuzu-
gehen. Allerdings müssten gegen Gewaltbereite die zur Verfügung stehenden 
Mittel auch gebraucht werden. Die Freiheit des Einzelnen ende dort, wo er die 
Freiheit anderer einschränke. Diesen Auftrag erfülle die Polizei nicht gerne, man 
sehe dies bei den Ausschaffungen.19 Dennoch gehöre es zum Auftrag und man 
versuche diesen mit Respekt, Umsicht und Augenmaß zu erfüllen. Dies gehöre 
zur Erwartung der Gesellschaft. Dazu gehöre auch die Eigensicherung, welche 
dem Kommando ein wichtiges Anliegen sei. Der Schutz und die Sicherheit aller 
beteiligten Beamten würden durch Schutzwesten, Laserschutzbrillen und Taser 
sichergestellt.  

Was sei das Motiv gewesen, sich bei der Polizei zu melden? Diese Frage hät-
ten alle Aspirant_innen unisono beantwortet: Dienst für die Gemeinschaft zu 
leisten. Dabei sei aufgefallen, dass die Hälfte aller Aspirant_innen seit der Kind-
heit den Wunsch gehegt hätte, Polizeidienst zu leisten und ein Drittel bereits ei-
ne_n Polizeibeamte_n in der Familie oder im Umfeld hätte. Nach einer zusam-
menfassenden Liste der Präferenzen, in welche Abteilungen die nun vereidigten 

                                                           
16  In der weiter oben gemachten Zwischenbemerkung wurde das Communiqué der Kan-

tonspolizei in ganzer Länge zitiert. Dazu gehörte auf der Website auch ein Video, das 
die Kantonspolizei als Kontrast angefügt hatte. 

17  Würgler bezieht sich auf die Tanzdemo »Nächtliches Tanzvergnügen 3.0« vom 6. Juni 
2013, die als Kampagne für ein autonomes Zentrum (KAZ) angekündigt wurde. Die 
Demo war gemäß offiziellen Angaben nicht bewilligt, wurde aber toleriert. Vgl. dazu: 
www.20min.ch/schweiz/mittelland/story/15762562 vom 19.6.2015. 

18  Gemäß Medienbericht habe dieser durch die Petarde »auf einem Ohr einen totalen 
Hörverlust erlitten«. Zugleich wurde bei der Auseinandersetzung eine Frau schwer an 
einem Auge verletzt, nach eigener Aussage durch Gummischrot. Vgl. dazu: www. 
20min.ch/schweiz/zuerich/story/18460161 und www.20min.ch/schweiz/zuerich/story/ 
31809127 vom 3.10.2013. 

19  Es drängt sich die Frage auf, warum Würgler in diesem Zusammenhang ausgerechnet 
die Ausschaffungen, d.h. Abschiebungen, erwähnt. Inwiefern haben Menschen, die 
ausgeschafft werden, die Freiheit anderer eingeschränkt? Durch ihre Anwesenheit? 
Vielleicht denkt Würgler an ihre körperliche Ausdehnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


26 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Polizist_innen gehen wollten, bedankt sich der Kommandant und wünscht den 
neuen Mitarbeitenden möglichst viel gute Arbeit für den Kanton.  

Musik setzt ein und die Fahne wird geschwenkt.  
Die Polizist_innen werden abgemeldet und ziehen hinter dem Fähnrich im 

Gleichschritt aus – einige grinsen, halten ihr Lachen zurück, andere blicken an-
gestrengt vor sich hin. Die Stadtpolizisten aus den ersten Reihen stehen alle 
gleichzeitig auf und trotten hinterher. Ein Gast aus den mittleren Reihen erhebt 
sich, tritt in den Mittelgang – alle stehen auf und machen sich von dannen.  

Es ist 11.25 Uhr.  
 
 
1.2  ZWANGSMITTEL 

 
Nach dem Fest beginnt die Arbeit. Zu dieser polizeilichen Arbeit gehören Werk-
zeuge. Was ist mit diesen Instrumenten der Gewalt zu bewerkstelligen? »Der 
Schlagstock setzte sich als charakteristische Polizeiwaffe und Symbol des staat-
lichen Gewaltmonopols endgültig erst nach 1945 durch.«20 In seiner Untersu-
chung geht Michael Sturm dieser Durchsetzung nach. Während des Nationalso-
zialismus als Zeichen demokratischen Wandels verbrämt, fand der Polizeistock 
nach dem Niedergang des deutschen Faschismus wieder Verwendung bei der 
Polizei. Zuerst aus Holz, später aus Gummi oder Plastik, wurde der heute ge-
bräuchliche Polizeimehrzweckstock (PMS) bzw. Mehrzweckeinsatzstock (MES) 
eingeführt: »Tatsächlich bedeutete die Einführung des MES eine Verschärfung 
des Gewaltpotentials.«21 Dabei handle es sich um einen Knüppel mit seitlichem 
Griff, mit dem auch Drehschläge von ungemein größerer Gewalt ausgeübt wer-
den könnten. Nicht zu unterschätzen, so bemerkt Sturm, sei der Anblick und die 
sinnliche Wahrnehmung der polizeilichen Einsatzmittel.22 Dass dem Stock nicht 
nur eine funktionale Seite zukommt, erläutert Sturm mit der weiteren vertieften 
Untersuchung der Cop Culture, wobei er auf die Bedeutungsdimension eingeht:  
 
»Eine Geschichte des Schlagstocks kann jedoch nicht auf die Beschreibung seiner jeweili-
gen Verwendung im Rahmen sich wandelnder polizeilicher Einsatztaktiken beschränkt 

                                                           
20  Sturm, Michael: »›Unter mir wird alles weich‹ – Eine Geschichte des Polizeischlag-

stocks«, in: Alf Lüdtke / Herbert Reinke / Michael Sturm (Hg.), Polizei, Gewalt und 
Staat im 20. Jahrhundert, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2011, S. 
325-347, hier S. 328. 

21  Ebd., S. 335. 
22  Ebd., S. 334. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 27 

bleiben. Neben seiner ›praktischen‹ Funktion sind dem Ausrüstungsgegenstand offenkun-
dig auch kulturelle oder subkulturelle Bedeutungsebenen eingeschrieben.«23 
 
Dabei seien bestimmte kämpferische Männlichkeitsvorstellungen im Spiel. We-
sentlich und wichtig ist die Bedeutungsdimension, die einen imaginären Anteil 
hervorhebt, der die staatliche Legitimation klarstellt – und sich in gewisser Wei-
se verselbständigt. Dieser Auswirkung auf das Selbstverständnis der Polizeibe-
amten wird aber nicht weiter nachgegangen.24 Es öffnet sich damit allerdings ein 
relevanter Bedeutungshorizont: Polizist_innen inszenieren oder versichern sich 
ihrer Autorität nicht nur funktional durch die Bewaffnung, sondern auch durch 
die symbolische Ausstrahlung derselben. Dabei gerinnt ein bestimmtes Auftreten 
in Kombination mit Streifenwagen, in Uniform und bewaffnet zu einer Inszenie-
rung dessen, was verwaltungstechnisch als staatliche Ordnungsmacht bezeichnet 
wird. Gemäß der Untersuchung von Behr wird der Gewaltbegriff dabei ausge-
spart.25  

Ein weiteres Zwangsmittel, eine Technik der Gewalt, wird hier ergänzend 
und in Anlehnung an Sturms Untersuchung des Polizeiknüppels untersucht. In 
der Schweiz gibt es neben dem Knüppel verschiedenste Zwangsmittel. Eines da-
von ist Gummischrot. Es bezeugt wie der Polizeistock das staatliche Gewaltmo-
nopol. Dabei handelte es sich bei der Munition bis im Jahr 2012 um Hartgummi 
bzw. Kunststoff, die als sechseckige Prismen in einem Paket mit 35 Stück abge-
schossen wurden.26 Ein Prisma ist 27mm lang und hat 10g Gewicht.27 Der Ein-
satz von Gummischrot wurde bemerkenswerterweise erst 2009 kantonsrechtlich 
verankert. Eingeführt wurde Gummischrot in Zürich bereits 1977, 1980 das erste 

                                                           
23  Ebd., S. 336. 
24  Vgl. Behr, Rafael: »Rechtserhaltende Gewalt als Zentrum polizeilicher Organisa-

tionskultur?«, in: Torsten Meireis (Hg.), Gewalt und Gewalten. Zur Ausübung, Legi-
timität und Ambivalenz rechtserhaltender Gewalt, Tübingen: Mohr Siebeck 2012, S. 
69-89. 

25  Ebd., S. 76f. 
26  Inzwischen werden gemäß Rückfrage bei der Kantonspolizei abgerundete Projektile 

verwendet – Stand: April 2014. 
27  Auszug aus dem Protokoll des Stadtrates von Zürich, 28.11.2001, GR Nr. 2001 / 269, 

Antwort auf Interpellation 1892 von Renate Schoch »Einsatz von Gummischrot  
1.-Mai-Nachdemo«, 16.5.2001, S. 3. Vgl. www.gemeinderat-zuerich.ch/geschaefte/  
detailansicht-geschaeft/dokument/779a0072-7e22-47b8-b454-4141fcd37022/2001_02 
69.pdf vom 19.6.2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


28 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Mal eingesetzt.28 Grundsätzlich trat erst ab dem 1. Januar 2009 das Zwangs-
anwendungsgesetz, genauer Bundesgesetz über die Anwendung polizeilichen 
Zwangs und polizeilicher Massnahmen im Zuständigkeitsbereich des Bundes, 
kurz ZAG, in Kraft. In der entsprechenden kantonalen Verordnung über die poli-
zeiliche Zwangsanwendung (PolZ), §5, Abs. 1, heißt es:  

 
»Neben dem Einsatz körperlicher Gewalt darf mit folgenden Einsatzmitteln unmittelbarer 
Zwang angewendet werden:  

1. Fesselungsmittel,  
2. Diensthunde,  
3. Gummischrot,  
4. Reizstoffe nach §§9 und 10,  
5. Wasserwerfer,  
6. Polizeimehrzweckstöcke,  
7. Destabilisierungsgeräte (Elektroimpulsgeräte),  
8. Schusswaffen.« 

 
Weiter wird in der Verordnung der Einsatz der verschiedenen Zwangsmittel ge-
klärt, zum Gummischrot unter Art. 8:  
 
»1 Beim Einsatz von Gummischrot ist zu den Zielpersonen die in den entsprechenden In-
struktionsunterlagen angegebene Minimaldistanz einzuhalten.  

2 Ausgenommen sind Fälle von Notwehr, Notwehrhilfe und Notstand.« 
 
Obwohl in der Verordnung mit Art. 1 festgeschrieben wird, dass der polizeiliche 
Zwang das Alter, das Geschlecht und den Gesundheitszustand berücksichtigen 
sollte, ist dies beim Gummischrot kaum möglich. Gummischrot wird wie ein 
Wasserwerfer auf mittlere Distanz angewendet, das heißt auf ca. 20 Meter – so-
fern kein Fall von Notwehr gegeben ist.29 Dabei ist sowohl eine geringere wie 
auch eine größere Distanz gefährlich. Geringerer Abstand kann schwerere Ver-
letzungen verursachen, größere Distanz reduziert die Zielgenauigkeit und erhöht 
insofern wiederum die Gefahr von Verletzungen auf Rumpf- und Kopfhöhe, die 
verschiedentlich dokumentiert wurde. Seelmann fasst die entsprechenden ersten 

                                                           
28  Seelmann, Constanze: Crowd Control. Polizei, »Nichttödliche Waffen« und die 

Schweiz in den 80er-Jahren. Politische Diskurse und Technologien der Kontrolle am 
Beispiel der Einführung und Anwendung von Tränengas und Gummischrot im Kanton 
Zürich, Diplomarbeit, Universität Basel, Basel 2011, S. 41. 

29  Seelmann: Crowd Control, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 29 

Einsätze und die politische wie mediale Debatte entsprechend zusammen.30 Es 
wurden zwanzig Fälle von angezeigten Verletzungen in der Zeit von 1980 bis 
1998 erfasst. Alle angezeigten Verletzungen befanden sich am Kopf oder Hals:31 
Verletzungen an einem Auge mit bis zu 100 Prozent Sehverlust, Quetschungen, 
Rissquetschwunden, Schürfungen, Prellung, Hämatome, Beschädigung an Zahn-
prothese bzw. Zähnen. Trotzdem steht der Einsatz von Gummischrot so gut wie 
außer Diskussion. Der Einsatz wird damit begründet, dass Erfahrungen vor allem 
auch aus anderen Ländern zeigten, dass es bei direkten Auseinandersetzungen 
zwischen der Polizei und Demonstrant_innen zu viel mehr Verletzten komme: 
»Gummischrot ist das (bis heute bekannte) geeignetste polizeiliche Einsatzmit-
tel, welches bei Auseinandersetzungen zwischen Polizei und aggressiven Grup-
pierungen bei minimaler Gefährdung die nötige Distanz zu schaffen vermag.«32 
An dieser Begründung hat sich seit der Einführung und den folgenden Debatten 
nichts geändert.33  

Gummischrot verwirklicht eine doppelte Funktion, die sich aus dieser Be-
merkung gut ableiten lässt: Es dient der Polizei dazu Demonstrierende auf Dis-
tanz zu halten und zu zerstreuen. Es ist ein effektives Mittel, um bei Auseinan-
dersetzungen nicht in Kämpfe Person gegen Person verwickelt zu werden. Inso-
fern ist Gummischrot ein Zwangsmittel, das Distanz schafft. Es wirkt aus der 
Ferne, bewahrt vor der allzu nahen und körperlichen Konfrontation. Demgegen-
über bewahrt Gummischrot – das ist die Kehrseite – vor der reflexiven Ausei-
nandersetzung mit der Gewalttätigkeit.34 Die »aggressiven Gruppierungen« wer-
den hier im Unterschied zum Polizeistock als Masse zerstreut. Während der 
Stock sich gegen eine bestimmte Person richtet, wirkt Gummischrot auf diffuse 
Art und Weise wie die Zwangsgewalt Staat: aus der Ferne und doch immer dro-
hend präsent.  

Dem Einsatz von Gummischrot kommt ein symbolischer Gehalt zu: Das ab-
geschossene Paket, die zerstreute und zerstreuende Garbe löst fast jede Ver-
sammlung auf. So kompakt die Kunststoffmunition zu Beginn ist, so schnell zer-
streut sie sich beim Abschuss – genau wie die Demonstrierenden. Es wird in die 
Menge geschossen, das heißt im Verwaltungsjargon, es werde »nur in eine all-

                                                           
30  Ebd., S. 43; 46-60. 
31  Auszug aus dem Protokoll des Stadtrates von Zürich, 28.11.2001, GR Nr. 2001 / 269, 

16.5.2001, S. 5. 
32  Ebd., S. 6. 
33  Seelmann: Crowd Control, 65f. 
34  Behr: Rechtserhaltende Gewalt, S. 77f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


30 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

gemeine Richtung gezielt«35. Durch die Polizei und deren Zwangs- bzw. Ge-
waltanwendung wird der öffentliche Raum munitionstechnisch vermessbar.36 
Dieser öffentliche Raum wird, wenn nötig durch Garben markiert. Wer sich bei 
einer Versammlung, einer Demonstration nicht an (polizeiliche) Anweisungen 
hält, dem droht ein kleines Kunststoffstück. Das Gewaltmonopol ist manchmal 
nur zehn Gramm schwer.  
 
 
1.3  RECHT UND BEGRIFF  

DES STAATLICHEN GEWALTMONOPOLS 
 
Im folgenden Abschnitt wird eine genauere Definition des staatlichen Gewalt-
monopols erarbeitet. Es muss auf drei Dimensionen des Begriffs geachtet wer-
den: erstens eine konzeptionelle, welche im Sinne der Souveränität und dem ent-
sprechend ausgeübten Zwang verstanden werden muss. Zweitens, eine histori-
sche, wie es zur Konstitution des Gewaltmonopols kam. Drittens eine institutio-
nelle, welche Behörden im Staat mit der Durchsetzung von Recht und Ordnung 
betraut sind, zum Beispiel die Polizei.37 Bei Letzterem muss man beachten, dass 
die staatliche Gewalt prinzipiell nur dem Souverän zukommt. Die faktische Aus-
führung – wenn auch in der Schweiz rechtlich an die Volksherrschaft zurückge-
bunden – wird bestimmten Institutionen zugeordnet, wie der Polizei, die das ver-
fasste staatliche Gewaltmonopol durchsetzt. Die Reichweite des Gewaltmono-
pols umfasst unterschiedliche Beziehungen: »Das innerstaatliche Gewaltmono-
pol erstreckt sich in zwei Richtungen. Es gilt sowohl im Verhältnis des Bürgers 
zum Staat als auch für die Beziehungen der Bürger untereinander.«38  

Ich konzentriere mich im Folgenden auf die konzeptionelle und institutionel-
le Dimension des Begriffs, da sich die theoretische Verknüpfung mit dem Kon-

                                                           
35  Auszug aus dem Protokoll des Stadtrates von Zürich, 28.11.2001, GR Nr. 2001 / 269, 

16.5.2001, S. 2. 
36  Der Raum wird insofern in anderer Art als dies Behr beschreibt durchdrungen. Vgl. 

Behr, Rafael: Cop Cultur – Der Alltag des Gewaltmonopols. Männlichkeit, Hand-
lungsmuster und Kultur in der Polizei, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten 2008, S. 81f. 

37  Heuer, Hans-Joachim: »Gewaltmonopol«, in: Hans-Jürgen Lange (Hg.), Wörterbuch 
zur Inneren Sicherheit, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2006, S. 107-
112, hier S. 108. 

38  Merten, Detlef: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Sie-
beck) 1975, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 31 

zept von Castoriadis vor allem damit verdeutlichen lässt. Im Anschluss gehe ich 
auf einige wenige historische Entwicklungslinien ein.  

Das staatliche Gewaltmonopol bezeichnet begrifflich und rechtlich die Kon-
zentration der physischen Gewaltausübung in den Händen eines bestimmten 
Gemeinwesens. Dieses Gemeinwesen handelt im Sinne der Allgemeinheit. Es ist 
allgemein formuliert für die Durchsetzung der Gesetze zuständig und verhindert 
andererseits den privaten Gebrauch von Gewalt zur Durchsetzung von Privatin-
teressen. Die private Gewaltanwendung wird dadurch unterdrückt.39 Diese Un-
terdrückung soll im Interesse und zur Sicherheit aller im Hoheitsgebiet des Staa-
tes durchgesetzt werden. Unter Gewalt wird hier das Verhältnis zwischen Staat 
und Individuen (dazu gehören auch private Gruppen oder Verbände) bzw. die 
Verhältnisse von Individuen (d.h. auch Gruppen) untereinander verstanden:40 
»Gewalt meint hier also stets die legale Gewalt im Sinn der potestas, das Verfü-
gen-dürfen über andere.«41  

Dabei gründet die staatliche Legitimität der Gewaltausübung in der Schweiz 
auf der Bundesverfassung, Art. 57: »Bund und Kantone sorgen im Rahmen ihrer 
Zuständigkeiten für die Sicherheit des Landes und den Schutz der Bevölke-
rung.«42 Es stehen sogenannte Polizeigüter43 im Mittelpunkt, die es zu erhalten 
gilt. Dazu gehören Leben, Gesundheit, Freiheit, Eigentum, Vermögen, sozialer 
Frieden.44 Weiter erklärt Rainer Schweizer dazu, dass der in Art. 57 verwendete 
Sicherheitsbegriff umfassend sei. Das heißt, dass übergreifend auch die »Exis-
tenzgarantie der schweizerischen staatlichen Gemeinschaft« gemeint sei.45 Den 
Kantonen kommt die primäre Sicherung der öffentlichen Ordnung und Sicher-

                                                           
39  Grimm, Dieter »Das staatliche Gewaltmonopol«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-

Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und poli-
tisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus 
Verlag 2006, S. 18-38, hier S. 19f. 

40  Ebd., S. 18. 
41  Ebd. [Herv. i.O.] 
42  Schweizer, Rainer J. / Küpfer, Gabriela: »Art. 57«, in: Bernhard Ehrenzeller / Philippe 

Matronardi et al. (Hg.), Die schweizerische Bundesverfassung. Kommentar, Zürich / 
Basel / Genf: Schulthess Juristische Medien AG 2002, S. 715-725, hier S. 715. 

43  Ebd., S. 717. 
44  Die Bedeutung der jeweiligen Begriffe wird nicht definiert. 
45  Ebd., S. 717.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


32 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

heit zu.46 Das bedeutet, dass der Bund nur in Situationen eingreife, in welchen 
die Kantone die Sicherheit nicht mehr gewährleisten könnten.47  

Die kantonsrechtliche Grundlage ist – hier beispielhaft erwähnt – die in der 
kantonalen Zürcher Verfassung48 aus dem Jahr 2003, im Art. 1, Abs. 3, festge-
haltene Staatsgewalt und Souveränität: »Die Staatsgewalt beruht auf dem Volk. 
Sie wird von den Stimmberechtigten und den Behörden ausgeübt.« Dabei ver-
wirklichen neben der legislativen, exekutiven und judikativen Gewalt auch die 
Behörden oder Verwaltungsbehörden, die mit der Sicherheit betraut sind, die 
Durchsetzung der Staatsgewalt. Im Falle der Polizeibehörde unter der jeweiligen 
Ägide eines Mitgliedes der Exekutive.49 Das Volk bleibt »mittelbarer oder un-
mittelbarer Ausgangspunkt aller staatlichen Macht«50, ist zugleich aber an die 
Verfassung zurückgebunden. Damit verknüpft ist wiederum – analog zum Art. 
57 der Bundesverfassung – Art. 100 der Zürcher Kantonsverfassung: »Kanton 
und Gemeinden gewährleisten die öffentliche Ordnung und Sicherheit.« Dabei 
handle es sich um die »unterlässliche [sic; nc] Voraussetzung für ein geordnetes, 
friedliches Zusammenleben der Bürger und das Funktionieren des Staates«51.  

Neben diesen verfassungsmäßigen Bedingungen, heißt es im kantonalen 
Zürcher Polizeigesetz (PolG) unter Art. 13: »Zur Erfüllung ihrer Aufgaben darf 
die Polizei im Rahmen der Verhältnismässigkeit unmittelbaren Zwang gegen 
Personen, Tiere und Gegenstände anwenden und geeignete Einsatzmittel und 

                                                           
46  Ebd., S. 719. 
47  Ebd., S. 719f. – Trotzdem hat der Bund weitere umfassende Polizeikompetenzen, 

nicht zuletzt durch den ›Dienst für Analyse und Prävention‹, den Geheimdienst: »Die-
ser nimmt präventive polizeiliche Informationsaufgaben wahr zur frühzeitigen Be-
kämpfung von gewalttätigem Extremismus, Terrorismus, organisierter Kriminalität, 
verbotenem Kriegsmaterialhandel und verbotenen Nachrichtendiensten [...].« Vgl. 
Ebd., S. 723. [Herv. i.O.] 

48  Es wird im folgenden exemplarisch immer wieder auf die Zürcher Verfassung und 
Gesetze Bezug genommen. 

49  Im Kanton Zürich wurden die Beamt_innen wie oben beschrieben vom Regierungsrat 
Mario Fehr vereidigt. 

50  Töndury, Andrea: »Art. 1«, in: Isabelle Häner / Markus Rüssli, Markus / Evi Schwar-
zenbach (Hg.), Kommentar zur Zürcher Kantonsverfassung, Zürich / Basel / Genf: 
Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 37-45, hier S. 42. 

51  Rüssli, Markus: »Art. 100«, in: Isabelle Häner / Markus Rüssli, Markus / Evi Schwar-
zenbach (Hg.), Kommentar zur Zürcher Kantonsverfassung, Zürich / Basel / Genf: 
Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 949-956, hier S. 950. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 33 

Waffen einsetzen.«52 Auf Bundesebene ist insofern der Grundsatz gemäß Art. 9 
im ZAG zu beachten: »Polizeilicher Zwang und polizeiliche Massnahmen dürfen 
nur zur Aufrechterhaltung oder Herstellung eines rechtmässigen Zustandes an-
gewendet werden.«53 Dazu gehört außerdem – um nochmals auf die Bundesver-
fassung zurückzukommen – BV, Art. 5, Absatz 2: »Staatliches Handeln muss im 
öffentlichen Interesse liegen und verhältnismässig sein.«54 bzw. BV, Art. 36, Ab-
satz 2, in dem es heißt: »Einschränkungen von Grundrechten müssen durch ein 
öffentliches Interesse oder durch den Schutz von Grundrechten Dritter gerecht-
fertigt sein.«55  

Der mögliche und ausgeübte Zwang wird durch die Behörden im bereits an-
gesprochenen Zwangsanwendungsgesetz (ZAG) legitimiert, in dem polizeilicher 
Zwang im Art. 5 genauer gefasst wird:  
 
»Als polizeilicher Zwang gilt der gegen Personen gerichtete Einsatz von:  

a) körperliche Gewalt;  
b) Hilfsmittel;  
c) Waffen.« 

 
Genauer umschrieben wird dieser polizeiliche Zwang in der Verordnung über 
die polizeiliche Zwangsanwendung (PolZ), in dem die beschriebenen Mittel, 
Gummischrot wie auch Polizeistöcke Erwähnung finden.  

                                                           
52  www.zh.ch/internet/de/rechtliche_grundlagen/gesetze.html vom 9.10.2014 – Alle Ge-

setzeszitate folgen dem kantonalen Verzeichnis der Rechtssammlung. 
53  www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/20042005/ vom 19.6.2015. 
54  www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/ vom 19.6.2015. 
55  Bemerkenswert ist, dass, wenn »die öffentliche Ordnung und Sicherheit schwerwie-

gend gestört bzw. schwer und unmittelbar bedroht [ist], können gestützt auf die Poli-
zeigeneralklausel auch ohne besondere gesetzliche Grundlage polizeiliche Massnah-
men getroffen werden.« Vgl. Rüssli: Art. 100, S. 952. Rüssli bezieht dies auf Art. 36, 
Abs. 1 Satz 3 BV zurück, wo steht: »Ausgenommen sind Fälle ernster, unmittelbarer 
und nicht anders abwendbarer Gefahr.« Der Ausnahmeregelung entspricht die Offen-
heit der möglichen Anwendungsfälle. In diesem Sinne könnte die Auseinandersetzung 
von Keilmann zur Aufweichung des Folterverbots gelesen werden. Vgl. Keilmann, 
Annette: »Grenzen polizeilicher Zugriffsgewalt«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-
Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und poli-
tisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus 
Verlag 2006, S. 67-89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


34 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Zum Zwangsbegriff gehört das »Monopol legitimer physischer Gewaltsam-
keit«56 wie es Max Weber im Zusammenhang mit der Typisierung von Herr-
schaft formulierte.57 Dabei gehört das Gewaltmonopol zur grundlegenden Defi-
nition des Staates: »Das Gewaltmonopol ist folglich kein Attribut politischer 
Herrschaft überhaupt, sondern einer bestimmten Form von Herrschaft, nämlich 
der des Staates.«58 Merten bestätigt dies, wenn er schreibt, dass jede Beeinträch-
tigung des Gewaltmonopols mit einer Gefährdung der Staatlichkeit verbunden 
wäre.59 Rechtsstaat und Gewaltmonopol sind verschränkt. Auf letzteres kann 
nicht verzichtet werden, ohne dass der Staat unterminiert würde:  
 
»Die Hoffnung, durch Einwirkung auf die menschliche Einsichtsfähigkeit einen allgemei-
nen freiwilligen Gesetzesgehorsam zu erzielen, muß auch in einer Zeit der Neo-
Aufklärung blutleere Utopie bleiben. Daher ist der Rechtsstaat gehalten, die Gesetzesbe-
folgung notfalls durch staatliche Gewalt zu erzwingen.«60 
 
Dabei ist die Zwangsgewalt gerade erzwungenes Recht.61 Merten betont, dass 
Gewalt nicht Selbstzweck sei, sondern die Durchsetzung von Recht, das nicht 
willkürlich sei. Entscheidend ist, dass das Recht vom Gesetzgeber geboten wur-
de und seine Geltung durchsetzt: »Insoweit ist die Rechtsordnung zugleich 
Zwangsordnung.«62 Eine Konsequenz daraus ist, dass es sich gemäß Merten ei-
gentlich um Selbstgehorsam und Zwang gegen sich selbst handle.63 Dabei wird 
entsprechend der Rechtsstaatlichkeit vorausgesetzt, dass sich die Bürger die Ge-
setze selber gegeben haben:  
 
»Durch sie [die Gesetze; nc] legt sich der Bürger, durch Volksvertreter repräsentiert, die 
gesetzliche Ordnung selbst auf. Deshalb kann gerade der Rechtsstaat die Befolgung der 

                                                           
56  Heuer: Gewaltmonopol, S. 108. 
57  Grimm: Das staatliche Gewaltmonopol, S. 20. 
58  Ebd., S. 20f. 
59  Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 33. 
60  Ebd., S. 29. 
61  Vgl. dazu auch Wimmer, Hannes: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, Band 

5, Austria: Forschung und Wissenschaft Politikwissenschaft, Wien: Lit Verlag 2009, 
S. 228. 

62  Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 30. 
63  Ebd., S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 35 

Gesetze verlangen, weil der willigste Gehorsam gegen die Gesetze von dem zu erwarten 
ist, der sie sich selbst gegeben hat.«64 
 
Da durch die formale Repräsentation die Legitimität außer Frage steht, ist Mer-
tens Folgerung kohärent. Trotzdem bleiben Vorbehalte – an diesem Punkt setzt 
Castoriadis’ Kritik an jener Unübersichtlichkeit und Intransparenz heutiger ge-
setzlicher Ordnungen an, die auch in der Repräsentation als Arbeitsteilung zum 
Ausdruck kämen.65 Dem kommt Merten soweit entgegen, wenn er festhält, dass 
»kein Parlament auf die Dauer am Rechtsbewußtsein des Volkes vorbeilegeferie-
ren«66 könne. Er verweist auf die Schwierigkeit von einer ständigen Überein-
stimmung zwischen Gesetzgebung und Volkswillen auszugehen.67 Diese sei 
nicht immer gegeben, könne und müsse auch nicht in jeder Hinsicht gegeben 
sein.68 Er geht insofern von einer Art Sicherung aus, die der schwankenden 
Mehrheit des Volkes eine rechtliche Verbindlichkeit entgegenhalte. Grundsätz-
lich vertritt Merten die Auffassung, dass ein zivilisiertes Miteinander nur unter 
der Bedingung einer durchsetzungsfähigen Rechtsordnung möglich sei:  
 
»Nur das sichere Fundament der Rechtsordnung, die im Rechtsstaat Gesetzesordnung ist, 
ermöglicht ein zivilisiertes Miteinander der Menschen, in dem nicht das Faustrecht des 
Stärkeren als Zeichen vorstaatlicher Primitivität, sondern das für alle gleiche Gesetzes-
recht gilt, wobei mit dem Gesetz als generell-abstrakter Norm zugleich der Gleichheitsge-
danke im Rechtsstaat anklingt.«69 
 
Damit deutet Merten die Legitimation des Gewaltmonopols an. Diese hier vo-
rausgesetzten Annahmen könnten auf den Kontraktualismus anspielen, der breite 
Anerkennung genießt. Zumindest scheint es, dass Merten damit grundlegende 

                                                           
64  Ebd., S. 36. 
65  Vgl. Castoriadis, Cornelius: Philosophie, Demokratie und Poiesis, hg. v. Michael Half-

brodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band 4, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 
2011, S. 243f. 

66  Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 37; legeferieren / legiferieren: gesetzlich 
verankern. 

67  Vgl. dazu auch Böckenfördes Unterscheidung zwischen formaler und inhaltlicher Re-
präsentation. Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Staat, Verfassung, Demokratie. Studie 
zur Verfassungstheorie und zum Verfassungsrecht, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1991, S. 391-394. 

68  Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, 37f. 
69  Ebd., S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


36 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Vorstellungen teilt. Kohler geht auf diese Problematik unmittelbar ein und ver-
deutlicht diese »vorstaatliche Primitivität«, wie sie Merten nennt mit Bezug auf 
Thomas Hobbes’ Diktum: »Wenn die Strukturen öffentlicher Ordnung, die den 
Rechtsfrieden sichern, zerstört werden, dann herrscht jene Wirklichkeit ubiquitä-
rer Gewalt, die den ›Krieg aller gegen alle‹ zur unausweichlichen Konsequenz 
hat.«70 Dies wird ebenfalls explizit mit der folgenden Feststellung: »Wo eine Ge-
setz und Recht und die Unterscheidungen zwischen ›legal‹ und ›illegal‹, ›öffent-
lich‹ und ›privat‹ gewaltmonopolistisch behauptende Macht fehlt, löst sich die 
Gesellschaft in eine Vielzahl miteinander auf Leben und Tod kämpfender Grup-
pierungen auf.«71 

Es wird nun zu zeigen sein, inwiefern diese von Merten und Kohler als ratio-
nal notwendige und funktional gebotene Ordnung auch fundiert ist. Insofern 
wird in einem nächsten Abschnitt sehr grob auf den Kontraktualismus eingegan-
gen. Damit soll deutlicher werden, welcher imaginäre Anteil auszumachen ist, da 
auch Castoriadis bei der Durchsetzung und dem Erhalt von Institutionen auf den 
Zwang verweist.72 Bevor dies erarbeitet wird, soll ein historischer Abriss die 
Entstehung des Gewaltmonopols aufzeigen. Damit verdeutlicht sich, dass die In-
stitutionalisierung kaum einem Bedürfnis nach Legitimation folgt, sondern sich 
durch gesellschaftlich-geschichtliche Umstände aufdrängt.  
 
 
1.4  ENTSTEHUNG DES STAATLICHEN GEWALTMONOPOLS 
 
Die Technik, das Recht und der Begriff der staatlichen Gewalt folgen ihrer histo-
risch veränderten Bedeutung. Diese veränderte gesellschaftliche Bedeutung kann 
punktuell nachgezeichnet werden. Sie offenbart bereits in dieser reduzierten 
Form, dass die Technik der Macht historisch anderen als demokratischen Be-
dürfnissen folgt. Insofern gilt es allerdings und insbesondere eine Tendenz her-
vorzuheben, die in fast allen Werken über die Entstehung des Gewaltmonopols 
mehr oder weniger zum Ausdruck kommt. Bei allen zitierten Autoren, die sich 
spezifisch mit der historischen Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols be-
schäftigen, wird dieses als Entwicklung und Station der Modernisierung bzw. 

                                                           
70  Kohler, Georg: Bürgertugend und Willensnation. Über den Gemeinsinn und die 

Schweiz, Zürich: Verlag Neue Züricher Zeitung 2010, S. 21. 
71  Ebd., S. 22. 
72  Castoriadis, Cornelius: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, hg. v. 

Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band 3, Lich / Hessen: Ver-
lag Edition AV 2010, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 37 

des Zivilisationsprozesses also als zivilisatorische Errungenschaft vorausgesetzt 
oder behauptet. Es gibt allerdings keine Notwendigkeit dies anzunehmen. We-
nigstens müsste man zugestehen, dass die historischen Ereignisse in dieser Wei-
se als Zivilisationsfortschritt interpretierbar sind, allerdings scheint diese An-
nahme systematisch nicht notwendig. Es gibt allenfalls Plausibilitätsgründe, vor 
allem was die historische Rekonstruktion betrifft. Diese werden aber – und um 
diesen Vorbehalt geht es an dieser Stelle – oft durch teleologische Vorausset-
zungen gesteuert.73 Bei Creveld74 eher implizit als Vorgang einer Verwirkli-
chung menschlicher Eigenschaften wie Konkurrenz und Gewalt.75 Bei Hannes 

                                                           
73  Vgl. dazu Duerr, Hans Peter: Obszönität und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisations-

prozess, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995, S. 9-31. 
74  Creveld, Martin van: Aufstieg und Untergang des Staates, München: Gerling Akade-

mie Verlag 1999, S. 179-194. 
75  Creveld: Aufstieg und Untergang des Staates, S. 458f. Wobei van Creveld nicht für 

den Erhalt des »unsichtbaren Wesens« (S. 458) Staat eintritt, sondern der Geschichte 
– und damit dem von ihm prognostizierten Untergang des Staates – ihren Lauf lassen 
will. Seine Analyse vermeint ein Ende des Staates zu sichten, ahnt einen Kampf nicht 
mehr zwischen Staaten, sondern zwischen »künstlichen Wesen« (S. 458), also v.a. 
privaten Institutionen (Sicherheitsfirmen, Versicherungen etc.) voraus. Unter dem 
Deckmantel der unausdrücklich gleichgültigen Geschichte, die ihren Lauf nehme, be-
hauptet Creveld also nicht, dass der Staat eine zivilisatorische Errungenschaft sei. 
Nichtsdestotrotz scheint er in seinen abschließenden Bemerkungen (seiner Vision) ei-
ner Welt ohne Staaten entgegenzuhoffen: »Weder ist der Rückzug der Staaten außer-
ordentlich bedauerlich, noch wird die Welt von morgen viel besser oder schlechter 
sein als diejenige, die sich momentan in ihre Bestandteile auflöst.« (S. 463). Teleolo-
gie bei Creveld richtet sich weniger auf den Staat, denn auf eine diffuse Anthropolo-
gie, die dabei ständig den Hintergrund bildet, aber nie transparent wird. Dabei gehört 
Creveld sicher zu jenen schicksalhaft benachteiligten Individuen, die er beschreibend 
bedauert – vor allem im Hinblick auf die Welt von morgen, mit ihren drohenden Ge-
fahren, die er, so scheint es, lediglich feststellt, während er sie vom Willen der gestal-
tenden Menschen losschneidet. Zuletzt bleibt zu bemerken, dass Creveld gegenüber 
dem Staat immer ein unverkennbares Unbehagen beschleicht. Dabei ist er sich nicht 
zu schade, sein dickes Buch Aufstieg und Untergang des Staates zu betiteln, um nach 
fast 500 Seiten den Staat als »unsichtbares Wesen« zu bezeichnen: »Im Gegensatz zu 
seinen Vorläufern an einem beliebigen Ort, zu einer beliebigen Zeit ist er weder mit 
dem Herrscher noch mit den Beherrschten identisch. Er ist weder ein Mensch noch ei-
ne Gemeinschaft, sondern ein unsichtbares Wesen, das als Körperschaft bezeichnet 
wird. Als Körperschaft hat er eine unabhängige Persönlichkeit. Diese wird von dem 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


38 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Wimmer76 durch seine systemtheoretischen Annahmen – durch welche man  
einfach von einer systemimmanenten Differenzierung spricht, was allerdings 
nichtsdestotrotz eine Teleologie beinhaltet – bei Freiburghaus / Buchli / Honeg-
ger77 als Zivilisationserrungenschaft, was entsprechend einen Fortschritt der 
Menschen impliziert. Dieser Aspekt steht, so die allgemeine Tendenz, außer 
Frage. Er bildet zugleich, so die Annahme im Gegensatz dazu, eine Vorstellung, 
welche die Institution des Gewaltmonopols sichert und legitimiert. Sieht man 
von dieser Notwendigkeit einer Entwicklung ab, spricht das nicht gegen die Dar-
stellung der Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols. Das soll heißen, dass 
einige Stationen durchaus in dieser Darstellung aufgegriffen werden, um die 
Entstehung aufzuzeigen. Die groben Stationen oder Verläufe der Entstehung 
können wie folgt zusammengefasst werden:  

Seit dem ausgehenden Mittelalter, im Übergang zur Neuzeit, vor allem mit 
dem Ende des 30-Jährigen Krieges verändert sich die Militärorganisation hin zu 
stehenden Heeren. Die Verfestigung und eigentliche Entstehung des staatlichen 
Gewaltmonopols nimmt gemäß Wimmer ihren Ausgang in einer veränderten Mi-
litärpolitik des Staates und wird von den Anfängen des 16. Jahrhunderts bis zum 
Westfälischen Frieden 1648 und darüber hinaus nachgezeichnet:78 »Im frühmo-
dernen Staat ist das Militär zugleich eine Institution zur erfolgreichen Bean-
spruchung und Durchsetzung des Gewaltmonopols des Staates.«79 Mit der Etab-
lierung des stehenden Heeres verschaffe sich der Staat ein Mittel des physischen 
Zwangs, das nicht nur Absicherung bzw. »Äußere Souveränität« garantiere, son-
dern auch »Innere Souveränität«80. Dabei hebt Wimmer die Letztinstanzlichkeit 
oder letzte Entscheidungskompetenz hervor. Diese innere Souveränität nach mo-
dernem bzw. noch heutigem Verständnis setze das Gewaltmonopol voraus, in-
dem die Durchsetzung von Recht damit garantiert werde: »Überlegene Mittel 

                                                           
Gesetz anerkannt und kann sich so verhalten, als ob sie eine Person sei, kann bei-
spielsweise Verträge schließen, Eigentum erwerben, sich verteidigen.« (S. 458; Herv. 
i.O.) Er hat also ein halbes Tausend Seiten verschrieben, ohne einen angemessenen 
Begriff des Staates fassen zu können. Es ist zu hoffen, dass dieser bedrohliche Geist 
Creveld bis in seine Träume verfolgt. 

76  Wimmer: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, S. 159-354. 
77  Freiburghaus, Dieter / Buchli, Felix / Honegger, Edith: Das Duopol der legitimen Ge-

walt im schweizerischen Bundesstaat. Zwei Fallstudien zu Armee und Polizei, Cha-
vannes-Lausanne: ID-HEAP 2005, Cahier de l’IDHEAP 223, S. 39-104. 

78  Wimmer: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, S. 184; 231. 
79  Ebd., S. 188. [Herv. i.O.] 
80  Ebd., S. 226f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 39 

physischer Gewaltsamkeit sind eine conditio sine qua non für moderne Staat-
lichkeit [...].«81 Damit verbunden sei eine fortschreitende Entwaffnung und Ent-
militarisierung der Bevölkerung.82 Dabei spiele, so Wimmer, die Einrichtung 
stehender Heere »den entscheidenden Aspekt«, wenn es um moderne Staatlich-
keit gehe.83  

Mit dem Höhepunkt des Absolutismus zu Beginn des 18. Jahrhunderts be-
ginnen sich Aufgaben der »gute[n] Polizey«84 zu bilden, die neue Anforderungen 
an die Befriedung der Gesellschaft stellen. Im Zuge dieser neuen Aufgabe der 
»Strafverfolgung« und der inneren Sicherheit zeigt sich, dass das Militär nicht in 
der Lage ist, allen diesen Erfordernissen gerecht zu werden. Es ist, kurz gesagt, 
nicht die angemessene Institution zur Erfüllung dieser Aufgaben.85  

Es entstehen am Ende des 18. Jahrhunderts Vorläufer der ›modernen‹ Poli-
zei, die im Verlaufe des 19. Jahrhunderts im eigentlichen Sinne institutionalisiert 
werden – in der Schweiz vor allem seit der Gründung des Bundesstaates 1848. 
Freiburghaus, Buchli und Honegger stellen in ihrer Studie allerdings fest, dass 
trotz aller Beschränkungen im Rahmen des Bundesstaates die Kantone die Attri-
bute eines Staates erfüllen – dazu gehöre insbesondere auch die Sicherung des 
Rechts. Neben Institutionen wie einer Verfassung, Organen der Rechtsetzung, 
einer Regierung und der Justiz verfügen die Kantone über die Befugnis eine Po-
lizei zur Erhaltung des Rechtsstaates einzusetzen, das law enforcement.86 Die 
entsprechenden verfassungsrechtlichen und gesetzlichen Grundlagen wurden im 
vorhergehenden Abschnitt erwähnt: »Dazu dient der gesamte Staatsapparat in-
klusive Justiz, aber an vorderster Stelle, dort, wo es darum geht, vor Ort und in 
concreto das Gesetz auch gegen Widerstand durchzusetzen, dient ihnen die Poli-
zei.«87 Zu diesen Aufgaben gehört wie mehrfach erläutert die Durchsetzung von 
Recht – wesentlich unabhängig von jeweiligen Interessen der Beamt_innen. Da-
bei sind die Gewaltmittel wie Polizeistock, Gummischrot etc. lediglich der ›ver-
längerte‹ Arm des Staates, um das Funktionieren des Staates und die Ordnung im 
Herrschaftsgebiet im weitesten Sinn zu sichern.88  

                                                           
81  Ebd., S. 228. [Herv. i.O.] 
82  Ebd., S. 191f.  
83  Ebd., S. 177. [Herv. i.O.] 
84  Seelmann: Crowd Control, S. 10. 
85  Freiburghaus / Buchli / Honegger: Das Duopol der legitimen Gewalt im schweizeri-

schen Bundesstaat, S. 45; 51. 
86  Ebd., S. 46f. 
87  Ebd. [Herv. i.O.] 
88 Seelmann: Crowd Control, S. 10f.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


40 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Zu bemerken bleibt, dass diese Spaltung des Sicherheitsapparates zu Beginn 
der Neuzeit auch heute noch problematisiert wird, da die Aufgabenteilung zwi-
schen Militär und Polizei immer virulent bleibt. Ein Beispiel sind die sogenann-
ten ›subsidiären Einsätze‹ des Militärs, wenn die Polizei den Aufgaben aus 
Gründen wie beispielsweise der Größe eines Anlasses wie dem G8-Gipfel in 
Evian überfordert ist – nicht technisch, sondern personell.89 Insgesamt werde die 
innere Sicherheit nicht nur von den Kantonen, sondern immer auch in Zusam-
menarbeit mit dem Bund garantiert und könne in Zukunft nur insofern gewähr-
leistet werden.90 Es gilt auch hier: »Sicherheit ist ein öffentliches Gut neben an-
deren, und sie darf nicht zu Lasten der Rechtsstaatlichkeit und der bürgerlichen 
Freiheiten gehen.«91 Dennoch heißt es zugleich: »Das Monopol der legitimen 
Gewalt liegt in modernen Gesellschaften beim Staat.«92 Und außerdem: 
 
»Zwischen dem Staat und seinen Bürgern besteht ein Herrschaftsverhältnis, auch wenn die 
Bürger – fiktiv oder real – sich diesen Staat selber gegeben haben und ihn demokratisch 
kontrollieren. Sie haben diese Herrschaft akzeptiert, weil sie überzeugt sind, dass die Ge-
sellschaft hierarchischer Koordination und einer allgemeinen Ordnung bedarf. Law and 
order (Ruhe und Ordnung) sind, richtig verstanden, für moderne Gesellschaften unver-
zichtbar [...]«93 
 
Das letzte Zitat hat – um es mit einer Formulierung von Benjamin zu sagen – 
den »Vorzug der Deutlichkeit«94. Es handelt sich offenbar um eine Form von 
Mythos – mit Castoriadis: um eine gesellschaftliche imaginäre Bedeutung. Zu-
gleich wird die Spannung in der Begründung sehr deutlich: Die Bürger_innen 
hätten die Herrschaftsverhältnisse akzeptiert. Sie seien sogar – erste Steigerung – 
überzeugt, dass es hierarchische Ordnung brauche. Zuletzt – zweite Steigerung – 
sei diese Ordnung unverzichtbar.  

Dieser gesellschaftlichen imaginären Bedeutung wird im nächsten Abschnitt 
auf den Grund gegangen, um die Legitimität zu erproben.  
 

                                                           
89  Freiburghaus / Buchli / Honegger: Das Duopol der legitimen Gewalt im schweizeri-

schen Bundesstaat, S. 56; 70-82; 84; 103f. 
90  Ebd., S. 102. 
91  Ebd., S. 56. [Herv. i.O.] 
92  Ebd., S. 102. 
93  Ebd., S. 42. [Herv. i.O.] 
94 Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, 

hg. v. Burkhardt Lindner, Stuttgart: Reclam 1989, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 41 

1.5  KONTRAKTUALISTISCHE BEGRÜNDUNG 
 
Bisher wurden – ohne auf den unmittelbaren Einsatz der Zwangsmittel einzuge-
hen – die Erscheinungsweisen, begrifflichen und rechtlichen Gründe des Ge-
waltmonopols beschrieben. Letztere fokussierten vor allem den funktionalen An-
teil des Begriffs des Gewaltmonopols. Vertieft man diesen Anteil weiter, kommt 
man zu seiner Legitimationsgrundlage. An dieser Stelle steht die vertragstheore-
tische Tradition, die hier als wirkmächtige Theorie referiert wird. Das Ziel des 
Abschnittes ist weniger die ausführliche Wiedergabe der verschiedenen philoso-
phischen Vertreter, als die Bedingungen des kontraktualistischen Arguments und 
seiner Teile hervorzuheben. Diese soll imaginäre Anteile im Sinne von Castoria-
dis deutlich werden lassen. »Ohne den übermächtigen staatlichen Garanten des 
Gesellschaftsvertrages wird sich niemand dauerhaft seiner Vorzüge erfreuen 
können.«95 Ein Ziel des Gesellschaftsvertrags ist Sicherheit. Kohler verweist 
nicht umsonst auf die Gefahr, wenn die »Strukturen öffentlicher Ordnung, die 
den Rechtsfrieden sichern, zerstört werden«96. Bezieht man sich auf die Begrün-
dung dieser Strukturen öffentlicher Ordnung, gelangt man zu den oben in den 
Abschnitten 1.2 und 1.3 referierten Rechtsgrundlagen. Diese sind durch die poli-
tische Herrschaft des Volkes in der Demokratie gesichert. Ein theoretisches 
Problem stellt deren Legitimation dar. Obwohl das Volk die Verfassung verab-
schiedet hat, ist dieses stimmberechtigte Volk ständiger Veränderung unterwor-
fen. Das scheint zwar banal, ist aber für die Legitimation entscheidend. Daraus 
lässt sich das Problem ableiten, inwiefern rechtliche Grundlagen bindenden Cha-
rakter für alle ›Nachgekommenen‹ haben können. Der Kontraktualismus begeg-
net diesem Problem beispielsweise damit, dass er dem Gesellschaftsvertrag hy-
pothetischen97 und doch zugleich bindenden Charakter verleiht. Es müssten also 
alle wenigstens hypothetisch zustimmen können, dass es einen Staat mit sichern-
der Funktion gibt und geben soll. Wie Kersting einsichtig zeigt, kann der Kon-
traktualismus, solange er die Normativität des Vertrags als Vertrag, d.h. imma-
nent, zu rechtfertigen versucht, weder in einer hypothetischen bzw. konsensapri-
orischen noch in einer wirklichen bzw. konsensempirischen Form überzeugen. 
Anders gesagt: Solange es nur um den Vertrag selbst geht, reichen die Rechtfer-

                                                           
95  Kersting, Wolfgang: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994, S. 53. 
96  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 21. 
97  »Der hier geschlossene Vertrag ist nur ein hypothetischer Vertrag, ein Vertrag, der nur 

in den Köpfen der Philosophen stattfindet, ein Gedankenexperiment am Schreibtisch.« 
Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


42 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

tigungen nicht aus. Erstere Positionen, die einen hypothetischen Vertrag und ei-
ne entsprechende Selbstverpflichtung geltend machen, verfehlten die normative 
Wirkung: Was fehlt, sei gerade die einen Vertrag auszeichnende wirkliche indi-
viduelle Zustimmung.98 Wenn das Versprechen, wie Kersting schreibt, der nor-
mative Kern des Vertrags ist, dann fehlt dieses ganz einfach bei einem hypothe-
tischen Vertrag.99 Bei Positionen der zweiten Form wiederum wird eine wirkli-
che Zustimmung und Autorisierung angenommen. Jedoch bestehen auch hier 
Probleme: Erstens, die Zustimmung, das ›Konsentieren‹, sei unklar bezeichnet. 
Kurz: Wann, mit welchem Zeichen, wird zugestimmt?100 Zweitens, wenn die Zu-
stimmung stillschweigend sein soll, das heißt unterstellt wird, muss begründet 
werden, warum diese angenommen werden kann. Als zustimmungskonkludent 
oder verhaltenskonkludent gilt eine Handlung, ein Verhalten unter folgender Vo-
raussetzung:  
 
»Wenn jemand ein Verhalten V an den Tag legt, dann darf V als ein eine autorisierende / 
legitimierende Zustimmung ausdrückendes / anzeigendes / bedeutendes Verhalten genau 
dann angesehen werden und folglich explizit in legitimationstheoretischen Argumenten 
einschlägig verwendet werden, wenn es für die betreffende Person eine zumutbare Alter-
native zu V gibt, V folglich als freiwilliges Verhalten gelten kann; […]«101 
 
Damit ist der Nachteil der konsensapriorischen Position zwar aufgehoben, da 
man von einer tatsächlichen Zustimmung ausgeht oder wenigstens glaubt darauf 
rückschließen zu können. Aber auch insofern eröffnet sich eine Schwierigkeit, 
die Kersting zusammenfasst: »Weil sie [Verträge; nc] offenkundig beliebig un-
terstellbar sind«102. Man könnte ebenso hervorheben, dass die von Kersting her-
vorgehobene Wahlmöglichkeit, die »zumutbare Alternative zu V« wohl eine 
verwegene Offenheit suggeriert, die er selber eingesteht: »Wer verfügt schon 
über die materiellen und immateriellen Mittel, um frei zwischen Hier und Dort 
entscheiden zu können?«103 Zuletzt stellt er fest, dass auch bei dieser Position der 
Vertrag und seine Selbstverpflichtung nicht der Ort ist, mit dem die Legitimation 
der Herrschaft möglich ist.  

                                                           
98   Ebd., S. 33. 
99   Ebd., S. 24. 
100  Ebd., S. 35. 
101  Ebd., S. 36. [Herv. i.O.] 
102  Ebd., S. 37. 
103  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 43 

Dennoch werden in der gängigen Diskussion um die Legitimation der gege-
benen Herrschaft, also den staatsphilosophischen Gesellschaftsvertrag, kontrak-
tualistische Figuren bespielt.104 Beispielsweise, wenn der hypothetischen Dimen-
sion eine deskriptive Form gegenüber steht, die Merten und Kohler prospektiv 
ins Feld führen. Beide beschwören die Gefährdung der Sicherheit der Gesell-
schaft ohne den Staat, der das Gewaltmonopol inne hat. Dabei bezieht sich Koh-
ler vor allem auf die Naturzustandskonzeption von Hobbes, wobei er der hypo-
thetischen Beschreibung des ›Krieges aller gegen alle‹ schon faktischen Charak-
ter gibt. Dies ist zwar plausibel, aber konzeptuell fragwürdig. Damit wird nun 
auf eine vertragsexterne Bedingung verwiesen, die wichtig wird. Insofern zeigt 
Kersting, dass auch das philosophische Gedankenexperiment des Gesellschafts-
vertrags nicht ohne »vertragsexterne Gültigkeitsvoraussetzungen«105 auskommt. 
Zu diesen moralischen Voraussetzungen gehören die Freiwilligkeit (Freiwillig-
keitsbedingung) und eine »hinreichend symmetrische Ausgangsposition der Ver-
tragspartner« (Fairnessbedingung).106 Nur wenn beide vertragsmoralischen Vo-
raussetzungen erfüllt seien, könne der Gesellschaftsvertrag Anspruch auf Gültig-
keit haben. Nur wenn diese erfüllt sind, kann von einer angemessenen Legitima-
tion staatlicher Herrschaft gesprochen werden – wenigstens im Rahmen des 
Kontraktualismus. Die Beantwortung der Ausgangsbedingungen hängt entschei-
dend von der entsprechenden Naturzustandskonzeption ab (beispielsweise dem 
bereits referierten ›Krieg aller gegen alle‹ von Hobbes). Entsprechend verweisen 
diese Voraussetzungen auf die erhoffte und zu erzielende Ordnung durch den 
Vertrag107, die bei Merten und Kohler schon faktischen Charakter hat.  

Damit wird deutlich, dass die Normativität des Vertrags – also die interne 
obligationstheoretische Struktur – immer an vertragsexterne Bedingungen ge-

                                                           
104  Eine andere auf Kant zurückgehende Form ist der rechtfertigungstheoretische Kon-

traktualismus. Bekanntermaßen überträgt Kant in seiner Metaphysik der Sitten, ge-
nauer dem ersten Teil, Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, mit dem all-
gemeinen Prinzip des Rechts § C den Kategorischen Imperativ ins Recht. Dabei ist 
dieses Prinzip allenfalls mit Castoriadis’ Autonomie-Begriff vereinbar. Allerdings 
muss diese Verknüpfung mit Vorsicht gemacht werden, da sich die Freiheitsbegriffe 
konzeptuell deutlich unterscheiden. Virulent bleibt dabei das ahistorische Verständ-
nis von Vernunft, dem Kant aufliegt. Vgl. dazu Kant, Immanuel: Metaphysische An-
fangsgründe der Rechtslehre. Metaphysik der Sitten. Erster Teil, hg. v. Bernd Lud-
wig, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1998, S. 39 [pag. 230f.]. 

105  Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 42. 
106  Ebd., S. 44. 
107  Ebd., S. 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


44 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

knüpft ist: einerseits die »Moralität des Vertrags«108, andererseits die »Rationali-
tät des Vertrags«109. Während also bei den hypothetischen und wirklichen Ver-
trägen, welche die Legitimation von Herrschaft durch sich selbst erreichen wol-
len, gemäß Kersting nicht überzeugen, kann der Gesellschaftsvertrag durch gül-
tige außervertragliche Bedingungen gestützt, Herrschaft legitimieren. Diese au-
ßervertraglichen Bereiche – Moralität und Rationalität – überprüft Kersting an-
hand der Analyse des »kontraktualistischen Arguments«110. Systematisch unter-
scheidet er bei diesem Argument Vertragsvoraussetzung, Vertragseinigung und 
Vertragsresultat:  
 
»Aus dieser knappen Skizze des kontraktualistischen Arguments ist ersichtlich, daß die 
Naturzustandsbeschreibung für die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags von 
zentraler Bedeutung ist: sie liefert die Darstellung des Problems, für das das vertragliche 
Einigungsverfahren eine Lösung bieten soll; sie enthält die Bestimmungen, die den Ver-
lauf, die Rahmenbedingungen und damit auch den Inhalt der vertraglichen Einigungspro-
zedur festlegen. In ihr ist in nuce immer schon das gesamte kontraktualistische Beweis-
programm enthalten.«111 
 
Daraus ergibt sich der Fokus auf die Vertragsvoraussetzungen: »Die Ausgangssi-
tuation muß jedoch nicht nur die Rationalitätsbedingung des Vertrages erfüllen, 
sie hat auch die Einlösung der Moralitätsbedingung des Vertrages zu kontrollie-
ren.«112 Entsprechend fragt Kersting im »Vertragssituationsargument oder Na-
turzustandsargument«113, ob die Ausgangsbedingungen des Vertrages, dessen 
Gültigkeit garantieren. Konzentriert man sich auf die Moralität des Vertrags – 
dem wird nun der Vorzug gegeben – tauchen entsprechend wieder die Voraus-
setzungen der Freiwilligkeit und Fairness auf. Diese müssen in irgendeiner Form 
in der Beschreibung des Naturzustandes erfüllt werden. Bei Hobbes beispiels-
weise ist die Bedrohungslage für alle gleich, egal wie stark ein einzelner ist, er 
kann sich seines Lebens nie ganz sicher sein. Womit auch er freiwillig aus dieser 
– für alle gleich gefährlichen – Ausgangsposition heraus will und auf die Durch-
setzung der Vereinbarung zielt. Wenn aber diese Bedingungen in der Beschrei-
bung der Vertragssituation überzeugend dargelegt sind, der folgende Vertrag 

                                                           
108  Ebd., S. 39. 
109  Ebd., S. 46. 
110  Ebd., S. 49. 
111  Ebd., S. 50. 
112  Ebd. 
113  Ebd., S. 55. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 45 

gültig ist – ist die staatliche Herrschaft damit letztlich theoretisch gesichert? Was 
hat es in rechtsstaatlichen Breiten noch für eine Relevanz nach der Legitimation 
staatlicher Herrschaft zu fragen? Oder wie Kersting schreibt: »Die politische 
Philosophie der Gegenwart führt keinen souveränitätstheoretischen Diskurs 
mehr: die Souveränitätsfrage ist durch das positive Verfassungsrecht in Überein-
stimmung mit der klassischen neuzeitlichen Philosophie entschieden.«114 Ist die 
Frage der Legitimation also auch praktisch erledigt?115  
 
 
1.6  DAS STAATLICHE GEWALTMONOPOL  

ALS IMAGINÄRES 
 
Das Gewaltmonopol ist allgegenwärtig – und doch ist es nirgendwo. Es ist bei 
jedem, herrscht zwischen allen, wenigstens oft und öfters, wenigstens in gewis-
sen Breitengraden. Wie kommt es zu seinem sehr speziellen Charakter? Wie 
kann es herrschen? Die Frage der Legitimation stellt sich erneut. 

Von der kantonalen Vereidigung in heiligen Hallen ausgehend, kam auf der 
weltlich alltäglichen Straße der Knüppel zum Ausdruck – wenn auch nicht in 
Aktion. Zwangsmittel sind immer überzeugend, vor allem durch ihre Stummheit. 
Stumm sind sie, da das Wesentliche bereits gesagt wurde, im toten Buchstaben 
des Gesetzes, das gilt und dem man Geltung verschafft. Ins rechte Licht gerückt, 
zeigte sich der Begriff des Gewaltmonopols als eben jene Eigenschaft, ohne die 
der Staat gerade nicht zu begreifen sei. Ohne Zwang kein Recht. Ohne Recht 
keine Ordnung. Ohne Ordnung keine Gesellschaft. So lautet der zwanglose 
Zwang. Auch Begriffe werden geboren, nicht im Schoß – Kopfgeburten sind es 
allemal – aber in der Geschichte. Der Faden wurde zurückverfolgt und Spuren 
ausgemacht, welche der Entstehung nachgingen. Dabei zeigte sich, dass weniger 
die Entstehung und mit ihnen die historischen Ereignisse, als die Rekonstruktion 
dieser Ereignisse interessant ist. Diese Rekonstruktion bezeugt ständig den 
Zweck, das Ziel, kurz: eine Teleologie der Zivilisation.116  

                                                           
114  Ebd., S. 263. 
115  Vgl. dazu auch: Gilcher-Holtey, Ingrid: »Transformation durch Subversion: Die 

Neue Linke und die Gewaltfrage«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-Holtey (Hg.), 
Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und politisch motivierte 
Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2006, S. 
198-220. 

116  Duerr: Obszönität und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationsprozess, S. 9-31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


46 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Das Gewaltmonopol ist ein junges Kind, zudem ein verständiges und gutes. 
Zuletzt sollte diesem Verständigen nachgegangen werden. Dabei richtete sich 
das Augenmerk auf den Kontraktualismus, der seit Thomas Hobbes ebenjene 
Gewaltherrschaft vernünftig legitimiert. Auch hier zeigte sich, dass das Gewalt-
monopol eine gute Sache sei, vor allem aber dass es nicht mehr wegzudenken ist. 
Dabei fiel man aus dem beschaulichen Himmel auf die Erde, vom Denkbaren ins 
scheinbare Ungemach des Machbaren: Gegen das Gewaltmonopol zu sein, ist 
undenkbar, irrational und wird als Bedrohung bekämpft. Geht man vom kontrak-
tualistischen Gedankenexperiment aus und einige Schritte zurück, die oben be-
schrieben wurden, so kann man Folgendes festhalten:  

Zuerst sind die außervertraglichen und hypothetischen Vertragsbedingungen 
entscheidend. Dem Vertrag wird zwar eine funktionale und rationale Erklärung 
zugeschrieben, er selbst hat aber lediglich erfundenen Charakter. Gerade die au-
ßervertraglichen, seine Gültigkeit sichernden Bedingungen – Freiwilligkeit und 
Fairness – sind abhängig von einer den Vertrag bestimmenden Beschreibung, 
dem Naturzustand. Es soll eine einsichtige Ausgangslage durch das Gedanken-
experiment anschaulich werden, die zeigt, warum es sittlich und rational ist, dass 
die Gewaltausübung monopolisiert ›wurde‹ – und bleibt. Insofern ruft dieses 
Schreibtischgespenst nicht nur die Phantasie, sondern auch Moral und Vernunft 
der Menschen an, die der Gewalt unterstehen. Die vertragsmoralischen Voraus-
setzungen der Freiwilligkeit und Symmetrie haben dabei – trotz ihrer Wichtig-
keit – keinen effektiven Charakter, sondern gehören wie das gesamte Gedanken-
experiment ins Land Oz. Falls nun diese Bedingungen erfüllt worden sind, was 
sie mit der angemessenen Beschreibung des Naturzustands sind, gilt der Vertrag. 
Unter den Bedingungen des Hobbes’schen Naturzustands beispielsweise ist die 
gegebene zweckrationale Einsicht die Erfüllung dieser vertragsmoralischen Vo-
raussetzungen. Das heißt die Menschen einigten sich vernünftigerweise darauf, 
das vollumfängliche Recht der Herrschaft aufzugeben.117 Unter den gegebenen – 
genauer: vorausgesetzten – Umständen drängt sich eine Entscheidung im Hin-
blick auf den optimalen Nutzen auf. Alles hängt also von der Beschreibung des 
Naturzustandes ab – aber das ist ein alter Hut. Daran anschließend sind also die 
Beschreibung des Naturzustands und sein Menschenbild entscheidend. Diese 
Beschreibung nährt sich vor allem – mindestens bei Hobbes – von einem be-
stimmten Menschenbild: »Menschen, die von Natur aus Freiheit und Herrschaft 
über andere lieben [...].«118 Diesem Bild entspricht eine bestimmte festgelegte 
Vorstellung, was die Menschen ausmacht. Sei es eine Art von Machtstreben oder 

                                                           
117  Hobbes, Thomas: Leviathan, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, S. 131-135. 
118  Ebd., S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 47 

auch ihre Vernünftigkeit, die für ihre Entscheidungen handlungsbestimmend sei. 
Die vertragsexternen Gültigkeitsvoraussetzungen bzw. Vertragsbedingungen, 
eben jene Freiwilligkeit und eine symmetrische Ausgangsposition, gelten auch 
bei Hobbes. Diese werden – kurz gesagt – damit erreicht, dass die Einwilligung 
in den Vertrag rationalerweise die beste Entscheidung ist und zweitens, wenn es 
um die Fairnessbedingung geht, dass auch noch der Stärkste um sein Leben 
fürchten muss, die Unterschiede zwischen den Menschen also nicht so groß sei-
en. Insofern bedeutet die symmetrische Ausgangsposition, die gleiche Gefähr-
dung aller an Leib und Leben. Diese externen Bedingungen lassen sich produk-
tiv machen, wenn man sich auf das Gedankenexperiment einlässt. Unter den ent-
sprechenden Umständen, die Gültigkeitsbedingungen sind gesetzt, müsste man, 
das wäre folgerichtig, zustimmen. Gerade dass man zustimmen müsste, lässt sich 
umformulieren in die Vorstellung, dass alle stillschweigend mit dem herrschen-
den Gewaltmonopol (›vertraglich‹) einverstanden wären, sein müssten oder 
eben: sind.119 Dieser konzeptuelle Sprung aus dem Gedankenexperiment in die 
Wirklichkeit ist entscheidend. Obwohl Kersting also betont, dass es in der politi-
schen Philosophie des Gesellschaftsvertrages nicht um die angemessene Be-
schreibung sozialer Wirklichkeit gehe, sondern um die Probleme der Legitimati-
on staatlicher Herrschaft, müsste man hier insistieren.120 Wenn die Legitimation 
staatlicher Herrschaft auf dem Spiel steht, geht es immer um die soziale Wirk-
lichkeit. Sartwell formuliert es wie folgt: »But the situation is much worse than 
that. It’s not only that I do not (or do) consent, but that it is impossible for me ei-
ther to consent or not to consent; the objective situation compromises the very 
possibility of voluntary action.«121 Der Charakter der kontraktualistischen Legi-
timation geht über das Gedankenexperiment hinaus. Er nährt sich von der Ein-
sichtigkeit, die darauf bauend von einer Einigung und Einigkeit ausgeht. Diese 
hat aber angesichts realer Herrschaft nicht nur keinen hypothetischen Charakter 
mehr, sie verkehrt die Legitimation in reine Spiegelfechterei. Die stillschwei-
gende Zustimmung ist, so Sartwell, anmaßend, da sie unter diesen Umständen 
die Möglichkeit einer tatsächlichen freiwilligen Zustimmung untergräbt bzw. 
negiert. Ein daran anschließender Punkt kann wie folgt gefasst werden: Das Ziel 
des Gesellschaftsvertrags ist eine friedliche Gesellschaft – es gibt sie. Es gibt sie 
auch deshalb, weil sie normativen Charakter hat und – befolgt wird. Erst der 
Verzicht aller auf Gewalt – außer den eingesetzten Machthabenden im Staat – 

                                                           
119  Sartwell, Crispin: Against The State. An Introduction to Anarchist Political Theory, 

Albany, NY: State University of New York Press 2008, S. 50. 
120  Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 41. 
121  Sartwell: Against The State, S. 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


48 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ermögliche einen Zustand des Friedens. Die Normativität entfaltet ihren Einfluss 
durch die vorausgesetzte Vorstellung des Menschen und ist mit den Bedingun-
gen einer moralisch korrekten und rationalen Entscheidung eng verbunden. Eine 
entscheidende Wendung nimmt nun diese hypothetische Form der Legitimation 
wie oben angedeutet, wenn sie bei den tatsächlichen Zuständen ankommt, folg-
lich praktisch wird. Erst jetzt wirkt sich das kontraktualistische Argument in 
Überzeugung aus: Wir leben – könnte man anders sagen – bereits in dieser ›bes-
seren‹ Gesellschaft. Gerade die Vorstellung, dass die bessere, das heißt friedli-
che, Gesellschaft ohne das staatliche Gewaltmonopol in Gefahr ist, sorgt für  
den Erhalt und die Verteidigung der Institution. Die Gewalt wird gleichermaßen 
doppelt gebändigt, indem ihre Zuschreibung nicht nur faktisch und praktisch ei-
ner Institution zugestanden und in ihr eingefriedet wird, sondern auch theore-
tisch, d.h. unter Gültigkeitsbedingungen rational, sittlich notwendig erscheint. 
Wenn der Zwang den Charakter eines wechselseitig notwendigen und rational 
gebotenen Selbstzwangs hat, also aus einer Selbstbestimmung sich nährt, wird 
eine Kritik möglicher Heteronomie hinfällig. Darin liegt nun auch das Bestreben, 
dass das Gewaltmonopol eine zivilisatorische Errungenschaft darstellt, dass die 
gesellschaftlich-geschichtliche Entstehung nicht bloß kontingent, sondern einen 
wesentlichen Sinn hat. Dieser Sinn ist konstruiert, er bestimmt eine Bedeutung, 
hinter die nicht zurückgegangen werden darf. Unter Strafe des Gefängnisses. 

Versucht man die Frage zu beantworten, welche imaginären Anteile dem 
Gewaltmonopol zukommen122, kann man Folgendes festhalten: Es wird voraus-
gesetzt, dass das staatliche Gewaltmonopol notwendige Bedingung eines Rechts-
staats und damit einer an Recht (und implizit Gerechtigkeit) orientierten Gesell-
schaft ist. Diese Voraussetzung gründet in Vorstellungen über die Verfasstheit 
der Menschen (Rationalität, Machtstreben, Nutzenorientierung). Diese Vorstel-
lungen über die Menschen gelten weiterhin – und damit auch die Grundlage 
bzw. vertragsexternen Gültigkeitsvoraussetzungen. Staatlichen Zwang gibt es 
tatsächlich. Dieser Rechtszustand mag virtuelle Gerechtigkeitsauflagen erfül-
len123 und damit den Rechtsstaat gültig legitimieren. Dies ändert nichts am effek-
tiven Zwang: Knüppel, Gummischrot, usw. Dies wird grundsätzlich nicht bean-
standet, was mit der Akzeptanz gegenüber den Voraussetzungen zusammen-
hängt. Eine sichere Gesellschaft ist gemeinhin nur als Rechtsstaat überhaupt 
denkbar. Der imaginäre Anteil wirkt bzw. die gesellschaftlichen imaginären Be-
deutungen wirken sich auch auf die Überzeugung aus, dass der Staat weiterhin 
eine rationale Funktion hat. Eine Gesellschaft ohne einen solchen Staat ist nicht 

                                                           
122  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 226. 
123  Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 49 

vorstellbar. Die Notwendigkeit des staatlichen Gewaltmonopols scheint so 
selbstverständlich, dass Gesellschaft ohne diese Monopolisierung gar nicht mehr 
vorstellbar und denkbar ist. Die Bedeutung des Gewaltmonopols in der Ge-
schichte und für die vernünftige Einrichtung unserer Welt hat also Sinn. Castori-
adis nennt es einen imaginären Sinn, genauer eine gesellschaftliche imaginäre 
Bedeutung. Um diese herum wird unser Leben gestaltet bzw. diese gibt den 
Rahmen sinnvoller Handlungen vor. Insofern ist das Gewaltmonopol sinnhaft, 
unsichtbar und sichtbar zugleich. Als Praxis bestimmt dieser Sinn, seine Bedeut-
samkeit, das Handeln und Behandelt-Werden in und durch die Institution des 
Staates perpetuiert als Praxis wiederum den Sinn. Insofern kann man von der 
»Vormachtstellung der Institution gegenüber der Gesellschaft« und damit von 
Heteronomie sprechen.124 Darauf wird zurückzukommen sein.125  
 
 
1.7  STAATLICHES GEWALTMONOPOL UND AUTONOMIE 
 
Die bisherigen Ausführungen verweisen auf das Kernproblem der Autonomie 
bei Castoriadis: Die Frage, wie Heteronomie bzw. Fremdherrschaft der imaginä-
ren Institutionen gegenüber der Gesellschaft aufgelöst werden kann. Damit wird 
– neben der konzeptuellen Beschreibung einer bestimmten Institution der Gesell-
schaft als Imaginäres – der normative Charakter des politischen Entwurfs wich-
tig. Dabei kann auf die konzeptionelle bzw. institutionelle wie auch die kontrak-
tualistische Seite verwiesen werden. Die Begriffe um das Imaginäre, die Hetero-
nomie und Autonomie werden in den nächsten Kapiteln eingeführt.  

Im Weiteren wird auf die von Castoriadis vorgestellte Lösung der Frage nach 
Gewalt und Zwang in einer autonomen Gesellschaft eingegangen, um einen Ge-
genentwurf vorauszuschicken – ohne auf die Realisierbarkeit weiter einzugehen. 
Castoriadis geht nicht davon aus, dass die gesellschaftliche Organisation des Zu-
sammenlebens gänzlich ohne Zwangsmaßnahmen auskommt. Er lehnt allerdings 
die bisherige Form durch Behörden ab.  
 
»Der Restbestand der Staatsfunktionen lässt sich in drei Rubriken unterteilen: die materi-
ellen Grundlagen von Gewalt und Zwang, die ›besonderen Formationen bewaffneter Men-
schen, Gefängnisse u.a.‹ – mit anderen Worten, Armee und Justiz [...] Was die Armee an-
geht, werden die ›besonderen Formationen bewaffneter Menschen‹ selbstverständlich auf-
gelöst und durch die bewaffnete Bevölkerung ersetzt. Anstelle eines stehenden Heeres 

                                                           
124  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 226. 
125  Vgl. Kap. 2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


50 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

werden aus Arbeitern der Fabriken und Gemeinden bestehende Einheiten eine Territorial-
armee bilden, wobei jeder Rat in seiner Region Polizeigewalt ausübt.«126  
 
Castoriadis beschreibt hier im Rahmen seines Sozialismus-Entwurfs bereits Mit-
te der 1950er Jahre die Konsequenzen aus der Machtübernahme des damals von 
ihm noch bezeichneten revolutionären Subjekts, dem Proletariat. Auch wenn er 
das Proletariat in Fait et a Faire bzw. Getan und zu tun nicht mehr als die revo-
lutionäre Kraft sieht, hält er darin doch am grundlegenden Inhalt des Sozialismus 
fest wie er ihn in Sur le contenu du socialisme beschreibt.127 Dazu gehört auch 
die Ausgestaltung der Ordnungsmacht, die hier die erste Rubrik der überkom-
menen Staatsfunktionen bedeutet. Zu dieser Ausgestaltung gehört die radikal 
demokratisch und insofern nicht delegierte Ausübung der Kontrollmacht der ge-
setzten Institutionen. Es würde, so Castoriadis, die bewaffnete Bevölkerung die 
Sicherheit gewährleisten. Der von ihm im Zitat erwähnte Rat bedeutet die Arbei-
terselbstverwaltung. Der Rat besteht aus jederzeit abwählbaren Delegierten aus 
den regionalen Produktionsbetrieben.128 Die Heteronomie wird aufgelöst, indem 
die Basisorgane der Betriebe bzw. Landgemeinden gleichzeitige Souveränität 
ausüben und ihre Durchsetzung kontrollieren. Die Gewaltenteilung ist damit re-
lativiert, wenn auch nicht ganz aufgelöst. Dies verdeutlicht Castoriadis mit der 
Erläuterung der Gerichtsbarkeit:  
 
»Die Rechtsprechung wird den Basisorganen anvertraut, wobei jeder Rat als erstinstanzli-
ches Gericht für die in seinem Zuständigkeitsbereich begangenen Delikte fungiert. Eine 
von allen Räten verabschiedete Prozessordnung sowie das Recht, vor dem Regionalrat  
oder der Zentralversammlung in Berufung zu gehen, garantieren die Persönlichkeitsrechte. 
[...] Freiheitsentzug ist nur gerechtfertigt, wenn der Betroffene als permanente Gefahr für 
seine Umwelt eingeschätzt wird [...].«129 
 
Wenngleich die exekutive wie legislative Macht von diesen Basisorganen ausge-
übt wird, differenziert sich die gerichtliche Macht, indem mehrere Ebenen der 
Berufung – wie heute – eingesetzt würden. Dennoch hält Castoriadis fest, dass 
ihm 
 

                                                           
126  Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 162f. 
127  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253. 
128  Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 165. 
129  Ebd., S. 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 51 

»die ›Teilung‹ (schlechtes Wort) der Gewalten ebenfalls unverzichtbar [erscheint]. Auch 
sie geht auf die antike Demokratie zurück: Die durch das Los ermittelten athenischen Ge-
schworenengerichte waren keine Befehlsempfänger der Volksversammlung, sondern 
konnten sogar deren Entscheidungen revidieren. In den liberalen Systemen der Moderne 
ist dieses Prinzip in der Theorie höher entwickelt, in der Realität jedoch weniger ausge-
prägt.«130 
 
Nach heutigem Verständnis wäre damit die Gewaltenteilung formal zwar aufge-
weicht, aber nicht aufgehoben. Castoriadis wird damit einem Anspruch von Mer-
ten konsequenterweise gerecht:131 Die Zwangsausübung wird effektiver Selbst-
zwang. Es wird deutlich, dass Castoriadis damit die Erwartungen an den Einzel-
nen hoch ansetzt.  
 
 
1.8  FAZIT 
 
In diesem Kapitel wurde der Begriff des staatlichen Gewaltmonopols untersucht. 
Man wird vereidigt. Die Vereidigung, der Schwur ist feierlich und vor Leuten 
(auch Gott scheint dabei zu sein). Dazu gehörte weiter eine Beschreibung des 
Ausdrucks, den sich diese Gewalt verschafft. Dieser Ausdruck findet sich in 
Zwangsmitteln, die von einer Behörde wie der Polizei angewandt werden dürfen 
– oder sogar müssen. Es wurde ein Einblick in den symbolischen Charakter von 
Polizeiknüppel und Gummischrot gegeben. Dabei wurde durch die Aufnahme 
der von Michael Sturm erarbeiteten Geschichte des Polizeiknüppels in Deutsch-
land deutlich, dass diesem neben seiner Funktion auch ein symbolischer Gehalt 
zukommt. Beide Aspekte – Funktionalität wie auch Symbolcharakter – wurden 
mit flüchtigem Blick auch beim Gummischrot betrachtet, einem in der Schweiz 
häufig angewandten Zwangsmittel. Es sollte deutlich werden, dass neben der 
Funktion, neben der symbolischen Bedeutung auch noch eine weitere Grundlage 
zu diesem phänomenalen Ausdruck gehört, der bedeutsame Anteil der Instituti-
on, die legitimerweise Gewalt anwendet. Um diesem bedeutsamen Anteil näher 
zu kommen, wurden die begrifflichen und rechtlichen Grundlagen des Gewalt-
monopols, wenn auch nur sehr kurz, aufgearbeitet. Es zeigte sich, dass staatliche 
Gewaltausübung nur in Form von rechtsstaatlicher Durchsetzung von Recht und 
Ordnung verstanden oder wenigstens legitimiert wird. Dazu wurden die rechtli-
chen Rahmenbedingungen nicht nur der Zwangsmittel, sondern auch der souve-

                                                           
130  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 245. 
131  Merten: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


52 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ränen Rechte auf das Gewaltmonopol in der Schweiz ausgebreitet. Die Notwen-
digkeit einer Zwangsgewalt wurde durch Gründe der Sicherheit erklärt. Wenn es 
keine sichernde Instanz gäbe, welche die Interessen der Gemeinschaft bewahre, 
müsste sich die Gemeinschaft notwendig in Gruppenkämpfen und Chaos auflö-
sen. Darauf verwiesen Merten und Kohler – beide mehr oder weniger ausdrück-
lich mit Bezug auf Hobbes. Nicht zuletzt beruft man sich insofern auf die Ge-
schichte und die vermeintliche Entwicklung des Gewaltmonopols als einer Zivi-
lisationserrungenschaft. Es wurden Etappen der Entstehung des Gewaltmonopols 
aufgezeigt und vor allem der Charakter der Beschreibung dieser Entstehung her-
vorgehoben. Abgesehen von den bedrohlichen Naturzustandsszenarien wurde in 
diesem Zusammenhang die Legitimation staatlicher bzw. souveräner Herrschaft 
mit dem Kontraktualismus aufgegriffen. Es wurde versucht, die Bedingungen 
der Gesellschaftsvertragstheorie soweit aufzurollen, als es nötig wurde, staatli-
che Herrschaft zu begründen. Es zeigte sich, dass der Kontraktualismus wenigs-
tens rational beweist, dass es für alle unter der Bedingung eines konstruierten 
Naturzustands besser ist, in einen Vertrag einzuwilligen, der zur Folge hat, dass 
die Gewaltausübung innerhalb des Staates monopolisiert wird. In einem demo-
kratisch verfassten Staat kommt dieses Monopol rechtlich begründet einer Be-
hörde wie der Polizei zu. Da alle Behörden im Auftrag des Souveräns handeln, 
und der Souverän mittel- oder unmittelbar die stimm- und wahlberechtigte Be-
völkerung ist, handeln die Behörden im Auftrag eben dieser Bevölkerung. Dieser 
Auftrag im allgemeinen Interesse ist selbstauferlegt – und dies, so wird es vom 
Kontraktualismus angenommen – reiflich überlegt. Es wurde zuletzt versucht zu 
erklären, in welcher Weise Vorstellungen diese Grundlegung des Gewaltmono-
pols stützen. Dazu gehörte die Anlage des Gedankenexperiments, das die Ratio-
nalität und damit Notwendigkeit des Gesellschaftsvertrags untermauert, indem 
ein nicht wünschenswerter Naturzustand angenommen wird. Das Gedankenex-
periment erhält damit auf zweierlei Weise faktisches Gewicht: Einerseits, sofern 
man in einer befriedeten durch das Gewaltmonopol gesicherten Gesellschaft 
lebt, andererseits als der hypothetische Charakter der Zustimmung sich in eine 
faktische wendet, sobald die Zwangsmittel effektiv eingesetzt werden. Dazu ge-
hörten auch die externen Bedingungen der Gültigkeit des Gesellschaftsvertrags, 
die Freiwilligkeit und symmetrische Ausgangsposition. Beide sind fragwürdig, 
die Freiwilligkeit wird durch die rationale und faktische Notwendigkeit ad ab-
surdum geführt, die symmetrische Ausgangsposition hat demgegenüber keinen 
faktischen Charakter, sondern lediglich hypothetischen. Zuletzt wurde ein refle-
xiver Anteil der Grundlegung staatlicher Herrschaft ausgemacht, der darin be-
steht, dass diese selbst legitimiert sein muss, was mit dem Rationalitätsanspruch 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


STAATLICHES GEWALTMONOPOL | 53 

deutlich werden sollte. Es wurde zuletzt versucht, aufzuzeigen, inwiefern Casto-
riadis demgegenüber die Legitimität von Zwang versteht. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

2. Imaginäres 

 
American: How the fuck did you get in here?  
Lone Man: I used my imagination.1 
THE LIMITS OF CONTROL; JIM JARMUSCH 

 
 
 
Es ist der Anspruch dieser Arbeit, das Imaginäre konzeptuell zu klären. Um die-
ses Ziel zu erreichen, ist es notwendig die entsprechenden Grundlagen der politi-
schen Philosophie von Castoriadis zu untersuchen. Von Anfang an drängte und 
drängt sich also die Frage auf, was Castoriadis mit dem Imaginären meint, dem 
er einen – in der bisherigen Philosophiegeschichte – einmaligen Stellenwert gibt. 
Entsprechend ist die imaginäre Institution der Gesellschaft gerade durch das 
Imaginäre als Bedingung gekennzeichnet. Die Institutionen erfahren durch das 
Imaginäre ihre vielfache Gestaltbarkeit. Es wurde mit einem Beispiel, dem staat-
lichen Gewaltmonopol, eine bestimmte Institution bezeichnet; dies allerdings mit 
der Absicht ihre imaginären Anteile herauszuarbeiten. Methodisch wird diese 
Frage – was ist das Imaginäre? – in den Vordergrund gestellt. Zugleich führt sie 
als roter Faden durch die Arbeit. Insofern wurde mit der Spurensuche bereits im 
ersten Kapitel begonnen. Daraus ergibt und ergab sich im Verlaufe der Untersu-
chung zweierlei: einerseits die enge Verknüpfung an Begriffe wie das Symboli-
sche und die Institution, womit wiederum die entsprechenden konzeptuellen 
Verbindungen zu klären sind; andererseits der Ausgang aus diesem Labyrinth, 
der zu den gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen und dem radikal Imaginä-
ren führt, wobei man zuletzt bei der Autonomie ankommt. Folgt man dem Ima-
ginären zuerst und immer wieder, so die Annahme der Arbeit, kommt man un-
weigerlich zum Begriff der Autonomie. Damit aber zeigt sich eine innere Ver-

                                                           
1  THE LIMITS OF CONTROL (USA 2009, R: Jim Jarmusch). 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


56 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

wandtschaft, die dem Anspruch dieser Arbeit folgend die konzeptuelle Kohärenz 
von Castoriadis’ politischer Philosophie beurteilt.  

Damit werden wiederum drei Aspekte wichtig, die es zu untersuchen gilt, 
sobald man den Begriff des Imaginären anspricht: Erstens die Psyche, zweitens 
die Gesellschaft-Geschichte,2 drittens die Institutionen. Wie Psyche und Gesell-
schaft vermittelt werden, erklärt Castoriadis anhand des Begriffs des Imaginären. 
Dieser gesellschaftliche Kitt oder »unsichtbare Zement«3 ist hintergründiger 
Sinn, der in den Institutionen zum Ausdruck kommt. Die Beschreibung des Ge-
waltmonopols ist ein Beispiel, welches das Bestreben von Castoriadis einleiten, 
illustrieren und begrifflich fassbar machen sollte. Das Imaginäre hat entspre-
chend dieser Ebenen eine begriffliche Unterscheidung erfahren. Castoriadis 
nennt das schöpferische Moment der Menschen das radikal Imaginäre. Das, was 
geschöpft werde, zeige sich in Symbolen und ihren Bedeutungen, die institutio-
nalisiert das aktual Imaginäre umfassten. Insgesamt bildeten diese geschöpften 
gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen jenen transindividuellen Kitt, durch 
den eine Gesellschaft erst zusammenhält. Allen drei Ebenen wird im Folgenden 
nachgegangen. Im Verlauf dieser Auslegung wird sich ein transzendentaler Sinn 
und normativer Anspruch verdeutlichen, der im folgenden Kapitel zum Thema 
Entfremdung aufgenommen wird. Dabei geht es um die von Castoriadis ange-
strebte Autonomie gegenüber heteronomen Institutionen. Was das bedeutet, wird 
sich erweisen.  
 
 
2.1  IMAGINÄRES I – GESELLSCHAFT UND INSTITUTION 
 
Ein erster Schritt führt zur Begriffsklärung des Imaginären. Dazu gehören die 
konzeptuellen Verstrickungen mit anderen Begriffen. Man kann eine Triade 
ausmachen: Das Imaginäre ist mit dem Symbol und der Institution verbunden. 
Diese Verknüpfung wird in einem Zusammenhang mit der Funktionalität von In-
stitutionen dargestellt. Erst diese zeigt, wie eine Gesellschaft Probleme löst. Die-
se Funktionalität zeigt aber nicht, warum eine Gesellschaft Probleme genauso 
und nicht anders löst. Dazu bedarf es des Imaginären, das durch ein Symbolsys-
tem den Institutionen einen Sinn verleiht. Dieser Sinn verweist auf jene gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungen, die alles zusammenhalten. Entsprechend 

                                                           
2  Castoriadis spricht von Gesellschaft-Geschichte, um zu verdeutlichen, dass Gesell-

schaft ohne Geschichte nicht denkbar ist. Wenn an dieser Stelle von Gesellschaft die 
Rede ist, wird entsprechend auf Gesellschaft-Geschichte referiert. 

3  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 57 

wird nach einer ersten Annäherung an das, was das Imaginäre anzeigt, die Ver-
bindung zum Symbolischen und weiter zur Institution untersucht. In einem wei-
teren Schritt wird dann der Bezug auf die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen, den grundlegenden Sinn, den sich eine Gesellschaft gibt, erläutert. Zu-
letzt werden die damit eng zusammenhängenden Begriffe Autonomie, Praxis 
und Magma mit Bezug zur instituierten und instituierenden Gesellschaft aufge-
nommen und erklärt.  
 
2.1.1 Imaginäres und Symbole 
 
»›Imaginär‹ sagen wir, wenn wir etwas ›Erfundenes‹ meinen«4. Dieses Erfunde-
ne, das Imaginäre, ist vorerst sehr verallgemeinert zu verstehen: etwas bloß Vor-
gestelltes. Dieses Vorgestellte ist von der Realität, dem was ist, unterschieden. 
Dieses Vorgestellte bzw. Imaginäre werde erst wirklich, so Castoriadis, durch 
das Symbolische. Es drücke sich symbolisch aus, um »existieren« zu können. 
Dies geschehe in »Bildern«5. Unter dem Symbolischen oder Symbolismus ver-
steht Castoriadis »Bedeutungen im weitesten Sinne«6, das heißt ein gesellschaft-
lich anerkanntes Symbolsystem wie z.B. ein juridisches System oder eine institu-
ierte Macht (wie bspw. eine Diktatur, Kirche, das Gewaltmonopol etc.).7 Das 
Symbolische oder der Symbolismus sei aber umgekehrt, durch die Fähigkeit zu 
Imaginieren (capacité imaginaire)8 bedingt.9 Diese Fähigkeit oder Möglichkeits-

                                                           
4  Ebd., S. 217. 
5  Naheliegender ist der französische Ausdruck »images«, da er auch Vorstellung bedeu-

tet und den Bezug zur »imago« verdeutlicht. Castoriadis schreibt: »Der Rückgriff auf 
den Term ›Imagination‹ scheint mir aufgrund zweier Konnotationen des Wortes gebo-
ten: dem Bezug zur imago, zum Bild im weitesten (und keineswegs nur ›visuellen‹) 
Sinne des Wortes, d.h. zur Form (Bildung, Einbildung usw.); und dem Bezug zum 
Gedanken der Erfindung oder besser und genauer gesagt, zur Schöpfung.« Castoriadis: 
Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 293. [Herv. i.O.] Vgl. 
auch Castoriadis: L’Institution imaginaire de la société, S. 177 bzw. Castoriadis: Ge-
sellschaft als imaginäre Institution, S. 218. 

6  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 200. 
7  Ebd. 
8  Castoriadis: L’institution imaginaire de la société, S. 177. 
9  Es wird mit Absicht nicht der Kant’sche Begriff der Einbildungskraft benutzt. Obwohl 

Castoriadis Kant zuschreibt, Aspekte des Imaginären in der Kritik der Urteilskraft 
entdeckt zu haben, weicht er doch in entscheidenden Punkten von Kant ab. Vgl. dazu 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


58 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

bedingung nennt Castoriadis das radikal Imaginäre. Es sei vorausgesetzt, dass 
wir etwas, ein Bild, das nicht real oder vorhanden sei, vorstellen könnten:  
 
»In dem Maße jedoch, wie das Imaginäre letztlich auf eine ursprüngliche Fähigkeit zu-
rückgeht, sich mit Hilfe der Vorstellung ein Ding oder eine Beziehung zu vergegenwärti-
gen, die nicht gegenwärtig sind (die in der Wahrnehmung nicht gegeben sind oder es nie-
mals waren), werden wir von einem letzten oder radikalen Imaginären als der gemeinsa-
men Wurzel des aktual Imaginären und des Symbolischen sprechen.«10  
 
Was meint Castoriadis mit dem Begriff »radikal«? Oder anders gefragt: Was ist 
Schöpfung?  
 
»Ich benutze den Begriff ›radikal‹ zunächst, um das, worum es mir geht, von der ›sekun-
dären‹ Imagination abzugrenzen, der einzigen, von der man normalerweise spricht, der 
rein reproduktiven und / oder kombinatorischen Imagination, und dann, um den Gedanken 
zu betonen, dass diese Imagination der Unterscheidung zwischen ›Realem‹ und ›Imaginä-
rem‹ oder ›Fiktivem‹ vorausgeht. Um es ganz direkt zu sagen: Nur weil es radikale Imagi-
nation und instituierendes Imaginäres gibt, existiert für uns ›Realität‹, als solche und als je 
bestimmte.«11  
 
Dieses Imaginäre ist als schöpfendes Tun selbst Gründendes.12 Dieses radikal 
Imaginäre ist also nicht zu verwechseln mit einer Fähigkeit wie der sogenannten 
Einbildungskraft, Phantasie oder Imagination, welche Castoriadis sekundäre 
Imagination nennt. Diese gehört zum Vermögen, ist aber nur ein Teil davon. Das 
radikal Imaginäre sei im Gegensatz dazu – um hier den Unterschied zum sekun-
dären Imaginären zu verdeutlichen – Bedingung der Trennung von Realität und 
Fiktion.13 Es gibt ein reales Ding in der Welt, z.B. das Land Schweiz. Damit es 

                                                           
Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 298-309 u. 
Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 23-35. 

10  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 218. [Herv. i.O.] 
11  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 293. [Herv. 

i.O.] 
12  Hier wird der Praxisbegriff von Castoriadis deutlich, der später nochmals aufgenom-

men wird (Vgl. Abs. 2.3). Castoriadis sträubt sich dabei gegen eine Aufteilung der 
Arbeit als Techné wie sie Platon vorstellte, dass etwa die Idee als Vorstellung im 
Werk abgebildet wird. 

13  Zentral ist an dieser Stelle, dass Castoriadis unausgesprochen einen Bezug zu Aristo-
teles’ Über die Seele herstellt, wenn er von der schöpferischen Fähigkeit spricht, sich 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 59 

dieses Ding geben kann, muss es als Vorstellung, als Bild zur Darstellung kom-
men, im Symbol. Dass Symbol und Bild zusammenkommen, dass Schweiz als 
Zeichen und Schweiz / Nation als Bedeutungen verknüpfbar sind, verdankt sich 
bei Castoriadis sich dem radikal Imaginären. Dass Symbol und Bild zusammen-
gehören, begründet sich zugleich aus ihrer möglichen Verschiebung und Varia-
bilität. Wenn man z.B. sagte »dies ist die Schweizer Flagge«, ist durch dieses 
Symbol eines weißen Kreuzes auf rotem Grund das Imaginäre der Nation 
Schweiz als Bedeutung bezeichnet (und gewissermaßen geronnen). Das Imaginä-
re verwirklicht sich in der Vorstellung Schweiz und weiter in Begriffen wie – 
etwas plakativ – Neutralität, Unabhängigkeit, Käse etc. Genauer gesagt: dem 
Wort Schweiz als Signifikant, d.h. als Bezeichnung oder Wort, kommt eine be-
stimmte Bedeutung (Signifikat) zu. Der Signifikant ist das Symbol, ein sprachli-
cher Ausdruck. Die Fähigkeit und Möglichkeit der Vorstellung bezeugt etwas 
Entscheidendes:14 Wir stellen uns etwas vor, das nicht anwesend ist. Dies wird 
erst durch das radikal Imaginäre ermöglicht. Erst dieses Imaginäre, das als Wur-
zel der Grund aller Vorstellung sei, bringt dann das Vorgestellte – das aktual 
Imaginäre – hervor: »Es handelt sich dabei um die elementare und nicht weiter 
zurückführbare Fähigkeit, ein Bild hervorzurufen.«15 Obwohl Castoriadis im 
Symbolischen eine notwendige Bedingung für die Ausdruckskraft des radikal 
Imaginären vorstellt, betont er, dass erst die Vorstellungskraft als schöpferischer 
Akt des radikal Imaginären das Symbolische ermöglicht.16 Erst durch diese Fä-
higkeit könnten ein »zentrales Imaginäres« (z.B. Nation17) und seine »elementa-
ren Symbole« entstehen bzw. bestehen.18 Darüber hinaus und damit verbunden 
entstünde peripheres Imaginäres, wie z.B. eine Flagge bzw. ein Wort wie 

                                                           
etwas vorzustellen. Vorstellen wird als Bedingungen nicht nur des Denkens, sondern 
auch des Wahrnehmens dargestellt. Im Aufsatz La découverte de l’imagination setzt 
sich Castoriadis eingehend mit Aristoteles’ De Anima auseinander, wo er glaubt auf-
zeigen zu können, dass bereits Aristoteles dem radikal Imaginären auf der Spur gewe-
sen sei. Vgl. dazu Castoriadis, Cornelius: Domaines de l’homme. Les carrefours du 
labyrinthe 2, Paris: Édition du Seuil 1986, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das imaginä-
re Element und die menschliche Schöpfung, S. 47-86. 

14  Vgl. Castoriadis: Domaines de l’homme. Les carrefours du labyrinthe 2, S. 327-363; 
vgl. dazu auch Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, 
S. 47-86. 

15  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 218. 
16  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 293f; 326f. 
17  Ebd., S. 30f. 
18  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


60 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Schweiz mit der Bedeutung Schweiz und im Weiteren die Verknüpfung mit be-
stimmten Bedeutungen.19 Deutlich wird dabei, dass diese Gruppierung ›willkür-
lich‹ ist, zumindest teilweise. Dass es sich um eine bewusste Verbindung des 
Wortes Schweiz und der Bedeutung Schweiz handelt, stimmt dann, wenn man 
sich seiner Beweglichkeit bewusst wird. Schweiz kann und muss andere Bedeu-
tungen aufnehmen und sich verändern. Allerdings lässt sich dies rational nur be-
dingt steuern, da es sich bei diesem aktual Imaginären um ein gesellschaftlich 
Imaginäres handelt, das nicht einfach so von einem Einzelwillen umgeformt 
werden kann, sondern eine eben – gesellschaftliche – und hergebrachte, histori-
sche Bedeutung ist.20 Die grundlegende Frage bei Castoriadis ist: Wie es mög-
lich sein kann, dass etwas Imaginäres, ein Begriff wie eben Schweiz oder bei-
spielsweise Gott, begleitet von weiteren sekundären imaginären Bedeutungen 
(allmächtig, allweise, etc.) von uns als von uns unabhängige Vorstellung be-
trachtet wird? Anders gefragt: Wie kommt es, dass solche gesellschaftlichen 
imaginären Bedeutungen, wie sie Castoriadis nennt, als von uns unabhängige 
Entitäten bzw. Dinge im weitesten Sinne begriffen werden? Castoriadis antwor-
tet mit einem Stufenmodell seines Begriffes des Imaginären. Im Kern stehen un-
verfügbare Symbole. Sie sind als erste Symbole des radikal Imaginären zu be-
trachten. Verbindungen dieser ersten symbolischen Elemente bildeten die Struk-
tur der Gesellschaft (Zeremonien, Religion, Formen der Autorität wie das Ge-
waltmonopol, etc.). Diese Ebene ist nicht nur funktional. Um diese primären 
Symbole, die auf eine zentrale gesellschaftliche imaginäre Bedeutung hinweisen, 
gruppiert sich das periphere Imaginäre, bereits bekannt als aktual Imaginäres:  
 
»Eine Fahne ist ein Symbol mit rationaler Funktion, Erkennungszeichen und Sammel-
punkt, wird aber bald zu einem Gegenstand, um dessentwillen man imstande ist, in den 
Tod zu gehen, und der den Patrioten einen Schauer über den Rücken jagt, wenn sie eine 
Militärkolonne vorbeimarschieren sehen.«21  
 
Dasselbe gilt für die Vereidigung der Kantonspolizist_innen. Die Fahne stand 
Pate, hing mit dem Eid bestickt über dem Eidesschwur der Polizist_innen. Wie 
der gewichtige Fingerzeig einer Gesellschaft, die sich auf die Gesetzeshü-
ter_innen verlässt. Nicht umsonst verwiesen der Regierungsrat Fehr und Polizei-
kommandant Würgler auf ihre gesellschaftliche Aufgabe: die Sicherheit zu wah-

                                                           
19  Was heißt es beispielsweise neben dem Bürgerrecht Schweizer_in zu sein? Was be-

deutet es damit das Gewaltmonopol zu befürworten? 
20  Ebd., S. 225. 
21  Ebd., S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 61 

ren.22 Ausgehend von einem verfügbaren Zweck, verselbständigt sich der Sinn 
bzw. das Symbol und seine Bedeutung, was mit dem Beispiel der Fahne deutlich 
wird. Die bloß rationale Funktion wird überschritten, ist nicht der eigentliche 
Sinn. Irreführend könnte bei diesem Beispiel bloß sein, dass die Fahne eine 
Funktion hat. Diese hat sie auch, aber nicht nur. Man kann behaupten, dass diese 
Funktion nur einen Teil der Bedeutsamkeit der Flagge erklärt. Die mögliche 
Aufopferung für dieses Symbol kann nur dann verstanden werden, wenn sich 
dessen Funktion einem vorausgesetzten gesellschaftlichen Gesamtsinn unterord-
net. Dieser Gesamtsinn bestimmt das individuelle Selbstverständnis entschei-
dend mit. Man opfert sich nicht für die Flagge als Flagge, als Stofffetzen. Das 
wäre lächerlich. Man opfert sich dafür, wofür sie steht. Aber wer bestimmt dies? 
Castoriadis fragt also, wie die institutionalisierten Symbole zusammenhängen, 
was ihr Sinn oder Zweck sei.  
 
2.1.2 Institutionen und Sinn 
 
Was hält neben dem »unsichtbaren Zement«23, den imaginären Bedeutungen, die 
noch zu präzisieren sind, eine Gesellschaft zusammen?24 »Was eine Gesellschaft 
zusammenhält, ist natürlich ihre Institution, der Gesamtkomplex ihrer Einzelin-
stitutionen [...] Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Verfahren und Methoden 
des Umgangs mit Dingen und ihrer Herstellung, und natürlich das Individuum 
selbst [...].«25 Was heißt Institution? Castoriadis erfasst mit diesem Begriff alle 
möglichen Aspekte: Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Herstellungsprozesse 
oder -methoden, Individuen, etc. Alle in einer Gesellschaft diese auszeichnen-
den, feststellbaren Verfahren und Vorstellungen werden im Begriff Institution 
zusammengedrängt. Die Institution selbst ist als Komplex gedacht, der durch 
diese verschiedensten partikularen Institutionen und ihre Bedeutungen struktu-
riert wird, Institutionen wie die Polizeibehörde. Hier drängt sich die Frage auf, 
wie sich Institutionen behaupten können: »Oberflächlich, und eher in Ausnah-
mefällen, durch Zwang und Sanktionen. Weniger oberflächlich, und auf breiterer 
Basis, durch Zustimmung, Unterstützung, Konsens, Legitimität, Glaube.«26 We-
niger Gummischrot und Knüppel, als die Zustimmung, dass es diese brauche, sei 
entscheidend. Castoriadis deutet damit seinen Begriff der Heteronomie bzw. Ent-

                                                           
22  Vgl. dazu 1.1. 
23  Ebd., S. 246. 
24  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 27f. 
25  Ebd., S. 28f. 
26  Ebd., S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


62 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

fremdung an, der später im Zusammenhang mit der Autonomie nochmals aufzu-
greifen ist. Zumindest verrät er, dass die Institution Zwangsmaßnahmen brauche, 
seien es nun physische oder psychische, Gefängnis, Gummischrot, schlechtes 
Gewissen oder – entscheidend – die Rationalisierung des Gewaltmonopols, wie 
sie im Kapitel 1 aufgezeigt wurde. Castoriadis verweist in einem weiteren Schritt 
auf die Subjektgenese:27 »Doch in letzter Instanz: durch und mittels Formung 
(Fabrikation) eines gesellschaftlichen Individuums aus menschlichem Rohmate-
rial, eines Individuums, in dem sowohl die Institutionen selbst als auch die ›Me-
chanismen‹ ihres Fortbestands verankert sind.«28 Castoriadis bezeichnet damit 
eine grundlegende Prägung oder Erziehung. Er meint, dass jede und jeder Ein-
zelne selbst Gesellschaft ist. Das heißt, indem wir die Gesellschaft verkörpern 
und als Individuen, die in einem sozialen Gefüge herrschenden Normen reprodu-
zieren, besteht dieses Gefüge überhaupt. Das verweist auf zweierlei: Erstens 
können wir den Institutionen und ihren instituierten gesellschaftlichen imaginä-
ren Bedeutungen nicht entkommen. Das jeweilige einfachste individuelle Selbst-
verständnis ist gesellschaftlich-geschichtlich. Zweitens entkommen wir der Ge-
sellschaft-Geschichte ständig, da Institutionen veränderbar, verfügbar bleiben. 
Das heißt, die einst eingeführten Institutionen (z.B. Papa arbeitet, Mama kocht...) 
können aufgebrochen werden, sind zu ändern möglich. Man kann durch eine an-
dere geschöpfte und vorgestellte imaginäre Bedeutung neue Institutionen einfüh-
ren. Dass dies nicht einfach ist, versteht sich von selbst. Die Kohärenz verdanke 
sich den Bedeutungen. Die Institution wiederum ist nur eine Äußerung der Be-
deutungen. Nochmals: Der Schweizer Reisepass als Dokument der Institution 
Schweizer_in. Dieses Papier verweist als Symbol oder Zeichen auf die Institution 
Schweiz, die mit Bedeutungen verbunden ist oder eher: aus ihnen hervorging 
und -geht. Wenn man aber am Schweizer Grenzposten steht, dabei denkt: »Ich 
bin Schweizer!« und mit dem roten Pass wedelt – worin unterscheidet man sich 
dann von jemandem, die oder der während der Kulturrevolution eine Mao-Bibel 
in die Luft streckt und damit wedelt?  

Bisher wurde die genauere Klärung der imaginären Bedeutungen, genauer 
der gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen aufgeschoben. Was sind nun die-
se gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen? Gehen wir einen Umweg. Bisher 
wurde deutlich, dass Symbole Ausdruck imaginärer Bedeutungen sind. Es wurde 
angedeutet, dass diesem Imaginären auch funktionale Aspekte zukommen. Es 
bleibt ein Rest, eher ein Überschuss, dem man nun nachgehen muss.  
 

                                                           
27  Vgl. Abs. 2.2. 
28  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 63 

»Jenseits der bewußten Tätigkeit der Institutionalisierung finden die Institutionen ihren 
Ursprung im gesellschaftlichen Imaginären. Dieses Imaginäre muß sich mit dem Symbo-
lischen verschränken, weil sich die Gesellschaft sonst nicht hätte ›sammeln‹ können, muß 
aber auch mit dem Ökonomisch-Funktionalen verbunden sein, weil sie sonst nicht hätte 
überleben können.«29 
 
Das gesellschaftliche Imaginäre hält das Symbolische in der einen Hand. Der 
Zweck einer Gesellschaft wird damit überhaupt denkbar. In der anderen Hand 
hält es den Maßstab der Funktion, damit sie sich reproduzieren kann. Die 
Schweizer Flagge als Symbol, die zugleich einer Funktion gerecht wird, veran-
schaulicht beide Aspekte. Willensnation im Sinne eines (bloß vermeintlichen) 
funktionalen Zusammenschlusses, der aber immer wieder als gesellschaftlich 
imaginärer Zusammenhalt aufgeladen wurde und wird, man könnte sagen: auf-
geladen werden muss.30 Was den Funktionalismus31 betrifft: Institutionen sind 
Ausdruck einer Funktion, die gesellschaftliche Zwecke erfüllt. Castoriadis lehnt 
diese Auffassung vollständig ab. Im Gegensatz dazu schreibt er:  
 
»Eine bestimmte Organisation der Ökonomie, ein juridisches System, eine instituierte 
Macht oder eine Religion existieren als gesellschaftliche anerkannte Symbolsysteme. Ihre 
Leistung besteht darin, Symbole (Signifikanten) mit Signifikaten (Vorstellungen, Ordnun-
gen, Geboten oder Anreizen, etwas zu tun oder zu lassen, Konsequenzen – also Bedeutun-
gen im weitesten Sinne) zu verknüpfen und ihnen als solchen Geltung zu verschaffen, das 
heißt diese Verknüpfung innerhalb der jeweiligen Gesellschaft oder Gruppe mehr oder 
weniger obligatorisch zu machen.«32 
 
Nicht nur, dass in einer Institution bestimmte Bedeutungen festgemacht werden, 
ist wichtig, sondern entscheidend ist, dass sie gesetzt und Gesetz sind, dass sie 

                                                           
29  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 225. [Herv. i.O.] 
30  Beispielsweise die Erfindung des Schweizer Nationalfeiertages Ende des 19. Jahrhun-

derts oder die geistige Landesverteidigung in den 1930er Jahren geben ambivalente 
Anhaltspunkte. Aufgeladen ist insofern auch die Vorstellung einer ›Willensnation‹. 
Die Funktionalität der jeweiligen Absichten wird deutlich nur durch ein vorausgesetz-
tes Imaginäres, das angesichts einer Bedrohung hervortritt oder erfunden wird. Zu be-
achten ist, dass es einen ›reinen‹ Funktionalismus bei Castoriadis nicht gibt. 

31  Castoriadis setzt sich vor allem mit der Unterscheidung zwischen Funktionalismus – 
etwas verkürzend: Institutionen gibt es, weil sie eine bestimmte Funktion erfüllen – 
und Symbolismus – Institutionen sind bloß Symbole – auseinander. 

32  Ebd., S. 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


64 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

etwas ›zurecht‹ richten. Entsprechend geben Institutionen Halt und machen ge-
sellschaftliches Leben möglich. Der Vergleich mit der Sprache oder genauer 
dem Erlernen einer Sprache (d.h. Muttersprache) verdeutlicht dies nochmals. 
Man entgeht der vorgefundenen Bedeutung der Sprache nicht. Castoriadis geht 
davon aus, dass Bedingungen, an die sich ein Symbolsystem anlehnt, gegeben 
sind. Wesentlich sind für das Verständnis im Folgenden zwei Seiten einer Me-
daille: einerseits, dass eine Gesellschaft einen Symbolismus konstituiert, jedoch 
– wie die Sprache – nicht völlig frei, und andererseits, dass sie diesen Symbo-
lismus auf etwas außerhalb Liegendes bezieht. Das macht eine Implikation deut-
lich: Obwohl der Symbolismus unfrei ist, insofern er auf etwas Außersymboli-
sches bezogen ist, bleibt eine historisch bedingte Gestaltbarkeit. Auf die Sprache 
bezogen: »Zwar können wir niemals aus der Sprache heraustreten, aber unsere 
Beweglichkeit in der Sprache kennt keine Grenzen [...].«33 Castoriadis begründet 
damit, dass die Gestaltung und Gestaltbarkeit in der Geschichte der gesellschaft-
lichen Organisationen so verschieden war und ist. Alle Gesellschaften oder Kul-
turen brauchen Zeichen und bestimmte Bedeutungen, die in einer symbolischen 
Ordnung und ihren Institutionen Sinn machen. Dieser Gesamtsinn als gesell-
schaftliches Imaginäres sei jenes zentral Imaginäre, der nicht erklärbare ›Rest‹, 
um welchen die symbolische Ordnung und ihre Institutionen angeordnet seien. 
Symbolsystem und Funktion erklären Institutionen entsprechend nicht zu-
reichend. Es bleibt immer die Frage, warum die Gesellschaft gerade in dieser 
Weise organisiert wurde. Dass in der Geschichte der Gesellschaften die ver-
schiedensten Ordnungen eingeführt wurden, kann, so Castoriadis, nicht anders 
erklärt werden. Damit lässt sich bereits aufnehmen, was im 3. Kapitel nochmals 
systematisch untersucht wird, was Castoriadis unter Heteronomie bzw. Entfrem-
dung versteht:  
 
»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein 
funktionaler und ein imaginärer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbständigung und Vorherrschaft des imaginären Moments 
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbständigung und Vormachtstellung der 
Institution gegenüber der Gesellschaft ist.«34 
 
Wenn es sich bei der Institution um ein Netz handelt und dieses Netz geknüpft 
ist aus funktionalen und imaginären Fäden, dann ist die Frage wie wir ins Netz 
gehen. Dieses symbolische Netz ist beweglich. Wieviel funktional, wieviel ima-

                                                           
33  Ebd., S. 216. 
34  Ebd., S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 65 

ginär ist, bleibt im Fluss. Entfremdung finde dann statt, wenn sich die imaginä-
ren Fäden von den funktionalen lösten. Dabei gilt es zu bedenken, dass dieses 
Netz gesellschaftlich ›erwünscht‹ ist und verteidigt wird.35 Es fänden zwei Los-
lösungen statt, einerseits löse sich das Imaginäre vom Funktionalen und dadurch 
andererseits die Institution von der Gesellschaft. Castoriadis denkt sich dabei ei-
ne ursprüngliche Einheit insofern, als sich die Gesellschaft um einen Gesamt-
sinn, ein zentrales Imaginäres, gruppiert. Aus der Gesellschaft muss eine be-
stimmte Institution entstehen, bzw. wird von ihr für ihr Funktionieren instituiert 
oder gesetzt. Sinn macht eine Einrichtung, die etwas organisiert, nur, wenn sie 
auf einen Zweck bezogen bleibt. Dieser Zweck wird als imaginärer Anteil in ei-
ner Institution bedeutsam. Werde dieses Imaginäre als unabänderliche, unver-
fügbare Bedeutung betrachtet, entfremde sich die Gesellschaft von ihren, das 
heißt ›selbst‹ eingerichteten, Institutionen.  

Bei dieser gesellschaftlichen Einrichtung, stellt sich nun die Frage, wie sich 
die Gesellschaft einrichtet, wie sie sich organisieren kann. Dabei verschiebt sich 
der Fokus vom Instituierten zum Instituierenden. Das radikal Imaginäre sei die 
Voraussetzung dafür, dass etwas Neues entstehen könne, es sei »schöpferisches 
Tun«36. Die Athener hätten in der Antike – um ein für Castoriadis wichtiges 
Thema aufzugreifen – die Demokratie nicht entdeckt37, sondern in ursprüngli-
cher Weise erfunden.38 Zwei Aspekte gilt es jeweils zu beachten: Erstens ist die-
ses gesellschaftliche Einrichten oder Tun, diese schaffende Praxis, nicht unge-
bunden – wie weiter oben erwähnt. Dies wird durch die geschichtlichen Hinter-
gründe, die Natur und ein Mindestmaß an funktionaler Kohärenz begründet, 
denn »[k]eine Gesellschaft könnte existieren, ohne die Produktion ihres materiel-
len Lebens und ihre Reproduktion als Gesellschaft zu organisieren«39. In diesem 
Rahmen aber seien die Menschen frei: »Der Mensch überschreitet seine Defini-
tionen stets wieder, weil er sie selbst schafft, indem er etwas schafft und damit 
auch sich selbst erschafft [...].«40 Das bedeutet hier nichts weniger als den Men-
schen und die Menschen in der Gesellschaft.41 Was hält nun eine Gesellschaft 

                                                           
35  Ebd., S. 186. 
36  Ebd., S. 229. 
37  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 19; 37. 
38  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 229. 
39  Ebd., S. 250. 
40  Ebd., S. 233. 
41  Allerdings ist dies als Sammlung aller Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte zu 

verstehen, die den Menschen bezeichnen und nicht als Substanzialisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


66 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

wie »unsichtbarer Zement«42 zusammen? Castoriadis gelangt zu diesem Kitt 
über drei Fragen, die bisher angedeutet wurden:  

1. Warum wurde gerade das aktuale oder auch vergangene Symbolsystem ge-
wählt?  

2. Welcher Sinn steckt hinter den Symbolen?43  
3. Wie kann sich das Symbolsystem verselbständigen?  

Die Antworten lassen sich kurz zusammenfassen. Sie führen unmittelbar zum 
Problemkern des Begriffes des Imaginären bei Castoriadis, zumindest die Be-
antwortung der ersten beiden. Auf die dritte Antwort wird im nächsten Kapitel 
genauer eingegangen.44  

Erstens: Die Wahl eines bestimmten Symbolsystems einer Gesellschaft kön-
ne nicht erschöpfend geklärt werden. Es sei z.B. unklar, warum ein Stamm zwei 
Clans in ein »homologes Verhältnis zu dem Paar Falke / Krähe« setze.45 Warum 
gerade diese zwei Vögel, um eine Verwandtschaftsbeziehung zu bezeichnen? 
Warum überhaupt diese zwei Arten? Dass aber in der Geschichte der Menschheit 
eine Unmenge von verschiedenen Ordnungen und insofern Symbolsystemen in-
stitutionalisiert wurde, um die Gesellschaft zu organisieren, ist unbestritten, wa-
rum aber ein bestimmtes Symbolsystem instituiert wurde, kann man nicht ab-
schließend klären. An dieser Klippe bricht nicht nur unser Wille die Geschichte 
vollständig zu klären, sondern auch die Möglichkeit einen bestimmten Anfang 
einer Gesellschaft auszumachen.  

Zweitens: Damit Bedeutungen mit Symbolen verbunden sein könnten, müss-
ten sie sich auf »bedeutungstragende Strukturen« stützen.46 Was ist diese Struk-
tur, die laut Castoriadis Bedeutungen zwar stützt, aber nicht determiniert? Casto-
riadis antwortet mit zwei Beispielen: einerseits dem Ödipus-Mythos (Inzest-
Verbot) und andererseits der von Claude Lévi-Strauss herausgearbeiteten Struk-
tur des Rohen und Gekochten (Natur-Kultur-Dualismus). Diese Strukturmomen-
te der Symbole verwiesen auf einen grundlegenden Sinn. Sei es nun, dass es um 
ein Verhältnis des Begehrens gehe, und damit verbunden das Inzestverbot, oder 
die Aneignung der Natur durch Garen oder Kochen. Eine Annäherung an eine 

                                                           
42  Ebd., S. 246. 
43  Castoriadis spricht für gewöhnlich von Signifikaten und ihren Signifikanten, bzw. ih-

rer Verbindung. Er verwendet die Begriffe allgemein als Bedeutung / Sinn und Zei-
chen / Symbol, vgl. ebd., S. 200. 

44  Vgl. 2.3 bzw. Kap. 3. 
45  Ebd., S. 235. 
46  Ebd., S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 67 

Institution, die auf einen solchen Sinn verweist, bildet das im 1. Kapitel be-
schriebene staatliche Gewaltmonopol. Gewalt ist nicht mehr gleich bezeichnet 
oder vorstellbar ohne diese gesellschaftliche imaginäre Bedeutung, sondern 
staatliche Gewalt erhält eine Bedeutung, die Erlaubtes von Unerlaubtem sondert 
und das Handeln entsprechend organisiert. Castoriadis verweist auf dieses orga-
nisierende Moment:  
 
»Doch das Inzestverbot ist keine Geschmacksfrage, sondern ein Gesetz, das heißt eine In-
stitution mit einer Bedeutung, ein Symbol, ein Mythos und eine normative Aussage mit 
einem Sinn, der eine Unzahl menschlicher Handlungen organisiert, eine Vorschrift, die 
mitten im Bereich des Möglichen eine Mauer zwischen Erlaubtem und Verbotenem zieht, 
einen Wert schafft und das gesamte Bedeutungssystem neu anordnet, insofern sie bei-
spielsweise der Blutsverwandtschaft einen Bedeutungsinhalt zuweist, den sie ›zuvor‹ nicht 
hatte.«47 
 
Insofern haben Institutionen des Inzestverbots eine strukturierende Wirkung. 
Aber nur als Ausdruck einer gesellschaftlichen imaginären Bedeutung wird das 
Ganze organisierbar: »Wir behaupten also, dass es Bedeutungen gibt, die von ih-
ren Trägern – den Signifikanten – relativ unabhängig sind und die bei der Wahl 
und Anordnung dieser Signifikanten eine Rolle spielen. Diese Bedeutungen 
können sich auf Wahrgenommenes, Rationales und Imaginäres beziehen.«48 Am 
Beispiel der Vorstellung von Gott, das Castoriadis aufgreift: Dieser sei mehr als 
ein Symbol, als dieses referiert der Name auf eine Bedeutung, die nicht auf et-
was Wirkliches zugreift. Gott sei eine »zentrale Bedeutung«, auf die eine Un-
menge von anderen Bedeutungen sich bezögen, die wiederum das Handeln und 
Denken der Menschen organisierten (Rituale, Gebete etc.).49 Entsprechend ist 
diese Vorstellung Gott aber durchaus wirklich. Das Gewaltmonopol verdeutlicht 
dies ebenfalls – gerade indem es sehr wirksam ist: Es organisiert real das Han-
deln: »[W]ir brauchen wohl kaum hervorzuheben, daß das gesellschaftliche 
Imaginäre in unserem Sinne realer ist als das ›Reale‹.«50 Es ist vermittelt durch 
Symbole bzw. ein Symbolsystem fassbar – vom Gummischrot zum Gesetzestext 
und zurück. Inwiefern dies mit der fraglichen Verselbständigung des Symbolsys-
tems und damit der Heteronomie zu tun hat, wird noch aufzugreifen sein.51  

                                                           
47  Ebd., S. 239. 
48  Ebd., S. 241. [Herv. i.O.] 
49  Ebd. [Herv. i.O.] 
50  Ebd., S. 242. 
51  Vgl. dazu Abs. 3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


68 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Bisher wurden die konzeptuellen Verstrickungen zwischen Symbol, Institu-
tion und Imaginärem erläutert. Castoriadis verwies immer wieder auf die Not-
wendigkeit, ein solches Imaginäres anzunehmen. Zuletzt stellt sich aber die Fra-
ge, wie es überhaupt zu diesem Sinn, diesem gesellschaftlichen Imaginären, 
kommt. Jede Gemeinschaft stelle sich Fragen, Fragen über sich. Wer sind wir? 
Was sind wir? Was wollen wir? etc. »Die Rolle der imaginären Bedeutungen 
liegt darin, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern [...].«52 Dass es sich hier 
nicht einfach um eine bewusste Entscheidung handelt oder handeln kann, sollte 
daraus klar geworden sein, dass sich die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen nicht einfach bestimmen lassen, sondern nur indirekt deutlich würden. 
Die imaginären Bedeutungen sind insofern keine Entscheidung für eine be-
stimmte Struktur – oder sehr selten –, sondern die Fragen ergeben sich viel eher, 
wenn bestimmte Antworten schon gegeben sind oder waren und wieder auftau-
chen: »Erst im Tun einer Gesellschaft erscheint die Antwort auf solche Fragen 
als verkörperter Sinn.«53 Man ist Schweizer_in und das heißt ...? Man handelt – 
müsste es entsprechend eher heißen – schweizerisch. Was bedeutet der Begriff 
Nation oder Schweizer Nation? Wie erfüllt der Begriff Nation diese Aufgabe? 
Dieser Begriff ist in dreierlei Sinne imaginär: die gemeinsame Geschichte ist ers-
tens vorbei, also unwiederholbar, zweitens, eine Ansammlung von wenigen 
Gemeinsamkeiten oder Eigenschaften (auch stereotyp: Schweizer_innen sind... 
neutral, tüchtig, sparsam, höflich, fremdenfeindlich, opportunistisch, stur etc.) 
und drittens, Nation werde als real akzeptiert, obwohl sie eigentlich mythisch 
sei.54 Wenn dies imaginär ist, was ist dann wirklich? Gibt es eine Wirklichkeit 
hinter dem Realen? Castoriadis weist auf zwei Dimensionen hin: einerseits die 
Anlehnung [étayage]55 an Begebenheiten, die er »primäre natürliche Schicht«56 
bzw. »la première strate naturelle«57 nennt, andererseits die »gesellschaftliche 
›Realität‹«.58 Die Anlehnung sei hier nur kurz angedeutet: Es geht darum, dass 
instituierte imaginäre Bedeutungen nicht jenseits jeglicher Bezugnahme sind. Sie 
lehnen sich an eine natürliche Schicht an, die jeweils eine identitätslogische und 
mengentheoretische Strukturierung nahelegte. Trotz dieser Anlehnung an eine 
natürliche Schicht wird diese wiederum durch die Instituierung historisch kon-

                                                           
52  Ebd., S. 252. 
53  Ebd. [Herv. i.O.] 
54  Ebd., S. 254. 
55  Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 228. [Herv. i.O.] 
56  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 580. 
57  Castoriadis : L’Institution imaginaire de la société, S. 474. 
58  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 582. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 69 

tingenter Bedeutungen ausgelegt und erst sichtbar. Man kann sagen, dass sich 
Institutionen und gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen aus zwei Dimensio-
nen zusammenfügen, die wie zwei Seiten derselben Münze nicht getrennt wer-
den können. Einerseits das, was als logisch Fassbares zur Welt zählt und ande-
rerseits jenes, was diese Welt als Imaginäres bedeutet.  
 
»Die Institution der Gesellschaft und die sich in ihr verkörpernden gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen entfalten sich immer entlang zweier untrennbarer Dimensionen: der 
Mengen- und Identitäts(›logischen‹) Dimension und der im eigentlichen Sinne imaginären 
Dimension.  
In der mengen- und identitätslogischen Dimension operiert (›handelt‹ und ›denkt‹) die Ge-
sellschaft mit (Hilfe von) ›Elementen‹, ›Klassen‹, ›Eigenschaften‹ und ›Relationen‹, die 
als bestimmt und wohlunterschieden gesetzt sind. [...] Aus Sicht dieser Dimension gilt: 
Sein ist Bestimmt-sein.  
In der eigentlich imaginären Dimension gilt: Sein ist Bedeutung. Bedeutungen können 
identifiziert werden, sind aber nicht bestimmt.«59 
 
Während die Gesellschaft logisch betrachtet, sich ordnen und definieren lasse, 
bleibt ihre Bedeutung Sache des Imaginären. Alle Ordnung hat Sinn. Der Sinn 
wird ihr vorausgehen müssen, um überhaupt zur Ordnung zu kommen – in Ord-
nung zu sein. Wie die Welt geordnet werden soll, legt sich mit Bezug auf die 
Anlehnung vielleicht nahe, aber warum gerade – ein bereits genanntes Beispiel – 
Falke und Krähe ein Clan-Verhältnis anzeigen, ist damit nicht erklärt. Erst durch 
die Sphäre des Imaginären, kommt etwas zur Welt. Castoriadis erläutert eine 
wechselseitige Verweisung: gesellschaftliche Tatsachen oder Dinge sind durch 
ihre Bedeutung, die Bedeutung selbst verwirklicht sich nur in den Dingen oder 
Tatsachen, Taten (Objekten, Individuen, Verhältnissen, etc., wobei es nicht bloß 
um Referenz geht). »Die Individuen und Dinge, in denen sie [die gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen; nc] sich ›äußern‹, sind dabei konkrete Entitäten 
und zugleich Fälle oder Exemplare von Typen (eide); daß sie überhaupt sind und 
das sind, was sie sind, verdanken sie erst jenen Bedeutungen.«60 Oder auch: 
»Daß gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen instituiert sind [...], heißt auch, 
daß diese Bedeutungen in der und durch die Wirklichkeit der Individuen, Hand-
lungen und Gegenstände, in denen sie sich ›äußern‹, gegenwärtig werden und 

                                                           
59  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 34. [Herv. 

i.O.] 
60  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 582. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


70 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Gestalt annehmen.«61 Ein diesbezüglich bereits genanntes Beispiel: Der Reise-
pass hat als Papier keinen Sinn, referiert als Symbol aber auf einen ›physischen‹ 
politischen Sinn; erst dann werden es Papiere. Er hat somit auch eine identifika-
torische Relevanz, die mit Anerkennung von Rechten, d.h. Handlungsmöglich-
keiten und Handeln, unmittelbar verbunden ist. Die Wechselseitigkeit ist dabei 
zentral für das Verständnis dessen, was Castoriadis gesellschaftliche imaginäre 
Bedeutung nennt. Jede und jeder wird insofern nicht nur als einzelner Mensch 
bzw. Bürger_in bezeichnet, sondern als bestimmtes Exemplar eines Typus: ein 
positiv konnotierter Stereotyp wäre ›ein_e fleissige_r Schweizer_in‹ oder umge-
kehrt pejorativ ›nur ein_e Papierli-Schwiizer_in‹.62 Diese Vorstellung einer Be-
deutung gerinnt erst in jeder und jedem zur Wirklichkeit. Es geht insofern nicht 
nur um eine Performanz. Castoriadis geht weiter, indem er die Verwirklichung 
nicht nur vom Tun, sondern selbst wieder von der Bedeutung dieses Tuns – oder 
vielmehr seinen imaginären Implikationen, die realiter werden – abhängig 
macht. Bedeutung im Sinne nicht nur einer Interpretation, sondern indem das 
Tun selbst Bedeutung ist und produziert bzw. reproduziert. Es trägt nicht nur im 
Sinne einer Performancetheorie Bedeutungen, sondern Handlungen gebären sich 
aus einer imaginären Bedeutung und schlagen zurück in diese, ohne dass sie je-
mals von diesen gelöst erscheinen. Also sind Handlungen imaginär bedeutsam, 
stellen realiter erst imaginäre Bedeutungen dar und her. Castoriadis verdeutlicht 
das folgendermaßen: »Die Schwierigkeit und sogar Unmöglichkeit liegt viel-
mehr darin, daß sich nicht von einem Tag auf den anderen und auch nicht im 
Zeitraum einiger Jahre ›kapitalistische Menschen‹ – Kapitalisten ebenso wie 
Proletarier – gesellschaftlich hervorbringen lassen.«63 Gesellschaftliche imaginä-
re Bedeutungen sind träge, sind durch die Institutionalisierung gar persistent. Es 
lassen sich eben keine Menschen produzieren, die aus der Revolutionsmaschine 
fertig gestampft bereit sind für eine neue Institution. Damit ist auch die Mög-
lichkeit historischer Veränderung bereits angesprochen.64 Gesellschaftliche Ver-

                                                           
61  Ebd., S. 583. 
62  Womit eingebürgerte ›unechte‹ Schweizer_innen gemeint sind; eben nur auf dem Pa-

pier. 
63  Ebd., S. 586. [Herv. i.O.] 
64  Von einem Primat der Praxis zu sprechen, macht überhaupt keinen Sinn, genauso 

wenig wie die Auffassung Theorie und Praxis voneinander zu scheiden. Die begriffli-
che Verschränkung von Praxis als permanente Verwirklichung der imaginären Bedeu-
tungen bedeutet, dass von einer einfachen Autonomie eines Subjekts gar nicht die Re-
de sein kann. Diese Autonomie ist zwar nicht verloren, aber sie muss immer wieder 
entgegen der jeweils einverleibten (d.h. instituierten) gesellschaftlichen imaginären 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 71 

änderung im Sinne von Castoriadis vollzieht sich also nicht nur äußerlich anhand 
der Institutionen, sondern in jedem Individuum, das durch sich eine andere Insti-
tution denkbar werden lässt.65  
 
2.1.3 Instituierte und instituierende Gesellschaft 
 
»Das Innere der Gesellschaft wird ihr selbst äußerlich, und insofern das eine Selbstrelati-
vierung der Gesellschaft bedeutet, ist die faktische und praktische Distanzierung und Kri-
tik des Instituierten ein erster Schritt zur Autonomie, ein erster Riß im (instituierten) Ima-
ginären.«66  
 
Damit können wir auf den Anfang des Abschnitts zurückkommen: Das Imaginä-
re heißt gerade nicht mehr bloß etwas Erfundenes, Eingebildetes oder etwas 
Vorgestelltes – ein Bild. Hinter den Symbolen stehen imaginäre Bedeutungen, 
die als gesellschaftliche, das heißt gemeinsame Referenz, dem Handeln Bedeu-
tung verleihen und das Zusammenleben organisieren. »Denn in der Praxis und 
im Tun der betreffenden Gesellschaft wirkt diese Schöpfung als sinnstiftende 
Organisation des menschlichen Verhaltens und der gesellschaftlichen Beziehun-
gen [...].«67  Obwohl die Praxis bzw. das Tun darauf deuten, steht eine wirken- 

t-

                                                           
Bedeutungen und damit der gegenwärtigen Institution zurückgewonnen werden. Die-
ses Zurückgewinnen ist allerdings ein nicht abschließbares Verfahren. Autonomes 
Handeln ist zudem kein individuell erreichbares Tun, sondern lediglich als gesell-
schaftlich sinnvolles Unterfangen denkbar. Inwiefern gemeinsames Handeln noch 
möglich ist, zeigt Castoriadis aber nur in Ansätzen. Vgl. dazu Castoriadis: Vom So-
zialismus zur autonomen Gesellschaft bzw. Abs. 3.2 und Kap. 5 dieser Arbeit. 

65  Das könnte man mit Kants Antwort auf die Frage »Was ist Aufklärung?« formulieren: 
»Daher kann ein Publikum nur langsam zur Aufklärung gelangen. Durch eine Revolu-
tion wird vielleicht wohl ein Abfall von persönlichem Despotismus und gewinnsüch-
tiger oder herrschsüchtiger Bedrückung, aber niemals wahre Reform der Denkungsart 
zustande kommen; sondern neue Vorurteile werden ebensowohl als die alten zum 
Leitbande des gedankenlosen großen Haufens dienen.« Kant, Immanuel: »Was ist 
Aufklärung?« in: Erhard Bahr (Hg.), Was ist Aufklärung? Kant, Erhard, Hamann, 
Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schiller, Wieland, Stuttgart: Reclam 1996, S. 9-
17, hier S. 10f. 

66  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 267. 
67  Ebd., S. 243. 

de Schöpfung hinter den Kulissen. Eine bestimmte Vorstellung organisiere 
das menschliche Handeln. Insofern muss man den Begriff der Gesellschaf

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


72 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Geschichte noch präzisieren. Er bezeichnet als hergekommenes instituiertes 
Imaginäres jenes intersubjektive Netz, das alle bindet und verbindet. Castoriadis 
nennt es »das anonyme Kollektiv, das Unpersönlich-Menschliche, das jede Ge-
sellschaftsformation ausfüllt und umfaßt [...]«68. Gesellschaft-Geschichte bedeu-
tet Strukturen, Institutionen, Werke und ihre ständige Verwirklichung, das was 
Castoriadis auf gesellschaftlicher Ebene die instituierende und instituierte Ge-
sellschaft nennt.69  
 
»Wer oder was gibt die Zielrichtung vor, ohne die die Funktionalität der Institutionen und 
der gesellschaftlichen Prozesse im Unbestimmten bliebe? Wer oder was wählt unter den 
unendlich vielen Möglichkeiten symbolischer Strukturen dasjenige Symbolsystem aus, 
das in einer Gesellschaft gilt? [...] Eine Gesellschaft ohne einen einigenden Faktor, der ihr 
einen Bedeutungsgehalt liefert und diesen mit den symbolischen Strukturen verknüpft, ist 
für uns undenkbar.«70  
 
Was hat Sinn in einer Gesellschaft? Ein Sinn, der historisch mehr oder minder 
kontingent für eine Gesellschaft teilweise von ihr selbst gesetzt wurde. Das radi-
kal Imaginäre brachte und bringt verschiedenste Antworten auf diese Fragen 
hervor. Die Schwierigkeit aus der auch Castoriadis nicht entkommt, ist seine Ge-
schichtlichkeit. Er nennt sie ein Paradox, eine Antinomie. Bei der Untersuchung 
werde aus der historisch, geografisch, kulturell relativen Position beschrieben. 
Und dennoch:  
 
»Was der spekulativen Vernunft als unüberwindliche Antinomie erscheint, bekommt 
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres 
Entwurfs einer theoretischen Aufklärung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt; 
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu 
verändern.«71  
 
Gerade deshalb: die Gesellschaft-Geschichte bleibt im Fluss und muss es blei-
ben: »Es gibt keinen ›eigentlichen Sinn‹.«72 Sinn als Bezeichnetes deutet auf ei-
nen unsichtbaren, jedoch niemals trocknenden Zement: das Magma, aus dem ge-
sellschaftliche imaginäre Bedeutungen geschöpft werden. Dieses Magma als un-

                                                           
68  Ebd., S. 184. 
69  Ebd., S. 184f. 
70  Ebd., S. 274f. [Herv. i.O.] 
71  Ebd., S. 281. [Herv. i.O.] 
72  Ebd., S. 571. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 73 

versiegbarer Quell neuer Bedeutungen, die institutionalisiert werden können, 
bleibt allerdings dunkel. Es drängt als Residuum, ohne genauer bezeichnet wer-
den zu können, da die Bezeichnung durch Symbole und einen geronnenen Sinn 
dem, was Magma ›ist‹, entgegensteht. Aus diesem Magma von möglichen (ein-
zelnen) Bedeutungen schöpft das radikal Imaginäre jeweils Sinn – sei es als ra-
dikale Imagination einer Psyche oder viel eher als anonymes Kollektiv der insti-
tuierenden Gesellschaft-Geschichte.73  
 
»Ein Magma ist etwas, dem sich mengenlogische Organisationen unbegrenzt entnehmen 
lassen (oder: worin sich solche Organisationen unbegrenzt konstruieren lassen), das sich 
aber niemals durch eine endliche oder unendliche Folge mengentheoretischer Zusammen-
fassungen (ideell) zurückgewinnen läßt.«74  
 
Entsprechend hat dieses Magma auch eine transzendentale Bedeutung. Das 
heißt, es bezeichnet eine Bedingung gesellschaftlicher Sinnstiftung wie auch das 
radikal Imaginäre. Insofern ist das Magma Residuum / Reservoir, während das 
radikal Imaginäre die schaffende Kraft ist, die aus dem Magma schöpft, zugleich 
aber ebenso transzendental zu verstehen ist. Auf letzteren Aspekt wird noch ein-
gegangen.75  

Was steckt dahinter? Luhmann antwortete darauf: »Gar nichts!«76 Castoria-
dis meint, dass es etwas dahinter gibt: die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen, die aus dem Magma geschöpft, in den Institutionen das soziale Gefüge 
hervorbringen und verkörpern. Was bedeuten, um diese Frage zu wiederholen, 
imaginäre Institutionen in diesem Horizont? Sie bedeuten für Castoriadis einer-
seits, dass diese imaginären Institutionen nicht bestimmten (rationalen oder rea-
len) Elementen entsprechen und andererseits, dass diese geschöpft sind.77 Sozial 

                                                           
73  Dieses Magma trägt die Muttermale des Castoriadʼschen Werdegangs: Erstens eine 

Bedeutung eines Seins, das unverfügbar bleibt, dem das Denken nicht abschließend 
beikommt. Dies wiederum verdeutlicht psychoanalytische Anleihen: ein Es oder Un-
bewusstes seit Freud. 

74  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 564. 
75  Vgl. 3.2. 
76  Luhmann, Niklas: »›Was ist der Fall?‹ und ›Was steckt dahinter?‹ Die zwei Soziolo-

gien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift für Soziologie 22.4 (August 1993), 
S. 245-260, hier S. 259. 

77  »Die Idee hingegen, dass es ›Stätten‹ schöpferischen Vermögens in jedem menschli-
chen Kollektiv gibt, genauer gesagt, dass jedes menschliche Kollektiv eine solche 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


74 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sind diese imaginären Bedeutungen deshalb, da sie als instituierte und im Kol-
lektiv geteilte, d.h. vorausgesetzte, unpersönlich und anonym sind. Das verdeut-
licht der Begriff Magma. Keine Einzelperson, keine Gruppe bringt die Bedeu-
tungen einer Gesellschaft einfach hervor bzw. nur in seltenen Ausnahmefällen.78  
 
»Wir müssen erkennen, dass das gesellschaftlich-geschichtliche Feld nicht auf die traditi-
onellen Seinsarten reduzierbar ist und dass wir hier die Werke, die Schöpfung dessen se-
hen, was ich das gesellschaftliche Imaginäre oder die instituierende Gesellschaft (im Ge-
gensatz zur instituierten Gesellschaft) nenne [...]«79  
 
Diese schöpfende ›Instanz‹ ist eigentlich nicht zu benennen oder zu bezeichnen. 
Es handelt sich um eine Bedingung der Möglichkeit. Damit hängt wiederum die 
Schließung oder Kohärenz einer Gesellschaft zusammen. Jede Gesellschaft 
schöpfe ihre eigene Welt. Diese Welt sei auf eine bestimmte Weise organisiert, 
die als richtig und wahr empfunden wird. Diese Organisationsweise orientiert 
sich daran, was richtig ist, was nicht und was überhaupt nennenswert ist. Wie die 
Welt gesehen wird, äußert sich in den jeweiligen Institutionen: »Jede Gesell-
schaft [...] errichtet, schöpft ihre eigene Welt, in die sie natürlich ›sich selbst‹ 
einschließt [...]. Jede Gesellschaft ist ein System der Weltinterpretation [...]. Jede 
Gesellschaft ist der Aufbau, die Gestaltung, die Schöpfung einer Welt, ihrer ei-
genen Welt.«80 Diese eigene, die im Original »propre monde«81 nicht nur eigen, 
als Eigenschaft, sondern auch sauber, richtig, korrekt andeutet, bringt zum Aus-
druck, wie die Welt ›eigentlich‹ ist. Die Interpretation geht in ihrem Anspruch 
weiter. Sie ist nicht nur eine Interpretation, sie ist für die jeweilige Gesellschaft 
Wahrheit, die Interpretation.82 Was bringt aber neue Formen oder Institutionen in 
einer Gesellschaft hervor?83 Die Antwort auf die Frage ist einfach, bleibt aber 

                                                           
Stätte ist [...].« Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, 
S. 329. 

78  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 248f. 
79  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 31. [Herv. 

i.O.] 
80  Ebd., S. 31f. [Herv. i.O.] 
81 Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 226. [Herv. i.O.] 
82  Insofern wird zu zeigen sein, wieso Castoriadis’ Konzept nicht bloß als weitere Inter-

pretation der Welt zu verstehen ist. Vgl. Abs. 3.2. 
83  Dass Castoriadis hier eine fundamentale Differenz einführt zwischen Code und 

Langue (Sprache) überrascht insofern nicht, als diese Aufteilung sich am Konzept der 
Mengen- und Identitätslogik einerseits und dem Imaginären andererseits orientiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 75 

dennoch undeutlich allgemein: Die Gesellschaft bringt sich selbst hervor und 
entwickelt sich in der Geschichte. Castoriadis nennt es »autocréation«84 bzw. 
»Selbstschöpfung«85. Was bringt sie aus sich hervor? Einerseits neue ontologi-
sche Typen und Entitäten einer bestimmten Ordnung und andererseits eine Mate-
rialisierung in Formen, die eine eigene Kreation hin zu einer andere Institution 
angibt (»ein neues eidos von Gesellschaft«86). Welche Rolle spielt die Interpreta-
tion? Da jede Gesellschaft und ihre Bedeutungen geschlossen sind bzw. einer 
Schließung oder Geschlossenheit87 [clôture]88 folgen, stellt sich die Frage, wie 
überhaupt verstanden werden kann, was gesellschaftliche imaginäre Bedeutung 
in vergangenen Gesellschaften für einen Sinn machten? Es kann – ganz einfach 
– im strikten Sinne nicht verstanden werden. Interpretation meint bei Castoriadis 
Auslegung aus dem eigenen Erfahrungshorizont: »[D]as Alte geht in der Bedeu-
tung in das Neue ein, die das Neue ihm gibt und könnte es auf keinem anderen 
Wege.«89 Das bedeutet, dass natürlich kein Sinn als ursprünglicher Sinn zugäng-
lich ist. Bedingt durch die veränderten gesellschaftlichen imaginären Bedeutun-
gen können wir eine solche ursprüngliche Bedeutung nicht erreichen. Insofern 
handelt es sich bei einer vergangenen Gesellschaft um eine ebenso fremde wie 
bei einer zeitgleich existierenden, (nicht notwendig) geografisch anderswo lie-
genden Gesellschaft. 

Wo reißt das instituierte Imaginäre auf, wo wird eine andere Institution, ein 
anderes Imaginäres einsetzbar? Anders gefragt: Wie kommt Castoriadis von der 
instituierten zur instituierenden Gesellschaft? Den vermeintlichen Selbstwider-
spruch, der eigenen Geschichtlichkeit, bricht Castoriadis, indem er die eigene 
Position relativ betrachtet, ohne sich in einem Selbstwiderspruch zu verfangen. 
Indem man diese Relativität durch Geschichte, Psychoanalyse und Ethnologie 
beispielhaft vor Augen hat, werde die eigene Position nicht nur relativ, sie werde 
veränderbar. Wenn er sich also in die Erhellung der Geschichte und anderer Kul-
turen oder Ethnien begibt, ist es ein Projekt einer dreifachen Aufhebung. Die ei-
gene Position wird reflektiert, relativiert und dadurch verändert bzw. veränder-
bar. Castoriadis will also aufklären, auch in einem psychoanalytischen Verständ-
nis: eine Kur, Erkenntnis als Ausgang aus der Neurose und – Unmündigkeit. Es 

                                                           
84  Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 232. 
85  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 37. 
86  Ebd., S. 36. 
87  Ebd., S. 31. 
88  Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 226. 
89  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 38. [Herv. 

i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


76 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

geht dabei aber nicht um eine Invasion der Vernunft. Es geht um eine andere Art 
der Dialektik der Aufklärung. Castoriadis sucht eine Aufklärung, die reflexiv und 
autonom, nicht autoritär oder gar totalitär ist.90 Darauf wird mit Bezug auf die 
Autonomie zurückgekommen.91 Pate stehen ihm zwei Erfindungen, zwei außer-
gewöhnliche Schöpfungen in der Gesellschaft-Geschichte: Einerseits sei das die 
griechische polis und mit ihr die Demokratie und andererseits die Philosophie. 
Außergewöhnlich deshalb, da sie dieser gesellschaftlichen Schließung ihres je-
weiligen Bedeutungshorizontes eine Öffnung durch Autonomie entgegensetzt:  
 
»[D]ie Autonomie nicht als Schließung, sondern als Öffnung. [...] Erstmals in der Ge-
schichte der Menschheit, des Lebens und, soweit wir wissen, des Universums, haben wir 
es mit einem Sein zu tun, das offen sein eigenes Existenzgesetz, seine eigene bestehende 
Ordnung in Frage stellt.«92  
 
Das heißt, es geht um die explizite Selbstsetzung oder auch: sich der eigenen 
Kontingenz bewusst zu werden. Nicht mehr eine Schließung der Gesellschaft, 
die sich für die einzig wahre hält, sondern eine Gesellschaft, die sich als selbst-
gesetzte reflektiert, rückt damit in den Vordergrund. Eine Gesellschaft, die es 
schafft, sich in den eigenen kontingenten Institutionen zu reflektieren, wird ei-
nem bestimmten Anspruch der Aufklärung im Sinne Castoriadis’ gerecht.93 Sie 

                                                           
90  Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 

Fragmente, Frankfurt am Main: S. Fischer 1988, S. 12. 
91  Vgl. Abs. 3.2. 
92  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 42. [Herv. 

i.O.] 
93  Obwohl die gewissermaßen öffentliche Reflexion bei Castoriadis eine griechisch-

abendländische Besonderheit darstellt, bleibt diese Reflexivität nicht daran und zudem 
an die Schriftlichkeit gebunden: »In dieses kühle Bad gehören auch die fixen Ideen 
zur Verbindlichkeit kollektiver, religiöser Vorstellungen bei den Eingeborenen. Daß 
es sie gibt und daß sie in weitem Sinne verbindlich sind, bleibt unbestritten. Doch 
selbst die verbindlichsten kollektiven Vorstellungen werden einer vielgestaltigen, in-
dividuellen ad-hoc-Exegese unterworfen. Ein jeder legt sich den Glauben auf seine 
Weise aus, und es ist für die Wahrhaftigkeit von Nutzen, wenn der Forscher dieses 
Spektrum in seine Deskriptionen hinüberrettet. So erlebte ich einmal, daß ein führen-
der Kopf unter den Schamanen der Magar, nachdem er mir über Stunden das Reinkar-
nationsprinzip seiner Zunft mit viel Überzeugungswillen dargelegt hatte, seine Aus-
führungen mit dem Satz beendete: ›Alles Quatsch! Wenn ich tot bin, bin ich tot, und 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 77 

gewinnt eine Macht zurück, die ihr auf- oder eingeprägten gesellschaftlichen 
imaginären Bedeutungen neu zu ordnen. Kurz: Sie gewinnt den Zugang zur Au-
tonomie.94 Damit hängt nun auch der Begriff der Praxis zusammen. Diese Praxis 
sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Praxis sei jenes Han-
deln, worin jeweils die anderen als autonome Wesen anerkannt würden und zwar 
insofern sie notwendig seien für die Entfaltung der eigenen Autonomie.95 »Pra-
xis nennen wir dasjenige Handeln, worin der oder die anderen als autonome We-
sen angesehen und als wesentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Au-
tonomie betrachtet werden.«96 Zentrum dieses Tuns ist also die Beförderung der 
Autonomie der anderen. Praxis ist nicht bloß eine Wirkungsweise von Zweck 
und dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie 
wirkt in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zurück. Folglich sind beide mitei-
nander verquickt. Das Ziel ist die Veränderung der Gesellschaft in eine andere, 
die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet ist.97 Und dabei 
wird deutlich: Praxis hat durch die angestrebte Autonomie einen normativen Ge-
halt. Natürlich geht diese Veränderung vom autonomen Handeln der gegenwär-
tigen von dieser Gesellschaft ausgebildeten und geprägten Menschen aus. Das 
Ziel ist aber, aus dieser symbolischen Ordnung heraus die Abhängigkeit von ei-
nem fremden Gesetz zu reflektieren und zu verändern. Castoriadis erläuterte dies 
bereits beispielhaft in Aufsätzen der Zeitschrift Socialisme ou Barbarie anhand 
der Arbeiterkontrolle – oder wie er es später nennt, der kollektiven Verwaltung98 
bzw. Kollektivverwaltung.99 Die Praxis setzt, Castoriadis deutet mit seinem Be-
griff des revolutionären Entwurfs darauf hin, beim Bestehenden an, soll aber 
darüber hinausgehen, indem damit ein Ausgangspunkt für strukturelle Verände-

                                                           
damit basta‹«, Oppitz, Michael: Wohin treibt die Ethnologie einen, der sie ausübt? 
Zürich: Völkerkundemuseum Zürich 1993, S. 30f. 

94  Castoriadis, Cornelius: »Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie«, in: 
Ulrich Rödel (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1990, S. 298-328; auch Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poie-
sis, S. 17-68. 

95  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 128. 
96  Ebd. 
97  Ebd., S. 134. 
98  Castoriadis, Cornelius: »Sozialismus und autonome Gesellschaft«, in: Ulrich Rödel 

(Hg.), Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1990, S. 329-257, hier S. 340. [Herv. i.O.] 

99  Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 200. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


78 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

rungen der Gesellschaft angegeben ist – und insofern neue Institutionen denk- 
und praktizierbar werden. »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand 
seinem Wesen nach jeden Abschluß überschreitet und wenn sie selbst in einem 
ständigen sich wandelnden Verhältnis zu diesem Objekt steht.«100 Dass Castori-
adis die antike polis ideal setze, scheint insofern übertrieben.101 Sie ist für ihn 
zwar ein außergewöhnliches Beispiel der ersten dokumentierten selbstsetzenden 
Gesellschaft. Das bedeutet allerdings nicht, dass sie ideal im eigentlichen Wort-
sinne ist oder auch nur als Vorbild fungiert.102 Es ist nicht zu leugnen, dass mit 
der antiken polis eine Institution auftauchte, die offenbar ein Novum war. Sie ist 
kein Ideal, sondern historisches Faktum. Sie lässt das Konzept von Castoriadis – 
das allerdings ist richtig – überhaupt erst denkbar werden, wenn er von Autono-
mie spricht. Denn nur die reflexive Institution einer kritischen Selbstgesetzge-
bung lässt dies zu. Damit ist der von Kelbel behauptete Charakter eines transhis-
torischen Ideals bloß seine konzeptuelle Kurzsichtigkeit.103 Castoriadis deshalb 
ein transhistorischen Ideal vorzuwerfen, wenn er Beispiele in der Geschichte für 
seinen Entwurf einer politischen Philosophie aufsucht, verkürzt den Blick und 
beachtet zu wenig das Konzept. Dies scheint nur deshalb als Vorwurf aufzutau-
chen, weil Castoriadis eine vermeintlich relativistische Position einnimmt, wenn 
er eine Gesellschaft als historisch kontingent bezeichnet. Ihm ein transhistori-
sches Ideal vorzuwerfen, wirkt dann wie Gift. Jedoch verfehlt es seine Wirkung, 
da Castoriadis’ Konzept als Theorie der Gesellschaft eine Reflexion über die 
Bedingungen der Möglichkeiten Gesellschaft – oder genauer: Gesellschaftlich-
keit – zu (über)denken, einschließt. Kritik an Castoriadis’ Konzept müsste viel 
eher da ansetzen und den transzendentalen Charakter des von ihm angenomme-
nen Imaginären aufgreifen. Zuletzt stellt sich darüber hinaus die Frage, die Cas-
toriadis ständig beschäftigt, welche Bedingungen gegeben sein müssten, damit 
so etwas wie Autonomie denkbar und normativ notwendig wird. Dieser aufkläre-
rische Anspruch bleibt allerdings. Zuletzt kommt ein wenigstens erwähnenswer-
ter Bezug hinzu: das zeitgleiche Auftauchen der Philosophie in der antiken polis. 
Diese Zweisamkeit sei kein Zufall. Es handelt sich um eine strukturelle Gemein-
samkeit der damals – wenn man sich der Terminologie von Castoriadis bedient – 

                                                           
100  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 153. 
101  Kelbel, Peter: Praxis und Versachlichung. Konzeptionen kritischer Sozialphiloso-

phie bei Jürgen Habermas, Cornelius Castoriadis und Jean-Paul Sartre, Hamburg: 
Philo & Philo Fine Arts / EVA Europäische Verlagsanstalt 2005, S. 270. 

102  Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 70. 
103  Kelbel: Praxis und Versachlichung, S. 270.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 79 

gesellschaftlich instituierten imaginären Bedeutungen. Insofern sind die histori-
schen Beispiele allerdings heuristisch.  
 
Rückblick – staatliches Gewaltmonopol  
 
Es zeigte sich bereits zu Beginn des 1. Kapitels, dass mit dem Eid unter der Fah-
ne eine Bedeutung zeichenhaft vorstellig wird, die über das bloß funktionale ei-
ner Fahne – ein Sammelpunkt zu sein – hinausgeht. Das Symbol auf Stoff, blau-
weiß und mit Eidesschwur in gestickten Lettern, verweist auf einen Sinn, ein zu-
nächst peripheres Imaginäres (»Wir geloben der Regierung des Kantons Zürich 
Treue und Gehorsam zu leisten«), weiter einen gesellschaftlich relevanten Sinn. 
Dieser Sinn ist die Aufgabe der Kantonspolizei, die Sicherheit, allgemeiner: der 
Frieden, die Friedenssicherung. Eine sehr einsichtige, hehre – vielleicht allzu 
trocken formuliert, sehr funktionale Aufgabe: den Erhalt der Gesellschaft. Um 
diese Aufgabe erfüllen zu können, darf geschossen werden: meist nur Gummi 
(im Jargon der Polizei: Gömmer go Gümmele!), manchmal scharf. Auch der 
Stock hält, was er verspricht: Unter ihm wird alles weich. Wie im wahren Mär-
chen heißt es da: Knüppel aus dem Sack! Und die unsichtbare Hand, die den 
Knüppel führt, ist real, wenn sie auch nicht Kraft ihrer selbst schwingt, sondern 
wie von Geisterhand, Imaginäres herbeizitiert. Dieses Zitat ist der Ruf des 
Rechts, einem Symbolsystem, einem aktual Imaginären. Es ist zunächst festge-
schrieben im Gesetz – der Ruf ist lauter, da rechtens. Wer nicht hört, gehorcht, 
ist im Unrecht. So steht es geschrieben und es wurde deutlich, dass dies Recht 
ist, weil es so vom Souverän gesetzte Institution wurde. Der Souverän – meis-
tens das Volk – hat sich die Verfassung, die Gesetze oder wenigstens die Reprä-
sentant_innen gegeben. Und es hat damit ein Gesicht, einen Staat und seine Ge-
walt erhalten und erhält sie immer wieder. Aber nicht mehr nur. Viel eher ver-
wirklicht der Staat nun den Sinn: sich selber. Der Staat ist keine Institution einer 
autonomen Praxis – als Gesamtkomplex der instituierten Gesetze kann er nicht 
wieder in Frage gestellt werden. Dies zeigte die historische Entstehung des Staa-
tes, der sich seit dem ausgehenden Spätmittelalter, der Entwicklung der Waffen-
technik, dem 30-Jährigen Krieg und den stehenden Heeren ergab. Günstig, dass 
die Tradition des Gesellschaftsvertrages eine Begründung des staatlichen Ge-
waltmonopols bereitstellte, die so einsichtig, so zweckrational ist, dass sie alle, 
die einigermaßen bei Verstand sind, überzeugen muss. Günstig auch, dass damit 
die Institution des herrschenden Gewaltmonopols nicht nur die Gesellschaft 
schützt, sondern sich qua Institution sichert. Wer aber gegenüber dieser Instituti-
on aufmuckt, dem droht – fast noch schlimmer als der Zeigefinger des Knüppels, 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


80 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

der gepfefferten Ladung Gummi – das einsichtige, das disziplinierende Wort: 
Wer es nicht versteht, der muss von Sinnen sein.  
 
 
2.2  IMAGINÄRES II – INSTITUTION UND SUBJEKT 
 
Um die Bedeutung des Imaginären ermessen zu können, ist eine bestimmte Be-
ziehung wichtig, nämlich zwischen radikal Imaginärem als Vermögen und den 
gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen. Das Vermögen des radikalen Ima-
ginären, das, wie erläutert wurde, die Instituierung von Bedeutungen in der Ge-
sellschaft ermöglicht, ist zugleich von Beginn weg konfrontiert mit einer institu-
tionellen Beschränkung: den vorhandenen gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen. Subjekt als Begriff ist selbst eine gesellschaftliche imaginäre Bedeutung. 
Worum es geht, ist, wie handlungsfähige Individuen aus gesellschaftlichen insti-
tutionalisierten Bedeutungen hervorgehen, welche die gesellschaftlichen imagi-
nären Bedeutungen wiederum ändern können. Es wird deutlicher gezeigt werden 
müssen, dass hier eine Verschränkung hervortritt: dank der imaginären Instituti-
on der Gesellschaft ist das Individuum erst denkbar – ist es sich selbst erst denk-
bar. Wie soll es aus dieser Verstrickung herausfinden? Das radikal Imaginäre 
drücke sich auf zwei Ebenen aus: der Psyche als radikale Imagination und als 
gesellschaftlich Imaginäres in der Gesellschaft-Geschichte. Diese Verschrän-
kung wird im Folgenden fokussiert.  
 
2.2.1  Von der radikalen Imagination zur Sozialisation 
 
Im nächsten Abschnitt wird der Vorgang der Sozialisation, der Entstehung von 
gesellschaftlichen Individuen im Sinne von Castoriadis untersucht. Der Aus-
gangspunkt ist die Psyche: »Diese psychische Realität besteht wesenhaft aus 
Vorstellungen.«104 Vorstellung sei überhaupt das Primat, noch vor einem Denk-
prozess, der mit Wortvorstellungen verknüpft wäre.105 Castoriadis geht wesent-
lich von einer Psyche aus, die im Gegensatz zur Gesellschaft bzw. dem Gesell-
schaftlich-Geschichtlichen steht. Wobei Psyche nicht gleich Subjekt ist. Wie sich 
ein Subjekt aus den Vorstellungen bzw. dem Strom von Vorstellungen konstitu-
iert, ist bei Castoriadis mit der Frage verbunden, wie es den Anderen und damit 
eine Realität konstituiert. Genauer: Wie wird Psyche als Subjekt bzw. gesell-

                                                           
104  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 484. 
105  Vgl. dazu Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das 

imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 47-86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 81 

schaftliches Individuum realisiert? Die Frage lässt sich allerdings ebenfalls in ei-
ner Frage nach Vermittlung formulieren: Wie wird bei ihm zwischen Subjekt 
und, sagen wir, Nicht-Subjekt vermittelt? Die Antwort: durch die imaginäre In-
stitution der Bedeutung. Dabei durchläuft die Psyche drei Phasen: Erstens »alles 
= selbst«106 oder »Ich bin die Brust«107, zweitens die durch die Abwesenheit der 
Brust ausgelöste Phase, in der zwischen »Ich / Welt / Sinn / Lust«108 und »bö-
se[r] Brust«109, die abwesend ist, unterschieden wird. Die böse Brust wird als 
Unlust, als Außen projiziert. Die dritte Phase ist die Zuschreibung des »Objekts« 
der zweiten Phase zu einer Person, das die gute und böse Brust besitzt.110 Casto-
riadis nennt diesen Ablauf die »triadische Phase«111. Für eine nähere Erläuterung 
ist die Bedingung einer solchen Möglichkeit zu untersuchen. Die Psyche sei ur-
sprünglich »Vorstellen / Vorstellung, der nichts ›mangelt‹«112, oder auch das 
»Sein der Psyche, die nichts anderes ist als Entstehung von Vorstellungen«113. 
Wie und wieso bricht die Psyche, die Castoriadis ein Alles-Selbst oder eine Mo-
nade114 nennt, auf? Der Bruch sei die Trennung in eine private und öffentliche, 
sprich gesellschaftliche Welt, die geschöpft und instituiert wird. Der Bruch wer-
de durch den gesellschaftlichen Zwang herbeigeführt, der die Ungeschiedenheit 
von Aktivität und Passivität, von dem »Alles-Selbst«, durchschlage. Dabei ver-
liert die Monade ihre geschlossene Einheit mit sich selbst.115 Allerdings müsse 

                                                           
106  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 498. 
107  Ebd., S. 501. 
108  Ebd. 
109  Ebd., S. 502. 
110  Ebd., S. 503. 
111  Ebd., S. 497-509. 
112  Ebd., S. 483. 
113  Ebd., S. 459f. 
114  In Bezug auf den von Leibniz geprägten Begriff ist die Monade als in sich geschlos-

sen zu verstehen: »Die Monade, von der wir im folgenden sprechen werden, ist 
nichts anderes als eine einfache Substanz, welche in die Zusammengesetzten ein-
geht; einfach, das heißt ohne Teile. [...] Die Monaden haben keine Fenster, durch die 
etwas in sie hineintreten oder sie verlassen könnte.« Leibniz, Gottfried Wilhelm: 
Monadologie und andere metaphysische Schriften. Discours de métaphysique. La 
monadologie. Principes de la nature et de la grâce fondés en raison, Hamburg: Fe-
lix Meiner Verlag 2002, S. 111; 113. Allerdings wird damit schon deutlich, dass 
Castoriadis bei der Psyche, die sozialisiert wird, nicht dasselbe wie Leibniz meinen 
kann. 

115  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 492. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


82 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

die Psyche diese Spaltung leisten, um ein gesellschaftliches Subjekt zu werden. 
Es handelt sich um die Bedingung der Sozialisation und ist der Einlass in die öf-
fentliche Welt als jene Sphäre des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, die institu-
ierte Bedeutungen umfasst. Der Zwang geschehe zu einem Teil in dem somati-
schen, also leiblichen, Bedürfnis, das sich melde. Der Hunger, der nicht einfach 
ignoriert werden könne. Das ursprüngliche Schema des sich Vorstellens sei aber 
noch gültig, es bedeute noch immer Lust / Unlust, Da-Sein / Weg-Sein und Iden-
tität / Andersheit. Vorstellen und Wahrnehmung seien noch identisch.116 Die 
Brust als vermisstes, amputiertes Selbst werde zuerst nach außen verlegt. Das 
heißt für Castoriadis, ein Außen wird erstmals geschöpft bzw. projiziert, um Lust 
von Unlust zu trennen. Der negative Sinn der Brust werde vorerst aus dem ver-
meintlichen Selbst vertrieben. Mit dieser Vorstellung des Außen als Projektion 
sei aber noch nicht die Konstitution eines realen Objekts erreicht. Das wäre ein 
Objekt, das sich dem Zugriff des Selbst entzieht. Es sei noch Projektion der Psy-
che, wenn es um Unlust gehe, Introjektion, insofern Lust entstehe. Es kommt zu 
einer erstmals geschöpften Gegensätzlichkeit als Grenzziehung. Erlebe nun das 
»Prä-Subjekt« den Verlust der Einheit dieser Welt und seiner selbst durch den 
Einbruch eines getrennten Objekts und des Anderen, so stelle es diese Einheit im 
Phantasma zunächst wieder her. Bevor also dem Getrennten überhaupt Existenz 
als Eigenständiges zugewiesen würde, werde es wieder als zum eigenen Phan-
tasma gehörig identifiziert: als Selbst.117 Mit diesem Bruch, der sich in der Phan-
tasmenbildung sofort zu neutralisieren suche, gehe der Verlust der ursprüngli-
chen Einheit als Monade einher. Dieser Verlust sei es, der das Begehren als Su-
che beherrsche. Begehren, wenn man so will, nach dem Zustand, in dem Begeh-
ren zugleich auch Befriedigung ist. Dies sei der erste Selbstverlust, der für die 
Sozialisation aber notwendig sei. Reitter interpretiert diesen fundamentalen 
Bruch als die erste Institutionalisierung, welche die eigentliche Ur-Teilung be-
deute. Die psychische Monade genügt sich nicht mehr selber. Jedoch ist es zu-
nächst nicht entscheidend, dass die ursprüngliche Monade durch den Hunger und 
die Abwesenheit der Brust den Einbruch der Realität nicht verzeichnet. Wesent-
lich ist, dass dies ein Phantasma hervorruft, das ein Innen und Außen verlangt: 
»Die erste, entscheidende Leistung, die die Psyche vollbringen muß, ist die Insti-
tutionalisierung eines Innen und Außen, ist im Grunde die Selbstaufgabe, das 

                                                           
116  Ebd., S. 487. 
117  Ebd., S. 502-505. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 83 

Zerbrechen des Universums, das die Psyche war [...].«118 In dieser radikal imagi-
nären Setzung des Selbst liegt die erste Prä-Identifikation. Die Nötigung der Ob-
jekte, der anderen und des eigenen Körpers bildet die Psyche nun um, da es 
selbst noch diese ist.119 Erst wenn negativer mit positivem Sinn des Objekts (der 
Brust) in einem Dritten sich verknüpften, könne die Subjektbildung erreicht 
werden, wobei sie damit noch nicht vollendet sei. Dies bedeute nun, dass die 
Psyche erkenne, dass dieses Dritte eigentlicher Machthaber des Objekts sei. Die-
ser Machthaber als Außer-Mir bleibe in der Ambivalenz des Objekts von gut / 
böse (an- / abwesende Brust) verhaftet. Das (der / die) andere werde nun als all-
mächtig gesetzt, die aber als eigene Allmacht verstanden auf sie projiziert wird. 
Wir sind also noch immer nicht in einer Realität angelangt. Castoriadis sieht 
wohl, dass in dieser Gegenüberstellung von »Prä-Subjekt« und anderem oder 
anderer (vermittelt im Objekt) ein Zerstörungskampf zu entbrennen vermag, der 
ein neues Schema generiert (im Gegensatz zum ersten von Selbst / Lust und 
Nicht-Selbst / Unlust), in dem das andere erste und notwendige Verkörperung 
einer von der Psyche getrennten Ursache wird. Das Selbst sei von diesem ande-
ren abhängig, projiziere die Einheit der Macht auf dieses. Diese Interaktionsper-
son sei ein gesellschaftliches Individuum: »Er spricht, spricht zum Kinde und 
von sich. [...] Er [dieser andere; nc] bezeichnet sich und bedeutet sich, er be-
zeichnet und bedeutet das Kind, er bezeichnet und bedeutet dem Kinde die ›Ge-
genstände‹ und die ›Beziehungen‹ zwischen ihnen.«120 Damit sei die Bezugsper-
son zwar noch nicht als real konstituiert und deshalb auch nicht die Realität, aber 
das Seiende erfahre für die Psyche eine wichtige Umarbeitung. Auch hier kön-
nen die Zerstörungswünsche als Beispiel dienen: Sie lösten imaginär die Furcht 
vor Vergeltung des allmächtigen Anderen aus – daraus schöpfe das Subjekt ein 
Aktions- und Reaktionsschema (Schuldgefühl): »Die Wirkung schlägt auf die 

                                                           
118  Reitter, Karl: »Perspektiven der Freud-Rezeption«, in: Cornélius Castoriadis / Agnes 

Heller et. al. (Hg.), Die Institution des Imaginären. Zur Philosophie von Cornélius 
Castoriadis, Wien / Berlin: Turia und Kant 1991, S. 103-128, hier S. 122. 

119  Dieser Vorgang ist nicht mit dem Spiegelstadium bei Lacan zu verwechseln, wenn-
gleich eine Ähnlichkeit besteht. Im Unterschied zu Lacan entsteht bei Castoriadis 
das Selbstverhältnis nicht – gewissermaßen – autotelisch, sondern als Auseinander-
setzung mit Anderen (obwohl auch bei Lacan eine Person dabei ist und zusieht). 
Entscheidend ist dies insofern, als nicht ein Ideal-Ich als spiegelhafte Identität ge-
setzt wird, sondern die monadische Einheit aufbricht. Vgl. dazu auch Ruhs, August: 
Lacan. Eine Einführung in die strukturelle Psychoanalyse, Wien: Erhard Löcker 
2010, S. 25-31. 

120  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 506. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


84 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Ursache zurück, der Wunsch nach Zerstörung des anderen kann die Zerstörung 
des Subjekts durch den anderen nach sich ziehen.«121 Die Einheit der Macht des 
Anderen verliere sich für das Subjekt, indem letzteres Bewusstsein gewinne. 
Von einer autistischen Identifikation geht das ›Subjekt‹ in dieser Phase zu einer 
transitiven Identifikation mit etwas oder jemandem (oder beidem) über. Wie 
wird nun zuletzt das (der / die) andere als eigenständig erkannt? Erst durch die 
imaginäre Institution der Bedeutung, welche zwischen Psyche und ›Realität‹ als 
Bedeutungsträger stehe, vermittle sich die endgültige Trennung vom Selbst zu 
einem Anderen. Des Anderen Allmacht werde aufgelöst, mit etwas verbunden, 
das auch dem Anderen fremd sei: die gesellschaftlichen imaginären Bedeutun-
gen. Dies geschehe durch die Institution der Bedeutung, da in ihr dem Kind 
durch seine Bezugsperson bedeutet werde, dass niemand absoluter Herr von und 
über Bedeutung sein könne. Reitter übersetzt dies wie folgt: »Das Kind erfährt 
durch die anderen, und nur durch sie, daß die Objekte des Begehrens in der öf-
fentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen sind.«122 
Anders gesagt: Durch die Bedeutung gehe das Subjekt als gesellschaftliches In-
dividuum erst auf, insofern mit dieser auch die Institution vermittelt werde. Dass 
es andere Subjekte gebe, werde erst in und mit der Tatsache der gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutung und ihrer Institution einer bestimmenden Reziprozi-
tät und damit Individualität deutlich. Das gesellschaftliche Individuum werde, so 
Castoriadis, von der Gesellschaft geschöpft / fabriziert.123 Der Bruch in der Psy-
che wird durch die gesellschaftlich instituierten imaginären Bedeutungen vermit-
telt. Ein Bruch der zwischen hergestelltem Subjekt und Welt zugleich Vermitt-
lung ist. Denn erst diese Vermittlung setzt das reale Subjekt, ein gesellschaftli-
ches Individuum, über das bzw. mit dem zu sprechen möglich wird. »Der Weg 
zur Bedeutung verläuft also über den absoluten Gegenpol der Psyche (der Vor-
stellung / der Intention / des Affekts), nämlich über die reale oder rationale Tat-
sache, und wird vermittelt durch die Institution.«124 Die Sozialisation vollzieht 
sich für Castoriadis unter zwei Voraussetzungen: innerlich, indem die Psyche 
mit der radikalen Imagination den gesellschaftlichen Vorstellungen ein Einflie-
ßen ermöglicht, und damit eine Identität gegenüber einem Anderen als Subjekt 
ausbilden kann, äußerlich, da diese gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen 
erst ein bestimmtes Subjekt und die Individualisierung möglich machen. Hier ist 
der Anschluss an die oben ausgeführte Institution der Bedeutung zu suchen. Die 

                                                           
121  Ebd. 
122  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125. 
123  Im Sinne von Faber: herstellen. 
124  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 513. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 85 

Psyche absorbiere die gesellschaftlich instituierten Formen als Tun der anderen 
oder legein und teukein bzw. Sprache und Technik im weitesten Sinne und die 
mit ihnen einhergehenden Bedeutungen.125 Castoriadis glaubt darin die Genese 
einer Berührungsfläche zwischen der privaten und der öffentlichen Welt zu ent-
decken oder besser, die Differenz wird mit oder in der Sozialisation eines jeden 
Kindes ›wiederholt‹ bzw. erst geschöpft. Die Schöpfung des gesellschaftlichen 
Individuums vollzieht sich also in einem psychogenetischen und einem sozioge-
netischen Aspekt: Die Psyche übernimmt die Seinsweise der Gesellschaft in ih-
ren Institutionen, die sie selber nie hätte hervorbringen können, muss dazu aber 
allererst die Trennung als Innen / Außen einführen126, die allerdings niemals 
gänzlich selbstgesetzt sein kann: »Die Sozialisation der Psyche besteht wesent-
lich darin, ihr die Trennung aufzuerlegen.«127 Oder: Dass die Psyche aus der je 
eigenen hin zur gemeinschaftlichen Welt gelange, werde durch die Gesellschaft 
als Trennung instituiert. Dies vollzieht sich vor allem auch durch die Aneignung 
der Sprache:  
 
»Immer wird es nötig sein, ihm [dem Neugeborenen; nc] beizubringen, daß es die Wörter 
der Sprache nicht das bedeuten lassen kann, was es sie bedeuten lassen möchte, damit es 
in die Welt eintreten kann, in die Welt der Gesellschaft und der Bedeutungen, die allen 
und keinem gehört.«128  
 
Dieser Bruch, der der psychischen Monade zugemutet werde, bilde dem Subjekt 
eine Realität, die erstmals unabhängig sei, aber zugänglich und änderbar bleibe. 
Die Zumutungen der Gesellschaft bildeten das Subjekt erst, differenzierten es 
aus, ohne ihm den monadischen Kern, den Pol, absprechen zu können. Dieser 
aber bleibt verloren sobald eine Sozialisierung eine Absonderung gebiert: das 
Subjekt, das ›Unterworfene‹. Die letzte Stufe der psychischen Sozialisation brin-
ge die Intention mit sich, ein Streben nach..., das dem künftigen Tun des Indivi-
duums zugrunde liege. Dieses Intendieren und seine lustvolle Befriedigung im 
Verändern hätten ihre Wurzeln in der Vorstellung. Das gesellschaftliche Indivi-
duum wird vermittelt durch die Institution der gesellschaftlich imaginären Be-
deutung und besitzt keine Allmacht mehr. Die Verbindung allerdings zur vo-
rausgesetzten radikalen Imagination als Bedingung der Möglichkeit einer institu-
ierten Gesellschaft werde verschleiert:  

                                                           
125  Ebd., S. 493; 498. 
126  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 122. 
127  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 498f. 
128  Ebd., S. 514. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


86 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

 »Durch diese gesellschaftliche Fabrikation des Individuums unterwirft sich die Institution 
die Einzelimagination des Subjekts und lässt diese in der Regel nur noch im und durch 
den Traum, das Phantasieren, Überschreitung und Krankheit zum Ausdruck kommen. Ins-
besondere sieht es ganz so aus, als würde es der Institution gelingen, die Kommunikation 
zwischen der radikalen Imagination des Subjekts und seinem ›Denken‹ zu kappen.«129  
 
Dieses vom kreativen Kern abgeschiedene oder abgeschnittene Wesen, ist ge-
wissermaßen Fluchtpunkt des Subjekts – im ursprünglichen Sinne noch Psyche. 
Das, was den gesamten Prozess der Individuierung ermöglichte, sei, so Castoria-
dis, eine Anlage, nämlich die sogenannte radikale Imagination. Es bildet die Be-
dingung der Möglichkeit von Vorstellungen, ohne selbst eine zu sein. Das Ver-
mögen Neues zu bilden sei mit der Sozialisation zwar nicht verloren. Aber es 
bleibe gleichsam stillgelegt oder unbewusst. Solange das radikal Imaginäre sich 
nicht wieder aus dem Dunkel aufdrängen könne (ein seltsamer Traum, eine Psy-
chose), kann es sich kaum Gehör verschaffen. Das radikal Imaginäre spricht 
zwar auch eine Sprache, diese äußert sich aber immer im identitätslogischen 
Sinne einer bestimmten Sprache, die ihr aufgesetzt ist. Diesen Symbolen folgend 
sucht die Kommunikation andere Wege – verdichtet und verschiebt sich.130  

Im Prozess der Sozialisation eines Subjekts bleibt die Quelle offen. Das Ima-
ginäre sei der von der wahrgenommenen realen Welt und dem Rationalen (als 
Begrifflichem) geschiedene Bereich. Er gehe ihnen als Sphäre der Vorstellung 
voraus. »Psychisch verstanden ist Wahrheit dasjenige, was sich in der Vorstel-
lung beständig als das Andere der Vorstellung ankündigt. Auch dieses Andere 
der Vorstellung muß sich aber als Vorstellung realisieren.«131 Es gibt also keine 
Denotation, die dem Imaginären eine bestimmte Seinsweise zuordnete; trotzdem 
konnotierten die gesellschaftlich imaginären Bedeutungen alles.132 Sie bildeten 
die »Organisationsschemata, die den Rahmen möglicher Vorstellungen abste-

                                                           
129  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 327. 
130  Heute wird im Anschluss an Lacan von Metapher und Metonymie gesprochen. Cas-

toriadis hält dies für verkehrt: »Diese Terminologie, die die Vorgänge des Unbe-
wußten den sekundären Funktionsweisen der Wachsprache angleicht, verflacht 
Freuds geniale Entdeckung [...].« Castoriadis, Gesellschaft als imaginäre Institution, 
S. 458-459. [Herv. i.O.] 

131  Castoriadis, Cornelius: Durchs Labyrinth. Seele Vernunft Gesellschaft, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1983, S. 55. 

132  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 87 

cken, die sich diese Gesellschaft zu geben vermag.«133 Dieses System von Be-
deutungen, das dem gesellschaftlichen Tun innewohne, setze Aufbau und Glie-
derung der Gesellschaft fest. Zu einem bereits erwähnten Beispiel: die Identifi-
kation mit der Nation setze eine imaginäre Bedeutung als Faktum ein.134 Aber 
diese Festsetzung sei gerade änderbar in ihrer Genese aus dem radikal Imaginä-
ren. Das instituierte Imaginäre müsse fragwürdig werden, sobald es als Schöp-
fung einer bestimmten Gesellschaft erkannt werde. Mit der Kritik an der Institu-
tion eröffne sich die Möglichkeit einer Autonomie, die sich der Gestaltung dieser 
imaginären Institution ausgesetzt wisse, sich aber zugleich bewusst werde, dass 
diese gestaltbar bleibe.  
 
»Zu dieser Institution [der Gesellschaft; nc] müssen sich gesellschaftliche Individuen her-
ausgebildet haben, die als solche nur existieren und funktionieren können, wenn ihre radi-
kale Imagination von ihrer Sozialisation geprägt, jedoch nicht zerstört wird. Zwar ist die 
jeweils gesetzte Institution notwendigerweise immer Norm ihrer eigenen Identität, Träg-
heit und Mechanismus der Selbstverewigung; andererseits kann aber die instituierte Be-
deutung – der die Identität mit sich ja zukommen müßte – nur als sich verändernde sein 
und verändert sich durch das gesellschaftliche Tun und Vorstellen / Sagen. Es verändert 
sich also die Norm gleichzeitig mit dem, was sie normieren sollte, bis sie durch die aus-
drückliche Setzung einer anderen Norm gebrochen wird.«135  
 
Castoriadis begreift das Individuum als von den gesellschaftlichen imaginären 
Bedeutungen gebildet und geprägt – durch die bereits geprägten Individuen, die 
die Sprache oder Sprachlichkeit vermitteln. Es sei aber ebenso notwendig, dass 
die radikale Imagination, dem diese Bedeutungen auferlegt würden, weiter wir-
ke, um die instituierte imaginäre Bedeutung zu erhalten. Man könnte verkürzt 
sagen, die radikale Imagination muss sich gegen die Institutionen behaupten, die 
sich perpetuieren ›wollen‹. Das radikal Imaginäre als Imagination kann insofern 
nicht ausgeschaltet werden, sondern höchstens exiliert, es schafft aber weiter und 
meldet sich aus dem Exil, der Verbannung, dem Unbewussten.  
 
2.2.2  Der Diskurs des anderen / Anderen 
 
Parallel zur bisher beschriebenen Genese des Subjekts kann jetzt auf das auto-
nome Individuum im Sinne von Castoriadis eingegangen werden. Mit Freuds 

                                                           
133  Ebd., S. 245f. 
134  Vgl. dazu auch Kap. 1 und Abs. 2.1.1. 
135  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 607. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


88 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Satz: »Wo Es war, soll Ich werden«136 bzw. der darauf basierenden Formulie-
rung von Lacan »Dort, wo es war, soll ich ankommen«137 versucht Castoriadis 
den Prozess zu verdeutlichen, den das Bewusste in einer Art ›Landgewinnung‹ 
im Unbewussten zu erreichen hat. Die Autonomie sei als Selbstgesetzgebung zu 
verstehen, welche die Heteronomie der ›äußerlichen‹ Gesetzgebung ablösen soll: 
»Autonomie wäre die Herrschaft des Bewußten über das Unbewußte.« Und: 
»Stellt man Autonomie, Selbstgesetzgebung oder Selbstregulation in einen Ge-
gensatz zu Heteronomie, Gesetzgebung oder Regulation durch das Unbewußte, 
das ein anderes Gesetz ist, das Gesetz eines anderen als mir.«138 Diese Fremdbe-
stimmung als der Diskurs des anderen139 soll durch meinen eigenen Diskurs ab-
gelöst werden. Das bedeute, aufzudecken, was an Absichten, Wünschen, Beset-
zungen und vor allem eigentlich Bedeutungen mir von anderen ›auferlegt‹ wor-
den sei. Was ist aber der Diskurs der anderen? Das Hauptmerkmal dieses Dis-
kurses sei der Bezug zum Imaginären. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen und ihre Institution, die der ursprünglichen Monade den Bruch aufdräng-
ten, sie als Subjekt bildeten, sind zugleich die Welt von anderen. Die Lösung 
dieser »Herrschaft eines verselbständigten Imaginären«140 bedeutet, dass das 
Subjekt sich bewusst werden soll, dass die aktual imaginären Institutionen und 
mit ihnen die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen als fremde durchschaut 
und eingeholt werden müssen. Die Welt der anderen bilde dem Subjekt die Rea-
lität. Es sei aber damit von einer Heteronomie eingenommen, von der es sich 
loszulösen gelte, sofern dies als Bewusstwerden der Kontingenz dieser Bedeu-
tung und ihrer Institutionalisierung möglich sei. »Wo also diese Funktion [das Es 
besetzt das Imaginäre mit Realität; nc] des Unbewußten (und der Diskurs des 
Anderen als dessen Nahrung) war, da soll Ich werden.«141 Was ist mein Diskurs? 

                                                           
136  Freud, Sigmund: »Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit«, in: 

Ders., Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Band 
XXXI, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S. 60-81, hier S. 81. 

137  Lacan, Jacques: »Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft 
seit Freud«, in: Ders., Schriften II, Olten, Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 1975, S. 7-
55, hier S. 50. 

138  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 173f. 
139  Castoriadis hält sich bei der Schreibweise Diskurs des anderen / Anderen nicht an 

eine einheitliche Ausdrucksweise. Ich verwende die Form Diskurs des anderen, um 
bei Castoriadis im Gegensatz zu Lacan die Veränderbarkeit der Institutionen anzu-
deuten. 

140  Ebd., S. 175. 
141  Ebd., S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 89 

Anders formuliert: Was, der ›einverleibten‹ gesellschaftlichen imaginären Be-
deutungen, damit auch der Sprache, meinem Denken, ist Mein? Es gehe darum, 
die Herkunft dieses Diskurses zu entdecken, ihn als Fremden zu entlarven. Und 
es gehe weiter darum, seinen Sinn zu klären, soweit dies im Horizont des Ein-
zelnen möglich sei. Da das Individuum in die gesellschaftliche Institution und 
ihre imaginären Bedeutungen eingelassen sei, müsse dies ein fortdauernder Pro-
zess bleiben. Darin liege die Selbstbestimmung als einer ständigen Gewinnung 
von Unabhängigkeit von den gegebenen Bedeutungen der Gesellschaft und ihrer 
Geschichte. Es bleibt noch zu fragen, was dieses Subjekt sei, wenn es überhaupt 
Subjekt sein könne, das sich den Diskurs des anderen bewusst aneignen möchte. 
Das Subjekt sei nur dann, wenn es sich in seiner Tätigkeit auf etwas richten kön-
ne. Was aber als Objekt auftauche, sei von der Gesellschaft bestimmt. Der Dis-
kurs des anderen ist damit immer akut. Diese Aktualität ist im Zwischenbereich 
der imaginären gesellschaftlichen Bedeutung begriffen. Es ist nun so, dass das 
Sprechen wesentlich für die Subjektkonstitution ist.142 Autonomie ist für Casto-
riadis immer eine Frage des Verhältnisses zwischen Subjekt und anderen, denn 
letztere sind für ersteres konstitutiv. Wenn Castoriadis also von Autonomie 
spricht, dann meint er das Herausarbeiten der Bedeutsamkeit des Diskurses des 
anderen und damit die gesellschaftliche imaginäre Institution der Bedeutung. 
Wenn er vorderhand damit den rationalistischen Anspruch des ›Landgewinns‹ 
des Bewusstseins festigt, so gilt es die späteren Präzisierungen dazu zu beden-
ken. Insofern beschreibt er, dass der Freud’sche Anspruch »Wo Es war, soll Ich 
werden«143 eher so lauten müsste: »Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen«.144 
Womit Castoriadis meint, dass es nicht um ein Austilgen des Es gehe, sondern 
ein Zulassen jenes unbewussten Stroms: »Das Ich verändert sich, wenn es die 
Inhalte des Unbewussten aufnimmt und zulässt, wenn es sie reflektiert und lernt, 
hellsichtig zwischen den Impulsen und Ideen zu wählen, die es in die Tat umset-
zen möchte.«145 Worum es Castoriadis also geht, ist Aufklärung. Der Rahmen, in 
dem dies vonstattengehen kann, bedeutet, dass dem Subjekt eine denkende Ei-

                                                           
142  Der Körper bildet die erste Verschränkung von Selbst und Anderem: »Der Körper 

konstituiert eine erste Form des Bedeutungsuniversums, und zwar noch vor allem re-
flexiven Denken.« Vgl. ebd., S. 180. 

143  Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, S. 81. 
144  Castoriadis, Cornelius: »Psychoanalyse und Politik«, in: Michael Halfbrodt / Harald 

Wolf (Hg.), Psychische Monade und autonomes Subjekt. Ausgewählte Schriften, 
Band 5, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2012, S. 113-129, hier S. 116. [Herv. 
i.O.] 

145  Ebd. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


90 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

genständigkeit zukommt, diese ›Aktivität‹ aber an die Inhalte, als gesellschaftli-
chen Bedeutungen, gebunden bleiben. Indem es diese Inhalte bearbeitet, sei es 
überhaupt Subjekt – das schließt an das Aufbrechen der psychischen Monade an, 
die durch das instituierte Innen / Außen, durch das einlassen gesellschaftlicher 
imaginärer Bedeutungen Subjekt wird, was Castoriadis folgendermaßen be-
schreibt: »Denn was ist dieses aktive Subjekt [...] es ist Blick und Träger des 
Blicks, Denken und Träger des Denkens, Handeln und handelnder Körper – 
Körper im materiellen wie im metaphorischen Sinne.«146 Zum Subjekt gehörten 
also ein Denken, das aber als cartesianisches cogito abstrakt und leer bleibt – es 
bedürfe des instituierten Materials der Bedeutungen, das Denken, legein, bildet. 
Bedingung, dass dieses Material angesiedelt werden kann, ist jener transzenden-
tale »Strom« der radikalen Imagination, welche die Vorstellungen trägt. Das 
»Ich der Autonomie« wiederum sei eine »tätige und hellsichtige Instanz«147, die 
jene Inhalte, als imaginäre gesellschaftliche Bedeutungen neu organisiere. Zu-
letzt müsse der Körper als »Scharnier« von Selbst und Anderem verstanden wer-
den.148 Auf die Sozialisation zurückbezogen, bedeutet das jenen Moment des 
Aufbrechens der Monade durch das Bedürfnis, Castoriadis spricht beispielhaft 
vom Hunger oder der abwesenden Brust. Damit drängt sich auch die Frage nach 
der Möglichkeit von Autonomie auf. Für das Subjekt ist Autonomie nicht als 
Einzelnes erreichbar. Autonomie sei nur als kollektives Unternehmen denkbar.149 
Wenn Autonomie ein verändertes Verhältnis zwischen den Menschen darstellt, 
die sich wechselseitig als Bedingung für Autonomie erkennen, dann ist Autono-
mie ein »gesellschaftliches Problem«150:  
 
»Wenn intersubjektives Handeln möglich [...] ist, [...] dann liegt das daran, daß Autono-
mie nicht einfach auf die Aufhebung des Diskurses des anderen hinarbeitet, sondern ihn in 
der Weise verarbeitet, daß der andere für den Inhalt der eigenen Rede bedeutsam wird und 
nicht bloß als gleichgültiges Material dient.«151  
 
Autonomie als gemeinsame Sache erreicht insofern die Bedeutung des Diskurses 
des anderen, macht ihn bewusst, bemerkt ihn. Denken ist in die gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen und ihre Sprache eingelassen, was zugleich be-

                                                           
146  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 179. [Herv. i.O.] 
147  Ebd., S. 181. 
148  Ebd., S. 180. 
149  Ebd., S. 183. 
150  Ebd. 
151  Ebd., S. 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 91 

deutet, dass die Menschen in der Rede, im Tun an diesen gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen zu arbeiten vermögen. Wo der Diskurs des anderen im 
Unbewussten bleibt (aber nicht bleiben müsste), wirkt sich Heteronomie als 
Herrschaft einer fremden Institution auf unser Tun aus, richtet sich in ihm ein 
»und nun wird der ›andere‹ auch nicht mehr von einem Diskurs repräsentiert, 
sondern einer Maschinenpistole«152. Auf diesen Aspekt gilt es im folgenden Ka-
pitel zurückzukommen, wenn weiter von der Heteronomie auf dem Weg zur Au-
tonomie auch von der Anerkennung die Rede sein wird.153 

In einer späteren Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse verdeutlicht 
sich bei Castoriadis nicht nur seine Auffassung der Subjektgenese. Es zeigt sich 
darin ein grundlegendes Anliegen: Was ist mit der Psychoanalyse heute noch an-
zufangen?154 Eine Eigenart der Psychoanalyse sei, dass sie in ihrer Praxis erst ei-
ne Verwirklichung finde. Diese Praxis ist das Gespräch oder allgemeiner das zur 
Sprache bringen – »und in diesem Sinne ist die Analyse praktisch-poietische Tä-
tigkeit.«155 Darin liegen mehrere Aspekte: Die Analyse hat einen Anspruch auf 
Aufklärung und dadurch Änderung. Diese Änderung geschieht nicht als bloße 
Methode oder Technik, die durch eine Theorie bedingt ist, sondern als Praxis 
und das heißt je eigene Praxis – wie er es nennt: praktisch-poietische Tätigkeit – 
des Sprechens. Dies berge einen fundamentalen Widerspruch in sich, indem das 
Besondere durch eine gemeinschaftliche Sprache (allgemein) ergründet werden 
soll. Das je eigene verflüchtigt sich zwischen den Zeilen, Worten, Buchstaben. 
»Das Auftauchen des Ich in der Sprache folgt aus der Notwendigkeit, den Ort zu 
bezeichnen, von dem die Äußerung ausgeht (und den man nicht Subjekt nennen 
kann, weil das Subjekt nichts ist und nicht spricht, sondern gesprochen wird).«156 
Damit stellt sich die Frage nochmals, wie ein Ich überhaupt als Subjekt autonom 
werden kann. Wie es, sobald es spricht und etwas, das ihm eigen ist zur Sprache 
bringen will, überhaupt Subjekt sein kann. Hier stellt sich ein grundlegendes 
Problem ein, das eng mit der Subjekttheorie von Castoriadis verbunden ist und 
der unerreichbaren Bestimmung dessen, was das radikal Imaginäre bzw. die ra-
dikale Imagination sein soll: »Sobald aber all das zur Sprache kommt, erleidet es 
schon der sprachlichen Form wegen eine Verfälschung, denn wenn es wahr ist, 

                                                           
152  Ebd., S. 186. 
153  Vgl. Kap. 3, v.a. Abs. 3.1.4 und 3.2. 
154  Dabei geht es um eine klärende Abgrenzung gegenüber Jacques Lacan. In der Rede 

vom Diskurs des Anderen bleibt Lacan noch virulent. 
155  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 35 [Herv. i.O.]; vgl. auch Castoriadis, Cornelius: 

Les carrefours du labyrinthe, Paris: Édition du Seuil 1978, S. 39. 
156  Ebd., S. 38f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


92 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

kann jeder sich darin wiedererkennen und hat folglich seine wesentliche Wahr-
heit bereits verfehlt.«157 Castoriadis behauptet, dass eine Gefahr der Psychoana-
lyse darin liege, dass sie nicht sehe, dass der Beginn eines Ichs in einer Selbst-
schöpfung des Individuums liege: »Gerade weil die Geschichte des Individuums 
auch eine Geschichte der Selbstschöpfung ist, läßt sich nicht alles in der Gegen-
wart vorfinden.«158 Er bemängelt, dass die Psychoanalyse159 einen Erklärungs-
versuch startet, der eher verdunkelnd als erhellend wirke. Es gehe nicht bloß um 
eine Übersetzung von unbewusstem in bewussten Sinn. Viel eher müsste man 
fragen, ob die beiden Sinndimensionen überhaupt vermittelbar seien oder nicht. 
»Das nämlich, was Freud nicht als zwei verschiedene Sprachen, sondern als die 
Sprache und ihr Anderes betrachtete, versucht man heute als einen einzigen Text 
zu sehen, dessen Druckfehler von der Analyse berichtigt werden und zu dem sie 
die fehlenden Wörter liefert.«160 Dieser universale Anspruch der Aufklärung 
verkennt, so Castoriadis, ein grundlegend unverfügbares Moment in der psychi-
schen Landschaft.  
 
2.2.3  Exkurs: Das Imaginäre bei Lacan 
 
Es wird im Folgenden nötig sein, einen weiteren Umweg zu gehen. Castoriadis 
wurde in seiner Annäherung an die Psychoanalyse entscheidend von Lacan ge-
prägt. Dennoch hat er sich radikal davon abgegrenzt, vor allem, was den Begriff 
des Imaginären betrifft. Darauf wird im Folgenden eingegangen, um wenigstens 
zusammenfassend Unterschiede zwischen dem Begriff des Imaginären bei Cas-
toriadis und jenem von Lacan aufzuzeigen. Folgende Aspekte werden sehr flüch-
tig und nur resümierend geklärt: Die Begriffe symbolisch-imaginär-real und das 
Spiegelstadium als Ich-Bildner, das damit zusammenhängt.  
 
Das Symbolische, das Imaginäre, das Reale und der Spiegel  
Was unterscheidet den Begriff des Imaginären bei Castoriadis gegenüber demje-
nigen von Jacques Lacan? Karl Reitter beschreibt dies kurz und bündig in einer 
Fußnote: »Lacan verwendet diesen Begriff völlig anders als Castoriadis. Lacans 
Begriff ist mit Täuschung, Verstellung und Verfehlung konnotiert.«161 Damit ist 
wenigstens eine erste Abgrenzung vorausgeschickt, die aber im Folgenden zu 

                                                           
157  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 40. 
158  Ebd., S. 45. 
159  Castoriadis bezieht sich insofern vor allem auf Jacques Lacan und dessen Schule. 
160  Ebd., S. 47. 
161  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 93 

präzisieren ist, da noch unklar ist, was diese Konnotation, wenn es sie effektiv 
gibt, bedeutet. – Der Begriff des Imaginären steht bei Lacan ähnlich wie auch bei 
Castoriadis in einer Triade mit den Begriffen des Symbolischen und Realen. In 
einem eingängigen Beispiel weiß Žižek diese wie folgt auseinanderzuhalten:  
 
»Für Lacan wird die Realität menschlicher Wesen durch drei miteinander verbundene 
Ebenen konstituiert: das Symbolische, das Imaginäre und das Reale. Diese Triade kann 
ganz hübsch durch das Schachspiel illustriert werden. Die Regeln, denen man folgen muß, 
um Schach zu spielen, sind seine symbolische Dimension: Vom rein symbolischen Stand-
punkt aus ist der ›Springer‹ nur durch die Züge definiert, die diese Figur ausführen kann. 
Diese Ebene unterscheide sich deutlich von der imaginären, nämlich der Art, in welcher 
die verschiedenen Figuren geformt sind und durch ihre Namen charakterisiert werden 
(König, Dame, Springer), und es ist leicht, sich ein Spiel mit den gleichen Regeln vorzu-
stellen, aber mit einem andern Imaginären, in welchem diese Figuren ›Bote‹ oder ›Spa-
ziergänger‹ oder wie auch immer heißen. Schließlich ist die gesamte Anordnung von kon-
tingenten Begleitumständen, welche den Verlauf des Spiels berühren, real: die Intelligenz 
der Spieler, die unvorhersehbaren Eingriffe, die einen Spieler aus der Fassung bringen o-
der das Spiel unmittelbar abbrechen können.«162  
 
Dem Imaginären kommt in dieser Schilderung eine untergeordnete Rolle zu. 
Angezeigt wird dies durch die bloße Form der Figuren und ihre Namen (z.B. 
Springer), während das Spiel durch die Regeln definiert wird, ohne dass die Ver-
änderung der Figuren, d.h. beispielsweise das Bild eines Pferdekopfes und des-
sen Bezeichnung Springer, eine Relevanz hätte. Der symbolischen Ebene scheint 
in diesem Beispiel also ein Primat zuzukommen. Überreste dieses Begriffs des 
Imaginären finden sich bei Castoriadis wenigstens in dem, was er mit dem Dis-
kurs des anderen als Hauptmerkmal beschreibt. Unter dessen Herrschaft halte 
sich das Subjekt für etwas, was es nicht sein muss. Die Welt trete »in verkleide-
ter Gestalt auf«163. Das wird deutlich, wenn man bei Lacan die Beschreibung des 
Spiegelstadiums aufsucht:  
 
»Das [Auge; nc] soll bedeuten, daß in der Beziehung zwischen dem Imaginären und dem 
Realen und in der Konstitution der Welt, wie sie daraus resultiert, alles von der Stellung 

                                                           
162  Žižek, Slavoj: Lacan. Eine Einführung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch 

Verlag 2008, S. 18f. 
163  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


94 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

des Subjekts abhängt. Und die Stellung des Subjekts [...] ist wesentlich durch seinen Platz 
in der symbolischen Welt charakterisiert, anders gesagt in der Welt des Sprechens.«164  
 
Mit dem Auge ist die richtige Position einer Blickrichtung im Bild des umge-
kehrten Blumenstraußes gemeint (Spiegelstadium).165 Es bedeutet kurz gesagt, 
dass das Subjekt, damit es sich kohärent bilden kann, also überhaupt erst Subjekt 
wird, an der richtigen Stelle in die richtige Richtung blicken muss, um sich als 
imaginäre Totalität zu erfassen. Was hat die Ich-Bildung mit der Triade zu tun? 
Lacan versucht durch das Spiel mit der Optik oder einer optischen Täuschung zu 
zeigen, dass das Subjekt durch dieses perspektivische Täuschungsmanöver hin-
durch muss oder in die Sprache als fremde Sprache hinein muss: »Das Symboli-
sche habe ich Sie mit der Sprache zu identifizieren gelehrt [...].«166 Es muss hin-
durch / hinein, um sich als Ich (bzw. Ich-Ideal) gewahr zu werden. Geht man den 
ersten zitierten Text von Lacan rückwärts, ergibt sich folgendes: Diese Welt der 
Sprache, des Sprechens zeigt den symbolischen Horizont einer bestimmten Welt 
an. In dieser Welt findet das Subjekt durch die sprachliche Beheimatung seinen 
Platz, die richtige Perspektive. Wenn es diese eingenommen hat, hat es eine ei-
gentliche objektive Welt konstituiert. Objektiv bedeutet hier als Begriff bloß ob-
jektiv innerhalb einer symbolischen Ordnung, die wiederum gesellschaftlich-
geschichtlich ist, um einen Begriff von Castoriadis aufzunehmen. Damit diese 
Welt gebildet werden kann, müssen das Imaginäre und das Reale in einem ent-
sprechenden Verhältnis sein. Das Experiment mit dem umgekehrten Blumen-
strauß verdeutlicht das: Durch einen sphärischen Spiegel wird ein unsichtbares, 
aber reales Objekt (Blumenstrauß), gespiegelt und sichtbar. Dieses virtuelle Ob-
jekt oder reale Bild ist das sichtbare Imaginäre, während das ›reale‹ Objekt das 
unsichtbare bleibt: »So also können wir uns das Subjekt vor der Geburt des Ich 
vorstellen und das Auftauchen dieses Ich.«167 Dieses Auftauchen ist ein vorge-
stelltes Ich, kein reales. Indem es sich gespiegelt als ganzes wahrnimmt, setzt es 
eine imaginäre Beherrschung des Körpers, die allerdings der realen nicht ent-
spricht. Das jetzige Ich (Je), das sich ganz imaginiert, ist noch partikulär, wenn 

                                                           
164  Lacan, Jacques: »Die Topik des Imaginären«, in: Ders., Das Seminar, Buch I (1953-

1954): Freuds technische Schriften, Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1978, S. 97-116 
,hier S. 106f. 

165  Vgl. auch Lacan, Jacques: Kap. »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, 
wie sie uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Ders., Schriften I, 
Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1973, S. 61-70, hier S. 63. 

166  Lacan: Das Seminar, S. 98. 
167  Ebd., S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 95 

es um seine Möglichkeiten geht, es stellt sich als Identität bloß vor. »Das Men-
schenjunge erkennt auf einer Altersstufe von kurzer, aber durchaus merklicher 
Dauer [...] im Spiegel bereits sein eigenes Bild als solches.«168 Und: 
 
»[V]or dem Spiegel ein Säugling, der noch nicht gehen, ja nicht einmal aufrecht stehen 
kann, der aber, von einem Menschen oder einem Apparat [...] umfangen, in einer Art jubi-
latorischer Geschäftigkeit aus den Fesseln eben dieser Stütze aussteigen, sich in eine mehr 
oder weniger labile Position bringen und einen momentanen Aspekt des Bildes noch ein-
mal erhaschen will, um ihn zu fixieren.«169  
 
Was Lacan hier andeutet, ist, dass das Kind sich selbst identifiziert. Aber diese 
Identifikation ist durch einen Mangel behaftet. Das Ich (Je) wird jeweils diesem 
Spiegel-Ich als (Moi) nacheifern, so Lacan, ohne dass es dieses erreichen könnte. 
Indem dieses Spiegelbild als ursprüngliches Bild gesetzt wird, geschehen zwei 
Dinge vor einer Bezugnahme auf die Welt: erstens vor einem eigentlichen Aner-
kennungsverhältnis mit anderen und zweitens vor der Funktion der Sprache: 
»Aber von besonderer Wichtigkeit ist gerade, daß diese Form vor jeder gesell-
schaftlichen Determinierung die Instanz des Ich (moi) auf einer fiktiven Linie si-
tuiert [...].«170 Die Erkenntnis, dass dieses Bild im Spiegel gerade das eigene 
Spiegelbild ist, bedeutet, dass sich das Kind als ein Körper klar wird. Dieses 
Klarwerden bedeutet aber – trotz »jubilatorischer Geschäftigkeit« – dass das 
Kind mit diesem Selbstbild einer Täuschung unterliegt. Was ist diese Täu-
schung? Lacan meint, dass damit das Selbstbild generiert wird, dem das Ich 
(Lacan nennt es Je; man könnte sagen, das blickende Ich) unterliegt, indem es 
sich als jenes Bild-Ich (Moi) identifiziert, das es nicht ist: eine Einheit. Was das 
blickende Ich (Je) also meint, ist mit dem Blumenstrauß-Beispiel erklärt, dass es 
dieses selbst unsichtbare Objekt ist, das bloß eine Täuschung des Spiegels ist: 
eine Fiktion. Oder umgekehrt formuliert: Das Kind denkt es sei die Projektion, 
während es selbst das unsichtbare Objekt ist. D.h. auch, dass sich das Ich unzu-
gänglich bleiben muss. Es bleibt sich als bloß vorgestelltes Abbild unerreichbar 
und leitet gar fehl, da es niemals so ist, wie es sich vorstellt. Es gibt kein Ich als 
identisches Ich, als Identität. Trotzdem ist dieses Imaginäre eine notwendige Be-
dingung für die Ich-Bildung – ein Ich, das Kohärenz suggeriert. Natürlich han-
delt es sich beim Spiegelbild aber nicht um eine Fiktion, sondern um eine ver-
kehrte Selbstwiedergabe. Worauf Lacan hinaus will, ist, dass die perspektivische 

                                                           
168  Lacan: Schriften I, S. 63. 
169  Ebd., S. 63. 
170  Ebd., S. 64. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


96 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Täuschung nicht im Spiegel, sondern im Ich (Je) geschieht, indem es sich spaltet 
in ein Ich-Je und Ich-Moi. Erst daraus ist eine Spannung denkbar, wie sie Lacan 
angibt. Einfach gesagt, könnte man formulieren, dass das Kind bemerkt, dass 
seine Perspektive nicht einzig ist, sondern es von außen anders wahrgenommen 
wird. Insofern ist die Differenz Innenwelt-Umwelt bei Lacan zu verstehen.171 Das 
oben benannte Bild-Ich ist also nicht bloß Bild bzw. Imago, sondern zugleich 
Moi und damit Ich-Ideal bzw. Ideal-Ich. Was dieses Ideal-Ich bedeutet, dazu 
Žižek, der dies illustrativ beschreibt:  
 
»›Ideal-Ich‹ steht für das idealisierte Selbstbild des Subjekts (die Art und Weise, wie ich 
sein möchte, wie ich möchte, daß die anderen mich wahrnehmen). ›Ideal-Ich‹ ist die In-
stanz, deren Blick ich mit dem Bild meines Ichs beeindrucken möchte, der große Andere, 
der mich beobachtet und mich antreibt, mein Bestes zu geben, das Ideal, dem ich zu fol-
gen und das ich zu verwirklichen versuche. Das ›Über-Ich‹ ist die gleiche Instanz in ihrem 
rächenden, sadistischen und strafenden Aspekt. Das zugrundeliegende Strukturprinzip die-
ser drei Begriffe ist natürlich Lacans Triade des Imaginären-Symbolischen-Realen: Das 
Ideal-Ich ist imaginär, dasjenige, was Lacan den ›kleinen anderen‹ nennt, das idealisierte 
Spiegelbild meines Ichs.«172  
 
Die daran anschließende Frage ist nun, warum dieses Spiegelbild überhaupt ide-
al sein soll bzw. warum ich nicht selbstzufrieden sein kann. Das hängt mit der 
Selbstprojektion zusammen, die bei Lacan das Ich als Je und Moi konstituiert, 
und um die kein Weg der Subjektwerdung herumführt. Dieses Ideal-Ich muss es 
geben als Vorstufe und Antizipation des Symbolischen bzw. des Realen. Der 
Weg führt durch das Imaginäre – trotz aller Täuschung – bzw. diese leere Wüste 
ist zu durchqueren, um das Land Oz der symbolischen Ordnung zu finden und 
sich darin zurechtzufinden, mit dem Anderen (Ideal-Ich und Über-Ich) und des-
sen Sprache. Erst in der imaginären Vorstufe dessen, dass es andere gibt, wird 
dem Kind einsichtig, dass es erblickt wird – Reziprozität wird deutlich. Während 
bei Lacan das Imaginäre, als eine Täuschung des Ideal-Ichs, negativ konnotiert 
ist, bildet es zugleich eine notwendige Fiktion.173 Jedoch darf die Rolle des Ima-
ginären auch nicht überschätzt werden, man erinnere sich an das Schach-Beispiel 
bei Žižek. Das Subjekt als Ich bildet sich aus der Perspektive einer symbolischen 
– und das heißt sprachlichen – Ordnung. Wie sich also das Subjekt sieht, hängt 
von seiner Position ab und daraus resultierend, wie das Reale und Imaginäre aus-

                                                           
171  Ebd., S. 66. 
172  Žižek: Lacan. Eine Einführung, S. 108.  
173  Hammermeister, Kai: Jacques Lacan, München: Beck 2008, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 97 

sehen. Die symbolische Ordnung (die Anlage des sphärischen Spiegels) reguliert 
also die Ich-Bildung, das Imaginäre ist zuletzt nur noch die persona der täu-
schenden Verstellung darüber, wer man sei. 

Die Rolle des Imaginären bei Castoriadis ist demgegenüber anders gelagert. 
Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen drängen sich der psychischen 
Monade auf, zerbrechen diese, geben der Monade dadurch aber eine bestimmte 
Gestalt. Dies wiederum ist abhängig von der radikalen Imagination als Vermö-
gen der Psyche Vorstellungen hervorzubringen und gewissermaßen auf hetero-
nome Vorstellungen zu reagieren, diese zu absorbieren. Einzige Ähnlichkeit mit 
Lacan, die struktureller Art ist, bleibt die Notwendigkeit bestimmte gesellschaft-
liche Institutionen zu übernehmen. Bei Castoriadis sind dies die gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen, bei Lacan handelt es sich um die symbolische 
Ordnung bzw. die Sprache. Während aber Lacan kaum Auswege lässt, bedeutet 
die Subjektgenese bei Castoriadis keine vollständige Kolonisierung durch die 
imaginären Bedeutungen, sondern die Psyche als radikal Imaginäres bleibt offen. 
Damit hängt auch die von Castoriadis positiv gedeutete Rolle zusammen, welche 
die antike polis und die Entstehung der Philosophie spielen. Es fällt allerdings 
auf, dass Castoriadis mit seinem Diskurs des anderen, der nicht zu hintergehen 
sei, konzeptuell Lacan noch näher steht. Dabei fällt auch auf, dass die Unverfüg-
barkeit des Diskurses des anderen mit Castoriadis’ Interpretation produktiv wird, 
indem die heteronome Struktur zugleich der ›Ort‹ ist, an dem der Hebel der Au-
tonomie ansetzen kann.174  

Vergleicht man die konzeptuelle Bedeutung des Begriffs des Imaginären, 
muss man feststellen, dass dieser erstens unterschiedliche theoretische Dimensi-
onen und zweitens diametrale Bedeutungen hat. Allerdings sollten diese Unter-
schiede und zudem die Kritik von Castoriadis gegenüber Lacan nicht darüber 
hinwegtäuschen, dass es strukturelle Ähnlichkeiten gibt wie beim Vorgang der 
Subjektgenese erwähnt. Die Prägung des Begriffs des Imaginären geht sicherlich 
entscheidend von Lacan und seinem Begriffsverständnis aus, aber nicht weniger 
entscheidend, darüber hinaus:  
 
»Wer das Imaginäre auf eine simple ›Spiegelung‹ herunterbringt (also auf das bloße ›Bild 
von‹ etwas schon Bestehendem, Vorherbestimmtem, also auch Determinierten) und es in 
jämmerlicher Konfusion mit einem ›Trugbild‹ und einer ›Illusion‹ verwechselt, der ist 
endgültig außerstande, das Subjekt als radikale Imagination, als unbestimmbare, unbe-
grenzte und unbeherrschbare Selbstveränderung zu erkennen. Verkannt wird also auch die 

                                                           
174  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


98 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Möglichkeit der Selbstveränderung des Subjekts in und durch praktisch-poietische Tätig-
keit – und nichts anderes ist die Analyse.«175 
 
Es ist nichts weniger als das Ende der Analyse bei Lacan, was Castoriadis die-
sem vorwirft. Während er selbst am aufklärerischen Anspruch festhält. Dieser 
Anspruch wird deutlich, wenn er schreibt:  
 
»Denken heißt aber auch handeln (womit natürlich nicht gemeint ist, ›zur Tat zu schrei-
ten‹), handeln mit einem Anderen. Die Patienten sind keine Materialien der Analyse, die 
man als Lieferanten von ›theoretischem Rohstoff‹ ausbeuten könnte oder in ›normierte In-
dividuen‹ zu verwandeln hätte. Sie sollen sich selbst machen, sich im und durch den ana-
lytischen Prozeß selbst verändern, einen neuen Abschnitt ihrer Geschichte erschaffen, und 
sie kommen dabei in den meisten und typischen Fällen zum ersten Mal explizit zu einer 
eigenen und zugleich gemeinsamen Geschichtlichkeit, öffnen sich einem schöpferischen 
Projekt, in dem der andere und die anderen immer schon, wenn auch vielleicht nur mittel-
bar, gegenwärtig sind.«176 
 
In den nächsten Abschnitten wird dieses – hier noch als Analytiker-Patient vor-
gestellte Verhältnis – ausgeweitet interpretiert werden können, als ein Verhältnis 
von Praxis, das erst als gemeinsames Handeln Autonomie möglich macht.177 Es 
kommt nicht von ungefähr, dass Castoriadis der Psychoanalyse insofern zwei 
Gebrechen vorwirft, die seinem Konzept entgegengesetzt sind: Erstens ein Herr-
schaftsverhältnis von Meister–Schüler, wie er es in den Schulen seit Freud bzw. 
später bei Lacan repräsentiert sieht. Darin komme zum Ausdruck, dass mit einer 
Theorie als Lehre eine gelehrige Rezeption gefragt werde, was Unterordnung 
(und somit Heteronomie) impliziere.178 Dies steht, so Castoriadis, dem Ziel eines 
Subjekts entgegen, das sich selbst bestimmen kann – in jeder Hinsicht dieser Be-
deutung. Zweitens beklagt Castoriadis den affirmativen Charakter der Analyse. 
Das Ziel der Analyse sei die Veränderung des Subjekts. Man müsse also fragen, 
wie das Subjekt verändert werden sollte. Da es um die Heilung hin zu einem 
Normalen gehe, diene die analytische Praxis »der Anpassung des Subjekts an die 

                                                           
175  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 69. [Herv. i.O.] 
176  Ebd., S. 89. [Herv. i.O.] 
177  Tassis bemerkt dazu, dass die Besonderheit des Gegenstands der Psychoanalyse 

auch jener der Politik sei. Wie später gezeigt werden wird, gehört die normative Di-
mension der Autonomie dazu, die mit dem radikal Imaginären verbunden ist. Vgl. 
Tassis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, S. 207. 

178  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 75f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 99 

Gesellschaft, wie sie ist.«179 Freud sei diesem affirmativen Charakter mit seiner 
Gesellschaftskritik wenigstens ansatzweise beigekommen. Das Projekt der Auf-
klärung aber bleibe ungebrochen: »Wo Es war, soll Ich werden.«180 Dann aber 
stelle sich das Problem ein, zu fragen, was dieses Ich sei und – das meint hier 
Castoriadis – was Aufklärung zu bedeuten habe.  
 
»[E]s wird also darum gehen, dem Ich zur Verwirklichung des bestmöglichen Kompro-
misses oder Gleichgewichts zwischen den ›Triebansprüchen‹ und den ›Anforderungen der 
Realität‹ zu verhelfen, und letztere sind – sagen wir es noch einmal für stumpfe Gemüter – 
ausschließlich, im strengen Sinne, auf jeden Fall die Forderungen der Gesellschaft, so wie 
sie ist. [...] So wird die Analyse in ihrer realen Geschichte und bei den meisten ihrer Prak-
tiker zu einer Prozedur der Anpassung des Subjekts an die bestehende Gesellschaft.181  
 
Damit ist durch die Kritik von Castoriadis ein Anspruch deutlich geworden, der 
dem Anliegen einer aufgeklärten Gesellschaft konsequenter näher kommen will. 
Dies wird mit seinem Begriff der Autonomie und insofern der gemeinsamen 
Praxis erreicht. Das Ziel der Analyse ist ein anderes oder sollte ergänzt werden, 
wie Castoriadis festhält:  
 
»Eines der Ziele der Analyse besteht vielmehr darin, diesen Strom davor zu bewahren, 
durch ein Ich verdrängt zu werden, das für gewöhnlich ein rigides, durch und durch ge-
sellschaftliches Konstrukt ist. Deshalb schlage ich vor, die Freud’sche Formulierung 
durch: Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen, zu vervollständigen. [...] Das Ziel der Psycho-
analyse und der Autonomieentwurf sind wesensgleich.«182  
 
Autonomie und gemeinsamer Praxis liegt der unverfügbare Kern eines radikal 
Imaginären als schaffender Phantasie zugrunde, das bzw. die sich Ausdruck ver-
schafft – zugleich wird dieses radikal Imaginäre als transzendentale Bedingung 
der Möglichkeit der gesellschaftlich-geschichtlichen Veränderung aufgefasst. 
Dieser Veränderung komme das Subjekt bei, wenn es sich selber soweit erhellt 
habe, dass es fremdbestimmende Momente seiner Psyche begriffen hätte.  

                                                           
179  Ebd., S. 99. [Herv. i.O.] 
180  Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, S. 81.  
181  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 100. [Herv. i.O.] 
182  Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 115; 117 [Herv. i.O.]; 

vgl. Castoriadis, Cornelius: Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe 3, Pa-
ris: Édition du Seuil 1990, S. 144f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


100 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Was heißt nun – erweitert man den Horizont von der psychoanalytischen 
Praxis zur Politik – diese praktisch-poietische Tätigkeit? Wie wird dieses Be-
greifen, dieses Wissen zu einem Tun? Wie sind Wissen und Tun als Praxis zu 
deuten? Im nächsten Abschnitt werden diese Fragen in Bezug auf das Verständ-
nis des Revolutionären Entwurfs bei Castoriadis zu klären versucht.  
 
 
2.3  IMAGINÄRES III – SUBJEKT UND AUTONOMIE 
 
Im Abschnitt Wissen und Tun distanziert sich Castoriadis von der Notwendigkeit 
einer vollständigen Theorie als Bedingung des Handelns.183 Weder müsse man 
ein umspannendes Wissen der gegenwärtigen geschweige denn einer zukünfti-
gen Gesellschaft haben.184 Wie kann man dann aber, so fragt er, einen revolutio-
nären Entwurf konstruieren und verfolgen? Indem Castoriadis mit der Bedin-
gung aufräumt, es bedürfe einer vollständigen Theorie, um bewusst handeln zu 
können, will er aufzeigen, dass nicht eine Theorie und das absolute Wissen über 
sie Bedingung des Tuns ist, sondern umgekehrt. Die Theorie kann unmöglich 
zum Vorneherein formuliert werden, weil sie beständig der Tätigkeit selbst ent-
wächst.185 Die Welt ist vor allem auch geschichtliche Welt des menschlichen 
Tuns.186 Um dieses Tun zu klären, bedient sich Castoriadis der beiden Beispiele: 
einerseits Reflexhandeln und andererseits Technik. Reflexhandeln bedeutet hier 
das vollkommen unbewusste Handeln. Im Gegensatz dazu steht die rein rationale 
Tätigkeit, die Technik. Hier handelt es sich um ein bloßes Mittel-Zweck-Wissen. 
Entscheidend ist für Castoriadis nun die Verortung des menschlichen Tuns jen-
seits dieser beiden Möglichkeiten: »Das Wesentliche des menschlichen Tuns 
lässt sich nun aber weder als Reflex noch als Technik verstehen.«187 Castoriadis 
versucht zu zeigen, dass auch noch in vermeintlich technischen Tätigkeiten ein 
Tun agiert, das nicht durch einen reinen Formalismus erklärbar ist. »Die Theorie 
als solche ist ein Tun, der stets ungewisse Versuch, das Projekt einer Aufklärung 
der Welt zu verwirklichen.«188 In dieser Unabgeschlossenheit der erklärenden 

                                                           
183 Teile dieses Abschnittes gehen auf mein Referat zurück, im Rahmen des Seminars 

Gesellschaftstheorie und Psychoanalyse – Castoriadis und Lacan, betreut von Fran-
cis Cheneval, Georg Kohler und Peter-Ulrich Merz-Benz, 2005. 

184  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 130. 
185  Ebd., S. 130. 
186  Ebd., S. 123. 
187  Ebd., S. 124. 
188  Ebd., S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 101 

Theorie liegt ihre Abhängigkeit vom Tun, das auf die Geschichte wirkt. So kann 
Castoriadis auch behaupten: »Wer also verlangt, der revolutionäre Entwurf müs-
se auf einer vollständigen Theorie gründen, ähnelt die Politik einer Technik an 
und macht ihren Handlungsbereich – die Geschichte – zum möglichen Gegen-
stand eines abgeschlossenen und erschöpfenden Wissens.«189 Aber Castoriadis 
will die Theorie dadurch nicht entwerten. Er will seine Idee einer Theorie in ein 
dem revolutionären Entwurf entsprechendes Licht rücken. Im Aufsatz Eine neue 
Periode der Arbeiterbewegung beginnt expliziert er ihre Funktion:  
 
»Die revolutionäre Theorie ist selber ein wesentliches Moment des Kampfes um den Sozi-
alismus, und sie ist es in dem Maße, wie sie Wahrheit ist. Nicht eine spekulative Wahrheit, 
Wahrheit der Kontemplation, sondern eine mit einer Praxis vereinigte Wahrheit, die in ein 
Vorhaben zur Veränderung der Welt Licht bringt. Ihre Funktion besteht also darin, jedes-
mal explizit den Sinn des revolutionären Unternehmens und des Kampfes der Arbeiter zu 
formulieren; den Rahmen deutlich zu machen, in dem diese Aktion ihren Platz hat [...].«190  
 
Politik gehöre zum Bereich des Tuns und seiner besonderen Gestalt: der Praxis. 
Diese Praxis sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Was aber 
heißt Praxis? Castoriadis liefert eine Annäherung: »Praxis nennen wir dasjenige 
Handeln, worin der oder die anderen als autonome Wesen angesehen und als we-
sentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Autonomie betrachtet wer-
den.«191 Zentrum dieses Tuns, dieses Tunsollens, ist die Beförderung der Auto-
nomie des oder der anderen. Mit der Praxis gelangen wir nun also zugleich zu 
einem anderen zentralen Begriff: der Autonomie. Praxis wirkt erst durch diesen 
wesentlichen Faktor. Praxis ist nicht bloß eine Wirkungsweise von Zweck und 
dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie wirkt 
in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zurück. Castoriadis bringt das Beispiel 
der Psychoanalyse und ihrer Entwicklung an.192 Die letzte Bewährung, so heißt 
es bei ihm, finde die Praxis in der Veränderung des Bestehenden.193 Was hat nun 
die Idee eines revolutionären Entwurfs mit der Praxis und ihrer Autonomie zu 

                                                           
189  Ebd., S. 128. 
190  Castoriadis, Cornelius: »Eine neue Periode der Arbeiterbewegung beginnt«, in: 

Ders., Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutionären 
Veränderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 127-144, hier S. 133f. 

191  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 128. 
192  Vgl. Abs. 2.2.3. 
193  Ebd., S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


102 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

tun? In seinem Kern sei der Entwurf ein Sinn und eine Orientierung.194 Damit 
kann man zunächst noch sehr wenig anfangen. In seiner negativen Annäherung 
bedeutet der Entwurf gerade nicht die Idee eines Planes. Auch wenn Castoriadis 
in Bezug auf die Politik von der Form eines Programmes spricht, so bleibt dieses 
Eingeständnis doch sehr vage, denn auch das Programm sei nur eine bruchstück-
hafte und vorläufige Form des Entwurfes.195 Was als Sinn der Idee eines revolu-
tionären Entwurfs deutlich werden soll, sei die Veränderung der Gesellschaft in 
eine andere, die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet sei.196 
Natürlich ist sich Castoriadis dabei bewusst, dass diese Veränderung vom auto-
nomen Handeln der gegenwärtigen also von dieser Gesellschaft ausgebildeten 
Menschen ausgehen muss. Wohin aber führt seine Kritik bzw. sein revolutionä-
rer Entwurf? Deutlich mag dies an der Kritik von technokratischen Strukturen 
werden.  

Im Aufsatz über Die Degenerierung der Arbeiterorganisation197 stellt Casto-
riadis fest, dass die vom Marxismus postulierten Bewegungsgesetze der kapita-
listischen Ökonomie gleich Naturgesetzen angeblich zum Zusammenbruch des 
Kapitalismus führen müssen.198 Diese logisch strukturierte Konzeption führe un-
vermeidlich zu einer Trennung der Arbeiterführung, das heißt meist der Intellek-
tuellen, und der eigentlichen Basis, den Arbeitenden. Diese Teilung macht Auto-
nomie im Sinne von Castoriadis unmöglich. Wie im Kapitalismus werde so wei-
terhin eine Trennung von Leitenden und Ausführenden gesetzt. Was er außer 
dieser Trennung beanstandet, ist, dass gerade die logische Struktur der Bewe-
gungsgesetze sich wesentlich auf die in einer bürgerlichen Wissenschaft entwi-

                                                           
194  Ebd., S. 133. 
195  Ebd., S. 133. 
196  Ebd. 
197  Castoriadis, Cornelius: »Die Degenerierung der Arbeiterorganisation«, in: Ders., So-

zialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutionären Verände-
rung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 116-127, hier S. 119. 

198  Insofern wird Castoriadis vorgeworfen die Naturwüchsigkeit bei Marx als Naturge-
setzlichkeit zu interpretieren. Die von den Autoren Sommer und Wolf ständig gel-
tend gemachte unbewusste Struktur (die mit der Naturwüchsigkeit verbunden sei), 
welche die Verhältnisse der Menschen durch den Wert bestimme, wirkt sich jedoch 
in diesem Horizont gleich aus: Als Trennung jener, welche die Verhältnisse durch-
schaut haben – die kritischen Kritiker Sommer und Wolf – und der Masse, die auf-
geklärt werden muss. Vgl. dazu Sommer, Michael / Wolf, Dieter: Imaginäre Bedeu-
tungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Castori-
adis, Hamburg: Argument Verlag 2008, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 103 

ckelten Mechanismen stützt. Das grundlegende Postulat, dass es dem Kapitalis-
mus gänzlich gelingt den Arbeiter als Arbeitskraft in Ware umzuwandeln, wider-
spricht nach Castoriadis der Realität des Kapitalismus. Gebrauchswert und 
Tauschwert der Arbeitskraft seien unbestimmt und nicht einer strengen Gesetz-
mäßigkeit unterworfen. Damit löse sich die Notwendigkeit der Krise des Kapita-
lismus gemäß den kommunistischen Gesetzen auf. Die revolutionäre Politik sei 
durch diese Theorie a priori zu einer Technik degradiert worden. Und die Tech-
nokraten der Partei oder Gewerkschaft führten tatsächlich mit ausschließlicher 
Macht die Bewegung an, ohne dass die Autonomie des Einzelnen verwirklicht 
würde. Sie führten zu einer Degenerierung der Arbeiterorganisation.  

Was sind die Wurzeln des revolutionären Entwurfes? Es stellt sich für Casto-
riadis bei der Diskussion über die Beziehung des revolutionären Entwurfs und 
der Wirklichkeit die Frage, ob eine gesellschaftliche Veränderung in einem be-
stimmten Sinne möglich ist. Ein Beispiel betrifft die Arbeiterkontrolle. Es geht 
dabei um die Arbeit innerhalb der kapitalistischen Organisation. Die Produkti-
onsverhältnisse und mit ihr die »Klasse«, die dabei der Arbeit die Rahmenbedin-
gungen gäben, stünden in ständigem Widerstreit zueinander. »Die Unterneh-
mensführung muß die Arbeiter einerseits aus der Produktion möglichst weitge-
hend ausschließen, kann sie andererseits aber auch nicht aus der Produktion aus-
schließen.«199 Dieser grundlegende Konflikt trägt nach Castoriadis wiederum in 
sich die Lösung und diese heiße Arbeiterkontrolle oder Arbeiterverwaltung, d.h. 
die Kontrolle der Produktion durch die Arbeiter.200 Die Wurzel des revolutionä-
ren Entwurfs, so wird an diesem Beispiel deutlich, liegt im Bestehenden. Casto-
riadis behauptet an dieser Stelle die überwiegende Mehrheit der Gesellschaft ar-
beite de facto auf eine Krise hin. Diese Krise ersetze zuletzt die bestehenden 
Produktionsverhältnisse durch die bereits angesprochene Arbeiterkontrolle. Die 
letztere bedeutet für ihn die Verwirklichung von Autonomie. Seine diesbezügli-
che Behauptung einer bereits antizipierten Krise in der heutigen Gesellschaft 
bleibt dabei im Raume stehen, ohne erklärt und nachgewiesen zu werden. Diese 
etwas verwegene Prognose verdeutlicht, dass es sich um einen frühen Text aus 
der Zeit von Socialisme ou Barbarie handelt. Zugleich hat Castoriadis aber auch 
noch Mitte der 1990er Jahre, in Fait et à faire bzw. Getan und zu tun, an seiner 
früheren Positionierung festgehalten, wenn auch die Arbeitenden als Proletariat 

                                                           
199  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 136. 
200  Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Über den In-

halt des Sozialismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


104 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

nicht mehr die angestammte Rolle behielten.201 Von größerem Interesse ist die 
Arbeiterselbstverwaltung, da sie unmittelbar auf sein Verständnis von Autono-
mie, Praxis und Subjekt verweist. Die Arbeiterkontrolle wird als Exempel von 
Autonomie weiter nach der Realisierbarkeit befragt. Castoriadis sieht in der 
Selbstverwaltung nicht bloß eine Lösung von bisherigen kapitalistischen Prob-
lemen: Sie wird außerdem Ausgangspunkt einer strukturellen Veränderung der 
Gesellschaft. Damit ist ein Kernaspekt seiner Theoriebegründung, die im nächs-
ten Kapitel untersucht wird, vorweggenommen: die wechselseitige Anerkennung 
der anderen als Bedingung von Freiheit.202 Anhand der Ökonomie glaubt Casto-
riadis gezeigt zu haben, dass es zu einer ungeheuerlichen Rationalisierung der 
Wirtschaft kommen muss, würde die Arbeiterkontrolle verwirklicht. Diese Rati-
onalisierung bedeutet zweierlei: Einerseits werde die Nutzung des ökonomischen 
Systems auf die vom Kollektiv gewünschten Produkte ausgerichtet, was eine ra-
tionale oder rationalisierte Produktion möglich mache. Außerdem werde den 
Menschen die bewusste kollektive Kontrolle der Wirtschaft übertragen, wodurch 
sie nicht mehr einer willkürlichen Ökonomie durch fremde Führung ausgeliefert 
seien. Das bedeute aber, so Castoriadis, längst nicht, von einer durchgehenden 
völligen Rationalisierung zu sprechen. Sie bedeutet einen »ständig fortschreiten-
den Realisationsprozeß der Bedingungen von Autonomie.«203 Mit der Auswei-
tung der Wirksamkeit dieser Veränderung kommt Castoriadis zum Problem der 
Gesellschaft als Totalität. Es ginge darum, dass die strukturelle Veränderung hin 
zur Arbeiterkontrolle sich auf die Gesamtheit der Gesellschaft auswirken müsse. 
Castoriadis ist sich hier durchaus bewusst, dass es nicht möglich ist, durch den 
Aspekt der Arbeiterkontrolle, das heißt eines aktuellen revolutionären Entwurfs, 
alle Probleme lösen zu können. Es ändere dies aber nichts an der Notwendigkeit 
sich auf eine künftige Situation hin zu entwerfen.204  
 
»Wenn es also ebenso notwendig wie unmöglich ist, die Gesellschaft als Totalität zu be-
rücksichtigen, kann und muß sich der Einwand, den man daraus gegen die revolutionäre 
Politik ableiten könnte, mit der gleichen oder mit noch höherer Berechtigung gegen jede 
Politik, gleich welche Ziele sie anstrebt, richten. Denn welche Politik man auch verfolgt, 
das Ganze der Gesellschaft ist darin notwendig impliziert.«205 

                                                           
201  Castoriadis, Cornelius: Fait et à Faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris: Édition 

du Seuil 1997, S. 88f. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253. 
202  Vgl. Abs. 3.2. 
203  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 148. 
204  Ebd., S. 150. 
205  Ebd., S. 150f. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 105 

Für Castoriadis ist der Einfluss der Praxis auf ihren Gegenstand, die Autonomie 
der Menschen und damit der Gesellschaft, immer notwendig mit einer Totalität 
verknüpft, obwohl diese doch nicht ganz fassbar bleiben muss. Wer also revolu-
tionäre Politik kritisiere, so Castoriadis, müsste zugleich zugeben, dass Verände-
rung überhaupt nicht möglich sei. Dass Revolution alles ändern will, ist für Cas-
toriadis nicht unterschieden davon, dass man einen Teil der Gesellschaft bzw. ih-
rer Institutionen ändern will. Castoriadis formuliert hier die Situation der Praxis 
wie folgt: »Sie begegnet der Totalität als offener, sich vollziehender Totalität.«206 
Und: »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand seinem Wesen nach je-
den Abschluss überschreitet und wenn sie selbst in einem ständigen sich wan-
delnden Verhältnis zu diesem Objekt steht.«207 Darin liegt nun der Kern für Cas-
toriadis, wenn es darum geht revolutionäre Politik zu bestimmen: Sie erkennt 
und verdeutlicht die Probleme der Gesellschaft als Totalität ohne diese aber als 
starr und passiv zu betrachten. Dies kann sie nur, wenn alle gleichermaßen in 
den Vorgang dessen, was Politik im Kern bedeutet, einbezogen werden, nämlich 
die Verwirklichung von Freiheit. Darin zeigt sich die positive Möglichkeit wirk-
lich Einfluss nehmen zu können, d.h. ein erster Schritt in Richtung Autonomie.  
 
»Eine autonome Gesellschaft schließt autonome Individuen ein, die ihrerseits im vollent-
falteten Sinne nur in einer autonomen Gesellschaft existieren können. Nun hängt das, was 
jeder im Hinblick sowohl auf die Gemeinschaft wie sich selbst tut, in entscheidendem 
Maße von seiner gesellschaftlichen Erzeugung als Individuum ab.«208  
 
Revolutionäre Praxis und ihr Entwurf weisen also auf eine andere Gesellschaft 
hin und wirken damit auf sie zu. Dass sich aber ein revolutionärer Entwurf nur 
durch die Massen der Gesellschaft verwirklichen lässt, scheint für Castoriadis 
klar und zeigt, dass er seine Idee der Autonomie konsequent weiterverfolgt.209 
Allerdings müsste man insofern den Begriff der Masse eher so verstehen, dass 
sie als autonome Bewegung aller verstanden wird – oder einer großen Mehrheit 
gegenüber jenen, die als Gegner von Selbstbestimmung auftreten. Dabei wird of-
fensichtlich, dass dieser zuerst integrative Begriff von Praxis noch an einem an-
tagonistischen Modell festhält.210 In seinem Abschnitt über die subjektive Wur-

                                                           
206  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 152. [Herv. i.O.] 
207  Ebd., S. 153. 
208  Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 342; vgl. 

auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 202. 
209  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 156. 
210  Ebd., S. 187f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


106 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zel des revolutionären Entwurfs stoßen wir auf einen mit der Autonomie in 
grundlegender Weise verknüpften Satz: »Ich möchte, daß der andere frei ist, 
denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt [...].«211 
Nicht endet meine Freiheit, sondern sie gelangt durch den anderen erst zur Ver-
wirklichung.212 Der oder die andere werden damit nicht mehr als begrenzend 
wahrgenommen, sondern als Bedingung der Möglichkeit überhaupt frei zu sein. 
Was bedeutet dies genau? Freiheit wird verschoben: vom Anspruch eines Ichs 
auf Autonomie zum Bewusstsein der einzigen möglichen Autonomie in der An-
erkennung und durch das Du. Die Abhängigkeit von anderen ist insofern nicht 
mehr nur als Heteronomie zu verstehen, sondern als der Ausgangspunkt für Au-
tonomie und das Tun in der Gesellschaft.213  

Zurück zur Logik des revolutionären Entwurfs: »Die sozialistische Revoluti-
on erstrebt die Veränderung der Gesellschaft durch die autonome Tätigkeit der 
Menschen und zielt auf die Einrichtung einer Gesellschaft, die in ihrer Organisa-
tion der Autonomie aller entgegenkommt. Dies ist ein Entwurf.«214 Der Unter-
schied der Krise der bestehenden Gesellschaft liegt für Castoriadis nicht in einer 
bloß ökonomischen Divergenz von Produktionskräften und kapitalistischer Pro-
duktionsweise. Wo genau aber liegt der Unterschied zu der von ihm beschwore-
nen Ambivalenz der Produktionsverhältnisse? Es scheint als führe das kapitalis-
tische System zu einem Widerspruch gegenüber der Autonomie der Produzen-
ten. Einerseits bedarf man der passiven Einordnung in die Produktion. Anderer-
seits geht dies doch nur durch den Menschen als (mit)denkenden Produzenten. 
Es ist nicht nur das Was, sondern auch das Wie der Arbeitsprozesse.215 Dieser 
Konflikt, der daraus entstehe, stütze sich auf einen inneren Widerspruch der Ar-
beit.216 Auf Castoriadis’ Bezugnahme der Marx’schen Begriffe wird im nächsten 
Kapitel zurückgekommen.  

Die Logik des revolutionären Entwurfs ist also keine Logik im strengen Sin-
ne. Denn in der Gewichtung der Autonomie gestaltet sich ein unkalkulierbares 
Moment. Dass Castoriadis die Autonomie gegen Ende des Abschnitts doch als 
zwingenden Wert postuliert, scheint ein seltsam anmutender Widerspruch des 

                                                           
211  Ebd., S. 158. 
212  Und: »Die Anerkennung des anderen hat für mich nur Wert, soweit ich ihn selber 

anerkenne.« Ebd., S. 160; vgl. Abs. 2.2. in dieser Arbeit. 
213  Vgl. Abs. 3.2. 
214  Ebd., S. 162. [Herv. i.O.] 
215  Vgl. Abs. 3.1. 
216  Ebd., S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 107 

bisher Gesagten.217 Als normative Voraussetzung wird dieser Wert später erläu-
tert.218 Castoriadis hat ein historisches Bewusstsein oder genauer ein wirkungs-
geschichtliches Bewusstsein. Die revolutionäre Aktivität ist, so Castoriadis, ei-
nem entscheidenden Widerspruch unterworfen: Sie hat ihren Anteil an der Ge-
sellschaft, die sie zerstören will.219 Dieser Widerspruch sei nicht Anlass zur Ent-
haltung, sondern zum Kampf. Er sollte nicht dazu veranlassen, auf einen ausge-
arbeiteten Schöpfungsplan zu warten, sondern in der Praxis – einer gemeinsam 
entworfenen Praxis – zu wirken.  
 
 
2.4  FAZIT 
 
Wie wir gesehen haben, entwirft Castoriadis das Subjekt in ganz bestimmter 
Weise. Seine Bedeutung hat es, kurz gesagt, als Subjekt bloß in gesellschaftli-
cher Hinsicht. Subjekt als Begriff sei gesellschaftlich-geschichtlich vermittelt 
und bedingt. Das Subjekt müsse nicht nur in biologischer Hinsicht geboren wer-
den, sondern auch in sozialer. Wie geht dies vor? Castoriadis nimmt nicht an, 
dass ein Mensch als Subjekt, als eine Person, präexistent ist und lediglich aus 
dem Dunkel seiner Unvernunft ins Licht geführt wird. Dieses Subjekt als Identi-
tät wird erst in oder mit der Sozialisation in eine bestimmte Gesellschaft seiner 
selbst bewusst. Oder anders gesagt: Die Identität eines Menschen bildet sich erst 
damit heraus. Was macht denn dieses Subjekt aus? Es spricht – oder wie Casto-
riadis es ausdrücken würde: es wird gesprochen. Er meint dies nicht plakativ, 
dass es um bloße Abhängigkeit von anderen geht. Diese Abhängigkeit ist eigent-
lich dem Subjekt als Subjekt eigen. Das heißt, dass das Subjekt als das, was es 
ist, auch die anderen ist. Anders formuliert: Mit der Sozialisation eignen wir uns 
jeweils bestimmte Vorstellungen an, die uns als Subjekt bilden. Wir teilen mit 
anderen Menschen grundlegende Vorstellungen unserer Zeit. Dies betrifft und 
trifft nicht nur die Sprache, sondern jegliche Institution einer bestimmten Gesell-
schaft zu einer bestimmten Zeit. Das heißt, jede Psyche muss – Castoriadis geht 
von einer zuerst abgeschlossenen psychischen Einheit, der Monade, aus – um 
sozialisiertes Individuum, um überhaupt Subjekt sein zu können, bestimmte ge-
sellschaftliche Institutionen und ihre imaginären Bedeutungen zulassen und man 
könnte sagen integrieren: »Die Psyche muss so gut es geht gezähmt werden, um 
eine ›Realität‹ zu akzeptieren, die ihr anfangs, und in gewissem Sinne bis zum 

                                                           
217  Ebd., S. 170. 
218  Vgl. Abs. 3.2. 
219  Ebd., S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


108 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Ende, zutiefst fremd und unvertraut ist. Diese ›Realität‹ und ihre Hinnahme sind 
das Werk der Institution.«220 Die vorgängig angenommene psychische Einheit 
muss also aufbrechen. Dieses Aufbrechen bedeutet, dass fremde Institutionen in 
die Psyche einfließen und das Außen erst aufzeigen. Dieses Außen als erste 
selbstgesetzte Institution aller anderen muss sich aufdrängen.221 Diese Aufteilung 
in Innen und Außen ist ein erstes notwendiges instituiertes Imaginäres oder 
Phantasma, um überhaupt von einer Unterscheidung Individuum / Subjekt-Ge-
sellschaft sprechen zu können.222  

Das Verhältnis zwischen Autonomie und radikaler Imagination ist eng mit 
dem Begriff der Institution verknüpft. Castoriadis meint damit jegliche gesell-
schaftliche Einrichtung, genauer: Er meint jegliche Einrichtung einer bestimmten 
Gesellschaft zu einer bestimmten Zeit, die es ihr ermöglicht sich als Gesellschaft 
zu erhalten. Deshalb spricht Castoriadis immer von der Gesellschaft-Geschichte, 
da nur in der wechselseitigen Verbindung überhaupt jeweils darüber gesprochen 
werden kann. Eine geltende Norm ist eine gesellschaftlich anerkannte Institution, 
wie z.B. ›Du sollst nicht stehlen!‹.  

Zurück zum Subjekt: Kommen wir zur Sprache, oder vielmehr zu der ihm 
eigenen Fremdsprache. In der gleichen Weise wie Institutionen von der Psyche 
akzeptiert werden müssen, werden vor allem auch (sprachliche) Bedeutungen 
aufgenommen. Insofern gibt es kein ›Entkommen‹ vor den Institutionen und den 
gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen und der symbolischen Ordnung einer 
Gesellschaft, die wir gemäß Castoriadis mit der Subjekt-Werdung aufgenommen 
haben. Dazu gehört nicht zuletzt auch die Sprache. Wir eignen uns das Andere 
so an, dass wir das dem Subjekt Andere zugleich aber auch je eigene, das heißt 
die historisch überkommenen Vorstellungen in einer Gesellschaft, begreifen 
können. Erst dadurch, das scheint Castoriadis damit zu meinen, können wir in 
Abgrenzung von dieser imaginären Institutionen autonom werden. Insofern sind 
wir der Sprache nicht einfach ausgeliefert wie bei Lacan, sondern kommen ihr 
gewissermaßen bei, indem wir sie im Hinblick auf einen gemeinsamen Entwurf 
gebrauchen. Anders gesagt, ist das Ziel der Psychoanalyse für Castoriadis, dass 
jede_r Einzelne die unbewusst herrschenden Institutionen entdeckt und bearbei-
tet. Zu dieser veränderten Auffassung oder eher radikalisierten Auffassung von 
Psychoanalyse gehört auch die Distanzierung von Lacan und seiner Schule.223 

                                                           
220  Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 45. 
221  Zum Beispiel hat das Kind Hunger und schreit, aber es gibt nichts, die Mutter, die 

Brust sind abwesend. 
222  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 121-123. 
223  Vgl. Abs. 2.2.2 u. 2.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 109 

Mit der Enthüllung der Fremdherrschaft wird diese praktisch bearbeitbar. Man 
könnte mit Hegel formulieren, dass es bedeutet, sich als ›Kind seiner Zeit‹ be-
wusst zu werden. Das heißt zwar nicht, dass wir einfach wie Humpti Dumpti in 
Lewis Carolls Alice hinter den Spiegeln224 den Worten neue Bedeutungen geben 
können. Aber wir sehen, wer das Sagen hat – und eben: wer nicht. Erst damit 
meint Castoriadis wird die Gesellschaft und ihre uns fremd gewordenen Institu-
tionen kritisier- und veränderbar. Wie kommt man zu neuen Institutionen? Die 
Antwort von Castoriadis: die radikale Imagination bzw. das radikal Imaginäre. 
Er geht von einer Fähigkeit bzw. Möglichkeit aus, die sich neue Institutionen 
vorstellt, vor allem neue Formen wie das Zusammenleben organisiert sein soll. 
Dieses Vorstellen kann wirksam werden. Das hat wiederum mit Praxis zu tun. 
Wenn er also von der radikalen Imagination oder dem radikal Imaginären 
spricht, deutet er ein Hervorquellen an, das unerschöpflich ist, wie es Phantasie 
oder Vorstellungskraft andeuten. Der ständige Fluss, das Magma der gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungen verweist auch auf das ständig mögliche 
gemeinsame Tun als verändernde Praxis. Aus diesem Magma schöpft das radikal 
Imaginäre Sinn und gießt ihn in Institutionen, die in einem Symbolsystem zum 
Ausdruck kommen: »Die radikale Imagination besteht in der und durch die Set-
zung / Schöpfung von Gestalten als Vergegenwärtigung von Sinn und von Sinn 
als stets gestaltetem und vorgestelltem Sinn.«225 Castoriadis ist nicht der Mei-
nung, dass wir ohne Institutionen auskommen. Die Frage ist aber, in welchem 
Verhältnis wir zu den gesellschaftlich imaginären Bedeutungen und den daraus 
resultierenden gesellschaftlichen Institutionen stehen. Wissen wir um ihre Rela-
tivität? Können wir sie ändern? Oder: Wer kann sie ändern? Oder auch: Wer hat 
das Sagen? Das radikal Imaginäre bearbeitet unmittelbar diese imaginären Be-
deutungen gesellschaftlicher Organisation, und dies ist ein unabschließbares Un-
terfangen. Die Frage ist natürlich, wo wir diese gesellschaftlich imaginären Be-
deutungen finden sollen? Wo sonst als dem Subjekt eigenes bzw. fremdes wären 
diese bearbeitbar? Wo sonst als in einer Gemeinschaft, in welcher die Bedeutun-
gen im gemeinsamen Tun zum Ausdruck kommen? Nur so, scheint es, kann 

                                                           
224  »›Wenn ich ein Wort gebrauche‹, sprach Humpti Dumpti in ziemlich höhnischem 

Ton, ›bedeutet es genau, was es nach meinem Belieben bedeuten soll – nicht mehr 
und nicht weniger.‹ – ›Die Frage ist‹, sprach Alice, ›ob Sie ein Wort so viele ver-
schiedene Dinge bedeuten lassen können.‹ – ›Die Frage ist‹, sprach Humpti Dumpti, 
›wer Herr im Haus ist – das ist alles.‹« Carroll, Lewis: Alles über Alice. Alices Aben-
teuer im Wunderland und Durch den Spiegel und was Alice dort fand, Hamburg: Eu-
ropa Verlag 2002, S. 235f. [Herv. i.O.] 

225  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 603. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


110 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Castoriadis behaupten, dass in einem Prozess der Aufklärung diese Bedeutungen 
eingeholt und praktisch bearbeitet werden können – zuletzt also doch nicht ganz 
unantastbar bleiben. Alle drei Dimensionen des Begriffes des Imaginären deuten 
eine Relevanz dessen an, was Castoriadis mit Autonomie meint. Es bedeutet bei 
Castoriadis erstens, dass wir als Einzelne die Herrschaft der Institution und da-
mit die aktual imaginäre Institution als imaginärer Bedeutung der Gesellschaft 
durchschauen können. Zwar wird sich jede und jeder als Einzelne oder Einzelner 
bloß durch die gesellschaftlich ›aufgezwungene‹ imaginäre Institution seiner 
selbst bewusst – mit dieser Erkenntnis aber setzt Autonomie ein. Es beginnt ein 
Ringen mit dem Heteronomen. Allerdings gilt es daran zu erinnern, dass Casto-
riadis mit der Aufhebung der Heteronomie – dem fremden Gesetz – nicht meint, 
dass es keine Differenz mehr zwischen Institution und Gesellschaft geben könne 
– das bedeutete gesellschaftlich-geschichtlichen Stillstand.226 Es bedeutet zwei-
tens, dass jede historische Situation durch ein gesellschaftlich bedingtes Symbol-
system reguliert wurde und wird. In diesem zeigt sich eine imaginäre Institution, 
die sich in den meisten bisher vorherrschenden Gesellschaften als eine von der 
Gesellschaft gelöste darstellte. Und das heißt für Castoriadis, dass sie sich als 
unabänderliche vorstellt und insofern von der Gesellschaft losgelöst hat. Die 
Rückgewinnung der Macht sei nur durch einen Bruch mit einer solchen Instituti-
on möglich. Die Frage ist allerdings, wer das Sagen hat, anders ausgedrückt: 
Man muss schon die Stimme erheben, um das Sagen zu haben. Castoriadis will, 
dass Autonomie in jeder Hinsicht verwirklicht wird, und insofern steht jede In-
stitution zu jeder Zeit zur Disposition.  

Erinnern wir uns an das Zitat von Alice hinter den Spiegeln – Humpti 
Dumpti trifft den Nagel auf den Kopf. Er sagt nicht nur, dass es gerade entschei-
dend ist, wer das Sagen hat. Er sagt zugleich, dass er von einem Wort ausgeht, 
dem eine ganz andere Bedeutung zukommen kann. Das betrifft nicht nur das, 
was Castoriadis unter Autonomie und Demokratie versteht, der konsequenten 
selbstsetzenden Gesetzgebung, sondern auch das, was er unter Schöpfung ver-
steht. In diesem Sinne heißt es bei Castoriadis: »Ich möchte, daß der andere frei 
ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt 
[...].«227 Daran wird im nächsten Kapitel angeknüpft. Zunächst nochmals eine 
grobe Übersicht:  

 

                                                           
226  Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 356f.; vgl. 

auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 215. 
227  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 158. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 111 

1. Das Imaginäre ist in das radikal Imaginäre und das aktual Imaginäre zu tei-
len. Ersteres ist eine Fähigkeit oder eher die Möglichkeit, sich etwas vorzu-
stellen. Dieser entspricht die radikale Imagination der Psyche einerseits und 
andererseits das gesellschaftliche Imaginäre. Das aktuale Imaginäre wiede-
rum ist eine bestimmte Vorstellung. Die Fähigkeit sich etwas vorzustellen, 
bedeutet auch, etwas schöpfen zu können. Es ist dann nichts sinnlich Wahr-
genommenes oder rational Begriffenes.  

2. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen sind zwar, was die soziale 
Praxis betrifft, real, dennoch aber unwirklich, imaginär und nicht wahr-
nehmbar oder bloß konzeptuell als Bedingung erkennbar. Sie verweisen auf 
eine zentrale imaginäre Bedeutung, einen Gesamtsinn, um welche die Ge-
sellschaft organisiert ist, das sich in aktual Imaginärem äußert.  

3. Das Imaginäre ist nicht mit dem Symbolischen zu verwechseln. Sie bedingen 
sich, d.h. das Imaginäre drückt sich symbolisch aus, geht aber nicht darin 
auf.  

4. Institutionen sind der Ausdruck einer Verbindung von Symbol, Funktion und 
Imaginärem, d.h. das Imaginäre bringt sich im Symbol oder einem Symbol-
system zum Ausdruck, hat aber eine ebenso funktionale Ebene, um den Er-
halt einer Gesellschaft sicherzustellen.  

5. Institutionen organisierten sich in Anlehnung an vorhandene Symbolsysteme 
(geschichtlich) oder vorgefundene Identitäten oder Mengen (Natur).  

6. Eine Institution kann als unveränderliche vorgestellt werden. Eine aktuale 
Gesellschaft erkennt die vorhandenen Institutionen nicht mehr als »eigenes 
Produkt«228, als gesetzte, was Castoriadis Heteronomie oder Entfremdung 
nennt.  

7. Gesellschaft-Geschichte bedeutet die Gesamtheit der institutionellen imagi-
nären Strukturen, die in Symbolen zum Ausdruck kam und kommt, sich in 
der Praxis, dem Handeln der Menschen, wirksam zeigte und zeigt. Sie ist als 
instituierende und instituierte Gesellschaft konstituiert.  

8. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen bleiben in Bewegung, deu-
ten auf den Untergrund, das Magma, woraus sich die immer neuen imaginä-
ren Bedeutungen, die entstehen können, schöpfen. 
 

Die bisherige Untersuchung der zentralen Begriffe von Castoriadis hat einen 
gemeinsamen Fluchtpunkt deutlich werden lassen: Das Subjekt soll aus seinen 
vielfältigen Verstrickungen herausfinden. Das bedeutet, dass das Subjekt seine 
Stellung (vielleicht auch Einstellung) gegenüber sich und der Gesellschaft soweit 

                                                           
228  Ebd., S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


112 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zu reflektieren vermag, dass es Herrschaft gewinnt. Herrschaft vor allem über 
sich selbst und das heißt über sein eigenes Handeln. Dies geschieht über die Be-
wusstwerdung der eigenen sozialen Herkunft im weitesten Sinne. Genauso ge-
schieht dies durch das Bewusstsein über die Herkunft der gesellschaftlichen In-
stitutionen, welche als erschaffene Dinge begriffen werden und damit auch mit 
dem Bewusstsein verbunden sind, dass sie von irgendjemandem, das heißt den 
Menschen, geschaffen wurden. Aus diesen Begrifflichkeiten lassen sich nun 
zwei Probleme herausschälen. Erstens stellt sich die Frage, ob Castoriadis mit 
seinen Begriffen überhaupt ein angemessenes Instrumentarium bietet, um gesell-
schaftliche Vorgänge und Konflikte aufgrund der Heteronomie zu beschreiben. 
Dem wird anhand eines konzeptuellen Vergleichs zwischen ihm und Axel Hon-
neths Begriff der Anerkennung bzw. dem Kampf um Anerkennung nachgegan-
gen. Zweitens stellt sich die Frage, eine etwas ketzerische Frage, warum über-
haupt Autonomie als Kernbegriff feststehen sollte. Damit verknüpft ist die Fra-
ge, warum Castoriadis diesem Konzept eine normative Bedeutung zuschreiben 
kann. Denn es stellt sich ja durchaus die Frage, warum dieses normativ-
politische Ziel der Autonomie angestrebt werden sollte. Es handelt sich also um 
ein Begründungsproblem, dem im nächsten Kapitel nochmals nachgegangen 
werden muss.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

3.  Entfremdung – Autonomie 

 
Doug Quaid: If I’m not me, then who the hell 
am I?  
Lori Quaid: How would I know? I just work 
here.1 
TOTAL RECALL; LEN WISEMAN  

 
 
 
Erstens, welche Bedeutung hat der Begriff der Entfremdung in Castoriadis’ poli-
tischer Philosophie? Die zweite damit zusammenhängende Frage lautet: Warum 
kann Castoriadis dem Kernbegriff Autonomie überhaupt normativen Wert bei-
messen? Insofern wird es hilfreich sein, die Entfremdung bei Marx wenigstens 
rudimentär nochmals zu klären.  
 
 
3.1  ENTFREMDUNG 
 
Im Folgenden wird dem Begriff der Entfremdung bei Castoriadis nachgegangen. 
Dabei benutze ich den Begriff der Entfremdung (aliénation), um den Begriff der 
Heteronomie, wie ihn Castoriadis braucht, zu verdeutlichen.2 Verknüpft ist diese 
Übersetzung mit der Bedeutung der Entfremdung bei Marx. Im Weiteren werden 
die Verknüpfungen zum Verständnis des Begriffs bei Marx herausgearbeitet, um 
zum Schluss die Schwierigkeiten, die bei letzterem und insofern bei Castoriadis 
bestehen, klarzustellen.  
 

                                                           
1  TOTAL RECALL (USA 2012, R: Len Wiseman). 
2  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 175; 185f. bzw. Castoriadis: 

L’Institution imaginaire de la société, S. 138; 148f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


114 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

3.1.1  Entfremdung bei Castoriadis 
 
Was versteht Castoriadis unter Entfremdung? Um die Frage zu beantworten, 
kann man den Faden am Ende des letzten Kapitels wieder aufnehmen: »Ich 
möchte, dass der andere frei ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Frei-
heit des anderen beginnt [...].«3 Diesen Begriff der Autonomie verfolgt Castoria-
dis auch mit der Formulierung: »Unsere Auffassung von Autonomie macht deut-
lich, daß man Autonomie einerseits nur wollen kann, wenn man sie für alle will, 
und daß andererseits ihre volle Verwirklichung nur als kollektives Unternehmen 
denkbar ist.«4 Nun stellt sich zuerst die Frage, inwiefern die Menschen, wie sie 
sich Castoriadis vorstellt, von der Autonomie entfremdet sind. Das Verständnis 
der Autonomie ergibt sich mit der Klärung des Begriffes des Gesellschaftlichen 
und was mit »kollektives Unternehmen« gemeint ist.  

Wie erläutert wurde, entsteht jedes Subjekt als Subjekt erst durch das Auf-
brechen der psychischen Monade und damit dem Einfließen gesellschaftlicher 
imaginärer Bedeutungen, das heißt Sinn. Damit wird Subjekt, wer Gesellschaft 
›einlässt‹. Subjekt sein bedeutet dann nichts anderes als in einer bestimmten Zeit, 
an einem bestimmten Ort Subjekt zu werden. Genau das meint Castoriadis, wenn 
er schreibt, »daß das Subjekt in sich selbst auf einen Sinn stößt, der nicht der 
seine ist [...]«5. Damit ist Autonomie niemals nur als Autonomie eines Subjekts 
denkbar, sondern immer schon ein gesellschaftliches Verhältnis. Damit ist aber 
nicht nur ein Verhältnis von Subjekten unter sich, sondern irgendetwas darüber 
hinaus gemeint. Castoriadis spricht insofern von »dem Gesellschaftlichen im ei-
gentlichen Sinne«6. Darauf wurde mit den Erläuterungen zu den gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen und den gesellschaftlichen imaginären Institutio-
nen bereits eingegangen.7  

Das Ziel der Autonomie ist also auch niemals erreichbar als subjektives Ziel. 
Autonomie kann nur kollektiv bzw. gesellschaftlich verständlich und erreichbar 
sein. Genauso wie Autonomie muss umgekehrt auch Entfremdung gesellschaft-
lich verstanden werden. Castoriadis spricht von instituierter Heteronomie, also 
Fremdbestimmung.8 Neben der psychoanalytischen Dimension und der Freiheit 
im Verhältnis zu anderen Menschen wurzle Entfremdung in der gesellschaftli-

                                                           
3  Ebd., S. 158. [Herv. i.O.] 
4  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 183. 
5  Ebd. 
6  Ebd. [Herv. i.O.] 
7  Vgl. Abs. 2.1.2. 
8  Ebd., S. 185f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 115 

chen Welt. Diese Bereiche bleiben eng aneinander gebunden. Was heißt nun 
aber gesellschaftliche Heteronomie, also Fremdgesetzlichkeit? Dass dieser Dis-
kurs des anderen, wie er bereits angedeutet wurde, das Subjekt nicht gänzlich 
umgreift, ist eine konzeptuelle Bedingung, da Autonomie sonst nicht mehr 
denkbar wäre. Aber Castoriadis behauptet zudem, dass die gesellschaftliche He-
teronomie etwas darüber hinaus sei. An dieser Stelle kommen die Institutionen 
und ihre imaginären Bedeutungen ins Spiel. Gerade von diesen sei das Subjekt, 
betrachte man die Gesellschaft als Ganzes, entfremdet, in dem Moment, wenn 
die Institutionen nicht mehr als eingerichtete, gesetzte durchschaut würden. Cas-
toriadis spricht sogar von Verselbständigung. Kurz: Die Institution knechte die 
Gesellschaft.  
 
»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein 
funktionaler und ein imaginärer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbständigung und Vorherrschaft des imaginären Moments 
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbständigung und Vormachtstellung der 
Institution gegenüber der Gesellschaft ist.«9  
 
Oder:  
 
»Wir haben vielmehr die erheblich wichtigere Tatsache im Auge, daß sich die Institution 
nach ihrer Einsetzung zu verselbständigen scheint, [...] daß sie in ihrem Fortbestand und 
ihren Wirkungen über ihre Aufgabe, ihre ›Ziele‹ und ihre ›Rechtfertigungen‹ hinaus ein 
Eigenleben annimmt. [...] Was ›zunächst‹ wie ein Ensemble von Institutionen im Dienst 
der Gesellschaft aussah, wird zu einer Gesellschaft im Dienste von Institutionen.«10  
 
Die Entfremdung besteht – kurz gesagt – darin, dass die Institutionen nicht mehr 
veränderbar scheinen, dass sie von der Gesellschaft entfernt und verselbständigt 
sind / scheinen. Die Aufhebung dieser Entfremdung besteht darin, dieses Ver-
hältnis so umzukehren, dass die Institutionen wiederum in den Dienst der Ge-
sellschaft treten und neu gestaltet werden und immer umgestaltet werden kön-
nen, das bedeutet in der Verfügungsgewalt der Gesellschaft verbleiben. Dazu 
braucht es ein Wissen gegenüber den imaginären Bedeutungen und ein Wollen 
gegenüber der Veränderung der Institutionen.11 Etwas konkreter geht Castoriadis 
auf diesen Anspruch der Aufhebung dieser Verselbständigung ein, wenn er von 

                                                           
9  Ebd., S. 226. 
10  Ebd., S. 188. 
11  Ebd., S. 186. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


116 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

der autogestion, d.h. Selbstverwaltung, spricht.12 Worin besteht nun gemäß Cas-
toriadis die Lösung gegenüber der Fremdgesetzlichkeit oder Fremdherrschaft, 
wie sie in einem Unternehmen vorherrscht (er spricht auch von Kontrolle und 
Zwang)? Die Antwort kann kurz ausfallen: Die Lösung besteht in der Selbstver-
waltung oder demokratischen Verwaltung der Arbeitenden.13 Indem er festhält, 
dass die vorherrschende Produktionsweise durch hierarchische Verhältnisse 
strukturiert werde, zeigt er umgekehrt, dass die Auflösung der Hierarchie durch 
Selbstbestimmung die Heteronomie ablöse. Er verdeutlicht dies an der Organisa-
tion von Betrieben oder Unternehmen – und das ist nun entscheidend für sein 
Verständnis dessen, was er mit Entfremdung meint:  
 
»Und warum muss man Zwang organisieren, warum ist es nötig, dass es Zwang gibt? 
Weil die Arbeitnehmenden normalerweise keinen überschwänglichen Enthusiasmus zei-
gen, um den Anweisungen der Direktion zu folgen. Und warum ist das so? Weil ihnen 
weder ihre Arbeit noch ihr Produkt eignet, weil sie sich entfremdet und ausgebeutet füh-
len, weil sie nicht selbst entschieden haben, das zu tun, was sie tun; kurz, weil ein immer-
währender Konflikt zwischen jenen, die arbeiten, und jenen, die die Arbeit von anderen 
bestimmen und daraus Profit schlagen, besteht.«14  
 
Castoriadis15 begründet hier, warum es Zwang in hierarchisch organisierten Un-
ternehmen brauche und bezieht sich auf den Begriff der Entfremdung. An ande-
rer Stelle kommt Castoriadis auf die wahren sozialen Werte gegenüber der Hie-
rarchie und Konkurrenz zu sprechen, die diesen Faden aufnehmen: das Interesse 
an der Arbeit selbst, das Vergnügen etwas gut zu tun, was man selber gewählt 
hat zu tun, Schöpfung oder Erfindung, Kreativität, Achtung und Anerkennung 

                                                           
12  Castoriadis, Cornelius: Le contenu du socialisme, Paris: Union Générale d’édition  

(10 / 18) et Cornelius Castoriadis 1979, S. 301-322.  
13  Ebd., S. 305f. 
14  Ebd., S. 307: »Et pourquoi faut-il organiser la contrainte, pourquoi faut-il qu’il y ait 

contrainte? Parce que les travailleurs ne manifestent pas en général spontanément un 
enthousiasme débordant pour faire ce que la direction veut qu’ils fassent. Et pourquoi 
cela? Parce que ni leur travail, ni son produit ne leur appartiennent, parce qu’ils se 
sentent aliénés et exploités, parce qu’ils n’ont pas décidé eux-mêmes ce-qu’ils ont 
fait; bref, parce qu’il y a un conflit perpétuel entre ceux qui travaillent et ceux qui di-
rigent le travail des autres et en profitent.« [Dt. Übers. v. nc; Herv. i.O.] 

15  Es gilt zu beachten, dass der Artikel in Zusammenarbeit mit Daniel Mothé verfasst 
wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 117 

der anderen.16 Am Schluss des Artikels kommt Castoriadis zur politischen Di-
mension mit der Abschaffung ungleicher Lohnverhältnisse, wenn er folgert, dass 
dies das einzige Mittel zum Zweck einer Produktionsweise im Sinne der Bedürf-
nisse der Gesellschaft sei. Damit ist der Stein des Anstoßes genannt. Diese von 
Castoriadis verurteilte Verselbständigung der Institution findet sich analog am 
Beispiel des Unternehmens – oder eigentlich: umgekehrt vom Unternehmen aus-
gehend, erst in der Gesellschaft als politisches Problem.17 Wenn Castoriadis von 
der Freiheit als gemeinsames Wollen der Freiheit eines jeden spricht, dann ist 
damit nicht nur politische Freiheit als kollektive Bedingung und Verwirklichung 
gemeint, sie referiert zurück auf die ›reale Basis‹ von der Castoriadis denkend 
herkommt, den ökonomisch ungleichen (Produktions-)Verhältnissen, die ent-
fremdet sind. So wie er in Le contenu du socialisme I bzw. Über den Inhalt des 
Sozialismus I18 erklärt und damit die Bedeutung der Entfremdung seit seiner Zeit 
bei der Gruppe Socialisme ou Barbarie aufnimmt: »Entfremdung ist also das 
Gegenteil freien schöpferischen Handelns in einer vom Menschen geschaffenen 
Welt. [...] Jede Entfremdung ist eine Form menschlicher Vergegenständlichung, 
d.h. hat ihren Ursprung in menschlichem Handeln [...].«19 Die Lösung dieser 
Entfremdung verweist auf den Begriff der Autonomie, wie ihn Castoriadis später 
umfassend für gesellschaftliche Belange benutzt und wie er ihn hier bereits über 
den Produktionsprozess hinaus auch für Familie, Erziehung und Kultur ein-
bringt.20 Wesentlich bleibt, dass sich Castoriadis mit seinem Anspruch auf Auto-
nomie auf das Konzept der Entfremdung bei Marx bezieht, und dass dieses, wie 
eben erläutert, auch noch in späteren Texten weiter seine Bedeutung behält. 
Trotz seiner ständigen Behauptung, er habe sich vom Marxismus verabschiedet. 
Damit ist ein erster Schritt getan, dass der Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis noch auf die Marx’sche Bedeutung referiert. Ein weiterer Schritt muss aber 
noch getan werden, um die Verknüpfung zwischen den Begriffen klarzustellen. 
Es gilt also zu fragen: Wenn der Begriff der Entfremdung noch Anleihen bei 
Marx macht, wie hängt er dann mit dem Begriff des Imaginären zusammen? Be-

                                                           
16  Ebd., S. 319. 
17  Castoriadis verdeutlicht dies, insofern er behauptet, dass die Machtfülle in Unterneh-

men durch ihre Demokratisierung eingeholt werden könne. Sozialismus bedeutet die 
Selbstverwaltung der Arbeitenden in ihren Betrieben. Vgl. Castoriadis: Le contenu du 
socialisme bzw. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, 
S. 65-221. 

18  Ebd., S. 65-93. 
19  Ebd., S. 85. 
20  Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


118 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

vor auf die Frage eingegangen werden kann, muss zuerst der Begriff der Ent-
fremdung bei Marx erläutert werden.  
 
3.1.2  Entfremdung bei Marx 
 
Der Begriff der Entfremdung bei Marx hat eine konzeptuell grundlegende Be-
deutung. Im Folgenden wird diese Bedeutung kurz umschrieben, um dann auf 
eine Kritik einzugehen, die sich mit dem damit zusammenhängenden Problem 
der Begründung beschäftigt.21  

Seit der Herausgabe der Pariser Manuskripte Anfang der 1930er Jahre und 
seit der breiten Rezeption während der 1960er und 1970er Jahre wird dem Be-
griff der Entfremdung eine zentrale Rolle im Konzept von Marx zugesprochen. 
Um die später folgenden Probleme, die damit verbunden sind deutlich machen 
zu können, bedarf es zuerst einer, wenn auch kurzen, Zusammenfassung wesent-
licher Aspekte dieses Begriffs. Allerdings kann es hier nicht darum gehen, den 
Begriff in seiner ganzen Rezeptionsgeschichte wiederzugeben, sondern wesent-
liche Pfeiler der von Marx referierten Bedeutung in den Manuskripten und in 
Ansätzen in anderen Schriften aufzusuchen und klarzustellen. Es wird systema-
tisch von den Pariser Manuskripten ausgegangen, wobei angenommen wird, dass 
die Entfremdung bei Marx in seinem Werk eine durchgehend zentrale Bedeu-
tung behielt.22  

 
Gattungswesen Mensch?  
Der Begriff der Entfremdung bezieht sich auf das Gattungswesen Mensch. Was 
ist dieses Gattungswesen Mensch, von dem sich die Individuen entfremden bzw. 
entfremdet haben? Was macht die entfremdete Situation aus?  
 
»In der Art der Lebenstätigkeit liegt der ganze Charakter einer species, ihr Gattungscha-
rakter, und die freie bewußte Tätigkeit ist der Gattungscharakter des Menschen. [...] Das 
Tier ist unmittelbar eins mit seiner Lebenstätigkeit. Es unterscheidet sich nicht von ihr. Es 
ist sie. Der Mensch macht seine Lebenstätigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens 
und seines Bewußtseins. Er hat bewußte Lebenstätigkeit. Er ist nicht eine Bestimmtheit, 
mit der er unmittelbar zusammenfließt. Die bewußte Lebenstätigkeit unterscheidet den 

                                                           
21  Djindjić, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie und das Problem der Begrün-

dung, Dissertation, Universität Konstanz, Konstanz 1979. 
22  Vgl. Mészàros, Istvàn: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, München: Paul List Verlag 

KG 1973; Fetscher, Iring: Grundbegriffe des Marxismus, Hamburg: Hoffmann und 
Campe Verlag 1976, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 119 

Menschen unmittelbar von der tierischen Lebenstätigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gat-
tungswesen.«23  
 
Marx geht von einer bestimmten Anlage aus, die Praxis, das Tun der Menschen 
in den Vordergrund rückt. Die Menschen vollbringen sich insofern und äußern 
sich in ihrem Tun. Dass dies keine statische oder substanzielle Festsetzung be-
deutet, darauf deutet Marx, wenn er schreibt, dass der Mensch keine Bestimmt-
heit sei. Der Mensch als Gattung Mensch vollbringt sich nur in einer freien und 
bewussten (produktiven) Tätigkeit. Diese Tätigkeit bedeutet, das scheinen ge-
wisse Autoren zu verkürzen24, nicht nur Arbeit als Produktion von Waren, was 

                                                           
23  Marx, Karl: Pariser Manuskripte. Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 

Jahre 1844, hg. v. Robert Katzenstein, Westberlin: Verlag Das Europäische Buch 
1987, S. 62. [Herv. i.O.] 

24  Müller, Friedrich: Entfremdung. Folgeprobleme der anthropologischen Begründung 
der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, Berlin: Duncker & Humblot 1985 S. 
74f.: »Spezifisch im Kapitalismus ist der Arbeiter gegenüber der Natur, gegenüber 
seinem Produkt, seiner Arbeit und gegenüber der Gesellschaft entfremdet. Die Ent-
fremdung des Nichtarbeiters als Fehlen wirklicher Verbindung mit dem allein ver-
menschlichenden Produktionsakt ergänzt die des Arbeiters – vergleichbar der Form 
der Entfremdung des nicht-arbeitenden ›Herrn‹ in der ›Phänomenologie des Geistes‹.« 
– Müller ist an mehreren Stellen unpräzise: Einerseits interpretiert er den Bourgeois 
als Nichtarbeiter so, dass dieser überhaupt nicht produktiv sein könnte, zum anderen 
spricht er dem Produktionsakt des Arbeiters vermenschlichenden Charakter zu, bleibt 
also ungenau, da er sagen müsste dem Produktionsakt des Menschen, da der Arbei-
tende im Sinne der kapitalistischen Produktionsweise nicht vermenschlicht, sondern 
umgekehrt entfremdet wird. Einen dritten Fehler begeht Müller, indem er das Herr-
schaftsverhältnis zwar richtigerweise auf Hegel bezieht, aber wiederum ungenau, in-
dem er es mit der Wechselseitigkeit von Herr und Knecht vergleicht, wenn es um den 
Begriff der Entfremdung geht. Bei begrifflich genauer Betrachtung sieht man so-
gleich, dass der Begriff der Entfremdung von Marx zwar von Hegel übernommen 
wird, aber in konzeptueller Hinsicht eine andere Bedeutung hat. Während es bei Hegel 
um eine Frage der Erkenntnis und Bezugnahme auf die Welt geht, handelt es sich bei 
Marx um eine materialistische Beschreibung der Produktionsverhältnisse und -weisen. 
Müller widerspricht sich zudem eine Seite später, wenn er wiederum behauptet, dass 
Marx den Aspekt der Anerkennung weggelassen habe, obwohl er kurz zuvor behaup-
tet, dass die Verhältnisse Herr-Knecht vergleichbar seien mit jenen von Arbeiter-
Nichtarbeiter. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


120 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

inkohärent wäre, sondern auch intellektuell oder künstlerisch tätig zu sein.25 Es 
verdeutlicht insgesamt das Verhältnis zu sich selbst als Mensch, das nachgerade 
nur in dieser gemeinsamen Produktivtätigkeit zum Ausdruck kommt.26 Anders 
formuliert:  
 
»Er [Marx; nc] spricht nicht einfach von der Entfremdung des Menschen von der ›Natur‹ 
als solcher, sondern von der Entfremdung des Menschen von seiner eigenen Natur, von 
der ›anthropologischen Natur‹ [...]. Eben dieser Begriff der ›eigenen anthropologischen 
Natur‹ impliziert notwendig die ontologisch fundamentale Selbstvermittlung des Men-
schen mit der Natur durch seine Produktiv-(und Selbstproduktiv-)Tätigkeit.«27  
 
Es bleibt die Frage, ob diese »anthropologische Natur« und mit ihr die notwen-
dige ontologisch fundamentale Selbstvermittlung in der Praxis dadurch normati-
ven Charakter hat, indem die Rückgewinnung dieser Menschlichkeit nur durch 
eine grundlegende Veränderung der entfremdeten und entfremdenden Verhält-
nisse zu erreichen ist. Insofern müsste wiederum gezeigt werden, worauf dieser 
normative Anspruch ruht bzw. was diese anthropologische Natur ist und warum 
gerade diese Natur entscheidend ist. Es wurde und wird seit der Veröffentli-
chung der Pariser Manuskripte darüber gestritten, welche Bedeutung das Kon-
zept der Entfremdung in den späteren Werken überhaupt noch habe. Der Begriff 
tauche bei Marx – so öfters ein Einwand – nicht mehr systematisch auf. Fromm 
und Mészàros erwidern, dass die Kategorie der Entfremdung bei Marx durchge-
hend seine Relevanz behalte.28 Auch Oppolzer betont, wenn auch umgekehrt 
sich darauf beziehend, dass das Konzept der Entfremdung bereits in den frühen 
Schriften die wichtige Funktion einer kritischen Kategorie inne habe, – also auch 
später behält.29 Diese Annahme wird im Folgenden geteilt. Die Bewertung der 
entfremdeten Verhältnisse ist nur denkbar durch ein Kriterium bzw. eine Norm, 
welches bzw. welche erst die Entfremdung als negatives Phänomen ausweist – 
angesichts der möglichen Selbstvermittlung der Menschen in der Produktivtätig-

                                                           
25  Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx: mit den wichtigsten Teilen der Früh-

schriften von Karl Marx, Frankfurt am Main: Europäische Verlagsanstalt 1980, S. 52. 
26  Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 134. 
27  Ebd., S. 135. [Herv. i.O.] 
28  Vgl. Fromm: Das Menschenbild bei Marx, S. 55; Mészàros: Der Entfremdungsbegriff 

bei Marx, S. 116: »Die Manuskripte legen [...] die Fundamente des Marxschen Sys-
tems, zentriert um den Entfremdungsbegriff.« [Herv. i.O.] 

29  Oppolzer, Alfred A.: Entfremdung und Industriearbeit: Die Kategorie der Entfrem-
dung bei Karl Marx, Köln: Pahl-Rugenstein-Verlag 1974, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 121 

keit.30 Dass allerdings Marx und Engels sich von anthropologischen Konstanten 
distanziert und diese kritisiert haben, ist bekannt. In der Deutschen Ideologie 
bemerken sie, dass ihre ältere Ausdrucksweise von Menschen als »Wesen« oder 
»Gattung« mehr Anlass für substantielle Zuschreibungen von Seiten ihrer Geg-
ner gegeben habe, als überhaupt intendiert.31 Worauf sie damit deuten, ist der 
Umstand, dass Wesen nicht als Substanz verstanden wird, sondern ein der beo-
bachteten Wirklichkeit entnommenes Faktum und kein theoretisch unterstelltes, 
d.h. überhistorisches Sein, darstellt. Dafür spricht auch die Interpretation, dass 
Marx von der Entfremdung als grundlegend ökonomischer spreche, indem er 
»allein von der Bedürftigkeit des empirischen Menschen als eines leiblich-
sinnlichen Wesens« voraussetze.32 Das erläutert in anderer Weise Mészàros, 
wenn er zeigt, dass es Marx bei der Rede vom wirklichen Menschen um den his-
torischen Menschen gehe und wie er sich im Verhältnis zur Natur produziert.33 
Insofern bleibt aber die Frage noch unbeantwortet, warum die freie und bewusste 
Tätigkeit als Norm und Spezifikum der menschlichen Wirklichkeit hervorgeho-
ben wird. Wird damit nicht doch eine über die faktische Bedürftigkeit notwendi-
ge Eigenschaft gesetzt, die erwiesenermaßen nicht überzeitlich und überhisto-
risch gesetzt werden dürfte?  

Entfremdete Arbeit, die Arbeit entfremdeter Menschen unter kapitalistischer 
Herrschaft, bedeutet bei Marx immer schon entfremdete Tätigkeit. Diese Ent-
fremdung im Zusammenhang mit der Arbeit äußert sich in verschiedener Hin-
sicht.  
 
»Worin besteht nun die Entäußerung der Arbeit?  
Erstens, daß die Arbeit dem Arbeiter äußerlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehört, daß 
er sich daher in seiner Arbeit nicht bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern unglück-
lich fühlt, keine freie physische und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis [...] 
und seinen Geist ruiniert. Der Arbeiter fühlt sich daher erst außer der Arbeit bei sich und 
in der Arbeit außer sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist 
er nicht zu Hause. Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsar-
beit. Sie ist daher nicht die Befriedigung eines Bedürfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel, 
um Bedürfnisse außer ihr zu befriedigen. Ihre Fremdheit tritt darin rein hervor, daß, sobald 
kein physischer oder sonstiger Zwang existiert, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die 

                                                           
30  Vgl. dazu Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie. 
31  Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 3, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1959, S. 

218. 
32  Müller: Entfremdung, S. 79. 
33  Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


122 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

äußerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entäußert, ist eine Arbeit der 
Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die Äußerlichkeit der Arbeit für den 
Arbeiter darin, daß sie nicht sein Eigen, sondern eines anderen ist, daß sie ihm nicht ge-
hört, daß er in ihr nicht sich selbst, sondern einem anderen angehört.«34  
 
Erstens, die Menschen arbeiten in einem Zwangsverhältnis, sind also unfrei, 
zweitens, sie können die Art und Weise des Arbeitens nicht selber bestimmen, 
sind also unfrei und ›bewusstloser‹ Teil einer Maschine. Drittens, sie erarbeiten 
Gegenstände, Produkte, die ihnen nicht gehören35, wie dies in der folgenden Pas-
sage deutlich wird:  
 
»Der Gegenstand, den die Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt ihr als ein fremdes Wesen, 
als eine von dem Produzenten unabhängige Macht gegenüber. Das Produkt der Arbeit ist 
die Arbeit, die sich in einem Gegenstand fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegen-
ständlichung der Arbeit. Diese Verwirklichung der Arbeit erscheint [...] als Entwirkli-
chung des Arbeiters, die Vergegenständlichung als Verlust und Knechtschaft des Gegen-
standes, die Aneignung als Entfremdung, als Entäußerung.«36  
 
Insofern sind die Verarbeitung der Natur und damit die Entäußerung in der Ar-
beit nicht durch die Aneignung der Natur aufgehoben. Im Gegenteil bekräftigen 
die arbeitenden Menschen durch das fremde Eigentum, das dem Bourgeois insti-
tutionalisierterweise zugehört, ihr – ihnen fremdes – Selbstverhältnis. Die ent-
fremdete Arbeit bedeutet also zugleich die perpetuierte Entfremdung von sich 
selbst im Akt der Produktion. Die sozialen Verhältnisse scheinen dabei nicht 
damit zusammenzuhängen. Die vermeintlich natürlichen Verhältnisse bezeich-
nen die von Marx eingeklagte Naturwüchsigkeit der zu zerschlagenden Klassen-
verhältnisse. Damit ist die zentrale Kategorie des Eigentums und der Eigentums-
verhältnisse im Sinne des Besitzes an den Produktionsmitteln wenigstens ange-
deutet. Durch den fremdgesteuerten Vorgang in der Produktion bzw. Arbeit, dem 
ebenso fremdbestimmten Ziel eines Produkts bzw. einer Ware, das dem Arbei-
tenden nicht mehr gehört, ergibt sich für Marx eine mehrfache Folge im Verhält-
nis der Menschen untereinander. Einerseits bestehen Abhängigkeitsverhältnisse, 
die als Herrschaftsverhältnisse beschrieben werden können.  

 

                                                           
34  Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.O.] 
35  Oppolzer: Entfremdung und Industriearbeit, S. 68f. 
36  Marx: Pariser Manuskripte, S. 57f. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 123 

»Die Entfremdung des Menschen, überhaupt jedes Verhältnis, in dem der Mensch zu sich 
selbst [steht] [sic; nc], ist erst verwirklicht, drückt sich aus in dem Verhältnis, in welchem 
der Mensch zu d[em] [sic; nc] andern Menschen steht. [...]  
Wenn das Produkt der Arbeit mir fremd ist, mir als fremde Macht gegenübertritt, wem ge-
hört es dann?  
Wenn meine eigne Tätigkeit nicht mir gehört, eine fremde, eine erzwungne Tätigkeit ist, 
wem gehört sie dann? [...]  
Wenn das Produkt der Arbeit nicht dem Arbeiter gehört, eine fremde Macht ihm gegen-
über ist, so ist dies nur dadurch möglich, daß es einem andern Menschen außer dem Ar-
beiter gehört. Wenn seine Tätigkeit ihm Qual ist, so muss sie einem andern Genuß und die 
Lebensfreude eines andern sein. [...] Wenn er [der Mensch; nc] sich also zu dem Produkt 
seiner Arbeit, zu seiner vergegenständlichten Arbeit als einem fremden, feindlichen, mäch-
tigen, von ihm unabhängigen Gegenstand verhält, so verhält er sich zu ihm so, daß ein an-
derer, ihm fremder, feindlicher, mächtiger, von ihm unabhängiger Mensch der Herr dieses 
Gegenstandes ist. Wenn er sich zu seiner eignen Tätigkeit als einer unfreien verhält, so 
verhält er sich zu ihr als der Tätigkeit im Dienst, unter der Herrschaft, dem Zwang und 
dem Joch eines andern Menschen.«37  
 
Darüber hinaus könnten sich die Menschen nicht mehr im Sinne ihres Gattungs-
charakters aufeinander beziehen:  
 
»Jede Selbstentfremdung des Menschen von sich und der Natur erscheint in dem Verhält-
nis, welches er sich und der Natur zu andern, von ihm unterschiednen Menschen gibt. [...] 
In der praktischen wirklichen Welt kann die Selbstentfremdung nur durch das praktische, 
wirkliche Verhältnis zu andern Menschen erscheinen. Das Mittel, wodurch die Entfrem-
dung vorgeht, ist selbst ein praktisches. Durch die entfremdete Arbeit erzeugt der Mensch 
also nicht nur sein Verhältnis zu dem Gegenstand und dem Akt der Produktion als frem-
den und ihm feindlichen Mächten; er erzeugt auch das Verhältnis, in welchem andre Men-
schen zu seiner Produktion und seinem Produkt stehn, und das Verhältnis, in welchem er 
zu diesen andern Menschen steht.«38  
 
In der bloßen Warenwelt, die bestimmend würde, zeigten sich nicht mehr zwi-
schenmenschliche Verhältnisse, sondern nur noch Verhältnisse zu Waren. Die 
Arbeit bestimmt in dieser Konzeption nicht nur den Produktionsprozess, sondern 
auch alle Verhältnisse zwischen den Menschen: also über das Produktionsver-
hältnis von Arbeitendem und Kapitalisten hinausgehend, auch das Verhältnis 

                                                           
37  Marx: Pariser Manuskripte, S. 64f. [Herv. i.O.] 
38  Ebd., S. 65. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


124 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zwischen den Arbeitenden. Indem die reale Basis und ihre Produktionsweise ent-
fremdet sind, sind es auch alle anderen Verhältnisse, seien sie sozialer oder poli-
tischer Art. Darauf bezieht sich der Kommentar von Müller, wenn er schreibt:  
 
»Sie [juristische und politische Strukturen; nc] spiegeln als politische Entfremdung [...] 
die ökonomische Entfremdung des Waren-Menschen wider, der nur noch eine Art kennt, 
sich – neben seinem Eingespanntsein in entfremdete Produktion – zur äußeren Welt in Be-
ziehung zu setzen: indem er sie hat und konsumiert.«39  
 
Diese entfremdete Beziehung zwischen den Menschen beschreibt Marx im Kapi-
tal unter dem Titel des Fetischcharakters der Ware.40 Darauf weist auch Müller 
hin, der in diesem »Fetischismus von Wert und Ware« die Wurzel der gesell-
schaftlichen Entfremdung sieht.41 Was Marx an dieser Stelle beschreibt, ist das 
Verhältnis zwischen den Menschen, das im Warenaustausch durch das Verhält-
nis zwischen Produkten ihrer Arbeit ersetzt wird. Da es sich – verkürzt gesagt – 
um entfremdete Produkte ihrer entfremdeten Tätigkeit handelt, können die zwi-
schenmenschlichen Beziehungen auch nicht einer freien und bewussten Form 
entsprechen. Marx schreibt: »Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhält-
nis der Menschen selbst, welches hier für sie die phantasmagorische Form eines 
Verhältnisses von Dingen annimmt.«42 Damit betont Marx den verdeckten Cha-
rakter des Verhältnisses zwischen den Menschen, deren »Naturwüchsigkeit«, die 
sich imaginären Verhältnissen – man könnte mit Castoriadis von imaginären 
instituierten Bedeutungen sprechen – anhand des Warenwerts hingeben.43 Die 

                                                           
39  Müller: Entfremdung, S. 76. [Herv. i.O.] 
40  Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 23, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1962, S. 

85-98. 
41  Müller: Entfremdung, S. 75. 
42  Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 86. 
43  Diese Annäherung an Castoriadis würde von Sommer / Wolf wohl bestritten. Das 

Verhältnis unter Menschen sei grundlegend von der Arbeit geprägt, Arbeitsprodukte 
seien Träger gesellschaftlicher Bedeutung, nicht imaginäre Bedeutungen: »Die Men-
schen schaffen von der Warenzirkulation angefangen über den Produktionsprozess bis 
zu den komplexesten Verschlingungen der Kapitalkreisläufe im kapitalistischen Ge-
samtreproduktionsprozess gesellschaftliche Verhältnisse, die über die von den Men-
schen geschaffenen gesellschaftlichen Verhältnissen von Sachen (Arbeitsprodukte in 
der Zirkulation und der Produktion) vermittelt sind.« Sommer / Wolf: Imaginäre Be-
deutungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Casto-
riadis, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 125 

Veränderung dieser Verhältnisse verläuft über die Änderung der Eigentumsver-
hältnisse und der damit verbundenen Veränderung der Arbeitsweise.44  

Es bleibt die Frage zurück, welches Kriterium entfremdete Verhältnisse als 
solche bezeichnet. Wie Mészàros schreibt, bilden bei Marx »Mensch«, »Natur« 
und »Industrie« bzw. »Produktivtätigkeit« die Bezugsgrößen. Letztere sei »ent-
scheidend wichtig«45, was sich mit den Auszügen aus den Pariser Manuskripten 
verdeutlichte. Dennoch bilden alle drei Begriffe in ihrer Verhältnismäßigkeit das 
Kriterium im Hinblick auf die Entfremdung durch das Verhältnis der Arbeit zum 
Privateigentum, welche den Platz des ›Menschen‹ eingenommen hat.46 Wie wird 
diese entscheidend wichtige Bezugsgröße der »Produktivtätigkeit« bei Marx be-
gründet?  
 
3.1.3  Begründung bei Marx 
 
In diesem Abschnitt wird der Frage nachgegangen, ob der Begriff der Entfrem-
dung bei Marx wohlbegründet ist. Es zeigt sich ein Begründungsproblem. Weiter 
unten wird die Frage nach der Begründung analog auf Castoriadis’ Begriff der 
Entfremdung übertragen. Damit lässt sich zeigen, ob Castoriadis in derselben 
Weise an einer bestimmten Vorstellung des Menschen haften bleibt oder nicht. 
Dabei ist die Rezeption einer Arbeit, die dieses Problem behandelt, wesentlich, 
nämlich jene von Zoran Djindjić.47 Djindjić stellt in seiner Arbeit die Frage nach 
der Begründung von Marx Gesellschaftstheorie. Die Frage nach der Begründung 
zielt auf die Erklärung bzw. normative Grundlage, die Marx im Hinblick auf 
zentrale Begriffe wie die Entfremdung liefert. Er bezieht sich insofern vor allem 
auf die Frühschriften von Marx. Dabei stellt er fest, dass ein wesentlicher Aus-
gangpunkt eine »implizite Anthropologie« darstellt.48 So dürfte die Analyse der 
entfremdeten Arbeit gerade nicht bloß in ökonomischer Hinsicht gelesen wer-
den, sondern muss, so Djindjić, umfassender mit Bezug auf diese Anthropologie 
verstanden werden: »die Voraussetzung dieser Strategie ist die Annahme, daß 
die ›bewußte gegenständliche Tätigkeit‹ mit der Selbstverwirklichung des Men-
schen identisch ist«49. Die Frage ist also, ob und wie Marx diese vorausgesetzte 
Anthropologie bzw. das Gattungswesen des Menschen begründet. Die Antwort 

                                                           
44  Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183. 
45  Ebd., S. 130. 
46  Ebd., 135f. 
47  Djindjić, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie. 
48  Ebd., S. 11. 
49  Ebd., S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


126 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sei vorausgeschickt: »Was aber in der Marxschen Kritik unbewiesen bleibt, ist 
die These, daß die Produktivität tatsächlich ›Gattungstätigkeit‹ ist, d.h. daß der 
Mensch als Gattungswesen sich hauptsächlich in der ›bewußten gegenständli-
chen Tätigkeit‹ realisiert.«50 Ausgehend von der Behauptung von Marx, dass der 
Begriff der Entfremdung aus der Analyse der tatsächlichen Verhältnisse und 
Umstände der Arbeit im Kapitalismus gewonnen wurde, sucht Djindjić nach den 
Hintergründen. Dabei stellt er fest, dass Marxʼ Behauptung, dass unter den bür-
gerlichen Produktionsprozessen die Arbeit dem Arbeiter äußerlich sei, von ei-
nem Begriff des Wesens des Menschen ausgehen müsse.51 Dabei gelte es zu be-
achten, dass aus Sicht der Beschreibung der Verhältnisse die Arbeit im Kapita-
lismus als unfrei bezeichnet werden und man von Ausbeutung sprechen könne. 
Von Entfremdung als entfremdete Tätigkeit könne aber nur im Hinblick auf ein 
Wesen des Menschen gesprochen werden.52 Das Kriterium der Beurteilung bzw. 
Bewertung der Tätigkeit als entfremdete bedarf also eines Maßstabes, welchen 
das Gattungswesen liefere: »und insofern ist auch die entfremdete Arbeit kein 
›Faktum‹«53. Da nun Marx mit seinem vorausgesetzten Verständnis des Gat-
tungswesens eine Kritik an den bestehenden Verhältnissen verbindet, so habe, 
schreibt Djindjić, diese Annahme konzeptuell größere Dringlichkeit, was ihre 
Begründung angehe, denn »[d]ie Differenz vom Wesen des Menschen und der 
bürgerlichen Realität ist die Hauptthese seiner Kritik«54. Innerhalb der von Marx 
analysierten bürgerlichen Gesellschaft gebe es gerade keine andere Möglichkeit 
der Produktivität außer der Arbeit. Wenn aber diese Art der Arbeit alle Produkti-
vität dominiere, sei auch die Verwirklichung des Gattungswesens bzw. des Gat-
tungscharakters der Menschen damit unmöglich. Damit sind die prekären Ar-
beits- und allgemeiner Produktionsverhältnisse eingeholt. Wenn nun die Produk-

                                                           
50  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 12. 
51  Ebd., S. 19. 
52  Dass auch die Nationalökonomen von einem biologistischen Menschenbild, dem klu-

gen Nutzenmaximierer, ausgehen, erwähnt Djindjić entsprechend. Vgl. Djindjić: 
Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 23-26; vgl. dazu auch Israel, Joachim: Der 
Begriff Entfremdung. Makrosoziologische Untersuchung von Marx bis zur Soziologie 
der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972, S. 86-102; allerdings verbleibt 
Israel bei der Bemerkung dieser normativen Voraussetzung und der Aufzählung ihrer 
Interpretationen. Außerdem fehlt bei Israel in der Aufzählung zur Differenz zwischen 
Mensch und Tier die sehr bekannte Unterscheidung der Vorstellung und Planung, die 
im Hinblick auf das Menschenbild und die Praxis aber entscheidend ist, vgl. S. 97f. 

53  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 19. 
54  Ebd., S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 127 

tivität als freie und bewusste Tätigkeit nicht verwirklicht werde, dann werde das 
Gattungsleben nicht verwirklicht. Der Mensch wird gerade nicht menschlich 
bzw. dem Anspruch seiner eigenen Gattung gerecht.55 Da mit dieser Verwirkli-
chung auch das Verhältnis unter den Menschen gestaltet würde, werde das Gat-
tungsleben verhindert. Das wechselseitige Verhältnis der Menschen untereinan-
der wird durch den verhinderten Vorgang der Selbstverwirklichung (als Produk-
tivität), unmenschlich. Zentral sei dafür auch das Verständnis von Geschichte bei 
Marx: »Die Geschichte wird von Marx als ein Entstehungsprozess des Menschen 
gedeutet.«56 Nur so sei verständlich, wie die Verhältnisse unter den Menschen 
als unmenschlich bezeichnet werden könnten. Nur wenn die Menschen in ihrer 
Geschichte sich als Menschen verwirklichen und nicht bestimmte Eigenschaften 
damit zum Ausdruck kommen, wird dies denkbar. Damit ist die Geschichtlich-
keit die Bedingung der Verwirklichung der Gattung Mensch – allerdings könnte 
offen bleiben, ob diese Verwirklichung auch realisierbar ist oder eher als regula-
tiv verstanden werden könnte. Die entscheidende Frage dazu ist, warum die 
Menschen immer schon oder immer noch in entfremdeten Verhältnissen von ih-
rem eigenen Gattungscharakter lebten.57 Die Antwort darauf müsse von einer 
Einheit des Gattungswesens, die vorausgesetzt werde, und der geschichtlich tat-
sächlichen Existenz der Menschen ausgehen. Dies sei konzeptuell notwendig, da 
ansonsten der Begriff der Entfremdung keinen Sinn mehr mache. Entweder er 
entbehrte jeglicher Tatsache oder das Wesen ist absolut und jenseits jeglicher 
Verwirklichung. Wie also diese Einheit denken? Wie ist, anders gefragt, jede_r 
Einzelne Teil der Gattung? Antwort: Jedes Individuum wird in seinem Leben 
oder eben seiner Arbeit von der eigentlichen (möglichen) Produktivität entfernt 
und das heißt entfremdet, gerade darin, »daß die Arbeit dem Arbeiter äußerlich 
ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehört«58. Im Folgenden stellt Djindjić fest, dass 
die Ursache der Entfremdung in der »unentwickelten ›Produktivkraft‹« liege.59 
Das heißt auch, dass die Entfremdung, so Djindjić, sich erst unter den angemes-
senen gesellschaftlich-geschichtlichen Umständen aufheben lasse, also von Marx 
auf einer Stufe der Entwicklung als eine Stufe, die sich einstellen müsse, ergebe 
(»vor allem wegen der ökonomischen Not«60): »Um ›wirklich‹ zu sein, muß das 
›Gattungwesen‹ sich geschichtlich realisieren, geschichtlich sich entäußert ha-

                                                           
55  Vgl. dazu Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183. 
56  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 27. 
57  Ebd., S. 28. 
58  Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.O.] 
59  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 29. 
60  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


128 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ben.«61 Daran anschließend geht Djindjić auf die Probleme und Widersprüche 
bei Marx ein. Ein wesentliches Problem ist, dass Marx keine Begründung für 
den Begriff des Gattungswesens des Menschen liefere.62 Dabei zeige sich auch, 
dass es überhaupt nicht so klar sei, was überhaupt mit der freien bewussten Tä-
tigkeit gemeint sei. Da diese nicht dasselbe wie Arbeit sei, und da Marx darauf 
nicht eingehe, könne man nicht so leicht sagen, in »welchem konkreten Verhält-
nis die ›Gattungstätigkeit‹ zu verschidenen [sic; nc] empirischen Lebenstätigkei-
ten des Menschen [stehe]«63. Djindjić betont in der Folge, dass Marx von diesem 
Gattungscharakter ausgehend den Charakter der Arbeit als entfremdete definiere, 
ohne mögliche Bedeutungen der gleichen Arbeit in unterschiedlichen konkreten 
Gesellschaften zu beachten.  

Man kann zusammenfassend festhalten, dass Djindjić aufzeigt, dass Marx 
den Begriff des Gattungscharakters des Menschen nicht begründet und damit der 
Begriff der Entfremdung problematisch wird. Marx müsse den Gattungscharak-
ter »dogmatisch«64 setzen, da er von einer Geschichte mit einer bestimmten Ent- 
wicklungstendenz ausgehe, die entsprechend dieses Gattungsbegriffs seine Ver-
wirklichung und Aufhebung zum Ziel habe. Das Vorgehen von Djindjić wird 
sich insofern also produktiv erweisen, als – das ist die Annahme – auch Castori-
adis zeigen muss, inwiefern der Begriff der Autonomie begründet ist und somit 
normative Geltung entfaltet. Es wird sich zeigen, ob mit der von Castoriadis vo-
rausgesetzten und erwähnten Grundbedeutung der Entfremdung sein Verständnis 
der Autonomie zusammenstimmt, seine Konzeption insgesamt kohärent ist. Es 
muss also gezeigt werden, ob Castoriadis mit seinem Begriff der Autonomie 
bzw. Heteronomie auf eine normative Grundlage referiert, ähnlich wie sie hier 
im Sinne der Begründungsproblematik bei Marx beschrieben wurde. Wenn dies 
der Fall ist, müsste gezeigt werden, welche Bedingungen, ausgesprochen oder 
nicht, Castoriadis normativ leiten, was im letzten Teil dieses Kapitels untersucht 
wird.  
 
3.1.4  Begründung bei Castoriadis 
 
Im Folgenden Abschnitt wird auf die Frage eingegangen, ob und wie Castoriadis 
in analoger Weise ein Begründungsproblem hat. Die Frage nach dem Zusam-
menhang zwischen dem Begriff der Entfremdung und jenem des Imaginären 

                                                           
61  Ebd., S. 30. 
62  Ebd., S. 33. 
63  Ebd., S. 34. [Herv. i.O.] 
64  Ebd., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 129 

wird zuerst den Weg dahin weisen und erörtert werden müssen und soll entspre-
chend die Begründungsprobleme bei Castoriadis eröffnen. Die Parallele zwi-
schen den Begriffen wird von Castoriadis im Abschnitt Die Entfremdung und 
das Imaginäre65 seiner Gesellschaft als imaginäre Institution beschrieben, wo er 
gegenüber Marx kritisch Stellung bezieht:  
 
»Vor allem aber verkennt diese Auffassung völlig die Rolle des Imaginären, in dem so-
wohl die Entfremdung als auch die Schöpfung alles Neuen in der Geschichte wurzelt.  
Denn die Schöpfung setzt – genau wie die Entfremdung – die Fähigkeit voraus, sich etwas 
vorzustellen, das nicht ist, das weder in der Wahrnehmung noch in den Symbolketten des 
bereits konstituierten rationalen Denkens vorliegt.«66  
 
Es gilt zu beachten, dass Castoriadis an dieser Stelle seinen Begriff der Entfrem-
dung benutzt, der von einer Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institution 
ausgeht. Dann gilt es zu fragen, welche Bedeutung dem Imaginären als Bedin-
gung der Entfremdung zukommt. Entfremdung kann es im Sinne von Castoriadis 
nur geben, wenn die radikale Imagination, allgemeiner das radikal Imaginäre, 
vorausgehe und Institutionen als von Menschen für ihr Zusammenleben wichtige 
Einrichtungen angenommen werden. Castoriadis liefert an dieser Stelle seines 
Hauptwerkes einen wichtigen Zusammenhang zwischen seinem Begriff der Ent-
fremdung und jenem von Marx, wenn er sich zitierend auf das Kapital bezieht:67 
»Die Gestalt des gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. des materiellen Pro-
duktionsprozesses, streift nur ihren mystischen Nebelschleier ab, sobald sie als 
Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewußter planmäßiger 
Kontrolle steht.«68 Castoriadis lehnt es ab von einer möglichen Stufe der Aufhe-
bung der Entfremdung zu sprechen, da er von der Herrschaft eines Imaginären 
ausgeht, die nicht durch rationale und technologische Errungenschaften über-
wunden werden könnte.69 Er unterstellt Marx an dieser Stelle eben jene Auffas-
sung, die zum Ausdruck bringe, dass Entfremdung als Mangel aufgehoben wer-
den müsse – angesichts eines angenommenen Gattungswesens. Dies könne auf-
grund der falschen ökonomischen Analysen und der falschen Geschichtsauffas-

                                                           
65  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 226. 
66  Ebd., S. 228f. 
67  Ebd., S. 227. 
68  Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94. 
69  Es ist gerade umgekehrt bei Castoriadis, dass legein und teukein sich auf ein radikal 

Imaginäres als Bedingung beziehen. Vgl. Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre In-
stitution, Abs. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


130 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sung von Marx nicht erreicht werden.70 Die Alternative, die Castoriadis also gel-
tend macht, ist aber nicht, dass die Entfremdung von Marx falsch begriffen wur-
de, sondern dass er diese falsch begründete. Darauf deutet er, wenn er schreibt: 
»Denn die Schöpfung setzt – genau wie die Entfremdung – die Fähigkeit voraus, 
sich etwas vorzustellen, das nicht ist [...].«71 Daran anschließend verteidigt Cas-
toriadis seine Auffassung des Imaginären als Bedingung der Gesellschaften sich 
eine bestimmte Institution zu geben.  
 
»Der Mensch kann nur existieren, wenn er sich jeweils als ein Ensemble von Bedürfnissen 
und entsprechenden Gegenständen definiert, aber diese Definition stets wieder überschrei-
tet. [...] Der Mensch überschreitet seine Definitionen stets wieder, weil er sie selbst 
schafft, indem er etwas schafft und damit auch sich selbst erschafft; […].«72  
 
Castoriadis behauptet also, dass, im Gegensatz zu den von ihm referierten Mar-
xisten und insofern auch gegenüber Marx selbst, sein Begriff des Imaginären 
keinen Mangel des Menschen bezeichne, sondern gewissermaßen die Bedingung 
dessen, was dann im Gesellschaftlich-Geschichtlichen zu dem wird, was die 
Menschen jeweils sind.73 Getreu seiner Aussage, dass etwas vorgestellt werde – 
an dieser Stelle das Bild des Menschen – das noch nicht ist. Ist es damit ange-
zeigt, das Imaginäre als eine transzendentale Bedingung zu verstehen? Im Ge-
gensatz zu Marx, der in der Produktivtätigkeit ein entscheidendes Vermögen der 
Menschen ausmacht, behauptet Castoriadis, dass die Menschen eine Fähigkeit 
hätten, etwas zu schaffen oder aus einem unversiegbaren Quell zu schöpfen, 
welchen er das radikal Imaginäre nennt. Die berechtigte Frage, die sich nun 
stellt, ist, weshalb es in der Geschichte der Menschen nur in kurzen Zeitabschnit-
ten zu einer im Sinne von Castoriadis entsprechenden Verwirklichung autono-

                                                           
70  Der Vorwurf von Sommer / Wolf, dass diese Interpretation von Castoriadis falsch sei, 

bezieht sich, was die Geschichtsinterpretation betrifft, darauf, dass Marx den Verlauf 
der Geschichte nicht als deterministisch, also entsprechend unabänderlicher Gesetze 
ablaufend, interpretiert habe. Es gehe im Gegenteil darum, dass diesen ökonomischen 
Gesetzen ein naturwüchsiger Charakter zukommt, der von Menschen gemacht, aber 
den Menschen nicht als dieser bewusst sei und deshalb als eine Art Naturgesetz er-
scheine. Vgl. Sommer / Wolf: Imaginäre Bedeutungen und historische Schranken der 
Erkenntnis, S. 26f. 

71  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 229. 
72  Ebd., S. 233. [Herv. i.O.] 
73  Vgl. Abs. 2.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 131 

mer Gesellschaften gekommen ist?74 Da er mit seinem Verständnis von Auto-
nomie implizit voraussetzt, dass Heteronomie etwas schlechtes sei, also die Los-
lösung bestimmter Institutionen von einer Gesellschaft, die sie ursprünglich setz-
te, als solche aber nicht mehr durchschaute, müsste Castoriadis auch angeben, 
warum dies so sein soll. Als Grund kann er nur von gesellschaftlich-geschicht-
lichen Umständen ausgehen. Die Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institu-
tionen hat mit der Verfügungsgewalt der Gesellschaft über die Gestaltung der In-
stitutionen zu tun. Diese Verfügungsgewalt – das ist der entscheidende Punkt – 
bezieht sich auf die Vorstellung bei Castoriadis, dass dem radikal Imaginären 
nicht nur eine Bedeutung als transzendentale Bestimmung zukommt, sondern 
auch eine normative Bedeutung. Diese verdeutlicht sich, wenn das radikal Ima-
ginäre einer sich ständig instituierenden Gesellschaft, einer Gesellschaft, die ihre 
Institutionen ständig verändern kann, entspricht. Wenn er aber über das radikal 
Imaginäre, als Bedingung der Möglichkeit Gesellschaften deskriptiv zu verste-
hen, hinausgeht, dann wird der Begriff normativ und entsprechend kritisierbar. 
Die entsprechende Frage lautet also, was denn das Kriterium sei, zu entscheiden, 
ob eine Gesellschaft entfremdet sei. Die Antwort lautet bei Castoriadis: Sobald 
sie die Institutionen, die sie ursprünglich für sich erfunden hatte, nicht mehr in 
ihrer Verfügungsgewalt hat und das heißt umgestalten kann. Die daran anschlie-
ßende Frage muss lauten, wer denn entscheidet, wann eine Gesellschaft nicht 
mehr autonom, sondern heteronom beherrscht werde. Oder umgekehrt, wann ei-
ne Gesellschaft als autonom zu gelten habe. Autonom sei eine Gesellschaft dann, 
wenn sie ihre Institutionen bspw. basisdemokratisch einsetze bzw. einrichte und 
jederzeit ändern könne. Wir haben also zwei relevante Punkte zu beachten: ers-
tens, dass die Einrichtung gleichgestellt geschehen sollte und frei, zweitens, dass 
die Einrichtung jederzeit änderbar ist. Der erste Punkt bedarf einer Erläuterung, 
um den Begriff der Anerkennung, so die Annahme, einzuführen. Die zweite 
kann mit Verweis auf diese Anerkennung und die Art und Weise wie Castoriadis 
das radikal Imaginäre versteht, kurz erläutert werden.  

Das radikal Imaginäre wurde als Begriff eingeführt, welcher zwei Seiten um-
fasst, einerseits die der Psyche zukommende radikale Imagination, andererseits 
die instituierende Gesellschaft bzw. das Gesellschaftlich-Geschichtliche. Beide 
werden von Castoriadis als Vorstellungsstrom bzw. Magma beschrieben, letzte-
res verweist auf das ständige Fließen der gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen. Da Castoriadis nicht meinen kann, dass eine autonome Gesellschaft wie-
der in die Entfremdung wenigstens unmittelbar gerät, muss er annehmen, dass 
das, was er die instituierende Gesellschaft nennt, soweit organisiert ist, dass sie 

                                                           
74  Analog zu Marx, siehe Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


132 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

als Kollektiv in der Geschichte die von ihr institutionell beabsichtigten gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungssetzungen beherrscht. Kohärent mit einem 
autonomen Entwurf beherrscht sie sich aber nur, wenn sie als Ausdruck sozialer 
Praxis offen bleibt für ständige Veränderung. Dies verweist zugleich auf das, 
was Psyche bei Castoriadis bedeutet, nämlich einen ständigen Strom von Vor-
stellungen / Intentionen / Affekten, die durch Institutionen und entsprechend ge-
sellschaftliche imaginäre Bedeutungen mit der Gesellschaft vermittelt werden.  

Der Begriff der Heteronomie im Rahmen des Imaginären verweist auf den 
politischen Begriff der Autonomie. Letzterer bedeutet nicht nur Selbstgesetzge-
bung. Er ist konzeptuell mit dem radikalen Imaginären verknüpft. Das, was Cas-
toriadis unter Autonomie versteht, wird erst verständlich, wenn die implizite Be-
deutung des Imaginären zur Geltung kommt. Diese verweist auf das ständige 
Fließen, den Vorstellungsstrom genauso wie das Magma gesellschaftlicher ima-
ginärer Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte. Wenn nur Autonomie die-
sem Strömen entspricht, die angenommene Organisationsweise der Menschen 
angemessen aufnimmt, kommt dieser Bedingung zugleich eine normative Be-
deutung zu.  

Wir haben also zwei Bedeutungen worauf Autonomie bei Castoriadis ver-
weist: Entfremdung ist nur unter bestimmten Bedingungen aufzuheben: Die 
Menschen leben in einer Gesellschaft, in der die Institutionen ständig verfügbar 
sind. Sie sollen ständig verfügbar bleiben, da dies der Anlage des offenen Strö-
mens durch das radikal Imaginäre entspricht und nur so in Anbetracht dieser An-
lage die volle Freiheit der anderen erreichbar ist. Freiheit, das wird im Folgenden 
erläutert werden müssen, ist erst durch wechselseitige Anerkennung für alle er-
reicht. Diese Entsprechung, die in der Anlage des radikal Imaginären gesetzt 
wird, ist der Ursprung und die Bedingung für die Aufhebung der Entfremdung. 
Diese Anlage ist als anthropologische Konstante vorausgesetzt. Den einzigen 
Grund, den Castoriadis angibt, warum diese Konstante sein soll, ist, dass anders 
Gesellschaft-Geschichte nicht erklärt werden könne.  

Im Folgenden wird der Faden nochmals im Hinblick auf den Begriff der An-
erkennung, wie er in den grundlegenden Annahmen bei Castoriadis steckt, auf-
genommen werden. Damit dies deutlich wird, muss der Aspekt der Autonomie 
als Norm betrachtet werden. Geht man vom radikal Imaginären als einer anthro-
pologischen Konstante soweit aus, dass sie eine transzendentale Eigenschaft be-
schreibt, die nicht wiederum definitorisch wirkt, kann Castoriadis’ Konzept so-
weit produktiv sein, als die Geschichte der verschiedenen Gesellschaften als eine 
Geschichte der verschiedenen Vorstellungen (als gesellschaftliche imaginäre 
Bedeutungen) und ihrer Verwirklichung, also Praxis, gelesen wird: »Ohne Kate-
gorie des Imaginären ist die bisherige und gegenwärtige Geschichte der Mensch- 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 133 

heit nicht zu begreifen.«75 Castoriadis geht aber weiter: Er behauptet, dass aus 
dieser Eigenschaft auch ein Anspruch an die Gestaltung einer bestimmten Gesell-
schaft, die anzustreben sei, formuliert wird. Er behauptet mehr oder weniger 
explizit, dass das Imaginäre als Schaffenskraft mit einem freien Schaffen verbun-
den sein sollte, dass sich ständig verwirklichen wolle.76 Nur deshalb ist es plau- 
sibel, dass er von der Autonomie als Selbstherrschaft oder in anderer Formu-
lierung von der autogestion ausgeht. Damit ist eine weitere Implikation heraus- 
gearbeitet: Castoriadis’ Verständnis der Freiheit, die dort ihren Ausgangspunkt
habe, wo der andere frei sei. Jede und jeder ist insofern qua ihrer / seiner Fähig-
keit sich (etwas) vorzustellen, frei die Welt zu gestalten. Dies wechselseitig aner-
kennend, muss Castoriadis Autonomie verlangen. Im Abschnitt zur Autonomie
als Norm, wird dies nochmals aufgegriffen werden müssen.  

Inwiefern ist dieses Verständnis noch unterschieden von der Marx’schen 
Version des weiter oben problematisierten Gattungscharakters der Menschen, 
der lautete, frei und bewusst tätig zu sein? Es stellen sich zwei Fragen, die zur 
gleichen Problematisierung führen. Wenn es einen Zusammenhang gibt, stellt 
sich erstens die Frage, ob Castoriadis (ähnlich wie Marx) damit ein Begrün-
dungsproblem hat, und wenn ja in welcher Form. Wenn es keinen Zusammen-
hang gibt, stellt sich dennoch die Frage, ob Castoriadis damit zeigen müsste, wa-
rum Autonomie als Norm eingesetzt werden sollte. Zunächst aber: Gibt es abge-
sehen von analogen Begründungsproblemen auch inhaltliche Bezugspunkte zwi-
schen Marx und Castoriadis?  

Die Schwierigkeit, die sich bei einem solchen Vergleich einstellt, ist, wie 
dies bereits Djindjić bemerkte, was genau diese freie und bewusste Tätigkeit bei 
Marx bedeuten sollte.77 Wenn keine vergangene Gesellschaft jemals dem An-
spruch einer aufgehobenen Tätigkeit jenseits der Arbeit (und das heißt immer 
schon entfremdeten Arbeit) gerecht wurde, die jedem Einzelnen ermöglichte zu 
tun und zu lassen was er wollte, wie kann diese dann genauer umschrieben wer-
den? Marx liefert selbst Hinweise dazu. Djindjić wird also Marx nicht ganz ge-
recht. Eine entsprechende Gesellschaft sei beispielsweise, so Marx, wenn sie 
»als Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewusster planmäßi-
ger Kontrolle steht«78. Es ist umgekehrt der aus den ungerechten Umständen ab-
geleitete Anspruch, Freiheit gemeinsam zu verwirklichen und zwar auf der Ebe-

                                                           
75  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 274. 
76  Es stimmt insofern nur bedingt, wenn Castoriadis behauptet, dass Schöpfung keinerlei 

wertenden Gehalt habe. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183. 
77  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 34. 
78  Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


134 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ne der realen Basis, wo rationale und das heißt entsprechend bewusste Planung 
grundlegend sind. Damit ist zwar die Kritik nicht eingeholt, warum gerade die 
freie und bewusste Tätigkeit das Gattungwesen ausmachen sollte. Aber es ist 
deutlicher, was Marx damit meinte. Diesem Sinn entspricht Castoriadis in seiner 
frühen Schrift Über den Inhalt des Sozialismus79. Die sehr bekannte Bemerkung 
aus der Deutschen Ideologie von Marx bringt das nochmals auf den Punkt:  
 
»Und endlich bietet uns die Teilung der Arbeit gleich das erste Beispiel davon dar, daß, 
solange die Menschen sich in der naturwüchsigen Gesellschaft befinden, solange also die 
Spaltung zwischen dem besondern und gemeinsamen Interesse existiert, solange die Tä-
tigkeit also nicht freiwillig, sondern naturwüchsig geteilt ist, die eigne Tat des Menschen 
ihm zu einer fremden, gegenüberstehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt daß er sie 
beherrscht. Sowie nämlich die Arbeit verteilt zu werden anfängt, hat Jeder einen bestimm-
ten ausschließlichen Kreis der Tätigkeit, der ihm aufgedrängt wird, aus dem er nicht her-
aus kann; er ist Jäger, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker und muß es bleiben, wenn 
er nicht die Mittel zum Leben verlieren will – während in der kommunistischen Gesell-
schaft, wo Jeder nicht einen ausschließlichen Kreis der Tätigkeit hat, sondern sich in je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt 
und mir eben dadurch möglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens zu jagen, 
nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie 
ich gerade Lust habe, ohne je Jäger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden. Dieses Sich-
festsetzen der sozialen Tätigkeit, diese Konsolidation unsres eignen Produkts zu einer 
sachlichen Gewalt über uns, die unsrer Kontrolle entwächst, unsre Erwartungen durch-
kreuzt, unsre Berechnungen zunichte macht, ist eines der Hauptmomente in der bisherigen 
geschichtlichen Entwicklung, und eben aus diesem Widerspruch des besondern und ge-
meinschaftlichen Interesses nimmt das gemeinschaftliche Interesse als Staat eine selbstän-
dige Gestaltung, getrennt von den wirklichen Einzel- und Gesamtinteressen, an, und zu-
gleich als illusorische Gemeinschaftlichkeit, aber stets auf der realen Basis der in jedem 
Familien- und Stamm-Konglomerat vorhandenen Bänder, wie Fleisch und Blut, Sprache, 
Teilung der Arbeit im größeren Maßstabe und sonstigen Interessen – und besonders, wie 
wir später entwickeln werden, der durch die Teilung der Arbeit bereits bedingten Klassen, 

                                                           
79  Vgl. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Er bestätigt deren 

Bedeutung im späteren Fait et à faire bzw. Getan und zu tun nochmals, wenn er 
schreibt, dass wesentliche Punkte des Programms, das er damals beschrieb, auch noch 
während der Niederschrift von »Getan und zu tun« Geltung habe. Ein Aspekt sei inso-
fern allerdings veraltet: dem Proletariat komme keine »privilegierte Rolle« mehr zu. 
Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 135 

die in jedem derartigen Menschenhaufen sich absondern und von denen eine alle andern 
beherrscht.«80  
 
Wir haben mit dem erweiterten Zitat einen entscheidenden Bezugspunkt zwi-
schen Marx und Castoriadis gewonnen. Marx verdeutlicht an dieser Stelle, dass 
das Festschreiben auf eine Tätigkeit eine der Hauptursachen bezeichne, wodurch 
die Verwirklichung des Einzelnen vom Interesse einer herrschenden Gemein-
schaft und das heißt natürlich einer herrschenden Klasse verhindert wird. Noch 
mehr: Gerade aus diesem Widerspruch ergebe sich Fremdherrschaft, wenn der 
Staat ein Interesse vertrete, das nicht mehr dem Einzelinteresse und insofern dem 
gemeinschaftlichen Interesse entspreche. Damit ist der Begriff der Heteronomie, 
wie ihn Castoriadis benutzt, eingeholt, wenn auch nicht genau deckungsgleich in 
der Bedeutung. An dieser Stelle bezeichnen Marx und Engels eine Folge aus der 
Entfremdung. Castoriadis behauptete zwar auch in diesem Sinne eine Entfrem-
dung, aber als Folge der Loslösung zwischen freier Gestaltung und festgesetzter 
Institution. Die freie und bewusste Tätigkeit ist nicht verwirklicht. Erst aus die-
ser Unterscheidung zwischen Einzelinteresse und gemeinschaftlichem Interesse 
ergibt sich, dass eine herrschende Klasse und damit der Staat den beherrschten 
Einzelnen bestimmte Tätigkeiten mittel- oder unmittelbar vorschreibe. Will man 
umgekehrt dem freien und bewussten Tätigsein des Einzelnen gerecht werden, 
muss das gemeinschaftliche Interesse soweit mit dem Gesamtinteresse vermittelt 
werden, dass das Überleben einer Gesellschaft gesichert ist, und zwar so, dass 
trotzdem jeder Einzelne tun und lassen kann, was er will. Soweit Marx.  

Castoriadis ersetzt diese Heteronomie, wenn auch nicht in jeder Hinsicht. 
Während Marx von der Entfremdung als Phänomen durch entsprechend bürger-
liche Produktionsverhältnisse spricht, geht Castoriadis von ihr aufgrund der Los-
lösung der institutionellen Herrschaft gegenüber der Gesellschaft aus. Die beiden 
Konzepte überschneiden sich dort, wo es um die Verhinderung der freien Gestal-
tung der eigenen Tätigkeit, im weiteren Sinne Autonomie, geht, und damit beim 
Begriff der Praxis. Während Marx sich mit der Entfremdung auf einen Gattungs-
charakter, auch bloß geschichtlich, bezieht, beschreibt Castoriadis diese Begriffe 
ohne einen solchen Bezug: Freiheit ist die verwirklichte wechselseitige Aner-
kennung. Sie formuliert die Bedingung für die eigene Freiheit als Möglichkeit. 
Bewusstsein ist die Einsicht, dass Institutionen selbstgeschöpfte sind. Die Be-
zugnahme von Castoriadis ist aber nur scheinbar nicht ontologisch. Sein Ver-
ständnis von Freiheit und Bewusstsein ist nur in Bezug auf sein Konzept des 
Imaginären zu verstehen. Damit wird allerdings wiederum ein Gattungscharakter 

                                                           
80  Marx / Engels: Werke, Bd. 3, S. 33. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


136 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

deutlich: Castoriadis setzt im Unterschied zu Marx das radikal Imaginäre voraus. 
Dieses freie phantastische Schaffen und Erschaffen von Bedeutungen, die die 
Welt ordnen, ist aber nicht weiter begründet. Warum genau diese Fähigkeit so 
grundlegend sein soll, kann gar nicht weiter erklärt werden. Es ist – so Castoria-
dis – einfach die Voraussetzung, dass wir uns etwas vorstellen können. Sie muss 
gemacht werden, um die Geschichte und ihre Gesellschaften begreifen zu kön-
nen. Das radikal Imaginäre ist insofern transzendental.  

Im Weiteren wird zu zeigen sein, ob bzw. inwiefern die Voraussetzung des 
radikal Imaginären einen normativen Gehalt hat, womit auch nochmals der Be-
griff der Freiheit aufgenommen wird. Obwohl man es als bloßes Transzendental 
annehmen kann, kommt Castoriadis, sobald er von Autonomie spricht, nicht um-
hin, letztere darüber hinaus auch normativ zu gebrauchen.  
 
 
3.2  AUTONOMIE ALS NORM 
 
Wie ist Autonomie überhaupt möglich, wenn Castoriadis schreibt: »Unter dem 
Druck des ›Diskurses des anderen‹ wird individuelle Autonomie nahezu unmög-
lich, zumindest sind ihr enge Grenzen gezogen«81? Damit muss auf die Frage 
nach der Subjekt-Werdung zurückgekommen werden. Wenn Subjekt-Sein bei 
Castoriadis bedeutet, dass dieses Subjekt selbst erst durch die gesellschaftlichen 
imaginären Bedeutungen, die in die ursprüngliche Monade der Psyche einflie-
ßen, zustande kommt, inwiefern kann dieses Subjekt autonom sein oder werden? 
Castoriadis gibt eine nur scheinbar widersprüchliche Antwort. Das Subjekt ist 
gesellschaftlich und geschichtlich bestimmt. Es kann sich seiner kontingenten 
Existenzbedingungen bewusst werden.82 Es begreift dadurch zugleich die Mög-
lichkeiten, die sich eröffnen, andere imaginäre Bedeutungen zu setzen, anders 
gesagt die Gesellschaft und ihre Institutionen zu verändern.83 Nun schweifen 
diese Möglichkeiten für Castoriadis mit dieser Erkenntnis nicht im leeren Raum 
umher, sondern sind durch die Gesellschaft-Geschichte vermittelt. Die Bedin-
gung der Möglichkeit ist das radikal Imaginäre bzw. die radikale Imagination. 
Autonomes Subjekt zu sein bedeutet insofern, sich seiner historischen Bedingt-
heit bewusst zu sein und im Sinne von Castoriadis revolutionäre Entwürfe zu 

                                                           
81  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 185. 
82  Castoriadis bezieht sich insofern immer wieder gern auf die Entstehung der antiken 

demokratischen polis und der Philosophie. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, 
Poiesis, S. 17-68. 

83  Vgl. dazu Abs. 2.2.1 und 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 137 

schmieden, als auch diese Entwürfe auf das Ziel einer autonomen Gesellschaft 
zu richten. Aber warum sollte das Ziel eine autonome Gesellschaft sein? Anders 
formuliert: Wieso sollte das Ziel Autonomie sein? Um darauf eine Antwort ge-
ben zu können, folge man zuerst den Konfessionen von Castoriadis im Abschnitt 
über die Subjektive Wurzel des revolutionären Entwurfs84. Castoriadis gibt darin 
zu, dass alles, was er dazu schreibe, bloß subjektiv sei. Das ist allerdings eine 
Untertreibung. Dennoch geben seine Ausführungen Aufschluss über einen An-
knüpfungspunkt, der entscheidend sein wird. Am Anfang steht: »Ich habe den 
Wunsch und ich fühle das Bedürfnis, in einer anderen Gesellschaft zu leben als 
der, die mich gegenwärtig umgibt.«85 Dieser Wunsch ist aber nur scheinbar blo-
ße Idiosynkrasie. Das wird deutlich, wenn Castoriadis seine Erwartungen auf-
zählt. Die instituierte Gesellschaft und ihre Organisation sei für ihn wie für alle 
anderen unzugänglich, die gerne Einfluss nehmen wollten. Er will mitentschei-
den können.86 Noch deutlicher: »Das Gesetz soll mir nicht einfach vorgegeben 
werden, ich will es mir zugleich selbst geben.«87 Und insofern: »was ich will, ist 
die Macht aller«88. Zweitens verlange er, dass »vor allem« seine Arbeit einen 
Sinn habe (wozu und wie).89 Drittens möchte er, dass gesellschaftliche Vorgänge 
transparent seien (»Umfang und Qualität der verbreiteten Information überprü-
fen können«90). Er will – viertens – den anderen als gleichen und »vollkommen 
verschiedenen Wesen« gegenüber treten können (und nicht als Ziffer oder Kon-
kurrent).91 Damit hängt der bereits erwähnte Begriff der Freiheit des oder der 
anderen zusammen, die wiederum Bedingung für die eigene Freiheit sei. In ähn-
licher Weise formuliert: »Die Anerkennung des anderen hat für mich nur Wert, 
soweit ich ihn selber anerkenne.«92 Man kann diese vier Punkte auf drei reduzie-
ren, wenn die Transparenz und Information auf die politische Mitentscheidung 
bezogen wird, was naheliegt, da dies nur insofern tatsächliche Relevanz hat. 
Folgende drei Punkte bleiben:  

                                                           
84  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 155-161. 
85  Ebd., S. 156. [Herv. i.O.] 
86  Ebd., S. 157f. 
87  Ebd., S. 160. 
88  Ebd. 
89  Ebd., S. 157. 
90  Ebd., S. 157. 
91  Ebd., S. 157f. 
92  Ebd., S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


138 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

1. Autonomie als Selbstgesetzgebung (Selbstbestimmung)  
2. Arbeit, als selbstbestimmte und gemeinsame Tätigkeit  
3. Freiheit und Anerkennung (oder: die wechselseitige Anerkennung als Bedin-

gung von Autonomie) 
 
Auf die ersten beiden Punkte wurde verschiedentlich eingegangen.93 Hier soll 
vor allem der dritte Punkt der Freiheit und Anerkennung aufgenommen werden – 
wobei auf die beiden anderen Aspekte wenigstens indirekt eingegangen wird. Es 
drängt sich die Vermutung auf, dass an dieser Stelle die normative Grundlage für 
die Autonomie als gesellschaftliches Ziel formuliert wird. Es wird zu erweisen 
sein, inwiefern dies der Fall ist. 

Freiheit hat keinen Sinn – wenigstens keinen unmittelbaren. Wer von Frei-
heit spricht, der spricht – müsste man nicht erst mit Castoriadis zugeben – schon 
immer aus einer Epoche heraus. Was Castoriadis also nicht meinen kann, wenn 
er von der Bedeutsamkeit der Freiheit spricht, ist, dass sie eine der Geschichte 
jenseitige Bedeutung habe. Dennoch ist Freiheit nicht einfach bedeutungslos, 
was die gesellschaftlich-geschichtliche Dimension betrifft. Castoriadis nähert 
sich ihr durch einen dezidierten Anspruch der Aufklärung: dem Erkannten ist 
beizukommen. Die gesellschaftlichen Verhältnisse sind in ihren imaginären Be-
deutungen entlarvt und veränderbar: »Unser Projekt einer Aufklärung vergange-
ner Formen menschlicher Existenz gewinnt seinen vollen Sinn erst als Teil eines 
Projekts der Aufklärung unserer eigenen Existenz, die ihrerseits von unserem ak-
tuellen Handeln nicht zu trennen ist.«94 Natürlich können die instituierten imagi-
nären Bedeutungen der Gesellschaft nur in bzw. aus derselben Gesellschaft ent-
larvt werden (Verstehen im Rahmen unserer »eigenen Formen des Imaginä-
ren«95). Aber in dieser »Aufklärung unserer eigenen Existenz« wird nicht nur die 
eigene Geschichte und Gesellschaft verstehbar, sie wird zugleich veränderbar.  
 
»Was der spekulativen Vernunft als unüberwindliche Antinomie erscheint, bekommt 
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres 
Entwurfs einer theoretischen Aufklärung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt; 
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu 
verändern.«96  
 

                                                           
93  Autonomie, vgl. v.a. Abs. 2.3; Arbeit, vgl. v.a. Abs. 3.1. 
94  Ebd., S. 282. [Herv. i.O.] 
95  Ebd., S. 281.  
96  Ebd. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 139 

Nun stellt sich die Frage, wohin der Weg der Veränderung gehen soll. Wie ist zu 
bestimmen, was nicht bloß aus der gegenwärtigen Situation zu bestimmen ist? 
Es muss darüber hinaus in diesem Begreifen der Umstände eine praktische Di-
mension liegen, wie sie Castoriadis andeutet. Nur, woraufhin deutet diese Di-
mension? Es ist insofern hilfreich nicht nach einem Sinn zu suchen, sondern ein 
Verhältnis hervorzuheben, das diesem Sinn vorausgeht. Die theoretische Aufklä-
rung der Welt nährt ihren Anspruch nicht nur hin zu einem Ziel, das bei Castori-
adis Autonomie lautet, sondern auch von diesem aus. Das scheint nur vorder-
gründig ein Zirkel zu sein. Dieses Ziel ist eine bestimmte Freiheit, eine mittelba-
re. Erst jetzt gewinnt die Formulierung »Ich möchte, daß der andere frei ist, denn 
meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt«97 ihren vollen 
Sinn. Sie bezeichnet ein wechselseitiges Bedingungsverhältnis. Dieses Bedin-
gungsverhältnis ist die Grundlage, der Kern, des Castoriad’schen Anspruchs sei-
ner Autonomie. Autonomie ist kein Selbstzweck, sondern sie erfüllt und kann ih-
ren Sinn nur erfüllen als Zweck für jemanden, was aber eine noch ungenaue 
Formulierung darstellt. Erst durch den anderen, erst durch das Gegenüber ge-
winnt Freiheit Sinn. Sie nimmt ihren Ausgang in diesem wechselseitigen Ver-
hältnis von Subjekten. Entgegen dem landläufigen Verständnis, dass andere 
meiner Freiheit Abbruch tun können oder sie mindestens beschränken, kehrt 
Castoriadis dies um. Freiheit hat nur dann und genau dann Sinn, wenn andere 
diese mittragen. Was aber heißt diese wechselseitig bedingte Freiheit als Bedin-
gung der Möglichkeit einer autonomen Gesellschaft? Wir können jetzt genauer 
antworten, welchen normativen Anspruch Castoriadis formuliert. Er formuliert 
als Bedingung der Möglichkeit individueller Freiheit die Anerkennung des ande-
ren. Indem dies wechselseitig die Ermöglichungsbedingung überhaupt von Au-
tonomie ist, wird Anerkennung grundlegend. In welcher Weise geht aber Casto-
riadis überhaupt auf Anerkennung als wechselseitiges Verhältnis ein? Da die 
grundlegenden menschlichen Beziehungen durch die gesellschaftlichen imaginä-
ren Bedeutungen reguliert werden, kann es sich nicht um ein unmittelbares Ver-
hältnis handeln. Wie soll dies nicht in einem Zirkel oder Selbstwiderspruch en-
den?98  

Weiter oben wurde auf die Subjektgenese eingegangen. Es muss erneut da-
rauf zurückgekommen werden, um die Anerkennung als wechselseitiges Ver-
hältnis zu begründen.99 Es wurde festgestellt, dass Castoriadis das ursprüngliche 

                                                           
97  Ebd., S. 158. [Herv. i.O.] 
98  Dews, Peter: »Imagination and the Symbolic: Castoriadis and Lacan«, in: Constella-

tions 9.4 (2002), S. 516-521, hier S. 520. 
99  Vgl. Abs. 2.2.1.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


140 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Aufbrechen der psychischen Monade mit der Vergesellschaftung identifiziert. 
Nun bedeutet dieses Aufbrechen und das Einfließen der gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen nicht nur eine Subjektgenese – es bedeutet, man kann inso-
fern Reitter in seiner Interpretation folgen – dass diese Genese nur durch die Be-
zugsperson oder Bezugspersonen, andere als Außen, begriffen wird bzw. wer-
den. Erst die anderen bedeuteten dem Kind, »daß die Objekte des Begehrens in 
der öffentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen 
sind.«100 Das heißt, dass es sich insofern um eine Proto-Setzung handelt, die 
nicht von den jeweils gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen abhängig ist, 
sondern überhaupt als Ermöglichungsbedingung betrachtet werden muss. Diese 
Proto-Setzung ist gemäß Reitter nur durch andere Subjekte möglich.101 Damit 
kommt aber der Begegnung, der intersubjektiven Beziehung vor der Institutiona-
lisierung von imaginären Bedeutungen eine besondere Rolle zu. Erst wenn die 
Psyche das Außen ›Sein‹ lässt, und der Vorstellungstrom sich in einem grundle-
genden Sinn zu ordnen beginnt, wird die gesellschaftliche Institution von Bedeu-
tungen überhaupt möglich. Es bedarf also einer Begegnung als Anerkennung, 
wenn auch noch nicht als Anerkennung Gleichgestellter, sondern als zwischen-
menschlicher Verbindung.102 Wenn aber diese Setzung vorausgesetzt und be-
deutsam für das Verständnis des Begriffs der Autonomie ist, hat dieser nicht eine 
genuin normative Bedeutung wie dies Dews annimmt, wenn er schreibt: »[O]ne 
could also raise the obvious normative question: if both autonomy and unlimi-
ted mastery are imaginary significations, why should one be preferred to the 
other?«103 Es muss bedacht werden, das vernachlässigt Dews, dass Castoriadis 
dem radikal Imaginären vor allem eine transzendentale Bedeutung zuspricht. 
Letztere ist aber, wie eben festgestellt wurde, keine bloße Setzung einer aktual 
imaginären Bedeutung unter anderen, sondern ihr kommt ein Primat zu, auf das 
sich Castoriadis konzeptuell berufen muss. Dieses Primat liegt, so die Annahme, 
in der Subjektgenese, die zugleich eine Genese der Intersubjektivität bedeutet 

                                                           
100  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125. 
101  Castoriadis spricht insofern im Zusammenhang mit der Erziehung von Menschwer-

dung: »Ziel der Pädagogik ist – und ich spreche hier natürlich von einem normativen 
Standpunkt aus –, dem Neugeborenen, diesem hopeful und dreadful monster, dabei 
zu helfen, ein menschliches Wesen zu werden. Mit anderen Worten, die paideia ist 
bestrebt, dieses Bündel aus Triebimpulsen und Phantasien zu einem anthropos zu 
machen.« Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 117f. [Herv. 
i.O.] 

102  Zur Bedeutung des Begriffs bei Honneth: vgl. Kap. 4. 
103  Dews, Peter: Imagination and the Symbolic, S. 520. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 141 

und auf eine Anerkennung zurückgeht, die erst die Trennung von Individuum 
und Gesellschaft sinnfällig macht.  

Inwiefern sollte der Begriff Autonomie auf die Anerkennung des anderen zu-
rückgehen? Was heißt es, dass Autonomie darauf zurückgehend keine ›spätere‹ 
gesellschaftliche imaginäre Bedeutung darstellt, sondern um eine auf die Sub-
jektgenese gründende Struktur menschlicher Wechselseitigkeit? Wie hängt dies 
wiederum mit dem tatsächlich normativen Anspruch auf Autonomie zusammen, 
den Castoriadis geltend macht? Wie Waldenfels104 festhält, bedeutet Autonomie 
»Kritik des Instituierten« und »ein erster Riß im (instituierten) Imaginären«105. 
Er reduziert den Begriff der Autonomie zuletzt auf den Anspruch eines »perfor-
mativen Faktums des Wollens« und sieht das Problem in einer fehlenden Ausei-
nandersetzung seitens Castoriadis mit dem Fremden (als Fremdich).106 Gerade 
dies scheint, wie oben angedeutet wurde, nicht der Fall zu sein. Dennoch bleibt, 
wie Waldenfels korrekt feststellt, die Frage, wie dieses performative Faktum des 
Wollens einen normativen Anspruch geltend machen kann. Eine Antwort: Der 
Riss im instituierten Imaginären zeitigt die ›Kontingenz‹ einer gegebenen Ge-
sellschaft und ihren imaginären Bedeutungen. Diese reflexive Einsicht dessen 
wie es ist, aber nicht sein müsste, ist ein »praktisches Problem«107. Dies verweist 
auf die Praxis, bei Castoriadis vor allem gemeinsame Praxis, die sich auf das 
Wissen gründet, »daß auch andere Menschen diesen Willen [der Überwindung 
der Selbstentfremdung; nc] haben«108. Es gibt bei dieser Antwort drei Vorausset-
zungen, die einen normativen Anspruch der Autonomie begründen: erstens die 
Einsicht in die »Zufälligkeit, Armut und Unbedeutendheit«109 der hergebrachten 
Institutionen, zweitens den gemeinsamen Willen diese zu verändern, drittens die 
Selbstentfremdung, die es zu überwinden gilt. Beim zweiten ist nicht bloß das 
performative Faktum des Wollens wichtig, sondern auch der gemeinsame Wille. 
In dieser anerkennenden Wechselseitigkeit liegt ein normativer Anspruch die 
Selbstentfremdung aufzuheben – nicht nur als Einsicht, sondern auch als Praxis. 
Aber erst das Aufbrechen der Psyche, die Subjektgenese, bildet die Möglichkeit 
hergebrachtes instituiertes Imaginäres zu bearbeiten. Dieser Bruch und die Ent-

                                                           
104  Waldenfels, Bernhard: »Revolutionäre Praxis und ontologische Kreation«, in: Bern-

hard Waldenfels / Harald Wolf (Hg.), Das Imaginäre im Sozialen, Göttingen: Wall-
stein Verlag 2012, S. 82-101, hier S. 95. 

105  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 267. 
106  Waldenfels: Revolutionäre Praxis und ontologische Kreation, S. 97-99. 
107  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 267. 
108  Ebd., S. 609. 
109  Ebd., S. 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


142 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

fremdung bei Castoriadis sind der Ausgangspunkt des normativen Anspruchs der 
Autonomie. Damit ist sein Projekt der Aufklärung immer schon ein Projekt der 
vergesellschafteten Subjekte. Der Anspruch für Autonomie gründet im radikal 
Imaginären, das ständig schafft. Wichtiger ist aber, dass die normative Dimensi-
on erst mit dem Bruch zustande kommt. Der Einbruch der heteronomen Bedeu-
tungen, der durch die Instituierung eines Innen-Außen zustande kommt und da-
mit die psychische Monade aufreißt, begründet das Wollen, mit der Erkenntnis 
dieser Art der Entfremdung über diese Bedeutungen hinaus zu reflektieren und 
zu verändern. Der Bruch bedeutet aber zugleich eine (mögliche) anerkennende 
Wechselseitigkeit, die wiederum auf die gemeinsame Praxis hinweist. Diese 
Praxis kann erst die Überwindung der heteronomen Bedeutungen erreichen. Bei 
der Subjektgenese wurde eine bestimmte gesellschaftlich instituierte imaginäre 
Bedeutung absorbiert. Diese, das behauptet Castoriadis, vereinnahme aber nicht 
die ganze Psyche, die radikale Imagination, die schaffende Kraft, bleibe davon 
unangetastet. Nun besteht der Zusammenhang in einem negativen Verhältnis. 
Die radikale Imagination, die ihren Anspruch auf das ständige Schaffen geltend 
macht, auch mit der Institution einer autonomen Gesellschaft, drängt die bei der 
Subjektgenese aufgenommenen imaginären Bedeutungen mit der Einsicht ihrer 
Zufälligkeit zur Veränderung. Der aufgezwungene Bruch der sich der Psyche bei 
der Sozialisation aufdrängt, wird mit der reflexiven Einsicht aber nicht rückgän-
gig gemacht, sondern produktiv eingeholt, indem das Gegenüber konstitutiv für 
die Verwirklichung oder Instituierung von Autonomie wird. Damit erreicht Cas-
toriadis zweierlei: Die heteronomen gesellschaftlichen Bedeutungen, die das 
Subjekt generieren und ausmachen, werden von diesem zu einer kollektiven Pra-
xis auf eine autonome Gesellschaft hin gewendet – die zugleich bereits autono-
me Züge hat, aber noch nicht die Autonomie aller erreicht hat. Castoriadis er-
füllt also einen doppelten aufklärerischen Anspruch. Er ermöglicht dem Subjekt 
aus der Heteronomie zu finden. Aber es kann dies nicht im Alleingang erreichen 
– Autonomie gibt es nur als Möglichkeit der Autonomie aller in der gemeinsa-
men Praxis. Denn nur wenn in der gemeinsamen Praxis neue gesellschaftliche 
imaginäre Bedeutungen und ihre Institutionen geschaffen werden, kann Hetero-
nomie eingeholt und überwunden werden.110  

                                                           
110  Vgl. dazu Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen 

Problems, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2005, S. 19-50: »[E]ine Lebensform 
könnte unter dem Gesichtspunkt der Entfremdung als falsch kritisiert werden, ohne 
dass dem ein subjektiv wahrgenommener Leidensdruck entspricht. Kann nun aber 
jemand in dem bisher skizzierten Sinne ›seiner selbst entfremdet‹ sein, wenn er 
selbst das gar nicht wahrnimmt?« (S. 47f.) – Castoriadis könnte in dem bisher refe-

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 143 

Aufklärung heißt insofern der gemeinsame Ausgang aus der bewusst gewor-
denen Unmündigkeit.  

Wir haben damit also eine klare Antwort auf die Frage nach der normativen 
Begründung der Autonomie. Die Norm gründet in der von Castoriadis beschrie-
benen Subjektgenese. Diese Genese vollzieht sich, indem die psychische Mona-
de aufbricht und sozialisiert wird. Sozialisation bedeutet die Aufnahme fremder 
gesellschaftlicher imaginärer Bedeutungen. Die Genese bedeutet aber auch die 
Instituierung anderer Subjekte und ihrer Ansprüche. Beiden Aspekten kommt ei-
ne wechselseitige Bedeutung zu, den Anspruch der Autonomie zu begründen. 
Wechselseitige Anerkennung erfüllt sich im Sinne von Castoriadis also nicht als 
bloßes Anerkennungsverhältnis von Personen wie später bei Honneth, sondern 
auch als gemeinsames Handeln in und über vorgegebene gesellschaftliche Insti-
tutionen hinaus. In diesem gemeinsamen Handeln liegt die Anerkennung als 
Grund der Freiheit, die damit zugleich verwirklicht wird. Im Unterschied zu 
Marx’ Verständnis steht also nicht die Erfüllung eines Gattungswesens oder Gat-
tungscharakters im Vordergrund, sondern das gemeinsame freie Tun im Verhält-
nis zu gesellschaftlich-geschichtlichen imaginären Bedeutungen. Damit ist wie-
derum das Verständnis auch des revolutionären Entwurfs eingeholt.111  

Ein Hauptproblem allerdings bleibt: Sollte es stimmen, dass das radikal Ima-
ginäre nicht nur Bedingung der Möglichkeit ist, sondern auch die Vorstellung 
dessen bestimmt, was Autonomie für Castoriadis bedeutet, wirkt sich das auf  
den normativen Gehalt, wie er eben beschrieben wurde, aus. Wenn das Ziel der 
Aufhebung von Entfremdung durch die bestimmte Form der Autonomie erreicht 
werden soll, bedarf es des radikal Imaginären als anthropologischer Konstante, 
die nicht weiter begründet wird bzw. werden kann. Obwohl diese als Transzen-
dental nicht bewiesen werden kann, hält Castoriadis diese konzeptuelle Schranke 
nicht durch, wenn sein Verständnis von Autonomie durch das radikal Imaginäre 

                                                           
rierten Sinne mit Ja antworten und zwar auf zweierlei Weise: Einerseits begreift sich 
das Subjekt selbst nicht als gesellschaftlich fabriziertes und andererseits ergreift es 
nicht die Möglichkeit einer gemeinsamen Praxis zur Autonomie. Letzteres bezieht 
sich wiederum auf jenen normativen Bezugspunkt, den es gemäß Jaeggi in den Ent-
fremdungskonzepten nicht mehr geben könne. Dieser wurde in diesem Abschnitt bei 
Castoriadis herausgearbeitet und verweist darauf, dass zwar »Entfremdung konstitu-
tiv und unausweichlich [wird]« (S. 50) damit aber nicht – unüberwindbar. Das von 
Jaeggi vorgeschlagene Konzept des »Über-sich-verfügen-Können« überschneidet 
sich in einigen Aspekten mit meiner Auslegung von Castoriadis normativer Bedeu-
tung von Autonomie. 

111  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


144 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

soweit bestimmt wird, dass es die gemeinsame Praxis bestimmt. Er lädt den Be-
griff normativ auf. Obwohl Castoriadis’ Entwurf einer politischen Philosophie 
das Problem der Begründung mit dem Begriff des radikal Imaginären als unein-
holbar ›löst‹, zeigt dieses zugleich die Grenzen seines Entwurfs auf. Während 
Castoriadis mit seinem Konzept tatsächlich den möglichen Erklärungshorizont 
weit spannt, begeht er mit dem Anspruch der Autonomie einen Fehler, wenn 
letzterer maßgeblich auf das radikal Imaginäre zurückgeht, welches den letzten 
Grund seines Konzepts darstellt. Der Nachweis, dass die normative Dimension 
vor allem auch mit dem Bruch der psychischen Monade, also der Subjektgenese, 
zusammenhängt, kann dieses ursprüngliche Problem seiner Theorie nicht mehr 
aufheben.  
 
 
3.3  FAZIT 
 
In diesem Kapitel wurde nach der normativen Begründung von Autonomie bei 
Castoriadis gesucht. Dabei drängte sich ein Rückgang zu frühen Texten von 
Marx auf. In diesem Rückgang wurde der Begriff der Entfremdung genauer um-
rissen und in seiner Begründungproblematik erläutert. Dabei wurden begriffliche 
Überschneidungen mit dem Begriff der Heteronomie bei Castoriadis herausgear-
beitet. Diese Überschneidungen hatten wiederum Einfluss auf die Frage nach der 
Begründung eines normativen Anspruchs im Konzept der Autonomie bei Casto-
riadis. Davon ausgehend wurde festgehalten, dass das Verständnis von Freiheit 
eng mit einer reziproken Anerkennung zusammenhängt und den normativen 
Kern dessen ausmacht, was er unter Autonomie versteht.  

In einem ersten Abschnitt wurde dem Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis nachgegangen. Dabei wurde eine inhaltliche Verknüpfung zwischen der 
Marx’schen Bedeutung und seinem Verständnis von Heteronomie, als Fremdge-
setzlichkeit, vorausgesetzt, welche sich bestätigte. Im Zuge der Begriffsanalyse 
wurde deutlich, dass Heteronomie drei Aspekte umfasst. Der erste Aspekt war 
die Sozialisation, die gemäß Castoriadis im Aufbrechen der psychischen Monade 
und ihrer Aufnahme gesellschaftlicher imaginärer Bedeutungen besteht. Dieser 
Vorgang schuf zugleich den Bezug zum zweiten Aspekt, der Abhängigkeit von 
anderen Menschen bzw. Subjekten. Diese Abhängigkeit allerdings wurde mit 
dem Anspruch auf Autonomie positiv als gemeinsame Praxis verstanden – bei 
Marx wie auch bei Castoriadis als gemeinsame Arbeit. Drittens bedeutete Hete-
ronomie eine Entfremdung gegenüber der gesellschaftlichen Welt, die institutio-
nalisierte gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen umfasste, die nicht einfach 
eingeholt oder verändert werden können. Allerdings bleiben diese veränderbar, 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 145 

wenn auch nur in einer gemeinsamen politischen Praxis. Entfremdung verweise 
immer auf eine von der Gesellschaft verselbständigte Institution. Letztere sei ein 
symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, wobei der imaginäre Anteil 
die Vorherrschaft der Institution gegenüber der Gesellschaft begründe.112 Das 
heißt, dass die Geltung einer Institution unabänderlich scheint.  

Es wurde beispielhaft auf die Selbstverwaltung von Arbeitenden verwiesen, 
wobei begriffliche Ähnlichkeiten mit Marx vorweggenommen wurden. Diese 
Ähnlichkeiten bezogen sich unter anderem auf die Art und Weise der Selbstver-
waltung, die davon ausgeht, dass diese der freien Produktivität jedes Einzelnen 
besser gerecht wird. Bei Marx bezog sich dies auf den Gattungscharakter, bei 
Castoriadis auf das radikal Imaginäre, das ein schöpferischer Vorstellungsstrom 
sei.  

Im Folgenden wurde der Entfremdungsbegriff bei Marx erklärt. Dabei wurde 
vor allem auf die Frühschriften Bezug genommen. Marx formuliert darin einen 
Gattungsbegriff, der ein Spezifikum des Menschen annimmt. Diese Eigenheit 
des Menschen umfasst im Kern seine freie und bewusste Tätigkeit. Dieses Gat-
tungswesen wird in verschiedener Hinsicht entfremdet, was den Arbeitsvorgang, 
die Produktionsverhältnisse, das Produkt und die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen betrifft.  

Es wurde vor allem auf die Untersuchung von Zoran Djindjić Bezug ge-
nommen, der die Begründungsprobleme bei Marx untersucht hat. Dieser stellte 
fest, dass Marx das Gattungswesen Mensch ohne Begründung bzw. Erklärung 
voraussetzt. Er verdeutlichte insofern, dass Marx von einer solchen Vorausset-
zung für die Kritik an den bestehenden Verhältnissen angewiesen gewesen sei.  

Es stellte sich die Frage, ob nicht auch Castoriadis ein Begründungsproblem 
hat, da er seinem Autonomie-Begriff programmatischen Charakter beimisst. 
Dieser steht ebenso in einem engen Verhältnis zum Verständnis der Heterono-
mie, weshalb eine analoge Untersuchung der Begründung bei Castoriadis unter-
nommen wurde. Es zeigte sich, dass der konzeptuell zentrale Begriff des radikal 
Imaginären zwei Dimensionen hat, die es zu unterscheiden gilt: einerseits eine 
transzendentale, andererseits eine normative. Die transzendentale Dimension 
umschreibt das radikal Imaginäre als Eigenschaft der Menschen, die es als Be-
dingung der Möglichkeit brauche, um die Gesellschaft-Geschichte überhaupt be-
greifen zu können. Die normative Dimension wurde Castoriadis unterstellt, da 
sein Anspruch auf Autonomie nur damit begründet werden kann. Die Fähigkeit 
sich eine andere Gesellschaft vorzustellen, gehe auf das radikal Imaginäre zu-
rück. Sich diese Welt als autonome zu denken, gründet in der Annahme die He-

                                                           
112  Vgl. dazu Abs. 2.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


146 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

teronomie zu überwinden. Diese Überwindung lässt sich nur erreichen, wenn die 
Schaffung der politischen Welt gemeinsam erreicht wird. Dazu bedarf es einer 
bedingten wechselseitigen Anerkennung, dass Freiheit qua Politik nur durch die 
Anerkennung des anderen als frei, erreichbar ist. Autonomie hatte, so wurde dies 
zusammengefasst, bei Castoriadis drei grundlegende Dimensionen. Erstens die 
Autonomie als Selbstgesetzgebung, zweitens als freie selbstbestimmte und ge-
meinsame Tätigkeit, was auch die Arbeit miteinbezieht, drittens Autonomie als 
Anerkennung der Freiheit des anderen als Bedingung der Möglichkeit für die ei-
gene Freiheit. Damit wurde zuletzt die Frage beantwortet, ob Castoriadis im Ge-
gensatz zu Marx ein Begründungsproblem hat oder nicht. Er kommt dem Be-
gründungsproblem soweit bei, als er nicht wie Marx von einem materialen Gat-
tungsbegriff, den es zu verwirklichen gilt, ausgeht. Er spricht vielmehr von einer 
formalen Bedingung der Begreifbarkeit der Welt und einem normativen An-
spruch, die institutionelle Heteronomie zu überwinden. Letztere ist konzeptuell 
kohärent und konsequent. Die Bedeutung der Autonomie als wechselseitige An-
erkennung von Freiheit ist nicht idealistisch in einem weiten Sinne, sondern ent-
spricht einem Verständnis, bei welchen Freiheit erst durch gemeinsame Politik 
erreichbar ist und konzeptuell durch die Subjektgenese, als Bruch oder Aufbre-
chen der psychischen Monade durch Anerkennung, ausgelöst und verankert 
wird. Es wurde deutlich, dass sein Verständnis von Autonomie nicht eine Herr-
schaftsform unter anderen ist, sondern, dass dieser eine besondere Stellung in 
seiner Konzeption zukommt, die es zu beachten gilt. Diese besondere Stellung 
hängt mit einer doppelten Dimension des Begriffs des radikal Imaginären zu-
sammen, welche Castoriadis allerdings in seinen Texten oft zu wenig klar her-
ausstellte und woran eine entsprechende Kritik knüpfte. Es wurde schlussendlich 
bemerkt, dass diese formale Bedingung des radikal Imaginären von Castoriadis 
angenommen wird und prinzipiellen Charakter hat. Er setzt diesen Begriff vo-
raus. Insofern jedoch hat Castoriadis ein Begründungsproblem, welches er nicht 
löst.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

4.  Anerkennung 

 
Treffen sich zwei Solipsisten.  
WITZ UNTER PHILOSOPH_INNEN  

 
 
 
In diesem Abschnitt wird das Konzept von Castoriadis mit dem Konzept des 
Kampfes um Anerkennung von Honneth1 verglichen. Es stellt sich die Frage, ob 
die Begriffe des Imaginären, der Heteronomie und der Autonomie von Castoria-
dis Erklärungen für das Verständnis von Gesellschaft bieten, die das zum Ver-
gleich zitierte Konzept der Anerkennung von Axel Honneth nicht erreicht. Inso-
fern muss auch die Frage beantwortet werden, warum ausgerechnet Honneths 
Konzept vergleichend beigezogen wird. Drei Aspekte der Konzepte von Castori-
adis und Honneth geben dazu Anlass: Bei beiden Autoren wird erstens von ei-
nem fundamentalen wechselseitigen Verhältnis von Subjekt und Gesellschaft 
ausgegangen, das zweitens vermittelt durch psychoanalytische Annahmen erklärt 
wird und drittens beide den Begriff der Anerkennung produktiv machen. Wenn 
sich die Erklärungen zu letzterem Begriff auch unterscheiden, wird damit kon-
trastreicher gezeigt werden können, welches der beiden Konzepte welche Deu-
tungen der Gesellschaft zulässt.  
 
 
4.1  STRUKTUR SOZIALER  

ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE 
 
Ausgangspunkt dieses Abschnitts ist die Annahme, dass im Kampf um Anerken-
nung von Axel Honneth Erklärungen sozialer Konflikte angeboten werden, die 

                                                           
1  Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


148 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

wesentliche Aspekte ausklammern.2 Es wird gezeigt, dass Castoriadis Begriff 
des Imaginären den Problemen, die Honneth bearbeitet hat, vielfältiger bei-
kommt.  

Ausgehend von einer Untersuchung der ersten Anerkennungsform bei Hon-
neth, der Liebe und ihrer Verknüpfung mit dem Recht, wird dann das Recht als 
Form der Anerkennung in ihrer Ausgestaltung betrachtet. Honneth bezieht sich 
in seiner Arbeit wesentlich auf die Objektbeziehungstheorie, wobei er sich vor 
allem auf Donald Winnicott als prominenten Kinderpsychoanalytiker bezieht. 
Nach dieser Theorie vollzieht sich die Subjektgenese vor allem im Prozess vor-
sprachlicher Anerkennung. In der Sphäre des Rechts sieht Honneth einen Zu-
sammenhang mit der primären Anerkennung lediglich im Mechanismus rezipro-
ker Anerkennung. Die Struktur dieser rechtlichen Anerkennungsform soll erläu-
tert und die von Honneth ausgemachten Konfliktherde aufgezeigt werden. Im 
Anschluss werden zentrale Probleme, die in der rechtlichen Anerkennungssphäre 
hervortreten, untersucht, wobei sich zeigt, dass diese auch in der rigiden Reduk-
tion des Zusammenhangs zwischen Liebe und Recht als Formen reziproker An-
erkennung gründen. Wie sich zeigen wird, behauptet Honneth, dass die in der 
Form der Liebe generierten Anerkennungsverhältnisse grundlegend für alle wei-
teren Anerkennungsformen sind.  

Ein anderes Verständnis der Sozialisation und ihren gesellschaftlichen Be-
dingungen wird mit Castoriadis deutlich, wie bereits oben gezeigt wurde.3 Die 
Subjektgenese vollzieht sich bei ihm zuletzt durch die gesellschaftlichen imagi-
nären Bedeutungen und ihre Institutionen. Dies betrifft nicht nur die Sprache, 
sondern jeglichen sozialen Umgang. Wie sich herausstellen wird, sind gerade 
diese gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen ein fundamentales Element – 
übertragen auf das Konzept von Honneth – das die Verhältnisse auf primärer 
(Liebe) wie auch erweitert auf sekundärer Ebene (Recht) zu verbinden vermag. 
Ob und welche Konsequenzen dies für das Modell und die Probleme bei Hon-
neth und in seinem Kampf um Anerkennung hat, wird sich zeigen. Die Erläute-
rung zu Honneths Kampf um Anerkennung wird zudem begriffliche Parallelen 
mit Castoriadis zu Tage fördern, die einen Vergleich nahelegen. Insofern wird 
auf die Begriffe der Anerkennung und Autonomie eingegangen werden müssen.  
 

                                                           
2  Teile dieses Kapitels gehen auf eine unveröffentlichte Arbeit meinerseits zurück, mit 

dem Titel Recht und rechtliche Anerkennung als imaginäre Institution der Bedeutung, 
betreut von Francis Cheneval, März 2006. 

3  Vgl. Abs. 2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 149 

4.1.1  Primäre Anerkennungsform: Liebe 
 
Honneth konstruiert in seinem Kampf um Anerkennung ein Dreischichtenmodell, 
in dem er an die Grundlinien der Philosophie des Rechts von Hegel anschließt. 
Für Honneth gibt es drei Formen bzw. Muster intersubjektiver Anerkennung: 
Liebe, Recht, Solidarität bzw. Leistung.4 Für ein Verständnis intersubjektiver 
Anerkennung, ist die Untersuchung der Liebe grundlegend:  
 
»Weil dieses Anerkennungsverhältnis zudem einer Art von Selbstbeziehung den Weg be-
reitet, in der die Subjekte wechselseitig zu einem elementaren Vertrauen in sich selber ge-
langen, geht es jeder anderen Form der reziproken Anerkennung sowohl logisch als auch 
genetisch voraus [...].«5  
 
Es gilt deshalb die Konstruktion seiner Anerkennungsform Liebe genauer zu un-
tersuchen, da sie ebenso auf die Form des Rechts einwirkt. Nach Honneth bildet 
die reziproke Anerkennung den grundlegenden Mechanismus beider Formen.6 
Der Übergang zwischen den Formen wird Thema des zweiten Abschnittes sein. 
Hier soll die Sphäre der Liebe genauer untersucht werden.  

Nachdem Honneth von Hegel ausgehend und Mead verarbeitend Anerken-
nungsverhältnissen grundlegende Bedeutung zumisst, wendet er sich der Frage 
zu, wie diese Verhältnisse ausdifferenziert werden. In der Sozialphilosophie, 
stellt Honneth fest, würden Verhältnisse aufdringlich oft jeweils auf drei Ebenen 
verortet, welche etwas verkürzt in Gefühlsebene, Rechtsebene und Wertebene 
zusammengefasst werden könnten.7 Allerdings sei gerade die entsprechende ge-
sellschaftliche Grundlegung auf Anerkennungsverhältnisse ein Spezifikum in 
den Konzepten von Hegel und Mead. Als weitere Besonderheiten kämen diesen 
Ebenen von Anerkennungsverhältnissen erstens unterschiedliche moralische 
Entwicklungen, zweitens ein unterschiedlicher individueller Selbstbezug und 
drittens unterschiedliche damit zusammenhängende Probleme oder Konflikte 
durch herausgeforderte Anerkennungsverhältnisse zu. Um nun einerseits die Ei-
genheit dieser drei Stufen und andererseits überhaupt diese Dreiteilung zu bele-
gen, macht sich Honneth daran, dieser nachzugehen. Die Objektbeziehungstheo-
rie, auf die sich Honneth beruft, bewegt sich von einer Psychologie des Ichs im 

                                                           
4  Dabei geht es bei der dritten Form der Anerkennung um soziale Achtung einer indivi-

duellen Leistung. Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 180f. 
5  Ebd., S. 172. 
6  Ebd., S. 174. 
7  Ebd., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


150 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Rahmen der Freud’schen Triebtheorie weg, hin zu einer Theorie der Intersubjek-
tivität.8 Im Gegensatz zu einer primären Triebtheorie glaubt Winnicott, auf den 
sich Honneth vor allem bezieht, nicht mehr »an Transformationen in der Organi-
sation des individuellen Triebpotentials«9, sondern an die Konstitution der Sub-
jektivität aufgrund der Konfrontation mit anderen Personen.10 Dies werde am 
Beispiel der ›Zerstörung‹ deutlich, die sich bei Kleinkindern äußere, und die bis-
her von klassischen oder tendenziell der Ich-Psychologie zugehörigen Schulen 
als Zeichen der Frustration durch den Allmachtsverlust gedeutet wurde. Win-
nicott sieht nun in den Attacken, die ein Kind der Mutter, allgemein einem oder 
einer Interaktionspartner_in zufügt, ein Testen der Widerstandsfähigkeit der / 
des anderen. Das Kind versuche seinen Machtbereich auszuloten und setze da-
bei, wie Honneth angibt, bereits ein Außen voraus. Honneth bezeichnet es als ein 
sich »praktisch in eine Welt hineinversetz[en]«11. Das Kind bilde für sich durch 
die Zerstörungsversuche konstruktiv den Anderen als Subjekt heraus. Diese/r 
Andere sei der eigenen Omnipotenz entglitten. Ob es tatsächlich nicht mehr zu 
beeinflussen sei, solle nun unbewusst getestet werden. Die Mutter sei den Atta-
cken widerstandsfähig gewachsen und könne oder eher müsse darum als eigen-
ständiges Subjekt (an)erkannt werden. Die Reaktionen der Mutter könnten in-
nerhalb eines Spektrums geschehen, die aber alle das gleiche Ergebnis hätten: 
Das Kleinkind werde sich der Selbständigkeit des Objektes nun als Subjekt ge-
wahr. Dem entspreche die Reaktion der Mutter, nämlich »die zerstörerischen 
Wunschphantasien ihres Kindes als etwas zu begreifen, was den eigenen Interes-
sen zuwiderläuft und daher nur ihm allein als eine bereits verselbständigte Per-
son zukommen kann«12. Diese Loslösung bilde erst die Möglichkeit von Liebe, 
denn gerade im Bruch der Symbiose »undifferenzierter Intersubjektivität«13 wer-
de wieder die Möglichkeit einer Vereinigung geschaffen, d.h. Grundlage ist die 
Differenzierung. Jessica Benjamin spricht hier nicht mehr von einem Bruch einer 
Symbiose, sondern im Zusammenhang mit ihrer Rezeption der von John Bowlby 
getätigten Forschungen schreibt sie, dass das Kind schon bei der Geburt die Fä-

                                                           
8  Ebd., S. 158f. 
9  Ebd., S. 159. 
10  Winnicott, Donald: Reifungsprozesse und fördernde Umwelt, Frankfurt am Main 

1974, S. 47-71; 106-137. 
11  Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 163. 
12  Ebd., S. 164. 
13  Ebd., S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 151 

higkeit und den Wunsch habe, sich mit der Welt in Beziehung zu setzen.14 Hon-
neth sieht in der von Hegel im System der Sittlichkeit geäußerten Definition der 
Liebe als »sein selbst [Sein] in einem fremden«15 die diesbezügliche richtige 
Ahnung in dessen frühen Entwürfen.16 Wichtig ist, dass die Objektbeziehungs-
theorie auf einem dynamischen und auf reziproker Anerkennung gründenden 
Modell beruht, welche das Subjekt und sein Selbst konstituiert. Dazu gehört 
auch der von Honneth zweite Verarbeitungsmechanismus des »Übergangsob-
jekts«.17 Damit wird eine affektive Besetzung eines Gegenstands bezeichnet, wie 
z.B. bei einem Teddybär oder einem Schnuller. Dieser Gegenstand diene einer 
symbolischen Überbrückung zwischen dem getrennten Objekt, vor allem der 
Mutter, und sich.18 Diese Übergangsobjekte seien, so referiert Honneth Win-
nicott »ontologische Vermittlungsglieder zwischen dem primären Erlebnis des 
Verschmolzenseins und der Erfahrung des Getrenntseins«19.  

In der Aufsatzsammlung Umverteilung oder Anerkennung20 von Nancy Fra-
ser und Axel Honneth wird dieses Modell der verschiedenen Anerkennungsfor-
men von Honneth noch in seiner historischen Genese nachgezeichnet. Dabei 
steht außer Frage, dass die Anerkennung als grundlegende anthropologische 
Konstante immer im Spiel ist. Die Frage ist, inwiefern sich verschiedene Formen 
der Anerkennung ausdifferenzieren und im Speziellen, wie sich diese in der bür-
gerlich-kapitalistischen Gesellschaft ausdifferenziert haben. Für Honneth ist es 
allerdings selbstverständlich, dass gerade die Fürsorge und Liebe auch in vor-
modernen Gesellschaften als affektive Anerkennung vorhanden waren und im 

                                                           
14  Benjamin, Jessica: Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Prob-

lem der Macht, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1993, S. 20-21. 
15  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: System der Sittlichkeit. (Critik des Fichteschen Na-

turrechts), Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002, S. 12f. 
16  Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 148. 
17  Ebd., S. 165. 
18  Feministische Theoretikerinnen haben darauf hingewiesen, dass entweder auch der 

Vater oder andere betreuende Personen gemeint sein müssten. Rosalind Minsky weist 
darauf hin, dass für Winnicott die Schwangerschaft eine Bedingung dieser Beschrei-
bung war. Vgl. Minsky, Rosalind: Psychoanalysis and Gender. An Introductury Rea- 
der, London: Routledge 1996. S. 130f. 

19  Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 166. 
20  Honneth, Axel: »Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fra-

ser«, in: Axel Honneth / Nancy Fraser (Hg.), Umverteilung oder Anerkennung. Eine 
politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, S. 129-
224. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


152 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Übergang in die bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft ihre Institutionalisierung 
in der Fürsorgepflicht gegenüber den Kindern und der Heirat als Schutzsphäre 
intimer Beziehungen fanden. Dass die Fürsorge und Liebe Bedingungen der Per-
sönlichkeitsbildung waren und sind, wird bei Honneth immer vorausgesetzt.  
 
4.1.2  Von der Liebe zum Recht 
 
Wie oben beschrieben ist Honneth der Auffassung, dass sich die Vermittlung 
zwischen diesen zwei Formen Liebe und Recht lediglich durch ihre gemeinsame 
Grundlage, nämlich denselben Mechanismus der reziproken Anerkennung, er-
klären lässt.21 In der Folge sollen die Fragen Wie konstituiert Honneth die Sphä-
re des Rechts? und Was macht die Rechtsperson aus? genauer untersucht wer-
den. Damit soll deutlich werden, was die Sphäre des Rechts voraussetzt (Spra-
che, Vernünftigkeit, Autonomie), was auf der Ebene der Liebe nicht vorkommt. 
Damit bleibt unklar, wie auf der Ebene des Rechts Ansprüche auf Autonomie 
wechselseitig anerkannt werden können.  

Wie konstituiert Honneth die Sphäre des Rechts? In seiner Auseinanderset-
zung mit Hegel und Mead kommt Honneth zur Auffassung, dass sich im Unter-
schied zur Anerkennungsform der Liebe im Recht die Reziprozität der Verhält-
nisse von einer affektiven Zuwendung zu einer kognitiven Respektierung hin 
bewege: »[D]ie Rechtssubjekte erkennen sich dadurch, daß sie dem gleichen Ge-
setz gehorchen, wechselseitig als Personen an, die in individueller Autonomie 
über moralische Normen vernünftig zu entscheiden vermögen.«22 Aus dieser De-
finition ergeben sich nun zwei Fragen für Honneth: Einerseits wie diese rechtli-
che Anerkennungsform ausgestaltet sein müsste, damit sie allen Mitgliedern der 
Rechtsgemeinschaft dieselbe Eigenschaft der individuellen Autonomie zuspre-
chen könnte. Andererseits müsse material geklärt werden, was es bedeute, dass 
man sich reziprok in seiner moralischen Zurechnungsfähigkeit anerkenne. Hon-
neth weist bereits darauf hin, dass die zweite Frage, was eine zurechnungsfähige 
Person ausmache, nicht abschließend beantwortet werden könne: »[E]s wird sich 
vielmehr zeigen, daß aus der prinzipiellen Unbestimmtheit dessen, was den Sta-
tus einer zurechnungsfähigen Person ausmacht, eine strukturelle Offenheit des 
modernen Rechts für schrittweise Erweiterungen und Präzisierungen resul-
tiert«23. Indem diese »moralische Zurechnungsfähigkeit« material für Anpassun-
gen offen bleibt, wirkt sich dies ständig auf die Frage nach der – formalen – Zu-

                                                           
21  Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 174. 
22  Ebd., S. 177. 
23  Ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 153 

gehörigkeit zu dieser Rechtsgemeinschaft aus. Wesentlich in seiner Klärung die-
ser Probleme ist die Begründung der rechtlichen Anerkennung in wiederum zwei 
Bewusstseinsoperationen, erstens: das moralische Wissen über die rechtlichen 
Verpflichtungen, die wir autonomen Personen gegenüber einzuhalten hätten und 
zweitens das Urteil, ob es sich beim Gegenüber tatsächlich um eine solche auto-
nome Person handle. Damit ist der universalistisch-moralische Anspruch der 
Gültigkeit von rechtlicher Anerkennung in der Schwebe und muss – so Honneth 
– ständig neu ausgelotet werden. Er findet nun in diesem Bereich, in dem diese 
Eigenschaften einer moralisch zurechnungsfähigen Person bestimmt würden, ei-
ne Zone des Kampfes um Anerkennung. Minderheiten beanspruchen partizipie-
ren zu dürfen. Sie machen damit geltend, dass sie über die notwendigen Eigen-
schaften verfügen, um als Personen anerkannt zu werden. Damit beanspruchen 
sie angemessene Änderungen, was die Definition einer moralisch zurechnungs-
fähigen Person ausmacht und die formale Integration in die Rechtsgemeinschaft. 
Das entspricht der von Honneth beabsichtigten »prinzipiellen Unbestimmt-
heit«24. Die historische Entwicklung einer Differenzierung von liberalen Frei-
heitsrechten über die politischen Teilnahmerechte und zuletzt zu sozialen Wohl-
fahrtsrechten ließe sich auch – um Honneth kurz zusammenzufassen – mit dem 
Begriff der zunehmenden Gleichstellung und Chancengleichheit verknüpfen.25 In 
der Auseinandersetzung mit Fraser behauptet Honneth insofern gerade den 
Gleichheitsgrundsatz als normatives Prinzip dieser Sphäre des Rechts.26 Die his-
torische Entwicklung in dieser Sphäre sei durch dieses Prinzip möglich gewesen: 
 
»[D]er in das moderne Recht eingelassene Gleichheitsgrundsatz mußte zur Folge haben, 
daß der Status einer Rechtsperson nicht nur in sachlicher Hinsicht schrittweise erweitert 
wurde, indem er kumulativ mit neuen Befugnissen ausgestattet worden ist, sondern auch 
in sozialer Hinsicht allmählich ausgedehnt werden konnte, indem er auf eine stets wach-
sende Anzahl von Gesellschaftsmitgliedern übertragen wurde.«27 
 
In der historischen Ausdifferenzierung trennten sich also gemäß Honneth Recht 
und soziale Wertschätzung (bzw. Leistung28) von einer Sphäre der Bestimmung 

                                                           
24  Ebd., S. 178. 
25  Ebd., S. 186-191. 
26  Honneth: Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, S. 168. 
27  Honneth: Kampf um Anerkennung, S. 190f. 
28  Genauer: die soziale Achtung und Anerkennung einer individuellen Leistung, die 

»von einer Gesellschaft als bedeutungsvoll« bewertet wird. Vgl. ebd., S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


154 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sozialer Beziehungen.29 Diese Abspaltung in den posttraditionalen Gesellschaf-
ten sei gerade auch durch einen Kampf um die Anerkennung derselben Rechte 
aller Menschen entstanden, um eine Sphäre der egalitären sozialen Beziehungen 
zu schaffen. Die Zone des Kampfes um Anerkennung im Recht sei nun ein Kon-
flikt um die Bestimmung und Anwendung dieses normativen Prinzips. Einerseits 
würden mit der Gleichheit strukturell bevorzugte Gruppen legalerweise bevor-
teilt, andererseits würde erst durch Egalität der Widerstand gegen eine solche 
strukturelle Privilegierung möglich. Neben eines historischen Kampfes um An-
erkennung, der zur Sphäre eines Rechts unter Gleichen geführt habe, komme es 
innerhalb der etablierten Gesellschaftsordnung und damit der Anerkennungsform 
des Rechts zu einem Kampf um die Ausgestaltung des Rechts, das auf dem nor-
mativen Prinzip der Gleichheit gründe.30 Die entscheidende Frage, die mit der 
Anerkennung in der Sphäre des Rechts verbunden ist, ist die Frage nach der Be-
stimmung der Rechtsperson. Ihr kommt auch deshalb große Bedeutung zu, da 
dem Einbezug bestimmter Menschen als rechtsfähige Personen eine behauptete 
umgekehrte Wirkung für deren Selbstachtung zukäme:31  
 
»[D]enn nur unter Bedingungen in denen individuelle Rechte nicht mehr disparitär den 
Angehörigen sozialer Statusgruppen, sondern im Prinzip egalitär allen Menschen als 
freien Wesen zuerkannt werden, wird die einzelne Rechtsperson in ihnen einen objekti-
vierten Anhaltspunkt dafür erblicken können, daß an ihr die Fähigkeit der autonomen Ur-
teilsbildung Anerkennung findet.«32  
 
Dies mündet in der Aussage: »Ohne individuelle Rechte zu leben bedeutet für 
das einzelne Gesellschaftsmitglied, keine Chance zur Ausbildung von Selbstach-
tung zu besitzen [...].«33 Honneth geht davon aus, dass analog zur Sphäre der 
Liebe, bei der Selbstvertrauen ausgebildet werde, in der Sphäre des Rechts 
Selbstachtung entstehe. Während bei Liebesbeziehungen, wie sie oben anhand 
der Objektbeziehungstheorie referiert wurden, dazu führen, dass »Liebe als der 
affektive Ausdruck einer auch über Distanz bewahrten Zuwendung«34 verstan-
den wird, die einem beschränkten Kreis von Menschen zukommt, kommt im 
Rechtsverhältnis eine gesellschaftlichen Achtung zum Ausdruck, indem »das 

                                                           
29  Honneth bezieht sich insofern auf Thomas H. Marshall, vgl. ebd., S. 186f. 
30  Ebd., S. 190f. 
31  Ebd., S. 191f.; 195. 
32  Ebd., S. 192. 
33  Ebd., S. 194. 
34  Ebd., S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 155 

erwachsene Subjekt durch die Erfahrung rechtlicher Anerkennung die Möglich-
keit [gewinnt], sein Handeln als eine von allen anderen geachtete Äußerung der 
eigenen Autonomie begreifen zu können«35. Rechte besitzen bedeute Ansprüche 
geltend machen zu können. Diese Ansprüche verdeutlichen eine Ermächtigung, 
die von allen anderen akzeptiert würden und die Rechtsverhältnisse ausmachten. 
Umgekehrt sei Selbstachtung nicht möglich, ohne bestimmte Ansprüche geltend 
machen zu können bzw. Rechte zu besitzen. Das betrifft nicht nur die Rechts-
verhältnisse, sondern auch die moralische Zurechnungsfähigkeit und die diskur-
sive Willensbildung, da diese Voraussetzung für die rechtliche Ordnung seien. 
Man könnte also verallgemeinernd sagen, dass Selbstachtung auch heißt, dass 
man durch sein (diskursives) Handeln sozialen Einfluss nehmen kann. Es wird 
insofern darauf zurückzukommen sein, inwiefern die Bedingung einer sprach-
lich-rationalen (also weiter gefasst diskursiven) Willensbildung von Honneth ein 
Problem bei der Konzeptualisierung der verschiedenen Ebenen der Anerkennung 
darstellt. Auf die Frage nach der moralischen Zurechnungsfähigkeit kann mit 
dem Verweis auf dieses Problem ebenfalls eingegangen werden, da diese gleich-
ermaßen diese Bedingung teilt.  

Was macht die Rechtsperson aus? Die Frage ist zentral für die Bestimmung 
der Fähigkeiten, die eine Person konstituieren. Für Honneth gründet die Festle-
gung dieser Fähigkeit in der angelegten Legitimität einer Rechtsordnung: Auf 
individuelle Folgebereitschaft könne diese nur aufgrund einer freien Zustim-
mung aller Einbezogenen zählen – das heiße aufgrund einer rationalen Überein-
kunft und ihrem Verfahren. Damit wird von ihm vorausgesetzt, dass es sich um 
autonome Personen handelt:  
 
»dann muß diesen Rechtssubjekten zumindest die Fähigkeit unterstellt werden können, in 
individueller Autonomie über moralische Fragen vernünftig zu entscheiden; ohne eine 
derartige Zuschreibung wäre überhaupt nicht vorstellbar, wie die Subjekte sich jemals 
wechselseitig auf eine rechtliche Ordnung sollen geeinigt haben können«36.  
 
Honneth nimmt damit an, dass eine Rechtsperson insofern unabhängig und rati-
onal entscheiden kann. Aber nicht nur die Bedingung der Möglichkeit, dass sich 
diese Rechtssubjekte als Subjekte vor allem Recht über bestimmte Formen die-
ses Rechts (Was soll gelten?) unterhalten und darüber einigen könnten, sei von 
Belang. Sondern es sei entscheidend, dass es überhaupt eine Einigung geben 
könne, wenn man von einer rechtlichen Ordnung sprechen wolle. Damit erhält 

                                                           
35  Ebd. 
36  Ebd., S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


156 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

die Möglichkeit einer rationalen Übereinkunft ein besonderes Gewicht, da der 
rechtlichen wie auch der moralischen Sphäre eine sprachlich und genauer noch 
sprachlich-vernünftige Ebene vorausliegt, die das Zusammenleben tragen muss. 
Honneth gibt diesbezüglich zu, dass damit die moderne Rechtsgemeinschaft von 
der »Annahme der moralischen Zurechnungsfähigkeit all ihrer Mitglieder« aus-
geht.37 Damit ist ein zentrales Problem angesprochen, das später mit Bezug auf 
die konzeptuellen Begriffe von Castoriadis aufgegriffen wird. Es werde, so Hon-
neth, mit dieser Bestimmung notwendig zu fragen, was das Verfahren einer rati-
onalen Übereinkunft heißen möge. Die Bedingungen der Teilnahme an einer ra-
tionalen Willensbildung werden problematisiert. Honneth bemüht sich hier aber 
nicht um eine Definition von »vernünftig« und »Übereinkunft« bzw. »Willens-
bildung«, sondern wendet sich der faktischen Entwicklung der Zuerkennung von 
Rechten zu: Es handle sich um die kumulative Erweiterung individueller Rechts-
ansprüche innerhalb eines Prozesses, in dem der Umfang der allgemeinen Eigen-
schaften einer moralisch zurechnungsfähigen Person sich allmählich vergrößert 
habe, und damit die Möglichkeit einer Teilnahme an einem rationalen Diskurs 
sich erweiterte. Zuletzt könne ein Subjekt sich als Rechtsperson betrachten, 
wenn es mit den anderen Mitgliedern seines Gemeinwesens die Eigenschaften 
teile, die zur Teilnahme an einer diskursiven Willensbildung befähigten.38 Im 
nächsten Teil sollen die spezifischen Probleme dieses Verständnisses rechtlicher 
Anerkennung umrissen werden.  
 
 
4.2  RECHTLICHER KAMPF UM ANERKENNUNG? 
 
Auf die Gefahr hin, dass das Strukturmodell von Honneth in der Argumentation 
allzu sehr gegen ihn gewendet, doch bereits vorausgesetzt wird, soll im folgen-
den Abschnitt dennoch versucht werden, seinen Ansatz aufgrund inhaltlicher 
Mängel und Unklarheiten zu kritisieren. Wie sich zeigen wird, lässt sich das 
Konzept einer durchgehenden Anerkennung als Grundlage mit Castoriadis in 
Frage stellen oder wenigstens präzisieren. Von einer Kritik der rechtlichen Be-
stimmung eines Kampfes um Anerkennung leitet sich die Untersuchung hin zu 
den psychoanalytischen Grundlagen in Honneths Konzept. In dem entsprechen-
den Übergang der Formen und der Verankerung in der Bildung eines Subjektes 
lassen sich von Honneth vernachlässigte Prozesse herausarbeiten. Dabei soll, 
dies ist die Annahme, auf den problematischen Übergang zwischen den Sphären 

                                                           
37  Ebd., S. 185. 
38  Ebd., S. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 157 

der Liebe zur Sphäre des Rechts bei Honneth eingegangen werden. Es wird zu 
zeigen sein, inwiefern Castoriadis hier begrifflich nicht nur Abhilfe schafft, son-
dern die Grammatik sozialer Konflikte genauer beschreiben und erklären kann.  
 
4.2.1  Bedingungen der Teilnahme an rationaler Willensbildung 
 
Honneth stellt die Frage, inwiefern das Verfahren rationaler Übereinkunft ver-
standen würde, um etwas über die Fähigkeit des Subjektes zu sagen, autonom 
aus vernünftiger Einsicht zu handeln. Es entbrenne ein Kampf um die Eigen-
schaften, die notwendig seien, um an einem rationalen Diskurs teilzunehmen – 
diesbezüglich also auch um das Verständnis von Autonomie und Rationalität. 
Die Eigenschaften sollten bestimmen, wer fähig sei an der diskursiven Willens-
bestimmung zu partizipieren. Vom Diskurs ausgeschlossene Menschen – als 
gleichberechtigte Rechtspersonen gelten sie noch nicht – machen geltend, dass 
sie teilnehmen wollen und dazu unter neu zu bestimmenden Voraussetzungen 
auch befähigt sind. Sie verlangen also die Erweiterung der Eigenschaften, die 
(legalerweise) eine Partizipation an der Willensbildung erlauben. Es gilt drei As-
pekte zu beachten: Erstens, diese Erweiterung findet als Legitimation ihrer An-
sprüche noch ohne die Partizipation der Benachteiligten statt. Die Beurteilung 
der Erfüllung bestimmter – von der Institution der Rechtsgemeinschaft aufge-
stellter – Kriterien bleibt einseitig. Strukturell oder rechtlich Benachteiligte kön-
nen ihre Rechte zwar einfordern, tun dies aber immer aus einer Position vermin-
derter Wirksamkeit, da die institutionellen Einrichtungen ihnen noch nicht ge-
recht werden. Es wäre zudem zu erläutern, ob die Debatte um Eigenschaften, um 
an einer rationalen Willensbildung teilzunehmen, dem verletzten Anspruch auf 
Anerkennung aufgrund von gefühlsmäßig erfahrenen Kränkungen gerecht wer-
den kann. Honneth geht implizit davon aus, dass sich die erfahrenen Kränkungen 
positiv in politische Ansprüche umformulieren lassen, da er von einem Be-
wusstwerden normativ-moralischer Prinzipien ausgeht, die als Grundlage für die 
diskursive Auseinandersetzung ein- und vorgebracht würden. Dass dem so sein 
muss, ist aber nicht zwingend und auch fraglich. Zweitens, stellt sich die Frage, 
inwiefern diese Ansprüche rechtlicher Anerkennung überhaupt kommensurabel 
sind. Gibt es Forderungen, die von den Mitgliedern einer Rechtsgemeinschaft 
nicht akzeptiert werden können? Wenn Honneth Gefühle, wie die Empörung 
über enttäuschte normativ-moralische Erwartungen, als Ursprung eines Kampfes 
um Anerkennung setzt, müsste er zugleich die Möglichkeit einer unlösbaren 
Auseinandersetzung mit in Betracht ziehen.39 Aber Honneth interpretiert das 

                                                           
39  Ebd., S. 219f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


158 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Ausbleiben eines Kampfes, d.h. als politisch-moralisches Eingreifen der Benach-
teiligten, lediglich als ein Ausbleiben des Übergangs von der gefühlsmäßigen 
Kränkung und Empörung zum politischen Aktivismus. Darauf wird mit Bezug 
auf Castoriadis noch eingegangen. Drittens stellt sich die Frage, inwiefern nicht 
nur die Eigenschaften an einem Verfahren rationaler Übereinkunft teilzunehmen, 
sondern auch die Eigenschaften des Verfahrens rationaler Übereinkunft be-
stimmt bzw. erweitert werden müssten, um Unbeteiligte in die Rechtsgemein-
schaft aufzunehmen? Vereinfacht gefragt: Was heißt rational? Wann ist eine 
Übereinkunft erreicht? Wer bestimmt diese Einigung anhand welcher prozedura-
len Regeln, die wiederum auf eine bestimmte vorausgesetzte Bedeutung dessen, 
was rational prozeduralistisch heißt, zurückgehen und – nicht zuletzt – bestimmt 
werden muss, wer dies definieren kann. Die Formulierungen von Honneth sind 
insofern problematisch. Die mögliche Erweiterung von Eigenschaften bleibt die-
sem rationalistischen Anspruch verhaftet. Im nächsten Abschnitt wird zunächst 
auf den ersten und dritten Punkt mit Bezugnahme auf die Autonomie näher ein-
gegangen.  
 
4.2.2  Autonomie als Bedingung und Ziel 
 
Was heißt Autonomie, und wo ist sie in der Konzeption von Honneth zu veror-
ten? Um dem Begriff auf den Grund gehen zu können, muss nochmals auf we-
sentliche Voraussetzungen zurückgekommen werden:  
 
»[W]enn eine Rechtsordnung nur in dem Maße als gerechtfertigt gelten und mithin auf in-
dividuelle Folgebereitschaft rechnen kann, in dem sie sich im Prinzip auf die freie Zu-
stimmung aller in sie einbezogenen Individuen zu berufen vermag, dann muß diesen 
Rechtssubjekten zumindest die Fähigkeit unterstellt werden können, in individueller Au-
tonomie über moralische Fragen vernünftig zu entscheiden; ohne eine derartige Zuschrei-
bung wäre überhaupt nicht vorstellbar, wie die Subjekte sich jemals wechselseitig auf eine 
rechtliche Ordnung sollen geeinigt haben können.«40  
 
Man kann mehrere Begriffe unterscheiden: Die notwendige Bedingung für Legi-
timation und ›freiwillige‹ Folgebereitschaft umfasst eine bestimmte Fähigkeit 
von Rechtssubjekten. Zu dieser Fähigkeit gehören folgende Eigenschaften: Ers-
tens individuelle Autonomie und zweitens moralisch-vernünftige Urteilskraft. 
Diese Eigenschaften sind die Bedingung vor einer Legitimation und der Folge-
bereitschaft als Folge – in einem (vorgestellten) Akt der wechselseitigen Eini-

                                                           
40  Ebd., S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 159 

gung rechtliche Regeln festzulegen. Die der Fähigkeit zugeordnete individuelle 
Autonomie ist in einem reziproken Verhältnis mit der zweiten Eigenschaft, über 
moralische Fragen vernünftig entscheiden zu können, verknüpft. Autonomie be-
sagt nichts weniger, als dass die eigene Einschätzung selbstbestimmt, also unab-
hängig von anderen, zustande kommt. Autonomie setzt aber in dieser Definition 
bei Honneth ebenso die Vernunft als Bedingung »moralischer Zurechnungsfä-
higkeit«41 voraus. Zugleich ist damit diese vernünftige und selbständige Ein-
schätzung in einen rationalen Diskurs eingebunden, der qua Vernunft eine mög-
liche Übereinkunft immer schon einschließt. So wird verständlich wie Honneth 
schreiben kann, dass diese Zuschreibung erst die Vorstellung einer Einigung er-
möglicht. Im Folgenden konzentriere ich mich auf die Bedeutung dieses Begriffs 
von Autonomie, dem neben der Vernünftigkeit eine wesentliche Rolle zukommt 
und der sich mit Castoriadis wird vergleichen lassen. Autonomie ist die Bedin-
gung der Möglichkeit, dass überhaupt von einer legitimen Rechtsordnung ausge-
gangen werden kann. Ihre Gültigkeit erhält die Rechtsordnung nur durch die vo-
rausgesetzte freie Zustimmung aller Beteiligten. Was aber ist die freie Zustim-
mung eines Beteiligten am rationalen Diskurs bzw. der gemeinsamen Willens-
bildung und Entscheidung? Anders gefragt: Was ist eine autonome Person? Ge-
rade dies sei entscheidend, so Honneth, wenn es um den Kampf um Anerken-
nung gehe. Seine Antwort:  
 
»[W]as es heißen kann, daß ein Subjekt dazu befähigt ist, autonom aus vernünftiger Ein-
sicht zu handeln, ist vielmehr nur relativ zu einer Bestimmung dessen zu beantworten, was 
mit einem Verfahren der rationalen Übereinkunft gemeint ist: denn je nach dem, wie jene 
legitimierende Basisprozedur vorgestellt wird, haben sich auch die Eigenschaften zu än-
dern, die einer Person zugeschrieben werden müssen, wenn sie an ihr gleichberechtigt soll 
teilnehmen können. Die Festlegung der Fähigkeiten, die den Menschen konstitutiv als 
Person auszeichnen, ist daher abhängig von Hintergrundannahmen darüber, welche sub-
jektiven Voraussetzungen zur Teilnahme an einer rationalen Willensbildung befähigen 
[...]«.42  
 
Autonomie ist unscharf. Was sie bedeute, so die Aussage von Honneth, hänge 
wiederum davon ab, was rationale Übereinkunft bedeute. Damit lässt sich die 
wechselseitige Abhängigkeit der Begriffe bzw. Eigenschaften jener Fähigkeit der 
Rechtssubjekte begründen. Ansonsten kann von einer Gleichstellung der Betei-
ligten gar nicht ausgegangen werden, könnten sie nicht den Vorgang dessen, was 

                                                           
41  Ebd., S. 185. 
42  Ebd., S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


160 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sich rationale Übereinkunft nennt, mitbestimmen und somit zudem das Ergebnis 
bzw. die Veränderung der Rechtsordnung beeinflussen. Damit zeigt Honneth 
aber, dass er davon ausgeht, dass Ansprüche an eine Gemeinschaft immer schon 
von einer gleichgestellten Position aus geltend gemacht werden können, da das 
Verfahren der Übereinkunft mit jener der Autonomie verbunden wird. Bei der 
Erklärung dessen, wie im Kampf um Anerkennung Ansprüche verfochten wer-
den, ist aber doch die ungleiche Ausgangslage eine Bedingung. Das Erkämpfen 
der Anerkennung von Ansprüchen, die legitim sein sollen und zugleich verbun-
den werden mit der Erweiterung der anspruchsberechtigten Rechtssubjekte kann 
nicht zugleich von autonomen Rechtssubjekten ausgehen, wenn Autonomie da-
von abhängt, dass in einem Vorgang rationaler Übereinkunft diese ausgebildet 
und anerkannt werden. Damit wird Autonomie vorausgesetzt, und aus ihr wird 
vernünftig entschieden, wer als autonom zu gelten hat beziehungsweise was Au-
tonomie zu bedeuten hat. Das kann nur bedeuten, dass Rechtssubjekte durch die-
se Selbstbestimmung sich zugleich ihrer Begrenztheit soweit bewusst sind, dass 
sie diese Grenzen bereit sind ständig neu zu definieren. Ansonsten endet die De-
finition von Autonomie in einem Zirkelschluss. Es geht, das können wir daraus 
weiter schließen, um eine politische und vernünftige Dimension. Letztere wird 
sich nicht nur als strukturelle, sondern in ihrer Äußerung als sprachliche erklären 
müssen, dazu kommt Honneth nicht mehr explizit im Kampf um Anerkennung, 
was weiter unten mit Bezug auf Castoriadis geleistet werden soll.  

Autonomie wird für Ausgeschlossene geschaffen, denn nur in der Anerken-
nung ihres Anspruchs vermögen sie einen positiven Selbstbezug herauszubilden. 
Da der Begriff Autonomie bei Honneth durch die Intersubjektivität als Bedin-
gung und Primat hindurchgehen muss, schließt das Honneth’sche Verständnis 
von Autonomie dies mit ein. Autonomie erhält dadurch einen etwas gönnerhaft 
Beigeschmack. Die gut gemeinte und neue Ansprüche sichernde Voraussetzung 
wird bevormundend. Die folgende Aussage wird plötzlich zwiespältig, wenn er 
schreibt, dass:  
 
»aus der prinzipiellen Unbestimmtheit dessen, was den Status einer zurechnungsfähigen 
Person ausmacht, eine strukturelle Offenheit des modernen Rechts für schrittweise Erwei-
terungen und Präzisierungen resultiert«43.  
 
Dass ein Kampf um Anerkennung vor allem dann entstehe, wenn eine soziale 
Gruppe von einer instituierten und instituierenden Gruppe, also zunächst vor al-
lem einer Rechtsgemeinschaft, nicht in ihrer Eigenart und ihren Ansprüchen er-

                                                           
43  Ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 161 

kannt und anerkannt werde und deshalb keinen positiven Selbstbezug herstellen 
könne, scheint in verschiedener Hinsicht problematisch. Zuletzt wurde darauf 
hingewiesen, dass es sich um einen einfachen Selbstwiderspruch handeln könnte. 
Dieser kann nur unter folgender Annahme aufgelöst werden: Die offene Defini-
tion dessen, wer wie an der Gestaltung der Regeln der Gemeinschaft mitarbeiten 
kann, ist die Voraussetzung der Rechtsgemeinschaft. Die ständige von allen be-
reits anerkannten Rechtssubjekte qua ihres Status müssen annehmen, dass immer 
auch andere Ansprüche geltend machen können. Wenn dies aber in jeglicher 
Hinsicht akzeptiert würde, stellte sich die Frage, warum überhaupt noch von ei-
nem Kampf um Anerkennung die Rede ist. Wir nähern uns mit dieser Erklärung 
bereits einem Verständnis von Autonomie, wie es Castoriadis vertritt, der diese 
Offenheit weniger auf die Rechtsordnung oder bestimmte individuelle oder kol-
lektive Ansprüche beschränkt, sondern auf Institutionen überhaupt.  
 
 
4.3  DIFFERENZEN – ANERKENNUNG ODER IMAGINÄRES 
 
Die Probleme der rechtlichen Sphäre bei Honneth sind nicht innerhalb ihrer ei-
genen Systematik zu lösen. Es bedarf eines bereits erwähnten Rückgangs auf die 
erste Anerkennungsform der Liebe. In diesem Rückgang ist der Übergang zwi-
schen den Sphären von Recht zu Liebe und umgekehrt zu untersuchen. Im fol-
genden Teil wird Castoriadis’ Verständnis von Autonomie und Intersubjektivität 
wieder aufgenommen werden, um die daraus geronnenen Erkenntnisse im 
Schichtenmodell von Honneth zu erproben. Insofern wird wiederum Bezug ge-
nommen auf dessen Verständnis der Subjektbildung. Es wird sich zeigen, dass 
mit einem veränderten Verständnis erster Subjektbildung und dem Modell der 
Sozialisation bei Castoriadis nicht nur der Übergang als eigener Zwischenraum 
verstanden werden kann, sondern auch, dass mit diesem Zwischenraum die 
Sphäre von Recht anders verstanden wird und ein breiteres Verständnis sozialer 
Konflikte aufgebaut werden kann. Zu klären ist zuletzt die Frage, ob das Modell 
von Castoriadis über das Konzept von Honneth hinausgeht und ob allenfalls Lö-
sungsansätze auf die oben erwähnten Problematisierungen gegeben werden kön-
nen. Bevor auf die Probleme der Anerkennungsform des Rechts bei Honneth zu-
rückgekommen werden kann, sind die wichtigsten Differenzen in der Subjektge-
nese von Honneth und Castoriadis zu betrachten. Aus diesen ergibt sich eine 
veränderte Sicht auf die Probleme, die bisher hervortraten. Zuletzt soll damit er-
läutert werden, ob die neue Sichtweise wirklich als Lösungsansatz für diese 
Probleme gebraucht werden kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


162 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Es wurde herausgearbeitet, dass sich in der Objektbeziehungstheorie von 
Winnicott die Genese des Subjekts in der Auseinandersetzung mit dem Anderen 
vollzieht. Honneth betonte, dass ein Subjekt erst gar keinen positiven Selbstbe-
zug entwickeln könnte, würde es nicht in einer ständigen Konfrontation seine 
Allmacht aufgeben, indem es den anderen anerkennt und mit ihm bzw. durch ihn 
sich selber herausbildete. Die wesentlichen Teile der Subjektkonstitution voll-
ziehen sich in dieser Theorie noch in einem vorsprachlichen Stadium der kindli-
chen Entwicklung. An dieser Stelle klafft eine Lücke in Honneths Theorie: Kon-
zeptuell ist die reziproke Anerkennung als gemeinsame Struktur zwischen Liebe 
und Recht ungenügend. Der Übergang liege, so Honneth, an der strukturellen 
Gleichartigkeit:  
 
»Von der Anerkennungsform der Liebe [...] unterscheidet sich nun das Rechtsverhältnis in 
so gut wie allen entscheidenden Hinsichten; beide Interaktionssphären sind als zwei Typen 
ein und des gleichen Musters der Vergesellschaftung überhaupt nur deswegen zu begrei-
fen, weil sich ihre jeweilige Logik ohne Rückgriff auf denselben Mechanismus der rezip-
roken Anerkennung gar nicht angemessen erklären läßt.«44 
 
Während sich Honneth mit dieser Notwendigkeit begnügt, harren die weiter 
oben aufgeworfenen Probleme einer Klärung. Darauf wird im nächsten Ab-
schnitt eingegangen. Anders vollendet sich die Bildung des Subjekts bei Castori-
adis: In einer Sphäre der gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen, die dem 
Subjekt auferlegt werden, wird es dadurch erst gebildet. Allerdings geht auch er 
von einer vorgängigen intersubjektiven Anerkennungsstruktur aus, die aber nicht 
bloß strukturelle Bedeutung hat, sondern durch die gesellschaftlichen imaginären 
Bedeutungen – und bei Castoriadis mit der Autonomie – produktiv werden. Erst 
das radikale Imaginäre und das Einfließen der gesellschaftlichen imaginären Be-
deutungen in die Psyche – vorab die somatisch erfahrenen, zuletzt die sprachli-
chen – generieren den Bruch zwischen dem Subjekt und den anderen. Dabei ist 
die Bedingung der Möglichkeit das radikal Imaginäre als radikale Imagination, 
das die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen als eigene Vorstellungen 
aufnimmt und das Subjekt erst generiert. Es wurde darauf verwiesen, dass die-
sem ersten Bruch eine besondere Bedeutung zukommt – in diesem Fall auch im 
Hinblick auf die Anerkennung, allgemeiner formuliert mit der Wechselseitig-
keit.45  

                                                           
44  Ebd., S. 174. 
45  Vgl. Abs. 2.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 163 

Die Unterschiede zur Objektbeziehungstheorie liegen darin, dass sich das 
Subjekt nicht nur, aber auch durch die anderen als autonom verstehen lernt. Nur, 
dass Castoriadis die Abhängigkeit, durch die das Subjekt hindurch muss, nicht 
als notwendig bleibende betrachtet wie Honneth, sondern in ihrer imaginär insti-
tuierten Seinsweise ihre mögliche Veränderbarkeit erkennt. Anders gesagt: Wäh-
rend die Wechselseitigkeit bei Honneth Anerkennung nur als Verhältnis von 
Kämpfen versteht, wird dieser Kampf um Anerkennung als Kampf um Autono-
mie bei Castoriadis zum gemeinsamen Projekt.46 Diese Komponente der Bedeu-
tung als imaginäre Institution ist neben bloßen Anerkennungsverhältnissen die 
Vermittlung von der Liebe zum Recht.  

Im Folgenden sollen der Übergang von der Sphäre der Liebe zum Recht und 
dann die Probleme der Rechtssphäre aus der Perspektive von Castoriadis be-
trachtet werden.  
 
4.3.1  Kampf um Anerkennung und  

die Rechtsperson / Rechtssubjekte 
 
Es wurde festgestellt, dass die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen dem 
Subjekt auferlegt wurden, in diesem Zwang aber erst eine Sozialisation und auch 
Autonomie ermöglicht wird. Diese Bedeutungen führen nun auch die Sphäre des 
Rechts mit / in sich. Moralische wie rechtliche Bedeutungen gehören zusammen 
zu den gesellschaftlich imaginär instituierten Bedeutungen. Wobei das positive 
Recht im Sinne von Castoriadis als aktual imaginäre Institution bedeutsam wird 
und sich Geltung verschafft. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen rei-
chen von der Honneth’schen Sphäre der Liebe, die die Verhältnisse im privaten 
Bereich der Familie und Freunde regelt, hinaus und in das Recht hinein. Sie ge-
währen erst eigentlich ein kohärentes Verständnis beider Sphären. Honneth wur-
de oben unterstellt, dass der bloß strukturgleiche Mechanismus reziproker Aner-

                                                           
46 Nennenswert, wenn auch nur am Rande, ist der Kommentar von Jürgen Habermas ge-

genüber Castoriadis’ Konzept. Habermas behauptet, dass gemäß Castoriadis die ver-
gesellschafteten Individuen keine genuin intersubjektive Beziehung eingehen könnten. 
Die Castoriadis vorgehaltene vermeintliche Vorverständigung in den Institutionen ist 
zwar, das stimmt, eine Bedingung, aber es handelt sich nicht um Vorverständigung 
wie Habermas behauptet. Diese Voraussetzung ermöglicht intersubjektive Beziehun-
gen erst und entsprechend von / mit einer anderen Person sprechen zu können. Vgl. 
Habermas, Jürgen: »Exkurs zu Castoriadis: ›Die imaginäre Institution‹«, in: Ders., 
Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1985, S. 
380-390. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


164 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

kennung zwar einer ontologischen Sparsamkeit gerecht wird, aber zugleich in 
Kauf nimmt, eine grundlegende Lücke zu hinterlassen, nämlich die Frage wie 
sich mit der Autonomie die zweite Sphäre des Rechts spezifisch von jener der 
Liebe abhebt und zugleich mit dieser verbunden bleibt. Anders formuliert: Es 
muss unklar bleiben, wie die spezifische Wechselseitigkeit der Anerkennung 
überhaupt begriffen werden kann, wenn der Begriff der Autonomie nicht klar ist 
und damit die Frage offen bleiben muss, wer mit welchen Ansprüchen anerkannt 
wird. Vereinfacht gesagt: Die Strukturgleichheit kann nicht – das ist die These – 
begriffen werden, ohne zu bestimmen, was Autonomie bedeutet. Der rechtliche 
Kampf um Anerkennung ist mehr als ein Kampf um die Bedingungen, die es er-
lauben an rationaler Willensbildung teilzunehmen. Er ist mit dem Bewusstsein 
verbunden, dass die Institution in ihrer derweiligen Bedeutung eigenen Ansprü-
chen nicht gerecht wird und verändert werden sollte. Dass dabei ein Kampf ent-
steht, ist wahrscheinlich, dass dieser Kampf einer um die Anerkennung dieser 
Ansprüche ist, stimmt nur bedingt. Die Verletzung des positiven Selbstbezugs47 
durch andere kann ein Auslöser eines Kampfes sein. Aber, dass die Verletzung 
von Personen in ihren Ansprüchen auch durch die Inkongruenz von verschiede-
nen gesellschaftlich bedingten imaginären Bedeutungen und ihrem jeweiligen 
gesellschaftlich-geschichtlich instituierten Ausdruck entstanden sein könnten, 
führt dazu, dass dieser Kampf um Anerkennung eigentlich auch ein Kampf um 
die der Institution inhärenten Bedeutungen und ihrer Setzungen sein könnte. 
Damit entfiele, dass die Eigenschaften zur rationalen Willensbildung neu gebil-
det und erweitert werden müssten. Es wäre zu überlegen, ob es sich nicht genau-
er um die Inanspruchnahme einer Neudefinition der Institutionen insgesamt an-
hand eigener Bedeutungen handeln könnte und somit als Möglichkeit auch auto-
nomer Mitbestimmung.48 Die vermeintliche Erweiterung als Reaktion diesem 
Anspruch nachzugeben, könnte dann auch als Entscheidung verstanden werden, 
eigene gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen in bestimmten Institutionen zu 
erhalten, ohne dass grundsätzlich geltende Prinzipien in Frage gestellt werden 
müssten. Damit wäre die Abhängigkeit rechtlicher Autonomie von bereits insti-
tuierten Rechtspersonen, wie sie weiter oben Honneth unterstellt wurde, mit Cas-
toriadis relativiert.  

                                                           
47  Bei Honneth: Selbstvertrauen, Selbstachtung, Selbstschätzung, vgl. Honneth: Kampf 

um Anerkennung, S. 271. 
48  Wobei damit auch, negativ gedeutet, die angestrebte Machtübernahme der bestehen-

den Verhältnisse durch eine andere Gruppe und der Institutionalisierung ihrer Bedeu-
tungen beschrieben werden könnte. – Damit sind nicht Interessen als »zweckgerichte-
te Grundorientierungen« gemeint, vgl. ebd., S. 264. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 165 

Auf den Aspekt der Sprache und ihrer Rolle bzw. ihrer Bedeutung wurde 
bisher nur rudimentär eingegangen. Aber auch mit und in ihr vollzieht sich der 
Übergang von einer allfälligen Anerkennungsform der Liebe hin zum Recht. Na-
türlich kann mit dem bisher gesagten, kaum noch von Anerkennungsformen ge-
sprochen werden. Für den Vergleich ist wichtig, dass Honneth in seinem Kon-
zept die Sprache als subjektkonstitutives Element wie auch die entsprechenden – 
mit Castoriadis formuliert gesellschaftlich imaginären – Bedeutungen ausblen-
det. Wo in der Subjektkonstitution mit der Objektbeziehungstheorie noch in ei-
ner gänzlich vorsprachlichen Form die intersubjektiven Beziehungen verhandelt 
werden, verlangt Honneth in der Anerkennungsform des Rechts die rationale 
Auseinandersetzung, die nicht von einer Form sprachlicher Rationalität getrennt 
gedacht werden kann. Diese Nachlässigkeit in der Bildung einer moralischen 
Grammatik sozialer Konflikte wirkt sich nicht nur in einem Fehlen der Sprache 
aus, sondern in einem Verfehlen der ebenfalls sprachlich geprägten sozialen 
Spannungsfelder. Es ist also – um diese Ausdrucksweise von Castoriadis noch-
mals aufzunehmen – nicht nur der Diskurs des anderen in seinen instituierten 
Bedeutungen im Subjekt, der für die Autonomie von Relevanz ist, sondern auch 
die Unterschiedlichkeit ihrer imaginären Ausprägung als instituierte Bedeutung. 
Zumindest böte diese Interpretation im Sinne des Konzepts von Castoriadis ein 
umfassenderes Erklärungsmuster für gesellschaftliche Konflikte. Es scheint, dass 
mit seinem Ansatz den Ansprüchen jener sozialen Gruppen, die mit einer Mehr-
heitskultur in Konflikt treten oder geraten, eine Eigenheit zugestanden werden 
kann, die nicht bereits die Aufhebung in einer vorausgesetzten rationalen Über-
einkunft bedingt, die zudem von einer maßgebenden Institution bzw. Mehrheits-
kultur gewährt würde. Mit dieser Interpretation wäre zugleich erklärt, wie nicht-
kommensurable Ansprüche interpretiert werden könnten, die weiter oben prob-
lematisiert wurden. Es wären grundsätzliche Forderungen an die Veränderung 
gewisser gesellschaftlicher Bedeutungen, die mit deren völligen Umwandlung 
einhergingen, was als Existenzbedrohung wahrgenommen würde. Von einer ge-
nerell möglichen rationalen Übereinkunft zu sprechen, wäre dann obsolet.  
 
4.3.2  Die Bedeutung der Autonomie 
 
Autonomie ist für Castoriadis der Ausgang aus der heteronomen Institution. 
Aber auch erst mit dieser Institution wird Autonomie denkbar. Möglich wird die 
Autonomie in der Erkenntnis der geschöpften Seinsweise der Institution und ih-
rer imaginären Bedeutungen. Es wurde gezeigt, dass Castoriadis diese Autono-
mie wesentlich auf den Begriff der Anerkennung zurückbezieht, der aber in sei-
ner Deutung – radikaler als dies bei Honneth der Fall ist – mit einem Verständnis 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


166 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

von Freiheit verbunden wird.49 Castoriadis, so der oben aufgeführte Nachweis, 
geht davon aus, dass mit der Subjektgenese und entsprechend dem Aufbrechen 
der psychischen Monade bzw. dem gleichzeitigen Einfließen der gesellschaftli-
chen Vorstellungen der Anspruch möglich wird, diese Vorstellungen zu kritisie-
ren und diese Kritik auf eine Autonomie gerichtet ist, nicht nur des Subjekts, 
sondern aller. Dies bedingt eine gemeinsame autonome Praxis. Diese Praxis, die 
auf die Autonomie aller aus ist, ist nur aus der Subjektgenese heraus verständ-
lich. Diese Subjektgenese werde durch die Proto-Begegnung mit anderen ermög-
licht. In der gemeinsamen autonomen Praxis und der ständigen Veränderbarkeit 
der Institution soll die ursprüngliche mit den gesellschaftlichen imaginären Be-
deutungen aufgenommene Institution und allenfalls Heteronomie durchbrochen 
werden. Sie bedeutet bei Castoriadis verwirklichte Freiheit. Castoriadis versteht 
unter Autonomie also den gemeinsamen Anspruch und das Handeln aller hin zur 
Freiheit aller. Honneth versteht unter Autonomie einen offenen Begriff, der zu 
jeder Zeit neu verhandelbar sein muss, da immer neue Anspruchsgruppen auf 
rechtlicher Ebene mitbestimmen wollen, was Geltung hat. Wo Honneth dem 
Subjekt nur durch die anderen und deren Anerkennung einen positiven Selbstbe-
zug erlaubt und damit Autonomie gewährt wird, ist für Castoriadis die Erkennt-
nis der Unabhängigkeit mit der radikalen Imagination als Fluchtpunkt vor dem 
gesellschaftlichen Imaginären immer gegeben und der Blick auf die anderen als 
notwendige Bedingung der eigenen Freiheit positiv gefasst. Es ist gleichsam die 
transzendentale Bedingung jeglicher imaginären Institution. Obwohl Honneth, 
was insofern hervorgehoben werden muss, ebenso eine strukturelle Offenheit 
bedenkt, bleibt sein Begriff der Autonomie einer bestimmten Gruppe vorbehal-
ten, die Ansprüche und deren Berechtigung beurteilt und bewertet. Autonomie 
kommt – kurz gesagt – nicht allen und in jeder Hinsicht bereits zu, sondern wird 
zugesprochen. Die von Castoriadis beschriebene Autonomie demgegenüber ist 
zugleich auch ein anvisiertes gesellschaftliches Ziel, das es zu verwirklichen gäl-
te. Dieser normative Anspruch geht aber von einer zugestandenen Gleichstellung 
aus, wie sie Honneth nicht kennt bzw. widersprüchlich zugesteht. 

Ein Vorteil der Bedeutung von Autonomie bei Honneth ist seine Offenheit. 
Autonomie taucht insofern in der Sphäre des Rechts und damit einer öffentlichen 
Sphäre auf, in der Ansprüche geltend gemacht werden, die aber nicht immer 
gleiches Gewicht haben und entsprechend auch nur durch Kampf überhaupt ge-
hört würden. Honneth schreibt, dass es zum Verfahren rationaler Übereinkunft 
gehöre, selbst über seine Verfahrensweise zu befinden und die Bedingungen zu 
setzen. Insofern bleibt der Begriff der Autonomie ständig der Auseinanderset-

                                                           
49  Vgl. Abs. 3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 167 

zung ausgesetzt. Durch diese strukturell offene ›Definition‹ erreicht Honneth ei-
ne prozedurale und das heißt demokratisierende Wirkung, wie eine Institution 
wie bspw. der Begriff der Bürger_innen zu verstehen ist. Die Offenheit der Au-
tonomie zieht weite und – so wahrscheinlich die Hoffnung – immer weitere 
Kreise. Allerdings wird man aufgenommen, ohne dass man von einer tatsächli-
chen strukturellen Gleichstellung sprechen könnte. Insofern spreche ich von ei-
ner prozeduralen komplementären bzw. asymmetrischen Autonomie. Castoriadis 
geht anders vor. Der Anspruch autonom zu sein ergibt sich, das wurde erläutert, 
einerseits aus der Sozialisation als Heteronomie und zugleich mit dem Anspruch 
frei zu sein, dies wiederum mit Rückgriff auf das radikal Imaginäre. Diese Frei-
heit kann nur als soziale Praxis angestrebt und erreicht werden und setzt die An-
erkennung der anderen voraus. Autonomie lässt sich bei Castoriadis also genauer 
als bei Honneth bestimmen. Sie ist die gemeinsame willentliche Tätigkeit von 
Subjekten, die zugleich mit dieser Tätigkeit die Bedeutung von Gesellschaft sel-
ber bestimmen wollen und können. Sie richten sich damit entsprechend gegen 
eine spezifische Entfremdung, die bei Castoriadis als Heteronomie bezeichnet, 
notwendig vorausgesetzt, wenn auch nicht zwingend bleiben muss. Dieser Be-
griff von Autonomie löst zwar keinen definitorisch-theoretisch offenen An-
spruch ein, aber einen praktischen, wenn Castoriadis damit aufzeigt, dass die 
notwendige gemeinsame Praxis auch von einer offenen Richtung dieser Praxis 
ausgehen muss und die Gleichstellung aller bedingt. Man kann nicht alleine au-
tonom werden, und in dieser Anlage liegt es, dass die Verwirklichung von Auto-
nomie an die anderen gebunden ist. Die Verbundenheit oder Gebundenheit be-
wirkt, dass das Antlitz der Autonomie immer Verhandlungssache bleibt.50 Inso-
fern spreche ich von praktischer symmetrischer Autonomie.  
 
 
4.4  FAZIT 
 
Ausgangspunkt dieses Kapitels war die Frage, ob das Konzept von Castoriadis 
gegenüber jenem von Honneth Erklärungen bietet, die letzteres nicht erreicht. 
Insofern musste der Begriff der Anerkennung wie ihn Honneth seit Anfang der 
1990er Jahre vertritt, erläutert werden. Es wurde darauf hingewiesen, dass sich 
Honneths Arbeit zum Kampf um Anerkennung aus drei Gründen anbietet. Eine 
strukturelle Ähnlichkeit, was das reziproke Verhältnis von Subjekt und Gesell-
schaft betrifft. Insofern wurde erläutert, dass bei Castoriadis wie auch bei Hon-

                                                           
50  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


168 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

neth – entsprechend mit eigenen Ausprägungen – die Subjektgenese durch ein 
Außen, im weitesten Sinne der Gesellschaft, erreicht wird.  

Honneth ging in seinem Kampf um Anerkennung von Hegel und Mead aus, 
wobei vor allem die bei bzw. von Hegel entdeckten Sphären reziproker Aner-
kennung von Interesse waren. Die Struktur sozialer Anerkennungsverhältnisse 
zeigte sich auf drei Ebenen, der von Honneth abgekürzten Liebe, Recht und 
Wertschätzung bzw. Leistung.  

Bei der unter dem Begriff der Liebe gefassten Sphäre bezog sich Honneth 
auf die Objektbeziehungstheorie. Dabei referiert er, inwiefern es zur Subjektge-
nese komme, wobei die wechselseitige Anerkennung von Kind und Mutter in ih-
rer jeweiligen Macht- bzw. Ohnmachtposition deutlich wurde. Das Kind prallt 
an der Macht der Mutter ab, die Mutter bemerkt die Eigenständigkeit des Kin-
des. Aus dieser Anerkennung leitete Honneth eine Abhängigkeit ab, die sich 
grob gesagt in der emotionalen Bindung wiederholt. Diese ergebe sich aus der 
notwendig aufgegebenen Symbiose und werde anders wieder eingeholt: Liebe.  

Die Sphäre des Rechts verfüge lediglich über die gleiche Struktur reziproker 
Anerkennungsverhältnisse wie die Liebe, leite sich insofern auch aus dieser ab – 
nicht mehr und nicht weniger. Dabei wurde die Eigenheit dieser Sphäre mit der 
Anerkennung der individuellen Autonomie genauer umschrieben. Zu dieser Au-
tonomie gehörte gemäß Honneth, dass man ein Rechtssubjekt dann sei, wenn 
man über moralische Normen vernünftig zu entscheiden vermöge. Der damit 
verbundene Gehorsam gegenüber dem (selbstbestimmten) Gesetz gehörte weiter 
dazu. Es wurde versucht zu klären, was es heißen kann, dass man fähig sei, in 
individueller Autonomie über moralische Normen vernünftig zu entscheiden. 
Dabei wurde festgestellt, dass gerade die genauere Umschreibung der morali-
schen Zurechnungsfähigkeit von Honneth bewusst offen gehalten wurde. Dies 
hat einen konzeptuellen Sinn. Durch diese Offenheit, bleibt der Kampf um An-
erkennung gegenüber jenen Subjekten offen, die als Rechtssubjekte in diese 
Sphäre aufgenommen werden wollen. Diese Anerkennung bildete auch den Aus-
gangspunkt für Honneths Behauptung, dass sie die Möglichkeit von Selbstach-
tung enthalte.  

Es wurde im Anschluss an die grobe Erläuterung zum Konzept von Honneth 
vor allem auf den Zusammenhang zwischen der Sphäre der Liebe und jener 
zweiten, der des Rechts, eingegangen. Kritisiert wurde, dass Honneth eine mög-
liche Einigung in einem Diskurs rationaler Willensbildung voraussetze. Damit 
macht er die Möglichkeit der Anerkennung von der Akzeptanz prozeduraler rati-
onaler Regeln abhängig, die allenfalls selbst in die Kritik geraten könnten. Es 
wurde auf drei Probleme hingewiesen. Erstens, dass es eine strukturelle Abhän-
gigkeit jener Subjekte gegenüber den Rechtssubjekten gebe. Zweitens, dass es 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ANERKENNUNG | 169 

geforderte Ansprüche geben könnte, die mit den Anforderungen der etablierten 
Ordnung überhaupt nicht vereinbar sind, während Honneth von einer möglichen 
Einigung ausgeht. Drittens, stellte sich die Frage, ob nicht nur die materialen Ei-
genschaften, an einem Verfahren rationaler Übereinkunft teilzunehmen strittig 
sein müssten, sondern auch die formalen, der rationalen Übereinkunft selbst. 
Kurz, wer definiert, wann die rationale Übereinkunft erreicht ist?  

Es wurde das Honneth’sche Verständnis von Autonomie untersucht. Dabei 
wurde deutlich, dass Honneth von einer autonomen Person dann spricht, wenn 
diese fähig sei, an einem Verfahren rationaler Übereinkunft teilzunehmen. Zu-
gleich will er die genauere Bestimmung dessen, was dies heißt, nicht angeben, 
da gerade im Vorgang dieser Übereinkunft die Eigenschaften ändern können. 
Diese Unschärfe führte, so die Folgerung, zu einem Zirkel im Konzept von Hon-
neth, der nur bedingt gelöst werden konnte.  

Nach einer ersten Kritik an Honneth wurde das Konzept von Castoriadis bei-
gezogen. In diesem Abschnitt wurde mit Bezug auf die verschiedenen Interpreta-
tionen der Subjektgenese in Verbindung mit der Sozialisation nachgegangen. Es 
wurde hervorgehoben, dass Honneth die Sprache als Element der Sozialisation 
schlicht nicht untersucht und damit die Verwobenheit seiner Anerkennungsfor-
men Liebe und Recht nur in der reziproken Anerkennung als Mechanismus sieht. 
Dieser Formalismus von Anerkennungsstrukturen blendet Wesentliches aus. 
Man findet in der Rolle der gesellschaftlich imaginären Bedeutungen und im  
Besonderen ihrer Sprachlichkeit eine Vermittlungsmöglichkeit von Castoriadis. 
Nicht nur, dass wir jemanden als Rechtsperson unter bestimmten Bedingun- 
gen anerkennen, ist von Belang, sondern auch unter welchen Voraussetzungen, 
sprich Institutionen, wir diese Anerkennung erfahren haben.  

Recht und rechtliche Anerkennung als gesellschaftlich imaginäre Bedeutun-
gen (und Institution) vollziehen sich also nicht nur mit der Gesetzgebung, son-
dern auch in einer von der Gesellschaft gesetzten sprachlichen Dimension. Da-
mit ergeben sich zwei alternative Interpretationen sozialer Konflikte:  

 
1. Es geht tatsächlich und eigentlich um Autonomie.  
2. Es geht um Kommensurabilitätsprobleme zwischen Vorstellungen von ge-

sellschaftlichen Institutionen. 
 
Handelt es sich um den ersten Punkt, so werden Recht und rechtliche Anerken-
nung nicht erst mit dem Gesetz generiert, sondern mit dem vorgängigen Diskurs 
in ihrer Möglichkeit und Ausprägung bereits mitbestimmt. Ihre imaginäre Insti-
tution in der Gesellschaft als instituierte zu erkennen, die entfremdet eigener Au-

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


170 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

tonomie entgegengesetzt sein kann, erschließt erst die Möglichkeit von Selbstbe-
stimmung. Hier werden Autonomie und ihre Ansprüche akut.  

Abgesehen von der Autonomie und ihrer Realisation, können aber anderer-
seits soziale Konflikte um die jeweilige Ausprägung von Institutionen entstehen. 
Es muss nicht einmal ein autonomer Anspruch erhoben werden, um solche Kon-
flikte zu erklären, denn es wäre möglich, dass sie aus Problemen der Inkommen-
surabilität von gesellschaftlichen und damit auch rechtlichen Institutionen ent-
stehen. Daies schließt das Problem von politischen Marginalisierungen nicht aus, 
sondern gerade ein. Hier könnten also verschiedene Vorstellungen gesellschaftli-
cher imaginärer Institutionen bzw. Bedeutungen aneinandergeraten und sich oft 
nur bedingt vermitteln lassen.  

Die Bedeutung von Autonomie bei Castoriadis und Honneth wurde zum bes-
seren Verständnis begrifflich unterschieden. Während bei Honneth von einer 
prozeduralen komplementären bzw. asymmetrischen Autonomie gesprochen wur-
de, wurde bei Castoriadis von einer praktischen symmetrischen Autonomie ge-
sprochen. Diese Differenzierung soll verdeutlichen, dass Honneth von einem 
Vorgang ausgeht, der Autonomie in Abhängigkeit einer zugesprochenen Aner-
kennung setzt, während Castoriadis von Anerkennung als wechselseitiger Be-
dingung von Freiheit gleichgestellter Subjekte ausgeht, die damit erst die Mög-
lichkeit von Autonomie setzen.  

Dass die Konzepte von Honneth und Castoriadis überhaupt vergleichbar wa-
ren, verdankt sich der Tatsache, dass beide von einem psychoanalytischen Mo-
dell ausgehen, um die Sozialisation zu erklären. Dass aber Castoriadis nicht spe-
zifisch soziale Konflikte im Auge hat, tut dem Vergleich keinen Abbruch. Durch 
den Begriff der gesellschaftlich imaginären Bedeutungen und ihrer Institution 
wird deutlich, wie man soziale Konflikte präziser beschreiben könnte.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

5.  Abschweifung: Gemeinsinn 

 
Ich gehe auch hier wieder von der Annahme aus, 
dass niemand dafür plädieren wird, Vereinigun-
gen von Kopfjägern zu subventionieren oder 
auch nur zu dulden.1  
CORNELIUS CASTORIADIS  

 
 
 
Mit den bisherigen Ausführungen zum Begriff der Autonomie zeigte sich ein 
grundlegendes Verständnis von Freiheit, das nur im engen Zusammenhang mit 
der gemeinsamen Praxis begriffen werden konnte. Um diesem Verständnis nä-
herzukommen, soll in diesem Abschnitt eine konzeptuelle Verbindung zum Be-
griff des Gemeinsinns erarbeitet werden. Insofern wird sich auch beispielhaft 
zeigen lassen, dass damit ein Problem, mit dem heutige Staaten zu schaffen ha-
ben, durch eine Radikalisierung des demokratischen Verständnisses lösen liesse 
bzw. auflöste. Die These ist, dass der hergebrachte Begriff des Gemeinsinns im 
Sinne einer autonomen Praxis aller verstanden werden kann und so eine neue 
Wendung erfährt. Damit wird der Begriff aus seiner liberal-bürgerlichen Traditi-
on gelöst und im Sinne der Autonomie von Castoriadis interpretiert. Der Begriff 
soll insofern aus seinem bisherigen Zusammenhang »entwendet« werden.2 Das 
Ziel mit der Re-aktualisierung ist, das Konzept von Castoriadis einerseits in die 
Tradition der politischen Theorie einzubinden und andererseits sein Konzept zu 
erweitern.  
 
 

                                                           
1  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 249. 
2  Gilcher-Holtey, Ingrid: Transformation durch Subversion, S. 205f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


172 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

5.1  GEMEINSINN UND SEINE BEDEUTUNG 
 
Gemeinsinn bezeichnet eine meistens »spezifisch soziale Haltung«.3 Die von 
Kohler aktualisierte positiv gewertete Bedeutung dieses Gemeinsinns wird hier 
aufgenommen. Damit ist gemeint, dass nicht – das soll hier systematisch ausge-
schlossen werden – von Gemeinwohl gesprochen wird, sondern ganz gezielt nur 
von Gemeinsinn. Der Begriff des Gemeinwohls birgt zu viele – zu oft bediente – 
politische Fallstricke, die es hier auszuschließen gilt. Kohler bietet entsprechen-
de Ansatzpunkte, indem er die Begriffe systematisch unterscheidet:  
 
»Während der Begriff des ›Gemeinwohls‹ auf die objektiven Inhalte zielt, die das für die 
Gemeinschaft und die sie bildenden Menschen Zuträgliche formulieren, meint der Aus-
druck ›Gemeinsinn‹ normalerweise eine motivationale Bereitschaft, nämlich die Neigung 
Einzelner oder eines Kollektivs zugunsten der anderen Gemeinschaftsangehörigen bzw. 
der Gemeinschaft als solcher etwas zu leisten, was für die Handlenden mit Belastungen, 
vielleicht sogar mit lebensbedrohlichen Pflichten verbunden ist.«4 
 
Neben dieser Definition geht Kohler im Laufe seines Essays Bürgertugend und 
Willensnation auch genauer auf die Bedeutung des Gemeinsinns ein, wenn er 
schreibt, dass drei Dinge wesentlich seien. Erstens beziehe sich dieser Gemein-
sinn, der größtmögliche Autonomie anstrebe, auf »eine öffentliche, plurale und 
zugleich gemeinsame Welt«.5 Zweitens sei der Gemeinsinn nicht bloß Ausdruck 
einer »gefühlsmässigen, quasifamilialen und sozialpsychologisch gut erklärbaren 
Kollektivempfindung, sondern die Wurzel eines vernünftig-diskursiven Wir-
Bewusstseins«.6 Drittens sei die »staatsbürgerliche Wir-Intelligenz und diskursiv 
berührbare Wir-Empfindung« eine zu lernende Instanz.7 Entsprechend dieser 
Präzisierung bedarf es einer minimalen Identifikation mit den Institutionen, um 
überhaupt das Befolgen und den praktischen Weiterbestand dieser auch subjektiv 
zu verwirklichen: »[G]ut geht das Ganze jedenfalls nur, wenn die objektiv-
institutionelle Struktur und die subjektiv-bewusstseinsmässige Moral aufeinan-
der Bezug nehmen«.8 Dem entspricht weitergehend eine Verschränkung wie sie 
Münkler und Bluhm schildern, welche die Handlungsorientierung und Repro-

                                                           
3  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 15. 
4  Ebd., S. 19. [Herv. i.O.] 
5  Ebd., S. 27. 
6  Ebd., S. 28. 
7  Ebd. 
8  Ebd., S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 173 

duktion der Institutionen betrifft: »Zurecht sind für Dahl und Scharpf Gemein-
wohl und Gemeinsinn nicht nur als einfache Handlungsorientierung wichtig, 
sondern sie zielen zugleich auf die Reproduktion zentraler subjektiver Voraus-
setzungen der Demokratie und demokratischer Institutionen.«9 Ein letzter Kern-
gedanke zum Gemeinsinn, auf den hier Bezug genommen werden kann, ist die 
von Kohler referierte »Urteilskraft«10. Erst der selbstverantwortliche Vollzug 
von Selberdenken sei jene praktische Stellungnahme, auf die es ankomme. Sie 
sei die »subjektive Basisvoraussetzung gelingender Demokratie«.11  

An dieser Stelle lässt sich der Begriff der Autonomie von Castoriadis auf-
nehmen. Insofern wird im Folgenden auf die Subjektgenese, die Entfremdung, 
Autonomie als Norm und den revolutionären Entwurf zurückzukommen sein. 
Allerdings nimmt unsere Bezugnahme auf Kohler damit ihr Ende. Seine Weiter-
führung bezieht sich auf die Begriffe des Bürgers, der Liberalität, freier Markt-
wirtschaft12, Patriotismus, Nation und Staat, die erstens grundsätzlich nicht mit 
dem Konzept von Castoriadis vereinbar sind und zweitens entsprechend nicht zu 
einem veränderten Verständnis des Gemeinsinns passen. Die These ist, dass die-
se Teile nicht zwingend zu diesem Begriff gehören, ohne dass damit Gemeinsinn 
in völlig anderer Weise verstanden würde. Mit einer alternativen Begriffsbe-
schreibung lässt sich das Autonomie-Verständnis von Castoriadis weiter erhel-
len.  
 
 

                                                           
9  Münkler, Herfried / Bluhm, Harald: »Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn als 

politisch-soziale Leitbegriffe«, in: Dies. (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn: histori-
sche Semantiken politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 9-30, hier 
S. 11f. 

10  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 60. 
11  Ebd., S. 61. 
12  Gerade jene positiv beurteilte Dimension der Konflikte, die Hirschmann für die 

Marktwirtschaft sprechen lässt, muss umgekehrt werden: Die Konflikte, die durch 
marktwirtschaftliche Ungerechtigkeiten hervorgerufen werden, perpetuieren Un-
gleichheiten. Es mag sein, dass sich durch Reformen und die entsprechende Verarbei-
tung, anders gesagt, das Austragen der Konflikte, Lösungen erreichen lassen. Es än-
dert dies nichts am Umstand, dass die von der Ungerechtigkeit Betroffenen so gut wie 
immer in einer schlechteren Position beim Austragen und der Lösung des Konflikts 
sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


174 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

5.2  GEMEINSINN DURCH ANERKENNUNG 
 
»[D]er G[emeinsinn hat; nc] eine gesellschaftlich-ethische Funktion. Er ist nicht nur eine 
Quelle der Erkenntnis für das dem ›Gemeinwesen‹ Nützliche, sondern eine Ursache gesel-
lig-gesellschaftlichen menschlichen Verhaltens.«13  
 
Diese zweite von drei Grundbestimmungen dessen, was mit Gemeinsinn gemeint 
ist, ist vor allem als Ursache des gesellig-gesellschaftlichen menschlichen Ver-
haltens interessant. Diese Ursache ist noch unklar und wird im Artikel auch nicht 
näher bestimmt, obwohl eine Traditionslinie zum aristotelisch-stoischen Denken 
gezogen wird. Allerdings soll hier nicht dieser Spur nachgegangen werden. 
Vielmehr soll diese Bestimmung des Gemeinsinns als Ausgangspunkt für eine 
autonome gemeinschaftliche Praxis gedacht werden. Insofern kommt ihm nur 
scheinbar eine funktionale Bedeutung zu, die, zieht man Parallelen, bei Castoria-
dis mit dem Verständnis der Autonomie als Norm zusammenhängt. Dieser Be-
zug ist so zu verstehen, dass das Verständnis von Freiheit bei Castoriadis sich 
auf einen normativen Begriff der Anerkennung zurückbeziehen muss. Sofern 
meine Freiheit dort beginne, wo jene des anderen beginnt, kann Castoriadis gar 
nicht anders, wie weiter oben erläutert, als von einer wechselseitigen Anerken-
nung ausgehen.14 Diese Anerkennung begründet zugleich die Autonomie als 
Norm, aus der sich die Bedeutsamkeit eines neuinterpretierten Gemeinsinns 
ergibt. Denn erst aus dieser Anerkennung und dem so – positiv verstanden – ver-
strickten Freiheitsbegriff, ergibt sich der Gemeinsinn als Ursache einer gemein-
samen Praxis. Wenn gefragt wird, wie gemeinsames Handeln vor sich gehen 
kann, ist die Bedingung gesetzt, die – gemäß einem autonom-demokratischen 
Verständnis – eine gleichgestellte, und zwar nicht zuerst institutionelle, sondern 
moralische Position aller Beteiligten bedeutet. Diese moralische Voraussetzung 
darf nicht wiederum auf einen intersubjektiven Kommunikationsvorgang redu-
ziert werden, obwohl dieser auch betroffen ist. Es gilt: Castoriadis lehnt nicht In-
stitutionen ab, sondern deren Verhärtung und Perpetuierung trotz einem Verlust 
gesellschaftlicher Funktionalität, die in einer scheinbaren Unabänderlichkeit 
mündet.15 Dazu bedarf es neben der Grundlage einer ständigen Veränderung eine 
normative Sicherung. Letztere bildet gewissermaßen das Bewusstsein der not-

                                                           
13  Maydell, A. v. / Wiehl, R.: »Gemeinsinn«, in: Ritter, Joachim (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 3 G-H, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1974, S. 243-247, hier S. 244. 

14  Vgl. Abs. 3.2. 
15  Vgl. Abs. 3.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 175 

wendigen gemeinsamen Praxis. Das Verständnis der Autonomie durch die Aner-
kennung bietet entsprechend die normative Rückversicherung des Konzepts. 
Diese Rückversicherung bedeutet – ich muss nochmals auf die Subjektgenese 
zurückkommen – dass mit der erwähnten Ur-Teilung16 die psychische Monade 
ein Subjekt bildet, indem gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen einfließen 
können und müssen. Das Kleinkind müsse bemerken, dass es Objekte in einer 
Sphäre gebe, der es angehöre und über die es keine vollumfängliche Macht ha-
be.17 Zugleich findet aber die eigentliche Sozialisierung statt, die eine Reziprozi-
tät anhand der geteilten gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen beinhaltet. 
Entsprechend ist der gemeinsame Erfahrungshorizont einer geteilten Welt durch 
die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen die Rückversicherung. Da nun 
das radikal Imaginäre als Bedingung der Möglichkeit überhaupt einer Sozialisa-
tion – ein Vermögen nimmt die gesellschaftlichen Vorstellungen auf – zu verste-
hen ist, ist diese ›öffentliche Welt‹ niemals abgeschlossen, was ihre Möglichkei-
ten und ihre Gestaltbarkeit betrifft. Umso stärker betont das Verständnis von Au-
tonomie mit der vorausgesetzten reziproken Anerkennung, dass diese öffentliche 
Welt bzw. ihre imaginären Bedeutungen durch eine gemeinsame autonome Pra-
xis veränderbar bleiben. Das betrifft gerade auch Konflikte, die aufgrund der 
Konfrontation unterschiedlicher Vorstellungen, sprich gesellschaftlicher imagi-
närer Bedeutungen, entstehen können.  

Insofern rückt der Begriff des Gemeinsinns wieder in den Vordergrund. Ge-
meinsinn ist nur in Bezug auf eine Gemeine bzw. Gemeinde denkbar. Diese 
Verpflichtung muss sich allerdings nicht bewusst vollziehen. Genauso gut kann 
eine unreflektierte Identifikation dieses Engagement begründen. Allerdings 
meint Castoriadis gerade dies nicht. Insofern sind Begriffe wie Nation, die im-
mer exkludierenden Charakter haben, abzulehnen. Inwiefern nun ein aktualisier-
tes positives Verständnis von Gemeinsinn überhaupt mit Castoriadis vereinbar 
ist, wird sich zeigen lassen, indem es zuerst auf die Bedeutung der Logik des re-
volutionären Entwurfs zurückbezogen wird.18  
 
 

                                                           
16  Vgl. Abs. 2.2.1. 
17  Reitter spricht von der öffentlichen Welt. Vgl. Reitter: Perspektiven der Freud-Re-

zeption, S. 125.  
18  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


176 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

5.3  REVOLUTIONÄRER ENTWURF ALS GEMEINSINN 
 
Was in der bisherigen Aktualisierung des Gemeinsinns stören musste, war des-
sen scheinbar versöhnlicher Unterton, der dem ›gesunden Menschenverstand‹ 
und einer allfälligen Konkordanz zuzuschreiben ist. Eine solche kann, so müsste 
man meinen, gerade nicht revolutionär, sondern bloß reformistisch – oder sogar 
opportunistisch – sein. Deshalb muss für eine plausible Aktualisierung des Be-
griffs nochmals verdeutlicht werden, unter welcher Voraussetzung Gemeinsinn 
im Zusammenhang mit Castoriadis aktualisierbar ist. Dazu gehören auch seine 
Ausführungen in der Gesellschaft als imaginäre Institution, die ausdrücklich von 
einem revolutionären Entwurf handeln. Im Abschnitt zum revolutionären Ent-
wurf kommt der Praxis eine zentrale Bedeutung zu. Die entsprechende Definiti-
on bezieht sich auf die anderen »als autonome Wesen«19, die – dies wurde be-
reits im Abschnitt zur Autonomie als Norm genauer erläutert – für das eigene 
Handeln wichtig werden. Damit wird dem gemeinsamen Tun eine besondere 
Bedeutung gegeben. Diesem gemeinsamen Tun kommt eine dreifache Relevanz 
zu, erstens als aktuale Verwirklichung der Autonomie der anderen, zweitens als 
performativer, man könnte sagen pränormativer Rückbezug auf die Bedingung 
des erfüllten Anspruchs einer Anerkennung der anderen und damit deren Freiheit 
und drittens prospektiv als gemeinsames Projekt der weiteren und immer weiter-
gehenden Erfüllung von Autonomie in der Gesellschaft. Der Charakter des Ent-
wurfs ist als gemeinsames Entwerfen zu verstehen. Unter den Bedingungen einer 
heteronomen Institution einer Gesellschaft gibt diese Anlass mit dieser autono-
men Praxis dagegen anzugehen wie auch in letzter Konsequenz diese Institutio-
nen zu bekämpfen. Da dies alle betrifft, können nur alle in dieser Praxis mitein-
bezogen sein – ohne Ausschluss. Der Entwurf hat allerdings eine konkretere 
Komponente, gegen die man einwenden könnte, dass sie dem Anspruch, die an-
deren in ihrer Autonomie vollständig anzuerkennen, widerspräche. Denn nicht 
jede_r wird mit dem Entwurf oder Teilen davon einverstanden sein. Diese inso-
fern inkommensurablen Ansprüche gesellschaftlicher Ausgestaltung von Institu-
tionen kann man zweierlei entgegnen: Einerseits behauptet Castoriadis nicht, 
dass sein Entwurf unangefochtene Geltung habe, sondern zur Diskussion stehe: 
»Eine Bewegung, die den Aufbau einer autonomen Gesellschaft anstrebt, kann 
nicht ohne Diskussion und Vergleich der Vorschläge vieler verschiedener Bürger 
auskommen. Ich bin einer dieser Bürger, also unterbreite ich meine Vorschlä-
ge.«20 Man kann dem Einwand zweitens soweit begegnen, als jene kritischen 

                                                           
19  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 128. 
20  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 177 

Kritiker gerade nicht an der Verwirklichung der Autonomie aller interessiert 
sind. Daran lässt sich die Antwort anschließen, inwiefern überhaupt noch von ei-
nem revolutionären Entwurf zu sprechen ist. Entgegen der von Honneth behaup-
teten ontologischen Rettung der Revolution21 behauptet Castoriadis in letzter 
Konsequenz nichts anderes, als dass von Revolution im eigentlichen Sinne nur 
zu sprechen ist, wenn die Revolution als Projekt der Autonomie aller für alle zu 
verstehen ist.22 Castoriadis Verständnis ist also nicht mit einem hergebrachten li-
beralen Verständnis von Gemeinsinn gleichzusetzen. Dennoch kann der Begriff 
produktiv entwendet und erweitert werden. Nicht mehr eine beschränkte starre 
Gemeinde kann gemeint sein, wenn alle betroffen sind. Aber auch die Grenze 
des Kampfes ist nicht mehr einfach auszumachen – aufgelöst ist diese nicht. Nur 
zeigt sich diese Grenze erst in der jeweiligen Praxis, dort und dann, wenn die 
Autonomie Einzelner keine Anerkennung mehr findet. Wer gegen eine so ver-
standene Praxis ist, widerstrebt einem Anspruch der Gleichstellung. Das heißt, 
wer einen im Sinne von Castoriadis erweiterten Gemeinsinn ablehnt, lehnt die 
grundlegende wechselseitige Anerkennung der autonomen Ansprüche in einer 
gemeinsamen Praxis ab. Dieser Widerspruch der Verwirklichung von Autono-
mie in diesem normativen Sinn wird durch den Begriff der Revolution eingeholt. 
Indem die bisherigen Institutionen negiert werden, entspricht ein Kampf im re-
volutionären Sinn einerseits der Autonomie als Norm und andererseits der Ver-
wirklichung einer autonomen Gesellschaft als Ziel.  

Damit kommt Gemeinsinn in Bewegung. Man kann also die Definition des 
Gemeinsinns stärker formulieren als Kohler, material, indem man nicht nur von 
einer »motivationalen Bereitschaft«23 spricht, sondern von einer Art kantischen 
regulativen Idee, welche die Bedingung der Möglichkeit der eigenen Freiheit 
zum Ausdruck bringt. Insofern könnte man sich auch auf Hannah Arendts Be-
griff des Politischen beziehen, wo Freiheit erst dort verwirklicht wird, wo es Po-
litik gibt, republikanisch im alten Wortsinn verstanden. Politik aber bedarf eines 
gemeinsamen Nenners, der erst im Gemeinsinn eine Charakterisierung findet. 
Damit wird aus der bloßen Neigung eine notwendige Bedingung, politische Ge-
meinschaft überhaupt vorzustellen, wie sie Kohler in den späteren Definitionen 
aufnimmt. Ich plädiere entsprechend für eine weniger altruistisch aufgeladene 

                                                           
21  Honneth, Axel: »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Gesellschaftstheorie 

von Cornelius Castoriadis«, in: Ders. (Hg.), Die zerrissene Welt des Sozialen. Sozial-
philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. 123-143, hier S. 
142f. 

22  Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183-269. 
23  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


178 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Begriffsbestimmung, als für eine – aus der materialen Änderung der Definition – 
sich ergebende formale Bedeutung des Begriffs des Gemeinsinns für autonome 
Praxis. Diese veränderte Definition wirkt sich unmittelbar auf die Antwort aus, 
wer wo Herrschaft ausübt. Diese Herrschaftsausübung wiederum äußert sich ent-
sprechend in einem gemeinsamen Raum.  
 
 
5.4  OIKOS, AGORA, EKKLESIA 
 
»Die erste Existenzbedingung einer autonomen Gesellschaft – einer demokrati-
schen Gesellschaft – ist, dass die öffentlich / öffentliche Sphäre tatsächlich öf-
fentlich wird, zu einer ekklesia wird und nicht zum privaten Beutegut von Parti-
kulargruppen.«24 Castoriadis Ausführungen zum Begriff der ekklesia stellen da-
bei eine erste Spur dar. Dieser Begriff steht in einem Zusammenhang von drei 
Sphären:  
 
»Man kann abstrakt drei Sphären unterscheiden, innerhalb derer sich die Beziehungen der 
Individuen und der Gemeinschaft untereinander sowie zu ihrer politischen Institution ab-
spielen: die private Sphäre – oikos; die privat / öffentliche Sphäre – agora; die öffentlich / 
öffentliche Sphäre, die ich im Fall einer demokratischen Gesellschaft der Kürze halber ek-
klesia nennen werde.«25  
 
Castoriadis versteht diese Sphären nicht als vollkommen voneinander getrennt. 
Es müsse immer Fälle geben, in denen die ekklesia in den oikos eingreife26, ob-
wohl – und das ist entscheidend – das Verhältnis der drei Sphären in einer auto-
nomen Gesellschaft so organisiert sein müsse, dass die öffentlich / öffentliche 
Sphäre die größtmögliche Ausdehnung der privaten und privat / öffentlichen 
Sphäre »garantiert und fördert«27. Dabei ist die agora jener Ort, an dem Men-
schen sich nicht notwendig politischen Geschäften widmeten, sondern in jeder 
Hinsicht zusammenkämen. Auch und vor allem bei der agora als Marktplatz 
verstanden. Diese Unterscheidung ist deshalb bemerkenswert, da sie den Bezug 
– vor allem wenn es um Castoriadis’ Verständnis der ekklesia geht – zu einer 
Aktualisierung des Gemeinsinns in weiterer Form ermöglicht.  
 

                                                           
24  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 242. [Herv. i.O.] 
25  Ebd., S. 240. [Herv. i.O.] 
26  Ebd., S. 246. 
27  Ebd., S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 179 

»Die liberalen Oligarchien der Gegenwart – die sogenannten ›Demokratien‹ – behaupten, 
die öffentlich / öffentliche Sphäre weitestgehend zu begrenzen oder auf ein unvermeidli-
ches Minimum zu reduzieren. Die Behauptung ist offenkundig irreführend. Die ›liberals-
ten‹ Regime der Gegenwart (Vereinigte Staaten, England oder die Schweiz) sind zutiefst 
etatistische Gesellschaften [...].«28  
 
Damit stellt sich die Frage, wie dieses Öffentlich-Werden vorzustellen ist? Cas-
toriadis hat in verschiedener Hinsicht bereits sehr früh auf Möglichkeiten der 
Verwirklichung von Autonomie hingewiesen.29 Darauf wird hier nicht weiter 
eingegangen. Im Rahmen dieser Arbeit wurde auf die moralische Bedingung 
hingewiesen, jene Norm, die uns der Anerkennung der anderen als Bedingung 
der Möglichkeit der Verwirklichung von Autonomie erst zuführt. Entsprechend 
wird hier die Möglichkeitsbedingung dieser ekklesia zu verstehen sein. Es stellt 
sich wiederum die Frage – damit wird die Auseinandersetzung mit Honneth 
nochmals aktuell – inwiefern nicht unterschiedliche imaginäre Bedeutungen 
durch die Sozialisation ein Hindernis darstellen, wenn es um diese normative 
Voraussetzung geht. Die Antwort verweist auf zwei wesentliche Aspekte: Die 
Ausgestaltung der privaten Sphäre ist allen unumschränkt überlassen, das betrifft 
zum Beispiel die Ausübung des Glaubens. Diese Ausübung ist in zweifacher 
Weise an das normative Anerkennungsgebot gebunden, einerseits, indem die 
freie Ausübung dadurch gewährleistet wird und andererseits, indem damit die 
Einmischung in die Ausübung privater Angelegenheiten von anderen unterlassen 
wird. Eine grundlegende Ausnahme bilden Belange von öffentlichem Interesse 
und dazu gehört gerade auch die Möglichkeitsbedingung, was Castoriadis wie 
immer polemisch bemerkt:  
 
»Eine autonome Gesellschaft wird eine Unantastbarkeit der Privatsphäre garantieren müs-
sen, die das Strafrecht nicht suspendiert (ich glaube nicht, dass jemand dafür plädieren 
wird, Mord unter Eheleuten oder den Missbrauch von Kindern durch ihre Eltern für un-
wichtig zu erachten, auch wenn deren Bestrafung einen dem Geschehen im oikos Grenzen 
setzenden Eingriff der ekklesia darstellt).«30  
 
Wenn Konflikte auftauchen, dann müssen diese in der öffentlich / öffentlichen 
Sphäre verhandelbar sein. Aber nicht unter den Honneth’schen Bedingungen, 
dass Ansprüche in einem Kampf um Anerkennung erstritten werden, sondern als 

                                                           
28  Ebd., S. 241f. 
29  Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1. 
30  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 246. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


180 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Belange unter Gleichgestellten. Diese Belange treffen immer die minimale Vo-
raussetzung der Verwirklichung der Autonomie einer jeden und eines jeden, die 
– so die Behauptung – bei Konflikten noch nicht in vollem Umfang verwirklicht 
ist. Dies soll anhand des Begriffs der Bürger_in rudimentär verdeutlicht werden.  
 
 
5.5  ABSCHIED VOM ALTEN BÜRGER 
 
Zur aktualisierten, wenn auch entwendeten, Bedeutung von Gemeinsinn gehört 
grundlegend die Anerkennung aller Menschen in ihrer Autonomie und mit dieser 
auch einer Wechselseitigkeit, welche meine Anerkennung bzw. jene meines Ge-
genübers jeweils umgekehrt bedeutsam macht. Diese Anerkennung kann nicht 
ausschließlich sein, sondern nur universal. Die Vorstellung, dass Bürger_innen 
einer Gemeinschaft besondere Rechte (und Pflichten) qua ihres nationalen oder 
identitären Status’ inne haben, ist zu verabschieden. Damit wird die Exklusion 
oder Exklusivität, was politische Entscheidungen betrifft, aufgelöst. Die öfters 
behauptete notwendige Identifikation für ein Gemeinwesen und die damit ver-
bundene Formulierung eines Wir-Gefühls muss nicht an imaginäre Vorstellun-
gen von Nationen gebunden sein. Es wäre allerdings kurzsichtig, kulturelle Hin-
tergründe auszublenden. Diese werden mit der Neuformulierung auch nicht ab-
gestritten, sondern es wird lediglich behauptet, dass diese – was bisher national-
staatliche Rechte und Zuschreibungen betraf – irrelevant sind, wenn es um die 
aktuale Beschäftigung mit gesellschaftlichen Belangen geht – sofern, diese Re-
gel gilt immer, dieser Hintergrund nicht gegen die Möglichkeitsbedingung der 
Autonomie verstößt. Vorstellbar beispielsweise bei der Unterdrückung von 
Frauen oder LGBT durch patriarchale Strukturen oder fundamentalistisch-
religiöse Gruppen. Das heißt also, dass ein Wir weniger als Gefühl, denn im 
Bewusstsein der Verantwortlichkeit für die öffentlich / öffentliche Sphäre zum 
Ausdruck kommen könnte. Insofern sollte Bürger_in so verstanden werden, dass 
es sich um jene handelt, die sich um die ekklesia kümmern. Das sind aber gemäß 
dem Verständnis von Castoriadis alle. Es ist also nicht mehr möglich Mitbe-
stimmung von der Identität wie einer nationalen Staatszugehörigkeit abhängig zu 
machen. Wer will, kann sich um die öffentliche gemeinsame Sache sorgen und 
sie mitbestimmen.  
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 181 

5.6  FAZIT 
 
Ausgehend von der funktionalen und strukturellen Bedeutung des Begriffs Ge-
meinsinn, reduzierte ich dessen liberal aufgeladenen Komponenten und präzi-
sierte ihn im Sinne von Castoriadis, was bedeutet, dass das radikalisierte Kon-
zept den Konflikt sucht und austrägt. Trotzdem bleibt der Logik des revolutionä-
ren Entwurfs ein normativer Bezugspunkt, entgegen dem Verständnis von bloß 
gutbürgerlicher Klugheit. Zugleich ist der Anspruch auf Einbezug mit einem er-
neuerten Verständnis von Gemeinsinn grundsätzlicher, da nicht mehr von einem 
Verständnis nationaler Identität ausgegangen werden muss. Es wird im Gegen-
teil von einer Perspektive ausgegangen, die allen Differenzen zum Trotz das Zu-
sammenleben selbst organisieren will. Insofern ist Autonomie als Ausgang aus 
der Heteronomie bei Castoriadis zu verstehen: Zu der entsprechenden Grundlage 
gehört die politische Partizipation aller und auch die entsprechende Demokrati-
sierung des Wirtschaftens, allgemeiner der Wirtschaft.31 Über den Anspruch hin-
ausgehend, welcher Bürger-Sein zuspricht und insofern immer vor dem Problem 
steht, welche Subjekte legitime Rechtssubjekte sind, könnte der Begriff der Bür-
ger_innen zugunsten einer stärkeren Gewichtung des Gemeinsinns aufgelöst 
werden. Dieser Begriff fokussiert die gemeinsame Autonomie als gemeinsame 
Sache, früher res publica, statt der problematischen und veralteten Institution 
von nationalstaatlichen Eigenschaften, die assimiliert werden müssen. Castoria-
dis’ Begriff der Autonomie als gemeinsamer freier Praxis kann ein sozial-
libertärer Begriff heutigen Gemeinsinns beigestellt werden, der das Anliegen 
verdeutlicht. Damit verschiebt sich die Frage der Legitimität der ›Bewer-
ber_innen‹ auf Mitbestimmung auf die Frage der Struktur der Kooperation, die 
selber schon integrativen Charakter hat. Damit wird Gemeinschaft performativ 
gebildet, wobei keine zwingende Beteiligung als aktiver Teilnahme daraus abge-
leitet werden darf. Autonomie, nicht Interesse, rückte in den Vordergrund.  

 

                                                           
31  Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

6.  Schluss 

 
Die Philosophie als Philosophie ist nicht und 
kann in keiner Hinsicht erfolgreich sein.1 
MILAN KANGRGA  

 
 
 
Man stehe vor das Bezirksgebäude Zürich: Über dem mittleren Eingang steht in 
Stein gehauen der Spruch:  
 

»Unrecht soll umkehren« 
 
Das ist nun ein sehr denkwürdiger Spruch – übrigens prangt Georg mit dem Dra-
chen oberhalb. Der Sinnspruch hat einen offenbaren Sinn: Das Unrecht (wer?) 
soll draußen bleiben. Der Bau ist Institution, ist das Recht – gibt dem Recht ein 
Dach über dem Kopf. Nur das Rechte soll hier walten, innen geschieht es. Es 
wird vollzogen.  

Aber der Sinn hört nicht auf, macht keinen Halt. Was passiert? Das Unrecht 
(wie sieht es aus?) betritt das Gebäude, es wagt nicht umzukehren – nein. Nanu? 
Es kehrt nicht um, aber wenn es nicht umkehrt, kehrt es um. Was ist passiert? Es 
hat sich gewandelt und jetzt fragt es sich, was es sei. Wer waltet es, wer sagt es 
ihm, was es nun sei? Das Unrecht hat das Sollen missachtet, ist eingetreten und 
ist in Recht umgekehrt. Es hat das Sollen beachtet, ist umgekehrt – auf unerwar-
tete Weise. Der Umschlag ist vollbracht: eine wunderliche Wendung.  

Wer sich philosophische Arbeit zumutet, weiß nicht genau, wo er ankommt. 
Da und dort gewendet, öffnen sich Wege und Perspektiven, die hinter hohen Ge-
bäuden verborgen, dort nicht erwartet wurden. Dabei ist man öfters auch auf 
Holzwegen und Methoden sind doch nur alte Straßennamen, die nicht dorthin 

                                                           
1  Kangrga: Was denkst Du, Philosoph?, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


184 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

führen, wo man hindenkt. Theorien sind also beschaulich. Ungemach stört auf – 
es öffnen sich Aussichten. Man schaut und merkt beim Schauen auf. Das Auf-
merken setzt da und dort an, gräbt und legt frei. Am Anfang stand Begeisterung, 
die im Schaulaufe zum Begreifen wird, wo man immer wieder den Kopf schüt-
telt, als wollte man Vorstellungen wie einen ungenehmen Reiter abwerfen. Man 
nickt. Man schwankt, legt den Kopf wägend hin und her. Durch das Dickicht der 
Städte, ins schimmernde Licht, wieder ins Dunkel und aus dem Labyrinth.  

Castoriadis Konzept zeigte eine unwillkürliche Neigung trotz selbstbewuss-
ter Abneigung marxistisch zu bleiben. Nicht zuletzt wurde dies mit seinem Be-
griff der Autonomie ansichtig, auch wenn mit dem Imaginären unverfügbare 
Lichtungen dem gar starken Subjekt zuvorkommen und es reflexiv sein lassen. 
Nichtsdestotrotz bleibt Castoriadis Anhänger eines autonomen Subjekts – und 
man könnte vermeinen, dass das gar nicht so schlecht ist: denn gerade autono-
mes Subjekt zu sein, ruft heute vielleicht poststrukturalistisches Stirnrunzeln und 
postmodernistisches Naserümpfen hervor, zuletzt bleibt aber unweigerlich ein 
handelndes Bewusstsein zurück, egal wie wirkmächtig oder ohnmächtig es be-
schrieben wird. Dennoch: Dass es notwendig sei, ein Imaginäres für die Erklä-
rung von Gesellschaftlichkeit und nicht zuletzt für die anzustrebende Autonomie 
anzunehmen, dafür gibt es mannigfaltige Beispiele. Und wie die Arbeit darzule-
gen versuchte, scheint das Konzept von Castoriadis kohärent zu sein. Die kon-
zeptuelle Dichte legt allerdings immer wieder den Wunsch einer ontologischen 
Sparsamkeit und nachmetaphysischen Wachsamkeit nahe.  

Was wurde erreicht nach dem Gang durch das theoretische Dunkel von Gas-
sen? Im Nachgang folgen wir nochmals allen Stationen und Überlegungen, viel-
leicht am besten denselben Weg zurück, dem roten Faden folgend.  

Am Ende wurde versucht, die Begriffe von Castoriadis, insbesondere seine 
Vorstellung von Autonomie, weiterzutreiben. Dabei öffnete sich die Büchse der 
bürgerlichen Pandora und ließ den Gemeinsinn aufsteigen, um zu sehen, was er 
Bedrohliches an sich hat. Dabei wurde der Begriff von Lästigem befreit und 
entwendet, entführt. Die Vorstellung einer gemeinsamen Praxis, die über vorge-
stellte und wirkmächtige Identitäten hinwegging, wurde wichtig. Diese Praxis, 
welche allen zukommt und damit einem Abschluss beikommt, bezeugte eine 
Öffnung hin zu allen, die in der Anerkennung der jeweils anderen, die sich um 
das Gemeinsame kümmern wollen, einen Anfang haben soll. Dabei sollte be-
wusst die etwas ältliche Idee der res publica angesprochen werden, ohne dass 
diese in ihrem greisen Herkommen sich zu breit macht. Dazu gehörte die Be-
griffstrias oikos-agora-ekklesia, wie sie Castoriadis aufnahm. Zwischen dem 
Privaten und dem tatsächlichen Öffentlichen stünde der Marktplatz als freier 
Raum für allerlei Tun.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


SCHLUSS | 185 

Zuvor wurden konzeptuelle Grundlagen verglichen. Vor allem Axel Honneth 
hat seit den 1990er Jahren den Begriff der Anerkennung bearbeitet. Dabei wurde 
diese Anerkennung in ihrer Einbettung bei Honneth von jener bei Castoriadis un-
terschieden. Es zeigte sich, dass die Hegel’sche Anerkennung, die Honneth zi-
tiert und weiterentwickelt, zwar grundlegende soziale Strukturen zu beschreiben 
vermag und insofern auch unterschiedliche gesellschaftliche Sphären oder Ebe-
nen plausibel aufzeigt. Nichtsdestotrotz versagte das Konzept, wenn es um die 
Begründung der jeweiligen Ansprüche in den unterschiedlichen Sphären ging, 
insbesondere der Sphäre des Rechts, in der ein rationaler Diskurs erwartet wird, 
der in der vorhergehenden und vorausgesetzten Sphäre der Liebe nicht entwi-
ckelt wurde. Die Sprache, vor allem die verständige Rede, taucht auf, wie eine 
unerwartete und ungepflanzte Frucht: Honneth denkt sich die Rechtspersonen als 
verständige Subjekte – ohne die Einbettung in seinem Konzept genau zu klären. 
Demgegenüber entwickelte Castoriadis in seinem Konzept des Imaginären und 
dem darin enthaltenen Begriff der Autonomie nicht nur eine Subjekttheorie, die 
Sprache explizit miteinbezieht, sondern bezeichnete damit auch eine normative 
Bedingung. Diese normative Bedingung bedeutet eine wechselseitige Anerken-
nung von Subjekten. Diese Subjekte sind zugleich erst durch heteronome Institu-
tionen und entsprechende imaginäre Bedeutungen entstanden. Der Ausweg aus 
der Heteronomie ist gerade eine gemeinsame Praxis, Autonomie.  

Auf diesem weiten Platz angelangt, kommt man zugleich zu einer wichtigen 
Kreuzung. Autonomie wird denkbar gerade durch die Heteronomie, wie sie uns 
gesellschaftlich auferlegt wurde. Dennoch ist Autonomie nicht dadurch bedingt, 
sondern schöpft als Möglichkeit aus der reichen Quelle des radikal Imaginären. 
An dieser Kreuzung wurde im dritten Kapitel jener Grundlage nachgegangen, 
die konzeptuell in der Anerkennung mündete. An der Kreuzung liegt der Schatz 
verborgen – er ist gehoben. Dahin geführt hatte die Auseinandersetzung mit der 
wegweisenden Frage, was denn Castoriadis mit der Heteronomie meint. Welche 
Bedeutung kommt dieser in seiner Theorie des Imaginären zu? Welchen Sinn hat 
sie, wenn es um die angestrebte Autonomie geht? Dabei zeigte sich, dass Auto-
nomie auf die schöpferische Quelle deutend eine transzendentale Bedeutung hat, 
nämlich das radikal Imaginäre bzw. die radikale Imagination des Subjekts. Diese 
versiegt nie und zeigt auf neue Möglichkeiten, zeigt die Zufälligkeit der Institu-
tionen, wie wir sie kennen. Dazu aber zeigte sich, dass Autonomie eine normati-
ve Bedeutung hat. Sie ist jener Wegweiser, der anzeigt, wo die Freiheit einer / 
eines jeden beginnt. Sie zeigt an, wohin die Reise gehen könnte, indem man die 
Freiheit der anderen annimmt, in der Anerkennung der anderen die Bedingung 
der eigenen Freiheit erkennt. Erst dadurch wird gemeinsame Praxis denkbar. 
Anderenfalls mündete die Praxis wieder in heteronomen Holzwegen. Es wurde 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


186 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

in diesem Kapitel erläutert, dass Castoriadis davon ausgehen muss, dass Hetero-
nomie als Entfremdung der Gesellschaft von ihren Institutionen überwunden 
werden kann. Sie kann dies mit dem Ziel der Autonomie aber nur als gemeinsa-
me Sache. Autonomie als Praxis ist soziale Praxis, hat sonst keinen konzeptuel-
len Sinn. Würden Institutionen anderen in der Gesellschaft wiederum auferlegt, 
statt mit- und selbstbestimmt, wäre dies inkohärent. Die Subjektgenese spielt da-
bei eine grundlegende Rolle. Erst in der Subjektgenese wird ein soziales Wesen 
erschaffen. In die monadische Psyche fließen die fremden sozialisierenden Insti-
tutionen ein. Mit diesen Institutionen werden die gesellschaftlichen imaginären 
Bedeutungen wirksam. Erst in dieser Sozialisierung, die doch nicht vollkommen 
und abschließend ist oder sein kann, liegt der konzeptuelle Möglichkeitshorizont 
von Autonomie. Autonomie bedeutet, dass die Institutionen jederzeit verhandel-
bar und änderbar sind und bleiben müssen. Es wurde insofern vorbereitend da-
rauf verwiesen, was Entfremdung bei Castoriadis und Marx – von welchem ers-
terer herkam – zu bedeuten hat. Dieser Rückgang auf Marx zeigte einerseits, 
dass Castoriadis die Ansichten zur entfremdeten Arbeit teilt, dass er andererseits 
– zwar in anderer Weise aber ebenso – ein Begründungsproblem hat. Dieses 
Problem löst er mit dem Konzept des radikal Imaginären als hier benannte trans-
zendentale Bedingung. Das radikal Imaginäre ist eine Bedingung der Möglich-
keit von Gesellschaft, welche unhintergehbar sei, welche angenommen werden 
müsse. Während Marx, so schien es zumindest, noch an einem Typus Mensch 
festhält, begeht Castoriadis nicht denselben Fehler. Marx geht notwendig von ei-
nem Menschenbild aus, nämlich dem frei und bewusst tätigen Menschen, da 
sonst kein Maßstab bestünde, überhaupt von Entfremdung zu sprechen. Auch 
wenn dieses Bild des Menschen gar kein Wesen bezeichnen würde, bliebe un-
klar, was insofern Freiheit und Bewusstsein bedeuteten und weshalb gerade die-
se das Gattungswesen aus- und bezeichneten.  

In der imaginären Stadt stehend, muss man zuerst den Weg finden: Was 
heißt überhaupt imaginär? Dabei wurde auch deutlich, dass dieses sehr allgemein 
gesprochene Vorgestellte sich einen wirkmächtigen Ausdruck gibt. Das Symbol 
und seine Bedeutung werden in der Institution sichtbar. Aber was bindet die 
Menschen, was macht sie ihren Institutionen zugeneigt? Es traten die gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungen auf den Plan, die alles zusammenkitten 
und erst Realität bedeuteten. Aber nicht nur die soziale Welt, auch das Subjekt 
wurde untersucht. Es zeigte sich ein Kaninchenbau, eher ein städtischer Unter-
grund, der tiefer als die tiefsten Tiefen geht: Die Psyche ist jener unhintergehba-
re Abgrund, eine Monade. Diese Einheit der Psyche muss von der Gesellschaft 
aufgebrochen werden, um überhaupt von einem Subjekt sprechen zu können. In 
dieser Monade machen sich diese fremden Bedeutungen breit, machen die Psy-

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


SCHLUSS | 187 

che mit der Welt bekannt. Die Psyche bekommt Sinn, das Subjekt wird geboren. 
Die Sprache vor allem – aber eben nicht nur – bedeutete eine wichtige Zäsur. 
Aber wie kommt man aus der allgemeinen Sprache zum je eigenen Konkreten? 
Ist dies auf immer versperrt? Es bleibt die radikale Imagination zurück, die Ver-
werfung von Vorstellungen / Intentionen / Affekten, die trotz Sozialisation nicht 
ausgelöscht, wenn auch beherrscht wird. Daran anschließend konnte auch erklärt 
werden, wie Autonomie möglich ist. Das Subjekt sei nicht vollkommen in die 
Gesellschaft, den Diskurs des anderen, verstrickt. Die gemeinsame Praxis, das 
Tun als gemeinsamer Entwurf deutete dies an und wurde im Kapitel zur Ent-
fremdung aufgenommen.  

Zuletzt – ganz am Anfang – wurde ein Beispiel bemüht: das staatliche Ge-
waltmonopol. Von einem rituellen Gelöbnis ausgehend, suchte man Spuren der 
Macht dieser Gewalt auf. Die Zwangsmittel waren der äußere und äußerste Aus-
druck desselben. Wo Knüppel schwingen und Gummischrot surrt, ist die Legiti-
mation nötig, tut Not. Der Staat ist darum nicht verlegen und kann auf Buchsta-
ben verweisen, die wiederum auf Knüppel und Gummischrot als sehr reale 
Technik der Macht zeigen. Es wird eine deutliche Sprache gesprochen. Es wurde 
anhand der Schweiz und insbesondere des Kantons Zürich erläutert, wie das Ge-
setz zuschlagen darf. Auch musste geklärt werden, weshalb das staatliche Ge-
waltmonopol überhaupt entscheidend ist für das Verständnis des Staates. Es 
wurde als eine notwendige Bedingung des modernen Staates identifiziert, der 
ohne Durchsetzung seiner Normen kaum Bestand haben könnte. Es wurde histo-
risch aufgerollt, wie diese rechtlichen und begrifflichen Institutionen entstanden 
sind, um demgegenüber die rationale kontraktualistische Legitimation aufzu-
nehmen. Dazu gehörte, dass die bloße scheinbare und fiktionale Vernünftigkeit 
bis in die Wirklichkeit reicht. Ohne diese Fiktion herrsche, so die Annahme, 
Chaos und Krieg. Gerade dies entlarvte sich als jenes Imaginäre, das als gesell-
schaftliche imaginäre Bedeutung nicht nur Sinn macht, sondern sehr wirksam ist. 
Das Beispiel im Sinne von Castoriadis hatte selber erläuternden und hinführen-
den Sinn, um sich an die konzeptuelle Höhenluft zu gewöhnen.  

Die Straße zurück, war ein Schaulauf dahin, zu dem, was in dieser Arbeit 
versucht wurde: Das Konzept von Castoriadis sollte analysiert, geprüft und er-
probt werden. Um das Bild des Stadtspaziergangs nochmals zu bemühen: Durch 
die dunklen Gassen, Straßen und Häuserfluchten hindurch, bleibt man für einen 
Moment stehen. Aber wo ist man angekommen?  

Noch immer in der Stadt – aber jetzt wird eingekehrt. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

Literaturverzeichnis1 

 
 
 
Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophi-

sche Fragmente, Frankfurt am Main: S. Fischer 1988. 
Behr, Rafael: Cop Cultur – Der Alltag des Gewaltmonopols. Männlichkeit, 

Handlungsmuster und Kultur in der Polizei, Wiesbaden: VS Verlag für Sozi-
alwissenschaften 2008. 

Behr, Rafael: »Rechtserhaltende Gewalt als Zentrum polizeilicher Organisati-
onskultur?«, in: Torsten Meireis (Hg.), Gewalt und Gewalten. Zur Ausübung, 
Legitimität und Ambivalenz rechtserhaltender Gewalt, Tübingen: Mohr Sie-
beck 2012, S. 69-89. 

Benjamin, Jessica: Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das 
Problem der Macht, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1993. 

Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsätze, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1965. 

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-
barkeit, Stuttgart: Reclam 1989. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Staat, Verfassung, Demokratie. Studie zur Ver-
fassungstheorie und zum Verfassungsrecht, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1991. 

Carroll, Lewis: Alles über Alice. Alices Abenteuer im Wunderland und Durch 
den Spiegel und was Alice dort fand, Hamburg: Europa Verlag 2002. 

Castoriadis, Cornelius: L’Institution imaginaire de la société, Paris: Édition du 
Seuil 1975. 

Castoriadis, Cornelius: Les carrefours du labyrinthe, Paris: Édition du Seuil 
1978. 

                                                           
1 Weitere nicht zitierte wichtige Veröffentlichungen von / über Cornelius Castoriadis 

wurden mit einem * markiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


190 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Castoriadis, Cornelius: Le contenu du socialisme, Paris: Union Générale 
d’édition (10 / 18) et Cornelius Castoriadis 1979. 

Castoriadis, Cornelius: »Eine neue Periode der Arbeiterbewegung beginnt«, in: 
Ders., Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutio-
nären Veränderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 127-144. 

Castoriadis, Cornelius: »Die Degenerierung der Arbeiterorganisation«, in: Ders., 
Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutionären 
Veränderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 116-127. 

Castoriadis, Cornelius: Durchs Labyrinth. Seele Vernunft Gesellschaft, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1983. 

Castoriadis, Cornelius: Domaines de l’homme. Les carrefours du labyrinthe 2, 
Paris: Édition du Seuil 1986. 

Castoriadis, Cornelius / Busino, Giovanni (Hg.): Autonomie et autotransforma-
tion de la société. La philosophie militante de Cornelius Castoriadis, Ge-
nève: Librairie Droz S.A. 1989.* 

Castoriadis, Cornelius: »Die griechische polis und die Schaffung der Demokra-
tie«, in: Ulrich Rödel (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertäre Demokra-
tie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. 298-328. 

Castoriadis, Cornelius: Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe 3, Paris: 
Édition du Seuil 1990. 

Castoriadis, Cornelius: »Sozialismus und autonome Gesellschaft«, in: Rödel, Ul-
rich (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1990, S. 329-357. 

Castoriadis, Cornelius: La Montée de l’insignifiance. Les carrefours du laby-
rinthe 4, Paris: Édition du Seuil 1996.* 

Castoriadis, Cornelius: Fait et à Faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris: 
Édition du Seuil 1997. 

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer po-
litischen Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997. 

Castoriadis, Cornelius: Autonomie oder Barbarei, hg. v. Michael Halfbrodt / Ha-
rald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band 1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 
2006. 

Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Über den 
Inhalt des Sozialismus, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewählte 
Schriften, Band 2.1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2007. 

Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Gesell-
schaftskritik und Politik nach Marx, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, 
Ausgewählte Schriften, Band 2.2, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2008.* 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 191 

Castoriadis, Cornelius: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, 
hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band 3 Lich
Hessen: Verlag Edition AV 2010. 

Castoriadis, Cornelius: Philosophie, Demokratie, Poiesis, hg. v. Michael Half-
brodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band 4, Lich / Hessen: Verlag 
Edition AV 2011. 

Castoriadis, Cornelius: Psychische Monade und autonomes Subjekt, hg. v. Mi-
chael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewählte Schriften, Band 5, Lich / Hes-
sen: Verlag Edition AV 2012. 

Creveld, Martin van: Aufstieg und Untergang des Staates, München: Gerling 
Akademie Verlag 1999. 

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autorität«, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1991. 

Dews, Peter: »Imagination and the Symbolic: Castoriadis and Lacan«, in: Con-
stellations 9 (2002), Nr. 4, S. 516-521. 

Djindjić, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie und das Problem der Be-
gründung, Dissertation, Universität Konstanz, Konstanz 1979. 

Duerr, Hans Peter: Obszönität und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationspro-
zess, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995. 

Fetscher, Iring: Grundbegriffe des Marxismus, Hamburg: Hoffmann und Campe 
Verlag 1976. 

Freiburghaus, Dieter / Buchli, Felix / Honegger, Edith: Das Duopol der legiti-
men Gewalt im schweizerischen Bundesstaat. Zwei Fallstudien zu Armee und 
Polizei, Chavannes- Lausanne: IDHEAP 2005. 

Freud, Sigmund: »Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit«, 
in: Ders., Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanaly-
se, Band XXXI, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S. 
60-81. 

Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx: mit den wichtigsten Teilen der 
Frühschriften von Karl Marx, Frankfurt am Main: Europäische Verlagsan-
stalt 1980. 

Gilcher-Holtey, Ingrid: »Transformation durch Subversion: Die Neue Linke und 
die Gewaltfrage«, in: Freia Anders / Ingrid Gilcher-Holtey (Hg.), Herausfor-
derungen des staatlichen Gewaltmonopols. Recht und politisch motivierte 
Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main: Campus Verlag 
2006, S. 198-220. 

Grimm, Dieter: »Das staatliche Gewaltmonopol«, in: Freia Anders / Ingrid 
Gilcher-Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmonopols. 

 / 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


192 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Recht und politisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, Frank-
furt am Main: Campus Verlag 2006, S. 18-38. 

Habermas, Jürgen: »Exkurs zu Castoriadis: ›Die imaginäre Institution‹«, in: Jür-
gen Habermas (Hg.), Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1985, S. 380-390. 

Hammermeister, Kai: Jacques Lacan, München: Beck 2008. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: System der Sittlichkeit. (Critik des Fichteschen 

Naturrechts), Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002. 
Heuer, Hans-Joachim: »Gewaltmonopol«, in: Hans-Jürgen Lange (Hg.), Wörter-

buch zur Inneren Sicherheit, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten 2006, S. 107-112. 

Hobbes, Thomas: Leviathan, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984. 
Honneth, Axel: »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Gesellschafts-

theorie von Cornelius Castoriadis«, in: Ders. (Hg.), Die zerrissene Welt des 
Sozialen. Sozialphilosophische Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1990, S. 123-143. 

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 
Konflikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003. 

Honneth, Axel: »Umverteilung als Anerkennung: eine Erwiderung auf Nancy 
Fraser«, in: Axel Honneth / Nancy Fraser (Hg.), Umverteilung oder Aner-
kennung. Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2003, S. 129-224. 

Israel, Joachim: Der Begriff Entfremdung. Makrosoziologische Untersuchung 
von Marx bis zur Soziologie der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 
1972. 

Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Prob-
lems, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2005. 

Kangrga, Milan: »Was denkst Du, Philosoph?«, in: Praxis 1 (1965), S. 87-105. 
Kant, Immanuel: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre. Metaphysik 

der Sitten. Erster Teil, hg. v. Bernd Ludwig, Hamburg: Felix Meiner Verlag 
1998. 

Kant, Immanuel: »Was ist Aufklärung?« in: Erhard Bahr (Hg.), Was ist Aufklä-
rung? Kant, Erhard, Hamann, Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schil-
ler, Wieland, Stuttgart: Reclam 1996, S. 9-17. 

Keilmann, Annette: »Grenzen polizeilicher Zugriffsgewalt«, in: Freia Anders / 
Ingrid Gilcher-Holtey (Hg.), Herausforderungen des staatlichen Gewaltmo-
nopols. Recht und politisch motivierte Gewalt am Ende des 20. Jahrhunderts, 
Frankfurt am Main: Campus Verlag 2006, S. 67-89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 193 

Kelbel, Peter: Praxis und Versachlichung. Konzeptionen kritischer Sozialphilo-
sophie bei Jürgen Habermas, Cornelius Castoriadis und Jean-Paul Sartre, 
Hamburg: Philo & Philo Fine Arts / EVA Europäische Verlagsanstalt 2005. 

Kersting, Wolfgang: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994. 

Kohler, Georg: Bürgertugend und Willensnation. Über den Gemeinsinn und die 
Schweiz, Zürich: Verlag Neue Züricher Zeitung 2010. 

Lacan, Jacques: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in 
der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Schriften I, Olten / Freiburg 
i. Br.: Walter-Verlag 1973, S. 61-70. 

Lacan, Jacques: »Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Ver-
nunft seit Freud«, in: Schriften II, Olten / Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 
1975, S. 7-55. 

Lacan, Jacques: »Die Topik des Imaginären«, in: Das Seminar, Buch I (1953- 
1954), Freuds technische Schriften, Olten / Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 
1978, S. 97-116. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Monadologie und andere metaphysische Schriften. 
Discours de métaphysique. La monadologie. Principes de la nature et de la 
grâce fondés en raison, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002. 

Luhmann, Niklas: »›Was ist der Fall?‹ und ›Was steckt dahinter?‹ Die zwei So-
ziologien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift für Soziologie 22.4 
(August 1993), S. 245-260. 

Marx, Karl: Pariser Manuskripte. Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus 
dem Jahre 1844, Westberlin: Verlag Das Europäische Buch 1987. 

Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 3, Berlin / DDR: Dietz Verlag 
1959. 

Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 23, Berlin / DDR: Dietz Verlag 
1962. 

Maydell, A. v. / Wiehl, R.: »Gemeinsinn«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Band 3 G-H, Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 1974, S. 243-247. 

Merten, Detlef: Rechtsstaat und Gewaltmonopol, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul 
Siebeck) 1975. 

Mészàros, Istvàn: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, München: Paul List Ver-
lag KG 1973. 

Minsky, Rosalind: Psychoanalysis and Gender. An Introductury Reader, Lon-
don: Routledge 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


194 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Müller, Friedrich: Entfremdung. Folgeprobleme der anthropologischen Begrün-
dung der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, Berlin: Duncker & 
Humblot 1985. 

Münkler, Herfried / Bluhm, Harald: »Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn 
als politisch-soziale Leitbegriffe«, in: Dies. (Hg.), Gemeinwohl und Gemein-
sinn: historische Semantiken politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Ver-
lag 2001, S. 9-30. 

Oppitz, Michael: Wohin treibt die Ethnologie einen, der sie ausübt?, Zürich: 
Völkerkundemuseum Zürich 1993. 

Oppolzer, Alfred A.: Entfremdung und Industriearbeit: Die Kategorie der Ent-
fremdung bei Karl Marx, Köln: Pahl-Rugenstein-Verlag 1974. 

Reitter, Karl: »Perspektiven der Freud-Rezeption«, in: Cornélius Castoriadis / 
Agnes Heller et. al. (Hg.), Die Institution des Imaginären. Zur Philosophie 
von Cornélius Castoriadis, Wien / Berlin: Turia und Kant 1991, S. 103-128. 

Ruhs, August: Lacan. Eine Einführung in die strukturelle Psychoanalyse, Wien: 
Erhard Löcker 2010. 

Rüssli, Markus: »Art. 100«, in: Isabelle Häner / Markus Rüssli / Evi Schwarzen-
bach (Hg.), Kommentar zur Zürcher Kantonsverfassung, Zürich / Basel / 
Genf: Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 949-956. 

Sartwell, Crispin: Against The State. An Introduction to Anarchist Political The-
ory, Albany, NY: State University of New York Press 2008. 

Schweizer, Rainer J. / Küpfer, Gabriela: »Art. 57«, in: Bernhard Ehrenzeller / 
Philippe Matronardi et al. (Hg.), Die schweizerische Bundesverfassung. 
Kommentar, Zürich / Basel / Genf, Schulthess Juristische Medien AG 2002, 
S. 715-725. 

Seelmann, Constanze: Crowd Control. Polizei, »Nichttödliche Waffen« und die 
Schweiz in den 80er-Jahren. Politische Diskurse und Technologien der Kon-
trolle am Beispiel der Einführung und Anwendung von Tränengas und 
Gummischrot im Kanton Zürich. Unveröffentlichte Diplomarbeit, Universität 
Basel, Basel 2011. 

Sommer, Michael / Wolf, Dieter: Imaginäre Bedeutungen und historische 
Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Castoriadis, Hamburg: 
Argument Verlag 2008. 

Sturm, Michael: »›Unter mir wird alles weich‹ – Eine Geschichte des Polizei-
schlagstocks«, in: Alf Lüdtke / Herbert Reinke / Michael Sturm (Hg.), Poli-
zei, Gewalt und Staat im 20. Jahrhundert, Wiesbaden: VS Verlag für Sozi-
alwissenschaften 2011, S. 325-347. 

Tassis, Theofanis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, 
Dissertation, Freie Universität Berlin, Berlin 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 195 

Töndury, Andrea: »Art. 1«, in: Isabelle Häner / Markus Rüssli / Evi Schwarzen-
bach (Hg.), Kommentar zur Zürcher Kantonsverfassung, Zürich, Basel, 
Genf: Schulthess Juristische Medien AG 2007, S. 37-45. 

Waldenfels, Bernhard: »Revolutionäre Praxis und ontologische Kreation«, in: 
Das Imaginäre im Sozialen, Göttingen: Wallstein Verlag 2012, S. 82-101. 

Wimmer, Hannes: Gewalt und das Gewaltmonopol des Staates, Band 5, Austria: 
Forschung und Wissenschaft Politikwissenschaft, Wien: Lit Verlag 2009. 

Winnicott, Donald: Reifungsprozesse und fördernde Umwelt, Frankfurt am Main 
1974. 

Žižek, Slavoj: Lacan. Eine Einführung, Frankfurt am Main: Fischer Taschen-
buch Verlag 2008. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversität

Februar 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Februar 2016, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur

Januar 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

Oktober 2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Ralf Krüger
Quanten und die Wirklichkeit des Geistes
Eine Untersuchung zum Leib-Seele-Problem

September 2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Karl Hepfer
Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

August 2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Daniel Martin Feige,
Judith Siegmund (Hg.)
Kunst und Handlung
Ästhetische und handlungs-
theoretische Perspektiven
Oktober 2015, 262 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2796-1

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade
Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
Juni 2015, 304 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin
Anerkennen als Erfahrungsprozess
Überlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
Mai 2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?
April 2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik
März 2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

Filipe Campello
Die Natur der Sittlichkeit
Grundlagen einer Theorie
der Institutionen nach Hegel
März 2015, 234 Seiten, kart., 28,99 €,
ISBN 978-3-8376-2666-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Martin Eichler
Von der Vernunft zum Wert
Die Grundlagen der ökonomischen
Theorie von Karl Marx
März 2015, 216 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2803-6

Ferdinand Auhser
Die Macht der Form
Versuch einer dynamischen Ontologie
Februar 2015, 292 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2998-9

Angelo Maiolino
Politische Kultur in Zeiten
des Neoliberalismus
Eine Hegemonieanalyse
2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Steffi Hobuß, Nicola Tams (Hg.)
Lassen und Tun
Kulturphilosophische Debatten
zum Verhältnis von Gabe
und kulturellen Praktiken
2014, 264 Seiten, kart., 27,99 €,
ISBN 978-3-8376-2475-5

Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt,
Daniel Romic, Joost van Loon (Hg.)
Philosophie des Ortes
Reflexionen zum Spatial Turn in den
Sozial- und Kulturwissenschaften
2014, 250 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2644-5

Miriam Mesquita
Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel
2014, 216 Seiten, kart., 26,99 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

https://doi.org/10.14361/9783839431894 - am 14.02.2026, 09:52:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Cover Vom Imaginären zur Autonomie
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1. Staatliches Gewaltmonopol
	1.1 »Ich gelobe es!«
	1.2 Zwangsmittel
	1.3 Recht und Begriff des staatlichen Gewaltmonopols
	1.4 Entstehung des staatlichen Gewaltmonopols
	1.5 Kontraktualistische Begründung
	1.6 Das staatliche Gewaltmonopol als Imaginäres
	1.7 Staatliches Gewaltmonopol und Autonomie
	1.8 Fazit

	2. Imaginäres
	2.1 Imaginäres I – Gesellschaft und Institution
	2.2 Imaginäres II – Institution und Subjekt
	2.3 Imaginäres III – Subjekt und Autonomie
	2.4 Fazit

	3. Entfremdung – Autonomie
	3.1 Entfremdung
	3.2 Autonomie als Norm
	3.3 Fazit

	4. Anerkennung
	4.1 Struktur sozialer Anerkennungsverhältnisse
	4.2 Rechtlicher Kampf um Anerkennung?
	4.3 Differenzen – Anerkennung oder Imaginäres
	4.4 Fazit

	5. Abschweifung: Gemeinsinn
	5.1 Gemeinsinn und seine Bedeutung
	5.2 Gemeinsinn durch Anerkennung
	5.3 Revolutionärer Entwurf als Gemeinsinn
	5.4 Oikos, Agora, Ekklesia
	5.5 Abschied vom alten Bürger
	5.6 Fazit

	Schluss
	Literaturverzeichnis

