
»Das Herz der Dinge ist das Leid.«

Vergil

»Es gibt im Leiden eine Abwesenheit der
Zuflucht. Sie ist der Sachverhalt, direkt dem
Sein ausgesetzt zu sein.«

Emmanuel Levinas

»Das Wie des Tragens notwendigen Leidens
birgt möglichen Sinn.«

Viktor Frankl

Boris Wandruszka

Zur Seinsstruktur
des pathischen Lebens

PH
ÄN
O
M
EN
O
LO
G
IE

W
an
dr
us
zk
a
·
Ph
ilo
so
ph
ie
de
s
Le
id
en
s

A

ALBER PHÄNOMENOLOGIE B

20

Philosophie
des Leidens

KO
N
TE
X
TE

ISBN 978-3-495-48373-2

9 783495 483732

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ALBER PH�NOMENOLOGIE A

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Über dieses Buch:

Die »Philosophie des Leidens« stellt den Versuch dar, das Phänomen
»Leiden« in seiner existenzialen Grundstruktur aufzudecken. Dabei
geht der Autor von konkreten, auch eigenen Leiderfahrungen aus und
enthüllt in ihnen eine universale Struktur, in der sich pathische Betrof-
fenheit und subjektive Stellungnahme, innerer Selbstwiderspruch und
tiefes Verlangen nach Integrität, Aufbegehren und Ohnmacht eng ver-
flechten: Der leidende Mensch erfährt etwas, das er nicht erleiden will,
aber erleiden muss und daher durchleiden soll, um es zu überwinden
bzw. zu integrieren. Auf diesem Wege offenbart das im Erleben so ein-
fach anmutende Phänomen Leiden Schritt für Schritt eine »wunderbar«
tiefe, vielschichtige, polar-diskrepante und damit das Wesen des Men-
schen durchgreifend erhellende Struktur, die der Autor bis in ihre fun-
damentalsten Bestandteile befragt und in ihrem Zusammenhang mit
allen Lebenskräften und Lebensbereichen – mit Handlung und Wille,
Erkenntnis und Vernunft, mit Gefühl und Leib, mit dem Unbewussten
und mit der individuellen und kollektiven psychischen Entwicklung,
mit der sozialen Welt und mit dem Problem der Kausalität – zu er-
mitteln sucht. Das »Ur-Anthropinon« Leiden erweist sich dabei als die
fragile und gespannte Einheit von Weltausgesetztheit und Selbstbewe-
gung, in der stets – wenn auchmeist unbewusst – ein Selbst-Welt-Kon-
zept zum Austrag kommt. Damit wird offenbar, dass alles Leiden ein
»Anderes« impliziert, mit dem im Leiden kommuniziert wird, sei dies
das Andere der Natur, des Du, des eigenen unbewussten Selbst oder des
unverfügbaren Daseinsgrundes. Am Ende seiner Arbeit verortet der
Autor die »Philosophie des Leidens« im Kanon derWissenschaften und
gibt einen Ausblick auf die letzten Hintergründe des Leidens, die er in
einem Folgewerk, der »Metaphysik des Leidens«, ergründen will.

BorisWandruszka, Jahrgang 1957 – Facharzt für PsychosomatischeMe-
dizin und Psychotherapie, praktischer Arzt, Doktor der Philosophie –
arbeitet als niedergelassener Arzt in eigener Praxis und versucht, Phi-
losophie, Psychologie und Medizin im Sinne einer Fundamentalpatho-
sophie zusammenzuführen. Bei Karl Alber erschienen eine Arbeit über
den Traum: »Der Traum und sein Ursprung. Eine neue Anthropologie
des Unbewussten« (2008), und zwei Veröffentlichungen im Jahrbuch
»Psycho-Logik«: »Das Gefühl als Synthesis der Existenz« (2007) und
»Subjektivität als Methode« (2008).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Boris Wandruszka
Philosophie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PHÄNOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von
Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti (†) und
Walter Schweidler

KONTEXTE
Band 20

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Boris Wandruszka

Philosophie
des
Leidens
Zur Seinsstruktur
des pathischen Lebens

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Originalausgabe

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / München 2009
Satz und Einbandgestaltung: SatzWeise, Föhren
Herstellung: Customized Business Services GmbH, Erfurt
ISBN 978-3-495-48373-2

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Innerhalb der Grenzen des Ph�nomenalen

I. Der Horizont des Vorhabens . . . . . . . . . . . . . . . 20
1. Fragestellung und Zielsetzung . . . . . . . . . . . . . . . 20
2. Das Leiden als »Urphänomen des Lebens« . . . . . . . . . 27
3. Die konstitutionelle Konfliktträchtigkeit des Menschen:

eine anthropologische Skizze . . . . . . . . . . . . . . . 29

II. Ausgangspunkt und Methode . . . . . . . . . . . . . . . 42
1. Der Sinn des Begriffs »Ontologie« . . . . . . . . . . . . 42
2. Die phänomenologisch-reduktive Analyse als

Grundmethode des Projekts . . . . . . . . . . . . . . . . 45
3. Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens als

zielführende Leitbegriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
4. Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und das

Problem des Apriori . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
5. Weitere Methoden der Leidensphilosophie . . . . . . . . 56
6. Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis . . . . . 66
7. Ontisch – existenzialontologisch – transzendental –

fundamentalontologisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
8. Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden . . . . . . . . . 71
9. Einleibung, Empathie und Kernintuition (Möglichkeit und

Grenzen der Kommunikation im Leiden) . . . . . . . . . 74
10. Sprache und Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
11. Das Realitätsproblem des Leidens und das Leiden im Traum 78
12. Leiden und Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

7

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13. Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei Grund-
wissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

III. Die erste Differenzierung des Leidens: seine

Seinsgrundstruktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
1. Ein Exemplum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
2. Sein und Mangel an Sein im Leiden . . . . . . . . . . . . 88
3. Die fünf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer

Zusammenhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

IV. Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des

Leidens: qualitative Fülle, relationale Logizität und

gestaltliches Maß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 99
2. Der qualitative Kerngehalt des Leidens: die schmerzliche

bzw. negativ-diskrepante Betroffenheit . . . . . . . . . . 102
2.1. Betroffenheit und Getroffenheit (Erleiden, Wider-

fahrnis, affectio): die Doppelseitigkeit des Pathos . . . 102
2.2. Die zwei komplementär-polaren Urqualitäten der

leidvollen Betroffenheit und ihre Einheit: Schmerz
und Last (»Brennen« und »Bedrücken«) . . . . . . . 105

2.3. Der leibliche Schmerz . . . . . . . . . . . . . . . . 106
3. Der seinslogische Ring des Leidens:

Leidender – Leidensakt – Leidübel . . . . . . . . . . . . . 113
4. Die dynamisch-dialektische Diskrepanz als die gestaltlich-

quantitative Seite des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . 116

V. Überzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens . . 120
1. Die reale Vorbedingung des Leidens: das Erleiden (affectio)

als Grenzerfahrung und seine zwei Grundformen
»Widerstand« und »Widerfahrnis« . . . . . . . . . . . . 120

2. Die Intentionalität des Leidens . . . . . . . . . . . . . . 125
3. Leidwahrnehmung und implizite Reflexivität (unmittelbares

Selbstgewahrsein) im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . 127
4. Leiden, Bewertung und Selektion . . . . . . . . . . . . . 128
5. Wert und Unwert im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . 130
6. Ohnmacht und Widerstand im Leiden; die Formen des

Krankheitsgewinns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

8

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7. Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das Wünschen
im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

8. Leidensdruck und Bedürfnissystem . . . . . . . . . . . . 139
9. Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden . . . . . . . 143
10. Die Dynamik des Leidens: Selbsttranszendierungstendenz

und Retroflexio passionis . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
11. Implizite und explizite Reflexivität im Leiden . . . . . . . 146
12. Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1) . . . . . . . 147
13. Schlussformen des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . . 152

VI. Der Kalkül des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 154
2. Die drei Grundstellungen des Daseins . . . . . . . . . . . 154
3. Der Zusammenhang der drei Grundstellungen des Daseins

mit den Zeitekstasen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156
4. Das Leiden und die präsentische Grundstellung . . . . . . 157
5. Das Leiden und die reaktive Grundstellung . . . . . . . . 158
6. Das Leiden und die prospektive Grundstellung . . . . . . 158
7. Folgegestaltungen der drei Grundstellungen . . . . . . . 160
8. Der Leidenskalkül der reaktiven Grundstellung und der

Gesamtkalkül . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

VII. Begriff und Abgrenzung des Leidens . . . . . . . . . . . 165
1. Begriff und Definition des Leidens . . . . . . . . . . . . 165
2. Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Phänomenen . 169

VIII. Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten:

Pragmatik, Theoretik und Poietik des Leidens . . . . . . 177
1. Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit . . . . . . . . 177
2. Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens:

der Wille im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
3. Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens:

der Verstand im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
4. Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des

Leidens: das Gefühl im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . 184
5. Exkurs zur Philosophie des Gefühls . . . . . . . . . . . . 191

5.1. Das Wesen des Gefühls . . . . . . . . . . . . . . . . 191
5.2. Das Problem der Nomenklatur . . . . . . . . . . . . 199

9

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Gefühl und Verstand, Gefühl und Wille . . . . . . . 203
5.4. Gefühl und Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

6. Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gemäß dem
Leidenskalkül . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
6.1. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Willens-

und Tatleben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
6.1.1. Die überwiegend bejahenden pragmatischen

Leidensgestalten . . . . . . . . . . . . . . . . 207
6.1.2. Die überwiegend verneinenden pragmatischen

Leidensgestalten . . . . . . . . . . . . . . . . 207
6.1.3. Die unentschiedenen pragmatischen

Leidensgestalten . . . . . . . . . . . . . . . . 208
6.1.4. Die pragmatischen Leidensextreme . . . . . . . 208

6.2. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im
Gedanken- und Erkenntnisleben . . . . . . . . . . . 208
6.2.1. Die überwiegend bejahenden theoretischen

Leidensgestalten . . . . . . . . . . . . . . . . 208
6.2.2. Die überwiegend verneinenden theoretischen

Leidensgestalten . . . . . . . . . . . . . . . . 209
6.2.3. Die theoretisch widersprüchlichen Leidensgestalten 209

6.3. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im
Gefühlsleben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
6.3.1. Die Leidensgestalten des Wunschlebens . . . . . 210
6.3.2. Die Leidensgestalten des Stimmungslebens . . . 212
6.3.3. Die Leidensgestalten des Affektlebens . . . . . . 215

6.4. Die Zeitlichkeit der vollwirklichen Leidensgestalten
(Teil 2) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216

7. Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden . . 221
8. Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das

Leiden – Einheit und Grenzen dieser Verflechtung . . . . 223

Auf der Grenze des Ph�nomenalen

IX. Das Leiden in der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 230
2. Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und

Weltentwurf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

10

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivität des
Leidens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

4. Leiden und Lust . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242
5. Notleiden und Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
6. Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3):

die Leidensgradation in der Zeit . . . . . . . . . . . . . . 253

X. Leiden und Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 256
2. Der Leib als Quelle des Leidens . . . . . . . . . . . . . . 257
3. Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente

Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261
4. Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche Fülle, dynamische

Ordnung, substantielle Medialität . . . . . . . . . . . . . 267
5. Leib und Körper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
6. Leib, Bedürfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach

Heckhausen) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
7. Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Erschöpfung,

Verletzung, Krankheit, Verstümmelung, Behinderung,
Entstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294

8. Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem . . . . . . . 299

XI. Das Unbewusste und das Leiden . . . . . . . . . . . . . 313
1. Der transempirische Status des Unbewussten und seine

Spuren in der Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
2. Formen des Unbewussten . . . . . . . . . . . . . . . . . 314
3. Das Unbewusste und das Leiden . . . . . . . . . . . . . . 317
4. Psychodynamik des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . . 318

XII. Die Sozialität des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . . 322
1. Grundsätzliches und Allgemeines . . . . . . . . . . . . . 322
2. Mitgefühl und Mitleid . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329
3. Devianz und soziale Krankheit . . . . . . . . . . . . . . 335

XIII. Genese des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 338
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 338
2. Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung . . . . . . . . 340

11

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel,
Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz . . . . . . 341

4. Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt . . . . . 342
5. Selbstsein und Anderssein . . . . . . . . . . . . . . . . . 343
6. Organismische Grundverhaltungen gegenüber der Umwelt 344
7. Stufen der Genese des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . 345
8. Das Problem von Genese und Dialektik . . . . . . . . . . 360

XIV. Leiden und Kausalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 368
1. Das Problem der Kausalität als Realitätszusammenhang . . 368
2. Der Ausgang und die Methode zur Klärung der Kausalfrage 369
3. Das Problem der Kausalität als Verstandesform . . . . . . 371
4. Kants Apriorität der Anschauungs- und Denkformen und

der Traum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 372
5. Die drei denkbaren Grundformen der Kausalität . . . . . 377
6. Die einzig mögliche Kausalität (causa efficiens) und ihre

drei Dimensionen (causa qualitatis, causa conditionalis,
causa regularis) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 380

7. Kausalität, Erleiden und Leiden . . . . . . . . . . . . . . 381
8. Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des

Erleidens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 382
8.1. Konstellationen der Betroffenheit und Getroffenheit . 383
8.2. Die Grundkonstellationen zwischen dem Akt des

Leidens und seinem Übel . . . . . . . . . . . . . . . 385
8.3. Die Wechselwirkungsmodi des Erleidens oder die

neun Kausalformen der Konfrontation und Affektion
(bzw. Affliktion) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
8.3.1. Die einfache Affektion: Belastung und Belästigung

(Irritation) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
8.3.2. Nichttraumatische Überforderung und Versagen . 387
8.3.3. Die traumatische Überforderung und das Trauma

als Übergriff (»Invasion«) . . . . . . . . . . . . 387
8.3.4. Versagung und Enttäuschung (Frustration) . . . 388
8.3.5. Unterforderung und Entbehrung (Deprivation) als

passive Minus-Stimulierung . . . . . . . . . . 389
8.3.6. Die Privation . . . . . . . . . . . . . . . . . . 390
8.3.7. Die Hemmung als Form der verhindernden oder

statischen Gegenstimulierung . . . . . . . . . . 391
8.3.8. Die Störung als ungeordnete oder Fehlstimulierung 392

12

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8.3.9. Der Konflikt als konträre oder gegenläufig-
dynamische Stimulierung . . . . . . . . . . . . 394

XV. Sinn und Unsinn des Leidens . . . . . . . . . . . . . . . 401
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 401
2. Der Seinsstruktursinn des Leidens . . . . . . . . . . . . . 403

XVI.Die Stellung der phänomenologischen Ontologie des

Leidens im Leben und im Reich der Wissenschaften . . . 408
1. Das Leiden innerhalb der Lebenszweige . . . . . . . . . . 408
2. Die Phänomenologie des Leidens als Wissenschaft . . . . 409
3. Die Stellung der Phänomenologie des Leidens innerhalb

der wissenschaftlichen Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 410
4. Medizin, Pädagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens 417

Jenseits des Ph�nomenalen

XVII. Der Übergang von der Phänomenologie des Leidens

zur Metaphysik des Leidens: ein Ausblick . . . . . . . . 422
1. Allgemeine Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . 422
2. Freiheit und Notwendigkeit im Leiden . . . . . . . . . . 424
3. Ichsein und Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 425
4. Die Zeit als Quelle des Leidens . . . . . . . . . . . . . . 426
5. Eros und Mühsal als Quelle des Leidens . . . . . . . . . . 427
6. Die Individuation als Quelle des Leidens . . . . . . . . . 428
7. Pluralität und Kampf als Quelle des Leidens . . . . . . . . 429
8. Die exilische Existenz des Menschen . . . . . . . . . . . 431
9. Das Leiden und das Absolute . . . . . . . . . . . . . . . 433

XVIII. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 437

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 440

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 453

13

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Nach jahrelangen Vorarbeiten lege ich hiermit den ersten Teil einer
Philosophie des Leidens vor, deren Ursprünge bis in meine Jugendzeit
zurückreichen, als ich von schwerer Krankheit aus der natürlichen Le-
bensbahn geworfen wurde. Damals, in jungen Jahren, stellte ich die
Frage nach dem Sinn des Leidens, nicht in bloßer Gedankenspielerei,
sondern unter dem Druck einer zusammenbrechenden Existenz. Mir
war klar, dass eine Existenz, die in solchem Maße von Schmerz, Leid,
Not, Behinderung, Verzicht und Scheitern gezeichnet war, nicht durch-
gehalten werden könne, ohne eine zureichende Antwort auf die Frage
nach dem Sinn des Leids gefunden zu haben. Also begab ich mich an
die Arbeit und suchte zum einen Hilfe bei den großen Denkern, zum
anderen versuchte ich mich selbst an der Klärung der Aufgabe. Mit
etwa 20 Jahren formulierte ich dann drei Grundfragen, die den Rah-
men des Vorhabens absteckten und zu den drei Grundwissenschaften
des Leidens führten:
1. Was ist das Leiden überhaupt? Hat es eine Struktur, ja Grund-

struktur oder nicht? – Mit dieser Was-Frage war die Wissenschaft
vom Sein und Wesen des Leidens, die Ontologie oder Phänome-
nologie des Leidens eröffnet. Ohne ihre Beantwortung war nach
meiner Überzeugung kein Fortkommen in der Sinnfrage des Lei-
dens zu erwarten. Ja ich war überzeugt, dass das Sein oder genauer
das bestimmte Sein des Leidens, sein tiefstes Sosein, im Kern mit
dem Sinn des Leidens identisch ist oder doch wenigstens den ent-
scheidenden Horizont des Sinns des Leidens frei gibt.

2. Auf dem Boden der einigermaßen zureichend geklärten Frage
nach der Seinsbeschaffenheit des Leidens sollte die Frage nach
der Herkunft, nach dem Ursprung, nach den letzten und vorletz-
ten Ermöglichungsgründen des Leidens gestellt und erarbeitet
werden. Bei dieser Woher-Wodurch-Frage handelt es sich um die
Wissenschaft vom umfassendenWirklichkeitszusammenhang des

14

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leidens, also um jenes Gegenstandsfeld, das sich traditionell in der
Obhut der »Metaphysik« befindet. Darum nannte ich diesen Teil
der Leidenslehre die Metaphysik des Leidens. In ihren Grenzen
werden auch die Probleme des vormenschlichen Leidens, die Stel-
lung und der Sinn des menschlichen Leidens im Kosmos und das
Verhältnis von Leid und Gott, also die so genannte Theodizeefrage
erörtert.

3. Von diesen beiden ersten Leidenswissenschaften getragen galt es
schließlich, die dritte Frage nach dem Leiden zu stellen, die Frage
nach dem Wozu des Leidens bzw. nach dem rechten und unrech-
ten, hilfreichen und schädlichen Umgang mit dem Leiden. Diese
Leidensfrage im engeren Sinne zielt, leicht ersichtlich, auf eine
Pragmatik und Ethik des Leidens ab, denn es geht darum zu klä-
ren, wie wir mit dem Leiden umgehen können und sollen. Das
Leiden wird hier also im Horizont eines Wert-Unwert-Gesche-
hens erforscht. Spätestens an dieser Stelle mündet die Philosophie
des Leidens in das konkrete Leben ein und sieht sich mit existen-
ziellen Herausforderungen, etwa von derMedizin und Psychothe-
rapie her, konfrontiert.

Worin bestanden nun die Quellen, aus denen ich zur Bewältigung die-
ser Lebensaufgabe schöpfen konnte? Drei sind zu nennen: Zum Ersten
das eigene Leiden, das in meinem Falle schon bald nach der Geburt
einsetzte, sich in kurzen Abständen wiederholte und sich durch mein
gesamtes bisheriges Leben wie ein roter Faden hindurch zog. Dabei
nahm es zeitweise eine Intensität und Tiefe an, die mit dem Leben
nicht vereinbar war. Da galt es ganz leibhaftig, Leiden tragen, dulden,
bewältigen zu lernen. Die zweite Quelle, aus der ich schöpfte, war mein
Medizinstudium (auf das eine psychotherapeutische Ausbildung folg-
te). Hier sah ich mich mit allen erdenklichen körperlichen, seelischen,
sozialen und geistigen Leiden konfrontiert, die überhaupt denkbar oder
eigentlich nicht mehr denkbar sind, sondern nur erfahren werden kön-
nen. Wenn Heidegger (1979, S. 260 ff.) meint, dass der Mensch zur
Eigentlichkeit seiner Existenz erst durch das Vorlaufen in den, ja in
seinen eigenen Tod finde, dann war mir schon damals klar, dass dies in
Wahrheit gar nicht möglich ist, sondern ein einzigartiges Geschehen
ist, das nur erlitten werden kann, und zwar nur einmal, eben dann,
wenn es geschieht. Das eigene Sterben lässt sich nicht ante rem ver-
gegenwärtigen und bleibt wesenhaft entzogen. Immerhin aber vermag

15

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


uns das konkret miterlebte Leiden und Sterben von Mitmenschen eine
Ahnung vom Leiden und Sterben zu geben, das ohne solche Erfahrung
doch nur abstraktes Denken bleibt. Die Arbeit als Arzt und Therapeut
bot mir dafür reichen Anschauungsunterricht, dem ich nicht aus dem
Weg gegangen bin. Die dritte Quelle schließlich, aus der ich schöpfen
konnte, fand ich in der Philosophie und in der Geistesgeschichte der
Religionen (vor allem des Buddhismus und des Christentums). Ent-
sprechend begann ich ein Philosophiestudium parallel zum Medizin-
studium. Bald jedoch erkannte ich, dass die geistesgeschichtliche Tra-
dition zwar unendlich viel zum Thema Leiden zu sagen hat, aber
nirgends zu einer durchgreifenden systematischen Durchdringung der
Frage vorgestoßen war, selbst bei Schopenhauer und Buddha nicht. Vor
allem, und das verwunderte am meisten, fehlte es an einer Klärung der
ersten Leidensfrage, also danach, was denn das Leiden überhaupt und
als solches sei. Anscheinend hielt man dies für so offensichtlich und
evident, dass sofort zu den weiteren Leidensfragen, also den meta-
physischen und ethischen, übergegangen wurde. Dadurch musste es
aber zwangsläufig zu Verwerfungen bzw. voreiligen »Theorien« vom
Leiden kommen, etwa zu seiner einseitig negativ-resignativen oder
einseitig positiv-heroischen Bewertung. Buddha z.B. sieht im Leiden
primär und fast ausschließlich eine Erfahrung, die verhindert und ge-
mieden werden soll, während Nietzsche im Leiden geradezu dasMittel
sieht, als Mensch geistig und seelisch zu wachsen. Wer hat da Recht?
Das konnte offenbar nur dadurch geklärt werden, dass ermittelt würde,
was das Leiden überhaupt sei, und d.h., welche grundlegende ontolo-
gische Struktur diesem Urphänomen des Lebens eigen ist. Die Klärung
dieser ersten Leidensgrundfrage erwies sich als sehr schwierig und er-
schien zeitweise sogar aussichtslos. Wenige Jahre nach meinem Medi-
zinstudim, etwa im Alter von 30 Jahren, gelang der Durchbruch, doch
dauerte es, verhindert durch eine erneute langjährige und schwere
Krankheit, nochmals zehn Jahre, bis eine erste schriftliche Fassung
möglich wurde. In meiner medizinischen Dissertation von 2001 unter
dem Titel »Leidensdruck und Leidenswiderstand« näherte ich mich der
Problematik von einer medizinisch-psychotherapeutischen Seite her
und legte den Schwerpunkt auf die Phänomene Leidensdruck, Leidens-
widerstand, Therapiemotivation und therapeutische Beziehung.

In der hier vorgelegten Dissertation wird nun der Versuch ge-
macht, die Problematik des Leidens philosophisch grundlegend, me-
thodisch-kritisch und systematisch zu behandeln. In der Einheit dieser

16

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


drei Hinsichten dürfte diese Arbeit nicht zu Unrecht beanspruchen,
ohne Vorgänger zu sein. Ich hoffe aber auch, wirklich »durchgedrun-
gen« zu sein, d.h. die Seinsstruktur des Leidens zum einen bis auf ihren
letzten ontologischen Grund, zum anderen in ihrer reichen, aus ihr
seinsnatürlich hervorwachsendenVielfalt erhellt zu haben. Damit sollte
das Fundament gelegt sein, umdie Fragen nach demWoher,Warumund
Wozu des Leidens angehen zu können. Der Sinn des Leidens wird sich
dann zwanglos als die Einheit der Antworten auf die drei Grundfragen
ergeben. Weiß ich, was, woher, wodurch, wie und wozu das Leiden ist,
dann und zwar nur dann ist mir der Sinn des Leidens in seiner Tiefe,
Fülle und – wie sich zeigen wird – erstaunlichenOrdnung aufgegangen.

Wie man leicht sieht, gliedert sich der hier vorliegende erste Teil
meiner Arbeit in drei großeAbschnitte: Innerhalb der Grenzen des Phä-
nomenalen – Auf der Grenze des Phänomenalen – Jenseits des Phäno-
menalen. Die Kernaussage findet sich im ersten Abschnitt, hier wird die
Grund- oder Wesensstruktur des Leidens entschlüsselt. Der zweite Ab-
schnitt beschäftigt sich mit Problemen des Leidens, die allein phänome-
nologisch nicht mehr zu bewältigen sind (wie z.B. den Problemen des
Unbewussten, der Kausalität, der Intersubjektivität des Leidens). Hier
sind andere Verfahren, vor allem das reduktiv-regressive Rückschluss-
verfahren, d.h. das Zurückfragen in die als notwendig oder wahrschein-
lich anzunehmenden Seinsvoraussetzungen bestimmter Leidensphä-
nomene, von nöten. Im dritten Abschnitt gebe ich schließlich einen
Ausblick in die Wirklichkeitslehre oder Metaphysik des Leidens, die
sich mit der Stellung des Leidens im Kosmos und im Leben beschäftigt.

Nachdem ich lange Zeit erfolglos nach einer Hochschule und
einem Philosophen gesucht habe, der meine Arbeit zu betreuen bereit
ist, eine Schwierigkeit, die wohl darin wurzelt, dass der Gegenstand
dieser Arbeit sowohl philosophische als auch psychologische, therapeu-
tische und medizinische Kenntnisse oder doch eine entsprechende Auf-
geschlossenheit voraussetzt, ist es mir endlich gelungen, »fündig« zu
werden. Ich danke allen voran Herrn Prof. R. L. Fetz von der Univer-
sität Eichstätt, der sich für die Betreuungmeiner Arbeit bereit fand und
sie als Promotion im Fach Philosophie annahm. Auch Herrn Prof. H.-L.
Schmidt, Prodekan der Universität Eichstätt, danke ich von Herzen, da
er ohne Zögern seine Unterstützung erklärte und mir alle verfahrens-
technischen Schwierigkeiten aus demWeg räumte. Danken möchte ich
auch Frau Sabine Sterr, die mir bei der Durchsicht und Korrektur des
Textes sehr behilflich war.

17

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Innerhalb der Grenzen des Ph�nomenalen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


I. Der Horizont des Vorhabens

»… hinab bis in die tiefste Tiefe meiner Leiden …«
(Hölderlin, Hyperion)

1. Fragestellung und Zielsetzung

Es dürfte kaum ein Phänomen geben, das den Menschen so sehr er-
greift, erschüttert, umtreibt, in Frage stellt, ratlos macht und empört
wie das Leiden; und man wird kaum mit der Behauptung fehlgehen,
dass ein wesentliches Motiv bei der Bildung von Mythen, Religionen,
Philosophien, Kunstwerken und Wissenschaften das Leiden bzw. das
Streben ist, sein Wesen zu ergründen und seine Herausforderung zu
meistern.

Betrachtet man die Geistesgeschichte im Überblick, dann drängt
sich der Eindruck auf, dass sich sowohl die Individuen als auch die
Weltanschauungen danach gruppieren, wie sie das Leiden deuten und
welche existenzielle Antwort sie darauf geben. In der ersten Gruppe,
die hier zu nennen ist, überwiegt das Moment der Negation, etwa in
den Formen der Leidverleugnung, Leidvermeidung und Leidbekämp-
fung. Im Blick auf diese grundsätzliche Möglichkeit ist die Kritik auf-
schlussreich, die N. Stratmann (1994) an der gesamten abendlän-
dischen Philosophie übt. Sie attestiert ihr nämlich eine »hypertrophe
noetische Weltauslegung« (S. 163), die das Leiden als »kategoriale
Daseinsmacht« aus ihrer vorherrschend rationalistischen und aktivisti-
schen Ontologie gestrichen und entweder, wie bei Kant, zu einem blo-
ßen Kausalaspekt oder, wie bei Aristoteles, zu einem bloß gramma-
tischen Phänomen degradiert habe. In ihrer Arbeit unternimmt
Stratmann daher den Versuch einer »existenzialontologischen Restitu-
tion des Leidens« (S. 167), in der das Leiden als welt- und daseins-
erschließende Kategorie zurückgewonnen wird. Meines Erachtens ge-
lingt dies der Autorin allerdings nur unzureichend, da sie mehr
philosophiegeschichtlich als systematisch vorgeht und keine durch-
dringende phänomenologische Analyse betreibt, in der erstens die
Grundstruktur des Leidens aufgedeckt und zweitens die Phänomene

20

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leiden (1), Leid-Übel (2) und Erleiden (3) als Akt und Befindlich-
keit (1), als Gegenstand des Leidens (2) und als Widerfahrnis (3) im
Rahmen eines mundanen Wechselwirkungsgeschehen klar und deut-
lich differenziert würden. Beachten wir die Grundvoraussetzung von
Stratmanns existenzialontologischer Deutung, dann verstehen wir das
Dilemma, in dem sich die Autorin befindet, geht sie doch a priori von
der »tatsächlichen Unfassbarkeit des Leidens, die sich jedem Begrün-
dungsversuch entzieht« (S. 166), aus.1 Dagegen ist ihre Einsicht, dass
das Leid ontologisch ohne »den Vorrang des Einzelseienden« (S. 165),
d.h. ohne die Thematisierung des konkret existierenden und konkret
betroffenen Subjektes, nicht in den Blick kommt, zu bewahren. In der
Tat muss alle Ontologie, die das Leiden erfassen will, eine Ontologie
des lebendigen, sei es individuellen, sei es kollektiven Subjekts sein.
Denn ohne die Ausfaltung des Seinsinns des Betroffenseins, also des
Pathischen überhaupt bleibt das Leiden hoffnungslos dunkel und ver-
mag wederWelt noch Sein noch die condition humaine aufzuschließen.

In der zweiten Gruppe dominiert im Umgang mit dem Leiden das
Moment der Affirmation: Leidduldung, Leidergebung, ja eine Leidbe-
jahung, die das Leiden, z.B. aus einer heroischen Gesinnung heraus,
höher schätzt als Zufriedenheit und Glück, sind die Gestalten solcher
Leidaffirmation. Dazwischen liegen die Haltungen der Gleichgültigkeit
oder Indifferenz, der orientierungslosen Unentschiedenheit oder des
verzweifelten Hin- und Hergerissenseins. Umrahmt werden diese
Standpunkte schließlich von zwei Extremen, die das Leben direkt an-
greifen: von der tödlichen Lähmung (Apathie, Katatonie, Stupor), so
z.B. in der schweren Depression, und von der mörderischen Raserei,
wie sie im Amoklauf zum Ausdruck kommt.

Auf dem Hintergrund der erschütternd-subversiven Kraft des
Leidens und seiner mundanen Ubiquität verwundert es nicht, dass
manche Denker in ihren metaphysischen, das ganze Sein zu erfas-
sen bestrebten Überlegungen das Leid als notwendigen Bestandteil
des Welt- und Lebensprozesses betrachten, der noch die Pflanzen
und Einzeller, ja die »tote« Materie einschließt und ihre Ent-
wicklung antreibt. Große spirituelle Geister wie Anaximander2,

21

Fragestellung und Zielsetzung

1 Hierin folgt sie Adorno (1970a, S. 35), der sagte: »Leiden, auf den Begriff gebracht,
bleibt stumm und konsequenzlos.« Diese extrem antirationalistische Aussage wird von
jeder Psychotherapie, die ein Leiden auf seine Bedingungen, Umstände und Ursachen,
seinen Sinn und Unsinn hin durchsichtig macht, widerlegt.
2 »Woraus aber die Dinge ihre Entstehung haben, darein findet auch ihr Untergang

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Buddha3, Platon4, Paulus5, Hegel6, Schopenhauer7, Marx8, Kierke-
gaard, Freud9, Sartre10, Heidegger11, Whitehead u.v. a. erblicken im

22

Der Horizont des Vorhabens

statt, gemäß der Schuldigkeit. Denn sie leisten einander Sühne und Buße für ihre Un-
gerechtigkeit, gemäß der Verordnung der Zeit.« (Capelle, 1968, S. 82)
3 Gemäß Buddha (1998, S. 32–52) ist alles Leben aufgrund seiner unerfüllbaren Seins-
gier leidvoll, sodass das Leiden nur durch den Verzicht auf alles Wollen und Begehren
beendet und der Kreislauf des Samsara in der erleuchteten Versenkung verlassen wer-
den kann.
4 Da Platon den Menschen als fundamental konfliktträchtiges Wesen bestimmt, so z.B.
im Dialog »Phaidros« (1982, S. 435–437) unter dem Bild des Wagenlenkers und der
beiden Rosse (wobei der Lenker für die Vernunft, das rechte Ross für die Gefühlsseele,
das linke Ross für die Triebseele steht), kann der Mensch das Leiden nur durch einen
umfassenden Läuterungs-, Reifungs- und Vergeistigungsprozess überwinden, der ihn
letztlich in das Reich der »Ideen«, d.h. der gestaltbildenden Urmächte des Seins, zurück-
führt.
5 Vielleicht das Tiefste über das Leiden hat Paulus im 8. Kapitel seines Römerbriefes im
Neuen Testament gesagt, indem er nicht nur den gesamten Kosmos als Leidensprozess,
sondern als schmerzvollen Geburtsvorgang deutet.
6 Nachweislich verdankt sich Hegels (1986, Bd. 3) dreischrittige Dialektik tiefster eige-
ner und geschichtlicher Leidenserfahrungen, ja diese Dialektik von These, Antithese
und Synthese konstituiert sich selbst erst in leidvoller Spannung, Diskrepanz und deren
Versöhnung. Letztlich betrachtet auch er den Weltprozess als den Geburtsprozess des
Weltgeistes, der im Menschen und seiner Geschichte selbstreflexiv zu sich kommt und
damit die Geschichte abschließt.
7 Schopenhauer (1890) betrachtet in seinem Hauptwerk »Die Welt als Wille und Vor-
stellung« die gesamte sichtbare Welt (einschließlich den Menschen) als Objektivation
des unsichtbaren metaphysischen Willens, der als bewusstloser, blinder Drang ewig
ziellos strebend die konkreten endlichen Weltwesen hervorbringt, sich in ihnen zur
Darstellung bringt, aber immer, da diese Manifestation begrenzt bleibt, unbefriedigt-
tragisch weiterdrängt. Nur wenn es gelingt, den ewig durstigen Lebenswillen in sich zu
verneinen, kann der Mensch dem Kreislauf des Leidens entkommen.
8 Was Marx betrifft, sei an seine Entfremdungstheorie erinnert: Im Laufe seiner
Menschwerdung entfernt sich der Mensch immer mehr von der Natur, von Seinesglei-
chen und von sich selbst, vor allem dadurch, dass er seine Arbeitskraft immer mehr zur
Ware verdinglicht, die Natur, den Anderen und schließlich sich selbst zu reinen Profit-
zwecken ausbeutet. Am Ende leidet die Natur, leidet die ausgebeutete Klasse und leidet
das Individuum.
9 Für Freud (1970, S. 9–11) ist derMensch ein fundamental ambivalentes, konfliktuöses
Wesen: Von zwei Seiten wird das Ich (die »Vernunft«) ohne Unterlass bedrängt und
untergraben, vom Es der leiblich-affektiven Triebe und von der sozialen Außenwelt,
die als Über-Ich internalisiert den Menschen mit ihren Geboten und Verboten drangsa-
liert. Einen wirklichen Ausgleich der Kräfte gibt es erst im Nirwana des Todes.
10 Für Sartre (1997, S. 1055ff.) stellt der Mensch den verunglückten, letztlich unmögli-
chen Versuch dar, aus dem absoluten An-sich-Sein der Naturdinge über das reflektierte
menschliche Für-sich-Sein zum absoluten Selbstsein Gottes zu avancieren. Dabei ist

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesamten Kosmos oder doch wenigstens im Menschenleben einen
Leidensprozess, der unvermeidlich an das Werden und dessen ewigen
»Seinshunger« gebunden ist. Da mit diesem Werden sowohl Aufbau
und Kreativität als auch Abbau und Zerstörung verbunden sind, neigen
die philosophischen Weltanschauungen je nach Betonung des einen
bzw. des anderen Aspektes zu mehr positiven oder mehr negativen
Sichtweisen. Wird dieser Prozess grundsätzlich positiv gedeutet, dann
erscheint er, wie bei Paulus, als »große Seinsgeburt«, die zu ihrem na-
türlich-übernatürlichen Abschluss kommt, wenn sie das Göttliche –
meist in Gestalt des erlöst-erlösenden Gottmenschen – aus sich ent-
bunden hat. Ins Säkulare gewendet arbeiten Denker wie Vico (1992),
Hegel (1986), Gebser (1992), Eliade (1994), Jaynes (1988), Neumann
(1999) und Piaget (1988) überzeugend heraus, dass sowohl die ontoge-
netisch-individuelle als auch die kollektive Entfaltung des Bewusst-
seins unumgänglich durch Engen und Nöten, Konflikte und Krisen
hindurchgehen muss, die zumeist in kämpferisch durchlebten und
durchlittenen »dialektischen« Sprüngen gemeistert werden und auf
diese Weise das im Bewusstseinskern dunkel verborgene Potential ak-
tualisieren.

Mit dem nebenbei eingeflossenen Wort »Glück« fiel nun aber
auch der entscheidende Gegenbegriff zum Leiden. Schon nach Aristo-
teles (Eth. Nik. A, 6 und 9, 1983) streben alle Geschöpfe dieses Kosmos,
einschließlich desMenschen, nach der Glückseligkeit, und sie erreichen
sie nach dem griechischen Philosophen, wenn sie ihr innerstes, poten-
tiell angelegtes Wesen, also seinen Sinn und seine Aufgabe in der Welt
vollständig aktualisieren, d.h. aktiv ergreifen und dynamisch-schöpfe-
risch entfalten. Genau diese Entfaltung wird nun aber vom Leiden, d.h.

23

Fragestellung und Zielsetzung

nach Sartre das An-sich die bis zum Ekel seinsüberquellende Naturrealität und das Für-
Sich die von Mangel, Leere und Ungenügen geschlagene Bewusstseinsrealität, die ihre
eigene Negativität nie aufheben kann (im Gegensatz zu Hegel und ganz ähnlich wie bei
Freud).
11 Heidegger (1979, S. 41–52) bestimmt den Menschen, den er als »Dasein« bezeichnet
(d.h. als Da des Seins), wesentlich durch den Bezug zum Sein schlechthin. Da der
Mensch als konkretes, vereinzeltes, geschichtliches Weltwesen aber immer nur ein Sei-
endes ist, in dem das Sein nie als solches, d.h. in seiner vollen Unverborgenheit, er-
scheint, bleibt der Mensch unerlösbar in der wenn auch stets offen-dynamischen onto-
logischen Differenz zwischen Seiendem und Sein gefangen. Dabei gibt es uneigentliche
Daseinsformen wie das Leben im Man und eigentliche Formen, die die Endlichkeit des
Lebens im Vorlauf zum Tode heroisch auf sich nehmen. Beide Formen aber können sich
von Leid und existenzialem Unheil nie befreien.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch innere und äußere Hemmungen, Widersprüche, Konflikte und
Verletzungen, behindert oder sogar zerstört, und das erklärt überzeu-
gend die weit verbreitete Beschäftigung mit dem Leiden, geht es darin
doch um nichts weniger als um das »Glück«, aristotelisch verstanden
um die Vollendung der »inneren Form«, der »Entelechie«, des eigens-
ten, tiefsten und letzten Lebenssinnes, religiös gesprochen, um das
existenzielle Heil einer jeden Kreatur.

Neben dieser mehr praktischen Bewältigung des Leidens will der
wesentlich fragende Mensch im Unterschied zum Tier aber auch be-
greifen, will den Sinn – und empörenden Unsinn! – des Leidens, so sie
denn da sind, erhellen:

»Was eigentlich gegen das Leiden empört, ist nicht das Leiden an sich, sondern
das Sinnlose am Leiden.« (Nietzsche 1954, S. 809).

Denn derMensch will verstehen, und zwar nicht nur obenhin, sondern,
wenn möglich, ganz und gar und durch und durch. Dazu fordert das
Leiden, das ja alles Dasein in Frage stellt, heraus. Und fast alle Philo-
sophien und gewiss alle Religionen können, wie gesagt, als Antwort-
versuche auf diese Sinnfrage gedeutet werden.

Beide Gedankengänge zeigen, dass der Mensch sich in seinem
Weltbezug primär und spontan aus der subjektiven und emotionalen,
d.h. durch persönliche Betroffenheit, bestimmten Perspektive desWer-
tes bzw. Unwertes seines Lebens anschaut. Erst sekundär und gewiss
nach einem eigenen theoretisch initiativen Akt fragt er dann auch nach
dem objektiven, »wertfreien« Sein des Leidens als solchem: Was ist
Leiden überhaupt? Als solches? In sich? Hat es eine Struktur und wenn
ja, welche? Schauen wir uns in der Geistesgeschichte um, dann hat der
Mensch darauf zwar viele, aber doch nur bruchstückhafte und un-
zusammenhängende, also weitgehend unsystematische Antworten ge-
geben.

Das Ziel dieser Untersuchung ist darum, die Seins- und damit
Sinnstruktur des Leidens, falls vorhanden, zu ermitteln. Wir stellen
also die Frage nach seinem charakteristischen Sein, seinem Sosein, sei-
nem »Wesen«, seiner eigentümlichen Beschaffenheit. Dabei wollen wir
zwischen der vollen, vielgestaltig lebendigen und immer auch indivi-
dualen Strukturgestalt und der nur basalen, einfachsten Grundstruktur
des Leidens unterscheiden. Philosophisch-ontologisch soll diese Ab-
sicht heißen, insofern sie die mögliche Grundstruktur des Leidens be-
stimmt, eine Struktur also, die alles, was auf ihr aufbaut, trägt und

24

Der Horizont des Vorhabens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


insofern einen Grund, ein Fundament abgibt, als sie durch nichts Wei-
teres mehr bedingt, sprich nur noch durch sich selbst bedingt ist. Die
Vollgestalt des Leidens umfasst demgegenüber alles, was über dieses
Grundsein hinausgeht und phänomenologisch beschrieben und ana-
lytisch ermittelt werden kann und neben universalen auch spezifische-
re Momente umfasst.

Aufgrund dieser zwei Aspekte haben wir es bei der Wissenschaft
vom Leiden mit einer typischen Zwischenwissenschaft (vgl. Branden-
stein 1953, S. 1) zu tun. Einerseits ist sie eine Grundwissenschaft, ist
also originäre Philosophie, andererseits ist sie, da sie ein spezifisches
Lebensphänomen in den Blick nimmt, eine Spezialwissenschaft. Beides
muss, um dem Leidend-Sein gerecht zu werden, berücksichtigt und
integriert werden. Das wiederum heißt, dass wir sowohl grundwissen-
schaftliche Erkenntnismethoden (so vor allem die reduktive12 Analyse)
als auch spezial-wissenschaftliche Methoden (so die induktive Ana-
lyse) anwenden müssen, die einerseits aus einer Tiefenanalyse, ande-
rerseits aus einer breiten Empirie des Sachverhaltes selbst schöpfen.

Wenn wir eine solche Philosophie des Leidens erstreben, kann mit
Recht gefragt werden, welchen Zweck ein solches Unternehmen ver-
folgt? Nun, gewiss keinen pragmatischen Nutzweck – einen materiel-
len oder sozialen Gewinn wird eine solche Arbeit kaum abwerfen. Der
primäre Zweck kann nur die Erkenntnis der Sache selbst, und d.h. doch
»ihrer Wahrheit«, ihres zu erkennenden So-und-So-Strukturiertseins,
ihrer ureigensten Gestalt sein. Mit der Aufdeckung dieser Wahrheit
entwickelt der erkennende Mensch erstens seine ihm mitgegebene
Seinspotenz, seine aristotelisch verstandene Entelechie (was mindernd
auf die Daseinslast wirkt und die Freude an der eigenen geistigen Ent-
wicklung fördert), und zweitens wird dadurch ein besseres Verständnis
der Weltzusammenhänge ermöglicht, welches wiederum den Radius
für ein angemesseneres und erfolgreicheres Handeln vergrößert. Denn
wie sollten wir in eine Welt eingreifen und diese bzw. uns selbst darin

25

Fragestellung und Zielsetzung

12 Die reduktive Analyse arbeitet sich vom konkret einzeln Gegebenen zu dessen
Grundbestimmungen, Prinzipien, Erstgründen, und damit zum »Allgemeinen« zurück,
gleichsam von der Oberfläche ausgehend in die Tiefe des Seienden (vgl. Pauler 1929,
S. 269ff.;Hessen 1950, S. 158–160; Brandenstein 1965, S. 249ff.), während die indukti-
ve Analyse zwar auch vom Einzelnen zum Allgemeinen fortschreitet, aber, da sie das
allgemein Gemeinsame von vielen Konkreta durch Vergleich herausarbeitet, nicht in die
Tiefe der Gründe, sondern in die Breite des Gesetzmäßigen geht. Davon im Methoden-
teil später mehr.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gestalten können, wenn wir von dieser Welt völlig abwegige Vorstel-
lungen besäßen und im Übrigen nicht wüssten, nach welchen inneren,
welthaften und zwischenmenschlichen Kriterien wir unser Leben pla-
nen und führen sollen? Das ist ganz unmöglich. Der Nutzwert setzt
also sachlich den Wahrheits- und Erkenntniswert voraus, nicht umge-
kehrt, wie die Philosophie des Pragmatismus behauptet.

Mit einer Philosophie des Leidens, die eine Fundamentalontologie,
eine ganzheitlich-lebensweltliche Phänomenologie, eine Metaphysik,
Pragmatik, Epistemologie, Poietik und Ethik des Leidens umfasst, soll
des Weiteren ein Fundament für die praktischen Lebenswissenschaf-
ten, so vor allem für die Medizin und alle Psychotherapie gelegt wer-
den. Denn diese befassen sich ja nicht nur mit Krankheiten, Störungen,
Entgleisungen, Entstellungen, Verletzungen, Konflikten und Belastun-
gen, sondern vor allem mit dem Leiden an eben diesen Krankheiten
und Störungen. Eine genauere Sicht der Dinge wird zeigen, dass ein
physisches oder soziales Phänomen erst dadurch zur »Störung« wird,
dass ein Menschen-Ich oder Menschen-Wir daran leidet, also aus ei-
gener Kraft und Entscheidung dazu kognitiv, emotional und praktisch
Stellung bezieht! So dürfen wir mit Mitscherlich (1948, S. 131) sagen,
dass es erst das Leiden ist, das, weil erweisbar von einem Moment der
Freiheit durchwirkt, die Krankheit in den Rang des Humanum er-
hebt.13

Gerade das Leiden also, das mit seiner Not ein Zeichen unserer
metaphysischen Ausgesetztheit und Gebundenheit ist, fordert das Mo-
ment der Freiheit in uns heraus, das sah schon F. Schiller (1966, S. 259–
285) sehr klar und gestaltete seine Figuren in diesem Sinne. Es sollte
also nicht unnütz sein, nach Wesen und Wahrheit des Leidens zu fra-
gen und zu versuchen, eine zusammenhängende, aus dem Leiden selbst
als innere Ordnung geschöpfte, systematische Antwort zu geben.

26

Der Horizont des Vorhabens

13 Zum wirklichen Gesunden und Heilen »gehört aber unabdingbar ein Hinnehmen des
der menschlichen Existenz stets mitgegebenen Leides. So erreicht sie oft nicht mehr als
die Verwandlung von Krankheit in Leid. Aber ein Leid, das den Rang des homo sapiens
erhöht, weil es seine Freiheit nicht vernichtet. Und darin ist die Voraussetzung für alles,
was er gegenüber dem Unentrinnbaren zu erreichen vermag, beschlossen.« (Mitscher-
lich 1948, S. 131)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Das Leiden als »Urph�nomen des Lebens«

»Kein Mensch lebt ohne Leid … Leid ist überall.«

So spricht Euripides (vgl. E. Staiger 1940, S. 68), der dritte der drei
großen griechischen Dramatiker, der damit, wie die ganze, weitgehend
fatalistisch eingestellte Antike, die Unausweichlichkeit des Leidens her-
vorhebt. Nicht von ungefähr deutet Kant14 den Schrei des Neugebore-
nen als Protest gegen ein Dasein, das mit Schmerz, Zwang und Fremd-
bestimmung (mit »Geworfenheit«, wie Heidegger sagt, 1979, S. 188)
beginnt, hinter die wir mittels keiner Selbstbestimmung zurückgreifen
können. Alle Geburt ist Gabe und Geschick. Ganz in diesem Sinne
sahen alle Religionen undMythen die irdische Existenz als einen Sturz
aus einer ursprünglich heilen Heimat in eine lebensfeindliche Wüs-
ten-, Zwischen- und Unterwelt, in der sich derMensch nur unterMüh-
salen, Entsagungen, Krankheit, Leiden, Schuld, Kampf und Tod be-
haupten kann und, daran reifend, behaupten soll.

So scheint nach diesen mythischen Urbildern die menschliche
Existenz nicht abgetrennt vom Leiden bestehen zu können, was durch
die Einsicht ergänzt und bekräftigt wird, dass der unausweichlich der
Zeit, dem Werden und der Entwicklung unterworfene Mensch nur
durch Schmerzen, Fehler, Verirrungen, Täuschungen, Illusionen und
Leiden hindurch zu einem weit- und tiefsichtigen, eigenständigen und
verantwortungsvollen Weltwesen heranreift. Goethes »Stirb und wer-
de« wird so zu einem übergreifenden Anruf an die menschliche Exis-
tenz, sich immer wieder neu zu formen, Altes loszulassen und Neues
zu wagen. Dass solches Wagnis nicht frei von Irrtümern und Verirrun-
gen geschehen kann, liegt auf der Hand, und darum ist wenigstens für
den Menschen das Leiden eine »Urtatsache«, die zu leugnen oder zu
fliehen selbst wieder zu einer größten Leidquelle wird. Denn überall
droht das Scheitern, zuletzt im Tode, der uns total aus dem Weltsein
reißt und eine »absolute« Stellungnahme vom Menschen erzwingt, in
welcher erst – wie Heidegger betont (1979, S. 260) – die Existenz voll-

27

Fragestellung und Zielsetzung

14 Wörtlich (Kant 1983, §82, S. 213–214): »Ja das Kind, welches sich nur eben dem
mütterlichen Schoße entwunden hat, scheint zum Unterschiede von allen anderen Tie-
ren bloß deswegen mit lautem Geschrei in die Welt zu treten: weil es sein Unvermögen,
sich seiner Gliedmaßen zu bedienen, für Zwang ansieht und so einen Anspruch auf
Freiheit (wovon kein anderes Tier eine Vorstellung hat) sofort ankündigt.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ständig in die eigene Verantwortung übernommen wird. Doch ist zu
fragen, ob der Mensch – einzig und allein auf sich stehend – sein Da-
sein übernehmen, tragen und verantworten kann oder ob hierzu nicht
jene im Geheimnis der Geburt verhüllte Macht, die uns ins Sein ent-
ließ, mitbefragt und miteinbezogen werden muss (wie auch der späte
Heidegger (1969, S. 46 ff.) mit seiner Lehre vom »Seinsgeschick« zu-
gibt und H. Arendt (1981) so eindrücklich mit ihrem Konzept der Na-
talität herausgearbeitet hat). Damit aber stellt sich die Frage nach dem
Urgrund, der Urquelle, dem Ursinn des Leidens – eine Frage, die zwei-
fellos unser Weltdasein radikal überschreitet und schwerlich mit den
weltimmanenten Versuchen des neuzeitlichen Menschen, das Leiden
technokratisch auszumerzen und ein hiesiges Paradies zu errichten,
»beantwortet« werden kann.

Die Urtatsache des Leidens lässt sich aber auch anders, noch tiefer
und radikaler erweisen. Als wesentlich selbsttätiges Wesen kommt der
Mensch nämlich nur durch eine »Setzung«, eine Tat zu sich und zur
Welt. Diese Tat aber vollzieht sich für ein anfangendes Wesen notwen-
dig in der Zeit und ist also endlich. Damit, dass die Tat eine Grenze
setzt, setzen muss, setzt sie jedoch die Möglichkeit, die Grenze zu
überschreiten. Da der Mensch als selbsttätiges Wesen wesenhaft
schöpferisch, seinsgebend ist, kann er sich in endlicher Gestalt niemals
realisieren – selbst seine eigenste Tat wird ihm irgendwann zur
Zwangsjacke, die er überwinden, übersteigen muss. Dieses Überstei-
gen, dieses Transzendieren kann aber wiederum nur in endlicher Ge-
stalt erfolgen, wodurch sich ein existenziales Dilemma konstituiert,
das durch die menschliche Selbsttätigkeit prinzipiell nicht auflösbar
ist. Schon in der Selbsttätigkeit des Menschen ist das Leiden also, we-
nigstens als Möglichkeit, mitgegeben. Wer Mensch sein, Mensch wer-
den will, muss sich dem Ungenügen, dem Vorläufigen, dem Ewig-Vor-
läufigen, das den Durst nach der Fülle des Seins nie stillt, aussetzen.
Das Leid wird wie von außen, von unserer Weltstellung her, so auch
vom Innersten unserer geistigen Konstitution her zur existenziellen
Urtatsache.

28

Der Horizont des Vorhabens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen:
eine anthropologische Skizze

»Es ist erstaunlich, wie wenig von den Schmerzen der Menschheit
in ihre Philosophie übergegangen ist.« (G. Simmel)

Von vielen Richtungen können wir auf ein Phänomen zugehen und es
zu erfassen versuchen. Der direkteste Weg besteht, wenn es erfahrbar
ist, darin, es unmittelbar in seinem Da- und Sosein zu betrachten –
diesenWeg werden wir im Falle des Leidens beschreiten. Nicht weniger
sinnvoll ist es, ein Phänomen von seinem »Vor- und Umfeld« oder
»vom Ganzen« her in den Blick zu nehmen. Letzteres käme bei unse-
rem Vorhaben zum Zuge, wenn wir die integralen anthropologischen
Voraussetzungen des Leidens untersuchten, also der Frage nachgingen,
wodurch der Mensch »konstitutionell«, d.h. grundlegend, in seiner
physischen, seelischen, geistigen und sozialen Verfassung, bestimmt
wird, sodass Leiden möglich ist. Natürlich kann eine solche Unter-
suchung an dieser Stelle nicht in extenso geleistet werden, aber eine
kleine Skizze wird als Einleitung zum Thema dienlich sein.

Das Erste, was vom Menschen ins Auge fällt, ist seine spezifische
Erscheinung, seine Leibhaftigkeit. Diese wiederum ist nichts anderes
als der sinnlich lebendige Ausdruck der Tatsache, ein Lebewesen zu
sein. Als solches ist der Mensch wie jedes Tier ein aus vielen Teilen
und Funktionen gewachsenes, gegliedertes und integriertes Ganzes,
ein Organismus, der sich sowohl im Raum als auch in der Zeit trotz
aller Dynamik und immerwährenden Wandlung in einer charakteristi-
schen Identität »zusammenhält«. Insofern der Mensch ein Organismus
ist, ist er ein System, aber ein System, das in das übergeordnete System
Umwelt passend hineingestellt ist, aber sich auch aktiv selbst einpassen
muss, um sich darin zu erhalten. Dieses System weist drei eigenartige
Dynamismen auf: Es vereint als typisches Fließgleichgewicht (Berta-
lanffy 1968) homöostatische, progressive und regressive Tendenzen. In
einem fort müssen Stoffe und Energien aufgenommen, umgesetzt und
abgegeben werden, da anders als durch solchesWerden, den so genann-
ten Stoffwechsel, das Lebewesen seine Struktur nicht erhalten kann.
Hinter diesem Phänomen steht das homöostatische Prinzip, das im
Kern konservativer Natur ist und den Organismus mit seiner Grund-
struktur und seinen Grundfunktionen zu bewahren sucht. Auch die
Fortpflanzung fällt weitgehend unter seine Herrschaft. Diesem Prinzip

29

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


steht ein anderes, progressives Prinzip gegenüber, das Wachstum, Rei-
fung und Weiterentwicklung garantiert. Beide Prinzipien stehen in
einer Spannung, die sich manchmal zum Konflikt auswachsen kann.
Schließlich und endlich gibt es ein abbauendes, rückbildendes, regres-
sives Prinzip, ohne das Leben ebenfalls nicht möglich ist. Von Anfang
an müssen gewisse Stoffe, Strukturen und Funktionen abgebaut, aus-
gemerzt, ausgeschieden oder unterdrückt werden, so z.B. die primiti-
ven Reflexe im Verlauf der Reifung des Kindes.15 Schließlich gehen die
Tatsachen des Alterns, des Verfalls und des Todes auf das Konto des
regressiven Prinzips.

Im Falle des Menschen kommt es im Verhältnis dieser drei Prin-
zipien zueinander zu einer wahren Revolution, nämlich dadurch, dass
das progressive Prinzip in den Vordergrund tritt und eine potential-
unendliche Gestalt annimmt. Während die progressive Tendenz beim
Tier wesentlich zyklisch-endlich ist und im individuellen Tod ihr defi-
nitives Ende findet, transzendiert der Mensch sowohl individuell als
auch kollektiv den physischen Tod. So versucht er das Leben schon rein
physisch zu verlängern, und geistig geht er in seinem Kulturschaffen
unendlich über alles Naturhafte hinaus.

Alle tiefer gehenden anthropologischen Konzeptionen16 sind sich

30

Der Horizont des Vorhabens

15 Nach K. Lorenz (1973, Bd. 2, S. 176–200) ist alle höhere Kulturentwicklung ohne
»Domestikation«, d.h. ohne die Hemmung primitiverer angeborener Aktions- und Re-
aktionsmechanismen, unmöglich. Da diese Hemmung aber gelernt werden muss und
gestört werden kann, ist sie wesenhaft labil und »zweischneidig«, wie Lorenz sagt, und
kann sowohl im Sinne eines Zuviel als auch eines Zuwenig an Selbstdressur die Ursache
vieler Dissonanzen und Desintegrationen werden, so nach Lorenz vor allem im Fall des
Aggressionstriebes. Problematisch an dieser »Kulturanthropologie« ist die verabsolu-
tierte Rolle der Domestikation, die Lorenz auf zufällige Mutationen zurückführt: Un-
möglich kann sie die Menschwerdung erklären, da sie ja den »menschlichen Faktor«,
also ein übervitales, weil vital hemmendes Prinzip, immer schon voraussetzt. Zweifellos
aber erklärt diese Theorie, die im Menschen durchaus seine »Wesenszwiefalt« sieht,
einen Teil der Unsicherheiten, Spannungen, Konflikte, Brüche und Leiden im individu-
ellen und kollektiven Leben des Menschen.
16 Eine hilfreiche, wenn auch nicht tief genug gehende Einführung in die philosophische
Anthropologie bietet Christian Thies (2004) in seinem gleichnamigen Buch. Die, so weit
ich sehe, umfassendste und tief dringendste, aber leider bisher allgemein nicht beachtete
philosophische Anthropologie legte Brandenstein (1947, bes. S. 561–584: Die Weltstel-
lung des Menschen) unter dem Titel »Der Mensch und seine Stellung im All« vor. 1979
wurde die knappere Nachfolgeschrift »Wesen und Weltstellung des Menschen« (Saar-
brücker Druckerei) als Leitfaden für eine Vorlesungsreihe veröffentlicht. Ein schöner,
alle anthropologischen »Schulen« integrierender Aufsatz findet sich in »Vom Sinn der
Philosophie und ihrer Geschichte« (1957, Kap. 13: Vom Wesen des Menschen, S. 156–

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darum darin einig, dass der Mensch unter allen Gebilden des Univer-
sums eine eigenartig herausgehobene Mittel- und Doppelstellung auf-
weist, da er zugleich Objekt (Geschöpf) und Subjekt (Schöpfer), Natur-
und Kulturwesen, endlich und grenzenlos, gebunden und frei, ein ver-
einzeltes Individuum mit einer unauslotbaren Tiefe und ein sich sitt-
lich verpflichtendes oder sich in der Liebeshingabe nahezu auflösendes
Gemeinschaftswesen ist. Schon rein biologisch, erst recht psycho-
logisch, soziologisch und geistig-kulturell ist er ein zutiefst – man
möchte fast sagen: unheilbar – komplexes, polares, ambivalentes und
somit unfertiges, unsicheres und konfliktträchtiges Wesen.

»Der innere Krieg des Menschen …; (es) kann der Mensch nicht ohne Kampf
sein … so ist er immer geteilt und im Widerspruch mit sich selbst.« (B. Pascal,
Gedanken, Nr. 137)

Im Menschen waltet nicht nur ein Streben, sondern ein ganzes Bündel
an Kräften, Bedürfnissen, Ängsten und Sehnsüchten, die sowohl zur
Welt als auch untereinander in Konflikt geraten können. Daher fühlt
sich H.-R. Lückert (1972) berechtigt, eine Konfliktpsychologie zu ent-
wickeln, die alle Psychologien umfasst und auf der schon von Nietzsche
gewonnenen Einsicht basiert, dass der Mensch, da weitgehend instinkt-
befreit, fundamental ungesichert, unfertig, d.h.

»das noch nicht festgestellte Tier.« (Nietzsche, 1954, S. 623),

ist. Obwohl derMensch sichmit jeder Entscheidung (und erst recht mit
seinen Einstellungen und Gewohnheiten) festlegt und festlegen muss,
geht ihm die sichernde, angst- und konfliktbefreiende Umwelteinge-
passtheit der Tiere ab, die ihre angestammten Grenzen aus innerem
Antrieb nicht überschreiten. Diese Uneingepasstheit weckt im Men-
schen eine sich nie beruhigende Neugier17 und zwingt ihn zu einer
endlos neu- und weiterbauenden Selbstaktivität, die der Grund und

31

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

165). Von biologischer Seite ragt das Buch von F. A. Kipp (1991) heraus, da es ihm
gelingt, überzeugend nachzuweisen, dass der Mensch schon als vital-leibliches Wesen
aus der Evolutionsreihe herausfällt und rein darwinistisch nicht verstanden werden
kann. Oder anders: Schon die leibliche Entwicklung des Menschen ist nur durch das
Auftreten eines neuen, absolut individuierenden Faktors erklärbar: durch den persona-
len Geist.
17 Sehr überzeugend entwickelt K. Lorenz (1973, S. 176–200) den Wesenszusammen-
hang von Instinktungesichertheit bzw. Weltoffenheit, Neugierverhalten und endlosem
Weiterbauen, der so nur demMenschen eigen ist. Wohl zeigen auch andere Tiere solche
Eigenarten, aber nur eine begrenzte Zeit lang, vor allem in der Kindheits- und Jugend-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Quell all seiner lebensbewältigenden und kulturschaffenden Selbst-
und Weltgestaltung ist. Der Mensch ist das einzige Wesen, das sich,
wie der Renaissancephilosoph Pico della Mirandola (1988, S. 10–11)
sagt, selbst erfinden muss, und zwar individuell wie kollektiv. So
spricht bei Pico Gott zum Menschen:

»Wir haben dir keinen bestimmten Wohnsitz noch ein eigenes Gesicht, noch
irgendeine besondere Gabe verliehen, o Adam, damit du jeden beliebigen
Wohnsitz, jedes beliebige Gesicht und alle Gaben, die du dir sicher wünschst,
auch nach deinemWillen und nach deiner eigenenMeinung haben und besitzen
mögest. Den übrigen Wesen ist ihre Natur durch die von uns vorgeschriebenen
Gesetze bestimmt und wird dadurch in Schranken gehalten. Du bist durch kei-
nerlei unüberwindliche Schranken gehemmt, sondern du sollst nach deinem
eigenen freien Willen, in dessen Hand ich dein Geschick gelegt habe, sogar jene
Natur dir selbst vorherbestimmen. Ich habe dich in die Mitte der Welt gesetzt,
damit du von dort bequem um dich schaust, was es alles in dieser Welt gibt. Wir
haben dich weder als einen Himmlischen noch als einen Irdischen, weder als
einen Sterblichen noch als einen Unsterblichen geschaffen, damit du als dein
eigener, vollkommen frei und ehrenhalber schaltender Bildhauer und Dichter
dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben wünschst. Es steht dir frei, in
die Unterwelt des Viehes zu entarten. Es steht dir ebenso frei, in die höhere
Welt des Göttlichen dich durch den Entschluss deines eigenen Geistes zu er-
heben.«

Nichts anderes meint Sartre (1973, S. 11), wenn er – sicherlich über-
spitzt – behauptet, der Mensch sei nur das, wozu er sich mache
(»L’homme est ce qu’il se fait.«). Durch diese Selbstaufgegebenheit er-
weist sich das Menschsein aber als ein fundamental »prekäres«, nach
Gehlen (1944, S. 31) sogar primär mangelhaftes Wesen, das eine vom
Tier grundsätzlich abweichende Existenzverfassung aufweist: Der
Mensch ist, wie Scheler (1947, S. 36) zuerst herausgearbeitet hat, welt-
offen18 und weltausgesetzt, ungesichert, schutzbedürftig und selbst-

32

Der Horizont des Vorhabens

phase, nie jedoch, wie beim Menschen, bis ins hohe Alter. Tiere »vergreisen« früh, der
Mensch bleibt wesenhaft jung (vgl. auch und besonders Kipp 1991, S. 24 ff.).
18 Der zentrale anthropologische Begriff der Weltoffenheit hat mehrere Aspekte. Er
meint zunächst, dass der im Fall des Tieres weitgehend instinkthaft geschlossene Kreis
von Merk- und Wirkmal (J. v. Uexküll 1973) gleichsam aufgebrochen ist und z.B. Platz
für Imagination und Spiel schafft. Darüber hinaus bedeutet er, dass beim Menschen die
Welt als Welt, d.h. in ihrer Eigenständigkeit, gegenübergestellt werden kann, sodass sie
ein echt Anderes wird (und dadurch der Mensch ein echt Anderer gegenüber der Welt),
sowohl also das Gegenstands- als auch das Selbstbewusstsein konstituiert werden kön-
nen. Drittens beinhaltet die Weltoffenheit die Offenheit für die Tiefen, das Geheimnis,

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sicherungsfähig, unfertig, prägsam und lernfähig, initiativ und anpas-
sungsfähig, wird von unumstößlichen Naturgesetzen beschränkt und
gestaltet darin doch sein Leben zwecksetzend selbst. Die Weltoffenheit
wiederum weckt zwar die kognitiven, emotiven und volitiven Fähig-
keiten des Menschen (Neugier, praktische Intelligenz, künstlerisches
Gestalten etc.),19 setzt ihn aber auch großer Gefahr und Not aus: Offen
für alle Reize und Einwirkungen dieser Welt kann er in eine verwirren-
de Reizüberflutung geraten, die das Tier nicht kennt und die zur »Reiz-
selektion« nötigt. Dieser Zwang zu Wertung, Auswahl und Steuerung
setzt aber nicht nur Freiheit und Vernunft voraus, sondern bringt den
Menschen oft in Entscheidungsnot, die ihrerseits die Möglichkeit be-
dingt, aus Unwissenheit und Ungeschicklichkeit gegen die eigenen
mitgegebenen Seinsvoraussetzungen, z.B. gegen gewisse leibliche oder
ökologische Funktionskreise, zu handeln.

Damit nicht genug findet sich der Mensch von Anbeginn in der
polar-konfliktträchtigen Situation vor, zugleich ein radikales Einzel-
und ein radikales Gemeinschaftswesen zu sein, das als »physiologische
Frühgeburt«20 (Portmann 1969, S. 57–60) schon vorgeburtlich unter
die immer prekäre und bedrohliche mitmenschliche Fremdbestim-
mung gerät und – um der gelingenden Menschwerdung willen – gera-
ten muss. Gerade die physiologische Unfertigkeit im ersten Lebensjahr
macht den Menschen für seine Mitwelt, für die personale Beziehung,
für Sprache und Kultur empfänglich wie kein anderes Lebewesen.
Auch ließe sich anders kaum erklären, warum schon mit der Geburt

33

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

die Fülle, den schöpferischen Quellcharakter der Welt. Und schließlich meint sie die
Fähigkeit des Menschen, selbst Welt zu bilden, geistig-imaginativ zu ersinnen, künst-
lerisch zu gestalten und praktisch zu bewerkstelligen.
19 Selbst die Fähigkeit, ja Notwendigkeit zur Religiosität hat in seiner Weltoffenheit
eine wesentliche Wurzel!
20 Portmann (1969, 1970) weist nach, dass der Mensch gemäß seiner Primaten- und
Säugetierkonstitution eigentlich ein Jahr länger ausgetragen werden müsste, um bis
zum Zeitpunkt der Geburt seine typisch menschlichen Eigenschaften – den aufrechten
Gang, die Sprache und das einsichtige Handeln – zu entwickeln. Da dies aber ohne das
soziale Umfeld unmöglich ist, muss er früher zur Welt kommen. Portmann (1970,
S. 195) spricht bei diesem extrauterinen Frühjahr daher treffend vom »sozialen Uterus«.
Zusammen mit der langen Kindheit ermöglicht er die Aneignung des gewaltigen nicht-
vererbbaren menschlichen Traditionsgutes. Würde der Mensch wie die Primaten gebo-
ren, besäße sein Gehirn einen Umfang, der die Geburt praktisch unmöglich machen
würde. Aufgrund all dieser Umstände nennt Portmann den Menschen einen »sekundä-
ren Nesthocker« (1969, S. 65). Diese »Ursituation« ist gewiss eine Grundbedingung
seiner einzigartigen Sozialisation und seiner geistigen Sonderstellung.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Sinnes- und Kommunikationsorgane, nicht aber die motorischen
Fähigkeiten so auffällig entwickelt sind und sogleich Beziehung suchen
und herstellen. Innerhalb dieser sozialen Matrix bildet sich schließlich
das »Wunder des Ichseins« aus und setzt sich in selbstbewussten Ge-
gensatz zu seiner Um- und Mitwelt, damit beweisend, dass im Men-
schen ein Faktor wirkt, der auf Fremdbestimmung nicht21 reduzierbar
ist, sondern früh und deutlich auf seine Selbstbestimmungsfähigkeit
pocht. Mit dem Icherleben wird sich der Mensch aber wie kein anderes
Wesen seiner selbst inne und findet, wie Scheler (1947, S. 44 ff.) richtig
sah, den letztlich nicht objektivierbaren, weil als innere Quelle unent-
wegt lebendigen Ansatzpunkt, von dem aus er alle Weltsicht konstitu-
iert. Es entsteht die Möglichkeit, die Welt als echt Anderes zu distan-
zieren und zu vergegenständlichen; es entsteht die Möglichkeit, den
Mitmenschen als anderes Innesein zu gewahren und mit ihm in eine
schillernde Beziehung von Vertrautsein und Fremdheit zu treten; ja es
entsteht die Möglichkeit, in der Reflexion zu sich selbst in eine eigen-
artige Nähe-Distanz zu gelangen, sich selbst anzuschauen22 und zu
»behandeln«. All dies fasst Plessner (1981, S. 360–365) unter dem Be-
griff der »exzentrischen Positionalität« zusammen, die negativ besagt,
dass der Mensch niemals so wie das Tier in einer ruhenden (allerdings
dunklen) Mitte verbleibt, positiv dagegen meint, dass der Mensch die
Fähigkeit und Tendenz hat, seine Mitte immer mehr zu erhellen und
immer irgendwie »über sich hinaus« zu sein.23 Am schärfsten kommt

34

Der Horizont des Vorhabens

21 In fast zwanghafter Weise versucht die Wissenschaft, ja in weiten Kreisen sogar die
Philosophie, den Menschen »von außen« und »von unten« zu bestimmen. So heißt es
z.B. bei dem ansonsten sehr besonnenen Leibanthropologen T. Fuchs, »aus dem Du ent-
steht das Ich« (2000, S. 298), bzw. er behauptet, das Ich entstünde durch die äußere
Hemmung des Triebverhaltens (2000, S. 253). Wenn auch beides in bestimmten Gren-
zen zweifellos zutrifft, so ist doch das Du selbst erstens immer schon ein Ich, zweitens
kann es ein Ich nur wecken, nicht machen (was erweisbar selbstwidersprüchlich ist), und
drittens kann durch den ja bloß negativ wirksamenHemmungsprozess nichts Neues wie
das Ich, die Sprache etc. gesetzt, höchstens provoziert werden.
22 Brandenstein (1957, S. 156) nennt denMenschen geradezu dasWesen, »das gern und
immer wieder in den Spiegel schaut.«
23 »DerMensch als das lebendige Ding, das in die Mitte seiner Existenz gestellt ist, weiß
diese Mitte, erlebt sie und ist darum über sie hinaus. Er erlebt die Bindung im absoluten
Hier-Jetzt, die Totalkonvergenz des Umfeldes und des eigenen Leibes gegen das Zen-
trum seiner Position und ist darum nicht mehr von ihr gebunden. Er erlebt das unmit-
telbare Anheben seiner Aktionen, die Impulsivität seiner Regungen und Bewegungen,
das radikale Urhebertum seines lebendigen Daseins, das Stehen zwischen Aktion und
Aktion, die Wahl ebenso wie die Hingerissenheit in Affekt und Trieb, er weiß sich frei

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


all dies im Nein-Sagen zum Ausdruck: Hier grenzt sich der Mensch ab,
definiert Eigenes und Fremdes, ja vertieft seine Individuation, oft bis
zur Selbstisolierung. Dabei ist zu beachten, dass die Negation zwei
Aspekte aufweist: Sie kann sich rein negativ äußern, z.B. in der Hem-
mung, Verstockung, Verweigerung und der Zerstörung; sie kann sich
aber auch, wie Sartre (1994, S. 28–32, S. 197–279) betont, durch die
Schöpfung einer imaginativen oder imaginären Welt realisieren. Wel-
che Fülle an Dissonanzen, Konflikten und Leiden diese im weiten Sinne
verstandene Exzentrizität impliziert, lässt sich leicht ausmalen: Bei-
sich-Sein und Sich-Verlieren, Vertrautsein und Entfremdung, Verein-
zelung und Vergemeinschaftung, Jasagen und Neinsagen, Revolte und
Unterwerfung, Realitätsverfallenheit und imaginärer Realitätsverlust
u.v. a.m. werden zu Quellen des Schmerzes und der Not.

Mit der Fähigkeit, die Welt und sich selbst auf Distanz zu halten
und zu »vergegenständlichen«, entsteht die einzigartige, nur dem
Menschen eigene Möglichkeit, das Seiende als es selbst, losgelöst von
allen vitalen Interessen und Vorteilen, zu betrachten undwissenschaft-
lich zu untersuchen. Das Seiende – die Naturdinge, der Mensch, die
Kulturgüter – werden zu etwas Einmaligen mit einem ureigenen
Seinswert, in dem die Selbstwerthaftigkeit allen Seins aufscheint, vor
allem in den drei Urwerten des Guten, des Wahren und Schönen, die
aus der transzendenten Sphäre des Urseins als »beseligender Abglanz«
in die Welt leuchten und den Menschen zum Sein in seinem reinen
Urstand erheben.24 Kunst, Religion, Politik, Wissenschaft und Philo-

35

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

und trotz dieser Freiheit in eine Existenz gebannt, die ihn hemmt und mit der er kämp-
fen muss. Ist das Leben des Tieres zentrisch, so ist das Leben des Menschen, ohne die
Zentrierung durchbrechen zu können, zugleich aus ihr heraus, exzentrisch. Exzentrizi-
tät ist die für den Menschen charakteristische Form seiner frontalen Gestelltheit gegen
das Umfeld.« (Plessner 1981, S. 364) Auch hier zeigt sich also eine fundamentale, in der
Seinsstruktur desMenschenwurzelnde Leidensquelle: die unaufhebbare Spannung zwi-
schen Zentralität und Exzentrizität.
24 Dies wird am klarsten und tiefsinnigsten von den großen, leider unbeachteten »Wert-
philosophen« und Ethikern des letzten Jahrhunderts, vom frühen Scheler, von D. v. Hil-
debrand (1954, z.B. S. 25–34, S. 251–268), J. Hessen (1954) und von Brandenstein
(1968b) gesehen und überzeugend philosophisch dargelegt. Hildebrand z.B. hebt hervor,
dass sich das Wesen des Menschen nicht nur (wie die Existenzialphilosophen betonen)
in einem fort selbst transzendiert, sondern dass es von einer je schon über den Men-
schen hinausgehenden Transzendenz gleichsam beleuchtet und aus der Welt der höchs-
ten Werte und ihrer Wirklichkeitsbasis, Gott, meist ohne dass sich der Mensch dessen
bewusst ist, von einem »Überfluss« an Wert- und damit seelisch-geistiger Seinsfülle
beschenkt wird. Ja eigentlich kann er ohne diesen unsichtbaren Seins- und Wertstrom

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sophie entspringen dem intuitiven Wissen, dass alles Sein nicht nur
nützlich oder angenehm, sondern im Wurzelsinn zwecklos ist und ge-
rade deswegen als solches betrachtet und geschätzt werden kann. Die
Dinge zu lassen und sich an ihnen und ihrem objektiven Wertsein »in-
teresselos« (Kant 1981, S. 69 ff.) zu freuen, wird dem Menschen zu
einer höchsten Möglichkeit und Aufgabe, die dem Tier nicht einmal
keimhaft gegeben ist. Dass durch die Wesensdifferenz und Dialektik
von Nutz- und Selbst-, Mittel- und Endwerten eine problematische,
im Konfliktfall leidvolle Dynamik heraufbeschworen wird, liegt auf
der Hand und ist eines der Hauptthemen aller Ethik. Über die mora-
lischen Konflikte hinaus wird die rationale Sachlichkeit mit dem Ver-
lust des intimen Weltkontaktes, das geometrische Bewusstsein mit der
naturfremden Berechnung und Ausbeutung der Natur, das verselb-
ständigte Zeitbewusstsein mit der Erkenntnis der Endlichkeit und die
Weltoffenheit insgesamt mit der Gefahr des technischen Übergriffs der
instrumentellen Vernunft auf das Leben bezahlt. Schließlich und end-
lich eröffnet die Objektivierungsfähigkeit des Menschen die Möglich-
keit, reine Vernunftwahrheiten, d.h. notwendige Wahrheitszusam-
menhänge, zu erkennen, ja die radikale Seinsfrage (Heidegger 1979,
S. 2) zu stellen. Während das Tier (und das kleine Kind), wie Leibniz
(Vorrede zu »Neue Studien über den menschlichen Verstand«, 1967,
S. 117–120) betont, ein reiner Empiriker ist, der nur zufällig-einzelne
Tatsachenwahrheiten erfasst und bestenfalls induktiv verallgemeinern
kann, vermag die erwachte Vernunft absolut notwendige Erkenntnisse,
etwa in der Mathematik, Logik, Ethik und Metaphysik apriorisch und
diskursiv aus der Erfahrung ihrer eigenen Substanz und unabhängig
von der »äußeren Empirie« herzuleiten.

Damit nicht genug können wir auf allen biologischen, psychologi-
schen, soziologischen und geistigen Ebenen feststellen, dass der
Mensch in eine geradezu endlose Vielzahl dynamisch-konfliktuöser
Polaritäten eingespannt ist, die er ständig neu zu integrieren hat. Ne-
ben der wohl fundamentalsten Polarität von Sein und Nichtsein ist es
vor allem die Polarität zwischen Sein und Werden bzw. Struktur und
Dynamik, in der sich Dauer und Veränderung, bleibende, stabile und
kohärente Struktur und anpassungsfähige, dynamisch-offene Funktio-
nalität vereinen. Gerade in der Psychopathologie zeigt sich die Bedeu-

36

Der Horizont des Vorhabens

gar nicht Mensch sein. Erst diese spezifische Transzendenz mit ihrem besonderen
»Überfluss« konstituiere die »Personalität« des Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung dieser Polarität, gibt es doch Störungen, die überwiegend die
Struktur, und Störungen, die überwiegend die funktionelle Anpassung,
die Flexibilität, die Dynamik betreffen. Wird allerdings die Struktur
beeinträchtigt, wie bei den so genannten Persönlichkeitsstörungen,
dann sind immer auch die Funktionen mitbetroffen. Dagegen ist bei
den so genannten neurotischen Störungen, die mehr auf Konflikten
beruhen, die gewisse Ichfunktionen hemmen und einschränken, die
Struktur der Persönlichkeit in der Regel intakt.

Eine andere grundlegende Polarität betrifft das spannungsvolle
Verhältnis zwischen Autonomie und Heteronomie. Sowohl das sich
durch Abgrenzung definierende Selbstsein als auch das Sicherheit ge-
währende Sichbinden und Eingebundensein in Natur (besonders als
Leib) und Sozietät bilden den Menschen. Da diese Grundpolarität nie-
mals feststeht und immer wieder neu austariert werden muss, kommt
es oft zu einem Konflikt zwischen Selbst- und Fremdbestimmung,
Subjekt- und Objektsein, des Weiteren zwischen Herrschen und Ge-
horchen, Führen und Folgen. Diese oszillierende Polarität zwingt den
Menschen von seinem ersten Atemzug an in eine Dialektik des Wer-
dens und Wandels und damit in eine latent stets drohende Krise, die er
durch immerwährende Neubestimmung, Umstellung, Abgrenzung
und Anpassung bewältigen muss. Schon in seiner Leiblichkeit drückt
sich dieses Dilemma aus: Der Vertikalität des aufrechten Ganges mit
dem erhobenen, frei in die Weite blickenden Haupt steht die horizon-
tale Lage im Schlaf mit seinem Bewusstseinsverlust gegenüber; der
freien, dadurch wirk- und handlungsfähigen Hand ist der erdgebunde-
ne, dadurch tragende Fuß entgegengesetzt. Auch in diesen Gegensät-
zen spiegelt sich das Widerspiel von Zentrizität und Exzentrizität.

Überhaupt darf nicht übersehen werden, dass unser Leib, in dem
sich die gesamte Evolution inkarniert, vielerlei »Bruchstellen«, Kon-
fliktdispositionen und Leidquellen aufweist, die die menschliche Exis-
tenz labilisieren. So bedingt der aufrechte Gang, vermittelt über zwei
kleine Fußflächen, zum einen die Unsicherheit des Gehens und die
Notwendigkeit einer komplexen Gleichgewichtssteuerung; zum ande-
ren kommt es durch die schwerkraftbedingte Überlastung der unteren
Körperhälfte zu Störungen der Durchblutung, was etwa Krampfadern,
Thrombosen und Dystrophien zur Folge hat. Zudem verkrümmte sich
als Ausgleich zur Aufrichtung die Lendenwirbelsäule in s-förmiger
Weise – die Quelle zahlloser Rückenleiden und Bandscheibenvorfälle.
Vergessen wir des Weiteren nicht den durch psychische Verarbeitungs-

37

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


prozesse stets belasteten, darum sehr anfälligen Schlaf, die leicht ver-
letzliche, weil unbedeckte, dafür der Fühlungnahme so geeignete Haut,
die leibbedingte Vergesslichkeit, die labile Pubertät und das niemals
zur Ruhe gelangende Geschlechterverhältnis. Noch folgenschwerer er-
wies sich schließlich die durch die Aufrichtung ermöglichte Vergröße-
rung des Gehirns bzw. des Schädels. Die Geburt wurde für Mutter und
Kind seither zur tödlichen Gefahr. Aber nicht nur das. Wohl im Zusam-
menhang mit dieser zunehmenden Zerebralisation schwanden immer
mehr die Instinkte; aus dem existenzsicheren Menschenaffen wurde
ein unsicheres, hilfloses, wenig orientiertes, sehr gefährdetes Men-
schenkind, das ohne den jahrelangen Beistand seiner Eltern keine
Überlebenschance hat und an Stelle der Instinkte bald, teils als Kom-
pensation, teils als originäre Schöpfung, die Sprache entwickelt. Rät-
selhafterweise ließ aber mit der Instinktabschwächung der biologische,
z.B. sexuelle und aggressive Triebdruck keineswegs nach, sondern
verstärkte sich noch. Brunftzeiten entfallen, der Mensch wird sexuell
daueraktiv und in aggressiver Hinsicht hemmungslos. Das bedeutet
wiederum, dass der menschliche gegenüber dem tierischen Leib an
Autonomie gewinnt und zum potentiellen Widerpart des Menschen
als Person wird (etwa in der Pubertät und beim Altern), die um somehr
gefordert ist, die Natur- und Triebhaftigkeit der eigenen Leiblichkeit zu
kontrollieren, zu gestalten und zu zivilisieren, oft dabei in Einseitig-
keiten, Übertreibungen und Selbstvergewaltigungen verfallend, wie
N. Elias (1997, S. 458) in seinem Hauptwerk »Über den Prozess der
Zivilisation« eindrucksvoll dargestellt hat.

»Keine Gesellschaft kann bestehen ohne eine Kanalisierung der individuellen
Triebe und Affekte, ohne eine ganz bestimmte Regelung des individuellen Ver-
haltens. Keine solche Regelung ist möglich, ohne dass die Menschen aufeinan-
der Zwang ausüben und jeder Zwang setzt sich bei dem Gezwungenen in Angst
der einen oder anderen Art um.«25

38

Der Horizont des Vorhabens

25 Die prekäre Dialektik zwischen Angst und Zwang gestaltet sich demnach folgender-
maßen: Um die Ängste vorWillkür und Gewalt unter denMenschen zu bannen, müssen
Regeln und Gesetze aufgestellt, muss also Zwang ausgeübt werden. Der Zwang schafft
Sicherheit, Zuverlässigkeit, Überschaubarkeit, Ruhe. Seine Wirksamkeit erhält der
Zwang aber nur dadurch, dass er mit Strafe droht, also Angst macht. Die Verunsiche-
rung verlagert sich von außen nach innen, wird also verinnerlicht und dadurch unsicht-
bar. Selbstzwänge stellen sich ein, um diese innere Gefahr zu bannen. Die Zivilisierung
erreicht das Innenleben und macht es evtl. eng, ängstlich und unfrei.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch nicht nur aus dem Zwang seiner leiblichenMängel, sondern auch
aus »Neigung« sucht der Mensch seinen Leib der Dumpfheit der Ani-
malität zu entreißen und ihn zu überhöhen, zu vergeistigen und zu
vermenschlichen, z.B. durch Schmuck, Mode, Maske, Tanz, Tätowie-
rung, Akrobatik und leibliche Virtuosität. Auch hier offenbart sich der
von Gehlen (1944, S. 56) festgestellte, nicht mehr durch Instinkte ge-
bundene »Antriebsüberschuss« – eine Kreativität, ein Handlungs-
bedürfnis, das sich auf natürlichem Wege nicht erschöpft und darum
kulturbildend wird. Schließlich und endlich brauchen wir, wie ebenfalls
Gehlen (1944, S. 487–514) zeigte, die zeitüberdauernden gesellschaft-
lichen Einrichtungen, Rituale, Mythen, Gesetze, Regeln, Institutionen,
um uns von unserer ständig geforderten, ja überforderten Freiheit zu
entlasten. Solche überindividuellen Gewohnheitsstrukturen können
dann allerdings wieder (wie die individuellen Gewohnheiten bekannt-
lich auch) die Freiheit fesseln und lähmen. Die Unausweichlichkeit von
revolutionären Verjüngungskuren in der Geschichte der Menschheit
hat darin eine wesentliche Wurzel. Also: Konflikt, Kampf und Leiden
allenthalben.

Diese Konfliktträchtigkeit der biologischen Basis steigert sich ins
nahezu Unabsehbare im Leben der Psyche und der Sozietät. So wie
S. Freuds gesamte Psychologie von Es-Ich-Überich nichts anderes ist
als eine grundlegende Theorie des intrapsychischen Konfliktes, so ist
etwa Dahrendorfs (1970, S. 112) Herrschafts- und Rollenfunktions-
lehre nichts anderes als der Versuch einer grundlegend intersubjektiv-
soziologischen Theorie des Konfliktes.26

Sein und Nichts, Sein und Werden, Autonomie und Bindung sind
nun allerdings nicht die einzigen Polaritäten, die es zu integrieren gilt,
meist unter Mühen und verbunden mit Leiden, Not und Scheitern.

39

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

26 Sowohl Freud als auch Dahrendorf erklären sich die Konfliktträchtigkeit des Men-
schen anthropologisch durch das Axiom der primären Asozialität des Menschen, der
dann mit äußerem, eben sozialem Druck und Zwang, also mit Herrschaft »sozialisiert«
werden muss. Die Ergebnisse aller Wissenschaften – von der Biologie über die Psycho-
logie bis zur Soziologie – widerlegen unzweideutig dieses »Hobbesche« Bild des Men-
schen als »homo homini lupus est«. Zwar ist der Mensch originär ein Egoist mit oft
asozialen Tendenzen, aber ebenso ist er originär ein soziales Wesen, und zwar bereits
biologisch, dann aber auch psychologisch und sozial, wie die moderne Bindungstheorie
beweist. Eine wesentliche Quelle der Konfliktträchtigkeit des Menschen wurzelt darum
nicht allein in seinem elementaren Egoismus, sondern in der Polarität einer selbstischen
und einer bindungssuchenden Strebung, die immer wieder neu ins Gleichgewicht ge-
bracht werden müssen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vielfältige Polaritäten wie Bewusstsein und Unbewusstsein, Vernunft
und Gefühl, Wille und Trieb, männlich und weiblich, Tat und Kontem-
plation, Willkür und Gewissen, Kultur und Natur, Exzentrizität und
Zentralität, Extraversion und Introversion, Freiheit und Zwang usw.
durchziehen, wie P. Wust (1928) in seinem großen Werk zur Dialektik
des Geistes nicht müde wird zu schildern, das menschliche Leben und
beschwören, wenn sie nicht im Gleichgewicht gehalten werden, die
Dämonen von Unsicherheit, Angst, Not und Leiden herauf. Sie sind
es in der Tat, die den Menschen immer wieder aus seiner Mitte zu
reißen drohen und ihn nötigen, zeitlebens nach jener »Konzentra-
tion«, jener Mittigkeit zu suchen, die das Tier immer schon (in Wahr-
heit aber ganz anders!) hat und nie eigentlich verliert, die er aber, der
Mensch, anscheinend nie oder nur zeitweise erreichen kann, da seine
Mitte letztlich über alle erreichte Existenz hinaus liegt. Darin offen-
bart sich eine Wesensdynamik, die Brandenstein (1966, S. 388–395;
1979, S. 141–184, bes. 153 ff.) die an Seinsgehalt unerschöpfliche Po-
tentialunendlichkeit des Menschen, seine pU-Wesenhaftigkeit, nennt
und die in Goethes Faust in den Rang eines Menschheitssymbols er-
hoben wurde.

Rückblickend lehrt uns diese Dynamik, dass der Mensch in Wahr-
heit nur vordergründig betrachtet ein Mängelwesen, in Wahrheit viel-
mehr ein nicht einseitig-spezifiziertes, ein vielseitiges, fast möchte
man behaupten, potentiell allseitiges Wesen, ein großer Generalist ist,
der fast alles kann und gar nicht so schlecht kann, wenn er sich darum
bemüht. Als »Spezialist auf das Unspezialisiertsein« (K. Lorenz 1973,
S. 177 ff.; Eibl-Eibesfeldt 1997, S. 821 ff.), als Universalist und Kosmo-
polit ist er jedenfalls dazu berufen, sich für »Alles« zu öffnen, alles zu
schätzen und alles aus der Dunkelheit ans Licht seines Bewusstseins zu
heben,27 und d.h., die Bewusstwerdung zum Selbstzweck zu erheben.

Das aber legt eine weitere, eine letzte Quelle der menschlichen
Konfliktträchtigkeit frei, die dem Tier grundsätzlich fehlt: das Sich-
Nie-Abschließen-und-Vollenden-Können, die nie stillbare Sehnsucht
nach dem All-Einen. Während Buddha (1998, S. 52) unter diesem »to-
talen Seinsdurst« der Menschennatur litt und nur im Verlöschen des
Lebenswillens die Erlösung sah, besang Augustinus (1958, S. 15) diese

40

Der Horizont des Vorhabens

27 Vergleiche hierzu die Kritik Portmanns (1970, S. 200–209) an der Mängelwesenthese
in seinem Aufsatz: »Der Mensch – ein Mängelwesen?« Portmann macht deutlich, dass
in dieser Frage sehr fein differenziert werden muss.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nie zur Ruhe kommende Potentialunendlichkeit der Seele, weil ihr in-
nerster »Seinslohn« die Unendlichkeit Gottes ist, in der sie ihr Ende
und ihre Erfüllung findet:

»Inquietum est cor nostrum, donec requiescat in Te.« (»Unruhig ist unser Herz,
bis es ruht in Dir.«)

Verbunden mit der polar-widerstreitenden Vielschichtigkeit macht die-
se Ruhelosigkeit den Mikrokosmos Mensch zum gefährdetsten und
gefährlichsten Geschöpf des Universums. Zwei »Nebenwirkungen«,
die mit dem potentialunendlichen (pU) Seinsgehalt des Menschen ver-
bunden sind, eine innere und eine äußere, müssen dabei an erster Stelle
genannt werden. Zum einen bleibt der Mensch ewig jung, ja muss
immer wieder, wie Goethe mit seinem Konzept der »wiederholten Pu-
bertäten« (West-östlicher Diwan) betonte, durch pubertäre Unreifen
mit all ihren Unsicherheiten, Unberechenbarkeiten, Verblendungen
und Übertreibungen hindurch; zum anderen übersteigt sein pU-Wesen
alle endlichen Daseinsformen und droht sie zu zerreißen, so vor allem
den endlichen Leib und die sich in einem subtilen endlichen Gleich-
gewicht befindliche terrestrische Natur. Die vielen Psychosomatosen
unserer hektisch-getriebenen Zeit und die vielleicht nicht mehr zu
stoppende Entgleisung des globalen Klimas sind ein besonders drasti-
scher Ausdruck dieser »ungeheuren« Seinsdynamik und letzten »Ort-
losigkeit«28 des Menschen. Sophokles (zit. bei Staiger, 1940, S. 41) trifft
darum in den Kern, wenn er sagt:

»Ungeheuer ist viel, doch nichts ist ungeheurer als der Mensch.«

Und so dürfen wir an das Eingangszitat des Euripides erinnern und
paraphrasierend wiederholen: Dem Leiden ist nicht zu entrinnen; es
ist eine der grundlegenden und großen Existenzaufgaben des Men-
schen, an der zu scheitern keine Schande ist.

41

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

28 Der »utopische« Charakter des Menschen, sein Unbehaustsein, erhält damit einen
über den geschichtlichen Sinn hinaus weisenden existenzial-ontologischen Sinn. Der
Mensch ist nicht erst auf die Zukunft bezogen ortlos, sondern schon hier und jetzt.
Darum eben muss er sich in seine Kulturwelt immer wieder neu »einhausen«. Welt-
anschauungen, die wie die von Rousseau, Marx, Bloch und Fromm die Erreichbarkeit
des Ideals im Hiesigen lehren, »verendlichen« daher den Menschen und rauben ihm
seine wesenhaft utopische Konstitution, sein je und je Über-die-Welt-Hinaussein.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. Ausgangspunkt und Methode

»Ich bin ja noch kein Wissender im Wehe …«
(Rilke, Das Stunden-Buch,
Das Buch von der Armut und vom Tode)

1. Der Sinn des Begriffs »Ontologie«

Alle Wissenschaft basiert auf dem Bemühen, ihren Erkenntnisertrag
zu rechtfertigen. Das leistet sie durch den Aufweis des Weges, des Wie,
der Methode ihrer Erkenntnisgewinnung. Ohne den Weg gegangen zu
sein, ist die Mitteilung eines Ergebnisses nahezu wertlos, wenigstens
im wissenschaftlich-philosophischen Zusammenhang. Der Erkenntnis-
weg wiederum muss nachvollziehbar und schlüssig, das Ergebnis in
seiner Erkanntheit also begründet sein. Begründet wiederum ist ein
Wissen erst dann, wenn es auf seine sachhaften und logischen Gründe
hin durchsichtig geworden ist, d.h. wenn es mit jenen letzten Seins-
und Erkenntnisbedingungen bewusstseinsmäßig verknüpft wurde, die
keiner weiteren epistemologischen Rechtfertigung mehr bedürfen,
weil sie keine weitere Rechtfertigung vertragen. DenWeg, einen Sach-
verhalt in geregelter Weise durchsichtig zu machen, nennt man Me-
thode. Es liegt auf der Hand, dass sie ein Janusgesicht trägt: Sie kann
den in Frage stehenden Sachverhalt nur dadurch aufhellen, dass sie sich
seinem Dasein direkt zuwendet und sich seinem einmaligen Sosein so
fein und zwanglos wie möglich anschmiegt, um seiner Seinsgestalt
geistig habhaft zu werden. Auf der anderen Seite steht sie im Dienst
des erkennenden Subjektes und muss seine Erkenntnisbedingungen
und Grenzen berücksichtigen, damit der zu erkennende Sachverhalt
im Subjekt erscheinen und durchsichtig werden kann. Da ein Denken
nicht erkennt, wenn es nichts erkennt, hat der zu erkennende Sachver-
halt in seiner Phänomenalität den Vorrang vor der Selbstkritik des
Denkens. Erst im Verlauf des Erkenntnisprozesses, d.h. erst im Selbst-
vollzug am Gegenstand, kann sich das Denken auch seiner Vollzugs-
weise, seiner Erkenntnisart, ja überhaupt seiner selbst gewahr werden.
Es muss also etwas, ein Seiendes da sein, auf das sich das Denken be-
ziehen und an dem es sich als erkennende Tätigkeit aktualisieren kann,

42

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und also geht die Erfahrung eines On, eines Seienden, eines Sachver-
haltes, wenn auch nicht notwendig zeitlich, so zumindest sachlogisch
der Erfahrung der Erkenntnisweise, sprich einer Erkenntnistheorie
(und damit einer »Kritik der Vernunft«) voraus. Aus diesem Grunde
ist mit der Deskription und deskriptiven Analyse eines phänomenalen
Seins und seiner Struktur zu beginnen.

So wollen wir den Begriff der »Ontologie« als Aufhellung der
Struktur, des objektiven Logos eines bestimmten Seienden, hier des
Leidens, verstehen. Damit grenzenwir den Begriff der Ontologie streng
vom Begriff der Metaphysik ab, mit dem er heute weitgehend gleichge-
setzt wird. Während unter Ontologie die einfachste und grundlegends-
te Seinslehre oder Seinsstrukturlehre, sei es des Seins überhaupt, sei es
eines bestimmten bzw. »regionalen« Seienden verstanden wird, bedeu-
tet Metaphysik im traditionellen Sinne »Wirklichkeitslehre« und um-
fasst nicht nur die phänomenal gegebenen Seinsbereiche, sondern auch
die Seinsfelder, die darüber hinaus liegen, also überhaupt alles »Reale«.
Vor allem fragt die Metaphysik nach all jenen Seinsgehalten und Seins-
formen, die im vollen Sinne selbständigwirklich sind, also nicht nur im
Bewusstsein als dort ja immer nur unselbständige Phänomene erschei-
nen. So fragt sie z.B., ob die Welt, die wir sinnlich wahrnehmen, auch
selbständig besteht oder nur unsere Projektion oder Konstruktion ist;
sucht zu klären, ob das Bewusstsein, dem diese Welt erscheint und das
auch um sich selbst weiß, ebenfalls eine selbständige, in diesem Sinne
substanziale Größe ist oder nicht; und fragt letztlich nach jenem Sein,
das überhaupt nur noch auf sich beruht, also alles trägt und selbst nicht
mehr von Anderem getragen wird, nach dem absoluten Sein. Diese und
weitere Fragen werden uns, soweit sie sich auf das Leiden beziehen, in
der regionalen Ontologie des Leidens nicht oder nur randständig be-
schäftigen, sie gehören in eine Metaphysik des Leidens, die sachlich
wie logisch die Ontologie des Leidens voraussetzt.

An dieser Stelle ist die Abgrenzung von dem großen Arzt und
»Leidensdenker« V. v. Weizsäcker (1946, S. 9–12, 2005, S. 67–94) an-
gebracht, der »Ontologie« in einem engeren Sinne als üblich versteht
und seiner »Pathosophie« diametral gegenüberstellt. Auf den Punkt
gebracht versteht er unter »Ontologie« die rein verstandesmäßige Be-
schäftigung mit leblosen oder leblos gemachten »Gegenständen«, die
dem erkennenden Subjekt distanziert oder sogar entfremdet gegenüber
stehen und einer rein logisch-sachlichen Analyse zugeführt werden.
Die Pathosophie kreist dagegen um das letztlich nicht zu vergegen-

43

Der Sinn des Begriffs »Ontologie«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ständlichende, undistanzierbare Leben, das nicht (allein) durch Ana-
lyse, sondern durch Teilhabe und Teilnahme erfahren und erfasst wird,
und umfasst die Lebensakte des Leidens, Erleidens, der Leidenschaft,
des Konfliktes, ja des Erlebens überhaupt. Dass Pathos bei Weizsäcker
nicht nur Leiden bzw. Erleiden, sondern Erleben überhaupt meint, wird
durch die Aufstellung der pathischen Grundkategorien bestätigt, die
Weizsäcker (2005, S. 70–94) vornimmt: Im so genannten pathischen
Pentagramm setzt er die nach seinem Verständnis »antilogischen«,
immer potentiell konflikthaften Kategorien des Wollens, Sollens, Dür-
fens, Könnens und Müssens in einen ganzheitlichen Bezug. Diese Ka-
tegorien bezeichnen personale Vollzüge des Lebens, die nicht notwen-
dig leidvoll, sondern wie das Wollen, Dürfen und Können durchaus
lustvoll sein können, aber immer aus der Abhängigkeit zu einem ver-
borgenen Grund (Weizsäcker 1946, S. 9) vollzogen werden. Offen-
sichtlich handelt es sich um Seinsweisen des Erlebens und Erleidens
überhaupt, also um das Personale eines »endlichen«, abhängigen Sub-
jektes mit seinen initiativen Handlungen und seinen Widerfahrnissen.
Da diese Seinsweisen notwendig mit dem Werden verbunden sind,
taucht unweigerlich das Nichtsein in ihnen auf, nicht nur als Nicht-
können, Nichtdürfen usw., sondern z.B. als Wollen von etwas, das nicht
mehr oder noch nicht ist. Das Pathische vereinigt somit beiWeizsäcker
(1946, S. 9–20) stets das Positive mit dem Negativen, während die on-
tologische Betrachtung in seiner Sicht das rein Seiende, das Negations-
lose, das faktum brutum zum Gegenstand hat.

In meiner Arbeit betrachte ich nun auch die pathischen Katego-
rien als »dem Sein zugehörig«. Sie sind ja primär nicht einfach nichts,
sondern »etwas«, »seiend«, wenn natürlich auch nicht im gegenständ-
lich-dinglichen, sondern im inständlich-aktmäßigen Sinne (eben als
Wollen, Können, Dürfen usw.), sodass eine so verstandene Ontologie
(wie sie auch bei Platon, Aristoteles, Thomas, Brentano, Scheler, Bran-
denstein gefunden wird) eine jede Pathologie und Pathosophie umfasst.
Selbstverständlich ist das Leiden keine Sache, selbstverständlich kann
es nicht völlig distanziert angeschaut, sondern muss erlebt werden, und
selbstverständlich kann seine innerste Quelle nicht vergegenständlicht
werden. Im Erleben kann es aber durchaus direkt, und zwar reflexiv
angeschaut und evtl. intuitiv und analytisch durchschaut werden, ohne
dabei zur rein logischen Sache degradiert zu werden. Das Logische
reicht viel weiter und tiefer als Weizsäcker ahnt, es bestimmt in grund-
legender Hinsicht alles, was ist und wird und vergeht. Ja das Werden

44

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst gehorcht einer streng erweisbaren inneren Seinslogik (vgl. Bran-
denstein, Die Wechselreihe, 1966, S. 37–63, Das Wesen und der Sinn
der Zeit, 1966, S. 414–427). Des Weiteren gilt, dass das Leiden sich wie
jeder Akt oder aktive Zustand des Menschen keineswegs völlig ver-
birgt, sondern, insoweit erlebt, immer schon »gelichtet«, wenn auch
meist nicht »durchlichtet« und wohl in den meisten Fällen auch nicht
vollständig »durchlichtbar« ist.

Innerhalb einer Ontologie des Leidens lassen sich zwei erkennt-
nisleitende Dimensionen unterscheiden: Zum einen sollen die Grund-
strukturmomente des Phänomens Leiden, zum anderen soll, soweit wie
möglich, die (allgemeine) Gesamtstruktur des Leidens ermittelt wer-
den. Zwischen der ersten und der zweiten Ontologie besteht ein Ab-
hängigkeitsverhältnis: Die Gesamtstruktur des Leidens umfasst all jene
Strukturmomente, die von den fundamentalen Strukturmomenten be-
dingt, ermöglicht und getragen sind. Darum müssen wir mit den Letz-
teren beginnen und sie aufzuhellen suchen, andernfalls stünde unsere
Konzeption auf tönernen Füßen. Umgekehrt können die strukturellen
Grundmomente die Wesensgestalt des Leidens nicht wiedergeben, sie
zeigen nur das Fundament, während die lebendige Vollgestalt erst
durch die auf jenen aufbauenden, darum abhängigen Strukturmomen-
te konstituiert wird. Fragt sich allerdings, auf welchem Wege all dies
erreicht werden kann.

2. Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grund-
methode des Projekts

Die Hauptmethode, der wir uns in der vorliegenden Arbeit bedienen,
ist die phänomenologisch-reduktive Analyse. Kurz umrissen setzt sie
sich aus folgenden »Modulen« zusammen: Im ersten Schritt wird das
zu erfassende Phänomen – hier das »Leiden« – in seiner undifferen-
zierten Ganzheitsgestalt durch einen ganzheitlich-intuitiven, »unkri-
tisch-naiven« Hinblick ergriffen. In einem zweiten Schritt erfolgt die
deskriptive Analyse der inneren Struktur seiner Momente, d.h. seines
unmittelbar anschaubaren Strukturzusammenhangs, wodurch es zu
einer direkten und positiv evidenten Struktureinsicht kommt. In einem
dritten Schritt sucht die phänomenologisch-reduktive Analyse dann
die letzten, zwar nicht mehr auflösbaren, aber doch noch anschaulichen
Grundmomente und deren Beziehungsgefüge im Leiden zu ermitteln,

45

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was dadurch erfolgt, dass der im zweiten Schritt gefundene »oberflä-
chenhafte« Strukturzusammenhang des Phänomens Leiden auf seine
notwendigen seinsstrukturellen und damit seinsimmanenten Vor-
bedingungen zurückgeführt, in diesem Sinne »reduziert« wird. Mittels
eines kritischen Verfahrens wird schließlich überprüft, ob diese nicht
mehr weiter auflösbaren, bislang aber nur intuitiv erfassten Struktur-
bedingungen wirklich grundlegend sind oder nicht, d.h. nicht weiter
bedingt bzw. nur selbstbedingt sind. Dabei bediene ich mich einer indi-
rekt-diskursiven Methode, nämlich der »argumentatio ex contrario«,
die durch eine probatorische Verneinung die Haltbarkeit bzw. Selbst-
widersprüchlichkeit der bisher nur positiv-evidenten Erkenntnis offen
legt. Zeigt sich, dass diese Verneinung in sich unmöglich ist, dann muss
das Gegenteil richtig sein – die intuitiv-deskriptiv gewonnene positive
Evidenz wird also durch eine diskursiv gewonnene negative Evidenz
gesichert und erhält den Status von Wissenschaftlichkeit. Wie zu se-
hen, schränkt die reduktive Analyse nicht wie im Falle der Husserl-
schen reduktiven Epoché ein, sondern fragt vom Bedingten zum Bedin-
genden, von der Folge zum Grund, vom unmittelbar Angeschauten
zum mittelbar Analysierten, vom Einzelnen zum Allgemeinen zurück.

Die auf dieseWeise aufgehellten tieferen Strukturschichten liegen
nun keineswegs, wie man denken könnte, jenseits der Erfahrung, sind
also nicht nur logisch-abstrakt erschlossen, sondern werden durch die
phänomenologisch-analytische »Entbergung« konkret sichtbar und
gleichsam »herausgehoben«. Gelingt es, diesen vom Bedingten zum
Bedingenden innerhalb der Erfahrung zurückfragenden und zurück-
schreitenden Prozess bis an sein sachliches Ende, also bis zu den (phä-
nomenalen) Letztgründen voranzutreiben, dann kommt die anfänglich
nur undifferenziert-ganzheitlich geschaute innere Seinsstruktur des in
Frage stehenden Sachverhaltes in ihrer differenzierten Ganzheit zu
vollem Bewusstsein.

Da wir im Rahmen der reduktiven Analyse vom Konkreten bzw.
Bedingten zu seinen grundlegenderen (daher meist allgemeineren) Be-
dingungen zurückfragen, bildet diese Methode das direkte Gegenteil zu
aller konstruierenden oder deduktiven, nur in der Mathematik mögli-
chen Methodik, die von gewissen allgemeinen Voraussetzungen bzw.
Axiomen ausgehend weniger allgemeine Folgebestimmungen ableitet.
Dieser Hinweis ist deshalb wichtig, weil die reduktive Analyse in der
Vergangenheit oft mit der Deduktion verwechselt wurde, so schon bei
Descartes und Kant. In Wahrheit müssen, wie Pauler (1925, S. 7–19;

46

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1929, S. 5–7, S. 242–280) wohl als erster klar herausgearbeitet hat, die
drei Verfahren Reduktion, Induktion und Deduktion streng voneinan-
der geschieden werden. Ja, wie Brandenstein (1970, S. 33–43) zeigt, ist
die mathematische Deduktion in ihrem primär progressiven, sei es
kombinierenden, sei es konstruierendenWesen der Eigenart des reduk-
tiv-regressiv-logischen Erkenntnisweges diametral entgegengesetzt.1

Betrachten wir die phänomenologisch-reduktive Analyse nun
detaillierter, dann setzt sie sich aus gewissen methodischen Grundele-
menten bzw. Erkenntnisakten zusammen: Am Anfang steht immer der
auf die Sache ganzheitlich (und meist undifferenziert) hinschauende,
sozusagen den Sachverhalt mit einem Schlag ergreifende und umfas-
sende Akt der Intuition. Durch ihn (und nur durch ihn) wird das gege-
bene Phänomen überhaupt erst einmal genommen, also bewusstseins-
mäßig aktual. Daran knüpft die Deskription mit ihrer meist
unsystematischen Aufsammlung der Strukturmomente eines Sachver-
haltes an, die (wie auch jede weitere Analyse) den intuierenden Akt
notwendig voraussetzt. Die Analyse sucht dann diese deskribierten
Momente in ihrem inneren, sachlogischen Zusammenhang zu erfas-
sen, also in ihren gegenseitig sachgemäßen Abhängigkeiten aufzuhel-
len. Dringen wir weiter vor und lösen aus dem bisher gewonnenen
Bedingungsgeflecht die weiteren Vorbedingungen heraus, dann gelan-
gen wir in die Tiefenstruktur des Sachverhaltes und betreiben reduk-
tive Analyse. Erreichen wir dabei das sachliche Ende der Bedingungs-
analyse, also das strukturelle Fundament, dann schließt sich der Kreis,
und wir können den Sachverhalt mit einem über- und zusammen-

47

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

1 Zu Recht bewies Kant die Unmöglichkeit einer »deduktiven Metaphysik«, wie sie
Spinoza exemplarisch ausgeführt hatte, da es in der Tat im philosophischen Denken
unmöglich ist, voraussetzungslos irgendwelche allgemeinen Begriffe zu setzen, um aus
ihnen mittels notwendiger Schlussfiguren gewisse Folgen abzuleiten. Ein Beispiel: Aus
dem bloßen Begriff »Mensch« ist kein konkretererMensch deduzierbar, weder ein Grie-
che noch ein Philosoph noch Sokrates. Andererseits schoss Kant’s Kritik insofern über
das Ziel hinaus, als er die »deduktive Metaphysik« mit der »reduktiv-regressiven Meta-
physik« gleichsetzte. Im Gegensatz zu jener ist diese durchaus möglich, ja nur diese ist
erweisbar möglich, und zwar dadurch, dass sie, ausgehend von unleugbaren Erfahrungs-
tatsachen (z.B. den Urtatsachen des Wandels, des Erlebens, des Wertfühlens etc.), den-
selben nicht induktiv, sondern reduktiv auf den Grund geht und von da regressiv über
sie hinaus zu den letzten (evtl. auch transzendenten) Seinsvoraussetzungen vorzudrin-
gen sucht. Während eine induktive Metaphysik notwendig hypothetisch bleibt, ja ei-
gentlich ein »hölzernes Eisen« darstellt, kann eine reduktiv-regressive Metaphysik er-
weisbar objektiv sichere Erkenntnisse liefern.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schauenden Akt sowohl in seiner Ganzheit als auch in seiner inneren
Differenziertheit erfassen. Hierbei handelt es sich wieder um einen
intuitiven, nun aber sekundären und höher stehenden Akt, sozusagen
um eine »theoretische Synthese«, die aber nicht als Konstruktion, als
produktive Gestaltung oder Tathandlung missverstanden werden darf,
da sie trotz ihres zusammenschauenden Charakters im Wesen rezeptiv
und »nachzeichend« bleibt. Das ist der Grund, warum alle Erkenntnis
entweder nur intuitiv oder intuitiv und analytisch erfolgt und niemals,
wie Kant (und viele Idealisten) meinten, synthetisch im Sinne einer
Gegenstandssetzung oder echt hervorbringenden Strukturkonstitution
sein kann. Wohl geht jedem Erkenntnisakt ein echt synthetischer Akt
voraus (nämlich jener, der den zu erkennenden Sachverhalt überhaupt
erst erzeugt, sei es originär schaffend wie in der Phantasie und im
Werk, sei es in der Wahrnehmung nachschaffend), aber dieser Akt ist
kein Erkenntnisakt, sondern ein schöpferischer (setzender bzw. nach-
setzender) Akt. Bevor ich z.B. eine Blume wahrnehmen und analysie-
ren kann, muss sie gewachsen sein. Dieses Wachsen mit all seinen Ge-
setzlichkeiten aber ist kein Erkenntnis-, sondern ein Schaffensvorgang,
und schon gar nicht ist es eine »Erfindung« der erkennenden mensch-
lichen Vernunft. Darum irrt Kant (1881, S. 35–47), wenn er in der Ein-
leitung seiner »Kritik der reinen Vernunft« meint, es gebe synthetische
Urteile, die im Urteil das Urteilsprädikat zum Urteilssubjekt neu hin-
zugeben würden. In Kants Urteilsbeispiel »Der Körper ist schwer.« fügt
das Urteil keineswegs dem Körpersein die Schwere synthetisch hinzu,
vielmehr erfasst es analytisch in schweren Körpern (und nur in schwe-
ren und eben z.B. nicht in bloß imaginierten Körpern!) deren Schwere
als Eigenschaft. Die Synthese von Körper und Schwere findet nicht im
Urteil, sondern davor, in der Wirklichkeit, statt (gibt es doch auch
nicht-schwere Körper, z.B. in der Imagination, aber wahrscheinlich
auch in der physikalischen Welt), woraus folgt, dass ein jedes Urteil
wesenhaft analytischer Natur ist und – entgegen Kants Auffassung –
durchaus Neues erkennen lässt, dies jedoch nicht, weil es Neues
schafft, sondern weil es bisher Ungesehenes, Unerkanntes aufdeckt.
Am Phänomen Leiden werden wir mit Staunen entdecken, wie viel
Unerkanntes und doch Daseiendes in seiner Phänomenalität mitge-
geben und – für das Erkennen neu! – aufdeckbar ist.2

48

Ausgangspunkt und Methode

2 Eine umfassende Kritik der Kantschen Urteilslehre findet sich bei Brandenstein
(1965a, S. 502–521, 1965b, Kap. 17, 1966, Kap. 43, 1976, S. 57–62, 1981, S. 22–24).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die hier vorgestellte Methode der phänomenologisch-reduktiven
Analyse ist so alt wie die Philosophie selbst. Platon und Aristoteles
haben sich ihrer bedient und sie immer präziser herausgearbeitet. Als
Bestandteil ihres großen Ingeniums wurde sie an die folgenden Phi-
losophengenerationen weitergegeben. Mit dem Beginn der Neuzeit
wurde diese Methode aber in verheerender Weise mit der mathemati-
schen Deduktion verquickt und verwechselt und der empirischen In-
duktion (einer erweisbar komplexeren Form der reduktiven Analyse)
gegenüber gestellt. Bei Kant heißt sie dann transzendentale Deduktion,
wird aber nicht mehr auf das gegenständliche, auf das zu erkennende
Seiende, sondern auf dessen epistemische Bedingungen seitens des er-
kennenden Subjekts angewandt. Kant fragt nach den Bedingungen der
Möglichkeit von Erfahrung überhaupt, und also fragt er durchaus re-
duktiv und nicht deduktiv (!) von den Erfahrungsgegenständen, von
den Phänomenen als dem Bedingten zu den transzendentalen Erkennt-
nisbedingungen seitens des Subjekts zurück. Reduktion allemal, kei-
neswegs Deduktion! In der auf Kant folgenden idealistischen Philoso-
phie geht die reduktive Analyse vor allem der gegenständlichen Welt
verloren bzw. wird immer mehr in ein konstruktivistisches Erkennt-
niskonzept umgeformt und damit verzerrt. Erst bei den »objektivisti-
schen« Denkern im 19. Jahrhundert, bei Bolzano, Brentano, Husserl
und Pauler kehrt die reduktive Analyse wieder und erhält ihre zentrale
Rolle, so vor allem bei Pauler (1925, S. 13–15, 1929, S. 5–7, S. 269–
276) und dann, im 20. Jahrhundert, bei Hessen (1932) und Branden-
stein (1965a, S. 434 ff.), der sie von allem Fremden läutert und explizit
in die philosophischen Wissenschaften einführt.

Was Husserl betrifft, so muss anerkannt werden, dass er um den
in Frage stehenden Erkenntnisweg in Weiterführung von Kants Trans-
zendentalmethode lange und tief schürfend gerungen hat. Doch blieb
er letztlich mit seiner transzendental-phänomenologischen Reduktion
im Unklaren und Vorläufigen stecken. Denn weder mit der phänome-
nologischen Epoché, die, indem sie die realen und konkret-einzelnen
(angeblich akzidentiellen) Strukturmomente eines Sachverhaltes ein-
klammert, eine allgemeingültige und notwendige Wesensschau er-
möglichen will (1990, S. 131–143), noch mit der phänomenologischen
Variation (1990, S. 255–270), die durch imaginatives »Probieren« die
überzeitlich notwendigen Strukturmomente eines Sachverhaltes zu er-
mitteln sucht, lässt sich das selbst gesetzte Ziel Husserls erreichen, die
»Wesensgestalt« eines Phänomens, d.h. sein inneres notwendiges

49

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grundbedingungsgefüge, aufzudecken. Bestenfalls lässt sich intuitiv
das vom Individuellen absehende »Typische« oder »Ideale« eines Sach-
verhaltes erschauen und herausheben, wobei diese direkt-intuitiveWe-
sensschau weder bei Husserl noch bei Scheler und anderen Phänome-
nologen erkenntniskritisch, d.h. durch Aufweis der negativen Evidenz,
gesichert wird. Das liegt daran, dass diese Denker indirekt-diskursive
Erkenntnismethoden nicht oder nur unsystematisch einsetzen. Mithin
bleiben sie in einer intuitionistischen, nur durch subjektive Evidenz
gegründeten und durch eine objektive Evidenz nicht gesicherten Er-
kenntnislehre stecken.3

Über die Tatsache hinaus, dass eine bloße positiv-intuitive
»Schau« niemals allgemein notwendige Erkenntnis statuieren kann,
da sie ja nur aufweist, beschreibt, behauptet, aber nicht argumentativ
begründet,4 bleibt besonders bei Husserl und seiner »Reduktion« der
Zusammenhang zwischen den individualen und den allgemeinen
Strukturmomenten eines Phänomens, der das eigentliche innere und
notwendige Bedingungsgefüge, d.h. das volle Wesen, ausmacht, im
Dunkeln. Im Übrigen ist es auffällig, dass das Verfahren der reduktiven
Epoché (wie auch das der eidetischen Variation, siehe unten) wesentlich
induktiv vorgeht. Die »Wesensschau«5 beruht nach Husserls eigener
Aussage nämlich auf »Vergleichung«:

50

Ausgangspunkt und Methode

3 Vgl.Husserl (1965, S. 71 f.): »Es liegt gerade im Wesen der Philosophie, sofern sie auf
die letzten Ursprünge zurückgeht, dass ihre wissenschaftliche Arbeit sich in Sphären
direkter Intuition bewegt, und… ohne den Apparat der Schlüsse und Beweise, doch eine
Fülle strengster und für alle weitere Philosophie entscheidender Erkenntnisse gewinnt.«
Genau das Gegenteil ist erweisbar: Nur indem die intuitiven Erkenntnisse erkenntnis-
kritisch durch eine indirekt-diskursiveMethodik geprüft und gesichert werden, erhalten
sie einen wissenschaftlichen Status, der über ein bloßes intuitives Meinen hinausgeht.
4 Das leistet erst die wesentlich indirekte, darum objektive Evidenz ermöglichende ar-
gumentatio ex contrario, die, indem sie die Unmöglichkeit der Verneinung eines gege-
benen Sachverhaltes bzw. Zusammenhanges erweist, die positive Notwendigkeit seines
Bestehens aufdeckt und allgemeingültig begründet.
5 Wie unsicher Husserl (1965, S. 39 bzw. EA 1911, S. 315), was die Leistungsfähigkeit
der Wesensschau betrifft, selbst ist, beweist folgendes Zitat: »Dass die imWesensschau-
en gefassten »Wesen« sich in festen Begriffen, in sehr weitem Umfange mindestens,
fixieren lassen, und damit Möglichkeiten für feste und in ihrer Art objektiv und absolut
gültige Aussagen abgeben, ist für jeden Vorurteilslosen selbstverständlich.« Zum Ersten
ist überhaupt nichts selbstverständlich, schon gar nicht objektiv und absolut gültige
Aussagen, jedenfalls nicht ohne begründenden Diskurs; und zum Zweiten relativiert
Husserl selbst durch die einschränkendenWorte »in sehr weitem Umfange mindestens«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Klar ist jedenfalls, dass im Übergang von gleichem zu gleichem Moment …
eine Einheit hervortritt, eine Einheit in der gesonderten und verknüpften Zwei-
heit, und dass sie wieder und wieder als total identisch dieselbe hervortritt,
wenn wir zu einem neuen Element S‚, dann zu S‚ übergehen…was das Interes-
se weckt, ist das in der Deckung der einzelnen Gleichen sich … abhebende Eine,
Identische … (1954, S. 389 ff.)

In denWörtern »Übergang von gleichem zu gleichemMoment«, »wie-
der und wieder«, »das in den Einzelnen sich abhebende Eine« kommt
das Induktive, das ja auf Vergleichung mehrerer Konkreta und der Ab-
straktion ihrer gemeinsamen Momente beruht, klar zum Vorschein.
Die Induktion aber ist bekanntlich nicht in der Lage, allgemein apodik-
tische Erkenntnis zu konstituieren, und somit leistet auch die Husserl-
sche Wesensschau nicht, was sie beansprucht – sie besitzt bestenfalls
heuristischen Wert.

Analog verhält es sich mit der eidetischen Variation (Husserl
1990, S. 258), die die Eigenschaften eines Phänomens so lange in mente
variiert, bis vermeintlich (!) die allgemein-typische Gestalt desselben
aufgedeckt ist. Dabei muss sie allerdings a priori festlegen, um welche
»Gestalt«, um welches begriffliche Maß zu variieren ist. Und hier liegt
das Problem, wie Schmitz (1964, S. 119–134) richtig sieht: Zum Ersten
ist die Festlegung des Punktes, um den variiert werden soll, vollkom-
men willkürlich, wie auch Husserl zugibt. Zum Zweiten kommt am
Ende der Variation als »Wesen« leicht ersichtlich genau das heraus,
was als Maß, um das variiert wird, schon vorausgesetzt wurde. Im Kern
ist die eidetische Variation also eine imaginative Induktion, die in pro-
babilistischer Weise den Idealtypus mehrerer, durch Variation vergli-
chener Phänomene herausstellt. Von notwendiger und allgemein si-
cherer Erkenntnis keine Spur.6

Damit nicht genug: In der kritischen Sicht jener Philosophen, die
die Existenz vor die Essenz (und nicht umgekehrt wie Husserl die Es-
senz vor die Existenz) stellen, erreichen beide Methoden Husserls, ge-
rade weil sie die individuellen Momente einklammern, in keiner Weise
die volle lebendige Wesensgestalt eines Phänomens, die im Nur-All-
gemeinen notwendig verloren geht. Leider begehen diese Denker ihrer-

51

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

seine Aussage. Man fragt sich ja, wie weit und warum so und so weit? Nach welchem
Kriterium?
6 Vergleiche auch die überzeugende Kritik von H. Schmitz (1964, S. 119–134) an Hus-
serls Methode. Schmitz spricht dort vom »Scheitern« der Husserlschen Methoden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seits den Fehler, das Allgemeine auf Kosten des Individuellen zu opfern
und verkennen damit, dass Existenz und Essenz, Individuelles und All-
gemeines, gar nicht trennbar sind,7 sich vielmehr gegenseitig bedingen:
Nur am individuellen Seinsgehalt kann die allgemeine Form gelten;
nur vermittels der allgemeinen Form kann der individuelle Seinsgehalt
mit anderen Wirklichkeiten zusammenhängen. Gäbe es keinen kon-
kreten Philosophen, wäre der allgemeine Begriff des Philosophen nicht
bildbar. Würde dieser nicht objektiv an den konkreten Philosophen, an
Sokrates, Platon, Kant gelten, dann könnten wir sie nicht aufeinander
beziehen, miteinander vergleichen und in Hinsicht des Philosophen-
seins für identisch erklären.

Zusammengefasst: Der wissenschaftliche Wert der eidetischen
Variation ist höchst fragwürdig, und die phänomenologische Redukti-
on im Sinne der Epoché kann kaum mehr leisten, als das Idealtypische
eines Phänomens, so wie es etwa Goethe oder Max Weber verstanden,
herauszuheben – das aber kann sie, nicht mehr und nicht weniger. Der
problematischste Aspekt an aller Phänomenologie husserlscher Pro-
venienz ist jedoch die einseitige Verabsolutierung der Intuition auf
Seiten des erkennenden Subjekts bzw. der positiven Evidenz auf Seiten
des zu erkennenden Sachverhaltes. Es fehlt das diskursiv-kritische Er-
kenntnismoment, das ein »Erlebnis« sachlich und übersubjektiv sichert
und der Gefahr der Willkür enthebt, die in vielen phänomenologischen
Untersuchungen leider nicht nur Gefahr blieb.

3. Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens
als zielf�hrende Leitbegriffe

Richten wir unsere Aufmerksamkeit nicht auf Weg und Wie der Er-
kenntnis, sondern auf das Was, den Seinsgehalt, dann ist einleitend
auf einige Grundtatsachen und deren Begrifflichkeit hinzuweisen.
Mehrfach sprachen wir schon von »Struktur«. Sie ist in der Tat ein
Grundbegriff aller Wissenschaft und bezeichnet den meist nicht nur
zufälligen, sondern innerlich konsequenten oder sogar notwendigen
Zusammenhang von mehreren, mindestens zwei Seinsmomenten
eines Sachverhalts. Sage ich, einWinkel wird von zwei Seiten begrenzt,

52

Ausgangspunkt und Methode

7 Vgl. Brandenstein (1957, S. 66–74), Essenz und Existenz. In: »Vom Sinn der Philoso-
phie und ihrer Geschichte«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dann habe ich einen notwendigen Zusammenhang, eine Struktur be-
schrieben. Kann ich sogar beweisen, dass das Gegenteil – die Begren-
zung eines Winkel nur von einer oder von mehr als zwei Seiten – un-
möglich ist, dann habe ich den Zusammenhang begründet und in
seiner inneren Notwendigkeit erkannt.

Bei diesem Beispiel handelt es sich trotz der Zeitlichkeit des Er-
kenntnisvollzugs um eine absolut statische, zeitlose Struktur; im Falle
anderer Sachverhalte, und hierher gehört das Leiden, gesellt sich zur
Struktur eine Dynamik, ein Werden. Ja die Struktur selbst ist in sol-
chen Fällen wesentlich dynamisch, was bedeutet, dass die Gesamtheit
oder ein Teil ihrer Momente nicht zugleich gegeben ist, sondern aus-
einander hervorgeht. Allerdings werden wir erkennen, dass jeder Dy-
namik eine zeitlose Grundstruktur zugrunde liegt, die eine jede Dyna-
mik erst ermöglicht und trägt. Ein reiner ontologischer Dynamismus,
ein radikaler Heraklitismus ist erweisbar unmöglich und selbstwider-
sprüchlich.

Über das Verhältnis von Struktur und Dynamik geht ein weiterer,
für alles Weltgeschehen fundamentaler Aspekt hinaus: die Genese. Sie
bezieht sich auf die »Urtatsache« von Entstehung, Werden, Aufbau,
Umbau, Wandel und Vergehen. Ein Sachverhalt wie das Leiden hat
nicht nur eine Struktur und entfaltet sich in überzeitlicher und zeit-
licher Dynamik, vielmehr entsteht er auch, taucht auf, wird hervor-
gebracht und vergeht auch meist. Damit aber setzt er »Anderes« vo-
raus, das ihn ermöglicht, erzeugt und außerhalb seiner existiert,
wodurch ein kausales Seinsverhältnis, d.h. eine echte Effizienskausali-
tät, gestiftet wird. Wir fragen: Welcher Art muss eine Wirklichkeit
sein, über welche Seinsart und über welchen Seinsgehalt muss sie ver-
fügen, um Leiden erzeugen bzw. Leiden vollziehen zu können? Es ist
klar, dass wir damit die bloß phänomenale Struktur- und Dynamismus-
frage übersteigen.

Schließlich und endlich entstehen die meisten Sachverhalte dieser
Welt nicht nur und entfalten auf dynamische Weise ihre eigene Struk-
tur, sondern sie wirken sich auch aus, sie haben Folgen, die in den al-
lermeisten Fällen sogar auf ihre Voraussetzungen zurückwirken. Es
entstehen dynamische Abhängigkeitsverhältnisse, die wir mit dem Be-
griff der Funktion zu beschreiben und zu fassen versuchen. Fällt ein
Stein auf die Erde und bildet eine Mulde, dann ist Letztere die Funktion
des Steinaufschlags. Aber auch der Stein hat (gemäß dem Gesetz von
actio und reactio) eine Veränderung erfahren, die ihrerseits die Funk-

53

Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens als zielf�hrende Leitbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tion der Gegenwirkung des Bodens ist. Analoges finden wir bei wohl
allen Folgen des Leidens: Angst erzeugt Spannung im Körper, Dauer-
spannung Schmerz und Schmerz oft wieder Angst. Am Ende stellt sich
eine Angst vor der Angst ein, also eine kreishafte Wechselbedingung,
in der die eine Angst die Funktion der anderen ist.

Struktur, Dynamik, Genese und Funktion können zusammenfas-
send auch als Dimensionen von Sinn, d.h. von objektiv intelligiblen
Seinsweisen, verstanden werden. Denn nicht nur das typisch Mensch-
liche wie z.B. psychische Motive, Affekte, Absichten usw. sind, wie die
Hermeneutik lehrt, sinnhaft, sondern alles Verstehbare, Auffassbare,
z.B. auch rein physikalische oder mathematische Strukturen, ist »des
Sinns«, was beweist, dass die menschliche Vernunft keineswegs nur
gegenüber den menschlichen Sinnbezügen, sondern allem Sein gegen-
über offen ist und mitnichten blind vor der Natur oder den idealen
Welten der Logik und Mathematik, der Ästhetik und Ethik steht.
Wir können letztlich dem Horizont des Sinns gar nicht entkommen,
ihn höchstens verdunkeln, verwirren, verfehlen. Denn selbst der Irr-
tum ist nur Irrtum in Bezug auf einen Sinn, nämlich einen erstrebten
oder unterstellten Wahrheitssinn. Die Einheit jener vier Sinndimen-
sionen wiederum dürfte im übervitalen Sinne füglich »Leben« ge-
nannt werden.

4. Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und
das Problem des Apriori

Ohne Erfahrung im einfachsten Sinne kann kein Erleben und Denken
anheben. Auch das Denken des Denkens im Sinne einer reflexiv-kriti-
schen Erkenntnistheorie setzt einen Minimalvollzug des Denkens,
durch den es sich erst seiner selbst angesichtig werden kann, voraus.
Und dieser Minimalvollzug bedarf eines Sachverhaltes, und zwar eines
konkreten, »realen« (nicht unbedingt sinnlich-realen), auf den inten-
tional bezogen es sich vollzieht. Ein primäres oder absolutes Erfah-
rungsapriori der Erkenntnis ist, da sich ein total leeres, inhaltsloses
Denken nicht vollziehen kann, unmöglich, wobei mit »Inhalt« nicht
unbedingt ein äußerer empirischer Weltinhalt gemeint ist. Entstammt
der Inhalt aus einer anderen Quelle, etwa aus der inneren Selbst-
anschauung, dann ist insofern ein relatives Apriori möglich, als hier
eine Erkenntnis zwar vor aller empirischen Welterkenntnis, aber nicht

54

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vor aller Erfahrung überhaupt gewonnen wird. Das ist z.B. der Fall,
wenn wir das Wesen des mathematischen Punktes, das Wesen des Ge-
fühls, des Gedankens, des Begriffs, des Wertes, der Erinnerung etc. (die
es ja alle in der sinnlichen Welterfahrung nicht als beobachtbare Ge-
genstände geben kann) zu bestimmen suchen. Im Grunde verstand
Kant sein Apriori in diesem relativen Sinne.

Über diese Form des relativen Apriori hinaus gibt es eine zweite
»relative«Möglichkeit eines Apriori.Wenn nämlich einmal eine Erfah-
rung gemacht worden ist, dann kann sie in vielen Fällen als sekundäres
Apriori unabhängig von weiterer Erfahrung theoretisch behandelt wer-
den, nämlich entweder reduktiv wie in Logik und Philosophie oder de-
duktiv-konstruktiv wie in der Mathematik und teilweise in der Physik.
So beobachtete z.B. die Physik Planetenbewegungen, abstrahierte da-
raus gewisse Bewegungsgesetze, rechnete dann kombinatorisch-kon-
struierend mit diesen Gesetzen, ohne erneut auf die sinnliche Erfah-
rung zurückzugreifen, weiter und stieß auf einen Zusammenhang, der
im Sinne eines sekundären Apriori die Existenz eines bisher unbekann-
ten Planeten fordert, der dann auch empirisch entdeckt wurde. So ge-
schehen bei den Planeten Neptun und Pluto in unserem Sonnensystem.

Seit Aristoteles meint nun der erkenntnistheoretische Empiris-
mus oder genauer Sensualismus, dass die Ur- und Hauptquelle, ja die
einzige Quelle der Erfahrung die sinnliche Welterfahrung sei. Es kann
kein Zweifel daran bestehen, dass sie faktisch am Anfang steht. Der
neugeborene Mensch erwacht zunächst in die sinnliche Welt seines
Leibes und seiner Umwelt hinein und ist ganz auf diese fixiert. Erst in
einem mühsamen Verinnerlichungs- und Abstraktionsprozess vermag
er andere Seinsdimensionen als Erfahrungsquellen zu entdecken. Hier
sind vor allem zwei zu nennen: die Welt der idealen Sachverhalte und
Zusammenhänge (z.B. der Mathematik, der Logik, der ästhetischen
und ethischen Werte) und die Welt der ungegenständlichen oder in-
ständlichen (Dürckheim 2001, S. 35–36) Welt der Akte und Zustände
des Subjekts selbst, die sich in der reflexiven Selbstinnewerdung offen-
baren.8 Alle drei Erfahrungsquellen sind wesentlich eigenständig und

55

Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und das Problem des Apriori

8 Eine eigentümliche Zwischen- oder Mischwelt stellt die gegenständliche Phantasie-
und Erinnerungswelt dar, in der sich reproduktiv-sinnliche und ideale Momente mi-
schen. Die Erinnerung kann sich außerdem auf unsinnlich-inständliche Akte und Zu-
stände des Subjekts richten, fällt dann also in den Kreis der reflexiven Selbstanschau-
ungswelt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


können nicht, wie sowohl der Idealismus als auch der Materialismus
meinen, aufeinander reduziert werden. Wir sind darum keineswegs
allein auf die sinnliche Erfahrung angewiesen, um z.B. das Wesen des
theoretischen Denkens, also die innere Struktur des Erkenntnisvoll-
zuges, zu erfassen. Das lässt sich an einem idealen Gegenstand, etwa
an einem reinen geometrischen Gebilde, oder einem reflexiven Zu-
stand, z.B. der Traurigkeit, genauso, ja in gewisser Hinsicht sogar bes-
ser als an einem sinnlichen Phänomen durchführen. Damit klärt sich
auch Kants Aprioritätsbegriff: Im Grunde bezieht er sich auf die sinn-
liche Erfahrung und behauptet, dass wir auch vor oder unabhängig von
dieser bestimmte Einsichten gewinnen können. Nur wurde ihm nicht
deutlich genug, dass wir auch in diesem Fall aposteriori vorgehen, d.h.
von einer Erfahrung ausgehen müssen, aber eben nun keiner sinn-
lichen, sondern einer idealen oder reflexiven Erfahrung, z.B. der Erfah-
rung der inneren Raum- und Zeitanschauung. Ein reines Apriori ist
damit so unmöglich wie eine Kritik der reinen Vernunft. Die Vernunft
ist nie »rein«, rein im Sinne von »erfahrungslos«, vielmehr muss sie
immer von einer Erfahrungsbasis ausgehen, sich durch sie hindurch-
arbeiten, sie evtl. transzendieren und wieder zu ihr zurückkehren. Es
liegt auf der Hand, dass wir auch im Falle des Leidens von einem kon-
kret erfahrenen Leidphänomen ausgehen müssen. Ist dieses wie im
Falle unseres Exemplarbeispieles als Bewusstseinstatsache einmal ge-
setzt (bzw. in derWahrnehmung nachgesetzt), dann können wir durch-
aus erfahrungsunabhängig und auf reduktivem Wege weitere Einsich-
ten gewinnen.

5. Weitere Methoden der Leidensphilosophie

»Ist Wahrheit nichts, weil sie dir Leiden bringt?«
(Euripides, zit. bei Staiger 1940, S. 35)

Wenn wir etwas erkennen wollen, müssen wir uns auf ein konkretes
Etwas richten, in unserem Fall das Leiden. Schon ein Kind, das einen
Schmerz ausdrückt, tut dies, wenn natürlich auch unreflektiert und
implizit. Erfolgt dieser »Ausdruck« vorsprachlich und leiblich, dann
können wir von einer Ausdrucksdeskription sprechen, die durchaus
sinnhaft ist, auch wenn sie sich keiner konventionalen Zeichen bedient.

Auf ihr baut die erste echte, weil sprachlich vermittelte Deskripti-

56

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on auf. Dabei wird das Erlebte irgendwie zu be- oder zu umschreiben
versucht. Wenn dies spontan und unsystematisch erfolgt, spreche ich
von der naiven oder vorwissenschaftlichen Deskription. Wenn dagegen
z.B. ein Arzt einen Befund nach gewissen, etwa zeitlichen, räumlichen
und logischen Kriterien erhebt, dann geht er geordneter vor und be-
dient sich einer wissenschaftlichen oder fast-wissenschaftlichen De-
skription. Es liegt auf der Hand, dass ohne Deskription keine Erkennt-
nis möglich ist. Ihr einfachstes, grundlegendstes Element ist der
indizierende Hinweis, der zuerst leiblich mit dem zeigenden Finger
und Blick, später rein geistig erfolgt: »Da tut es weh.«, »Dorthin strahlt
der Schmerz aus.« oder reflexiv-intentional: »Ich bin traurig und fühle
mich matt.« usw. – eine Fähigkeit, die am Ende des ersten Lebensjahres
erwacht bzw. von den primären Bezugspersonen geweckt wird. Es ist
klar, dass dieser geistige Akt nicht im eigentlichen Sinn gelernt oder
gar erklärt werden kann, da jeder Lern- und Erklärungsvorgang diesen
intentionalen Grundakt voraussetzt. Er kann nur intuitiv erfasst wer-
den und ist unmittelbar evident. Aller diskursiven Vernunft (»Ver-
stand«) geht darum notwendig ein intuitiver Vernunftakt voraus, der
keineswegs irrationaler, etwa nur »gefühlsmäßiger« Natur wäre, son-
dern im vollen Sinne »rational«, aber eben intuitiv-rational vollzogen
wird.

Wenn mehrere Phänomene beschrieben wurden, können sie ver-
glichen werden. Im Vergleich zeichnen sich dann Momente ab, die
identisch und solche, die verschieden sind. Trauer und Verzweiflung
sind beides leidvolle, bedrückende Gefühle, aber während die Trauer
eine stärker passiv-sich-ergebende Charakteristik zeigt, besitzt die Ver-
zweiflung eine stärker aktiv-aufbegehrende Dynamik. Heben wir diese
Züge heraus, dann »abstrahieren« wir vom Konkretum und umgren-
zen allgemeinere oder sogar allgemeinste Aspekte. Die Aussage: Trauer
und Verzweiflung sind Gefühle (und keine Phantasien oder Handlun-
gen), wäre eine solche durch Abstraktion gewonnene »Mehr- oder All-
gemeinheit«.

Es ist klar, dass die Abstraktion als einmaliger Akt immer nur an
Konkreta durchgeführt werden kann. Ihre Weiterentwicklung erfährt
sie, wenn sie zu einem Abstraktionsprozess wird: Gefühle sind
Gemütsbewegungen; Gemütsbewegungen sind psychische Prozesse;
psychische Prozesse sind zeitliche Abläufe; zeitliche Abläufe sind Ge-
schehnisse; Geschehnisse sind Seiendes. Man sieht, der Abstraktions-
prozess bewegt sich reduktiv auf Bestimmungen zu, die immer weni-

57

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ger konkret, immer allgemeiner und immer grundlegender werden,
nichtsdestotrotz dem konkreten Sachverhalt inhärieren und ihm da-
rum entnommen werden können. Ja, dieser Prozess kommt schließlich
an eine Grenze, die nicht mehr hintergehbar ist. Denn das Sein oder
Seiende als solches lässt sich durch Anderes nicht mehr, sondern nur
noch in sich (z.B. als immanente Seinsstruktur) bestimmen.

Auf Deskription, Vergleich, Abstraktion und hypothetischer Ver-
allgemeinerung baut die so genannte induktive Analyse auf, welche für
alle Spezialwissenschaften der Natur und des Geistes typisch ist und
deren Ziel es ist, aus einem gegebenen Phänomenbestand noch nicht
gegebene, weil »eingehüllte« allgemeinere Verhältnisstrukturen, z.B.
Gesetz- und Regelmäßigkeiten, herauszuarbeiten. Denn für den
menschlichen Geist ist es charakteristisch, dass vieles nicht gegeben
ist und nicht unmittelbar erscheint, sondern erst indirekt, eben durch
»Aufdeckung« sichtbar gemacht werden muss. Wenn ein Physiker den
Fall eines Apfels, einer Feder und eines Erzklumpen vergleicht, kann er
aus ihnen einen zuvor unbekannten, latent vorhandenen stabilen Ge-
setzeszusammenhang ihrer Bewegung abstrahieren, den er dann – hy-
pothetisch! – auf alle möglichen irdischen und kosmischen Bewegun-
gen überträgt. So ging Newton vor, als er das Gravitationsgesetz
entdeckte. Die Induktion setzt sich also aus einer wissenschaftlichen
Deskription, einer Vergleichung, einer nachgewiesen vielgemeinen
und aus einer hypothetisch allgemeinen Abstraktion zusammen. Denn
dass jene drei Körper gemäß dem Gravitationsgesetz zur Erde fallen, ist
gewiss, während es nur wahrscheinlich (und real nie feststellbar) ist,
dass alle Körper des gegenwärtigen, vergangenen und zukünftigen
Kosmos gravitieren.

Da die Induktion vom gegebenen Konkretum auf dessen allgemei-
nere Bestimmungen und Bedingungen zurückgeht, ist sie ein redukti-
ves, d. h. vom Bedingten zum Bedingenden fort- oder besser rück-
schreitendes, Verfahren. In der Regel dringt sie nur bis zu jenem
Punkt vor, an dem ein allgemeines Gesetz gefunden werden kann, das
noch mehr oder weniger anschaulich in den Konkreta selbst mitgege-
ben, primär aber verhüllt ist und darum durch die Abstraktion in die
ideale Anschauung gehoben werden muss. Anders verhält es sich mit
einer »Reduktion«, die jene Bestimmungen eines Konkretums zu er-
mitteln sucht, die nicht mehr weiter differenzierbar sind, also den phä-
nomenologischen Grund eines Gegebenen ausmachen. Hier ist von
einer Fundamentalanalyse oder Fundamentalreduktion zu sprechen:

58

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn ich von einem gegebenen Dreieck nicht nur die Höhe, die Fläche
usw. ermittelt habe, sondern so weit fort und zurück schreite, bis mir
klar wird, was ein Winkel, eine Strecke, ein Punkt, eine Zahl, ja über-
haupt eine quantitative Größe ist, dann bin ich zu jenen Grundbestim-
mungen des Dreiecks vorgedrungen, die zwar noch anschaubar sind,
aber nicht mehr weiter analysiert, d.h. auf andere Momente zurück-
geführt werden können. A. v. Pauler (Logik, Versuch einer Theorie der
Wahrheit, 1929, S. 5–7, S. 269–276) hat diese im Grunde uralte Me-
thode wieder ins philosophische Bewusstsein gehoben, der Induktion
und Deduktion gleichhoch zur Seite gestellt und in ihr, eben weil sie zu
den letzten gegenständlichen Gründen eines Sachverhalts vorzudrin-
gen sucht, die philosophische Erkenntnismethode schlechthin erblickt.
Auch hier gelangen wir also von einem Gegebenem, dem Dreieck etwa,
zu etwas, das primär verhüllt und nicht gegeben ist, aber durch die
phänomenologisch-reduktive Analyse in die Anschauung gehoben
werden kann. Offensichtlich ist die Reduktion nicht mit der Induktion
identisch, obwohl diese jene, jene aber nicht diese impliziert. Während
die Induktion als Ziel das »Vielgemeine« oder das »Umfangallgemei-
ne« hat und innerhalb der Grenzen der Erfahrung bleibt, hat die Re-
duktion das »Einfachallgemeine« oder »Grundallgemeine« zum Ziel
und überschreitet sogar, wenn sie zur reduktiv-regressiven Analyse
wird, die Grenzen der Erfahrung.9 So beschreibt Newtons induktiv ge-
wonnenes Gravitationsgesetz das Verhalten wahrscheinlich aller phy-
sischen Körper, während die Erkenntnis, dass jeder Körper rein mathe-
matisch endlos teilbar ist und also keinen letzten endlichen Teil besitzt,
reduktiv gewonnen wird. Natürlich kommt einer reduktiven Erkennt-
nis, wenn sie mit innerer Notwendigkeit gilt, sekundär immer eine
induktiv allgemeine Umfangsgeltung zu: Wenn ein Körper aufgrund
seines Körperseins (rein mathematisch) keinen letzten, d.h. unteil-
baren endlichen Teil haben kann, dann gilt dies auch für alle möglichen

59

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

9 Nur die reduktiv-regressive Analyse vermag, wie ich sogleich darstelle, wissenschaft-
lich korrekt, kritisch, allgemeingültig und rational nachvollziehbar die Grenzen der
Empirie zu transzendieren. Deswegen ist sie die Erkenntnismethode der metaphysi-
schen Philosophie par excellence, wie Pauler und Brandenstein mit Nachdruck betonen
und z.B.Hessen (1932) in seiner klärenden Schrift »Die Methode der Metaphysik«, sich
weitgehend auf Pauler stützend, überzeugend darlegt. Allerdings gelingt Hessen nicht
die vollständige Durchklärung der deduktiven Methode und ihre Abgrenzung von der
Reduktion, ein Mangel, dem wir bedauerlicherweise schon bei Pauler begegnen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


physischen und idealen Körper überhaupt (woraus natürlich nicht
folgt, dass sie auch real physikalisch geteilt werden können).

Über diese Erkenntnisgrenze ist nur dadurch hinauszugelangen,
dass jene Seinsvoraussetzungen eines Phänomens gesucht werden, die
nicht mehr selbst im Phänomen gegeben, darum prinzipiell in diesem
nicht anschaubar sind und also indirekt erschlossen werden müssen.
Eine reduktive Analyse kann noch zeigen, welches die Grundmomente
des Leidens sind, aber sie kann nicht klären, wie und woher das Leiden
überhaupt kommt. Dies leistet erst eine regressive Analytik, also eine
Analyse, die zu jenen logischen und ontologischen Seinsvoraussetzun-
gen eines Phänomens zurückschreitet, die über dasselbe hinaus-
gehen.10 Wenn die Physiker vom heutigen Zustand des Weltalls aus
auf seinen möglichen Beginn im Urknall oder Psychoanalytiker von
gewissen erlebbaren Symptomen auf Strukturen des Unbewussten zu-
rückschließen, dann bedienen sie sich der regressiven Analyse. Hierbei
handelt es sich wesenhaft um eine logische Erschließung, die über jede
mögliche Erfahrung hinausgeht (also transempirisch bzw. transzen-
dent genannt werden darf) und darum »metaphysische Dignität« be-
sitzt. Denn der Urknall und das Unbewusste können niemals beobach-
tet werden, sie sind, um mit Kant zu sprechen, prinzipiell keine
Gegenstände einer möglichen Erfahrung. Fast alle Wissenschaften ar-
beiten mit dieser Methode, so z.B. die Archäologie, die Historik, die
Kriminalistik, die Tiefenpsychologie usw. – sie alle streben, auch wenn
sie es oft abstreiten, über das Phänomenale hinaus und versuchen zu
dessen transzendenten Seinsvoraussetzungen zu gelangen. Der
deutsch-ungarische Philosoph Bela v. Brandenstein (Von der Methode
der Metaphysik, 1965b, Kap. 18) hat diese Methode, die latent immer

60

Ausgangspunkt und Methode

10 Husserl lehnt in der von ihm inaugurierten Phänomenologie diesen Erkenntnisweg
leider von vornherein ab, wohl in der Hauptsache darum, weil er darin nur eine meta-
physische, d.h. in seinem Sinne schlecht spekulative »Deduktion« sieht. In Wahrheit
sind analytische Reduktion und regressive Analyse aber streng von der Deduktion zu
unterscheiden, denn während jene immer vom Bedingten »rückwärts« zum Bedingen-
den gehen, kann die echte Deduktion, die mathematische, progressiv von der Vorgestal-
tung zur Nachgestaltung, also in gewissem Sinne vom Bedingenden zum Bedingten,
vom Grund (»Allgemeinen«) zur Folge (»Besonderen«) streng notwendig voranschrei-
ten. Dieser Weg steht dem philosophischen Denken nicht offen, weswegen die Ver-
wechslung von Deduktion und Reduktion bzw. Regression, die wir schon bei Descartes
(der die mathematische Deduktion mit der regressiven Analyse gleichsetzt) und Kant
antreffen, eine fatale, folgenschwere Verwirrung stiftet, die bis heute die Philosophie
schwer belastet.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der Philosophie lebte, wiedererweckt, von ihren begriffspoetischen
Verunreinigungen befreit und zur wichtigsten Erkenntnismethode der
Philosophie erhoben. Dabei betont er vor allem ihre kritische Kom-
ponente (Grundlegung der Phil., Bd. 4, Wissenschaftslehre, 1966,
S. 181–198: Das Evidenzproblem), durch die die Wissenschaftlichkeit
der transzendenten philosophischen Erkenntnis gesichert wird. Es han-
delt sich dabei um den Aufweis der negativen Evidenz mittels der ar-
gumentatio ex contrario. Was heißt dies?

Eine Erkenntnis, die auf einer direkten intuitiven, aber bislang
nicht begründeten und darum nicht rational allgemeingültigen Evi-
denz basiert, wird dadurch hinterfragt und erkenntnistheoretisch be-
gründet, dass ihr Gegenteil angenommen und mit allen logischen Fol-
gen durchgefochten wird. Stößt man am Ende dieses Diskurses auf
einen Selbstwiderspruch, dann hat sich die negative Evidenz als die
indirekte Absicherung der positiven, nun auch rational allgemeingülti-
gen Evidenz eingestellt.11

Nur in dieser Form verdient die transempirisch-regressive Ana-
lyse den im besten Sinne gemeinten Namen der »Spekulation«. Denn
ihre begrifflichen Diskurse heben immer in einem (ohne Selbstwider-
spruch nicht leugbaren) Erfahrungssein und dessen immanenter, be-
grifflich zu fassender Logizität an und suchen auf kritischem Wege,
d.h. durch Selbstinfragestellung, die notwendigen transempirischen
Seinsvoraussetzungen des in Frage stehenden Phänomens oder Pro-
blems zu ermitteln. Aus reinen Begriffen lässt sich, wie Kant zu Recht
gegen die »deduktive Metaphysik« eines Spinoza (später eines Hegel)
betont, also in der Tat nichts herleiten, da es reine Begriffe gar nicht
gibt. Aber aus erfahrungsgesättigten Begriffen lassen sich sehr wohl
erfahrungstranszendente Verhältnisse, insofern sie mit Notwendigkeit
in die phänomenale Immanenz ragen, erschließen. Ohne solch eine
kritisch-regressive Methode ist Philosophie in ihren wichtigsten Dis-
ziplinen, nämlich als »Grundwissenschaft« (Ontologie), »Wirklich-
keitswissenschaft« (Metaphysik), Kosmologie und Anthropologie un-
möglich. Denn in allen diesen Wissenschaften haben wir es mit
Seinsregionen zu tun, die sich nicht im Phänomenalen erschöpfen, ja

61

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

11 Entsteht bei der argumentatio ex contrario kein Selbstwiderspruch, dann muss die
Ausgangsthese, die positive Evidenz, als scheinbar richtig entlarvt und als falsch ver-
worfen werden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darin nicht einmal ihr Wesenhaftes12 zeigen. Das verkannten Husserl,
Scheler und z.B. auch Heidegger.

Von all diesen Verfahren sind die progressiven, genetischen, syn-
thetischen, konstruktiven, kombinatorischen oder mit einem Wort die
deduktiven Verfahrensweisen streng zu unterscheiden.13 Während die

62

Ausgangspunkt und Methode

12 Damit ist natürlich klar, dass die Sachverhalte dieser Seinsregionen (z.B. Gott, die
Materie an sich, das Unbewusste etc.), selbst wenn mit Notwendigkeit und in ihrem
Dasein und teilweise auch in ihrem Sosein (Wesen) erkenntnissicher erschlossen, auch
nicht wesenhaft erkannt, d.h. direkt angeschaut, unmittelbar erlebt, »geschaut« werden
können. Insofern hat D. v. Hildebrand (1950, S. 78–91) Recht, wenn er die intuitive
Wesensschau als höchste Erkenntnisform und –methode hinstellt. Sie ist aber nur inso-
fern die höchste Erkenntnis, als sich nur in ihr alle Erkenntnis voll erfüllt, d.h. ganz und
gar bei ihrem Gegenstand ankommt. Aber sie ist nicht die höchste wissenschaftliche
Erkenntnisform, insofern sie als rein positive Erkenntnisintuition erstens kein Erkennt-
nisergebnis zu sichern vermag (daher sich in der Tat oft täuscht), ihr also der Wissen-
schaftsstatus abgeht, und sie zweitens unendlich viele Sachverhalte gar nicht erreichen
kann, eben all jene, die sich prinzipiell der direkten Intuition, der unmittelbaren We-
sensschau (nicht aber der regressiven Erschließung) entziehen. Trotzdem gilt katego-
risch, dass jede indirekte Erkenntnis auf einer positiv evidenten Erkenntnis, einer un-
mittelbaren Gegenstandsschau aufbauen muss; erst beide zusammen bilden die für den
Menschen mögliche Gesamterkenntnis, innerhalb deren Grenzen unendlich viel nicht
unmittelbar erschaut werden kann. Das wäre erst dann möglich, wenn der Mensch nicht
nur die Existenz des Absoluten erschließen, sondern direkt »in sein Antlitz« blicken
könnte, was ihm aus eigener Kraft verwehrt ist. Im Übrigen ist Hildebrand als erschlie-
ßendes Verfahren nur die (mathematische) Deduktion bekannt, die er zu Recht für das
philosophische Erkennen als inadäquat einstuft, die er aber zu Unrecht mit dem indirek-
ten philosophischen Erkennen gleichsetzt. Von der Existenz des reduktiv-regressiven
Verfahrens, das ja alle großen Philosophen in einem fort anwenden, weiß Hildebrand
nichts. Dieses Schicksal teilt er mit allen Husserlschülern und wohl allen Phänomeno-
logen.
13 Einen schwer bestimmbaren und auch allgemein umstrittenen Status nimmt die
»transzendentale Deduktion« in der Kritik der reinen Vernunft (1881) von Kant ein
(Transzendentale Elementarlehre, zweites Hauptstück, Von der Deduction der reinen
Verstandesbegriffe, S. 103–137), zweifellos das Kernstück seiner theoretischen Philoso-
phie. Die Verwirrung kommt dadurch auf, dass Kant erstens von Deduktion spricht und
zweitens behauptet, diese sei apriorischer Natur, womit er sagen will, dass gewisse Be-
dingungen der Möglichkeit aller Erfahrung unabhängig (also a priori) von aller (!) Er-
fahrung ermittelt werden können und aufgrund dieser Erfahrungsunabhängigkeit mit
notwendiger Geltung im Erkenntnisgegenstand (!) auftreten. Betrachten wir Kants
Ausführungen genau, dann müssen wir feststellen, dass er bei der »deduktiven« Ermitt-
lung transzendentaler, d.h. die Erfahrung a priori bestimmender Formen (Zeit und
Raum) und Kategorien (Grundbegriffe wie Kausalität und Substanz) erstens zwar nicht
nur von einer sinnlichen, aber durchaus von einer unsinnlich-anschaulichen Erfahrung
ausgeht, so vor allem von der Erfahrungsgewissheit des Selbstbewusstseins (des empi-
rischen Ichs oder der empirischen Apperzeption), und dass er zweitens nicht im mathe-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oben genannten Methoden wesentlich »zurückgehen« (nämlich von
einem gegebenen Bedingten zu den gegebenen oder nichtgegebenen
Bedingungen dieses Bedingten, von der Folge zum Grund, vom Beson-
deren zum Allgemeinen), also reduktiv-regressiver Natur sind, schrei-
ten die jetzt zu betrachtenden Methoden vorwärts (nämlich von den
Voraussetzungen, den Gründen zu den Folgen). Dabei müssen wir Ver-
fahren unterscheiden, deren Fortschreiten irgendwie »gebunden« und
geregelt ist, von denen, deren Fortschreiten völlig ungebunden erfolgt.
Wenn ich erkannt habe, was die 1 als Einser-Menge bedeutet, und zu-
dem die Regel der Addition verstanden habe, dann kann ich aus der 1
ohne weiteren Rückgriff auf irgendeine Empirie endlos weitere Men-
gen, eben 2,3,4 usw. »konstruieren« oder »kombinieren«, also deduzie-
ren.14 Dabei bin ich zwar frei, überhaupt diese Deduktion durchzufüh-
ren (denn ich kann es ja auch lassen), wenn ich mich aber dazu
entschlossen habe, ist meine Freiheit völlig dahin, dann muss ich –
dem Axiom der 1 und der Regel der Addition gemäß – gleichsam wie

63

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

matischen Sinne deduziert, allerdings auch keine Induktion betreibt, sondern im vollen
Sinne reduktiv-analytisch vorgeht. Denn er versucht (etwa im 3. Kapitel: Von der Syn-
thesis der Recognition im Begriffe), aus einer unsinnlichen Gegebenheit, eben dem un-
mittelbar gewissen Selbstbewusstsein (als dem Bedingten), deren notwendige transzen-
dentale Bedingungen (transzendentale Apperzeption, unwandelbares Bewusstsein und
gewisse Grundbegriffe usw.) herauszuarbeiten, also vom gegebenen Bedingten zum
nicht unmittelbar gegebenen Bedingenden zurück und nicht deduktiv vorwärts zu
schreiten. Von Deduktion im mathematischen Sinne also keine Spur! Dafür alles echte
»Reduktion«, d.h. Rückführung des ontologisch Späteren, aber epistemologisch-er-
kenntnismäßig Früheren (des Bedingten) auf das ontologisch Frühere, aber epistemolo-
gisch Spätere (das Bedingende). Dabei wird offenbar, dass diese reduktive Analyse nie-
mals apriorisch ansetzen kann, d.h. vor aller (auch innerer) Erfahrung (sondern
höchstens vor aller sinnlichen Erfahrung!), und dennoch die transzendentalen, vor der
Erfahrung schon wirksamen (aber nicht vor, sondern nur in der Erfahrung erfassbaren)
Bedingungen der Erfahrungsgegebenheiten mit Notwendigkeit erschließen kann. Ge-
wiss also gibt es vor der Erfahrung, d.h. in diesem Sinne a priori, wirksame Bedingun-
gen der Erfahrung (und zwar sowohl von Seiten der Vernunft als auch von Seiten des zu
erkennenden Sachverhaltes her), doch können sie nicht »a priori«, d.h. vor der Erfah-
rung, sondern nur in und mit dieser, sprich a posteriori aufgedeckt werden. Dabei muss
es sich keinesfalls nur um sinnliche Erfahrungen handeln, vielmehr umfasst »Erfah-
rung« die sinnliche, die ideale und die reflexive Erfahrung.
14 Die 1 fungiert dabei als die endliche Grund- oder Urquantität, die 2,3,4 usw. fungie-
ren als die von ihr abgestalteten endlichen Folgequantitäten. Genau betrachtet ist die 1
allerdings nicht allgemeiner als die 2,3 usw., sondern nur einfacher, grundlegender. Es ist
darum verfänglich zu sagen, die Deduktion schließe vomAllgemeinen zum Besonderen.
Im Grunde ist das nicht der Fall und mit keiner Methode möglich!

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Rechenmaschine endlos ganz bestimmte Mengengrößen pro-
duzieren. Charakteristisch an diesem Verfahren ist seine Gebunden-
heit, sein deduktiv-ableitend-synthetisches Moment und seine pro-
gressive Dynamik, wobei die Synthese darin besteht, zu einem
Gegebenen, der 1 hier, etwas hinzuzutun, was in der 1 als solcher nicht
gegeben ist, eben eine nochmalige 1, um die 2 zu bilden. Nach diesem
»logistischen« Gesetz arbeiten alle Computer. Die Deduktion, die ur-
sprünglich immer progressiv, sekundär auch ingressiv erfolgen kann
(d.h. von den Folgen zu den Gründen zurückgestaltet), ist die Haupt-
methode aller Mathematik, Statistik und mathematischen Naturwis-
senschaft (Brandenstein, 1970, S. 391–400).

Von dieser progressiven Deduktion ist streng die progressive, aber
weitgehend ungebundene Degression zu unterscheiden: Wenn ich spa-
zieren gehe und einen Fuß vor den anderen setze, dann leite ich nicht
aus dem ersten Schritt den zweiten ab, sondern ich setze ihn schöp-
ferisch-neu und nahezu unabhängig vom vorangegangenen Schritt
hinzu. Dabei kann es sein, dass der zweite Schritt – gegenüber der
Richtung des ersten Schrittes völlig überraschend – eine Richtungs-
änderung initiiert, aber es kann auch sein, dass überhaupt kein Schritt
erfolgt oder der Schritt zurückgeht. Alle Entwicklung, Genesis und
Dialektik ist wesentlich degressiv und kann daher niemals deduziert
werden. Wird dies dennoch wie bei Spinoza in seiner »Ethik« und bei
Hegel in seiner »Logik« versucht, schleichen sich methodische Zwitter-
gestalten wie die angeblich notwendige Dialektik Hegels in das Denken
ein. Im Grunde beruht alle schlechte Spekulation auf der Verwechslung
der (totisch-qualitativen) Degression mit der (mathematischen) De-
duktion oder der (logischen) Reduktion bzw. Regression. Alles Geneti-
sche, ob dialektischer oder nichtdialektischer Art, lässt sich nur durch
die mit- und nachvollziehende degressive Deskription erfassen. Nie-
mand kann rein logisch aus der oralen Phase Freuds die anale oder aus
der sensomotorischen die präoperationale Phase Piagets ableiten, son-
dern er muss diese Abfolge beobachten und beschreiben, und kann erst
danach einen möglichen inhärenten sachlogischen Zusammenhang der
beiden Phasen herausanalysieren, mehr ist nicht möglich.

Damit wird auch klar, wo die Synthese ihren Ort unter den Me-
thoden hat: Synthetisch ist die mathematische Progression (sei es als
deduktive Kombination oder Konstruktion), und synthetisch ist die de-
skriptive Degression. Während jedoch jener ein notwendigartiger Cha-
rakter zukommt, ist diese wesentlich ungebunden-frei und kann daher

64

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keinen logisch zwingenden Status konstituieren. Völlig unmöglich er-
weist sich auf diesem Hintergrund die Möglichkeit einer synthetischen
Analyse, sei es als logische Reduktion oder Regression. Jedes Urteil ist
darum, das ist gegen Kants Urteilslehre in der Einleitung zur »Kritik
der reinen Vernunft« zu betonen, wesentlich analytisch, denn in einem
Urteil wird immer eine Abstraktion bzw. Analyse vollzogen: Von
einem gegebenen Sachverhalt wird ein im Sachverhalt liegendes Ele-
ment, Moment oder immanenter Zusammenhang ausgesagt. Das heißt
aber keineswegs, wie Kant meinte, dass analytische Urteile erstens aus-
schließlich an die mögliche Empirie gebunden seien und zweitens keine
neue Erkenntnis geben könnten. Denn jene Bedingungen eines gege-
benen Sachverhaltes, die jenseits seines Gegebenseins liegen, sind mit
Notwendigkeit oder Wahrscheinlichkeit aus seiner Struktur erschließ-
bar, während jene noch verborgenen Bedingungen, die in ihm liegen,
aber von uns nicht unmittelbar gesehen werden, wenn auch oft müh-
sam, so durchaus herausgeschält werden können. Analytische Urteile
können also echt neue und sogar transempirische Erkenntnis geben
und sind dennoch niemals synthetisch. Synthetisch ist vielmehr das,
was dem Urteil vorausgeht, z.B. die mathematische Synthese von 5
und 7 zu (5+7) oder die physisch-reale Synthese von Körperlichkeit
und Schwerkraft in der Natur. Das sah Kant irgendwie, verwirrte es
aber in seiner Lehre vom synthetischen Urteil. Schließlich wirkte sich
die unvermeidbare Sprachfassung von Urteilen fatal aus: Denn in der
Tat ist ein Satz immer die synthetische, also schaffend-bildende, de-
gressiv vorwärts schreitende Zusammensetzung von Satzteilen, wäh-
rend das von ihm gemeinte und ausgedrückte Urteil wesenhaft ana-
lytisch und rückschreitend vorgeht!

Was das Leiden betrifft, werden wir uns auf die Ausdrucksdeskrip-
tion, die vorwissenschaftliche und die wissenschaftliche Deskription,
die phänomenologisch-reduktive Analyse, die analytische Induktion
und die transphänomenologisch-regressive Analyse stützen. Die ma-
thematische Deduktion kommt nur in Ausnahmefällen zum Einsatz
(z.B. bei der Aufstellung des logistischen »Leidenskalküls«). Die wis-
senschaftliche Synthese besteht zum einen in der Zusammenschau
aller deskriptiv, induktiv und reduktiv-regressiv gewonnenen Erkennt-
niszusammenhänge, zum anderen in ihrer sprachlichen Vergegenwär-
tigung.

Zusammenfassend bin ich also der Überzeugung, dass eine echte,
d.h. intuitiv und methodisch-diskursiv begründete, kritisch gesicherte,

65

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


systematisch-gegenstandsgerechte, allgemein verbindliche und ratio-
nal nachprüfbare Wissenschaft vom Leiden möglich ist. Wie alle Wis-
senschaft wird sie mit einem ersten Hinweis (Indikation) auf die Sache
– ein konkretes Beispiel – und ihre Problematik beginnen, übergehen
zu einem ersten Aufweis der Struktur des Leidens, der im Rahmen
einer Deskription erfolgt, fortschreiten zu einem Erweis der phänome-
nologischen Grundbeziehungen dieser Struktur, was durch die reduk-
tive Analyse der Bedingungsverhältnisse dieser Struktur geschieht,
und, wo möglich und nötig, wird sie mit einem Beweis der inneren
Notwendigkeit dieser Strukturverhältnisse endigen, was mittels der
regressiven Analyse, dem Aufweis der negativen Evidenz und der ar-
gumentatio ex contrario erreicht werden soll.

6. Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis

Eine subjektiv-individuelle Evidenz wird erst dadurch wissenschaftlich
relevant, dass sie intersubjektiv vermittelbar und sachlich-objektiv be-
gründbar ist. Habe ich z.B. erkannt, dass Farben primär zweidimensio-
nal und sekundär dreidimensional ausgedehnt sind, dann kann ich dies
mitteilen und mit den Erfahrungen der Anderen vergleichen. Finde ich
mich bestätigt, dann lässt sich der Geltungsumfang dieser Erkenntnis
induktiv endlos erweitern, ohne allerdings auf diesem Wege zu einer
vollen Allgemeingültigkeit dieser Erkenntnis zu kommen. So verhält
es sich mit aller induktiven Erkenntnis, sei es in den Natur-, sei es in
den Geisteswissenschaften. Auch das Gravitationsgesetz Newtons
kann immer nur den Status einer wahrscheinlichen Allgemeingültig-
keit annehmen. Das würde sich ändern, wenn es einen Weg gäbe, die
Notwendigkeit der Zweidimensionalität der Farben (oder des Gravita-
tionsgesetzes) und damit ihre Allgemeingültigkeit aus der Sache selbst,
d.h. aus dem Sosein der Farben, zu erweisen.

Im Falle der Farben ist das gewiss sehr schwierig, wenn auch viel-
leicht nicht unmöglich. In anderen, vor allem den mathematischen und
logischen Gegenstandsfeldern ist die Notwendigkeit und mit ihr die
Allgemeingültigkeit leichter zu erweisen: So lernen wir schon früh,
durch rein geometrische Umgestaltung zu beweisen, dass ein planes
Dreieck nur 180 Grad umfassen kann, dass also das Dreiecksein (und
damit jedes Dreieck) durch das Moment der 180 Grad notwendig be-
dingt ist. Wenn dieser Zusammenhang beweisbar ist, und zwar aus der

66

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sachlage selbst heraus, also analytisch, dann konstituiert sich mit der
Notwendigkeit auch eine mögliche echte oder apodiktische Allgemein-
heit. Wir können dann behaupten: Immer wenn drei Punkte durch drei
gerade Strecken verbunden werden, müssen sie 180 Grad umfassen,
ergo gilt dies für jedes seinsmögliche und denkbare plane Dreieck und
also für jedes mögliche Denken und d.h. für jeden möglichen Denken-
den überhaupt, sei er Mensch, Geist oder Gott. Man sieht, es ist die im
Objekt selbst bestehende Notwendigkeit, die die sachliche Allgemein-
heit fundiert und nicht, wie Kant meinte, das Denken. Und es ist die
sachliche Allgemeinheit, die wiederum die intersubjektive Allgemein-
heit fundiert und nicht umgekehrt, wie die Konventionalisten meinen.

Wie aber erkennen wir die Notwendigkeit? Indem wir in einem
Sachverhalt solche Bedingungen seines Bestehens aufweisen, ohne die
er nicht so bestünde, wie er besteht. Diesen Notwendigkeitserweis
kann eine Induktion niemals, sehr wohl aber eine reduktive oder re-
gressive Analyse erbringen. Denn es macht einen fundamentalen Un-
terschied, ob ich z.B. in einem Akt des Geistes die Intentionalität ent-
decke und dann in endlos vielen weiteren Akten vergleichend
wiederentdecke, oder ob es mir gelingt zu zeigen, dass aktive, d.h. sich
selbst bestimmende Geistigkeit (sei es alsWollen, Denken oder Fühlen)
sich ohne Intentionalität nicht konstituieren kann. Dieser Erweis ist
durchaus möglich. Die Notwendigkeit gründet demnach immer in
einem Bedingungsverhältnis unterschiedener Momente eines Sach-
verhaltes. Dabei ist es gleichgültig, ob der Sachverhalt als ganzer kon-
tingent ist oder nicht. So ist es kontingent, ob ich mir ein Dreieck vor-
stelle oder nicht, ob ich es mir mit oder ohne einen rechten Winkel
denke. Wenn ich es mir aber vorstelle, dann kann ich nicht umhin, es
mit 180 Grad zu denken.

Hier können wir an zwei andere, historisch bedeutsame Versuche
erinnern, die Notwendigkeit eines Strukturzusammenhanges in einem
Sachverhalt zu ermitteln: Es handelt sich um das transzendentale
Apriori Kants (1881, Einleitung, S. 35–47) und um die ideierende Va-
riation Husserls (1990, S. 255–270). Ersterer gründet die Notwendig-
keit einer Erkenntnis darin, dass er sie auf das Subjekt und dessen
Nicht-anders-Denken-Können bezieht, also etwa die Notwendigkeit
der 180 Gradheit aller Dreiecke auf die im Subjekt und nicht im Sach-
verhalt selbst verwurzelte Raumanschauung zurückführt. Danach ist
es das Subjekt, das nicht anders als räumlich anschauen kann und daher
etwa die geometrischen Gebilde als notwendig in ihrer Struktur

67

Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfährt. Durchdenken wir diesen Ansatz, müssen wir rasch sein Schei-
tern konstatieren. Schon die einfache Tatsache, dass es unendlich viele
geometrische Gebilde gibt, deren innere Zusammenhänge keinen not-
wendigen Status aufweisen, erschüttert Kants Konzept, da es ja logi-
scherweise keinen Unterschied zwischen notwendigen und nicht-not-
wendigen räumlich-geometrischen Zusammenhängen, z.B. zwischen
einem Dreieck und der Gestalt eines Staubkorns, begründen kann. Da-
rüber hinaus gibt es keinen erfahrbaren Hinweis, dass der Bedingungs-
zusammenhang etwa zwischen dem Dreieck und seinen inneren Ver-
hältnissen vom anschauenden Subjekt herstamme, dagegen aber
unmittelbare Gewissheit, dass dieser Zusammenhang dem angeschau-
ten Objekt selbst inhäriert.

Husserl (vgl. ausführlich Römpp 2005) dagegen fundierte die
Notwendigkeit zwar im angeschauten Gegenstand selbst, aber sein me-
thodischer Erweis dieser Notwendigkeit ist, wie ich sowohl für die in-
tuitive Wesensschau als auch für die ideierende Variation bereits ge-
zeigt habe, unzureichend. Vor allem die ideierende Variation ist nichts
anderes als eine verkappte Induktion. Denn mit jeder Variation wird ja
in Wahrheit ein neuer anderer, wenn auch mehr oder weniger ähn-
licher Gegenstand neben den exemplarischen Gegenstand gesetzt, mit
diesem verglichen und aus dem Vergleich die vorhandene oder nicht
mehr vorhandene Übereinstimmung, folglich Mehrgemeinsamkeit er-
mittelt. Nichts anderes tut die Induktion, die bekanntlich nie die Er-
kenntnis einer echten Allgemeingültigkeit begründen kann. Im Unter-
schied zur üblichen empirischen Induktion, die sich auf sinnlich
vermittelte Gegenstände bezieht, basiert die ideierende Variation Hus-
serls allerdings auf imaginativ gesetzten Gegenständen, was sie be-
stimmt nicht »notwendiger« macht.

Damit sollte deutlich geworden sein, dass die Notwendigkeit eines
Bedingungszusammenhanges nur im Gegenstande selbst und nicht im
Subjekt gründet und dass die Methode, diese Notwendigkeit und mit
ihr die Allgemeingültigkeit aufzuweisen, die reduktive, evtl. auch
regressive Analyse ist, die vom Bedingten ausgehend seine oft verbor-
genen Bedingungen herausarbeitet und durch eine argumentatio ex
contrario – also die probatorische Negation jener aufgewiesenen Be-
dingungen – beweist, dass das Bedingte ohne jene Bedingungen nicht
bestehensfähig ist, und also diese Bedingungen für sein Sosein notwen-
dig und damit für jedes solches Bedingte allgemein gültig sind. Wenn
nun irgendein Subjekt dieses Bedingungsverhältnis nachvollzieht,

68

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann es nicht anders als diese Erkenntnis gewinnen. Die sachliche Not-
wendigkeit fundiert somit die subjektive, und diese beiden zusammen
fundieren die intersubjektive »Notwendigkeit«, wobei die letzteren (im
Gegensatz zur ersteren) auf dem freien Akt beruhen, sich überhaupt
erkennend auf jenes sachliche Bedingungsverhältnis einzulassen. Kurz:
Eine Wesensschau im Sinne einer direkten Schau der Grundstruktur
eines Phänomens ist möglich, aber wissenschaftliche, d.h. begründende
und kritische Dignität erhält sie erst durch eine diskursive Gegen-
stands- oder Sachanalyse, niemals durch bloße Intuition, wie Husserl
meint. Genau dies werden wir am Phänomen Leiden aufzuweisen ver-
suchen.

7. Ontisch – existenzialontologisch – transzendental –
fundamentalontologisch

Wenn wir unser Vorhaben mit traditionellen Begriffen umschreiben
wollen, ergibt sich ungefähr folgende Struktur: Ausgehend von kon-
kret-ontisch erfahrenen Lebensgehalten, hier von konkreten Leiden,
suchen wir in deren empirischem Bestand grundlegendere, das ontisch
Seiende bedingende ontologische Strukturverhältnisse aufzudecken.
Ontisches und Ontologisches ist hierbei zeitlich zugleich gegeben, lässt
sich also niemals in zeitliche Sukzession auseinander legen bzw. gene-
tisch auseinander entwickeln. Andererseits haben einmal etablierte on-
tologische Muster, also Selbst- undWeltentwürfe, eine präformierende
und selektive Potenz, was heißt, dass sie die weitere konkrete, ontische
Erfahrung eines Menschen und deren innere Verarbeitung wesentlich
bestimmen, wenn auch nicht vollkommen determinieren. So wird ein
Mensch, der von früher Kindheit an die tief greifende und andauernde
Erfahrung von Gleichgültigkeit seitens seiner wichtigen Bezugsper-
sonen gemacht hat, sehr wahrscheinlich im späteren Leben ein Grund-
gefühl von Heimatlosigkeit, Unbehaustheit, vielleicht sogar existen-
zieller Sinnlosigkeit entwickeln und entsprechend diesem Gefühl sein
Leben einrichten, ja fatalerweise sein Leben so führen und deuten, dass
er jenes Grundgefühl immer wieder bestätigt findet. Im Falle solcher
existenzieller Grundstrukturen spricht Heidegger von »Existenzia-
lien«, also von ontologischen Grundbestimmungen des menschlichen
Daseins, die in Bezug auf ein bestimmtes einzelnes Leben einen uni-
versalen Status annehmen, allerdings jederzeit revidiert werden kön-

69

Ontisch – existenzialontologisch – transzendental – fundamentalontologisch

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen, wenn auch in der Regel unter großen Mühen. Über das ontisch-
ontologische Strukturverhältnis der konkreten menschlichen Existenz
hinaus lässt sich weiter fragen, wer wie warum wozu dieses Struktur-
verhältnis hervorbringt, also initiiert und gestaltet. Im Sinne Husserls
handelt es sich hierbei um die transzendentalphänomenologische Di-
mension, also um die Frage, wer wie jene ontisch-ontologischen Struk-
turverhältnisse »konstituiert«. In der hier vorgelegten Arbeit wird ver-
sucht, diese beiden Ansätze von Husserl und Heidegger im Sinne einer
»phänomenologischen Existenzialanalyse« zu verbinden.

Damit nicht genug sollen auch die letzten Seinsgrundbestimmun-
gen des Leidens erhellt werden, also alle jene Seinsmomente, die alles
menschliche Dasein und Tun tragen, darum auch jeder subjektiven
Konstituierung entzogen, dieser vielmehr vor- und mitgegeben sind.
Dabei zeigt sich, dass diese Seinsgrundbestimmungen im Sinne der
mittelalterlichen »Transzendentalien« fundamental in dem Sinne sind,
dass sie eine weitere Fundierung verbieten, sich also selbst begründen
oder fundieren. Dadurch wird auch offenbar, dass die Fundamentalon-
tologie Heideggers bezüglich des menschlichen Daseins, ja des Seins
überhaupt in zweierlei Hinsicht unzureichend ist: Erstens sind die
Existenzialien Heideggers gar nicht grundlegend, sondern werden von
einer tieferen Seinsstrukturschicht getragen und bestimmt, die Hei-
degger nicht im Entferntesten sah; und zweitens gelingt es ihm nir-
gends, das angeblich Fundamentale seiner Existenzialien zu erweisen;
er behauptet dies nur.

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass den Heidegger-
schen Existenzialien, wie es scheint, in mancher Hinsicht die logisch-
kognitiven Denkstrukturen, die Piaget, die emotionalen und ethischen
Strukturen, die Scheler und Hartmann, die volitiv-kognitiv-emotiona-
le Ichstruktur, die Brandenstein entdeckt haben, entsprechen. Das wäre
noch eingehender, als es hier möglich ist, zu klären. Vielleicht aber
vermag die hier vorgelegte Arbeit am Phänomen Leiden doch diese
»Abgleichungsarbeit« auf den Weg zu bringen und einen kleinen Bei-
trag dafür zu leisten.

Es muss betont werden, dass alle vier genannten Strukturschich-
ten – die ontisch-empirische, die existenziale, die transzendentale und
die fundamentalontologische Schicht – immer zugleich bestehen, also
niemals genetisch auseinander hervorgehen, auch wenn sie sich natür-
lich, wie das obige Beispiel andeutet, in der Zeit entfalten und in der
Zeit in komplexer Weise einander beeinflussen und bestimmen. Es gibt

70

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


also keinen Zustand des Menschen, in dem eine der vier genannten
Strukturschichten, die im Übrigen keineswegs statisch, sondern hoch-
dynamisch sind, fehlen könnte, es sei in pathologischen Fällen, und
auch da wohl nie vollständig. Immerhin mag eine existenziale, trans-
zendentale und (im Heidegger übersteigenden Sinne) fundamentalon-
tologische Psychopathologie hieran ansetzen und überprüfen, welche
Ausfälle, Überkompensationen und Verzerrungen in Bezug auf die ge-
samte Seinsstruktur des Menschen möglich sind. Auch für dieses De-
siderat mag die hier vorgelegte »Philosophie des Leidens« einen Bei-
trag leisten.

8. Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden

Einer der Grundbegriffe der jasperschen Philosophie ist die »Existenz«.
Darunter versteht er jenen Seinskern des Menschen, der »der mögliche
Grund für die Freiheit des Denkens und Handelns« ist (Hoffman,
S. 85). Während Jaspers unter »Welt« alles das versteht, was Objekt
bzw. Gegenstand des Denkens werden kann, betont er nachdrücklich,
dass die »Existenz« niemals Objekt der Erkenntnis werden kann. Nur
indem der Mensch sich ergreift und vollzieht, kann er seine Existenz
erhellen, jedoch nicht »begreifen«. Aus einem fundamentalen ontolo-
gischen Dualismus, eben dem zwischen Existenz und Welt (wobei zur
Welt auch das »Dasein« des Menschen als konkrete physisch-soziale
Realität gehört), leitet Jaspers also einen erkenntnistheoretischen Dua-
lismus ab. Dessen wichtigster Zug besteht in der Zurückweisung der
Möglichkeit einer begrifflichen Erfassung der Existenz. Nach Jaspers
sind nur Dinge, Gegenstände, Welthaftes begrifflich fassbar, während
sich die Existenz als Vollzug, Freiheit, Entscheidung, Geschehen sol-
cher Erfassung entzieht. Dies gründet bei Jaspers in der Überzeugung,
dass alles begriffliche Denken statisch ist bzw. nur statisch-endliche
Sachverhalte, nicht aber dynamische, geschichtliche, alles Endliche
transzendierende Wirklichkeiten erkennen kann, es sei um den Preis
der Verdinglichung, die aber gerade das Entscheidende der »Existenz«
verfehlt.

Da nun das »Leiden« zweifellos ein Vollzug ist und kein Gegen-
stand (im dinglichen Sinne), würde das aus Jaspers’ Sicht die Unmög-
lichkeit bedeuten, das Leiden begrifflich zu bestimmen, ja überhaupt
seine Struktur (falls vorhanden) zu erkennen. Darum sind wir genötigt,

71

Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


uns mit Jaspers’ Erkenntniskritik auseinander zu setzen. Besteht sie zu
Recht? Bzw. worin hat sie Recht, worin trifft sie vielleicht nicht zu?

Übereinstimmung zwischen Jaspers und der hier vertretenen
Position besteht in der Einsicht, dass der Mensch in seinem existenziel-
len Kern, etwa als Person, als Subjekt, kein Ding, sondern Vollzug, Akt,
Freiheit, Geschehen ist. Daraus folgt klar und eindeutig, dass der
Mensch als Ding (z.B. als Körper, als Leib) nicht zureichend erfasst
werden kann. Wenn der Mensch in seinem Kern aber Akt, Vollzug
und Geschehen ist, dann lässt er sich gewiss auch als endliche, ein für
alle Mal fest bestimmte Wirklichkeit nicht festlegen. Denn alles Sein,
was aus sich selbst wirksam ist, ist erweisbar überendlich, d.h. trans-
zendiert jede mögliche endliche Grenze. Und gewiss liegt darin der
Hauptgrund, warum sich über einen Menschen, solange er lebt, kein
endgültiges Urteil fällen lässt. Der Mensch hat immer die Möglichkeit,
in einem neuen Akt der Selbstbestimmung anders zu sein als seine
gesamte bisher gewordene Existenz. Folgt daraus aber, wie Jaspers
meint, die Unmöglichkeit der begrifflichen Erkenntnis der »Existenz«?
Keineswegs. Schon Jaspers selbst gibt ja »existenzielle« Begriffe an wie
Freiheit, Entscheidung,Wahl, Transzendenz, Glaube usw., mit denen er
das Wesen der Existenz vom Wesen bloßer passiver Gegenstände zu
unterscheiden sucht. Jaspers verkennt aber noch Weiteres:
– Erstens gibt es einen Erkenntnismodus, der, indem er sich auf Unge-
genständliches (oder Inständliches) bezieht, selbst sich ungegen-
ständlich vollzieht.

– Zweitens können wir auch begrifflich-ungegenständliche Erkennt-
nisse gewinnen. Begriffe sind also nicht notwendig auf bloß gegen-
ständliches (auf endliches, passives) Sein beschränkt.

– Drittens taugen Begriffe keineswegs nur für die Erfassung statischer
Wirklichkeiten, sondern können auch die Strukturverhältnisse dy-
namischer Vorgänge erfassen und »abbilden«.

– Viertens ist erweisbar jede Wirklichkeit, also auch die »Existenz«,
aus statischen und dynamischen Strukturelementen komponiert.

– Und fünftens ist zwar jeder Begriff ein bloß gegenständliches Gebil-
de (entweder rein ideell oder, wenn versprachlicht, auch reell), ein
Objekt, aber die Erkenntnis, die er vermittelt, ist ein ungegenständ-
licher, echt existenzieller Akt, ohne den jener Begriff gar nicht zu-
stande kommt.

Am Beispiel des Leidens lassen sich die fünf Punkte veranschaulichen.
Das Leiden als Akt, als Erlebnis (z.B. als Trauer, Reue, Scham, Angst)

72

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist in der Tat nicht gegenständlich erfahrbar und erfassbar (außer es
vergegenständlicht sich als Mimik, Gestik, Aktion, Sprache, Werk und
kann dann mittelbar bestimmt werden), vielmehr kann und muss es
durch direkte Selbstanschauung, also durch lebendig durchfühlte Re-
flexion erfahren und erkannt werden. So kann ich unmittelbar wissen,
dass ich traurig bin, und zwar in reflexiver Selbstfühlung. Erkenntnis
erfolgt also keineswegs nur gegenständlich-dezentriert, sondern kann
sich auch reflexiv-intuitiv (ja sogar reflexiv-diskursiv) vollziehen. In
diesem Fall wird immer eine inständlich-ungegenständliche Wirklich-
keit erfahren und erfasst. Solche Erkenntnis kann nun im zweiten
Schritt durchaus begrifflich, ja diskursiv-begrifflich ausgebaut werden.
So kann sich der Trauernde z.B. über die Intensität, die Dauer, die
Rhythmik, den Anlass, die Ursache, die Folgen seiner Trauer Klarheit
verschaffen – alles auf begrifflich-ungegenständlicheWeise. Durch sol-
che begriffliche Arbeit wird der Trauernde keineswegs verdinglicht
oder für alle Zeiten festgelegt, vielmehr lassen sich die begrifflich ge-
fassten (Selbst-) Erkenntnisse durchaus für neue, weitere Einsichten
oder Korrekturen offen halten. Begriffe »fixieren«, wenn sie wahr sind,
nur das, was jetzt so und nicht anders ist; sie beziehen sich auf Gewor-
denes, dessen Faktizität zwar für den Augenblick »fixiert« ist, deswe-
gen aber keineswegs künftige Wandlung ausschließt. Wenn ein gefühl-
loser Mörder nach seiner Tat bereut, dann hebt das die Wahrheit, dass
er früher gefühllos war, nicht auf. Nicht die Begriffe fixieren, es ist die
Irreversibilität der wirklich gewordenen Möglichkeiten, die fixiert.
Und diese Fixierung hebt den »Fluss der Wirklichkeit« keineswegs auf:
Obwohl der Rhein weiter fließt, ist und bleibt die »fixierende« Aus-
sage, dass er in den Alpen entspringt und ins Meer mündet, richtig.
Bleibendes und Wandelndes können durchaus miteinander bestehen,
ja es zeigt sich, dass jede wandelbare Wirklichkeit nur dadurch wirklich
ist, dass sie in ihrem Seinsgrund von unwandelbaren Strukturmomen-
ten getragen wird. Die Dichotomie von Jaspers – hie unbestimmbare,
weil geschehende Existenz, dort bestimmtes, weil räumlich-zeitlich be-
grenztes Dasein, hie Dynamik, dort Statik, hie unbegriffliche Existenz-
erhellung, dort begriffliche Welterkenntnis – lässt sich nicht halten.
Begriffliche Erkenntnis kann sowohl Gegenständliches als auch In-
ständliches, sowohl Welt als auch Existenz, sowohl Werdendes als auch
Überzeitliches sachgerecht erhellen und bestimmen, letztlich weil Be-
griffe auf »Wahrheit« zielen, die jene Gegensätze umfasst. Im Wei-
teren schließen sich Dynamik und Statik, ja nicht einmal Gegenständ-

73

Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit und Ungegenständlichkeit vollständig voneinander aus. Jeder
Dynamismus wird von überzeitlichen, überdynamisch-statischen Mo-
menten bestimmt; und gerade der ungegenständliche Seinskern des
Menschen (der wegen seiner Ungegenständlichkeit nie direkt von au-
ßen, sondern nur in der inständlichen Reflexion erfahrbar und be-
stimmbar ist) sucht sich im Leib, in der Sprache, in der Aktion und im
Werk zu »verdinglichen«, d.h. sichtbare Welt, erfahrbarer Gegenstand
zu werden. Im besonderen Fall des Menschen wird sich das Subjekt
sogar erst auf diesen »Umwegen« seiner selbst bewusst. Und schließ-
lich vollzieht sich auch bei jeder begrifflich gegenständlichen Erkennt-
nis ein existenziell-ungegenständlicher Erkenntnisakt, die Einsicht
nämlich, ohne die eine Begriffsbildung (wenn sie wirklich etwas be-
greift) unmöglich wäre.

9. Einleibung, Empathie und Kernintuition (M�glichkeit und
Grenzen der Kommunikation im Leiden)

»Wie du auch bist, so diene dir selber als Quelle der Erfahrung
… denn in jedem Falle hast du an dir eine Leiter mit hundert
Sprossen, auf welchen du zur Erkenntnis steigen kannst.«
(Nietzsche, Menschliches Allzumenschliches)

Da das Leiden kein äußerer oder innerer Gegenstand ist, also weder ein
Sinnesding noch ein Phantasieobjekt, sondern ein ungegenständlich-
inständlicher Selbstvollzug, ist es nicht möglich, es rein objektal zu
fassen. Nur in der introspektiv-reflexiven Selbstanschauung können
wir ihm begegnen, und auch da nur, wenn wir es nicht völlig distanziert
und »kühl« betrachten, sondern uns im Sinne einer Selbstaffektion
oder Selbstempathie berühren und »hineinziehen« lassen. Wir wissen
als Psychotherapeuten zu gut, wie sich das eigene Leiden wegrationali-
sieren und dadurch entschärfen lässt. Leiden, auch das eigene, ist nur
erkennbar durch mit-leiden, also durch die Bereitschaft, sich in seinen
Strudel hineinzubegeben.

Dies gilt umso mehr für das Leiden eines Anderen, in den wir
nicht unmittelbar hineinschauen bzw. uns hineinleben können. Um
hier etwas zu erfahren, ist es nötig, sich vom leiblichen, also mimisch-
gestisch-bewegungsmäßigen Ausdruck und von der sprachlichen Mit-
teilung des Anderen leiblich und emotional anrühren, in Schwingung

74

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und in Bewegung15 versetzen zu lassen, ja mehr noch sich über die
subtile Kenntnis seiner inneren und äußeren Leidensbedingungen, also
über ein intimes und umfassendes Verstehen in ihn hineinzuversetzen,
d.h. sich an seine Stelle, die Stelle eines »identisch Anderen«16, so gut
es geht, zu setzen, worin zweifellos eine »synthetische Leistung« von
außerordentlicher Bedeutung zu sehen ist. Weizsäcker (1946, S. 28–
29) nennt dies die »transjektive Erfahrung«, Brandenstein (1966,
S. 192) spricht von Kernintuition, und zweifellos geht sie über die vo-
rangehende »Einleibung«17 (Schmitz 1998, S. 52–63) und die voran-
gehende Empathie hinaus, wiewohl sie diese beiden voraussetzt. Klar
ersichtlich ist die eingeleibt-eingefühlte Kernintuition die Basis aller
echten intersubjektiven Hermeneutik.

Zu Einleibung und Empathie sind wir von Geburt an befähigt,
schon rein leiblich, und in den ersten Jahren wird diese Fähigkeit, wenn
nicht behindert, durch den emotional-vorsprachlichen Dialog, das so
genannte »affect attunement« (Stern 1992, Kap. 7, Dornes 1999,
Kap. 7), zwischen Mutter und Kind ausgebildet. Die Kernintuition da-
gegen verlangt einen neuen, auch mühsameren Akt, der ein höheres
intellektuelles Niveau, d.h. Verstehensbereitschaft, Phantasie und den
Willen umfasst, »sich dorthin, an die Stelle des Anderen zu setzen«
und ein »Ich-Anderer« zu werden (vgl. das Konzept der »theory-of
mind«)18. Vor dem Kindergartenalter dürfte dieses Niveau nur rudi-
mentär erreicht werden. Damit ist klar, dass die Natur des Leidens rein
rational nicht zureichend erfasst werden kann; wir benötigen auch
emotionale, praktische und nicht zuletzt leibliche Strategien, sein We-

75

Einleibung, Empathie und Kernintuition

15 Dabei muss es zu keiner real-leiblichen Nachbewegung kommen; es genügt auch ein
rein phantasmagorischer Bewegungsvollzug, der im Übrigen mit der Entdeckung der
»Spiegelneurone« durch die neuere Neurowissenschaft objektal nachgewiesen werden
konnte.
16 Husserl hat die Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis anderer Subjektivität
tief dringend gesucht und teilweise, wenn auch nicht vollständig gefunden. Zentral
wurde für ihn dabei die fremde Leiblichkeit als ein von einem anderen Ich originär
erfahrener Körper.
17 Schmitz (1998, S. 28–49) unterscheidet zwischen der wechselseitigen und der einsei-
tigen Einleibung; nur die erstere führt zu einer echten »Du-Evidenz«.
18 Nach Fonagy (2003) und anderen entwickelt der Mensch erst mit 18 Monaten eine
»Theory-of-Mind«, d.h. die Vorstellung, dass der Andere ein nicht unmittelbar erfahr-
bares Innenleben mit eigenen Motiven und Absichten hat. Dornes (2004) spricht von
einem »mentalistischen Weltbild« zu diesem Zeitpunkt der psychischen Entwicklung
des Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen zu verstehen. Darum tritt die Wissenschaft vom Leiden, verglichen
mit anderen Wissenschaften, wohl auch so spät auf, jedenfalls als sys-
tematische Wissenschaft. Denn erstens steht uns das Leiden zu nahe,
wir sind allzu sehr involviert und befangen, um darüber distanziert
nachdenken zu können; zweitens reißt uns seine überwiegend emotio-
nale Natur vom ruhig betrachtenden Nachdenken weg; drittens galt es
lange Zeit als der vorwiegend rationalen Wissenschaft nicht würdig;
und viertens wurde es oft, völlig zu unrecht, dem animalischen Anteil
des Menschen zugeordnet. Aber selbst reine Geister und Engel können
leiden, wie die Religionen aller Zeiten berichten; und das Christentum
– und nicht nur dieses – brachte sogar einen leidenden Gott hervor. In
Abwandlung des schönen Satzes von V. v. Weizsäcker (Gestaltkreis,
1973, S. 3): »Um Lebendes zu erforschen, muss man sich am Leben
beteiligen.«, können wir also auch für das Leiden sagen: »Wer das Lei-
den verstehen will, muss sich am Leiden beteiligen.« – mitfühlend,
mitdenkend, mitkämpfend.

10. Sprache und Leiden

Einfache Wahrnehmungs- und Denkakte geschehen zweifellos in gro-
ßer Zahl vor- und unsprachlich. Doch ist ein komplexerer Gedanken-,
geschweige denn Begründungsgang ohne Versprachlichung kaum
möglich. Soll eine Mitteilung gar erfolgen, dann bedarf es eines Medi-
ums, das nichtsprachlicher, z.B. ausdruckshafter, oder sprachlicher Na-
tur ist. Komplexe Inhalte können nichtsprachlich nur beschränkt ver-
mittelt werden, dazu ist Sprache nötig.

Der Grundbaustein der Sprache ist das verbale Zeichen. Es ist aus
seinem Bedeutungsgehalt, dem Bezeichneten (Signifikat), und dem Be-
zeichnungsmittel, dem Bezeichnenden (Signifikant), zusammengesetzt
(vgl. Saussure, 1967, S. 76–79), wobei dieses – vermittelt durch die
subjektiv-intentionale Aktivität des Sprechenden – objektal-intentio-
nal auf jenes verweist.19 Dieser Verweisungsvorgang ist selbst nicht

76

Ausgangspunkt und Methode

19 Wir müssen also unterscheiden: den bedeutungshaften Zeichengehalt (Signifikat),
das bedeutende Zeichenmittel (Signifikant), das Zeichenmedium (Laute, Luft etc.), den
Bezeichnenden (Signifikator) und den Adressaten. Der bedeutungshafte Zeichengehalt
wiederum kann nur intrapsychisch bestehen oder in der äußeren Realität vorkommen
und heißt dann »Referent«. Das logisch-strukturelle Verhältnis zwischen Signifikat und
Signifikant ist sehr komplex, am wichtigsten ist die Substitutionsfunktion: Der Signifi-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr bezeichenbar, sondern muss unmittelbar verstanden werden, ist
also un- und vorsprachlich. Kleine Kinder sind ungefähr ab dem 7./8.
Lebensmonat dazu in der Lage, und sie tun das nicht verbal, sondern
durch den körperlichen Fingerzeig. Einem geistigen Wesen muss und
kann man nicht erklären, was das ist, ein Fingerzeig – es begreift dies
unmittelbar, weil der Fingerzeig unmittelbar eine Sinnrichtung und
Sinndynamik, also Intentionalität ausdrückt. Ein Tier kann mit einer
zeigenden Geste nichts anfangen – ihm sind der geistige Sinn und das
(frei gehandhabte) Intentionale weitgehend verschlossen, eben weil es
zur Konstituierung eines personal-intentionalen Aktes nicht in der
Lage ist.

Mittels zahlloser Zeichen und ihrer komplexen syntaktischen Ver-
knüpfung lassen sich die kompliziertesten geistigen Sinn- oder Bedeu-
tungsverhältnisse repräsentieren und mitteilen. Bei dieser »Semiose«
gibt es keine obere Grenze – Sprache wird immer wieder erfunden. Es
ist allerdings zu beachten, dass Denken und Sprache keineswegs, wie
lange behauptet wurde, identisch sind. Denn Sprache ist immer we-
sentlich linear und sukzessiv, während das Denken außer seiner Suk-
zessivität auch parallel und »übersukzessiv« zusammenschauend ar-
beitet. Im Satz: »Die Rose ist eine Pflanze.« folgt der Begriff Pflanze
dem Begriff Rose zeitlich nach, doch sachlich besteht die Pflanzenform
in der Rose, und eben genau das erkennt das Denken und sucht es in
der – im Grunde dafür unzulänglichen Sprache – auszudrücken.

Auch im Falle des Leidens wirkt der Sprachgenius schon seit Ur-
zeiten und hat eine feine Unterscheidung getroffen (vgl. Wörterbuch,
Duden 1989). »Leiden«, ahd. lidan, bedeutet ursprünglich nämlich
»reisen, besonders mit dem Schiff«, »in der Fremde unterwegs sein«,
was zur damaligen Zeit sehr gefährlich war, später dann auch »dulden,
ertragen«, während »Leid«, mhd. leit, trotz seiner vordergründigen
Ähnlichkeit mit dem Wort Leiden einer anderen Etymologie folgt und
»hässlich, widerwärtig, unangenehm, unrecht« bedeutet. Später wer-
den wir sehen, dass dieser Differenz eine sachlich fundamentale Tatsa-
che zugrunde liegt, die meist, so leider auch von J. Hauser (2004,
S. 122) in seiner gehaltvollen Arbeitsdefinition von Leid, übersehen

77

Sprache und Leiden

kant steht für den Signifikaten und kann ihn sprachlich auf diese Weise vermitteln.
Leiden etwa ist niemals ein empirisch-außenweltlicher Gegenstand, sprich ein »Refe-
rent« (außer in Hinsicht seines leiblichen oder sprachlichen Ausdrucks), es bleibt in
seinem Vollzug und von seiner Quelle her wesentlich verborgen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird. Nehmen wir das weitere Umfeld hinzu: Erleiden, Durchleiden,
Ausleiden, verleiden, leidig, jemanden gern leiden, Aufleiden (Rilke)
etc., dann offenbart uns die Sprache einen großen Schatz an bedeu-
tungsvollen, in den Sprachgeist inkarnierten Einsichten. So wichtig es
ist, aus diesen Quellen zu schöpfen, so unmöglich ist es, allein oder
überwiegend darauf – wie Heidegger in seiner späten Seinsphilosophie
– eine Philosophie des Leidens zu gründen. Denn nicht alles, was ge-
dacht werden kann, ist versprachlicht, und außerdem folgt die Sprache
nicht nur Erkenntnis-, sondern auch pragmatischen und ästhetischen
Rücksichten, nicht selten auf Kosten von theoretischer Klarheit und
Prägnanz.

Schließlich und endlich belehrt uns gerade das Leiden über die
Grenzen der Sprache: Im schwersten Leiden kann der Mensch ver-
stummen, ohne deswegen bewusstlos oder völlig geistestaub zu sein.
Ja die Sprache selbst vermag es noch, diese Grenze zu bezeichnen,
wenn sie von »unsäglichen Qualen« und »sprachlosem Verstummen«
im Leiden spricht. Die Dichter – z.B. Hölderlin, Trakl, Rilke, Kafka –,
aber auch die Maler, Bildhauer, Musiker wissen über diese Grenzerfah-
rung des Sprachlosen am »sprechendsten« zu berichten:

»… die Mauern stehn sprachlos und kalt,
im Winde klirren die Fahnen.«
(Hölderlin, Hälfte des Lebens)

11. Das Realit�tsproblem des Leidens und das Leiden im Traum

»Das Unglück zwingt, das als wirklich anzuerkennen,
was man nicht für möglich hält.«
(Simone Weil, Schwerkraft und Gnade, 1952)

Wer leidet und dies reflexiv fühlt und weiß, der zweifelt nicht am
Wirklichkeitsgehalt seines Leidens, z.B. an seiner Trauer, seiner Ent-
täuschung, seiner Handlungshemmung, seines Missverständnisses,
seiner Hoffnungslosigkeit. Und doch ist diese volle Wirklichkeit kein
»Ding der Welt«, kein sinnlich vermitteltes Geschehen und dement-
sprechend nicht unmittelbar intersubjektiv verifizierbar. Ob einer
wirklich leidet und gar wie, lässt sich von außen immer nur näherungs-
haft beurteilen – weit ist hier das Feld für Irrtümer und Täuschungen.
Immerhin aber würde kaum jemand leugnen, dass das Leiden dem An-

78

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derenmittelbar zugänglich ist, etwa, wenn es sich non-verbal-mimisch
ausdrückt oder sprachlich mitgeteilt wird. Der Grad an Gewissheit, der
hier erreicht werden kann, bewegt sich allerdings immer nur im Hori-
zont des Wahrscheinlichen, wie bei jeder empirisch und intersubjektiv
vermittelten Erkenntnis.

Wenn ich hier eine Wissenschaft vom Leiden vorlege, so kann sie
letztlich nur von jedem Einzelnen in ihrem vollen Wahrheitsgehalt
beurteilt werden, denn niemals ließen sich diese Zusammenhänge
sprachlich vermitteln, wenn der Adressat selbst keine echte Leidens-
erfahrung gemacht hätte (was natürlich unwahrscheinlich ist). Da
andererseits in der Frage des Leidens die berühmt-berüchtigte Reali-
tätsfrage nicht aufkommt, also die Frage, inwieweit unseren Sinnes-
empfindungen gewisse Weltdinge – nach Kant »Dinge an sich« – ent-
sprechen, eben weil das Leiden eo ipso kein Sinnesding ist und in
seinem vollen Wirklichkeitsgehalt nur »innenempirisch« erfahren
und erfasst werden kann, muss ein jeder, wenn er über eine Leidens-
erfahrung verfügt, meine Lehre vom Leiden vollständig aus eigenen
reflexiven Kräften überprüfen. Das Problem, das sich mit dem Leiden
stellt, ist daher nicht primär das Realitätsproblem, sondern das Pro-
blem, die psychische Wirklichkeit des Leidens einem anderen adäquat
über das Medium der physischen Realität zu vermitteln. Überhaupt
ließe sich das Problem auf den Zusammenhang von »Realität« und
»Wirklichkeit« reduzieren, also auf die Frage, wie nicht-physische
Wirklichkeiten in der physisch-realen Welt, in Natur und Kultur, be-
stehen können und wie beide miteinander wechselwirken. In der Me-
taphysik des Leidens werden wir zeigen, dass das Leiden die bestimmte
Vollzugsweise eines selbständig bestehenden personalen Wesens, also
eines geistigen Ding-an-sich, ist. Insofern kann das Leiden nicht bloß
ein (passives, unselbständiges) Phänomen sein.

Aus dem anerkannten Wirklichkeitsstatus des Leidens lässt sich
hier schon die Hinfälligkeit all jener Philosophien konstatieren, die als
Quelle der Erkenntnis ausschließlich die Sinnesempfindung gelten las-
sen, also der englische Empirismus oder besser Sensualismus von
Locke und Hume bis hin zu modernen Formen des Positivismus, der
analytischen Philosophie und gewisser Formen der Phänomenologie,
wie wir ihnen etwa bei Mach, Avenarius, Russell und Wittgenstein
begegnen. Denn das Leiden ist keine Sinnesempfindung! Wer daher
an einem beinharten Positivismus festhalten will, muss konsequent
ein Phänomen wie das Leiden oder wenigstens seine denkerische und

79

Das Realit�tsproblem des Leidens und das Leiden im Traum

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissenschaftliche Durchdringung leugnen. Ihm sei geraten, an dieser
Stelle die Lektüre meiner Arbeit zu beenden.

Und trotzdem: So unleugbar die subjektive Wirklichkeit und Evi-
denz des Leidens ist, so sehr konfrontiert es uns über das erlittene Übel
mit einer Wirklichkeit, die uns übersteigt und sich uns daher partiell
oder total verschließt. Denn da gibt es Etwas, das ich – solange ich leide
– noch nicht verstehen und praktisch in mein Selbst-Welt-Bild inte-
grieren kann, etwas, das stört und nicht da sein soll, sich aber als un-
abweisbar daseiend aufdrängt. Wenn dem so ist, dann transzendiert
sich im Leiden jedes Subjekt hin zu einerWirklichkeit, die weiter reicht
als sein bisheriger Horizont, dann eröffnet sich gerade im Leiden mehr
Wirklichkeit, größeres Sein.

Solches Sein kann in mehreren Richtungen liegen. Die erste und
selbstverständlichste zielt auf das unser Erleben überschreitende Sein
der empirischen Welt. Aus ihm erfahren wir eine endlose Zahl an Wi-
derfahrnissen, die uns erschüttern, in Frage stellen und beeinträchtigen
können. Ihre Herkunft ist uns in der Regel unverfügbar, ihre Daseins-
quellen sind oft, ja im Letzten verborgen. Aus einer gegensätzlichen
Richtung kommen die Widerfahrnisse, die unserer Innerlichkeit, unse-
rer seelischen Tiefe entsteigen. Exemplarisch mag hierfür das Traum-
leben stehen, in dem wir nicht weniger (zumeist sogar mehr!) leiden
als im wachen Alltagsleben.20 Auch hier kennen wir nicht aus unmit-
telbarer Erfahrung die Quelle des Geschehens. Und schließlich können
leidvolle Widerfahrnisse aus der »Höhe« auf uns eindringen, aus der
Höhe des Gewissens, der Wertewelt und damit verbunden aus der Hö-
he Gottes, Dimensionen, die uns fordern, warnen, bedrohen. In allen
Fällen werden wir mit einem »Anderen« konfrontiert, das sich Eingang
in unsere oft so beengte, bequeme und vorurteilshafte Welt erzwingt,
ohne sich vollständig zu offenbaren. Hier wird das Leiden zum Salz der
Selbstrelativierung, des Werdens, des Neuen, der Entwicklung, der
Umkehr und der Reifung.

Zusammengefasst: Da der Akt des Leidens nicht unmittelbar ob-
jektiviert (wie eine körperliche Krankheit z.B.) bzw. objektivierbar ist,
kann seine innere Struktur, seine eigenste Sachhaftigkeit, nur reflexiv

80

Ausgangspunkt und Methode

20 Vergleiche meine Arbeit: »Der Traum und sein Ursprung. Eine neue Anthropologie
des Unbewussten« (Alber, Freiburg 2008).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfahren und erkannt werden. Drückt er sich in Mimik, Gestik und
Sprache aus (was weder notwendig noch vollständig möglich ist), dann
vergegenständlicht er sich sekundär und wird intersubjektiv darstell-
bar. Wir müssen also zwischen einer Objektivität (Vergegenständli-
chung) unterscheiden, die intersubjektiv und empirisch zugänglich ist,
und einer Objektivität (Sachhaftigkeit, inneren Wahrheit), die nur re-
flexiv angeschaut und nie zu einem »Ding«, zu einem empirischen
Gegenstand werden, sich darin aber, z.B. in der Mimik oder in einem
Kunstwerk, ausdrücken kann. Analoges gilt natürlich vom krankhaften
Leiden (etwa von einer Neurose), während eine physische, ja auch eine
soziale Störung oder Krankheit immer schon primär objektiviert, d.h.
gegenständlich beschaffen, ist. Bei allen psychosomatischen und psy-
chosozialen Störungen gehen darum Subjektivität, Objektivität und
Intersubjektivität eine unauflösbare und komplexe Einheit ein.

12. Leiden und Wahrheit

Das Leben auf dieser Erde wird von einem solchen Ausmaß an
Schmerz, Leid, Unglück und Unrecht gequält, dass ein Denker wie
Schopenhauer (1859, Bd. II, Kap. 46, S. 687–689) nur von der schlech-
testen aller möglichen Welten, ein Denker wie Cioran (1979) nur von
der Welt als »verfehlter Schöpfung« und als Werk eines »bösen Demi-
urgen« zu sprechen vermag. Im Allgemeinen wird daher das Leiden als
Tatsache weniger in Zweifel gezogen als die Möglichkeit, das Leben
von Leid und Unglück zu befreien. Füglicherweise dürfen wir das
Leiden als eine »Tatsachenwahrheit« im Sinne von Leibniz verstehen:
Es gibt das Leiden, Leiden in zahllos vielen Formen. Seinem empiri-
schen Status nach kann es in seinem Wahrheitsgehalt allerdings nur
probabilistisch und approximativ erfasst werden. Wann sich ein Lebe-
wesen in einem leidvollen Zustand befindet und wie dieser genau be-
schaffen ist, kann aus diesem Grund nie mit absoluter Gewissheit fest-
gestellt werden.

Neben der Tatsachenwahrheit gibt es aber eine zweite Dimension
der Wahrheit, die Leibniz »Vernunftwahrheit« nennt. Sie bezieht sich
nicht auf die Existenz oder Faktizität eines Sachverhaltes, hier des Lei-
dens, sondern auf seine Wesensgestalt, seine innere, immanente
Grundstruktur. Und in dieser Hinsicht wird die vorgelegte Arbeit den
Erweis zu bringen versuchen, dass das Leiden von einer Grundstruktur,

81

Leiden und Wahrheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer »immanenten Idee«, bestimmt wird, ohne die es nicht das sein
könnte, was es ist, eben Leiden. Und zweitens werden wir, indem wir
die fundamentale Schicht dieser Struktur ermitteln, zeigen, dass sie
jedem möglichen konkreten Leiden zukommt. Hier haben wir es nicht
nur mit der faktischen Wahrheit des Leidens, seinem Dasein, zu tun,
sondern mit seiner objektiven, insofern nachprüfbaren Seins- oder
Strukturwahrheit, mit seinem wesenhaften Sosein, seiner Essenz. Ge-
lingt es, diese sachgerecht zu enthüllen, dann haben wir einen notwen-
digen Sach- und damit Erkenntniszusammenhang entdeckt. Damit
wird natürlich nicht behauptet, dass es Leiden notwendig gebe (das
wäre anderweitig zu überprüfen), sondern dass dem Leiden, wenn es
faktisch da (und damit als Ganzes kontingent) ist, in seiner immanen-
ten Seinsstruktur notwendige Gültigkeit eignet.

Damit erschöpft sich die Wahrheitsproblematik keineswegs. Zu-
erst stellt sich nämlich die Frage, inwieweit Sprache und philosophische
Sprache zumal überhaupt in der Lage sind, dem Wesen des Leidens
nahe zu kommen, seine gewiss vielschichtige und lebendig-dyna-
mische Wesensgestalt in Worte und Begriffe zu bannen. Sollten wir
das nicht den Dichtern überlassen? Nein, zumindest dann nicht, wenn
wir den Anspruch erheben, das Leiden begrifflich zu fassen. Sollte dies
möglich sein, dann gelingt dies gewiss der Philosophie besser als der
Kunst, die ihre Welt mit den bildlichen, symbolischen und rhyth-
mischen Mitteln der Phantasie und des Gefühls hervorzaubert. Das
zweite Problem betrifft die kommunikative Reichweite des Leidens.
Wie jeder schmerzlich erlebt hat, ist es oft sehr schwierig, Leiden mit-
zuteilen, verständlich und nacherlebbar zu machen. Hat der Andere
analoge Erfahrungen nicht gemacht oder ist zur Empathie und Kernin-
tuition nicht bereit bzw. nicht fähig, dann bleibt der Leidende not-
gedrungen mit seinem Leiden allein. Ein wahrlich häufiger und quä-
lender Fall.

Wieder eine andere Wahrheitsdimension des Leidens eröffnet
sich, wenn wir die Wechselwirkung von Erkenntnis und Leiden ins
Auge fassen. Da alle Leiden, wie noch zu erweisen sein wird, von star-
ken Gefühlen durchsetzt sind, können sie die erkennende Vernunft
sowohl wecken als auch trüben und verwirren. Ganze Philosophen-
schulen haben sich über diesen Lebenswahrheiten erbaut. So strebte
die stoische Philosophie in der Antike über die vollkommene Seelenru-
he (ataraxia) die Leidlosigkeit (apathia) an, während die Frankfurter
Schule im zwanzigsten Jahrhundert das Leid der Welt zum Ausgangs-

82

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


punkt ihrer kritischen Reflexionen nahm. Man denke an den berühm-
ten Satz Adornos aus den Minima Moralia (1997, S. 42):

»Es gibt kein richtiges Leben im falschen.«

Leiden kann also gleichermaßen den Sinn für Wahrheit eröffnen wie
verstellen; hier kündigt sich eine fundamentale Ambiguität des Leidens
an, der wir auf den Grund gehen werden.

Vielleicht aber muss man die Wahrheitsfrage im Zusammenhang
mit dem Leiden noch weiter radikalisieren. Wie »wahr« kann eine
Weltordnung sein, in der sich bis zum heutigen Tag soviel Not, Zerris-
senheit, Mangel, Unrecht, Schmerz, Sinnlosigkeit, Absurdität an-
häuft? Oder umgekehrt: Mindert das Leiden nicht den Wahrheits-
gehalt einer möglichen besseren oder gar besten Welt? Macht sie
ärmer, düsterer, zerrissener, unheilvoller? Natürlich, hier wird Wahr-
heit nicht im rein logischen Sinne verstanden, sondern in Hinsicht
ihrer existenziellen Seins- und Lebensfülle, ihrer Lichtheit und Er-
lösungskraft.

Doch auch damit ist nicht das letzte Wort gesprochen. Im zweiten
Band der Philosophie des Leidens, die sich mit den letzten Wirklich-
keitsquellen des Leidens befasst, wird die tiefste Wahrheit des Leidens,
die zugleich ihr Seinsgrund ist, offenbar werden: Alles Sein, das dem
Werden ausgesetzt ist, ist notwendig begonnen, endlich, unfertig, auf
der Suche, immer im Kampf- bzw., wie Heraklit sagt, im Kriegs-
zustand, ist verletzlich, fragil, problematisch, kann in die Irre gehen,
zerstört werden und selbst zerstörend wirken. Doch genau mit diesem
»Seinsprofil« eröffnet das werdende Sein einen Bezug zu einem wer-
delosen Sein, ohne das es als werdendes nicht sein könnte, und beweist
gerade damit die fundamentale Zusammengehörigkeit von Welt und
Leiden, aber auch von Werden und Sein, Unterwegssein und Ankunft,
Hoffnung und Erlösung, Unvollkommenheit und Vollkommenheit.
Wenn man so will, Leiden und Übel als indirekte Zeichen Gottes. Die
erste und letzte Wahrheit des Leidens ist darum sein Gottesbezug, der
Bezug zum Absoluten, zur Fülle des Lebens. Hier liegt das tiefste und
letzte Movens jeder Metaphysik.

83

Leiden und Wahrheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13. Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei
Grundwissenschaften

»Leiden heißt Erkenntnis produzieren.«
(Cioran, Die verfehlte Schöpfung, 1979)

Es ist unzweifelhaft, die Frage nach dem Leiden – seinem Quell, seinen
Ursachen, seinem Zweck und Sinn – bricht zuerst in der existenziellen
Not auf. Solange Hiob (Altes Testament, Buch Hiob) nichts zustößt
und sein Leben und Wirken erfüllt dahingeht, fragt er nicht danach.
Doch als ihm alles nach und nach genommen wird, die Herden, die
Kinder, das Haus, die Gesundheit, schreit er auf und schreit zu Gott,
warum das geschehe, wozu ihm das angetan werde, ob er gefehlt habe
und ob alle Rettung entschwunden sei. Immer tiefer gerät er in das
Fragen und Hinterfragen hinein und muss gewahren, wie undurch-
dringlich dunkel das Sein ist, wie rätselhaft und groß das Schweigen
Gottes, und wie wenig er davon zu begreifen vermag. Bricht also das
Leiden nicht das allzu selbstverständlich Gegebene auf, schneidetWun-
den in das allzu selbstsichere Dasein und öffnet so erst dem Blick die
Tiefen des Seins?

Ausgehend von diesen existenziellen Grenzerfahrungen gliedert
sich die Wissenschaft vom Leiden entsprechend den drei Grundfragen
nach der Natur des Leidens in drei Hauptgebiete. Am Anfang steht die
Was-Frage: Was ist das Leiden überhaupt? Was ist sein »Wesen«? Hat
es eine eigentümliche Struktur, die übergreifend alle speziellen Formen
des Leidens bestimmt? Oder hat es dies nicht? Auf diese Fragen gehen
Ontologie und Phänomenologie des Leidens ein.

Auf diesem Boden – und erst auf ihm! – lässt sich die zweite Frage
stellen, die Woher- oder Wodurch-Frage: Was sind die Urgründe, Ur-
sachen, die letzten und vorletzten Seinsquellen des Leidens, also jene
Wirklichkeiten, die das Leiden ermöglichen und erzeugen? Auf diese
Frage antwortet die Metaphysik des Leidens, wobei wir unter Meta-
physik eine umfassende Wirklichkeitslehre verstehen, die über das
phänomenologisch Gegebene hinausgeht, also nicht nur Erscheinungs-
lehre ist, sondern Wirklichkeitslehre. In diesen Bereich gehen auch die
Fragen der Theodizee, also die Frage nach dem Zusammenhang von
Gott und Leid, aber natürlich auch die Frage nach dem Leiden in der
Natur und dem Sinn des Leidens für den Menschen ein.

Die dritte Frage zielt auf den Wert und Unwert des Leidens, ja

84

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr noch auf den angemessenen und unangemessenen Umgang mit
dem Leiden: Wie soll ich auf das Leid antworten? Wie es verarbeiten,
bewältigen? Aber auch wozu, zu welchem Zweck? Zweifellos handelt
es sich hier um die moralisch-ethische Dimension des Leidens, die die
Ethik des Leidens zu behandeln sucht.

Darüber hinaus können wir eine Erkenntnistheorie, eine Pragma-
tik und eine Ästhetik oder Poietik des Leidens als wissenschaftliche
Disziplinen unterscheiden. Im Allgemeinen werden wir sie nur strei-
fen, in Manchem aber auch eine tiefere Analyse versuchen. Die Basis
aller bilden die drei erstgenannten, und da vor allem die Ontologie des
Leidens. Denn ohne zu wissen, was das eigentümliche Sein des Leidens
ist, kann keine weitere Frage in Angriff genommen werden.

85

Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei Grundwissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Die erste Differenzierung des Leidens:
seine Seinsgrundstruktur

»… dass aus Leid wir lernen.«
(Aischylos, Agamemnon, zit. bei Staiger 1940, S. 65)

1. Ein Exemplum

Entsprechend der Grundeinsicht, dass eine Wirklichkeit in ihrem ei-
gensten und charakteristischen Seinsbestand niemals durch eine bloß
indirekte Ermittlung, etwa einen Rückschluss oder eine Konstruktion,
sondern nur durch direkte Erfahrung offenbar wird, muss an den An-
fang dieser Arbeit, die sich die Wesenserhellung des Leidens zur Auf-
gabe gemacht hat, ein Exemplum gestellt werden. Streng betrachtet
kann dieses wiederum nur aus der eigenen Erfahrung geschöpft wer-
den, da das Leiden von jener Seinsweise ist, die nicht abtretbar oder
substituierbar ist. Wohl lässt es sich mitteilen, ja drückt sich spontan
über Leib, Gebärde, Interaktion und Sprache aus, aber sein innerster
Seinsgehalt muss an ihm selbst erlebt und erfahren werden, anders
wüssten wir nie, was er »wirklich«, d.h. an ihm selbst, ist. Eine persön-
liche Selbstoffenbarung wird somit unausweichlich, und das mag im
Rahmen einer philosophischen Arbeit ein befremdlicher Beginn sein.
Wenn man aber erkennt, dass sie im Dienst der Aufgabe und nicht der
Person steht, wird ihre Berechtigung annehmbar. Was soll man aber, so
fragt sich, aus der Fülle des eigenen Lebens und der eigenen Leiden
auswählen? Am besten etwas, das noch jetzt und heute leiden macht,
und das ist im Fall des Autors das Leben und Lebenmüssen selbst. Wa-
rum? Weil diesem Leben aufgrund eines schon an seinem Beginn auf-
erlegten und lang anhaltenden Leidens der Wunsch, nicht leben zu
müssen, entgegensteht, ein Wunsch allerdings, der ohnmächtig und
vergeblich ist, da das Leben gleichzeitig als Aufgabe und Verpflichtung,
die nicht abgeschüttelt werden darf, erlebt wird. Wie den sophoklei-
schen Ödipus auf Kolonos überkommt den Autor aus einer unauslot-
baren und unbeherrschbaren Tiefe immer wieder die Sehnsucht, nie
geboren worden und so von der oft unerträglichen Last des Lebens
verschont geblieben zu sein. Wohlwissend, dass dieser Wunsch wider-

86

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sinnig ist, da er ja das Geborensein voraussetzt, macht er sich dennoch
immer wieder breit. Und eben diese »Irrationalität« ist voller Leid und
wird oft zur Qual. Natürlich hat dieser Wunsch eine Geschichte, die
ihn »erklärt«, und ich kenne sie sehr wohl; ja er besitzt eine gewisse
Daseinsberechtigung, da aufgrund einer schweren, schmerzvollen Er-
krankung kurz nach der Geburt dieses Leben ein Schrecken und eine
lange, bis heute nicht endende Folter wurde, in der sich Lebensangst,
tiefste Selbstverunsicherung und Orientierungslosigkeit mischen. Wie
Rousseau (1964, S. 6) muss ich sagen: »Meine Geburt war mein erstes
Unglück.« (»Et ma naissance fut le premier de mes malheurs.«), denn
die frühe und tiefe Erfahrung radikaler Preisgegebenheit gegenüber
einem übermächtigen körperlichen Schmerz, verbundenmit einer mit-
menschlichen Verlassenheit, bewirkte die Hegemonie der Passivität
über die Aktivität, der Geworfenheit über den Entwurf und der Angst
vor dem Leben über die Freude auf das Leben. Da auf diese Weise der
Glaube, das Leben aus eigener Kraft und nach eigenemWunsch führen
und gestalten zu dürfen, früh zerstört wurde, wurde das primäre Frei-
heitsbewusstsein niedergedrückt mit der Folge, dass sich kein stabiles,
robustes Gefühl für sich selbst einstellen konnte, dass der Mut zum
Eigensein versiegte und die Angst vor dem Leben übergroß wurde, dass
Andere das Leben des Autors über Gebühr bestimmten und dass die
Wünsche und Erwartungen der Anderen zum Maßstab seines Lebens-
entwurfes wurden. So war das Ich in eine abgrundtiefe Desorientie-
rung geraten, das Eigene musste ungelebt bleiben, das Leben über kurz
oder lang verfehlt werden. Obwohl diese Zusammenhänge aufgearbei-
tet und erkannt wurden, verschwand das tiefe Verlangen nach »Erlö-
sung« nie, doch handelte und handelt es sich um ein Verlangen, hinter
dem die Hoffnung auf Ruhe im absoluten Nichtsein, ja Niegewesen-
sein steht. Auch das, dieses Nichtsein, ist illusionär, wie die Vernunft
beteuert, denn da nun einmal überhaupt Seiendes ist, ist es unmöglich,
dass alles, absolut Alles zu nichts würde. Doch auch diese Einsicht be-
eindruckt jenes Verlangen nicht und beweist so die »überrationale«,
aus tieferen als den intellektuellen Kräften des Menschen sich speisen-
de Macht des Leidens, der, wenn überhaupt etwas, nur die Macht des
»gelungenen Lebens«, der Selbstfindung, des Glücks, der Liebe, der
Schönheit Einhalt gebieten könnte. Solange all dies aussteht, lässt sich
solch ein Leben nicht wirklich vom Ruf zum Leben überzeugen. Und
also bleibt der innere, existenzielle Widerspruch, bleibt die Zwietracht
und also bleiben Angst und Leiden. Die Philosophie des Leidens wird

87

Ein Exemplum

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dadurch zu einem Weg unter anderen, diesen abgrundtiefen existen-
ziellen Zwiespalt abzuarbeiten. Vor allem aber sollen alle wesentlichen
und charakteristischen Strukturzusammenhänge, die wir im Leidens-
geschehen aufdecken wollen, durch das an den Anfang gestellte Lei-
densexempel, wenn möglich, beglaubigt werden. Der erste Schritt, der
dazu getan werden soll, besteht in der Klärung, was das Leiden »im
Grunde« überhaupt ist und welche Grundstruktur ihm eignet.

2. Sein und Mangel an Sein im Leiden

Das Einfachste, was wir von dem, was soeben als Exemplum vorgestellt
wurde, aussagen können, ist, dass es ist und nicht nichts ist. Wäre dem
nicht so, könntenwir von ihmweder etwas wissen noch etwas aussagen.
Dass jenes als Exemplum dienende Leiden aber ist, kann zumindest der-
jenige, der es erlebt, nicht verneinen, ohne in einen Selbstwiderspruch
zu geraten. Gewiss, das ist wenig an Aussage und Erkenntnis; ja es han-
delt sich sogar um eine nur tautologischeAussage, aber nichtsdestotrotz
bildet sie denGrund, und zwar,wie zu fordernwar, einenGrund, der sich
selbst zureichendbegründet.Dennnatürlich bestimmt sich das »Seiend-
sein« auch selbst als seiend undkanndurchAnderes nicht, da auchdieses
immer und notwendig »des Seins« wäre, begründet werden.

Und doch, wie beunruhigend – da wäre wohl andererseits wieder
niemand, der behaupten wollte, das Leiden sei Sein oder Seiendes im
vollen, runden, erfüllten, mangellosen, schlicht-ursprünglichen Sinne!
Und in der Tat ist es dies nicht. Im Gegenteil, irgendwie nähert es sich,
wie das Exemplum plastisch vorführt, wieder dem Nichts an, ohne to-
tales Nichts zu sein, aber Anteil hat es daran. Als partielles Nichts ist
das Leiden nichts anderes als Mangelsein, eben partielles Sein, d.h. ein
Sein, dem etwas gebricht, ein Sein, das zwar ist, aber nicht so ist, wie es
sein »sollte«; es ist »privatio boni«. Das scheint rätselhaft, fast paradox;
im weiteren Verlauf werden wir diese Nichtshaftigkeit des Leidens als
Abbruch-, Verlust- und Entbehrungssein im Sein des Leidens jedoch
besser begreifen können.

Vorläufig halten wir fest: Das Leiden ist zugleich seiend und nichtsei-
end, etwas und nicht-etwas, eben ein Seiendes, dem ein Mangel1 an-

88

Die erste Differenzierung des Leidens

1 Damit sollte klar sein, dass wir, wenn wir leiden, nicht nur an einem Mangel leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haftet, und zwar ein bestimmter Mangel, nämlich jener, der nicht sein
soll, der »widernatürlich«, »uneigentlich« ist, und der darum vom Be-
troffenen zu überwinden gesucht wird.

Philosophiegeschichtlich finden wir eine interessante Analogie zu un-
serem Ergebnis: Zwei Philosophen, Hegel (1975, S. 105–110) und Hei-
degger (1969), identifizieren nämlich das Sein schlechthin mit dem
Nichts, dem Nichtsein. Ersterer stützt sich dabei auf das Argument,
dass aufgrund der angeblich absoluten Leere an konkreten Bestimmun-
gen das Sein und das Nichts identisch seien. Letzterer unterscheidet im
Rahmen der »ontologischen Differenz« zwischen dem Sein und dem
Seienden, wobei das Seiende (der endlichen Weltdinge, der sterblichen
Menschen) durch das Sein »genichtet« würde.2 Beides ist erweisbar
selbstwidersprüchlich und darum nicht haltbar.3 Zu Hegel: Wohl ist
das Sein schlechthin bestimmungsarm, aber keineswegs, wie Hegel
meint, bestimmungslos. Denn die Identität, die dem Sein, wie Hegel
richtig sieht, allerdings zukommt, ist eine Seinsgrundbestimmung
(nämlich die des Selbstzusammenhangs), ist also, wenn auch ureinfach,
so doch nicht nichts, während dem radikalen Nichts nicht einmal die
Identität eignet (wie Hegel fälschlich meint), da es unmöglich mit sich
selbst (positiv) zusammenhängen kann: Denn nichts kann nicht zu-
sammenhängen. Das Wort »Nichts« ist natürlich nicht nichts, ebenso
ist unser geistiger Versuch, das Nichts zu benennen, nicht nichts (son-
dern ein positiver Akt), aber gerade das Scheitern dieses Versuchs of-
fenbart die Seins- und absolute Inhaltslosigkeit des Nichts – wir zielen,
wenn wir »vom Nichts reden«, ins Leere und kommen nirgends an. So
müssten wir eigentlich schweigen, wenn wir vom Nichts reden wollen.

Was Heidegger betrifft, so ist die Nichtung des Seienden durch das
Sein schon deswegen fragwürdig, weil Heidegger behauptet, dass das
Sein unbestimmt, ja unbestimmbar sei. Wie aber soll etwas Unbe-
stimmtes und Unbestimmbares »nichten«, also irgendwie tätig sein
können? Das ist selbstwidersprüchlich. Betrachten wir, was Heidegger
mit »nichten« meint, wird die Sache kompliziert. Explizit schließt er

89

Sein und Mangel an Sein im Leiden

(vgl. auch Langs interessante Studie: »Leiden am Mangel« am Beispiel Wilhelm II.,
2003, S. 273–287), sondern im Leiden selbst schon einen Mangel erleiden.
2 »Im Sein des Seienden geschieht das Nichten des Nichts.« (Heidegger 1969, S. 35)
3 Eine ausführliche Kritik zu Hegel siehe z.B. bei Brandenstein (1976, S. 40–45), zu
Heidegger (vom Autor, »Sein und Grund – Zur Möglichkeit einer Fundamentalontolo-
gie«, 2007, unveröff.)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Bedeutung »vernichten« aus. So wie er dem Sein abspricht, das
Seiende hervorzubringen (schöpferisch zu setzen), so spricht er ihm
ab, für das reale Vergehen, das ja eine Nichtswerdung ist, verantwort-
lich zu sein. Was meint Heidegger dann? Er sagt zweierlei, dass das
»Nichten« das »Hinausgehen über das Seiende als Seiendes im Gan-
zen« (1969, S. 38) bedeute und dass das Seiende in seiner endlichen
Begrenztheit bestimmt werde: »So abgründig gräbt im Dasein die Ver-
endlichung …« (S. 38). Im ersten Fall sehen wir im Nichten ein Über-
schreiten des endlich Seienden. Wer oder was überschreitet aber wie?
»Überschreiten« heißt man für gewöhnlich »Transzendierung«, eine
Fähigkeit, die explizit und ausschließlich dem Menschen (Heidegger
sagt: dem Dasein) zugesprochen wird. Wie aber soll das »Dasein«, in
dem (nur) die Verendlichung gräbt, das (endliche) Seiende im Ganzen
transzendieren können? Das ist offensichtlich ein Selbstwiderspruch,
und in der Tat ist erweisbar, dass das alles endliche Seiende transzen-
dierende Dasein des Menschen zwar nicht unendlich (genauer aktual-
unendlich, »ewig«), aber überendlich, nämlich potentialunendlich (vgl.
Brandenstein 1966, S. 67–95), also wohl zeitlich entstehend und wer-
dend, aber unerschöpflich und endlos werdend ist. Wer oder was ver-
endlicht also bei Heidegger das Seiende im Ganzen und überschreitet
es? Das »Sein nichtet das Seiende«, also das Sein. Vom Sein aber sagt
Heidegger nun ausdrücklich, dass es erstens endlich sei (S. 40) und
zweitens, dass es »nie west ohne das Seiende, dass niemals ein Seiendes
ist ohne das Sein.« (S. 46). Wie aber kann etwas Endliches (im endlich
Seienden) dieses endlich Seiende durch Verendlichung transzendieren?
Auch das ist offensichtlich selbstwidersprüchlich. Entweder transzen-
diert das Sein das Seiende im Ganzen, dann ist es unmöglich nur end-
lich, dann ist es mindestens potentialunendlich (d.h. dynamisch endlos
fortschreitend und jede endliche Grenze übersteigend); oder es ist end-
lich, und dann kann es das endliche Seiende niemals transzendieren
(und natürlich auch nicht verendlichen). Damit nicht genug: Einmal
angenommen, die ontologische Differenz existiere wirklich (und sei
nicht nur eine leere Formel), dann wird das Ist des Seienden erst und
gerade durch das Sein ermöglicht, das beteuert auch Heidegger. Wie
aber soll das Sein dann (vor allem wenn es nur im Seienden west und
selbst endlich ist!) das Seiende »nichten«, d.h. entweder in der Zeit
begrenzen, also vergehen, oder im Raum begrenzen, also endlich aus-
gedehnt sein lassen können? Denn ein solches »Nichten« wäre ja nicht
nur nichts, sondern ein durchaus reales Bestimmen von etwas (als end-

90

Die erste Differenzierung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich dauernd und endlich ausgedehnt), also ein aktives Geschehen, dem
sogar ein erhaltend-bewahrendes Moment eigen sein müsste (eben so-
lange wie ein Zeitliches dauert und ein Räumliches ausgedehnt ist). Ein
aktives Geschehen kann aber unmöglich als rein endlich gedacht wer-
den, da es ja wesentlich schöpferisch ist, also immer über sich hinaus-
geht, »Seiendes gibt«. Dass das Nichts das Seiende im Ganzen nichtet,
und dieses Nichts mit einem endlichen Sein identisch sein soll, geht
also, wie man sieht, nicht auf. Ist dann alles falsch, was Heidegger sagt?
Nein. Das Nichten des (endlichen) Seienden im Ganzen durch das
Nichts meint zunächst die Nichtshaftigkeit alles werdenden Seienden,
die Tatsache also, dass es, wie Platon sagt, nur Halbsein ist, sich nicht
selbst zureichend begründet, also »kontingent« ist im Sinne von »es
muss nicht sein, es hätte auch nicht sein können«. Dann aber verweist
diese Nichtshaftigkeit des Seienden notwendig auf ein nicht-nichtsein-
könnendes Sein, durch das jenes endliche, kontingente Seiende erstens
seinsmäßig ermöglicht (und erhalten) und zweitens »verendlicht«
wird. Dieses nicht-kontingente Sein kann dann aber unmöglich zeitlich
begrenzt sein, etwa begonnen haben (sonst wäre es wieder kontingent),
woraus folgt, dass es nicht endlich ist. Es ist also das unendliche Sein,
das das Seiende im Ganzen »nichtet«, d. h. auf seine Kontingenz, sein
Entstehen, Werden und Vergehen beschränkt. Und es ist in der Tat, wie
Heidegger ausführt, die unbestimmte Existenzangst, in der wir von der
Kontingenz, der Nichtshaftigkeit des Seienden im Ganzen (einschließ-
lich des Daseins Mensch) ergriffen werden können. Analoges kann
auch in der Langeweile, der Verzweiflung, im Scheitern, im Sinnlosig-
keitsgefühl, im Leeregefühl, in einer abgrundtiefen Traurigkeit, in der
Hilflosigkeit geschehen. Ich muss mich mit diesen Anmerkungen be-
gnügen, doch an anderer Stelle habe ich (2007) ausführlich das Un-
genügen und die vielfache Selbstwidersprüchlichkeit der Ontologie
Heideggers dargelegt. Betrachten wir aber die ontologischen Anschau-
ungen dieser beiden Philosophen nicht streng (onto-) logisch, sondern
geistpsychologisch oder anthropologisch, so stellen sie eigenartige Ver-
suche dar, das zweifellos Diskrepante und Widersprüchliche dieser
Welt, zumal des menschlichen »In-der-Welt-Seins« (Heidegger 1979,
S. 52–59) fundamental zu bestimmen, und das eben tun sie als Wider-
spruch, als Konflikt, als Diskrepanz – kurz als Leiden! Doch ist es ein
Anthropomorphismus, diese in der Tat tiefste und typische Seins-
eigenart sowohl des Menschseins wie der Natur in das Sein überhaupt
zu projizieren. Vielmehr meint Sein, so jedenfalls bei Heidegger und

91

Sein und Mangel an Sein im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hegel, den letzten Grund allen Seienden, einen Grund, der sich – ge-
mäß Heidegger – immer entzieht bzw. sich immer nur in geschicht-
licher Form, also (nur) als endliches Seiendes entbirgt und darum als
er selbst überhaupt nie erfahrbar oder erdenkbar ist. Ist dieser »Ur-
grund des Seins« also dann doch nur eine Fiktion? Heidegger kann
dieses Bedenken nie ausräumen, da sein Denken methodisch diskur-
sive, methodisch begründende Denkweisen, ja explizit die »Idee der
Logik« (1969, S. 37), wie sie sich vor allem im Satz des Widerspruchs
ausdrückt, ablehnt. In Wahrheit offenbart sich gerade darin die inners-
te Ordnungshaftigkeit des Seins und die tiefste »Unordnung« der Hei-
deggerschen Seinslehre.

3. Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer
Zusammenhang

Von diesem einfachsten Etwas im Leiden, dessen Sein nur tautologisch
ausdrückbar war, eben in der Weise, dass es nicht Nichts sei, sondern
bestehe, lässt sich nun doch Weiteres, wenn auch Einfachstes sagen.
Zunächst finden wir, dass es, um zu sein, da sein müsse, gleichsam
hingesetzt, »vorhanden«, konkret als ein Dieses. In diesem Da und
Dieses muss das bisher unbestimmte Etwas des Leidens aber ein Was
sein, ein bestimmtes, konkretes, gefülltes Etwas, eben ein Dieses-Da4,
z.B. dieses Trauerleiden, dieser Verlustschmerz, diese Trennungsangst

92

Die erste Differenzierung des Leidens

4 Aristoteles (Kategorien, 5. Kap., 1974, S. 45, Metaphysik, Buch VII, 1981) nennt die-
ses absolut-einzeln Qualitative am Seienden die »erste Substanz« oder das tode-ti (Die-
ses-da), denn man kann es nur noch einfach benennen bzw. darauf zeigen, nicht mehr
von Anderem aussagen oder definieren. Oft setzt er es mit der sinnlichen Seite eines
Dinges gleich, und in der Tat sind die Sinnesqualitäten immer einzeln-konkrete Mo-
mente des Seienden. Es gibt aber nach Aristoteles auch ein formales Moment, das ein-
zeln ist, die »zweite Substanz« (ti en einei), die ebenfalls nur intuitiv und nicht mehr
(nur) analytisch erfasst werden kann; wir werden sie als »bestimmte individuale Form-
verknüpfung« (Brandenstein, 1965, S. 293) kennen lernen. Denn natürlich ist der kon-
krete Sokrates nicht nur sinnlich-qualitativ einzeln, sondern er besitzt – neben seinen
vielen allgemeinen Formbestimmungen wie Athener, Mensch usw. – auch eine absolut
individuale Formbestimmtheit. Aristoteles gelang es nicht, das Verhältnis zwischen den
zwei »Substanzen« durchzuklären, was seine Form-Stoff-Lehre mit vielen inneren In-
konsistenzen belastete. Leider wirkte sich diese Lehre bis Kant, ja bis heute und vielfach
in verwirrender und hemmender Weise aus. Erst Brandenstein (Ontologie/Dinglehre,
Bd. 1, 1965, S. 33–59) gelang es, mit seiner Ontologie diese uralte Seinslehre zu würdi-
gen, zu korrigieren und zu überwinden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder, in unserem Exemplarbeispiel, die verzweifelte Todessehnsucht. Es
kann z.B. nicht bloß die Form von etwas sein, da jede Form oder Gestalt
von etwas eben ein Was, ein Konkretsein, einen Inhalt oder Gehalt
voraussetzt, dessen Form oder Gestalt es dann sein kann. Dieses ein-
fachste Moment, das auf die Frage »Was?« antwortet, nennt Branden-
stein (Dinglehre, S. 36, 1965) den Gehalt. Die Seins- oder Bestehens-
weise des Gehaltes ist nach Brandenstein das »Gesetztsein«.

Wir sagen: Jedes Etwas, jedes Ding (im weitesten Sinne, der auch Wer-
dendes, Vollzüge, Akte, Stimmungen u.a. einschließt), jeder Sachver-
halt ist oder hat Gehalt, so auch das Leiden. Es ist eben da, im Sein,
»hingesetzt«.

Doch keineswegs verharrt das Seinsgeschehen an diesem Punkt. Dieses
Was, dieser Gehalt einer Sache ist nämlich nicht bloß einfach da, son-
dern offenbart sogleich an sich selbst eine Bezogenheit, stiftet Zusam-
menhänge, zumindest mit sich, meist auch mit Anderem. Auf dieses
Moment antwortet am ehesten die Frage »Wie?«. Die einfachste Bezo-
genheit, der grundlegendste Zusammenhang aber ist der mit sich
selbst: Das Was oder der Gehalt ist eben das, was er ist, er ist mit sich
identisch, ist eben Dieser-So-Da und nicht ein Anderer. Dieses Zusam-
menhangswesen, das nicht vor dem Gehalt kommen kann, sondern aus
ihm (und zwar zugleich, nur unzeitlich der Seinsordnung nach später)
entspringt, nennt Brandenstein (Logik/Formenlehre, Bd. 1, 1965,
S. 179–598) Form. Die Form fasst und befestigt den Gehalt zuvörderst
mit sich selbst, dann auch mit allem Anderen, einem Netz von unsicht-
baren (»abstrakten«) Fäden gleichend: Sie gilt, und zwar am grund-
legendsten und unmittelbarsten vom Gehalt. Die Form bedingt den
Gehalt. Gelten und Bedingen machen die Bestehensweise der Form aus,
ihre Modalität. Da auch das Leiden das ist, was es ist, mit sich und mit
Anderem (z.B. mit Arbeit, Glück, Not, Krankheit, mit den körper-
lichen, sozialen Umständen etc.) zusammenhängt, hat es notwendig
Form. Im Falle des Exemplarbeispiels finden wir etwa den Zusammen-
hang zwischen leidvoller Geburt und tiefer Selbstangst.

Wir sagen: Jedes Etwas, jedes Ding ist oder hat Form, ist und hat Zu-
sammenhang, wenigstens mit sich selbst, zumeist auch mit Anderem,
so auch das Leiden. Die Form gilt, indem sie den Gehalt bedingt.

93

Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Form entzweit, indem sie als ein »Zweites« aus dem Gehalt ent-
springt und auf diese Weise Unterschiedenheit, »Differenz« (nicht
Verschiedenheit, nicht Mehrheit!) in das Sein bzw. in die Seinsgrund-
struktur bringt. Wir sehen aber, dass jedes Sein oder Seiende, insofern
es ist, nicht vollständig zerrissen wird, sondern irgendwie einheitlich
besteht. Denn selbst wenn wir die Zerrissenheit als totale, absolute zu
denken versuchten, müssten wir doch zugeben, dass es dann wenigs-
tens zwei zerrissene Teile gäbe. Diese Teile aber wären doch als Teile
ganze, einheitliche Teile, eben dieser (ganze) und jener (ganze) Teil!
Wir sehen: Die Einheit ist immer grundlegender als die Mehrheit oder
Vielheit, diese kann ohne jene nicht bestehen. Gehalt und Form blei-
ben also in Einheit, werden in einer Einheit gestaltet, gegliedert, um-
fasst. Dieses eigene, neue Moment in der Seinsentfaltung, das auf die
Frage »Worin?« antwortet, nennt Brandenstein (Gestaltungslehre/
Mathematik, Bd. 2, 1970) Gestaltung. Sie entspringt zugleich aus Ge-
halt und Form, und zwar erst aus ihnen, nicht vorher, und fasst sie
beide, die Entzweiten, in ihrer wiedervereinigenden Art zusammen.
Dadurch entstehen in grundlegender Weise »Maß« und »Größe«, also
Quantität. Die Seins- oder Bestehensweise der Gestaltung ist das Um-
fassen (in Einheiten), Gliedern (von Einheiten), »Maßnehmen«, etwa
– und dann schon spezifischer – als »Zählen« und »Messen«. Auch das
Leiden in unserem Exempel ist gestaltet, nämlich zeitlich, leibräum-
lich, in seiner Intensität, in seinem Kommen und Gehen (etwa als
Episode, Rezidiv), also in allerlei Rhythmen, aber auch in seiner zah-
lenmäßigen Häufigkeit und Gliederung, worauf sich alle Messung und
Statistik gründet.

In ihrer Einheitsgestaltung findet die grundlegende Seinsstruktur
und ihre Entfaltung ihr seinsnatürliches Ende, denn nun kann nur noch
die Mehrheit folgen, die die Einheit zur Voraussetzung hat. Außerdem
ist die Gestaltung selbst wieder ein Dieses-da, hat also einen Gehalt,
der in seiner Form zusammenhängt, und läuft so in den grundlegenden
Seinskreis zurück (natürlich unzeitlich, wodurch ein logisch irriger Zir-
kel ausgeschlossen ist). Wie hieraus neues, anderes, vieles Sein kom-
men kann, können wir hier nicht berühren. Wir verweisen auf die
»Grundlegung der Philosophie« B. v. Brandensteins, vor allem auf die
Ontologie/Dinglehre (Bd. 1, 1965), die Setzungslehre der Totik (Bd. 1,
1965) und die Metaphysik (Bd. 3, 1966), wo diese Frage im Rahmen des
Kausalproblems gelöst wird.

94

Die erste Differenzierung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist also festzuhalten: Da auch das Leiden eines bzw. in Einheit und
nicht total zerrissen ist (z. B. die Einheit einer Wehmut über die Zeit
oder einer Massenpanik im Raum), ist oder hat es Gestaltung, die den
Gehalt und die Form des Leidens wiedervereinigend umfasst.

Diese ersten Ergebnisse wollen wir mit der argumentatio ex contrario
überprüfen: Was wäre ein Leiden, das keinen Gehalt, keine Form und
keine Gestaltung besäße? Wäre es noch möglich? Nein. Denn wenn es
keinen Gehalt besäße, wäre es gar nicht da, nicht im Sein, also nichts;
wenn es keine Form hätte, stünde es in keinerlei Zusammenhang, we-
der mit sich noch mit Anderem, und also auch mit unserer Erkenntnis
nicht. Was aber erkenntnismäßig nicht mit mir in Verbindung treten
kann, das kann ich nicht erkennen oder benennen. Natürlich wäre es
auch in sich selbst unmöglich, da es ja nicht mit sich zusammenhängen
dürfte, und also nicht einmal mit sich identisch wäre, was unmöglich
ist. Und besäße das Leiden keine Gestaltung, dann wäre es nicht eines,
nicht in Einheit, es wäre sozusagen unendlich zerrissen, total zerstreut.
Ein unendlich gespaltenes Sein ist aber weder in sich bestehensfähig
noch kann es vernunftmäßig gefasst werden.

Damit aber nicht genug. Das Leiden wies ja eine grundlegende
Nichthaftigkeit auf, und auch die muss sich in seiner grundlegenden
Seinsstruktur niederschlagen. Und so ist es auch – aber wie?

Zunächst der Gehalt des Leidens: Seine Nichthaftigkeit ist schlicht
nichts anderes als der Mangel an Gehalt, der Mangel an Sein, an Da-
Sein, an einem Dieses-Da, einem Was. Wir spüren das auch im Leiden,
etwa als Leere, Entbehrung, Verlust, Hemmung, Mangel an Vertrauen,
Sicherheit usw.

Wir setzen fest: Das Leiden ist gehaltlich Mangel oder noch genauer
Mangelsein, ein Gehaltmangel, z.B. Mangel an innerer Stimmigkeit,
an Zufriedenheit, an Glück, an erlebter Fülle.

Dann die Form des Leidens: Ihre Nichthaftigkeit ist nichts anderes als
das Fehlen, dasNichtsein von Zusammenhang, von Bezogenheit, sie ist
sozusagen ein Riss oder, da der Riss nie vollständig die Einheit zerreißt,
ein Zwiespalt, den wir auch innerlich spüren: als Unstimmigkeit, Zer-
rissenheit, Isolation, Vereinsamung und Selbstentfremdung, sodass
wir festsetzen:

95

Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Leiden ist formal Zwiespalt bzw. reißender oder gar gerissener
Zusammenhang, man könnte auch sagen: partielle »Formlosigkeit«
(Diskontinuität, Inkohärenz).

Schließlich kommen wir zur Gestaltung des Leidens: Ihre Nichthaftig-
keit ist nichts anderes als das Nichtsein von umfassender Einheit, Ge-
staltung, Wiedervereinigung; sie ist also Uneinheit, aber strebend nach
Einheit, und damit erweist sie sich als eine Art Gespanntheit und Span-
nung. Auch das fühlen wir deutlich im Leiden. Und außerdem liegt es
in der Logik der Sache, dass einem Zwiespalt eine Spannung inhäriert.
Denn beim Zwiespalt handelt es sich nicht um zwei Dinge, sondern um
eines, das nicht ganz mit sich eins ist, aber ganz mit sich eins sein will.

Die Spannung kann sich im Leiden interessanterweise in zwei-
facher Richtung ausgestalten: entweder in die Richtung der statisch-
stagnierenden, blockierten Spannung, also der Hemmung, oder in
Richtung der oszillierenden Spannung, also der Unruhe, des Unfrie-
dens, der Zwietracht oder des dynamischen Konfliktes. Darin spiegelt
sich das schwer fassbare Doppelwesen des Leidens wider, seine »Unein-
deutigkeit«, sein Schwanken, sein rasches Umkippen, wie es z.B. für
die manisch-depressiven Erkrankungen oder die Borderline-Störungen
typisch ist. Auch in unserem Exemplarbeispiel finden wir die Doppel-
gestalt von Hemmung und Unruhe.

Hemmung und Zwietracht sind zwei Seiten der Gestaltung des
Leidens, d.h. zwei spezifische Einheitsweisen des Leidendseins, und
wir sehen, die Gestaltung schillert, und es ist, als wäre hier noch Klä-
rungsbedarf, und als bewirkte das Leiden in ihr, in der Gestaltung, eine
besondere Verwirrung. Und so verhält es sich auch, bald werden wir es
erkennen. Vorläufig genüge uns die Festsetzung:

Das Leiden ist gestaltlich Spannung, und als solche entweder statisch-
gespannte Hemmung oder dynamisch-oszillierende Zwietracht, d. h.
»Gestaltungsunfrieden«, Disharmonie, Diskrepanz, Unruhe, also Kon-
flikt, Widerstreit, Zwist, Aufruhr, »Krieg«.5

96

Die erste Differenzierung des Leidens

5 Platon unterscheidet im Dialog »Sophistes« (1982, S. 681) zwei Formen der »Schlech-
tigkeit« (der Selbstentfremdung?) der Seele: die Hässlichkeit der irrenden, an der Wahr-
heit vorbeigehenden Unvernunft, also das »logische Leiden«, und die »Krankheit« der
Unsittlichkeit, das »moralische Leiden«. Beide bringt er unter den folgenden Ober-
begriff: »Siehst du Aufruhr für etwas anderes an, als für einen in dem von Natur Ver-
wandten durch irgendein Verderben entstandenen Zwist?« In der Tat, alles Leiden ist

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die argumentatio ex contrario sichert auch dieses Ergebnis: Ein Leiden,
das keinen Mangel, keinen Zwiespalt, keine innere Diskrepanz, keinen
inneren Konflikt in sich befasste, das spannungslos und ungespalten
wäre, das wäre entweder gar nichts oder es wäre ein mangelloses, har-
monisches, erfülltes und erfüllendes, wohlgeordnet zusammenhängen-
des Seiendes. Genau dies nennen wir aber Glück. Dass Leiden nicht
durch und durch Glück ist, bedarf wohl keines Beweises.

So dürfen wir zusammenfassen: Auch das Leiden als ein Etwas ist
ein Gehalt, der da ist, aber mangelhaft, partiell leer, mit seiner Form,
die von ihm, dem Gehalt, gilt, doch in Zwiespalt und als partielle Form-
losigkeit, und besteht in der Gestaltung, von ihr vereint und umfasst,
aber unvollkommen, unvollständig, »friedlos«, eben gespannt, ge-
hemmt oder diskrepant-widerstreitend vereint und umfasst.

Das erste Moment, der Gehalt, wird sich als die qualitative Seite,
das zweite, die Form, als die formale oder logische Seite, das dritte, die
Gestaltung, als die quantitative oder mathematische Seite eines Seien-
den erweisen. Alle Seiten gestalten die Realität, bestehen zugleich,
durchdringen sich und bestimmen sich vollständig wechselseitig, d.h.
sie sind korrelat (vgl. Brandenstein, Ontologie, 1965, S. 40–45). Das
gilt auch vom Leiden: Es ist unmöglich, dass z.B. der mangelhafte Ge-
halt im Leiden eine vollständige Form habe. Doch hebt diese Korrela-
tion die innere Seinsordnung der drei Seinsarten nicht auf, wonach
zuerst der Gehalt da ist, von dem dann, aus ihm entspringend, die Form
gilt, aus welchen beiden zusammen und zugleich dann die Gestaltung
entspringt, jene beiden einheitlich umfassend. Qualitäten sind einfach
da, logische Formen stiften Bezüge und Zusammenhänge, die gelten,
Gestaltungen oder Quantitäten umfassen, gestalten, gliedern, schaffen
Rhythmus, Maß und Größe im weitesten Sinne.

Alle drei Grundmomente des Leidens – der mangelhafte Gehalt,
die zwiespältige Form und die diskrepant-konfliktuöse Gestaltung –
können erstens auf weitere Grundmomente nicht zurückgeführt wer-
den und bestimmen ihrerseits die auf ihnen aufbauenden Leidens-
strukturmomente, z.B. das Fluchtmoment der Angst, die Ohnmacht
in der Depression usw., und begründen sich drittens selbst, d.h. unmit-
telbar rekursiv, in zureichender Weise. Denn der mangelhafte Gehalt
wird von seinem Gehaltsein her als mangelhafter bestimmt, die zwie-

97

Die f�nf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

Aufruhr und Zwist »in einem von Natur Verwandten« durch ein Verderben. Fragt sich
nur, was ein Verderben ist?

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


spältige Form von ihrem Formsein her, die diskrepante Gestaltung von
ihrem Gestaltungssein her. Damit ist allerdings die Herkunft des Man-
gels selbst noch nicht erklärt. Woher der Mangel kommt, ist, da es sich
um eine »Kausalfrage« handelt, ein Problem, das über die hier vorlie-
gende ontologisch-phänomenale Betrachtung hinausgeht und darum
Gegenstand der Metaphysik des Leidens ist. Wir werden aber auch
schon in diesem ersten Teil der Philosophie des Leidens darauf ein-
gehen.

Nun sind wir zwar mit diesen Erkenntnissen in nicht unerheb-
licher Weise fortgeschritten, doch immer noch befinden wir uns auf
völlig abstrakter, sehr seinsarmer, dafür aber auf grundlegender Stufe.
Denn das Leiden, so betrachtet, unterscheidet sich noch nicht charakte-
ristisch von vielen anderen Sachverhalten, z.B. vom Mangelsein der
Krankheit, der Schuld, der Müdigkeit usw.6 Darum nennt Branden-
stein (Ontologie, 1965, S. 45–59) diese Stufe die nichteigentümliche,
da sie uns noch nichts vom Gegenstand Eigentümliches oder Charak-
teristisches verrät. Die weitere Untersuchung erweist dann, dass die
nichteigentümliche oder uncharakteristische Stufe gar nicht für sich
selbst bestehen kann, sondern immer nur als integrierter Bestandteil
einer höheren, nämlich der eigentümlichen Stufe vorkommt. Auf diese
wollen wir uns nun erheben. Wir betreten das konkrete Wesen des
Leidens.

98

Die erste Differenzierung des Leidens

6 Es wird sich zeigen, dass Schuld und Leiden sich durch die jeweils verschiedene Rolle
der Freiheit unterscheiden: In der Schuld ist die Freiheit initiativ, im Leiden nur reaktiv,
nämlich reaktiv auf ein »Erleiden«, ein Widerfahrnis, ein Getroffen- und Bedrohtwer-
den hin.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


IV. Die zweite Differenzierung der Grund-
struktur des Leidens: qualitative F�lle,
relationale Logizit�t und gestaltliches Maß

»Entgegen einer viel gehörten Behauptung
binden und nageln uns die Leiden an das Leben:
es sind unsere Leiden, wir sind geschmeichelt,
sie ertragen zu können,
sie zeugen dafür, dass wir Wesen
und nicht Gespenster sind.«
(Cioran, Die verfehlte Schöpfung, 1979)

1. Allgemeine Vorbemerkung

Während die Ontologie des Leidens die einfachsten Urmomente, sozu-
sagen den »Grund- oder Unterbau« des Leidens herauszuarbeiten
sucht, ist die Phänomenologie des Leidens bestrebt, den weitaus le-
bensnäheren »Oberbau« der Leidensstruktur zu erhellen. Streng ge-
nommen besteht zwischen Ontologie im hier verstandenen Sinne und
Phänomenologie kein Unterschied, da die erstere jene Grundmomente
eines Sachverhaltes analysiert, die noch der Anschauung zugänglich
sind und daher nicht – wie heute üblich – mit der Metaphysik gleich-
gesetzt werden darf, die ja transempirische Seinsvoraussetzungen eines
gegebenen Sachverhaltes zu ermitteln sucht, während die zweite, die
Phänomenologie, wenn sie einen philosophischen Anspruch hegt,
durchaus in der Lage ist, die Grundmomente einer Gegebenheit zu
erschauen. Von »Wesensschau« im Sinne Husserls möchte ich dagegen
nicht sprechen, da dieser Begriff allzu schillernd ist und – in einer
langen abendländischen Tradition, der sich auch Husserl anschließt –
präjudiziert, dass Existenz (Dasein) und Essenz (Sosein) einer Wirk-
lichkeit trennbar seien und jene zeitlich-akzidentiell, diese zeitlos-sub-
stantiell sei.1 Es lässt sich aber zeigen, dass die Grundmomente von

99

1 Eine genaue Analyse kann aufzeigen, dass jedes Seiende, das »existiert«, das »da« ist,
eo ipso eine Struktur hat, also auch »so« ist. Ein absolut bestimmungsloses Sein ist
ebenso unmöglich wie ein absolut unseiendes Wesen (vgl. Brandenstein, Vom Sinn der
Philosophie und ihrer Geschichte, Kap. 10., Essenz und Existenz, 1957). Im Übrigen ist
es von diesem Standpunkt aus gleichgültig, ob man die Existenz (wie Husserl) der Es-
senz oder (wie Sartre) die Essenz der Existenz nachordnet, man bewegt sich in derglei-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allem Innerweltlichen zeitlich und dennoch nicht »unwesentlich« oder
»akzidentiell« sind, und umgekehrt die Folgemomente einer Sache
sehr wesentlich sein können. Das wird die Leidensanalyse nach und
nach darlegen.

Das seinsmäßig Erste, gleichsam der Kern, die Basis eines Phäno-
mens ist sein konkreter, individueller, einzigartiger Gehalt, sein quali-
tatives Moment, das überhaupt erst möglich macht, dass es »da«, dass
es »im Sein« ist, im Fall unseres Exemplarbeispieles z.B. die Lebens-
angst. Ohne ihn kann sich das ganze Phänomen nicht geben und würde
einem Bewusstsein nicht erscheinen können. Wer von Geburt an blind
ist, dem lässt sich durch keine Beschreibung vermitteln, was ein Zin-
noberrot ist. Wer noch nie ein tief ergreifendes Leid erfahren hat, dem
lässt es sich nicht herbei erklären. Dagegen kann auch ein Blinder das
logische Verhältnis zwischen Unterordnung und Entsprechung oder
eine mathematische Ableitung begreifen.

Der Gehalt ist es, der uns an seinem Gehaltsein zeitlich zugleich
die logischen Zusammenhangsstrukturen und die quantitativen Ge-
staltungen eines Sachverhaltes mitgibt. Das gilt schon für die sinnliche
Wahrnehmung: Eine reine, alogische und quantitätslose Empfindung
gibt es nicht. Darum verkehrt J. Locke (1988, Bd. I, S. 146–158; vgl.
Kienzle 1997, S. 89–117; vgl. Brandenstein 1976, Das Problem der Sin-
nesqualitäten, S. 92–96) den wahren Sachverhalt, wenn er meint, die
primären Gegenstandsbestimmungen seien die mathematischen, die
sekundären die qualitativen Momente. Diese Korrektur nötigt, auch

100

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

chen, Existenz und Essenz auseinander reißenden Denkfigur. Natürlich ist zu beachten,
dass »Existenz« nicht gleich »Existenz« ist. Ob ich mit »Baum« nur ein Phantasiebild
oder einen physischen Gegenstand meine, ist nicht nur der Existenz nach, sondern eben
auch der Essenz nach verschieden. Existenzweise und Essenzweise sind einander stets
korrelat. Existenz meint also nicht nur ein physisches Sein der Welt, sondern jedes
»wirkliche Sein«. Und selbstverständlich ist ein Gefühl, eine Phantasie, ein Charakter-
zug nicht weniger wirklich als ein realer Stein oder sonst ein Weltding. Darum führt
Husserls Methode der »epochalen Reduktion«, die das angeblich zufällige Wirklichsein
eines Phänomens zugunsten seines angeblich notwendigen Wesensseins einklammert,
zu einer unheilvollen »Verbiegung« des Phänomens. Kurz: Ein jedes Phänomen als rei-
ne Bewusstseinsgegebenheit ist vollwirklich, ist »da«, »im Sein« (womit nicht nur ma-
terielles bzw. welthaftes Sein gemeint ist), und hat damit zugleich eine, genauer je seine
Struktur, sein Sosein, sein »Wesen« als einen Strukturzusammenhang, der individuelle
und allgemeine Strukturmomente enthält. Ist die phänomenale Gegebenheit als ganze
kontingent, dann ist es auch seine Wesensstruktur; ist sie als ganze notwendig, dann ist
es auch ihr Dasein. Kontingenz und Notwendigkeit eines Phänomens müssen eigens
und anderweitig ermittelt werden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kants (1981, S. 48–75) Auffassung zu verwerfen, die besagt, die quan-
titativen Momente der Zeitlichkeit und Räumlichkeit eines sinnlich
vermittelten Sachverhaltes entstammten allein der Anschauung des
Subjektes und seien keine Eigenschaften des Phänomens (bzw. des
Dings an sich), während er die qualitativen Momente sicher nicht dem
Subjekt, aber auch nicht dem »Ding an sich«, sondern – in letztlich
dunkler und unbefriedigender Weise – wohl am ehesten unserer Leib-
lichkeit zuordnet (was natürlich dann zu Selbstwidersprüchen führt,
wenn der Leib nicht nur als »Erscheinung«, als bloßes Phantasma, son-
dern auch als »Ding an sich«, als physikalische Realität genommen
wird). Kann man aber ernstlich glauben, dass die melodiöse Abfolge
einer Tonkomposition oder der komplizierte räumliche Aufbau eines
Organismus vom wahrnehmend-anschauenden Subjekt herrühre und
in das Phänomen »transzendental« hineinprojiziert werde? Wie hätte
denn dann die Melodie vom Komponisten über die nach Kant zeitlich
und räumlich unbestimmte materielle Welt vermittelt werden sollen?
Wie die Natur den Organismus ohne Raumbestimmung aufbauen
können?

Obwohl also der Gehalt das seinsmäßig Erste und Grundlegende
eines Sachverhaltes ist, und obwohl er in der Regel in seiner klaren und
intensiven und keineswegs – wie Leibniz2 meinte – verworren-diffusen
qualitativen Bestimmtheit gegeben ist, fällt es uns unendlich schwer,
einen Gehalt zu beschreiben. Das beweist nicht, dass wir das qualitative
Moment einer Farbe, einer Melodie, einer Trauer, einer Handlung usw.
nicht erfassen, nicht »denken« könnten, sondern es beweist, dass die
Sprache sich leichter tut, Zusammenhänge darzustellen. Trotzdem be-
weisen gerade die Dichter und die herausragenden Phänomenologen,

101

Allgemeine Vorbemerkung

2 Leibniz (Von dem, was jenseits der Sinne und der Materie liegt, 1966, S. 411–422;
Neue Studien über den menschlichen Verstand, Vorrede, 1967, S. 125; Monadologie,
1967, Kap. 25, Schriften zur Logik und Methodenlehre, 1966, S. 22–24) nimmt an, dass
die Sinnesqualitäten die subjektiven Wirkungen (Wirkungserscheinungen) der »vor-
sinnlichen«, etwa zahl- und größenmäßig bestimmten Dingeigenschaften, ja dass jene
die undeutliche, »konfus« oder »diffus« zusammengesetzte Auffassung (»Begriffe«)
von diesen seien. Hierin folgt er weitgehend dem Lockeschen Konzept der primären
und sekundären Qualitäten und verkennt die einfache, unzusammengesetzte, wesent-
lich mit ihrer Qualität gefüllte Gehaltseite eines Seienden, z.B. der Farbe eines Gegen-
standes. Bei der Untersuchung des leiblichen Schmerzen werde ich darzulegen ver-
suchen, dass sich die spezifische (sinnliche) Qualität eines Phänomens sehr wohl nicht
nur, wie Leibniz meint, klar, sondern auch deutlich beschreiben, bestimmen und distinkt
von anderen sinnlichen Qualitäten abgrenzen lässt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass auch mit Sprache das qualitativ Eigentümliche eines Phänomens
umschrieben werden kann. Ist dies auch im Falle des Leidens möglich?

2. Der qualitative Kerngehalt des Leidens: die schmerzliche
bzw. negativ-diskrepante Betroffenheit

2.1. Betroffenheit und Getroffenheit (Erleiden, Widerfahrnis,
affectio): die Doppelseitigkeit des Pathos

Wenn wir ein bestimmtes Leiden abspüren und meditieren, z.B. den
seelischen Schmerz eines Scheiterns, einer Scham, des Verlustes eines
geliebten Menschens oder die verzweifelte Todessehnsucht unseres
Exemplarbeispieles, dann stellen wir zweifellos etwas »Innig-Intensi-
ves«, »Innerliches«, »Uns-Angehendes«, »Ergreifendes«, »Bewegen-
des«, »Erschütterndes«, Schmerzlich-Reißendes, persönlich Bohrendes
und Brennendes fest. Von irgendetwas – von einem Verlust, einem
Scheitern, einer Demütigung, einem Mangel, einem Missverhältnis –
getroffen, sind wir tiefinnig bewegt, sind wir betroffen. Diese innere
Gemütsbewegung ist zunächst ein Berührtsein, ein inneres Schwingen,
eine »Selbstresonanz«, die ich, wenn unbestimmt bzw. neutral, Betrof-
fenheit, wenn schmerzlicher Natur, die leidvolle bzw. negativ-diskre-
pante Betroffenheit nennen möchte. Das in der Einleitung gegebene
Standardbeispiel bestätigt dieses Ergebnis: Das Geborenwerden ist ein
Widerfahrnis, ein Getroffenwerden, das unserer Selbstbestimmung
vollständig entzogen ist. Dass und wie wir dieses Ereignis erleben,
hängt dagegen von uns selbst ab; hier waltet das Betroffensein, das
Innig-innerliche Mitschwingen. Da in meinem Fall die Geburt mit
Schmerz, Leid und schwerer Not verbunden war, wurde aus der sonst
neutralen affectio (Erleiden) eine leidvolle afflictio (Beeinträchtigung),
aus dem leidfreien Erleben ein Leiden, ein leidvolles Betroffensein.

Betroffenheit ist aber keineswegs gleich Betroffenheit. Es gibt
leidlose, und es gibt beglückende, d.h. neutral-diskrepante und positiv-
diskrepante Betroffenheiten. Neutral-diskrepant ist z.B. eine einfache,
leidfreie Wunschregung, die um ihre baldige Erfüllung weiß; positiv-
diskrepant ist etwa das Staunen, die (positive) Überraschung, die Ehr-
furcht u. a.m. In allen Fällen bildet sich eine Kluft zwischen dem Be-
troffenen und der Wirklichkeit aus, die ihn trifft und betroffen macht.
Die Modalität ihrer Beziehung kann neutral, negativ und positiv sein,

102

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihre Ausrichtung horizontal oder vertikal. Die Ehrfurcht ist eine posi-
tiv-vertikale, der Neid eine negativ-horizontale, die Dankbarkeit ge-
genüber einem Freund eine positiv-horizontale Diskrepanz. Negativ-
vertikal wäre das Sündenbewusstsein gegenüber Gott oder die Angst
des Untergebenen vor seinem Chef. Während die positive Betroffen-
heit erhebt, erhöht, erweitert, befreit, mitreißt, drückt uns die leidvolle
Betroffenheit nieder, beengt, zerreißt, lähmt, entleert, »schmerzt und
wütet«. Daher schränkt sie auch das Freiheitsgefühl ein und erzeugt ein
Gefühl von Abhängigkeit, Auslieferung, Ohnmacht, Fremdbestim-
mung. Gewiss kann uns die beglückende Betroffenheit auch überwälti-
gen, so z.B. die Erhabenheit eines Sonnenaufganges, aber sie beschenkt
und erhebt, während die leidvolle Betroffenheit, wie unser Exemplar-
beispiel zeigt, entfremdet und der inneren und äußeren Stimmigkeit
beraubt.

Wie es dazu kommt, wissen wir noch nicht, doch soviel ist klar:
Die leidvolle Betroffenheit ist nicht nur ein Gedanke, eine Vorstellung,
gewiss kein Entschluss und keine Handlung. Vielmehr ist sie irgendwie
eine »Gemütsbewegung«, gleicht einem Gefühlszustand, einer Stim-
mung, einem Affekt; sie erzeugt einen emotionalen Schwingungs-
zustand, der die Folge einer »Resonanz« ist, die eine lebendig-gespann-
te, lebendig-zwieträchtige Einheit zwischen dem Betroffenen und der
Wirklichkeit, die ihn leidvoll trifft, herstellt (vgl. Wandruszka, Das
Gefühl als Synthesis der Existenz, 2007, S. 29–47).

Wenn die Betroffenheit mit einer Getroffenheit, mit einem Wi-
derfahrnis, einem Erleiden zusammenhängt und in uns jene Resonanz
auslöst, was ist dann das Erleiden? Es ist kein Leiden, kein subjektiver
Vollzug, sondern ein objektiver Wirkungszusammenhang. Etwas er-
leiden kann nur eine solcheWirklichkeit, die fremdbestimmbar ist, also
Objekt einer anderen Bestimmung werden kann. Ein absolutes, rein
selbstbestimmendes Wesen (worunter wir uns Gott denken), das nie
Objekt einer Bestimmung ist, kann darum nichts erleiden. Der Mensch
dagegen kann Objekt von inneren und äußeren Fremdeinwirkungen
werden, und eben dieses Geschehen nennen wir (im Sinne des Pathos-
begriffs des Aristoteles3, 1974, S. 70) Erleiden. Ob es sich neutral,

103

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

3 Aristoteles (1974, S. 70) versteht unter Pathos also explizit weder das bloße Erleben
noch das Fühlen (die »Leidenschaft«) noch das wahrnehmende Empfinden noch das
Leiden, sondern das Erleiden, das passive Fremdbestimmtwerden im Gegensatz zum
initiativen Handeln, so etwa, wenn jemand einen Messerstich erleidet. Weizsäcker
(2005) dagegen subsummiert in seiner »Pathosophie« unter »Pathos« alle genannten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


positiv oder negativ auf den Betroffenen auswirkt, lässt sich a priori
nicht bestimmen und hängt wesentlich von der Konstitution, Auffas-
sungsart, Verarbeitungsweise und Reaktion desselben ab: Wir erleiden
einen angenehm warmen Sonnenstrahl nicht weniger als einen Mes-
serstich und sind dabei passive Objekte, die allerdings schon mit der
ersten Berührung den Vorgang aktiv mitbestimmen. Die Passivität
geht also nur seinslogisch der Aktivität voraus, zeitlich gesehen voll-
ziehen sie sich gleichzeitig. Die Begriffe Erleiden (affectio), Widerfahr-
nis, Getroffenheit und Pathos im engeren Sinn meinen also dasselbe.
Die Gleichsetzung von Gefühl (Affekt, Leidenschaft) und Erleiden (af-
fectio), die weit verbreitet und vielleicht auch sprachlich bedingt ist, ist
darum falsch. Ob das Leiden notwendig und immer an irgendeine Art
des Erleidens gebunden ist, wird zu prüfen sein.

Was die leidvolle Betroffenheit betrifft, kann es, das sei schon hier
eingefügt, eine allgemeine negativ-diskrepante Betroffenheit nicht ge-
ben. Vielmehr gestaltet sie sich sofort, d.h. uranfänglich, in eine quali-
tativ konkrete Richtung fort: Da ist die Betroffenheit der Angst, der
Trauer, der Verzweiflung, der quälenden Leere, des Ärgers, der Scham,
der Reue, der unerfüllten Sehnsucht, der depressiven Missstimmung,
der Entscheidungsunfähigkeit, der kognitiven Desorientierung usw.,
die alle ihr eigenes qualitatives Moment haben und auf die anderen
nicht zurückgeführt werden können. Darummuss hier eine subtile De-
skription und Analyse vorgenommen werden. Während z.B. in der
Trauer das drückend-hemmende, aber auch sich ergebende Moment
vorherrscht, dominiert in der Verzweiflung das reißend-zerreißend-
spaltende, aber auch aufbegehrende, rebellische Moment. Wir werden
später erarbeiten, wie diese vielen Leidensgestalten im Grunde mit-
einander zusammenhängen, aus einer komplexen Grundstruktur her-
vorgehen und einen »Kalkül« bilden.

Soviel dürfte bis hierher klar geworden sein: Ohne das besondere
qualitative Betroffenheitsmoment im Leiden wäre das Leiden nicht er-
lebbar, nicht gegeben. Dieses Moment ist die Mitte und das Fundament
der nun im Folgenden dargelegten Leidensstruktur. Die Komplexität
dieser Struktur ist unerwartet groß und vielschichtig, aber genau des-

104

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

Aspekte, was für eine durchdringende Klärung der komplexen Verhältnisse sehr hinder-
lich ist. Auch Spinoza, der unter »Leiden« (Übersetzung von »passiones«) primär das
Erleiden (also affectio) versteht (Ethik, 3. Teil, 2. Definition, 1887, S. 151), setzt Leiden,
Leidenschaft, Erleiden (affectio), Unlust und Gefühl (Affekt, Leidenschaft) weitgehend
gleich. So tut es auch jeder Naturalismus.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wegen wird sie uns über die Natur und die Stellung des Menschen in
Sein und Leben tiefstens aufklären. Was also kann uns die leidvolle
Betroffenheit an objektiven Strukturmomenten vermitteln? Was trägt
sie – dem naiven Auge verborgen – an Qualitäten, Zusammenhängen
und Gestaltaspekten in sich?

2.2. Die zwei komplementär-polaren Urqualitäten der leidvollen
Betroffenheit und ihre Einheit: Schmerz und Last (»Brennen«
und »Bedrücken«)

»Hast du die Schmerzen gelindert je des Beladenen?«
(Goethe, Prometheus)

Wie schon im Falle der ontologischen, allereinfachsten Grundstruktur
des Leidens so stoßen wir auch hier, auf der neuen Ebene, auf eine dem
Leiden eigentümliche Polarität. Denn die Qualität der leidvollen Be-
troffenheit kommt gar nicht »einfach« vor, sondern spaltet sich sofort
zwiefach auf. Gemäß der oben entdeckten Doppelstruktur von Hem-
mung und Zwietracht im Gestaltungswesen des Leidens finden wir
zwei Urqualitäten des Leidens, die nicht aufeinander zurückgeführt
werden können, dennoch oft gemeinsam oder gemischt auftreten, wo-
bei eine Qualität zumeist dominiert. Es handelt sich um den Leidens-
schmerz und die Leidenslast. Jener ist eine Art schwer beschreibbare
innerlich reißende Oszillation, eine blutende, schreiende Wunde, in
ihrem Wesen »laut«, dynamisch, bewegt, erregend (deren Wesens-
struktur wir noch eingehend erhellen werden), während diese eher
stumm lastet, beschwert, erdrückt, hemmt, lähmt. Beide aber »quä-
len«, d.h. beide dauern in ihrer Leidenswirkung, ohne dass wir sie so-
gleich aufheben könnten, und natürlich kennt jeder Mensch beide Lei-
densweisen und weiß, wie sie sich anfühlen und ineinander übergehen
können. Dabei finden wir, dass das Leiden in akuten Fällen meistens
mit dem Schmerz beginnt und, wenn es chronifiziert, übermächtig
oder hoffnungslos wird, in zermürbende Last übergeht. Es gibt aber
auch Leiden, die unmerklich beginnen, gleichsam schmerzlos, doch ir-
gendwie eine allgemeine, schwer fassbare Bedrückung erzeugen und
erst dann, wenn gewisse Grenzen des Erträglichen überschritten sind,
in heftigen Schmerz umschlagen. Gewisse psychische Störungen wie
die Depression neigen eher zur Last, andere dagegen, wie z.B. die Pa-

105

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nikstörung oder die Soziophobie, zum seelischen Schmerz. Beide bil-
den letztlich die Grundqualitäten jener oben beschriebenen Doppel-
gestaltung des Leidens in Hemmung und Zwietracht, die Last eher bei
der Hemmung, der Schmerz eher bei der Zwietracht stehend, und stel-
len darum ein Zwillingspaar dar, dessen Beachtung und Erforschung
noch manche Erkenntnis zu Tage fördern wird. In jedem Fall kann Lei-
den außerhalb der Schmerz-Last-Qualität nicht erfahren werden. Un-
ser Exemplum, auf diese Aspekte hin betrachtet, untermauert das ge-
wonnene Ergebnis: Die nach der Geburt plötzlich auftretende
Funktionsstörung (ein Verschluss des Magenausganges) musste bei
der ersten Nahrungsaufnahme zu massivem körperlichen und sicher-
lich zu schwerem seelischen Schmerz führen, der sich dann später in
eine komplexe Lasterfahrung der leiblichen und überhaupt gesamt-
menschlichen Existenz verwandelte.

Die erkenntnistheoretische oder epistemologische Relevanz dieses
Ergebnisses liegt auf der Hand und ist von großer Bedeutung: Im Ge-
gensatz zu Aristoteles (1974, S. 45), der in seiner Seinsbetrachtung
zwar das individual-einzeln-qualitative Moment als Komponente des
Seienden sah (undmit dem Begriff der »ersten Substanz« bezeichnete),
aber für die philosophische Wissenschaft weitgehend als irrelevant er-
klärte, erkennen wir, dass eine jede Erkenntnis ihre Basis in der präzi-
sen Aufhellung der einzeln-qualitativen Bestimmungsseite eines Sei-
enden, hier des Leidens, hat. Wer dies überspringt oder vernachlässigt,
wie z.B. Kant am Beginn seiner »Kritik der reinen Vernunft«, der be-
zahlt später bei der Ermittlung der allgemeineren Strukturen des Sei-
enden einen hohen Preis. Der so genannte Nominalismus erhält aus
der qualitativen Gehaltlehre sein objektives Recht, denn Gehalte sind
nie konstruktiv, abstraktiv und »universal«, sondern nur direkt-intui-
tiv-anschauend fassbar; doch er übertreibt dann entschieden, wenn er
die Möglichkeit von allgemeinen objektiven Strukturen prinzipiell be-
streitet. Das sehen wir im übernächsten Abschnitt.

2.3. Der leibliche Schmerz

Monistische Theorien vom Menschen, z.B. leibphänomenologischer
Provenienz (Fuchs, Weizsäcker), setzen entweder den seelischen und
den leiblichen Schmerz gleich oder betrachten die beiden Phänomene
als verschiedene Ausdrucksformen der einen Lebenskraft. Dahinter

106

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


steht zweifellos der starke Wunsch, jedem anthropologischen Dualis-
mus a priori den Weg abzuschneiden. Sachlich beruft sich dieser Mo-
nismus auf die unzweifelhaft gegebene strenge Lebenseinheit des
menschlichen Daseins. Doch ratlos steht eine solche Anschauung vor
allen polaren und antagonistischen Phänomenen der leibseelischen
Existenz des Menschen. So beweist schon die einfache Empirie, dass
leibliche Schmerzen leidfrei gespürt werden können, bzw. dass gelitten
werden kann, ohne leibliche Schmerzen zu empfinden. Seitens der
Neurobiologie wird dies durch den Befund bestätigt, dass körperliche
Schmerzen gemäß der anatomischen Lokalisation in einer bestimmten
Region der Gehirnrinde, dem sensorischen Cortex, wie man sagt, »so-
matotopisch« abgebildet und verarbeitet werden, während psychisches
Leid keine Somatotopie aufweist und mit Strukturen im frontalen lim-
bischen System (dem »Gefühlshirn«) korreliert. Die Neurochirurgie
ihrerseits vermag bei therapieresistenten Schmerzen durch die gezielte
Läsion gewisser Stellen im cingulären Cortex, der zum limbischen Sys-
tem gehört, zwar nicht das Schmerzempfinden, aber das damit verbun-
dene Leiderleben zu beseitigen (vgl. Bader und Hell 2000, S. 162). Die
Theorie von W. James,4 der auch neuerdings T. Fuchs (2000, S. 231 ff.)
folgt, wonach der qualitativ charakteristische Gehalt eines Leidens
(z.B. der seelische Schmerz einer Angst, einer Verzweiflung etc.), ja
überhaupt aller Gefühle ausschließlich leiblich-sensualer Natur sei
und von den Leibempfindungen geliefert werde, kann nur durch eine
Kategorialanalyse der beiden Phänomene überprüft und geklärt wer-
den. Das Ergebnis aus unserer Sicht ist, dass seelisches Weh und leib-
lich-sinnlicher Schmerz kategorial verschieden, nichtsdestotrotz in vie-
ler Hinsicht analog strukturiert sind. Dies schließt keineswegs ihre
zweifellos starke Wechselwirkung aus, im Gegenteil, die Analogie er-
möglicht das reichhaltige Zusammenspiel von Leiden und Schmerz.

107

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

4 »Meine Theorie dagegen ist die, dass die körperlichen Veränderungen direkt auf die
Wahrnehmung der erregenden Tatsache folgen, und dass das Bewusstsein vom Eintritt
eben dieser Veränderungen die Gemütsbewegung ist … dann ist der Empfindungskom-
plex … die Gemütsbewegung … Die Gemütsbewegung ist hier weiter nichts als das
Gefühl eines körperlichen Zustandes, und sie ist rein körperlich bedingt … Wenn wir
nämlich irgendeine starke Gemütsbewegung vorstellen und dann versuchen, von dem
Bewusstsein derselben alle Empfindungen ihrer körperlichen Symptome abzuziehen,
dann werden wir finden, dass wir nichts übrig behalten, kein »psychisches Material«
(James 1909, S. 376–379). Man sieht, wir haben hier eine rein leib-sensualistische Ge-
fühlstheorie vor uns.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vor allem Weizsäcker (1987a, S. 27–47) ist es in bewundernswerter
Weise gelungen, die Analogie der seelischen und leiblichen Schmerzen
herauszuarbeiten, während er die ontologische Differenz wohl nicht
prinzipiell bestreitet, aber nicht tiefer bedenkt. Das ist auf dem Hinter-
grund seiner lebensphilosophischen Position verständlich.

Nun, worin besteht die Differenz und worin die Analogie der bei-
den Urphänomene Schmerz und Leid? Der leibliche Schmerz ist zu-
nächst, das kann nicht genügend betont werden, ein Zeichen von Le-
bendigkeit, ja eine Leistung, die nicht selbstverständlich ist, sondern
auch gestört sein und versagen kann. Die Unfähigkeit, Schmerzen zu
empfinden, ist darum eine Beeinträchtigung und führt nicht von un-
gefähr zu schweren Verletzungen und Verstümmelungen. Das vorherr-
schende Moment des Schmerzes als leiblich-seelischer Realität ist
zweifellos sein sinnlich-leiblicher, empfindungshafter Gehalt. Diese
einzigartige qualitative Charakteristik lässt sich als Bohren, Brennen,
Reißen und Beißen5 umschreiben. Im Unterschied zu anderen leib-
lichen Unlustphänomenen wie Jucken, Übelkeit, Müdigkeit etc. bohrt
sich der Schmerz, gleichsam sinnlich den Leib entleibend, in den Leib
hinein. Dabei unterdrückt er andere Sinnesqualitäten, z.B. lokale Tast-
empfindungen, die Libido oder den Appetit, oder führt zu Funktions-
störungen (etwa der Verdauung, der Atmung, der Bewegung und Hal-
tung). Überhaupt ist er ein großer motorischer Anreiz, entweder im
Sinne der Ruhigstellung oder einer das Übel zu beseitigen bestrebten
Aktion. Im Unterschied zu den epikritischen Sinnesqualitäten von Far-
be und Ton entspringt er im Leib und verbleibt im Leib, weist also nicht
(oder nur indirekt) über sich auf Weltgegenstände hinaus. Darum ist er
auch nur »von innen« wahrnehmbar und kann weder objektiviert noch
intersubjektiviert werden (Letzteres ist bei den Warm- und Kalt-
empfindungen u.a. teilweise möglich, wie die Verwendung von
Thermometern beweist). Ähnlich den Triebqualitäten des Hungers
und der Schlaf-, Ausscheidungs-, Sexual- und Atembedürfnisse ist
der Schmerz eine Drangempfindung6 (wieder im Unterschied zu Farbe,

108

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

5 DasWort »Schmerz« und das lateinische Wort »mordere« (beißen) sind etymologisch
verwandt und drücken auf diese Weise die Eigenart des leiblichen Schmerzen aus, sich
gleichsam in den Leib hinein zu beißen, hinein zu bohren. Gerade chronischen Schmer-
zen eignet solch eine Selbstzerfleischungstendenz.
6 Die Behauptung von H. Schmitz (1964, S. S. 183–192), der Schmerz sei ein qualitäts-
loser, gegen einen Widerstand anarbeitender Drang, nur Drang, lässt sich schon rein
phänomenologisch nicht halten. Er wäre ja dann von einem Ess- oder Ausscheidungs-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geruch, Geschmack, Ton usw.), doch zeigt er nicht wie diese einen
Mangel, sondern ein »Zuviel« von etwas Fremdem an. So drängt er
nicht zur Befriedigung eines leiblichen Grundbedürfnisses, sondern
vergegenwärtigt mit seiner eigensten Qualität, mit seinem Reißen,
Bohren, Brennen, etwas Leib- und Lebensfremdes, ja Leibfeindliches,
gegen das der Organismus auch sofort, z.B. durch irgendwelche Re-
flexhandlungen, aufbegehrt. Ja der Schmerz selbst ist ein Zuviel, ein
Fremdes, vor allem wenn er chronifiziert und nicht mehr im Dienst der
Anzeige einer Integritätsstörung steht. Fortlage (bei Diederichs 1930,
S. 87) geht noch weiter und spricht dem Schmerz eine Dynamik zur
Selbstaufhebung zu:

»Ein vollkommener Schmerz würde ein Zustand sein, dessen Streben auf nichts
anderes ginge als das Aufhören seiner selbst, und dessen Streben in jedem Au-
genblicke vollkommen misslänge.« (Fortlage, System der Psychologie, Leipzig,
1855, Bd. 1, S. 300 ff.)7

Der Schmerz besteht aber nicht nur aus reiner Qualität, sondern ist
immer auch räumlich, zeitlich und relational strukturiert. Das räum-
liche Moment erfahren wir an seiner spezifischen Lokalisation und
Ausdehnung, das zeitliche an seiner Dauer, Rhythmik (z.B. Pulsieren),
seinem Kommen und Gehen. Darüber hinaus steht er immer in einem
sachlogischen, relationalen Kontext: Er ist der Schmerz dieses Men-
schen, aufgrund dieser und jener Bedingungen (Krankheit, Überforde-
rung, Medikamente, soziales Umfeld etc.), in einer bestimmten sinn-
haften, darum verstehbaren Lebenssituation auf dem Hintergrund
einer verstehbaren Lebensgeschichte. Dagegen ist das seelische Weh
niemals unmittelbar räumlich ausgedehnt, allerdings zumeist im Sinne
einer Ausdrucksatmosphäre räumlich »ergossen«. Aus all dem geht
klar hervor, dass der Schmerz vom Leib her auf das Erleben des Betrof-
fenen, auf sein Ich, eindringt und kein Vollzugsgeschehen, kein Akt des
Betroffenen selbst ist. In dieser Hinsicht ist der Schmerz genauso ein

109

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

drang nicht zu unterscheiden. Außerdem lehrt die Erfahrung vielfältig in ihrer Qualität
unterschiedene Schmerzen, z.B. brennende, bohrende, ziehende, stechende, drückende
usw. Schmerzen. Richtig sagt Schmitz, dass der Schmerz ein gegen einen Widerstand
anarbeitender Drang sei. Den Widerstand bietet primär der Leib selbst auf, etwa wenn
ein schmerzendes Glied sich verspannt.
7 Weizsäcker und Schmitz scheinen hierin Fortlage zu folgen, ohne auf ihn Bezug zu
nehmen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bloßer, an sich passiver Gegenstand (bzw. eine Gegenstandsseite, näm-
lich des Leibes), ein eshaftes Geschehen wie eine Farb-, Warm-,
Druck-, Duft- oder Hungerempfindung.

Demgegenüber entspringt ein seelischer Schmerz (z.B. in Folge
einer Demütigung) nicht primär dem Leib, sondern dem Erleben des
Betroffenen, seinem Selbstgefühl und muss von ihm subjektiv als ech-
ter eigener Akt vollzogen werden. Der seelische Schmerz ist ein Ge-
fühl, eine Emotion, ist immer ichhaft, personal, keine Empfindung;
darum ist er auch ein Aktgeschehen und kein Objekt der Wahrneh-
mung. Das wird dadurch bewiesen, dass wir den leiblichen Schmerz
völlig leidfrei distanzieren und trotzdem wahrnehmen können, wäh-
rend eine Angst, eine Verzweiflung, eine Trauer nie völlig distanziert
erlebt werden können bzw. sich, wenn das doch gelingt, auflösen. Was
wir als Betroffene am leiblichen Schmerz aktmäßig vollziehen und
vollziehen müssen (um ihn zu erleben), ist die Wahrnehmung und
nicht die Schmerzqualität selbst, die wir gar nicht produzieren können
– sie wird uns vom Leib her autonom gegeben und aufgedrängt. Im
Übrigen sind auch die anatomisch-physiologischen Grundlagen der
leiblichen und seelischen Schmerzen verschieden, auch wenn sie in ge-
wissen zerebralen Zentren (z.B. Gyrus cinguli anterior) zusammenlau-
fen können. Sowohl physiologisch, psychologisch als auch ontologisch
müssen leiblicher Schmerz und seelischer Schmerz also unterschieden
werden, was ihre komplexe Wechselwirkung natürlich nicht aus-
schließt.

Diese Einsicht sollte nun jedoch ihrerseits nicht in einen radikalen
Dualismus abgleiten, der die Analogie und dadurch mögliche innige
Einheit der beiden Phänomene verkennt. Sowohl der physische als
auch der seelische Schmerz sind Phänomene der Unruhe, Spannung
und Beeinträchtigung; sie bedrängen, setzen unter Druck, erzeugen,
wenn sie das subjektive Maß der Erträglichkeit übersteigen, die Situa-
tion der Ausweglosigkeit und Not. Wir erleben in ihrem »Reißen«,
»Zerren«, »Brennen« einen Kampf verschiedener Kräfte, Gegensätze,
die aufeinander prallen und nicht selten um Leben und Tod ringen. Auf
diesem Hintergrund verwundert es nicht, dass ihre Dynamik offen und
unentschieden ist, nichtsdestotrotz, wie Weizsäcker (1987a, S. 27–47)
richtig betont, aber einer Entscheidung zustrebt. Doch muss es nicht
dazu kommen – es gibt chronisch physische wie chronisch seelische
Schmerzzustände, die nie enden. Analogizität waltet ebenfalls, wie
Weizsäcker, Gebsattel, Freud und Buytendijk gesehen haben, in der

110

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


drohenden Entfremdung und Desintegration von Ich und Leib im Falle
des leiblichen Schmerzen und Ich und Ich im Falle des seelischen Lei-
dens. Während eine angenehme Empfindung wie z.B. ein Streicheln in
der Regel unreflektiert in das Icherleben als ichzugehörig integriert
wird, tritt der leibliche Schmerz aus der Ichsphäre heraus und macht
sich als fremdes, feindliches Es-Geschehen geltend. Es droht der Ver-
lust der menschlichen Integrität, unabhängig davon, ob es sich um eine
physische, eine intrapsychische oder eine psychosoziale Verletzung
handelt. Darin wurzelt die analoge ethisch-wertmäßige Qualität beider
Schmerzformen: Wir erleben tatsächlich nicht nur im seelischen
Schmerzleid, sondern auch im physischen Schmerz dieses »Das soll
nicht sein!«, wie Weizsäcker (1987a, S. 27–47) sagt, dieses »So kann
es nicht weitergehen!«, »Aufhören!« – vielleicht die geistig tiefste
Analogizität von körperlichem und seelischem Schmerz, die uns lehren
könnte, dass wir in der Auslieferung an den physischen Schmerz nicht
nur unsere Nichtshaftigkeit und Kontingenz erfahren, sondern dass
hinter aller Physis eine große dynamische Sinnordnung und Geistig-
keit lebt (Leibniz, Monadologie 1966, S. 451 ff.; Brandenstein, 1955,
S. 118–213). Trotzdem wird die Analogie durch die vielen ähnlichen
Züge nicht zur Identität -

»Die Zeichen in den beiden Systemen sind völlig verschiedene und können
nicht mit der gleichen Wissenschaftssprache wiedergegeben werden. Es besteht
also ein »Bedeutungssprung.« (Adler, S. 262, siehe Uexküll 1998b).

denn der körperliche Schmerz ist immer eshaft, d.h. primär apersonal,
imponiert viel stärker als Verhängnis und kann nur mittelbar, d.h.
nicht durch einen reinen Willensakt, beeinflusst werden, während das
Seelenleid, weil es jemeinig ist und aus der personalen Mitte ent-
springt, durchaus durch Wille und Einsicht direkt beeinflusst werden
kann. Es genügt, auf die vielen Lebensphänomene hinzuweisen, die das
Auseinandertreten beider Schmerzformen zeigen, um ihren Wesens-
unterschied zu konstatieren. Heinrich v. Kleist (1982, S. 883, Brief an
Marie von Kleist) war von einer solch abgrundtiefen Verzweiflung
befallen, dass er die schmeichelnd-glänzende Wärme eines morgend-
lichen Sonnenstrahls als unerträglich empfand. Andere leiden am Ver-
lust eines geliebten Partners, an einem Reueschmerz, einer Versagens-
angst, einer Demütigung, einer Ungerechtigkeit bis zur seelischen
Zerreißung, wüssten aber von keinem physischen Schmerz zu berich-
ten. Wieder andere empfinden die höllischsten körperlichen Qualen

111

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und verharren in stoischer innerer Ruhe. Auf seinem Sterbebette
schreibt Epikur an seinen Freund Idomeneus:

»Indem ich den glückseligen Tag meines Daseins erlebe und zugleich beende,
schreibe ich euch dies. Harnzwangbeschwerden folgen einander und Durchfall-
schmerzen, die keine Steigerung in ihrer Stärke übrig lassen. Doch entgegen
tritt all dem in meiner Seele die Freude über die Erinnerung an alle mir gewor-
denen Erkenntnisse.« (Epikur 1965, S. 21)

Und manche gar, wie viele Gebärende und Spitzensportler, nehmen
zwar den körperlichen Schmerz präzise wahr, fühlen ihn aber nicht
als Leid, als Weh, sondern nahezu neutral als bloße Körperempfin-
dung. Der Grund, den sie dafür selbst angeben, sind ihr Glück und ihre
Freude über das zur Welt kommende Kind bzw. über den trotz Schmer-
zen erkämpften Erfolg. Weizsäcker (1987a, S. 27–47) hat gewiss recht,
wenn er viele analoge Züge zwischen körperlichem und seelischem
Schmerz feststellt – das Bedrängende, die Not, den Konflikt, das Kri-
senhafte, die drohende oder eingetretene Entfremdung, die Entschei-
dungsnotwendigkeit, den Riss, das Verhängnisvolle, das Nicht-Sein-
Sollen –, und natürlich verschmelzen in der lebensvollen Welt der
Not beide Schmerzweisen oft bis zur Unkenntlichkeit miteinander. Ja
wir wissen heute, dass sie sich gegenseitig erzeugen und modulieren
können, oft in komplexester Weise, nämlich durch eine vom Subjekt
geleistete Bedeutungskopplung (Adler, S. 265, bei Uexküll 1998b).
Doch blendet Weizsäcker zwangsläufig das Eigenständige der beiden
Schmerzgestalten aus, wenn er sie undifferenziert behandelt und in
ihnen immer und ausschließlich den Kampf eines Es mit einem Ich
sieht. Für den seelischen Schmerz im Leiden ist das entschieden zu-
rückzuweisen. Hier kämpft ein Ich mit sich selbst, z.B. ein »Angst-
Ich« mit einem »Mut- oder Hoffnungs-Ich«. Verkennen wir diesen
ontologischen Rangunterschied zwischen leiblichem und seelischem
Schmerz, dann setzen wir die Würde des leidenden Subjekts aufs
Spiel. Ein »Es«, das meine Verzweiflung, meine Trauer, meine Angst,
meine Empörung macht, nähme mir meine Personalität, meinen exis-
tenziellen Sinn, und mit meinem Ichsein und meinem Sinn die Wahr-
heit und den geistigen Ernst meines Leidens und meines Daseins. Im
Leidensschmerz kämpft nicht das Ich mit einem Es, sondern mit sich
selbst! Im leidenden Ich ringt das Ich mit dem Ich, und es ringt um
seine Einheit, Integrität und vor allem, wie V. Frankl (1989, S. 70 ff.)
betont, um seinen Sinn und seine zentrale Aufgabe in diesem Leben,

112

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die durch ein bislang unassimilierbares, anscheinend sinnloses Leid
bedroht werden.

Zusammengefasst: Der leibliche Schmerz ist weder das Leiden
selbst noch eine Komponente des Leidens, sondern, wie andere Übel
auch, ein bestimmter Gegenstand des Leidens, also ein Leid. In seiner
ursprünglichen Leiblichkeit kann er als eine leibliche Selbstaffektion
betrachtet werden, mit der das Eindringen von etwas Fremdem ange-
zeigt werden soll. Dass der Schmerz biologisch sinnvoll ist, beweisen
jene Kranken, die keine leiblichen Schmerzen empfinden können (etwa
aufgrund der Zerstörung des Thalamus) und sich deswegen in einem
fort verletzen. Der leibliche Schmerz markiert Grenzen, er hebt die
Differenz von eigen und fremd hervor, ja er scheint aufgrund dieser
Leistung in den frühen Entwicklungsphasen des Kindes am Aufbau
des psychophysischen Selbst und des Körperbildes beteiligt zu sein,
womit er zu einem wichtigen Faktor der raumzeitlichen Individuation
in der Welt wird.

3. Der seinslogische Ring des Leidens:
Leidender – Leidensakt – Leid�bel

Wenn es stimmt, dass die Betroffenheit die gemüthaft resonierende
Antwort auf eine Getroffenheit ist, dann fragt sich, wer oder was wie
getroffen und betroffen ist?

Die Antwort liegt nahe: Weder ein Nichts noch ein lebloses Ding,
sondern nur ein Lebewesen, ein Wesen, das zum Erleben und Mitleben
fähig ist, kann leidend resonieren, also innerlich mitschwingend be-
troffen sein. Ohne einen Leidenden gibt es kein Leiden. Nennen wir
ihn das Subjekt des Leidens, den Leidenden.

Doch das genügt nicht, denn das Leiden will vollzogen werden,
und das wieder ist nur möglich, wenn es ein »Woran« gibt, an dem es
sich vollziehen kann. Und so ist es auch: Jeder, der leidet, leidet an oder
unter etwas, auch wenn dies oft verhüllt oder diffus oder überhaupt
unbestimmt ist (wie im Fall der existenzialen Angststimmung Heideg-
gers, 1979, §40). Einer leidet unter einem Verlust, der andere an einem
Versagen, der dritte an einer Kränkung, der vierte an Einsamkeit, der
fünfte an Sinnlosigkeit, der sechste an einer Leere oder an einer Krank-
heit, einer Verfolgung, einer Ausbeutung, an seinem »Geworfensein«
überhaupt, seiner Kontingenz usw. Dieses »Woran« des Leidens nenne

113

Der seinslogische Ring des Leidens: Leidender – Leidensakt – Leid�bel

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ich das Objekt des Leidens, das Leid, den Leidensgegenstand oder kurz
das Übel. Es muss sich dabei nicht immer um ein »Objekt« im echten
Sinne, um ein Anderes handeln, es kann auch das Subjekt selbst bzw.
eine Eigenschaft desselben sein. So leiden viele an ihren Ängsten, ihrer
Unentschlossenheit, einer Unfähigkeit, sich abzugrenzen, einer An-
triebslosigkeit, ihrer Gewordenheit, Zeitlichkeit usw. Trotzdem, ein
»Woran« allemal, sei es objektaler, sei es subjektaler, sei es bestimmter,
sei es unbestimmter Art.

Wenn im Leiden jemand an etwas leidet, dann vollzieht er in die-
sem Kontext sein Leiden, und das ist das dritte Moment, der Leidens-
vollzug, das »Leidleiden«: Der Leidende leidet an einem Leid. Und
indem er an etwas leidet, wird dieses etwas zum Leid, zum Übel und
dadurch wieder er selbst zum Leidenden. Man sieht: Hier liegt eine so
genannte logischeWechsel- oder Ringbedingung vor. Wie der Leidende
ohne Leid nicht ist, so das Leid nicht ohne Leidenden. Allerdings macht
erst das Subjekt des Leidens irgendein oft zunächst neutrales Etwas zu
seinem Leidensgegenstand, während dieses Etwas – ein Verlust, eine
Demütigung usw. – das Leidenssubjekt provoziert, in den Leidensring
einzutreten. Denn kein Ereignis, z.B. ein beleidigender Vorgesetzter,
kann mich unmittelbar leiden machen, sondern erst dadurch, dass ich
mir seine Ausfälle »zu Herzen nehme« (!), werde ich leidend. Hier
erkennen wir das enorm aktive Moment im Leiden: Jeder macht sich
sein Leiden letztlich selbst, so sehr er dazu auch genötigt worden sein
mag. Ein direkter Zwang ist unmöglich, bzw. wäre mit der Zerstörung
des Subjekts und der Unmöglichkeit des Leiderlebens überhaupt
verbunden.

Damit wird die Ringstruktur und ihre Auslösung durchsichtig:
Irgendetwas trifft mich, wir nannten dies weiter oben die »Getroffen-
heit« (das Erleiden, das Widerfahrnis); ich beziehe diese auf mich (neh-
me es mir zu Herzen, bewerte sie als bedrohlich) und erzeuge so in mir
selbst die Betroffenheit, die unmittelbar den Leidensring von Leiden-
dem, Leidensakt und Leid erzeugt. Dabei wird deutlich, dass diese drei
Momente zeitlich zugleich bestehen, während die Getroffenheit der
Betroffenheit in gewisser Hinsicht zeitlich vorausgeht. Das leidende
Subjekt im Exemplum ist das Neugeborene (die Mitleidenden der Mit-
welt und ihre Rückwirkung auf das Kind nicht zu vergessen!). Das
Übel, woran es leidet, ist zunächst die körperliche Funktionsstörung
mit ihrem Schmerz, der Verunsicherung, Angst, Störung des Selbst-
gefühls, Ohnmachtsgefühl usw. nach sich zieht. Der Leidensvollzug

114

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


realisiert sich im Erleben erst des körperlichen Schmerzes, dann der
genannten Leidensgefühle, und, wie betont, bestimmen sich Leidender,
Leidübel und Leidensakt auch hier gegenseitig. So verstärkt bekannt-
lich ein Angstgefühl einen körperlichen Schmerz, zum einen, weil die
Wahrnehmung sensibilisiert wird, zum anderen weil Angst zu körper-
licher Spannung führt, die ihrerseits Schmerzen verstärkt. Das wieder-
um wirkt auf die Angst zurück und steigert ihre Leidqualität, das see-
lische Weh der negativen Leidbetroffenheit.

Epistemologisch handelt es sich bei der Ringstruktur des Leidens
um eine »Formalie« mit universalem Charakter. D.h. allem, was ir-
gendwie Leiden ist, inhäriert diese Struktur, und zwar objektiv, denn
ein Leiden ohne die Ringbedingung von Leidendem-Leidensakt-Leid
kann per se nicht in sich bestehen. Das beweist das Teilrecht des Uni-
versalismus gegen den Nominalismus, der in allen Allgemeinstruktu-
ren nur konventionaleWillkürbegriffe, »Namen« (nomina) sieht, wäh-
rend jener die objektive8 Existenz der Universalien behauptet. Doch
auch dieser übertreibt, wenn er die Universalien von den konkreten
Dingen ablöst und sie ontologisch vor und über die Konkreta stellt.
Zwar sind sie ablösbar, doch nur im Denken vom Denken und für das
Denken. Für sich können allgemeine Strukturen nicht bestehen, d.h.
»subsistieren«, denn sie sind ja gerade dadurch allgemein, dass sie
mehrere konkrete Einzeldinge, diesen insistierend, real allgemein um-
fassen. Damit fällt auch der Kantische Transzendentalismus, der be-
hauptet, die »Allgemeinbegriffe« würden vom denkenden Subjekt den
Einzeldingen gleichsam aufgeprägt oder in sie hinein projiziert. Man
fragt sich, wie z.B. die Ringstruktur des Leidens (vor aller Leiderfah-
rung!) oder die Säugetierstruktur der Schimpansen (vor aller Welt-
erfahrung!) bereits im Denken sollen vorbestanden haben? Dass dies
zu absurden Folgerungen führt und letztlich in einem absoluten Fich-
teschen Idealismus enden muss, liegt auf der Hand. Die Lösung ist
letztlich viel einfacher und natürlicher: Vollwirklich sind nur Einzel-

115

Der seinslogische Ring des Leidens: Leidender – Leidensakt – Leid�bel

8 Objektiv meint hier natürlich nicht das von einem Betrachter unabhängige Bestehen
einer Sache in der materiellen Dingwelt, sondern meint soviel wie »sachhaft«, in der
Sache selbst bestehend und eben nicht nur vom Betrachter willkürlich gemeint, kon-
struiert oder bezeichnet. Bei der »Sache« wiederum muss es sich nicht um ein »Außen-
weltding« handeln, sondern jedes Etwas kommt hier in Frage, also auch rein bewusst-
seinsimmanente Sachverhalte wie z.B. das Leiden, das Wollen, ein Gefühl oder eine
reine Phantasie usw.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dinge, Einzelereignisse, Einzelgeschehnisse; doch tragen diese Indivi-
dua objektiv in sich allgemeinere oder allgemeine Strukturen, die das
Denken aufgrund seiner eigenen allgemeinen Strukturmomente (logi-
sche Kategorien usw.) aufzufassen fähig ist und von den Konkreta ab-
lösen und für sich im Denken betrachten und behandeln kann. Daraus
aber zu schließen, sie bestünden in einem reinen Universalienhimmel,
ist eine Hypothese, die unplausibel und im Übrigen widerlegbar ist.

4. Die dynamisch-dialektische Diskrepanz als die gestaltlich-
quantitative Seite des Leidens

Betrachten wir das zweite Moment des Leidensringes – den Leidensakt
– phänomenologisch genauer, dann geraten wir in das »Herz des Lei-
dens«. Denn hier eröffnet sich – nach den qualitativen Leidensgehalten
und dem logischen Leidensring – die spezifische Einheitsgestaltung des
Leidens, also seine seelenquantitative Seite.

Damit sich ein Akt vollziehen kann, muss er an etwas »ansetzen«.
Wir wissen schon, dass dies im Falle des Leidens das Woran des Leidens
ist. Dies impliziert die Positionierung eines Leidensgegenstandes, wie
sie in derWahrnehmung eines Übels anhebt: Ich erfahre vom Tod eines
Freundes und bin erschüttert. Da diese Erfahrung als Kenntnisnahme
ein aktiv-setzendes, genauer nachsetzendes (Brandenstein 1966b,
Kap. 10–18) Moment besitzt, dürfen wir hier von der Affirmation oder
– neutraler – von der Positionierung dessen sprechen, woran ich dann
leide, hier z.B. an einem Verlust in Form der Erschütterung. Dieses
erste Moment in der Konstituierung des Leidensaktes muss sich auch
dann konstituieren, wenn das Übel, woran ich leide, überwiegend ne-
gativ bestimmt ist wie etwa im Falle eines Verlustes, einer Entbehrung,
einer unbestimmten Leere usw. Denn mit dieser Negativität wird ers-
tens das Fehlen von etwas Positivem mitgesetzt, wodurch zweitens in
gewissem Sinne auch die Negativität selbst »gesetzt«, eben wahr-
genommen, erlebt wird wie im Falle des Verlustes einer Gliedmaße
oder, wie in unserem Exemplarbeispiel, der Geborgenheit.

Zweifellos wird im Leiden diese Negativität aufgenötigt, sie wird
erlitten. Doch wäre das Leiden unmöglich, wenn hierin reine Notwen-
digkeit oder totaler Zwang waltete. Schon phänomenologisch zeigt
sich, dass hier ein Moment der Eigenaktivität, der Freiheit, der zwar
nicht freiwilligen, aber freien Hinnahme mitwirkt. Wäre dem nicht

116

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so, dann glichen wir dem Stein, der einen Schlag erleidet, ohne diesen
mitempfinden zu können. Somit gilt, dass der Betroffene im Leidens-
akt eine unfreiwillig erlittene, aber selbst und damit partiell frei mit
vollzogene Leidposition und Leidaffirmation konstituiert: Ich erlebe
eine Demütigung, einen Arbeitsplatzverlust, ein Zerwürfnis, eine Dif-
famierung, eine Krankheit, im Exemplarbeispiel einen Schmerz und
leide daran. Ohne diese Leid- bzw. Übelpositionierung würde kein Lei-
den anheben, es wäre nichts als Erleiden, nichts als passiv-unerlebte
Einwirkung.

Aus dieser Leidpositionierung entspringt aber sogleich, d.h. zeit-
lich zugleich, nur der Seinsfolge nach später, ein zweites, gegensätzli-
ches Moment, nämlich ein »Nein!«. Jedes Leiden begehrt gegen das
unfreiwillig erlittene Übel auf, wenigstens als spontane emotionale
Wertung. Das ist dasNegationsmoment im Leidensakt, dem allerdings
ein eigentümliches Profil eignet. Das zeigt uns jedes Beispiel: Ich leide
gerade deswegen, weil ich das Erleiden des Übels nicht verhindern
kann, sondern unfreiwillig erdulden muss. Da wird, während ich z.B.
konzentriert arbeite, Lärm gemacht, den ich nicht abstellen kann, aber
abstellen will. Ich will etwas und kann es nicht – das ist eine ohnmäch-
tige Aktivitätsintention. Die Negation im Leiden ist also ein freiwillig
vollzogener, aber frustraner Abwehrversuch.9 Das wird durch die ge-
genteilige Annahme sofort bewiesen: Könnte ich jedes Übel, das ich zu
erleiden drohe, schon in seinem allerersten Beginn abwehren, dann
müsste ich niemals leiden. Während also die Leidposition das unfrei-
willig-hinnehmende Moment im Leidensakt ist, ist die Leidnegation
das freiwillig-abweisende, aber frustrane Moment im Leidensakt. Jene
setzt genötigt das Übel in das Erleben herein, diese versucht vergeblich,
das Übel aus dem Erleben und Leben wegzusetzen.

Da nun beide Momente zugleich bestehen, wenn auch in der an-
gegebenen ontologischen Folgeordnung, entsteht unvermeidlich eine
Diskrepanz, und zwar eine solche Zwietracht, die zugleich statisch
und dynamisch ist und darum »oszilliert«. Dabei wurzelt das statische
Moment in der Vergeblichkeit der Leidentfernung, also in einer Hand-
lungsohnmacht, während das dynamische Moment in dem unablässi-
gen Begehren gründet, das Erleiden des Übels (gegen einen Wider-

117

Die dynamisch-dialektische Diskrepanz

9 Treffend sagt Schopenhauer: »Denn alles Leiden ist nichts anderes als unerfülltes und
durchkreuztes Wollen.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand) aufzuheben, also in dem Wunsch, das Leiden zu überwinden. In
jedem Leiden waltet demnach ein Widerstreit:

»Denn immer erst der Widerstreit selbständiger und eigengesetzmäßiger Teile
zu ihrer Funktionsstellung in einem Ganzen, mit dem sie solidarisch sind und
das es mit ihnen ist, ist der allgemeinste ontologische Grund zur Möglichkeit
von Leid und Schmerz in einer Welt überhaupt, wie immer auch die besonderen
causae secundae aussehen mögen, die Leid und Schmerz im irdischen Lebewe-
sen in dieser und jener Form hervorrufen.« (Scheler 1923, S. 53)

»Es ist ein überaus dialektisches Spiel, das sich im Phänomen des Leidens be-
kundet … Die Zweiheit will nicht mehr Eines sein und die Einheit will ihr Sein
nicht aufgeben und in diesem Wechselspiel zwischen einer um ihr Sein kämp-
fenden Einheit und einer in und aus dieser Einheit werdenden Zweiheit besteht
der Prozess des Leidens.« (Diederichs 1930, S. 55)

Da es sich bei der Einheit dieser beiden Momente um eine prekäre
Gleichgewichtslage handelt, die jederzeit entweder in eine überwiegen-
de Affirmation des Übels (etwa als Duldung, Ergebung, Beschönigung
etc.) oder in eine überwiegende Negation des Übels (als Kampf, Auf-
begehren usw.) abgleiten kann oder eben in labiler Weise erhalten
bleibt, entsteht eine potentielle Dialektik des Leidens, die wesenhaft
offen ist. Wie zu sehen, begegnen wir hier auf höherer Stufe dem Mo-
ment der Leidenszwietracht aus der Seinsgrundstruktur des Leidens
wieder, und das ist kein Zufall. Denn mit dieser statisch-dynamischen
Dialektik sind wir in die Mitte des Leidens eingetreten, in der sich die
Leidensstruktur gewissermaßen rundet. Dabei wird offenbar, dass die
Einheitsstruktur des Leidens eben diese dynamisch-statisch-dialekti-
sche Diskrepanz ist, in der die Vielschichtigkeit, Labilität, Konflikt-
trächtigkeit und ontologisch grundhafte Unabgeschlossenheit des Lei-
dens gründet. Wer leidet, der entbehrt unfreiwillig und ohnmächtig
des Seins und sehnt sich doch mit allen Kräften nach seinshafter Fülle.
Mit dieser Umschreibung der statisch-dynamisch-dialektischen Dis-
krepanz des Leidens klärt sich weiter und tiefer auf, was der Schmerz
im Leiden ist: kein physischer Schmerz, keine einfache sinnliche Emp-
findungsqualität (wie der leibliche Schmerz oder die leibliche Unlust),
sondern eine bestimmte Konstellation von seelischen Kräften, die ein
konfliktuöses »Reißen« oder gar »Zerreißen« beinhaltet, das durch ein
Müssen und Nicht-Wollen des Leidens, ein Wollen und Nicht-Können
der Leidaufhebung konstituiert wird. Der seelische Schmerz des Lei-
dens ist darum nichts anderes als die gefühlte und durchlebt-durch-

118

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


littene dynamisch-statisch-dialektische Diskrepanz, als die innerste
seelische Qualität des komplizierten Leidensaktgefüges.10

119

Die dynamisch-dialektische Diskrepanz

10 In seiner wuchtig-klassischen Art formuliert Hegel (Enzyklopädie der philosophi-
schenWissenschaften, 1970, S. 144) diese Diskrepanz wie folgt: »Als Schranke, Mangel
wird etwas nur gewusst, ja empfunden, indem man zugleich darüber hinaus ist. Die
lebendigen Dinge haben das Vorrecht des Schmerzes vor den leblosen … weil sie als
lebendig die Allgemeinheit der Lebendigkeit, die über das Einzelne hinaus ist, in ihnen
haben, in dem Negativen ihrer selbst sich noch erhalten und diesen Widerspruch als in
ihnen existierend empfinden.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


V. �berzeitliche und zeitliche Grundgenese des
Leidens

1. Die reale Vorbedingung des Leidens: das Erleiden (affectio)
als Grenzerfahrung und seine zwei Grundformen
»Widerstand« und »Widerfahrnis«

»… nämlich gerade das Leben spüren, heißt am Leben leiden.«
(Nietzsche)

Was bisher »Getroffenheit« hieß, ist nichts anderes als das »Erleiden«.
Und eben dies steht am Anfang der Genese des Leidens. Was ist das
Getroffenwerden (Erleiden, affectio, Pathos i. e.S.)? Es ist, wie schon
Aristoteles (1974, S. 70) in seiner Kategorienschrift schrieb, die dem
initiativen Tun (poiein) gegenüberstehende »Weltkategorie« unseres
möglichen »Objektwerdens« (pathein): Etwas, das nicht ich bin bzw.
nicht in mir ist (oder zu sein scheint), wirkt auf mich ein, affiziert, ja
affligiert mich. Spinoza (1887, S. 151) formuliert dies präzise auf fol-
gende Weise:

»Ich sage, dass wir tätig sind (handeln), wenn etwas in uns oder außer uns
geschieht, dessen adäquate Ursache wir sind, d.h., (nach der vorigen Definiti-
on), wenn etwas in uns oder außer uns aus unserer Natur erfolgt, das durch sie
allein klar und deutlich erkannt werden kann. Dagegen sage ich, dass wir leiden
(pati), wenn in uns etwas geschieht oder aus unserer Natur etwas folgt, wovon
wir nur die partiale Ursache sind.«1

120

1 »Leiden« (pati) meint hier also eindeutig »Erleiden« (affectio, Widerfahrnis) und
nicht Gefühl, Leidenschaft, Unlust, Angst, Trauer usw. Gibt es doch sogar nach Spinoza
Gefühle (Affekte, Emotionen), deren vollständige, also adäquate Ursache wir selbst sind,
da wir sie nicht von außen erleiden, sondern selbst ihre innerste Quelle sind, und die
sich Spinoza (1887, S. 151, 3. Definition) deshalb auch nicht scheut, »Tätigkeiten« im
vollen Sinne zu nennen. Recht besehen wird aber, wie noch zu zeigen sein wird, über-
haupt kein Gefühl von außen erzeugt, sondern bestenfalls ausgelöst. Kein Verlust kann
unmittelbar Trauer, kein Erfolg unmittelbar Freude, keine Drohung unmittelbar Angst
machen. Allerdings machen auch wir selbst unsere Gefühle nicht im Sinne einer freien

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hinter dem Phänomen des Erleidens verbirgt sich bekanntlich ein gro-
ßes, schwer lösbares metaphysisches und erkenntnistheoretisches Pro-
blem: Wie kann etwas, das ich erlebe, das also, insofern ich davon weiß,
von mir konstituiert ist, wie kann solches ursprünglich nicht ich sein
und gar noch in mich hineinwirken? Rein phänomenologisch erleben
wir das Erleiden als ein Geschehen, das irgendwie in mich oder wenigs-
tens auf mich eindringt, also »von außen« kommt. Zumindest ist rein
erlebnismäßig unzweifelhaft, dass das, was da an oder mit mir ge-
schieht, nicht initiativ von mir ausgegangen ist. Andererseits gilt eben-
so zweifelsfrei, dass dieses erlebte Geschehen, insofern ich es erlebe
und also »für mich« habe, nur durch mich selbst »für-mich« werden
konnte. Wie lässt sich dieses Paradox verstehen und auflösen? Offen-
sichtlich nicht rein phänomenologisch, was besagt, dass im Falle des
Erleidens eine Transzendenz in je meine Erlebnisimmanenz hinein-
reicht, die sich nicht vollständig immanentistisch oder transzendental
aufheben lässt. Es bleibt, so könnten wir auch sagen, immer ein letzt-
lich unerfahrbarer, phänomenologisch nicht »gebbarer« Rest an Trans-
zendenz, den wir nicht anschauen, sondern nur erahnen, vermuten,
erschließen oder glauben können. Auflösen lässt sich das Paradox da-
her nur, wenn wir Wirkfaktoren, »Kräfte«, Mächte annehmen, die ori-
ginär auf mich einwirken können und deren Einwirkungen durch mich
mitvollziehbar sind, also nicht-originär, sondern »mimetisch« durch
mich nachgesetzt und in mich aktiv-rezeptiv hinein genommen wer-
den. Nur in diesem Fall, wenn es ihn denn gibt, bliebe sowohl die Ei-
genkonstitution des Erleidens als erlebtes, subjektives Geschehen als
auch die Möglichkeit einer originären Fremdeinwirkung gewahrt.

Klassischerweise kennen wir drei Richtungen, aus denen solche
assimilierten Fremdeinwirkungen einwirken können: aus dem gesam-
ten sinnlich vermittelten Weltgeschehen, das uns gleichsam »horizon-
tal« begegnet; aus dem Traumleben bzw. überhaupt aus dem »Unbe-
wussten«, das in je mein Bewusstsein »aus der Tiefe« hereinwirkt; und
aus dem sittlichen Gewissen, das »aus der Höhe« in die Immanenz des

121

Die reale Vorbedingung des Leidens

Willenshandlung, sondern bereiten sie vor, ermöglichen sie nur, ja »züchten« sie oft. Im
Wesen ergeben sich die Gefühle als die inneren, naturgemäßen, insofern »notwendi-
gen« Folgen unserer (meist unreflektierten) Selbstbestimmung und unseres Selbstver-
ständnisses. Gefühle sind der aktive, weder wie die Willenshandlungen frei gesetzte
noch durch äußeren Zwang erlittene, sondern innerlich gebundene und bindende Spie-
gel unseres Selbstseins, unseres seelischen Lebens. Sie sind also weder (von außen) er-
litten noch frei gewollt, frei gesetzt, sondern, wenn man so will, »von innen erlitten«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erlebens eintritt. In allen drei Richtungen scheint das menschliche Be-
wusstsein transzendierbar, und es ist klar, dass es in allen drei Fällen
diese Transzendenzen als Transzendenzen zwar selbst erkennen und
konstituieren muss, aber in ihren Ursprüngen nicht voll erfassen kann,
eben weil sie in ihren Ursprüngen jenseits der Erfahrung liegen.

Diese Einsicht verschärft sich, wenn wir den Ursprung unseres
Daseins in den Blick nehmen. Da der Mensch vor aller Selbstbestim-
mung ins Sein gebracht ist und sich darin vorfindet (Heidegger spricht
etwas despektierlich von »Geworfenheit«, 1979), ohne daran initiativ
mitgewirkt zu haben, ist er je schon »Objekt«, d.h. »Seiendes durch
Anderes«, allerdings durch ein Anderes, das verborgen ist. Natürlich
gilt es, diese naive Evidenz philosophisch einzuholen, d.h. herauszuar-
beiten, wie es möglich ist, dass ich mich überhaupt als ein Seiendes, das
nicht von sich her entstanden ist, wissen kann. Denn eines ist klar:
Diese naive Evidenz kann nur von mir her konstituiert sein, heißt, sie
ist als meinWissen je meine geistige Leistung. Doch kann dies philoso-
phisch nicht genügen, vielmehr muss aufgewiesen werden, was der
Grund meines Überhaupt-Geword(f)enseins ist, was mich ermöglicht,
was mich ins Sein gehoben und dadurch als aktuales Objekt und poten-
tiales Subjekt situiert hat.

Leicht ersichtlich ist das eine Frage, die jegliche Phänomenologie
transzendiert, denn deren Grenze liegt bekanntlich da, wo die unmit-
telbare Selbsterfahrung und Selbstkonstitution aufhört. Der seins-
gebende Grund meines Seins als Bewusstsein ist also notwendig mei-
ner Anschauung entzogen und kann daher nur, wenn überhaupt, als
notwendige Bedingung meines Seins als Bewusstseins aus eben dem-
selben regressiv erschlossen werden. Damit gehört dieses Problem in
die Metaphysik des Leidens und Erleidens. Da sich jedoch andererseits
alles Leiden an einemWiderstand oder einemWiderfahrnis entzündet,
also dem Leiden als subjektivem Aktgefüge vorangeht, muss es auch
schon hier behandelt werden. Wie genau?

Jedes Leiden ist, wie das Exemplarbeispiel zeigt, ein aktuales
Nicht-Können-aber-Wollen oder Nichtwollen-aber-Müssen. Insofern
ist es eine subjektiveGrenzerfahrung. Dies impliziert die Begrenztheit,
damit Endlichkeit des leidenden Subjektes: Es kann unmöglich alles,
unmöglich absolut sein, und also muss es noch Anderes, ein »Nicht-
Ich« oder ein »Über-Ich« (im nichtpsychoanalytischen Sinne) geben.
Zwei Möglichkeiten kommen hier in Betracht, die seit Urzeiten be-
kannt sind: Entweder ist das Subjekt initiativ tätig und wird gehemmt

122

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder es erleidet ein Widerfahrnis, ein »Unglück«, wird also bedrängt,
eingeengt, verletzt. Diese Doppelung entspricht der initiativ-rezepti-
ven Doppelnatur des Menschen: Er kann in initiativ-schöpferischer
und in rezeptiv-aufnehmender Weise aktiv sein. Entsprechend kann
er in beidem gestört werden. Widerstand und Widerfahrnis sind die
beiden Grundmöglichkeiten des Pathos im Sinne des Erleidens, der Af-
fektion. Es muss aber betont werden, dass weder der Widerstand, den
unser Tun erleidet, noch das Widerfahrnis, das uns trifft, notwendig
leidvoller Natur sind. Jeder Sportler kennt lustvoll erlebte Widerstän-
de, jeder Abenteurer lustvoll erlebte Widerfahrnisse. Leidvoll werden
diese beiden Formen des Erleidens erst aufgrund eines subjektiven
Wertungsgeschehens, das wir bald näher untersuchen. Wenn wir lei-
den, dann allerdings muss dieses Leiden mit einer der beiden grenz-
setzenden Formen des Erleidens verbunden sein, mit dem Widerstand
oder mit dem Widerfahrnis (oder mit beiden). Schon der Stoiker Epik-
tet, der »Apostel der sittlichen Freiheit« (Capelle), sah dies klar und
deutlich:

»Wer den Gegenstand seines Begehrens nicht erreicht, ist unglücklich; ein an-
derer ist unglücklich, weil ihm das widerfährt, was er gern vermeiden will.«
(Epiktet 1925, S. 26)

Alles Erleiden impliziert darum eine Grenzerfahrung, die allerdings
nicht notwendig leidvoll erlebt werden muss. Steigert sich diese Grenz-
erfahrung aber zur Hemmung eines lebendigen Strebens, das trotz sei-
ner Vergeblichkeit nicht aufgegeben werden kann, dann erhält sie
einen leidvollen Charakter.

»Was ist dieses Leid? Es ist im Grunde stets eine unmittelbare Behinderung der
Entfaltung des menschlichen Daseins, eine unmittelbare Lebenshemmung:
möglich wird es nur dadurch, dass der Mensch einesteils erlebend tätig, ande-
renteils aber auch dem Erleiden unterworfen und dabei mangelfähig, anschlag-
bar ist. Ohne Bewusstsein – und das ist die Erlebnisfähigkeit im weitesten Sinne
– könnte er selbstverständlich auch kein Leid erleben; und wenn er nicht we-
sentlich selbsttätig wäre und in und mit dieser Selbsttätigkeit sich entfalten
würde, könnte er auch keine eigentliche Behinderung erleiden und Erleiden
wäre für ihn überhaupt natürlich und nicht leidig.« (Brandenstein 1948, S. 12)

Ähnlich Schopenhauer (1859, Bd. I, §56): »Leiden ist Hemmung des Willens,
von der Erkenntnis begleitet, das Ausbleiben seiner Befriedigung.«

123

Die reale Vorbedingung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Am weitesten geht Jaspers (1948, S 492): »Leiden ist Einschränkung des Da-
seins, Teilvernichtung; hinter allem Leiden steht der Tod.«

Leiden ist also notwendig an ein Erleiden, Erleiden aber nicht notwen-
dig an ein Leiden geknüpft: Ein Wesen, das leiden kann, muss begrenzt
und entstanden sein, d.h. es ist geworden, gesetzt, geworfen, nicht pri-
mordial sein eigener Herr, sondern hat von Gnaden einer zunächst ver-
borgenen Seinsquelle sein Dasein erlitten. Damit offenbart sich der
primäre Objektstatus eines des Leidens fähigen Wesens, eines end-
lichen Subjektes. Genau dieses Erleiden-Können ist aber nicht nur
Grenze oder gar Mangel, sondern eröffnet die Möglichkeit von Wech-
selwirkung und Kommunikation! Ob diese förderlich, neutral oder
schädlich sind, ist offen – im Leiden sind sie mindestens unangenehm,
hemmend, irritierend, manchmal verletzend. Gewiss jedoch sind
Wechselwirkung und Kommunikation nurmöglich, wenn das Erleiden,
die affectio, in ihren beiden Formen von Widerstand und Widerfahrnis
möglich ist. Daher ist die vollständige philosophische Einholung der
Möglichkeit des Erleidens ein genuin metaphysisches Problem und
wird uns in der Metaphysik des Leidens wieder beschäftigen.

Ohne Erleiden demnach kein – immer irgendwie reaktives – Lei-
den, selbst dann, wenn sich das Erleiden sehr unmerklich wie z.B. bei
einer langsam sich einschleichenden Depression entwickelt. Damit
wird auch klar, dass das Erleiden zwar die notwendige Voraussetzung
des Leidens ist, nicht eigentlich aber in den Leidensring gehört, also
Leiden (pati, pathein) keineswegs, wie z.B. W. Blankenburg (2002,
S. 17–31) meint, mit Erleiden (affectio) identisch ist. Das Erleiden löst
unter Umständen, aber keineswegs notwendig das Affektgefüge des
Leidens aus, verursacht es jedoch nicht, sondern ist nur sein »Anlass«.
Die Ursache des Leidensringes ist der Leidende selbst, ja es ist der Lei-
dende, der von sich her eine »äußere« Einwirkung als »für ihn äußere«
und für ihn abträgliche überhaupt konstitutiv bestimmt, wenn auch
nicht initiativ bewirkt. Wie wir später sehen werden, gibt es eine sehr
interessante endliche Anzahl von Erleidens-Konstellationen, also von
Kausal- oder Wechselwirkungsverhältnissen des Leidens.

124

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Die Intentionalit�t des Leidens

Wenn wir »Leiden« nicht nur als passives und blindes Erleiden verste-
hen, sondern als eine Antwort auf einen »feindlichen«Widerstand bzw.
auf ein subjektiv bedrohliches Widerfahrnis, dann kommen wir nicht
umhin, darin einen Selbstvollzug, einen spezifischen Akt des Betroffe-
nen zu erblicken. Die Kernstruktur dieses komplexen Aktes habe ich in
den vorigen Kapiteln dargelegt, sie ist die dynamisch-dialektische Dis-
krepanz. Jetzt steht der Hinweis auf ein Moment aus, das man dem
Leiden für gewöhnlich nicht zurechnet: das Moment der Intentionali-
tät. Was bedeutet es?

Im Anschluss an F. Brentano (1982, vgl. Einleitung, S. IX–XXI)
und E. Husserl meint Intentionalität, dass jeder Selbstvollzug eines le-
bendenWesens, zumal eines bewusstenWesens notwendig auf ein »Et-
was«, auf einen »Inhalt« gerichtet, und zwar aktiv und sinnhaft gerich-
tet ist. Woher dieser Inhalt kommt, ist zunächst offen und nicht
entscheidend, besonders Husserl sah seine Quelle in der Welt und
ihren Gegenständen. Und zweifellos, wir leiden an allerlei, was aus
derWelt – aus der Natur, dem Leib und derMitwelt – an uns herantritt.
Naturkatastrophen, Verletzungen, Krankheit, Seuchen, Verfolgungen,
Verleumdungen, Intrigen, Missverständnisse, Isolierung, Ausgren-
zung usw. schaffen Situationen, an denen der Betroffene leiden kann,
wenn auch nicht muss. Um all diese Widerfahrnisse aber als Übel zu
erleben, muss sich der Betroffene ihnen im Sinne der Aufmerksamkeit
wahrnehmungsmäßig zuwenden, sie intentional-rezeptiv aufnehmen,
sie intentional als Übel bewerten und gegen sie wenigstens emotional
aufbegehren. Alle vier Teilkomponenten implizieren intentionale Ak-
tivitäten, ohne die das Leiden unmöglich konstituiert werden könnte.

Darüber hinaus können wir auch reflexiv an uns selbst leiden, an
unserem Aussehen, unserer Endlichkeit, an unserem sozialen Status,
unserer beruflichen Erfolglosigkeit, unseren Launen, an unserer Ent-
scheidungsschwäche, Ängstlichkeit, Gewordenheit, unserem Suchen-
müssen, Fragen, an Angst, Langeweile, unserer Kontingenz usf. Hier-
bei handelt es sich nicht um Weltgegenstände, ja es handelt sich
überhaupt um keine Gegenstände (oder Objekte),2 sondern um Selbst-

125

Die Intentionalit�t des Leidens

2 Im Gegensatz zu Husserl sieht Brentano (1982, Einleitung) klar den Unterschied zwi-
schen der Intentionalität, die auf echte Objekte (Nicht-Iche), und jener Intentionalität,
die reflexiv auf das Ich gerichtet ist. Im ersten Fall spricht er von »primären Objekten«,

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zustände, Selbstvollzüge oder »Inständlichkeiten«, deren wir durch Re-
flexion gewahr werden. Dass auch hier die Intentionalität konstitutiv
ist, liegt auf der Hand. Denn um etwa meine Ängstlichkeit als Übel
erleben zu können, muss ich mich intentional-reflexiv auf sie richten,
sie rezeptiv wahrnehmen und sie als Übel bewerten. Damit wird klar,
dass mit der Intentionalität als solcher noch keineswegs »Welt« impli-
ziert ist, wie etwa Husserl oder Heidegger meinen. Dieser Umstand
erhellt des Weiteren, dass es kein Erleben ohne (wenigstens implizite)
Intentionalität geben kann. Selbst die »Stimmungen«, von denen Hus-
serl und die meisten Phänomenologen annehmen, dass sie intentions-
los seien, sind inWahrheit, wie Brandenstein (Bedeutung und Grenzen
der Intentionalität, 1965b, S. 147–149) betont, wesenhaft intentional
auf den Gestimmten bezogen: Der Ängstliche hat um sich Angst; der
traurig Verstimmte leidet an sich und irgendeinem bestimmten oder
unbestimmten Verlust; der Zuversichtliche glaubt an sich und seine
Möglichkeiten. In jedem Fall aber ist Leiden nicht-intentional unmög-
lich, auch wenn es natürlich kein typisch intentional-initiativer Hand-
lungsakt ist und auch nicht explizit-reflexiv erfolgen muss. Darum
können wir folgern, dass das Leiden da aufhört, wo der intentionale
Selbstvollzug aufhört, verschwindet oder zerstört wird. Und in der Tat
gibt es Leiden – wie z.B. die klinische Melancholie, der Schock oder die
posttraumatische Belastungsstörung –, unter deren Einwirkung die Fä-
higkeit zur intentionalen Selbst- und Weltergreifung nahezu gelähmt
oder zerrüttet wird, sodass in diesen schwersten Leiden die Leidens-
grenze erreicht wird, wo Leiden überhaupt noch möglich ist. Das be-
weisen die Aussagen solcher Kranker, in denen oft von völliger Leere,
Lähmung, Gefühllosigkeit, ja von einem Seelentod, der soweit geht,
dass selbst der eigene Körper nicht mehr gespürt werden kann, die
Rede ist. Der griechische Mythos von der zu einem – immerfort wei-
nenden! – Stein erstarrten Niobe hat diese Leidensgrenze in ein er-
schütterndes Bildsymbol umgesetzt. In solchen Grenzfällen, wozu

126

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

im zweiten Fall leider, weil missverständlich, von »sekundären Objekten«. Reflexiv er-
fahrene Akte oder Zustände (z.B. Stimmungen, Einstellungen) sind aber niemals inner-
lich gegenüberstellbare Gegenstände, sondern nur direkt einzuschauende Inständlich-
keiten. Die Konfusion dieser Verhältnisse richtet immer wieder enormen Schaden in
Philosophie und Psychologie an. Es schlug sich im Theorem der Subjekt-Objekt-Korre-
lation nieder, das wir spätestens bei Fichte (aber wahrscheinlich schon bei Aristoteles)
finden und das noch die Theorie des In-der-Welt-Seins Heideggers bestimmt und nur
selten hinterfragt, geschweige denn korrigiert wird.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch das Exemplarbeispiel gehört, kann sich das betroffene Subjekt
nicht mehr oder gerade noch (mit äußerstem inneren Kraftaufwand)
als Subjekt, und d.h. eben in synthetisch-intentionalen Akten konsti-
tuieren. Wo die synthetische Intentionalität vollständig zum Erliegen
kommt, da verschwindet das Subjekt als erlebendes Wesen (vgl. Bernet
im Anschluss an Lacan: Symptome als Sprache unmäßigen Leidens,
2003, S. 45–58).

3. Leidwahrnehmung und implizite Reflexivit�t (unmittelbares
Selbstgewahrsein) im Leiden

Alle Intention bedarf eines Inhaltes, auf den sie gerichtet ist und den sie
irgendwie und im weitesten Sinne wahrnimmt (im Falle unseres
Exemplarbeispieles den kranken Leib). Intentionalität impliziert Wahr-
nehmung, aber Wahrnehmung impliziert auch Intentionalität. Wenn
Leiden ohne Intentionalität unmöglich ist, dann impliziert Leiden auch
irgendeine Form derWahrnehmung. Und so ist es auch, das lehrt schon
die Erfahrung. Primär wird im Leiden das wahrgenommen, was leiden
macht, das Leidübel. Implizit wird dabei aber auch immer der Betrof-
fene wahrgenommen – er ist sich ja als Leidender seiner selbst inne,
wenn auch nicht unbedingt in explizit-reflexiver Weise. Das aber be-
deutet, dass es mindestens eine implizite Reflexivität geben muss! Und
in der Tat ist sie als unmittelbares Selbstgewahrsein die notwendige
Vorbedingung einer jeden expliziten Reflexivität, zu der es bei vielen
Leiden aufgrund des Leidensdruckes bald kommt. Dann leidet der Be-
troffene nicht nur an einem Übel, sondern er leidet auch unter sich
selbst, unter seinem Leidendsein. Implizit-reflexive Leiden sehen wir
z.B. bei sehr kleinen Kindern, bei Bewusstseinsgetrübten und bei
Tieren.

Der Inhalt der Leidwahrnehmung kann nun bestimmt oder unbe-
stimmt, gegenständlich oder ungegenständlich, weltbezogen oder
selbstbezogen, real oder virtuell sein, ja eine Kombination all dieser
Dimensionen ist möglich. Da in jede Wahrnehmung wenigstens unbe-
wusst (präreflexiv) sowohl die Tätigkeit des Verstandes als auch der
Imaginationskraft mit eingeht, kann schon die Leidwahrnehmung zur
größten Quelle von Leiden werden, klassischerweise etwa beim Para-
noiker, der sich von allem und jedem verfolgt fühlt. In solchen Fällen
überlagern Deutungen und Phantasien die Wahrnehmung, der Betrof-

127

Leidwahrnehmung und implizite Reflexivit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fene »projiziert« innere Welten in die sinnlich wahrgenommene Welt
hinaus. Dieser Gefahr ist selbst im normalen Alltagsleben kaum zu
entgehen. Letztlich drückt sich darin die enorme imaginative und ra-
tionale Eigentätigkeit und Schöpferkraft des menschlichen Geistes aus.
Er ist eben nie nur eine tabula rasa, sondern ein geäderter Marmor-
block (Leibniz 1967, S. 121), ja eine sprudelnde Lebensquelle, auch
wenn das, was da sprudelt, nicht immer hell und klar, sondern oft sehr
trüb und dunkel ist.

4. Leiden, Bewertung und Selektion

Wer leidet, bezieht sich intentional auf einWoran und (wenn auch, wie
oft, nur präreflexiv) auf ein Worum des Leidens. Da beides nicht bzw.
nicht in einer bestimmten Weise erfolgen muss, trifft, wer leidet, eine
(meist unbewusst-implizite) Entscheidung. Wer aber entscheidet, der
wertet, und zwar spontan, intuitiv und mit seiner ganzen Existenz.
Diese Wertentscheidung vollzieht sich im Leiden nicht nur durch eine
eigene, vom Leiden abgesetzte Kognition (wie sie von den Psychologen
gemeint und untersucht wird), sondern als Leiden, im Leiden, und d. h.,
als wertendes Gefühl. Aus ihm kann dann, muss aber nicht eine eigene,
abgeleitete, mittelbare kognitive Wertung entspringen. Ein Beispiel:
»Ich habe Angst vor Dir, aber eigentlich habe ich dazu keinen Grund.«
In der Angst werte ich das Gegenüber unmittelbar als Gefahr, im nach-
folgenden Satz hinterfrage ich diese spontane wertende Regung in
einem eigens gesetzten kognitiven Werturteil. Eine Wertung nun ist
des Weiteren ein Akt, in dem ein Lebewesen eine innere oder äußere
Wirklichkeit aufgrund des Kriteriums des Zuträglichen, Förderlichen,
Neutralen, Abträglichen oder Schädlichen auf sich bezieht. Und es tut
dies und kann dies, weil es sich je schon selbst als Wert, ja als Seinswert
gesetzt hat, zumindest implizit. Ohne solch eine Wertung könnte sich
das Leiden nicht konstituieren, denn erst durch sie wird eine erfahrene
Wirklichkeit zum Leid, zum Übel, eben zu einer Wirklichkeit, die als
Wert oder Unwert auf das leidende Lebewesen als Seinswert bezogen
wird.

Da der Wertende und die bewertete Wirklichkeit nicht identisch
sind, besteht ein gewisser Spielraum, wie der Leidbetroffene ein Übel
auf sich bezieht. R. S. Lazarus (in Oerter/Montada 1995, S. 321; 1977;
R. S. Lazarus, The Nature of Coping, S. 141–222) hat in einer feinen

128

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Analyse die Bewertungsprozesse bei emotionalem Stress und Leid he-
rausgearbeitet. Dabei unterstreicht er, dass es keine emotionale Reak-
tion, keinen Affekt ohne spontane und meist implizite kognitive
Abschätzungen (appraisals) gibt. Selbst die physiologischen Stress-
reaktionen sind von ihnen wesentlich abhängig und bleiben aus, wenn
der Betroffene eine Situation nicht mehr (z.B. als Gefahr oder als Hil-
fe) bewerten kann.3 Lazarus unterscheidet drei Phasen des Coping-
oder Bewältigungsprozesses.
1. Am Anfang steht die Abschätzung der Situation (primary apprai-

sal); sie schließt kognitive und affektive Aspekte ein.
2. Es folgt eine zweite Abschätzung (secondary appraisal), die den

eigenen Problemlösungsmöglichkeiten bzw. den für die Bewälti-
gung verfügbaren Kompetenzen, Handlungsressourcen und mög-
lichen Alternativen gilt.

3. Der Prozess endet im Zuge der Selektion einer Handlung und
ihrer Ausführung mit einer dritten Abschätzung (tertiary apprai-
sal), die das Ergebnis der Ausführung mit dem erwarteten Ziel
vergleicht. Vornehmlich bei Stagnation, Fehlschlag und beim Zu-
fluss neuer Informationen, die eine Neubewertung nötig machen,
kommt sie in Gang.

Das primäre Wertgeschehen im Leiden entspricht zweifellos dem pri-
mary appraisal oder geht diesem sogar noch voraus. Denn das spontane

129

Leiden, Bewertung und Selektion

3 Wohl im Anschluss an Bergson und neuerdings M. Henry neigen moderne lebens-
philosophisch-phänomenologische Vertreter wie z.B. R. Kühn (2007, S. 12–28) dazu,
Gefühle vollständig vom Weltbezug und von den »Vorstellungen« (Kognitionen) zu
trennen, als »ebenso absolut wie autonom« (Kühn 2007, S. 14) zu betrachten und mit
dem (vitalen?) »Lebensgrund« bzw. Leben schlechthin gleichzusetzen. Dabei bleibt die-
ses »Leben« weitgehend unbestimmt, dunkel und geheimnisvoll und wird als »reines
Empfinden in der Urmächtigkeit des einen Lebens« (Kühn, S. 25), als »Anströmen des
absoluten Lebens« (Kühn, S. 24) umschrieben. In Wahrheit handelt es sich hier um eine
abstrakte metaphysische Konzeption, die einen unklaren Begriff (Gefühl) durch einen
anderen, noch unbestimmteren Begriff (Leben) zu bestimmen sucht. Gefühle sind aber
immer bestimmt, gegliedert, je schon unterschieden, und zwar als wesentlich personale,
partiell auch autonome, etwa gegenüber der Ratio und der Welt autonome, doch durch-
aus von einer je eigenen inneren Logik strukturierte Akte und Zustände (z.B. Wunsch-
gefühle, Affektreaktionen, Stimmungen), die sehr wohl und von Anbeginn mit allen
anderen Persönlichkeitsaspekten, mit der Geschichte dieser Person und meist auch mit
der aktuellen Weltsituation sinnhaft-intentional verbunden sind. Gefühle sind Leben,
und Leben (im nicht nur vitalen Sinne!) ist personales, geistiges Leben (vgl.Wandrusz-
ka 2007, S. 29–47), das sich natürlich innigst mit dem leiblich-vitalen Leben verbindet.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Missfallen bzw. der Widerwille im Leiden erfolgt in der Regel nicht
kognitiv-diskursiv, sondern affektiv-kognitiv-intuitiv; dabei ist das
Werturteil der emotionalen Komponente des Leidens inhärent. Emo-
tionen sind nie nur sinnlich-sensuale Eindrücke, sondern, wie Scheler
(1922, 1954, S. 341–356) und N. Hartmann herausgearbeitet haben,
Akte, Vollzüge.

Es liegt auf der Hand, dass alle drei Bewertungen vom Subjekt,
also von seiner Einstellung, seiner Lebensgeschichte, seinen internali-
sierten gesellschaftlichen Prägungen, seinen Vorurteilen, seinen Er-
wartungen und Hoffnungen abhängig sind, sodass es auch zu realitäts-
verzerrenden Verwerfungen kommen kann. Von großer Wichtigkeit
ist hier die »Kausalattribution«, die intern oder extern erfolgen kann.
Wenn ein Depressiver jedes Missverständnis, jede Schwierigkeit, jeden
Konflikt sich selbst als Schuld zurechnet, dann handelt es sich um eine
interne Kausalattribution. Schreibt dagegen ein Mensch alles Schwie-
rige, Problematische, Destruktive in seinem Leben Anderen zu und
verleugnet seine eigenen Anteile, dann attribuiert er im Sinne einer
externalen Projektion. Gerade das Leiden, das oft mit Scham verbun-
den ist und zum Eingeständnis eigener Unzulänglichkeiten nötigt, baut
einen Druck auf, der zur externalen Kausalattribution verführt. Nicht
umsonst sagt daher der Weise:

»Sieht einer, dass Leiden über ihn kommen, untersuche er seine Handlun-
gen.« (Rabbi Raba)

5. Wert und Unwert im Leiden

Alle Phänomenologie beschreibt, aber sie beschreibt nicht nur neutrale
Fakten und reine Sachzusammenhänge, sondern sie erfasst, wie die
materialen Wertethiken von Scheler (1954) und Hartmann (1926) mit
Erfolg beweisen, durch intuitive Werterfassungsakte auch objektive
Wertqualitäten (»Wertmaterien«), subjektive Wertungsakte, personale
Vorzüge und Auswahlen. Man geht wohl nicht zu weit mit der Be-
hauptung, dass auch eine Wertung, insofern wir als lebendige Wesen
nicht nicht werten können, ein Faktum ist, allerdings ein inneres oder
ein zwischenmenschliches, eben ein wesentlich seelisch-geistiges Fak-
tum. Doch darf nicht übersehen werden, dass Wertungen auch tief in
das physisch-materielle Leben hineinwirken, so vor allem jene Wer-

130

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tungen, die dem Leiden inhärent sind und sich leiblich und zwischen-
menschlich, meist vermittelt über Affekte, auswirken.

Der letzte Abschnitt zeigte, dass im Leiden ein Transformations-
prozess stattfindet, durch den ein für das betroffene Subjekt neutrales,
förderliches oder schädliches Widerfahrnis einen negativ-störenden
oder sogar bedrohlichen, also im weitesten Sinne wertwidrigen Cha-
rakter erhält. Diese Wertung setzt der Betroffene, wenn er eine Ein-
wirkung als bedrohlich oder als Übel erlebt.

»Nicht die Dinge beunruhigen den Menschen, sondern ihre Meinungen über
die Dinge.« (Epiktet 1925, S. 27)

Und da kann bekanntlich eine Erfahrung, die dem einen angenehm ist,
dem anderen widerwärtig oder belanglos erscheinen. Daraus schloss
man im Sinne eines radikalen Wertrelativismus immer wieder allzu
rasch auf die angeblich beliebige Subjektivität der Wertungen im Lei-
den zurück und verkannte, dass die Wertung keineswegs beliebig ist,
sondern wesentlich in einem umfassenden leiblich-seelisch-sozial-
noetischen Kontext steht, durch den die Wertung ontologisch verwur-
zelt wird und durch reale, innere wie äußere Bedingungen bestimmt
ist. Wohl können zwei Subjekte ein und dasselbe Geschehen völlig ge-
gensätzlich erleben, aber doch wohl deswegen, weil sie selbst verschie-
den, ja gegensätzlich gestimmt, eingestellt und betroffen sind! Dass
jemand, der auf Licht allergisch reagiert, die Sonneneinstrahlung
flieht, ist kaum als eine bloß subjektive Wertung anzusehen, sondern
objektiv in seiner spezifisch dafür empfänglichen Leiblichkeit ver-
ankert. Um ein Wertgeschehen zu begreifen, müssen wir daher den
gesamten objektiv-subjektiv-intersubjektiven, wir könnten auch sa-
gen, den ökologischen Seinszusammenhang berücksichtigen. Die meis-
ten Wertungen sind tatsächlich weitaus objektiver, d.h. realitätsbezo-
gener, und viel weniger willkürlich4 als gemeinhin gedacht wird, nur
kommt es darauf an, die möglichst vollständige Zahl der wichtigsten
Bedingungen dieser Wertung zu berücksichtigen! M.E. wird dies von
der Psychoanalyse nicht immer genügend beachtet, da sie a priori jedes
Leiden als unbewusstes »Agieren«, sprich als egoistisch-triebhafte
Ausbeutung Anderer und nicht als intuitive und oft sehr »kluge« Ant-
wort auf ein Widerfahrnis auf dem Hintergrund eines biopsychosozia-

131

Wert und Unwert im Leiden

4 Selbst die »willkürlichen« Wertungen haben ihre Gründe, etwa wenn sie Ausdruck
eines spielerischen Probierens, einer Unwissenheit, einer Charakterschwäche usw. sind.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len und tiefenpsychologischen Gewordenseins interpretiert. Zu dieser
Objektivität des Gesamtkontextes gesellt sich des Weiteren die Objek-
tivität der transsubjektiven »materialen« Werte und Werthaltungen,
wie sie Kant (z.B. in Pflicht und Achtung), Scheler und Hartmann he-
rausgearbeitet haben. Eine Ethik des Leidens wird zeigen, dass die in-
nere Seinsstruktur wesentlich davon abhängt, auf welchen Wert, der
mangelt, bzw. Unwert, der dominiert, es bezogen ist. In der Tat ist ein
Leiden, das durch ein leibliches Unwohlsein bedingt ist, unvergleich-
lich verschieden von einem Leiden, das die Folge von Unrecht, Pflicht-
verletzung, Ressentiment, Lüge, Betrug, Gemeinheit oder eines inne-
ren Integritätsverlustes ist.

Wenn also im Leiden eine Wertung erfolgt, dann deswegen, weil
der Unwert eines Übels am Wirken ist, ein Übel, das eben für ein Sub-
jekt objektiv ein Unwert ist. Ob jemand eine Krankheit erleidet, poli-
tisch verfolgt wird, als Person nicht ernst genommen wird, sich gegen-
über beruflichen Überforderungen nicht abgrenzen kann, sexuell
missbraucht wird, ob er sittlich versagt oder dies einfach nur so erlebt,
immer ist da ein reales oder ein – aus wiederum »guten«, also realen
Gründen! – fehlinterpretiertes bzw. phantasiertes Übel, das das Leiden
evoziert. Dabei kommt es zu dem interessanten Phänomen, dass der
Unwert vom Übel auf das Leiden übergeht. Denn im Leiden wird das
Leiden selbst zum Übel, das – wenn es chronisch anhält – sogar zum
Hauptübel mutieren kann. Bei allen Neurosen ist eigentlich nicht mehr
das ursprünglich verursachende Übel, also eine bestimmte Subjekt-
Welt-Konstellation, sondern die Verselbständigung der »Fehlverarbei-
tung« und konsekutiven Fehlhaltung zum Hauptübel geworden (als
deren letzter Grund die existenzielle »Endlichkeit« des Menschen –
seine begrenzte Intelligenz, seine begrenzte Reife, seine begrenzte Be-
wältigungskapazität, Duldungsfähigkeit, seine begrenzte moralische
Stärke und Reinheit –, also seine allgemeine »Fallsüchtigkeit« steht).
In all diesen Fällen leidet der Betroffene an sich selbst und seinem
»Nicht-anders-Seinkönnen«.

Darum gilt grundsätzlich: Leiden ist ein Übel, dem primär kein
eigenständiger bzw. ursprünglicher Wert zukommt, wie z.B. Hegel
und Diederichs5 meinen; es ist in der Sprache der Ethiker kein Selbst-
oder Endwert. Darin gründet die Berechtigung, prinzipiell jedes Leiden

132

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

5 »Das Leid ist selber etwas Absolutes und muss mithin eine Stelle im Absoluten ha-
ben.« (Diederichs 1930, S. 118)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vermindern oder beseitigen zu wollen. Ich kann darum Nietzsche,6

V. Frankl7 (1950) und N. Hartmann8 (1926, S. 315–318) nicht zustim-
men, wenn sie das Leiden heroisieren oder idealisieren und zum besten
Lehrer des Lebens küren. Gewiss kann Leiden die besten und tiefsten
Kräfte und Tugenden im Menschen wecken – man denke an F. Schiller
und an die LehreA. Adlers –, aber doch wesentlich nur als Gegenkräfte
und Gegentugenden! Das Leiden selbst ist immer zunächst einmal
Schmerz, Last, Einschränkung, Behinderung, Verdüsterung, Verstel-
lung, Auszehrung, ist also primär lebens-, ja geistfeindlich. Und, wie
das Leben lehrt, besitzt es eine fundamentale Janusgesichtigkeit: Es
kann zum Guten wie zum Bösen, in eine Verwandlung wie in eine
Zerstörung, zu einer größeren Lebendigkeit oder in eine völlige Ver-
härtung führen. Darin liegt der Hauptgrund, warum das Leiden nicht
gesucht werden darf, obschon es, wie das Leben lehrt, oft nicht geflohen
werden soll. Ist Letzteres der Fall, dann allerdings haben wir uns ihm
zu stellen und eine möglichst Leid überwindende oder doch Leid lin-
dernde Antwort darauf zu geben. Leiden zu pflegen und zu vergrößern
muss daher immer als Perversion abgestempelt werden. Mit einer Aus-
nahme: Wenn ein höheres Gut nicht anders bewahrt bzw. erreicht wer-
den kann, dann wird Leiden zum freiwillig übernommenen Opfer für
eine höhere, lebendigere Wirklichkeit!9

Wie man sieht, entspricht dem Unwert im Leid-Übel und im Lei-
den der zwieträchtige Mangel seiner ontischen Struktur. Darum liegen

133

Wert und Unwert im Leiden

6 »Die Zucht des Leidens, des großen Leidens – wisst ihr nicht, dass nur diese Zucht alle
Erhöhungen des Menschen bisher geschaffen hat?« (Nietzsche, Jenseits von Gut und
Böse, 1988, Aphorismus 225) Wirklich alle?
7 Frankl ist ein Schüler Schelers, der in seiner außerordentlichen Arbeit »Vom Sinn des
Leids« (1923) gewiss sehr tief, aber auch einseitig das Leiden als Opferbereitschaft und
Opferhaltung bestimmt. Eine gewisse Heroisierung des Leids ist damit zumindest an-
gelegt.
8 Im Unterschied zu Frankl und Scheler, die »Metaphysiker« sind, lehnt Hartmann jede
metaphysische Dimension ab. Da er andererseits an der Absolutheit der sittlichenWerte
festhält, denen der Mensch in seiner Endlichkeit nie vollkommen gerecht werden kann,
stellt sich zwangsläufig ein tragisch-heroisches Weltbild ein. Einen ähnlichen Herois-
mus mit wahrer »Todes- und Nichtsentschlossenheit« finden wir bei Heidegger (1979).
Einer der interessantesten Antipoden zu diesen heroistischen Philosophien bildet
E. Bloch (1974) mit seinem »Prinzip Hoffnung«, das die Leidfrage umgeht.
9 Das arbeitet Scheler (1923) sehr schön heraus, wenn er zeigt, dass die niedrigereWert-
ebene im Konfliktfall immer für die höhere Wertebene geopfert werden muss, z.B. das
Angenehme für das Edle, das Edle für das Rechte, Wahre, Schöne oder diese drei für das
Heilige.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wir wohl richtig, wenn wir das Leiden nicht »positivieren«. Nur darf
das Pendel nicht zu weit in die andere Richtung ausschlagen, die dann
den immer auch positiven Seinsbestand in Leid und Leiden verkennt.
Denn zum einen ist jedes Leiden die Folge einer (kollisiven) Seinskon-
stellation und spiegelt diese irgendwie wider; zum anderen stellt das
Leiden eine aktive, lebendige, sinnverbundene, wenn auch nicht immer
sinnvolle Antwort auf eine konfrontative Seinserfahrung dar. Zu Recht
definiertDiederichs (1930, S. 124) darum das Leiden (und desWeiteren
auch die Krankheit) als ein Oszillieren zwischen zwei Werten bzw.
zwischen einem niederen und höheren Wert. Schließlich und endlich
kennen wir destruktive »Leidenshandlungen« wie den Suizidversuch
oder die Selbstverletzung, die – tiefer betrachtet – ein noch weitaus
verheerenderes Übel, wie z.B. den völligen seelischen Selbstverlust,
abwenden. Da Sinn und Sein letztlich identisch sind (Brandenstein
1957, Kap. 15), wird auch ein Leiden um so seinsvoller, je sinnreicher
und wertvoller es ist.

Auf der Einsicht in die elementare Wert-Unwert-Bestimmtheit
allen Leidens kann entsprechend der dritten Grundfrage zum Leiden
eine umfassende Ethik oder Lebenslehre des Leidens aufgebaut wer-
den, die den speziellen Wertformen des Leidens und den rechten bzw.
unrechten Umfangsformen mit dem Leiden nachgeht. Sie soll im drit-
ten Teil der Philosophie des Leidens gegeben werden.

6. Ohnmacht und Widerstand im Leiden; die Formen des
Krankheitsgewinns

»Was sterblich ist, das wehrt sich seiner Haut.«
(G. Hauptmann, Der arme Heinrich)

»Das Leiden hat einen Sinn, wenn du selbst ein anderer wirst.«
(Yehuda Bacon)

Vielleicht der fundamentalste Unwert im Leiden ist die Ohnmacht.
Denn da alles Leben »Macht« ist, d.h. irgendeine Form von »Können«,
bedeutet die totale Ohnmacht ein totales Nicht-Leben-Können, also
den Tod. Nicht von ungefähr sah man seit Urzeiten im Leiden den Vor-
boten des Todes, und in der Tat kann ein harmlos erscheinendes Übel
plötzlich in allergrößte Gefahr umschlagen. Wer eine Geburt erlebt
hat, weiß, wovon ich spreche. Die Ohnmacht im Leiden ist das Ergebnis

134

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verschiedener Kräfte, die aufeinander prallen. Zuerst ist da ein Zusam-
menstoß oder eine Konfrontation zwischen den Lebensstrebungen
eines Lebewesens und einem Hindernis: Das Lebewesen will, wünscht
und erstrebt etwas – z.B. Ruhe, Bewegung, Schlaf, Nahrung, Zuwen-
dung, Anerkennung, Schutz, Erfolg, Besitz, Macht, Lust usw. – und
wird an der Verwirklichung seiner Bedürfnisse gehindert.

»Denn alles Leiden ist nichts anderes als unerfülltes und durchkreuztes Wol-
len.« (Schopenhauer)

In dieser Hinderung macht es die Erfahrung einer Grenze10 und wird
seiner Endlichkeit schmerzlich bewusst, woraus folgt, dass jedes Leiden
eine Strebungs- und Bedürfnisstörung in einer uns transzendierenden
Welt ist. Da diese Grenzerfahrung nicht neutral ist und im Leiden nicht
einfach beseitigt werden kann, konstituiert sich ein Zwang (vgl. Bran-
denstein 1948, S. 14): Ich erfahre, dass ich das Objekt von etwas Ande-
rem bin, und erfahre damit im Leiden überhaupt ein Anderes, ein
»Nicht-Ich«, etwas, das mich übersteigt und mir wesentlich unverfüg-
bar ist.11 Diesem Zwang setze ich im Leiden einen Widerstand ent-
gegen (Fichte12 1979, S. 131: »Keine Tätigkeit des Ich, kein Anstoß.«):
Wohl muss ich leiden, aber ich will es nicht. Dieser Widerstand speist
sich wiederum, da ich mich im Leiden zu behaupten suche, aus irgend-
einer, oft unbewussten oder diffusen Art Selbstgefühl, Selbstwissen
und Selbst-Welt-Entwurf.

In allen psychoneurotischen Leiden liegen Selbstgefühl und der
damit oft in Widerspruch13 befindliche Selbst-Welt-Entwurf wenigs-

135

Ohnmacht und Widerstand im Leiden; die Formen des Krankheitsgewinns

10 Jaspers (1948, S. 467–513; 1973, S. 18) spricht im Falle von Tod, Leiden, Schuld,
Kampf und Zufall von »Grenzsituationen«, in denen das Fragen nach Sein, Wahrheit
und nach der Stellung des Menschen im Sein fundamental aufbricht (1947, S. 879).
11 Vgl. Levinas (1984, S. 42): »Es gibt im Leiden eine Abwesenheit der Zuflucht. Sie ist
der Sachverhalt, direkt dem Sein ausgesetzt zu sein … Die ganze Schärfe des Leidens
liegt in dieser Unmöglichkeit des Ausweichens.«
12 Fichte mühte sich allerdings in endlosen Anläufen und letztlich wohl vergebens, aus
dem Selbstsetzen des Ich das Nicht-Ich (das Objekt, die Welt), durch das es sich dann
begrenzt und seinen Widerstand findet, abzuleiten. Der Widerspruch ist offensichtlich:
Wie soll ein Tätigkeitszentrum durch seine eigene Schöpfung begrenzt werden? Um
diesen Widerspruch zu heben, hypostasiert Fichte darum ein transzendentales, nicht
erscheinendes absolutes, unendliches Ich, das beide – Subjekt und Objekt als Phänomena
– zugleich einander gegenüber setzt und dadurch beide verendlicht und begrenzt.
13 Rogers (1996, S. 41–45; 2003, S. 65–68) und Schmid (1992, S. 83–125) sprechen vom
Standpunkt der humanistischen »Gesprächspsychotherapie« aus von einer Inkongruenz
zwischen tatsächlicher Erfahrung und Selbstbild, zwischen (präreflexiver) vitaler Ak-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tens teilweise im Dunkeln, sind verdrängt oder werden verleugnet,
weshalb es in der Therapie darum geht, sowohl die unbewusstenWün-
sche und Bedürfnisse als auch die unbewussten Gegenspieler dieser
Bedürfnisse, die Angst- und Schuldgefühle, die Bewertungen und Ideo-
logien aufzudecken. Ursprünglich richtet sich jederWiderstand im Lei-
den gegen das Leidübel, also z.B. gegen eine Demütigung, doch kann
sich sekundär sowohl ein Widerstand gegen das Leidenmüssen selbst,
etwa gegen das Spüren einer Angst, als auch ein Widerstand gegen die
Einsicht in die Gründe des Leidens und in die Möglichkeiten der Über-
windung des Leidens, also in die therapeutische Hilfe entwickeln. Da-
rum ist es wichtig, zwischen dem Leidwiderstand, dem Leidenswider-
stand, dem Einsichtswiderstand (»fehlende Krankheitseinsicht«) und
dem therapeutischen Widerstand zu unterscheiden. Letzterer kann da-
rin bestehen, Hilfe abzulehnen oder ein Hilfsangebot im Sinne der so
genannten »negativen therapeutischen Reaktion« immer wieder zu
unterminieren. Der Widerstand als der Widerpart der Ohnmacht ist,
wie Freud (1970, S. 36 ff.) klar sah, der stärkste Beweis für die Aktivität
im Leiden, sodass wir – überspitzt – sagen dürfen: Leiden ist – trotz, ja
wegen aller Ohnmacht – ein Machtbegehren und kann als Macht ge-
braucht und missbraucht werden. Damit nicht genug müssen wir sogar
die Ohnmacht selbst als einen wenn auch passiven Widerstand erken-
nen. Denn solange noch Leben ist, bietet es Widerstand, und sei es an
der äußersten Grenze der Ohnmacht mit seiner puren Existenz. In der
Psychotherapie wird diese Tatsache dann von größter Bedeutung,
wenn sich – was oft der Fall ist – der Betroffene in seiner Ohnmacht
und Hilflosigkeit mit eben dieser Ohnmacht identifiziert und sie aktiv
einsetzt, also instrumentalisiert. Die grundlegenden Macht- und damit
Widerstandsformen des Leidens sind die von mir nun unterschiedenen
primären, sekundären, tertiären und quartären Formen des Krank-
heitsgewinns:
1. Der primäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn das Symptom der

Krankheit zur inneren Entlastung beiträgt, also einen Sinn in der
Leidensbewältigung erhält. So kann eine Depression davor be-
wahren, das Leben verantwortlich in die eigenen Hände zu neh-
men.

136

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

tualisierung und bewusster (aber verzerrter) Selbstaktualisierung und treffen damit das
Wesen des Leidens in einem zentralen Aspekt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Der sekundäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn mit der Krank-
heit die Mitwelt zu einem Verhalten genötigt wird, das dem
Leidenden einen Vorteil erbringt, z.B. Mitgefühl, Schonung,
schlechtes Gewissen der Anderen, Wiedergutmachung usw.

3. Der tertiäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn ein Leiden an die
Mitwelt delegiert wird, klassischerweise an einen Schwächeren,
z.B. an ein Kind in der Familie. Das Sündenbockphänomen beruht
auf diesem Prinzip.

4. Der quartäre Krankheitsgewinn entsteht, wenn ein Leiden ideo-
logisch gerechtfertigt und überhöht wird und dadurch als be-
sondere Leistung imponiert. Alle Krankheitsgewinne sind »Not-
lösungen«, die das psychische Überleben auf einer minderen
Lebensstufe garantieren. Man sollte sie daher nie verurteilen,
sondern in bessere Lösungen umzuwandeln versuchen.

7. Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das W�nschen
im Leiden

Die bisherigen Einsichten in die komplexen Verhältnisse von Erleiden
und Leiden ermöglichen uns nun die Entfaltung der vollen Aktstruktur
des Leidens. Denn das Leiden ist weder nur Erleiden noch irgendein
»Objekt«, sondern es ist ein spezifischer Selbstvollzug, eine spezifische
Selbstsynthese, die letztlich nur in der reflexiven Selbstanschauung
erfasst werden kann: Es ist unmöglich, das Leiden als Weltding oder
gegenständliches Weltgeschehen zu verorten, vielmehr ist es das Erle-
ben selbst in bestimmter Weise. Was wissen wir bisher über die Struk-
tur des Leidens und seine innere Genese? Oder: Wie synthetisiert sich
der Betroffene im Leiden als Leidender?

Am Anfang steht, wie gesehen, die das erlittene Leid als Erfah-
rungsrealität (nach-) setzende Leidwahrnehmung. Ihr folgt eine affek-
tiv bzw. emotional getönte Bewertung jener Erfahrungsrealität als
eines Übels, die wir als Missfallen oder Widerwillen bezeichnen kön-
nen: Ich höre den Lärm und bewerte ihn als störend. Wir können sie
auch als emotionale Stellungnahme mit einem »antipathischen Mo-
ment« bezeichnen. Da diese antipathisch-emotionale Stellungnahme
das Leid-Übel durch seine Wertung nur negativ auszeichnet, ohne da-
durch dasselbe schon zu überwinden, muss das Leid-Übel ausgehalten,
ertragen, erduldet werden. Ohne ein Mindestmaß an Geduld und Lei-

137

Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das W�nschen im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den ist Leid nicht erlebbar und erfahrbar.14 Aus jener freiwilligen Wer-
tung und dieser erzwungenen Leiderduldung entspringt dann der frus-
trane Leidaufhebungsversuch, mit welchem sich adhoc die innere Lei-
denszwietracht oder Leidensdiskrepanz konstituiert. Alle diese
Momente bestehen, obwohl sie in dieser seinsmäßig-unzeitlichen Ge-
nese auseinander hervorgehen, wesentlich zugleich, und zwar deswe-
gen, weil die Abwesenheit nur eines Momentes die ganze Realität des
Leidensaktes zerstört. Darum korrelieren diese Momente, d.h. sie be-
stehen in Wechselabhängigkeit ineinander. Damit könnte die Leidens-
analyse als abgeschlossen gelten, und in gewisser Weise ist sie es auch,
nämlich in der Weise ihrer inneren unzeitlichen Genese. Doch genau
dieses Strukturgefüge generiert nun ein zeitlich folgendes, darum echt
neues Geschehen, einen neuen Akt.

Aus dem ersten Akt des Leidens, dem in sich komplexen »Leidlei-
den«, entspringt nämlich fast unvermeidlich ein zweiter Akt des Lei-
dens, das Wünschen im Leiden, das »Leidenswünschen«, das sich aus
dem Verwünschen des Übels und dem Erwünschen des Heils zusam-
mensetzt. Mit ihm wird die echte volle Zeitdimension der Sukzession
eröffnet und synthetisch gestaltet, da ja ein Noch-Nicht, das nur später
kommen kann, intentioniert wird. Setzen wir voraus (was allerdings
noch zu erweisen wäre), dass diesem Wünschen in der Realität eine
mögliche Erfüllung entspricht, dann erhält das »Prinzip Hoffnung«
einen realen Bezug und degeneriert nicht zur bloßen Illusion:

»Der Durst beweist die sichere Existenz von Wasser.« (F. Werfel, Der ver-
untreute Himmel). Oder in den Worten des großen Medizinhistorikers
H. Schipperges (1985, S. 21): »Leiden ist ein beständiger Appell, sich nicht mit
dem biologischen Bestand unserer Existenz allein zu identifizieren, sondern
unser Leben zu transzendieren, transzendieren auf ein anderes um uns, ein
Gegenüber, das mit uns leidet, auf ein höheres und absolutes Bezugssystem,
das letztlich allem Leiden Sinn gibt.«15

138

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

14 Über die Geduld als »passive Tugend« geht die aktive Tugend der Tapferkeit hinaus,
die beide durch den Bezug auf eine belastende, bedrohliche oder leidvolle Situation
bedingt sind (vgl. Näheres z.B. bei N. Hartmann 1926, S. 393ff., bei Hessen, 1954,
S. 67–70).
15 Ähnlich sehen es Jaspers (1948, S. 494), Frankl (1950, 1989, S. 18 ff.) und der Wert-
philosophHessen (1954, S. 146–162), wenn sie von der Selbsttranszendierung desMen-
schen sprechen, die letztlich auf den Ursprung, das Absolute, das »Umgreifende« (Jas-
pers), die reine Wertfülle (Hessen) der Existenz ziele.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Somit dürfen wir bis hierher drei zeitlich sukzessive Elemente oder
Stadien des vollständigen Leidensgeschehens festhalten: das Erleiden
oder Sichbetreffenlassen (Affektion, »Pathos«, Widerfahrnis) – das
Leidleiden – und das Leidenswünschen. Mit allen Elementen im Ein-
zelnen stellt sich das Aktgeschehen zeitlich geordnet, wie folgt, dar:
– Erleiden (Affektion, Affliktion)
– Leidwahrnehmung (Leidposition)
– negative kognitiv-emotionale Bewertung (Mangel- und Zwiespalts-
erfahrung) als Missfallen/Abneigung/Widerwille

– Erduldung des Leids (Leidensdruck)
– Leidverwünschung und Heilerwünschung (Leidspannung)
– Hemmung, Ohnmacht, Auslieferung (weiterer Leidensdruck)
– frustraner Leidaufhebungsversuch (vergebliche Leidnegation)
– Leidenszwietracht (dynamisch-dialektische Diskrepanz) und offener
Leidenszustand

8. Leidensdruck und Bed�rfnissystem

»Beschreibung des Menschen: Abhängigkeit, Verlangen nach Un-
abhängigkeit, Bedürfnisse.« (Pascal, Pensées, §137)

Menschen, die als Therapeuten arbeiten, wissen um die »zentrale Grö-
ße« des so genannten Leidensdruckes. Obwohl er wissenschaftlich
schwer zu fassen ist (vgl. Veith 1997, S. 338–339; Wandruszka 2004,
Kap. F), leitet er in unmittelbar-intuitiver Weise den diagnostischen
Blick oder besser noch das diagnostische Ohr beim Verständnis einer
Störung. Schon Freud (1905, S. 21) betonte, dass eine therapeutische
Kur wenig Hoffnung auf Erfolg hat, wenn der neurotisch Betroffene
unter keinem Leidensdruck leidet.

»Dem Leiden soll beim Patienten die Größe seines eigenen Strebens nach Ge-
nesung entsprechen.« (Freud 1905, S. 21)

Im Grunde gilt das für alle Leidenden und Kranken, und in der Tat
kennen wir Menschen, die zwar schwer krank sind, aber den Gang
zum Arzt – sei es aus Angst, Scham, Nachlässigkeit oder aus Stolz –
verweigern.

Was ist aber der Leidensdruck? Können wir ihn irgendwie näher
bestimmen? Zuerst ist wohl zu sagen, dass der Leidensdruck Ausdruck

139

Leidensdruck und Bed�rfnissystem

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Leidens an sich selbst ist. Denn es ist ja mein Leiden woran auch
immer, das mich unter Druck setzt, und zwar so unter Druck setzt, dass
es mir unangenehm und eng in der eigenen Haut wird. Erreicht der
Leidensdruck – wie in allen Notleiden – eine unerträgliche Intensität,
dann treibt das Leiden gleichsam aus der Enge des Selbstseins hinaus:
»Ich könnte aus der Haut fahren.« Betrachten wir den Leidensdruck
genauer, dann finden wir einen komplexen Aufbau, in den sich mehre-
re Momente einweben.

Als erstes ist der Druck des Erleidens zu nennen: Irgendetwas
trifft mich (und das ist immer mit einem Druck verbunden), etwa eine
Krankheit, ein Vorwurf, ein Unrecht und veranlasst mich, daran zu
leiden. Ich spreche hier vom »Konfrontationsdruck« – er ist noch nicht
der eigentliche Leidensdruck.

Wird diesem ersten Druckmoment oder Druckvektor ein Wider-
stand entgegengesetzt, was, wie gesehen, im Leiden immer der Fall ist,
dann entsteht ein füglich so zu nennender »Widerstandsdruck«. In
diesen gehen das Leidverwünschen, das Heilerwünschen und der ohn-
mächtige, aber nichtsdestotrotz aktive Leidaufhebungswille ein. Beide
Druckvektoren zusammen gestalten erst eigentlich den Leidensdruck,
und sie nähren sich einerseits aus dem, was den Betroffenen konfron-
tiert, begrenzt, bedrängt, bedroht, und andererseits aus dem, was der
Betroffene an eigenen Strebungen und Bedürfnissen zu bewahren
sucht und entgegen setzt.

Dabei kommt ein fundamentales Bewertungssystem des Betrof-
fenen ins Spiel (vgl. Blankenburg 1980, S. 212–215; 1981), das von
seinen Grundbedürfnissen geleitet ist. Somit erweist sich der Leidens-
druck als ein Integral über mindestens zwei einander entgegengesetzte
und zusammengefasste Druckgradienten und dürfte darum als »syn-
thetischer Diskrepanzdruck« bezeichnet werden.

Über die Diskrepanz finden dann die fünf Leidensurmomente –
Mangel, Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht – in den Lei-
densdruck Eingang, sodass es uns nicht wundert, wenn es Leidensfor-
men gibt, in denen der Mangeldruck oder der Zwiespaltsdruck oder der
Spannungsdruck oder der Hemmungsdruck oder der Zwietrachts- bzw.
Konfliktdruck überwiegt. Genau betrachtet kommen sie immer zu-
gleich vor, in jedem Leiden, nur in bestimmten Leiden verschieden ge-
wichtet. Als un- oder überspezifische Quellen des Leidensdruckes sind
darum die Belastung oder Bedrängnis, die Vergeblichkeit und Ohn-

140

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


macht, die Zerrissenheit und Ausweglosigkeit und die fünf Leidensur-
momente zu nennen, was vor allem für das Notleiden zutrifft.

Als spezifische Quellen des Leidensdruckes sind dann die konkre-
ten Leidensgefühle (Trauer, Angst, Wut, Verzweiflung, Scham, Schuld
usw.), die erstrebten Willenshandlungen (z.B. Befreiungsversuche wie
Flucht, Rückzug, Angriff und das »Agieren«) und durchaus auch das
Bestreben, das Leiden kognitiv zu verstehen und zu verarbeiten, anzu-
führen.

Alle leiblichen Quellen des Leidensdrucks, wie z.B. eine unbefrie-
digte Sexualität, wirken wesentlich indirekt über die Bewertungs-
instanz des Subjektes auf das Erleben und Verhalten des Betroffenen
ein und gestalten sein Leiden mit. In ihrem Fall ist vom indirekten
Leidensdruck zu sprechen.

Die spezifischen Quellen des Leidensdruckes können wir in einem
übergeordneten Bedürfnissystem, das in leicht veränderter Anlehnung
an Maslow (1997, S. 156 ff.) und J. D. Lichtenberg (1988, S. 85–97;
2000) fünf Komponenten umfasst, wie folgt, zusammenfassen:
1. das Bindungssystem, das wesentlich über die Emotionen auf-

gebaut wird und Bindung, Geborgenheit, Zugehörigkeit, Aner-
kennung, Liebe usw. garantiert;

2. dasAutonomiesystem, das wesentlich über Wollen und Handlung
aufgebaut wird und Selbstwirksamkeit, Eigenverantwortlichkeit,
Selbständigkeit, Freiheit garantiert;

3. das Explorationssystem, das wesentlich über die Kognition auf-
gebaut wird und Orientierung, Klarheit, Erkenntnis, Erfahrung,
Wahrnehmung und Wissen garantiert;

4. das System der leiblichen Bedürfnisse und Triebe mit den Bedürf-
nissen nach Luft zum Atmen, nach Nahrung und Wasser, nach
sexueller Lust, Wärme, Bewegung, Schlaf, Sicherheit, Ruhe, Aus-
scheidung u.v. a.m.

5. Und schließlich ist das Selbstwertsystem zu nennen, das nur un-
eigentlich von den anderen Systemen abgesetzt werden kann, da
jedes Selbstwerterleben immer an eines der anderen Bedürfnisse
geknüpft ist, bzw. jedes Grundbedürfnis eine Selbstwertkom-
ponente umfasst. Ich nenne es trotzdem eigens, da es Störungen
gibt, in denen das Selbstwertproblem im Zentrum steht, nämlich
die so genannten »narzisstischen Störungen«.

141

Leidensdruck und Bed�rfnissystem

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie zu sehen, wird die Begrenzung der Bedürfnissysteme auf nur zwei
Triebe, wie von der Psychoanalyse geübt, der Komplexität der mensch-
lichen Bedürfnisse nicht gerecht und muss daher, um die Nöte und
Leiden der Menschen gerecht zu beurteilen, erheblich erweitert wer-
den. Die Vielfalt der Bedürfnisse lehrt jedoch noch etwas Weiteres: Da
jedes Bedürfnis einen Kontext zwischen dem Bedürfendem und dem,
was er bedarf, herstellt, ist jedes Leiden, in dem ja irgendwelche Be-
dürfnisintentionen verhindert werden, in eine Situation (Sartre 1997,
S. 833 ff.) oder Bewandtnisganzheit (Heidegger 1979, S. 83–88) hi-
neingestellt, mit der Folge, dass jedes Leiden, so irrational es sonst auch
sein mag, einen verstehbaren, »rationalen« Sinnzusammenhang kon-
stituiert. Verstehbarkeit ist hier weit gefasst und meint auch solche
Fälle, wo z.B. ein Alzheimer- oder Schizophreniekranker seiner eige-
nen Denkprozesse nicht mehr Herr ist, weil sein Gehirn irgendwelche
Schäden erlitten hat. Verstehen umfasst hier also auch das Erklären.
Wenn wir begreifen, dass jedes Leiden von einem ihm jeweils spezi-
fischen Leidensdruck bestimmt ist, dann werden auch die grundlegen-
den Formen der Minderung des Leidensdruckes verständlich. Denn da
Leiden bedrückt und beengt, versucht der Betroffene es irgendwie los-
zuwerden. So kann der Leidensdruck internal verstanden und emotio-
nal-kognitiv verarbeitet oder durch Handlung aufgehoben werden; er
kann aber auch externalisiert, projiziert, delegiert, ideologisiert, etwa
beschönigt, idealisiert und überhaupt instrumentalisiert werden. Die
Formen des instrumentalisierten Leidensdruckes sind nichts anderes
als die vier Formen des Krankheitsgewinnes.

Das Phänomen Leidensdruck kann noch unter vielen anderen
Hinsichten betrachtet werden. Hervorzuheben sind die Formen be-
wusster und unbewusster Leidensdruck und der Leidensdruck im Rah-
men der Zeitekstasen. So unterscheide ich
– einen imperfekten Leidensdruck, der von einer vergangenen, aber
noch in die Gegenwart reichenden Belastung (z.B. als Trauma) her-
rührt,

– von einem präsenten Leidensdruck, der in einer aktuellen Insuffi-
zienz gründet,

– und von einem prospektiven Leidensdruck, der sich einem ungeleb-
ten, aber zu lebenden Leben verdankt.

Es wäre noch vieles zum Thema Leidensdruck zu sagen, doch sprengt
dies den Rahmen dieser Arbeit. In meiner Dissertation (Leidensdruck

142

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Leidenswiderstand 2004) habe ich die Problematik ausführlich
ausgebreitet. In diagnostisch-therapeutischer Hinsicht verweise ich
auf die Arbeit vonHauser (2004, S. 138), wo u.a. ein sehr interessanter
Test zur Messung des Leidensdruckes, der so genannte PRISM-Test
(Pictorial Representation of Illness and Self Measure), dargestellt und
erläutert wird.

9. Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden

V. v. Weizsäcker, ein außerordentlich kreativer und originaler Arztphi-
losoph, hat in seinem gleichnamigen Buch (1973) den bedeutenden Be-
griff des Gestaltkreises geprägt. Ähnliche Begriffe gab es vorher schon,
etwa bei J. v. Uexküll (1956, S. 94 ff.), der vom Funktionskreis, oder
später bei T. v. Uexküll (1998a, S. 214–263), der vom Situationskreis
spricht. Rein logisch handelt es sich dabei um zwei Wirklichkeiten oder
Wirklichkeitskomponenten, die in einem logischen, sich gegenseitig
bedingenden Wechselverhältnis stehen. Weizsäcker wies als Physiolo-
ge nach, dass es keine sinnliche Wahrnehmung ohne physische Bewe-
gung und keine Bewegung ohne sinnlicheWahrnehmung gibt. Ähnlich
zeigt J. v. Uexküll, dass Organismus und Umwelt nicht trennbar sind,
sondern aufeinander wechselseitig bezogen sind. Die Umwelt bildet
nur die weitere organismische Hülle des Organismus i. e.S. Vermittelt
wird beider Zusammengehörigkeit im Konzept von J. v. Uexküll durch
die Einheit vonMerkwelt undWirkwelt, vonWahrnehmung und Han-
deln. Wenn sich der Organismus harmonisch in seiner Umwelt bewegt,
d.h. seine Gestalt und seine Bedürfnisse mittels der Umwelt adäquat
erhält und befriedigt, dann greifen die Kreisprozesse mühelos ineinan-
der. Werden sie gestört, und das ist eigentlich ständig der Fall (z.B. bei
jeder Hunger-, Durst-, Müdigkeitsempfindung, bei Angst, Wut usw.),
dann können die Kreisprozesse desynchronisieren, gleichsam aus dem
Takt geraten und zu objektiven Funktionsstörungen und subjektivem
Leiden führen. Umgekehrt bedeutet dies, dass jedes Leiden in irgend-
einer Form einen gestörten Gestaltkreis bildet, sei es zwischen Wahr-
nehmung und Handeln, zwischen Wahrnehmung und Bedürfnis oder
sei es zwischen Organismus und Umwelt. Das Subjekt des Leidens ist
in solchem Falle dann zu einem eigenen Energieaufwand gezwungen,
um sich wieder einzuregulieren. Leiden ist immer diese gestaltkreis-
artige Wechselbedingung zwischen dem Betroffenem und seinem

143

Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Übel, deren Beziehung durch den Leidensvollzug vermittelt wird. Nur,
in diesem Ring waltet keine Harmonie, kein glattes Kreisen, sondern
Diskrepanz, Hemmung, Zwietracht: Die Wirklichkeit (oder Wirklich-
keitskomponente), die als Übel fungiert, lässt sich nicht assimilieren
und integrieren. Und also ist das Subjekt, solange es leidet, gefordert,
den Kreis des Leidens, der zunächst nicht schließbar ist und doch ge-
schlossen werden soll, zu schließen. Das ist der fundamentale mora-
lische Imperativ des Leidens: »Ende dein Leiden!«

Vom pathischen ist der pathologische Gestaltkreis zu unterschei-
den. In seinem Fall kommt es nicht nur zu Irritation, Hemmung und
Leiden, sondern zu echter Schädigung, gleichgültig in welcher Dimen-
sion des Humanen. Geht die Schädigung in einen Prozess über, der
überwiegend fremdbestimmt ist, dann liegt das vor, was wir Krankheit
nennen.

10. Die Dynamik des Leidens: Selbsttranszendierungstendenz
und Retroflexio passionis

»Leid und ewiges Suchen stand in seinem Blick
geschrieben, ewiges Nichtfinden.« (Hesse, Siddharta)

So passiv und statisch das Leiden im ersten Moment auch anmuten
mag, es verbirgt sich darin eine gewaltige Dynamik. Hierbei sind meh-
rereMomente zu unterscheiden. Zunächst ist schon die Wahrnehmung
dessen, was als Übel erlitten wird, eine Aktivität, wenn auch eine vor-
wiegend rezeptive. Dann folgt die schon weit dynamischere Aktivität
der Bewertung eines erlittenen Widerfahrnisses als Übel, das Missfal-
len. Mit dieser Bewertung versetzt sich das Subjekt selbst in einen
Konflikt: Denn es muss etwas unfreiwillig ertragen, was es gerne los-
werden will, aber nicht loswerden kann. Dabei tauchen neue Aktivi-
tätsmomente auf, so vor allem das oft wenig sichtbare Ertragen, Dul-
den, Aushalten.16 Denn in der Tat ist es unmöglich, an etwas zu leiden,
wenn keinerlei Kraft zum Aushalten, zum Ertragen da ist. Wer leidet,

144

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

16 Ein ägyptischer Priester klagt um 1800 v.Chr. in einer von Anarchie geprägten Zeit:
»Hätte ich doch ein Herz, leiderfahren, dann würde ich bei ihm Zuflucht finden; ich
könnte es damit beladen, mein Leid zu klagen, würde ihmmeinen Schmerz auferlegen!«
(Altägyptische Dichtung, 2006, S. 96)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erträgt und duldet, wie minimal auch immer.17 Und nicht von ungefähr
kennen wir schwere Leidenszustände, die gerade durch einen Mangel
an Duldungs- bzw. Frustrationsfähigkeit ausgezeichnet sind. Fragen
wir uns, was das Ertragen ist, dann kann kein Zweifel daran bestehen,
dass es sich dabei weder um einen Erkenntnisakt noch einen Gefühls-
zustand, sondern um einen »statisch-gegenhaltenden«Willensakt han-
delt. Schließlich erträgt der Leidende nicht nur sein Leid, sondern ver-
wünscht es und ersehnt die Befreiung davon. Auch das ist eine
Aktivität, sogar eine sehr dynamische, vor allem deswegen, weil sie
aus der Mitte des Gefühlslebens aufsteigt und zeitstiftend über den
Ist-Zustand hinausdrängt, d.h. ihn zu transzendieren sucht, aber dazu
aufgrund der Handlungshemmung nicht in der Lage ist. Denn mit dem
Verwünschen des Leids ist ja das Leid nicht aufgehoben, sondern erst
nur »dynamisiert«: »Wer sein Leiden leidet, zeigt sich schon auf dem
Wege zur Befreiung von diesem Leide.« (Diederichs 1930, S. 68).

Ausgehend von all diesen Aktivitätsmomenten bildet sich eine
neue, weitere, und zwar eine reflexiv-zirkuläre Aktivitätsfigur aus.
Jeder, der leidet, leidet nicht nur an etwas Anderem, Fremden, sondern
auch an sich selbst. Ja, das Leiden ist immer »Selbstleiden«, d.h. ein
Sich-ertragen-müssen in einer Form, die nicht annehmbar ist und –
vergeblich – abgewiesen wird. Mit dem Leiden an sich selbst werden
ein »Selbstleid« und damit ein reflexives Verhältnis im Leiden kon-
stituiert. Überdeutlich wird dies im Alltag daran, dass der Leidende
sich um sich selbst sorgt. Diese um sich besorgte und sich um sich
sorgende retroflexio passionis (die über die bloße implizite und expli-
zite Reflexivität im Leiden hinausgeht) kann sich nun verselbständi-
gen und entgleisen. Dann entstehen die Formen der retrofixatio pas-
sionis, so vor allem in allen hypochondrischen Leidensgestalten, und

145

Die Dynamik des Leidens

17 Vergleiche die schöne und tief dringende Studie von N. Diederichs »Leiden und Dul-
den« (1930, S. 122–162), die allerdings in dem Punkt irrt, das Dulden sei frei vonWider-
stand und Selbstbehauptung. In Wahrheit fehlt dem Dulden zwar ein aktiv verändern-
des, aber durchaus nicht ein aktiv gegen- und standhaltendes Willensmoment. Dulden
ist nicht nur ein Gefühl, eine Befindlichkeit oder ein leiblicher Zustand. ImWesen setzt
Diederichs (z.B. S. 139) Dulden und (totales) liebendes Sichergeben gleich, was zu weit
geht. Darüber hinaus scheint es mir sinnvoll, zwischen Dulden (Aushalten, Ertragen),
Geduld und Tapferkeit zu unterscheiden. Gegenüber dem bloßen, oft dumpfen, unre-
flektierten Dulden hebt sich die Geduld als bewusstere und freiere Stellungnahme ab,
während an der Tapferkeit überhaupt ein stärker intentionales, nicht nur passiv-rezeptiv
ertragendes, sondern sich freiwillig in die Gefahrsituation hineinbegebendes Moment
mitwirkt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sich selbst verstärkende Autoaffirmation im Leiden. Hier wird
durch die leidvolle Selbstbeschäftigung im Leiden das Leid aktiv fest-
gehalten18 und immer mehr verstärkt, mit allen seinen möglichen kör-
perlichen, psychischen und sozialen Folgen. Im Unterschied zur pro-
gressiv-linearen Dynamik der Selbstüberwindungstendenz des
Leidens, die wir zuerst betrachteten, handelt es sich jetzt um eine
Kreisstruktur, die wesentlich in zwei Richtungen offen ist: Als positiv-
zirkuläre Dialektik führt sie in den konstruktiven Formen der Sorge
zur Linderung oder Überwindung des Leidens; als negativ-zirkuläre
Dialektik führt sie in der Retrofixatio, Autoaffirmatio und Circulatio
passionis zur Deviato passionis, also zur Entgleisung und damit zur
Krankheit. Mit gutem Recht dürfte diese Leidensdynamik »Psycho-
dynamik des Leidens ersten Grades« genannt werden, doch ist be-
kanntlich dieser Begriff für die tiefenpsychologische, d.h. an unbe-
wussten Motiven orientierte, Dynamik des Leidens zweiten Grades
aufgespart, die wir bald untersuchen werden. Wir dagegen stellen hier
nicht die motivationale, sondern die ontologische Eigendynamik des
Leidens vor, die sich natürlich mit jener innig verknüpft.

11. Implizite und explizite Reflexivit�t im Leiden

Schon in der Tierwelt begegnen wir dem Phänomen, dass sich sowohl
bedrohte und leidende Individuen als auch Kollektive um ihr Überle-
ben sorgen: Das geängstigte Reh flieht, der angegriffene Löwe wirft
sich in den Kampf, das bedrohte Murmeltier versteckt sich, das über-
wältigte Kaninchen stellt sich tot. Schon rein empirisch haben wir es
hier mit »reflexiven Lebensgestaltungen« zu tun. Diese Konstellation,
bei den Tieren nur von außen betrachtbar, kann im Menschen reflexiv
ins Selbstbewusstsein treten: Ich weiß dann, dass ich an einer Phobie,
unter Selbstzweifeln, an Verstimmungen, an einer Angst vor dem Ver-
gehen usw. leide. Ich spreche von der expliziten Form der Leidensrefle-
xivität. An ihrem Vorkommen ist nicht zu zweifelen.

Doch ist sie die einzige Form? Keineswegs. Ich behaupte, dass
jedes Leiden, so diffus oder halbbewusst es auch sein mag, einen not-
wendigen reflexiven Selbstbezug impliziert. Denn selbst im Falle, wo

146

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

18 J. Küchenhoff (2003, S. 249–256) hat dazu einen lesenswerten Aufsatz geschrieben:
»Das Festhalten am Leiden«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ich gebannt und explizit an einem äußeren Widerfahrnis, z.B. einem
Erdbeben, leide, leide ich doch wenigstens implizit auch um meiner
selbst willen an mir selbst. Denn es geht im Leiden stets um mich oder
uns selbst, weil es eben die spontane, meist emotional diktierte Ant-
wort auf die Bedrohung jemeiner oder unserer Integrität ist. In diesem
»mein« bzw. »uns«, ohne das ein Leiden unmöglich ist, steckt die im-
plizite, weil nicht eigens ausgesprochene oder überhaupt bewusstseins-
mäßig herausgehobene Reflexivität. Es handelt sich um ein basales,
von Sartre (1973, S. 7) »präreflexiv« genanntes, in Wahrheit aber im-
plizit-reflexives Selbstgefühl, das nicht eigens kognitiv vermittelt sein
muss, nichtsdestotrotz einen – eben unmittelbar-fühlenden – Selbst-
bezug einschließt. Heidegger (1979, §40) bestätigt diese Wahrheit für
das Leidensgefühl der Angst, wenn er aufzeigt, dass es in ihr immer
zugleich um ein Wovor und ein Worum geht. Das Worum ist aber der
Sich-Ängstigende selbst, und also ist Angst ohne ein Moment der Re-
flexivität unmöglich.19

Es ist klar, dass sich im therapeutischen Feld die Aufgabe stellt,
implizite, vor allem implizit-verdrängte Leiden explizit zu machen, in
Worte zu fassen und so einem integrierenden Verstehen zuzuführen.
Dass diese Explizierung letztlich möglich ist, gründet in dem Umstand,
dass jedes Leiden – auch das der Neurose und Psychose – ein Moment
der impliziten Reflexivität in sich trägt.

12. Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

Kant (1881, S. 48–66) ordnet in seiner »Kritik der reinen Vernunft« die
Zeit mehr der inneren Selbstwahrnehmung, den Raummehr derWelt-
erfahrung zu. Auch wenn dies gewiss eine tiefe Einsicht birgt, so ist es
in dieser Ausschließlichkeit nicht haltbar. Denn es bedeutete in der
Konsequenz, dass das Weltsein zeitlos und das Selbstsein raumlos wä-
re, was schon der alltäglichen Erfahrung widerspricht. So wie wir z.B.
einer Blume eine räumliche Struktur zuerkennen, so weisen wir ihr,
besonders wenn wir ihr Wachstum beachten, eine eigene Zeitstruktur

147

Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

19 Die Sprache ist reich an solchen Beziehungspartikeln wie woran, worüber, wodurch,
worin, weswegen, worum usw., mit denen bestimmte Konstellationen angezeigt wer-
den. Es lässt sich daraus Vieles an rein a priorisch kaum denkbaren Zusammenhängen
ermitteln.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu. Umgekehrt besitzt unser seelisches Innenleben, z.B. unser Phanta-
sieleben, unzweifelhaft räumliche Momente, die von der Sinneswahr-
nehmung völlig unabhängig sein können. Ja selbst primär unräumli-
chen Akten und Zuständen unseres Selbstseins, z.B. dem Gefühl der
Trauer, eignet eine raumgestaltende Potenz, die wir klar im leiblichen
Ausdrucksverhalten, z.B. im Weinen, und im zwischenmenschlichen
Dasein, als emotional-raumfüllende, z.B. bedrückende Atmosphäre
(vgl. H. Schmitz 1969; 1998, S. 22–27 und T. Fuchs 2000, S. 213–230)
erfahren können.

Dass Letzteres vom Leiden insgesamt gilt, kann kaum bezweifelt
werden: Es hat seine eigene Zeitdynamik und Zeitrhythmik, und es
wirkt mächtig in das räumliche Phantasieleben (z.B. im Traum), in die
räumliche Sphäre des Leibes und in die immer wesentlich räumlich
bestimmte Mitwelt hinein. Hier wollen wir nun die spezifische Zeit-
lichkeit des Leidens, d.h. die bestimmte Zeitkonstitution und Zeit-
gestaltung im Leiden durch den Leidenden, näher betrachten.

Zuvörderst muss betont werden, dass das Leiden in seinem Kern
eine Seinsstruktur aufweist, die bloß-zeitlich gar nicht fassbar, son-
dern, wenn auch nicht unzeitlich-ewig, so doch »überzeitlich-zeitüber-
wölbend-zeitsammelnd«, man könnte auch sagen: zeitschaffender und
zeitsynthetischer Natur ist. Denn die Momente der statisch-dyna-
mischen Diskrepanzstruktur des Leidens zeigen zwar eine Ordnungs-
und Folgestruktur, doch ist diese nur seinsmäßig-logischer und eben
nicht zeitlicher Art: So bestehen die fünf Leidensurmomente, wie ge-
sehen, immer zeitlich zugleich, obschon der Mangel das erste, der
Zwiespalt das zweite, die Spannung das dritte, Hemmung und Zwie-
tracht das vierte und fünfte Moment darstellen. Heideggers Gleichset-
zung von Sein und Zeit in »Sein und Zeit« (1979) erweist sich schon
hier als zu kurz gegriffen.

Und dennoch ereignet sich diese »Zeitlosigkeit« oder besser
»Überzeitlichkeit« nicht außerhalb, sondern innerhalb der werdenden
Zeit! Das mag paradox klingen, ist es aber nicht, wenn wir bedenken,
dass jedes Seiende struktural nicht nur »horizontal«, sondern auch
»vertikal« verfasst ist und verschiedene Tiefenschichten aufweist, von
denen die tiefsten eben nicht vom sukzessiven Zeitgeschehen, nicht
von Wandel und Wechsel berührt, aber natürlich in der wechselnden
Zeit als deren sich durchhaltende Basis »mitgeführt« werden. Es ist
klar, dass die überzeitliche Seinsstruktur des Leidens die Zeitstruktur
des Leidens ermöglicht und trägt, sodass diese verschwinden würde,

148

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn jene verschwände. Das ist leicht durch Negation eines der fünf
Seinsurmomente des Leidens überprüfbar.

Die Kernstruktur des Leidens ist also überzeitlicher Natur, und
dennoch ist, wie schon gesehen, das Leiden, besonders über seine
Wunschdynamik, wesentlich, d.h. unabdingbar, zeitlich-wechselhaft
bestimmt. Denn da das in jedem Leiden mitwirkende Verwünschen
des Übels bzw. das Erwünschen des Heils notwendig auf etwas gerichtet
ist, was noch nicht existiert, aber als existenzfähig erhofft wird, wird
die Zeitform der Sukzession, und damit wenigstens der mögliche
Wechsel, die mögliche Veränderung konstituiert. Was wir hier vor
uns haben, ist die Verankerung des Prinzips Hoffnung (Bloch 1974)
im leidenden Subjekt: Wo keine Hoffnung ist, muss das Leiden an sich
selbst verzweifeln und sich darin selbst verzehren. Akzeptieren wir
dagegen die Hoffnungslosigkeit und entsagen, dann endet das Leiden.
Oder das Leid-Übel ist so übermächtig, so vernichtend, dass nicht mehr
gehofft werden kann, und auf diesem Wege das Leiden endet.

Über diese Zeitverhältnisse hinaus lehrt uns die Erfahrung, dass
jedes Leiden beginnt, in der Regel einen wechselvollen Verlauf hat und
in vielen Fällen auch endet. Das Leiden ist also kein rein zeitloses, son-
dern ein wesentlich zeitliches On (Seiendes). Und darum bedarf es
einer Zeitontologie des Leidens. Was lässt sich da im Grundsätzlichen
feststellen und sagen?

Zunächst steht jedes Leiden wie jedes Erleben in der Gegenwart, ja
es konstituiert eine besonders hervorgehobene Gegenwart. Wodurch?
Durch seinen Schmerz, seine Last und durch seine Diskrepanzstruktur.
Die Gegenwart des Leidens ist gleichsam ein Schrei, auch dann, wenn
der Schrei stumm nach innen geht. Wir können sagen: Im Leiden wird
eine Gegenwart konstituiert, die nicht sein soll, aber dennoch unab-
wendbar und unausweichlich da ist und dadurch gleichsam die Zeit
anhält:

»Äußerster Schmerz: richtungslose Zeit.« (Simone Weil, Schwerkraft und Gna-
de, S. 169).

Diese Präsenz des Leidens wird durch das Leiden selbst gesteigert, denn
der Betroffene bäumt sich, wie gesehen, in der Leidnegation vergeblich
gegen das Leiden auf. Dadurch wird in eminenter Weise Gegenwart,
Hier und Jetzt, geschaffen.

Wogegen bäumt sich aber der Leidbetroffene auf? Gegen eine Ver-
gangenheit, die nicht untergehen will und im Leiden nicht hinter sich

149

Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gelassen werden kann; gegen eine meist jüngste Vergangenheit, die
sich in die Gegenwart oft gewaltsam hineindrängt, also gegen eine
»faktische Synthese der Zeit« (Kupke 2003, S. 79–112), die nicht »un-
faktisch« werden will. Der Leidende wird von etwas getroffen, was ihn
bindet und an seiner freien und natürlichen Weiterentfaltung, d.h. an
der »genetischen Synthese« der eigenen Zeitlichkeit (Kupke 2003,
S. 79–112), hindert: Wie eine Eisenkugel hängt ein Widerfahrnis an
ihm, das nicht vergehen will, sondern weiter seine Gegenwart und Zu-
kunft in Beschlag nimmt. Im Leiden waltet also eine nicht-vergehen-
könnende oder nicht-vergehen-wollende Vergangenheit, etwas, was
die Alten als »Fatum«, als »Geschick« oder »Karma« erlebt und be-
zeichnet hatten. Schon im Kleinen erfahren wir dies, so etwa, wenn
ein Traum nachwirkt, ein Kindheitskonflikt sich nicht auflöst, eine
Kränkung nicht vergessen, eine Ungerechtigkeit nicht gesühnt oder
wieder gutgemacht werden kann usw. Die Last im Leiden geht ganz
wesentlich auf diese Schwere der nicht vergehenden, eben auf Gegen-
wart und Zukunft lastenden Vergangenheit im Leiden zurück. Darum
ist die Gegenwart im Leiden »unnatürlich« belastet, ihrer selbst ent-
fremdet, sodass sie nicht frei für sich selbst und ihre Zukunftsmöglich-
keiten wird. Im Leiden ist die Gegenwart nicht gelöst, weil von einer
unerlösten Vergangenheit fixiert. Das sah S. Freud (1970, S. 13) klar,
der für die Vergangenheitsgebundenheit des neurotisch Kranken den
Begriff der »Fixierung« einführte.

Damit wird durch das Leiden die Dimension der Zukunft in spezi-
fischer Weise vorbestimmt, nämlich mehr oder weniger verstellt. Das
lehrt schon die Erfahrung: Im Leiden sind wir oft so sehr mit der Ge-
genwart oder einer Vergangenheit beschäftigt, dass wir den Blick für
das Kommende und Anstehende nicht frei bekommen. Andererseits
drängt in uns ein heftiges Begehren, das Leid abzuschütteln, und eröff-
net so die Zukunft. Dieses Drängen der Heilerwünschung ist aber im
Leiden gebunden, gefesselt, im Notleiden immer ohnmächtig und hilf-
los. Zwar schreit in uns alles: »So nicht weiter!«, doch oft lässt sich
nichts bewegen, die »genetische Synthese des Ich«, seine weitere
Selbsthervorbringung ist blockiert wie z.B. bei einer unheilbaren
Krankheit, einem unwiederbringlichen Verlust, einer unsühnbaren
Schuld, einer klinischen Depression oder Angstkrankheit.

Man sieht: Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft nehmen im
Leiden ein eigenes, charakteristisches »Gesicht« an: Die Gegenwart
»bohrt und brennt«, die Vergangenheit drängt sich auf, lastet und

150

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


quält, die Zukunft ist verdüstert, verstellt und entzieht sich. Im Men-
schen, der ja auch einen überzeitlichen Kern besitzt, werden diese drei
Zeitekstasen des Leidens durchaus zugleich erlebt und erlitten, aber
natürlich dann sogleich in der Zeit weitergelebt und durchlebt. Es gibt
Leidenszustände – so die »Unendlichkeitsfalle« der schweren Depressi-
on –, in denen der Strom der Zeit zum Stehen kommt und sich eine
allerdings qualvoll lastende Zeitlosigkeit einstellt. In anderen Leidens-
zuständen wie in Panikattacken oder Manien kann die Zeit dagegen
geradezu ins Rasen geraten. Hier geht jeder Halt und Ruhepunkt ver-
loren, der Betroffene findet keinen Grund in einer »faktischen Synthe-
se« und wird in einem fort in eine überstürzend »genetische Synthese«
fortgerissen. T. Fuchs (2002, S. 35–60) hat in seinem Buch »Zeit-Diag-
nosen« das Wesen der Zeitlichkeit des Leidens von vielen Seiten fein-
sinnig und in Übereinstimmung mit der hier gegebenen Analyse be-
leuchtet.

Unternimmt man eine genaue Betrachtung, dann zeigt sich, dass
die verschiedenen Leidensgefühle wie Wehmut, Trauer, Ärger, Scham,
Angst, Wut, Reue, Hass, Neid, Verzweiflung, Resignation usw. ihre je
eigene Zeitstruktur, sozusagen eine eigene Melodie und Rhythmik,
aufweisen, die nicht von ungefähr von der Musik am unmittelbarsten
und lebendigsten vergegenwärtigt werden kann.

Diese kurz gefasste Überzeit- und Zeitstruktur des Leidens be-
weist erneut, dass der Mensch einen »doppelten Ursprung« hat
(Dürckheim 2001): Er ist ein Kind der wechselnden Zeit, unaufhebbar,
und doch reicht er mit seiner Seinstiefe in eine überzeitliche (wenn
auch nicht ewige) Dimension, in der alles, was er erfahren und je er-
lebt hat, gesammelt und zur unvergänglich-unverlierbaren Tiefen-
gegenwart wird, die manchmal – so im Traum oder in der Psychose –
den Menschen überschwemmen kann. Denn in Wahrheit kann der
geistig-seelische Seinskern des Menschen nichts vergessen, nichts
wirklich in die Vergangenheit versinken lassen, sondern alles, was er
je erfuhr, trägt er mit in seine Zukunft hinein, unverlierbar (Branden-
stein 1975, S. 75 ff.). Daher wird jeder Mensch auch von allem, was er
je tat oder nicht tat, »unerbittlich gerichtet«. Dazu bedarf es keines
Reinkarnationskarmas oder einer äußeren strafenden Instanz, denn
der unbestechlichste Richter des Menschen ist seine eigene »einver-
leibte Lebenszeit«.

151

Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13. Schlussformen des Leidens

Solange der Mensch leidet, so lange bleibt der Gestaltkreis des Leidens
offen und verharrt in Unruhe, Zwiespalt, Spannung, Hemmung und
Zwietracht. Die Auswirkungen sind vielfach, in jedem Fall kommt es
zu einem Kraft- und Energieverbrauch auf allen Ebenen bis zur psy-
chophysischen Erschöpfung im Bilde des psychovegetativen Erschöp-
fungssyndroms (»Neurasthenie«). Seelisch liegen dieser Dynamik
mehrere mögliche zentrale Lebensgestalten zugrunde. Zuerst die Ent-
täuschung: Wenn der oben entdeckte Leidüberwindungswunsch sein
Ziel nicht erreicht, also nicht in der Lage ist, solche emotionalen, ko-
gnitiven und vor allem handlungsmäßig-praktischen Ressourcen zu
aktivieren, die das Leiden beenden, dann entsteht notwendig die Ge-
fühlsgestalt der Wunschunerfüllung, die Enttäuschung. Bei ihr handelt
es sich um einen einzelnen Gefühlsakt mit einem akuten seelischen
Schmerz. Daher ist sie eine besondere Form der dynamisch-dialekti-
schen Diskrepanz des Leidens. Wiederholt sich die Enttäuschung oder
wird chronisch, dann bildet sich ein Enttäuschungszustand, eine Ent-
täuschungshaltung aus, die wir als Verbitterung und Groll kennen.
Auch diese beiden stellen Formen des Leidens dar, in denen nicht nur
eine tief wurzelnde Unzufriedenheit glüht, sondern eine zurückgehal-
tene, dafür umso mehr wühlende Aggressivität. Immer wenn sich in
die Enttäuschung ein Moment der Aggressivität mischt, entsteht die
Leidensform des Ärgers. Die Verbitterung ist dann die reine Form der
chronifizierten Enttäuschung, im Groll wird die Enttäuschung mit
einem chronischen Ärger (Vorwurfshaltung) angereichert. Mischt sich
in die Enttäuschung kein Ärger, sondern eine Art Trauer bzw. mehr
noch das Gefühl der Ohnmacht und Hilflosigkeit, dann entsteht die
Leidensform der Resignation, der Selbstaufgabe. Sie stellt den Kern
aller Depressionen dar: Hier kann derMensch nicht mehr und soll doch
– eine der quälendsten Formen des Leidens, im Grunde eine Form der
Verzweiflung, der Hoffnungslosigkeit. Letzteres begründet die ent-
schiedene Differenzierung von Depression und Trauer. Der Trauernde
ist nicht notwendig verzweifelt, vielmehr ist er auf demWeg, sein Leid
anzunehmen, wieder Hoffnung zu schöpfen und auf diese Weise das
Leid zu überwinden. In aller Verzweiflung (auch der Verzweiflung der
Resignation und Depression!) wirkt dagegen immer ein Moment der
Negation, des Aufbegehrens, der Rebellion. Wendet sich diese verzwei-
felte Aggressivität, wie in der Depression, gegen sich selbst, dann kann

152

�berzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es zum Suizid kommen – das radikalste Ende des pathischen, dann
schon pathologischen Gestaltkreises.

Aber natürlich kann das Leiden auch anders enden, der Leidens-
kreis kann sich positiv schließen. Das ist der Fall, wenn der Heilwunsch
im Leiden sein adäquates Ziel findet, also jenen Seinswert realisiert,
der den Leidensmangel aufhebt. Gefühle des glücklichen Ausganges
stellen sich ein: Erleichterung, Erlösung, Zufriedenheit, Freude, Glück-
seligkeit. Mit ihnen endet die Unruhe des Leidens.

Entgegengesetzt verhält es sich, wenn der pathische in den patho-
logischen Gestaltkreis übergeht. Im Bild der Depression waren wir die-
sem Übergang schon begegnet: Hier erzeugt das Leiden Schäden – Stö-
rungen, Verletzungen, Krankheiten. Handelt es sich um psychische
Störungen, dann zehrt sich der Mensch gleichsam von innen her auf.
Es ist nur eine Frage der Zeit, wann er auch körperlich krank wird.
Spätestens mit der leiblichen Miterkrankung ist das seelische Leid in
der realen physischen Welt angekommen.

153

Schlussformen des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VI. Der Kalk�l des Leidens

1. Allgemeine Vorbemerkung

In der Mathematik bezeichnet der Kalkül ein System von Regeln, mit
dem eine gedankliche Figur, ausgehend von gewissen Axiomen oder
mathematischen Grundtatsachen, erstens a priori und zweitens voll-
ständig konstruiert werden kann. Da alle erfahrbaren und denkbaren
Sachverhalte, also auch das Lebendige, insofern sie wenigstens unter
die Kategorien der Einheit und Vielheit fallen, eine mathematisch-
quantitative Seite aufweisen, lässt sich auch für nichtmathematische
Dinge manchmal ein Kalkül entwickeln, wenn auch meist nicht in rein
mathematischer und vollständig apriorischer Form. Es mag erstaunen,
dass dies selbst für etwas anscheinend so »Subjektives« wie das Leiden
möglich sein soll. Doch ist die Erwartung nicht so abwegig, wenn wir
uns erinnern, dass die dialektische Diskrepanz des Leidens die Gestal-
tungsseite, und also das Quantitative am Leiden auf allerdings höherer,
eben subjektiv-selbsttätiger Stufe beschreibt, und zwar sowohl an Zahl
als auch an Struktur. Denn die pathische Diskrepanz des Leidens um-
fasst drei Momente – Leidposition, Leidnegation, Leidensdiskrepanz –,
die miteinander in bestimmter Reihenfolge und in bestimmter gestalt-
licher Struktur verbunden sind. »Zahl«, »Reihe«, »Struktur« sind nun
aber typisch mathematische »Größen« oder Kategorien, hier allerdings
im Seinsrang des Subjektes, also des Selbsterlebens und der Selbst-
tätigkeit.

2. Die drei Grundstellungen des Daseins

Bevor aus der Grundstruktur des Leidens der Kalkül grundlegender
Leidenspositionen entwickelt werden soll, wollen wir das menschliche
Dasein überhaupt und seine möglichen Stellungen im Sein betrachten.

154

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sie sollen uns dazu dienen, das Leiden als Selbstvollzug des Menschen
in den weitest möglichen Seinshorizont zu stellen. Es ist klar, dass wir
diese Grundstellungen irgendeiner Erfahrung entnehmen müssen und
nicht aus dem Sein schlechthin ableiten können. Der Mensch als erle-
bendes und aktiv-tätiges Prinzip kann sich in dreierlei Hinsicht posi-
tionieren:
– Er kann erstens einfach da sein, wir können auch sagen, sich, sein
Leben, seine erlebte Welt sein lassen, nur schlicht hinnehmen, erle-
ben, wahrnehmen.

– Er kann zweitens auf alles, was sich ihm gibt, was er hat, was auf ihn
zukommt, antworten, reagieren.

– Und er kann drittens aus eigener Spontaneität allem Erlebten etwas
hinzufügen, etwas schaffen, schöpfen, sei es durch die Tat, durch das
Denken oder sei es durch das Phantasieren.

Schon aus rein logischen Gründen sind mehr als diese drei Grundstel-
lungen nicht denkbar. Das wird deutlicher, wenn wir ihren Zusammen-
hang mit der Zeit betrachten. Für uns ist zweierlei von Bedeutung:
Zum Ersten muss sich der Mensch notwendig und immer in einer der
drei Positionen oder in einer Kombination derselben aufhalten; zum
Zweiten ist er als gewordenes, leibliches Wesen stets in allen drei Hin-
sichten störbar, verletzbar, anschlagbar – und kann dann unter das Dik-
tat des Leidens geraten. Schon aus dem Alltagsleben ist hierzu allerlei
bekannt: Im zerstreuten1 Zustand sind wir nicht richtig da, nicht wirk-
lich gegenwärtig, sondern ungesammelt mal hier, mal dort und letzt-
lich nirgends. Das kann sich in einem Maße steigern, dass sich der ent-
sprechend betroffene Mensch nicht in sich haben und halten kann; er
entgleitet sich, in pathologischer Weise z.B. in einer Panikattacke, in
einem elementaren Leeregefühl oder in einem Fremdsteuerungserleb-
nis. Nicht reagieren zu können ist ebenfalls ein allgemein bekanntes
Phänomen: Ein Vorgesetzter droht seinem Untergebenen, der in eine
solche innere Starre verfällt, dass er nichts mehr zu sagen, ja nichts
mehr zu denken und zu fühlen weiß. Hier kann die Person nicht mehr
antworten, nicht mehr reaktiv Stellung beziehen, aus welchen Grün-
den auch immer. Die posttraumatische Belastungsstörung stellt eine
chronifizierte Form solch einer Reaktions- und damit Verarbeitungs-

155

Die drei Grundstellungen des Daseins

1 Siehe die tief dringenden Ausführungen B. Pascals (Penseés, Kap. III, Abtl. II) zum
Phänomen »Zerstreuung«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


störung dar. Und schließlich der dritte Notzustand: EinMensch verliert
jede Spontaneität und Kreativität, nichts fließt mehr, alles wird und
wirkt gezwungen. Nicht wenige Dichter klagen über solche Schaffens-
hemmungen, die jedoch auch im Alltag häufiger auftreten, als bekannt
wird. In allen Neurosen ist die Zeitdimension der Zukunft auf solche
Weise beeinträchtigt. Freud bezeichnete dies treffend mit dem Begriff
der »Fixierung«.

Zum Leiden werden alle drei positionalen Verhältnisse, wenn der
Betroffene sie transzendieren will, aber nicht transzendieren kann. Ich
will ganz präsent sein, schweife aber unentwegt ab; ich will etwas auf
eine Demütigung hin sagen, kann es aber nicht; ich will etwas schaffen
oder bewirken, komme aber nicht aus mir heraus. Zum krankhaften
Leiden steigern sich diese Störungen, wenn der Betroffene oder durch
ihn Andere beschädigt, durch sein Leiden also z.B. psychosomatische
Beeinträchtigungen, destruktive zwischenmenschliche Konflikte, Ar-
beitsplatzverluste usw. heraufbeschworen werden.

3. Der Zusammenhang der drei Grundstellungen des
Daseins mit den Zeitekstasen

Es ist nun außerordentlich interessant, dass die drei Grundstellungen,
die der Mensch zu sich und zurWelt einnehmen kann, mit der Zeit und
ihren drei Ekstasen oder Dimensionen korrelieren.

Schon der erste und einfachste Hinblick offenbart, dass das ein-
fache Da-Sein, das Seinlassen und hinnehmende Erleben unmittelbar
Gegenwart konstituiert, und zwar zunächst einmal nur Gegenwart.
Überhaupt gilt, dass alles Seiende zunächst und notwendig da, und also
Gegenwart ist.2 Die Gegenwartsdauer ist dann nichts anderes als die
zeithafte Gestaltungsseite eines daseienden Dinges oder Ereignisses,
gleichgültig wie flüchtig diese Dauer ist. Dasein und Gegenwart sind
nicht voneinander trennbar, wiewohl die Zeitlichkeit der Gegenwart
sachlogisch (nicht zeitlich!) dem Da-Sein folgt. Erst indem überhaupt

156

Der Kalk�l des Leidens

2 Nicht zu Unrecht nimmt Schmitz’ Philosophie (1964) von der Gegenwart ihren Aus-
gang. Kritisch ist allerdings zu bemerken, dass alle Gegenwart als Zeitform einen Seins-
gehalt voraussetzt, der da, der gegenwärtig sein muss, da sich anders Gegenwart nicht
konstituieren kann. Also ist die Zeitform der Gegenwart nicht das grundlegendste
Seinsmoment einer ontologischen Ordnung.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


etwas da ist, kann gegenwärtigende Dauer anheben. Wir können auch
so sagen: Das einfache Da eines Seienden ist der seinshafte Gehalt, und
dieser seiner ontologischen Fülle entspricht die Gegenwart als Dauer-
wesen, gleichgültig wie lange diese anhält.

In analoger Weise konstituiert eine jede Antwort, eine jede Re-
aktion eine Vergangenheits-Gegenwarts-Relation. Denn aus seiner
getroffenen Gegenwart antwortet der Betroffene auf ein Widerfahr-
nis, das gerade eben oder vor längerer Zeit geschehen ist. Da die Ant-
wort immer und notwendig später ist als das, worauf geantwortet
wird, bildet sich ein Früher-Später-Verhältnis, also eine Vergangen-
heitsrelation aus.

Ein spontanes bzw. schöpferisches Tun wiederum, das aus einer
Gegenwart heraus Neues schafft, stiftet, schöpft oder auch bloß an-
strebt, eröffnet wesenhaft Zukunft, ein Noch-Nicht, ein Später als
jetzt. Die Basis bildet wieder, wie bei den beiden anderen Positionalitä-
ten, die Gegenwart, doch nunmehr wendet sich der Betroffene dyna-
misch »nach vorne«; er ant-wortet nicht, sondern »wortet«, spricht
selbst, aus eigener schöpferischer Kraft- und Machtfülle.

4. Das Leiden und die pr�sentische Grundstellung

Da das Leiden ein Grundphänomen der Existenz ist, verwundert es
nicht, dass der Mensch in allen drei Grundstellungen getroffen und
beeinträchtigt werden kann. Von allen drei »Zeitlichkeitsleiden« impli-
ziert wohl das Leiden an der bedrohten, beeinträchtigten oder gar ver-
lorenen präsentischen Grundstellung die größte Not, bedeutet dies
doch nichts weniger als den radikalen Selbstverlust: Wer überhaupt
nicht präsent sein kann bzw. daran fundamental gehindert wird, der
ist eigentlich gar nicht, der verschwindet. Konkrete Formen solchen
Selbstverlustes sind der Verlust des Sichspürenkönnens, der Verlust
des Denkenkönnens, der Verlust, wollen und entscheiden zu können,
sind alle Formen der Dissoziation, weiter die Bewusstseinstrübung bis
zur Bewusstlosigkeit und schließlich der reale Tod. Zur Not werden
diese Zustände allerdings erst dadurch, dass der Betroffene, obwohl
seine präsentische Position fast unmöglich geworden ist, mindestens
noch den Wunsch, den Anspruch, das Bestreben hat, präsent zu sein.

157

Das Leiden und die pr�sentische Grundstellung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Das Leiden und die reaktive Grundstellung

Die zweite Grundform des Leidens knüpft sich an die Unfähigkeit zu
antworten, zu reagieren. Sie reicht nicht so tief wie die erste, da die
präsentische Position nicht unbedingt beeinträchtigt sein muss. Je län-
ger und je tiefer allerdings die Hemmung zu antworten anhält, desto
mehr wird auch die Fähigkeit zur Präsenz betroffen. Denn zu einem
großen Teil seiner Existenz entfaltet der Mensch seine Präsenz durch
antwortendes Stellungnehmen. Da die Fähigkeit zu antworten und zu
reagieren die Grundlage aller Begegnung und allen Wechselwirkens in
der Welt ist, also auch der Sprache, bedeutet ein Verlust der Antwort-
fähigkeit immer den Verlust von Kommunikation und Austausch. Im
Verstummen wird der Mensch zunehmend weltlos und isoliert sich.
Oder umgekehrt: Indem er antwortet, tritt der Mensch erst eigentlich,
d.h. als Selbst, in die Welt. Vorher befindet er sich darin nur als phy-
sischer Körper. Wie weit dies gehen kann, beweisen z.B. schwer de-
pressive Menschen, die nicht mehr in der Lage sind, unwillkürlich-mi-
misch auf die Anmutungen der Welt zu reagieren. Sie verlieren ihre
spezifisch humane Diaphanie, sie versteinern und werden im
schlimmsten Fall approximativ zu »Dingen«. Das Eintreten in die
Welt ist kein naturgegebenes In-der-Welt-Sein, sondern ein Akt, der
die »Geworfenheit« der Existenz bejaht, auf sich nimmt und seelisch-
geistig durchkörpert.

6. Das Leiden und die prospektive Grundstellung

Seit spätestens mit den idealistischen Nachfolgern Kants das »geneti-
sche Denken« zur Vorherrschaft gelangt war, trat die »Zeit« immer
mehr in den Brennpunkt der Aufmerksamkeit. Fichte, Schelling, He-
gel, Marx, Nietzsche, Darwin, Bergson, Bloch, Heidegger sind durch-
weg eminente »Zeitdenker«, mit der Tendenz, das Bestehen zeitloser
oder überzeitlicher Realitäten zu leugnen und die Zeitlichkeit zum
letzten Seinsgrund zu erheben. Da die »Zeit« sich wesenhaft durch eine
Dynamik »nach vorne«, durch ein »Weiter!« konstituiert, definieren
alle jene Denker das zeitbestimmte Sein primär von der Zukunft her,
so etwaHeidegger (1979, S. 304) in »Sein und Zeit«. Hierin drückt sich
zweifellos eine tiefe Ahnung aus, denn zumindest für den Menschen
und seine alle endlichen Grenzen transzendierende Seinsdynamik be-

158

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deutete eine zukunftslose Existenz den Tod. Und doch leidet diese Zeit-
konzeption unter einem schweren Fehler: Zum Ersten kann sich nur
aus Gegenwärtigem Zukünftiges entfalten; und zweitens erstrebt jedes
Lebewesen Fülle, Präsenz, Vollendung, Genuss, was naturgemäß nur in
der Gegenwart möglich ist. Dass gerade der Mensch über jede Gegen-
wart hinausstrebt, liegt daran, dass ihm die immer nur in dieser Welt
endliche Gegenwart nicht genügt und seinen überendlichen Seinsdurst
nicht zu stillen vermag. Eine endlose, nie ans Ziel gelangende Hatz
nach der erfüllenden Gegenwart wäre aber im Grunde nicht weniger
sinnlos und unerträglich wie eine erstarrte, unerfüllte Gegenwart.Was
wir in der Zukunft suchen, ist nicht Zukunft, sondern erfüllte Gegen-
wart. Und dass wir zu solcher Suche in der Lage sind, beweist, dass der
Seinskern des Menschen, wie Brandenstein (1966, Kap. F, S. 414 ff.)
bewiesen hat, überendlich, potentialunendlich, d.h. endlos entfaltbar,
ist (was Heidegger z.B. nicht, Wust dagegen sehr wohl sieht). Sein
natürliches, aber nur übernatürlich erreichbares Seinsziel ist darum
das Aktualunendliche, die absolute Fülle. Diese geistontologische Dis-
krepanz mit ihrer immanenten ontologischen Ohnmacht ist vielleicht
die Wurzel der tiefsten menschlichen Leiden: Wir müssen Gott wer-
den, da wir anders nicht vollendet, anders nicht glücklich werden, und
können es doch nicht aus eigener Kraft. Solange der Mensch darauf
hoffen konnte, dass ihm die Gottheit auf diesemWeg entgegenkomme,
solange war diese Spannung auszuhalten. Doch seit er diesen Glauben
verloren hat, wurde sein Leben im Kern nicht nur sinnlos, sondern eine
Qual. Alle Philosophien der reinen Zeitlichkeit des Seins, also die
Seinslehren von Heidegger, Bloch, Sartre u.a. sind darum nichts ande-
res als Tantalus- und Sisyphostheorien: das Sein des Menschen als un-
erlösbare endlose Qual. Auf diesem Hintergrund wird der unvermeid-
liche individuale und gewiss auch gattungsmäßige physische Tod zum
im Letzten rätselhaften Gnadenstoß. Verwundert es noch, dass der
Mensch von heute, terrorisiert von einer solchen Aussicht, den Blick
in die Zukunft verweigert und versucht, im »Verweile doch, du bist so
schön!« des genussreichen Augenblickes zu versinken? Im Letzten ist
das immer noch ehrlicher und sinnvoller als die asketische und sinn-
los-heroische Tantalidenexistenz.

Frankl (1975, S. 18–21) hat darauf aufmerksam gemacht, dass im
Verlaufe des zwanzigsten Jahrhunderts eine Verschiebung von psy-
chischen zu noogenen oder existenziellen Neurosen stattgefunden hat,
die nicht mehr ausschließlich psychologisch verstanden und behandelt

159

Das Leiden und die prospektive Grundstellung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden können. Damit meint er, dass die Störung nicht mehr nur allein
auf der Unterdrückung irgendwelcher Triebe (Sexualität, Macht, Anse-
hen etc.) beruht, wie Freud, Adler usw. meinten, sondern auf dem fun-
damentalen Verlust von Sinn, von existenzialem Sinn und Wert. Sinn
aber muss in der Zukunft erstrebt und erreicht werden, auch wenn er
sich nur in der Gegenwart erfüllt. Wirklich sinnfähig ist nur ein zu-
kunftsträchtiges Wesen, und wirklich »künftigend« ist nur ein sinn-
potentes Wesen. Wenn psychische Störungen, sei es individual, sei es
kollektiv, Sinnstörungen sind, und das kann heute nicht mehr ernstlich
bestritten werden, dann sind sie wesentlich auch Zukunftsstörungen.
Worauf darf ich hoffen? – fragte Kant und sah darin eine fundamentale
anthropologische Herausforderung, ja recht eigentlich meinte er unse-
re letzte, größte, alles Sein ermöglichende Hoffnung. Dass sie heute
fehlt, müsste einen kollektiven Verzweiflungsausbruch zur Folge ha-
ben, der sich nur deswegen nicht ereignet, weil die Verzweiflung zu
unerträglich ist und darum erstickt werden muss. In der »Manie« des
modernen Menschen, der allen möglichen äußeren Gütern nachjagt,
offenbart sich jene Verzweiflung in vermummter Weise.

7. Folgegestaltungen der drei Grundstellungen

Die bisher entwickelten Grundstellungen des Daseins können in ver-
schiedene Richtungen, die schon einen Übergang zum Leiden bilden,
weiter differenziert werden. Drei Dimensionen möchte ich hervor-
heben.
1. In allen drei Grundstellungen treffen wir im lebensweltlichen Zu-

sammenhang auf Formen des Positiven (harmonische Passung,
Überfluss), des Negativen (zuwenig, zuviel) und des Indifferen-
ten, Neutralen. Leidvoll gestalten sich vor allem der zweite Mo-
dus, nicht selten aber auch die Modi des Überflusses und des In-
differenten. In der präsentischen Grundposition prägen sich diese
Wertungsmöglichkeiten in den drei Formen der Ausgeglichenheit
(Harmonie, Ruhe, Zufriedenheit), der Last, Leere und Zerrissen-
heit und des Überflusses (Glück, Schaffenskraft, Erleuchtung etc.)
aus. Diese Formen schlagen sich in charakteristischen Stimmun-
gen nieder, vor allem in den Befindlichkeiten der Zufriedenheit,
der Depression und der Freude. Die reaktive Grundposition weist
ebenfalls positive, negative und neutrale Ausgestaltungen auf.

160

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ihre negativ leidvollen Varianten gliedern sich am reichsten und
interessantesten aus – wir werden dieses »System« sogleich näher
untersuchen. Weniger reich, strukturell aber analog verhält es
sich im Rahmen der prospektiven Grundposition: Positiv sind z.B.
die Hoffnung, die Zuversicht und die Vorfreude; negativ die Sor-
ge, die Furcht, die quälende Sehnsucht, der unerfüllbare Wunsch,
die Sucht, die Ungeduld u.a.m.; und neutral vielleicht eine wenig
bewegende, eher nüchtern-rationale Erwartung.

2. Eine neue Gruppierung der drei Grundpositionen ergibt sich,
wenn wir sie mit dem Kriterium der Vertikalität und der Horizon-
talität verknüpfen, das ja die gesamte Seinsordnung durchwaltet.

3. Und schließlich lassen sich die drei Grundstellungen mit den drei
großen Lebenszweigen der Praxis, Theoretik und Poietik kom-
binieren.

8. Der Leidenskalk�l der reaktiven Grundstellung und
der Gesamtkalk�l

Für unsere Belange sind die reaktiven Folgestrukturen, die sich aus der
statisch-dynamisch-dialektischen Diskrepanzstruktur des Leidens ab-
gestalten lassen, am bedeutungsvollsten. Die Wurzel dieser Möglich-
keit ist im prinzipiell reaktiven Charakter des Leidens zu suchen. Denn
alles Leiden setzt ein Sein voraus, an dem es sich als an seinem Leid
entzündet – das Woran des Leidens, das Widerfahrnis. Alles Weitere
ergibt sich zwanglos. Um welche Folgegestalten im Felde der reaktiven
Grundposition handelt es sich also?

Nun, zum Ersten kann ein Leiden, indem es in der Leidensgrund-
struktur am Moment der Leidposition bzw. -affirmation anknüpft,
überwiegend bejaht, akzeptiert, hingenommen werden. Zum Zweiten
kann es, indem es von der Leidnegation ausgeht, überwiegend ver-
neint, abgewiesen, zurückgeschlagen werden. Zum Dritten können
sich beide Kräfte, gestützt auf das dritte Moment der Leidensdiskre-
panz, positiv-negativ, hinnehmend-zurückweisend die Waage halten,
wodurch ein äußerlich »ruhender«, innerlich hochdynamischer Span-
nungszustand entsteht. Und schließlich lassen sich viertens auf der
einen Seite des Extrems Leidensgestalten denken, in denen der Betrof-
fene so gelähmt ist, dass er zu keiner emotionalen, kognitiven und voli-
tionalen Stellungnahme mehr befähigt ist (freeze), und fünftens auf

161

Der Leidenskalk�l der reaktiven Grundstellung und der Gesamtkalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der anderen Seite des Extrems Leidensgestalten, in denen seine Aktivi-
tät so amorph entfesselt ist, dass sie auf keinen Punkt hin mehr sinn-
voll gebündelt werden kann (fancy). Wie man sieht, ergeben sich fünf
Möglichkeiten, also eine endliche Anzahl konkreterer Folgegestaltun-
gen der reaktiven Grundstellung, die aus logischen Gründen in dieser
Seinsebene weder mehr noch weniger sein können. Und eben das
meint der Kalkül des Leidens. Um dieses Ergebnis »griffiger« zu ma-
chen, wird es dienlich sein, diese fünf Möglichkeiten zu bezeichnen. Ich
spreche, wenn ein Moment die anderen mitvorhandenen Momente
überwiegt, von
– der affirmativen Position (Ja stärker als Nein)
– der revoltierenden Position (Nein stärker als Ja)
– der desperaten Position (Ja gleichstark wie Nein)
– der apathischen Position (weder Ja noch Nein)
– und der hyperpathischen Position (Ja-Nein-Chaos)

Was die Anordnung der fünf Positionen betrifft, lässt sich leicht erken-
nen, dass die letzten beiden Positionen die ersten drei als deren Extre-
me und Grenze einrahmen. Dadurch entsteht eine Kreisanordnung, die
die Möglichkeit denken lässt, dass das eine Extrem in das andere um-
schlägt. Und in der Tat, die Empirie lehrt, dass eine apathische oft und
leicht in eine hyperpathische und eine hyperpathische oft und leicht in
eine apathische Position umkippt. Bekannt ist dies beim Wechsel von
Depression zu Manie und umgekehrt oder vom Stupor in eine Raserei
und umgekehrt. Dynamisch lässt sich dies dadurch erklären, dass eine
jede Raserei oder Manie irgendwann in eine Erschöpfung und damit
Depression bzw. Apathie, umgekehrt jede Depression und Apathie auf-
grund der sich anstauenden inneren Leidensdynamik irgendwann in
einen Ausbruch, eine Raserei oder Manie umschlagen kann.

Es ist kein Zufall, dass wir erneut auf die Fünfer-Anzahl in der
Struktur des Leidens, die wir bei den Urmomenten der Leidensstruktur
schon aufgefunden hatten, stoßen. Die Analogie springt ins Auge:
Mangel und Apathie, Zwietracht und Hyperpathie, Hemmung und
Affirmation, Spannung und Revolte und Zwiespalt und Desperation
scheinen einander zu entsprechen.

Damit nicht genug, können wir die Fünfer-Struktur der reaktiv-
leidvollen Grundstellung mit großem diagnostisch-therapeutischen
Nutzen weiter aufgliedern:
So differenziert sich die Leidensaffirmation in die Gestalten

162

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– der passiven Duldung (des bloßen Aushaltens des Leids),
– der zur Leidhinnahme sich durcharbeitenden Trauer und
– der hinnehmenden Unterwerfung bzw. Ergebung, die das Leid voll-
ständig hinnimmt und damit aufhebt.

Die Revolte im Leiden differenziert sich in die Gestalten
– der das Leid-Übel angreifenden Aggression (fight)
– und der das Leid-Übel zu entkommen suchenden Flucht (flight).
Dabei kann sich die Aggression entweder gegenüber dem Übel abgren-
zen (Demarkation), das Übel zurückschlagen (Repulsion), ausgrenzen
(Expulsion) oder das Übel zu vernichten (Destruktion, Eliminierung)
suchen. Auf der affektiven Ebene entsprechen diesen vier Aggressions-
handlungen der Ärger, der Zorn, die Wut und der Hass. Die Flucht
wiederum kann sich weiter in das Verstecken (okkultistische Position)
und in das Entkommen bzw. den Rückzug (eskapistische Position) aus-
differenzieren.

Fassen wir die neuen mit den vorigen Gestalten des reaktiven Leidens
zusammen, dann ergibt sich ein Kalkül mit einem Kreis, der zwölf re-
aktive Leidensgrundgestalten umfasst. Sie lauten:
– die apathische Position (freeze)
– die duldende oder »pathische« Position i. e.S.
– die Trauerposition
– die Ergebungsposition
– die demarkierende Position (fight)
– die repulsive Position
– die expulsive Position
– die destruierende Position
– die sich verbergende bzw. okkultistische Position (retreat)
– die eskapistische Position (flight)
– die desperate Position
– die hyperpathische Position (fancy)
Zu ihnen gesellen sich schließlich die Leidensgestalten der präsenti-
schen und der prospektiven Grundstellungen, also das präsentische
Leiden und das prospektive Leiden, die sich ebenfalls weiter differen-
zieren lassen. Gemäß den fünf Urmomenten des Leidens – Mangel,
Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht – formieren sich die fünf
präsentischen Leiden

163

Der Leidenskalk�l der reaktiven Grundstellung und der Gesamtkalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– der Leere
– der Dissoziation (Spaltung)
– der Überspannung
– der Bedrückung (Depression, »Unterspannung«, Resignation)
– und des Konfliktes bzw. der Unruhe.

Das prospektive Leiden gliedert sich in die Formen
– des unerfüllbaren Wunsches, der quälenden Sehnsucht (Mangel)
– der Ambivalenz (Zwiespalt)
– der ängstlichen Erwartung, der Ungeduld, der Furcht und der Sorge
(Spannung)

– der Angst, Entscheidungsschwäche, der Hoffnungslosigkeit (Hem-
mung, Lähmung)

– der Unentschiedenheit (Zwietracht, Unruhe).

Insgesamt ergibt sich folgendes Bild für den Gesamtkalkül:
– das präsentische Leiden mit seinen fünf Unterformen
– das reaktive Leiden mit seinen zwölf Unterformen
– und das prospektive Leiden mit seinen fünf Unterformen
In einem späteren Kapitel werden wir diesen noch recht abstrakten
Kalkül und seine Aufzweigungen mit Leben und Anschauung füllen.
Doch zunächst soll der Versuch gemacht werden, eine Definition des
Leidens zu geben.

164

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VII. Begriff und Abgrenzung des Leidens

»Es gibt keine weitgehend akzeptierte Definition von Leid.«
(Jan Hauser 2004, S. 114)

1. Begriff und Definition des Leidens

Nachdem die Grundstruktur und die fundamentalen Grundgestalten
des Leidens ermittelt worden sind, soll seine allgemein-logische We-
sensgestalt in einen differenzierten Begriff gefasst werden. Dabei wer-
den gemäß der überwiegend subjekt-logischen Struktur des Begriffs in
seinen Geltungsbereich die logisch-allgemeinen Zusammenhangsfor-
men oder Relationsmomente stärker eintreten als die qualitativen und
quantitativen Momente der Leidensstruktur. Immerhin aber schim-
mern die Letzteren durch die Logik des Leidens hindurch, da aufgrund
der Korrelation der drei Seinsarten Gehalt (Qualität), Form (Relation)
und Gestaltung (Quantität) keine Logik ohne Totik und Mathematik
möglich ist.

Definition:
Leiden ist der reaktiv-antwortende und damit reaktiv-syntheti-

sche Akt oder Selbstvollzug eines individualen oder kollektiven Sub-
jekts im Angesicht einer kollisiv-erlittenen, darum hemmenden, im
Augenblick des Erleidens und Leidens nicht integrierbaren, »fremden«,
in diesem weiten Sinne »störenden«, aber doch vom Subjekt zu inte-
grieren (oder loszuwerden) bestrebten Wirklichkeit, dem so genannten
»Leid« oder »Übel«.

In der denklogischen Sprache des Aristoteles (1995, Bd. 2, Kap. 1–
9) stellt der reaktive Selbstvollzug das »genus proximum« der Defini-
tion, die erlittene, im Moment nicht integrierbare, aber zu integrieren
bzw. zu überwinden bestrebte Leid-Wirklichkeit die »differentia spezi-
fica« der Leidensdefinition dar. Dieser dissonant-diskrepante Leidens-
akt umfasst
– die unfreiwillig-erzwungene, aber frei hingenommene Wahrneh-
mung und (implizite Erst-) Annahme des Leid-Übels, die »Leidposi-
tion«

165

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– die (unreflektiert-intuitive) Wertung des Leids als Übel und den da-
raus entspringenden freiwilligen, aber vergeblichen Aufhebungsver-
such des Leids, die »Leidnegation«

– und die aus diesen beiden Aktkomponenten entspringende »Lei-
densdiskrepanz« oder Leidenszerrissenheit.

In diese drei Komponenten des Leidensaktgefüges sind die fünf korre-
laten, d.h. nur unterschiedenen, nicht verschiedenen, daher nicht
trennbaren Leidenscharakteristika des Mangels, des Zwiespaltes, der
Spannung, der Hemmung und der Zwietracht eingebettet.

Dieser komplexe Leidensakt ist die dynamisch-dialektisch-stati-
sche Leidensdiskrepanz, die wir qualitativ-totisch als seelisch wühlen-
den Schmerz bzw. als seelisch bedrückende Last und quantitativ-ma-
thematisch als bestimmte Einheits-, Gliederungs-, Dauer- und
Rhythmusgestalt erleben und somit auch qualitativ und quantitativ
bestimmen können.

Aufgrund seiner dialektischen Dynamik strebt der Leidensakt
über sich hinaus, ohne sich jedoch aus eigener Kraft überwinden zu
können. Über dieses Moment der Hemmung kommt die Statik in das
Leiden. Im Leiden ist die Selbsttranszendierung also blockiert, darum
nur eine Tendenz, eine »Dynamis« im Sinne einer aktiven Möglich-
keit.1

Konkret und lebensvoller gestaltet sich die Leidensdynamik als
leidvolle Betroffenheit und generiert aus sich das Leidenswünschen,
und zwar bipolar als Verwünschen des Leids und als (meist diffuses)
Erwünschen des Heils. Daraus entfalten sich die fünf, zwölf bzw. zwei-
undzwanzig Leidensgrundformen des Leidenskalküls, die als erste Ver-
arbeitungsformen des Leidens betrachtet werden dürfen.

Grundsätzlich gilt, dass das leidende Subjekt den Aktionsradius
seines Wollens als gehemmt oder gar partiell zerstört, seine Vernunft
als getrübt und sein Gefühl als verwirrt erlebt. Die leidvollen Grund-
befindlichkeiten der Ohnmacht, Desorientierung und des inneren Auf-
ruhrs gründen in dieser Leidensdynamik.

Vor allem aber erfährt der Mensch, dass es Anderes, ein Nicht-Ich

166

Begriff und Abgrenzung des Leidens

1 Diese Definitionsmomente, vor allem die dialektischen, selbsttranszendierenden und
wertmäßigen Momente, sieht auch sehr klar Diederichs (1930, S. 55, S. 66, S. 77) in
seinem Buch »Leiden und Dulden«, auch wenn er sie mehr intuitiv-deskriptiv als ana-
lytisch-begründend auffindet und, wie das für Phänomenologen oft typisch ist, fast
dichterisch beschreibt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gibt (meinen Leib, die Natur, das Du, das Wir, das Man, Gott, ideale
Werte und Gesetze), über das er als Betroffener nicht oder nur partiell
verfügen kann und durch das er eben etwas erleidet (Konfrontation,
Kollision). Da das Leiden ohne Erleiden unmöglich ist, ist eine Welt,
in der gelitten wird, unmöglich als solipsistischer Elfenbeinturm denk-
bar.2 Im Leiden erweist sich die Welt als plural, agonal und bedrohlich
(Konflikt). Daher wird im Leiden das Subjekt (Ich, Du, Wir, Man, Par-
tei, Volk etc.) auf seinen beschränkten, unvollständigen oder evtl. »fal-
schen« Selbst-Welt-Entwurf zurückgeworfen, wodurch das Leiden zur
Selbsterkenntnis und Selbstveränderung drängt: Wer leidet, will nicht
bleiben, wie er ist. Aber auch: Wer leidet, will eine andere Welt. Und
wer leidet, hegt ein Selbstwertgefühl, er pocht auf ein Würdebewusst-
sein, das er gewahrt wissen will. Der Leidende relativiert, wie Adorno
(1997, S. 22)3 nicht müde wird zu betonen, das Sein derWelt als ganzes
durch die »utopische« Idee des vollständigen Heilseins, die sich mit
keiner vorläufigen »Versöhnung« zufrieden gibt.4

Noch tiefer reicht die wesentlich transempirische, erst in der Me-
taphysik des Leidens zu belegende Erkenntnis, dass alles Sein – vom
Energiequant bis zur ethischen Gesinnung und zum religiösen Erlebnis
– bestimmten Gesetzen, Gesetzmäßigkeiten und Regeln unterworfen
ist, von denen es nur um den Preis von Leid und Selbstschädigung
abweichen kann. Leidfreiheit, Gelingen und Glück sind darum nur da-
durch zu erreichen, dass jedes Seiende das ihm gemäße innere Seins-
gesetz entdeckt, verwirklicht und treu befolgt. Da dies in einem wer-
denden Kosmos unmöglich auf Anhieb glücken kann, sind Leid und
Unheil unvermeidbar. Bei aller Ordnung und Ordnungssuche erweist
sich das All, vor allem auf der Stufe des menschlichen Seins, als fun-
damental vorläufig, weil »gesetzlos«, ordnungswidrig, gestört. Für fei-
ne, sozusagen seinstreue, seinsgeschulte Ohren, wie sie ein Anaximan-
der, Platon, Paulus, Augustinus und Schopenhauer haben, geht darum
ein Schrei durch diesen Kosmos, der nicht nur einen tiefsten Seins-

167

Begriff und Definition des Leidens

2 Damit erweist sich das leidende, sich selbst verzehrende »einzige« Ich Stirners (1892,
S. 429) als selbstwidersprüchlich.
3 Z.B. 1997, S. 22: »Einig sein soll man mit dem Leiden der Menschen: der kleinste
Schritt zu ihren Freuden hin ist einer zur Verhärtung des Leidens.« Die radikale, fast
schon asketisch freudefeindliche Position kommt hier gut zum Ausdruck.
4 Berühmt ist sein Satz aus den »Minima Moralia« (1997, S. 42): »Es gibt kein richtiges
Leben im falschen.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schmerz, sondern auch die Sehnsucht nach dem erlösenden Maß, der
reinen Ordnung, der absoluten Seinsschönheit zum Ausdruck bringt.

Diese Konzeption von Leiden liegt dem klassisch-antimonisti-
schen Weltbild eines Platon, Aristoteles, Leibniz, Kant, Whitehead
und Brandenstein zugrunde, also solchen Denkern, die die Welt als
eine vielfältig-plurale Wechselwirkungseinheit ansehen, in der selb-
ständige Kräfte (Substanzen, »Formen«, Entelechien, Subjekte) be-
strebt sind, ihre Anlagen und Potenzen zu realisieren und dabei unver-
meidlich aufeinander treffen, ja aufeinander prallen und sich fördern,
begrenzen, behindern, beschädigen, ja vernichten können. Insgesamt
überwog bei den ersten drei Philosophen die optimistische Einstellung,
wonach der Weltwerdungsprozess letztlich ein Befreiungs-, Erlösungs-
und Vervollkommnungsprozess ist, in dem alles und jedes »zu sich«
erwacht und seine »Entelechie«, seine »Wesensform« bzw. sein We-
senspotential, wenn möglich im Einklang mit den anderen Entelechien,
entfaltet und zur Anschauung bringt. So gesehen ist das Leiden nichts
anderes als ein Geburtsprozess, und das Seufzen der Welt, wie Paulus
im Neuen Testament (Römerbrief 8) sagt, der Wehenschmerz aller Ge-
schöpflichkeit, die zu sich und zu ihrem Ursprung, der Gottheit, zur
Fülle des Seins, heimfinden will.

Wie jede Geburt verunglücken kann, so kann auch das Leiden zu
Wachstum und Reifung oder zu Beschädigung, Zerstörung und verhär-
tender Verbitterung führen. Dies liegt letztlich in der Hand des Sub-
jektes und seiner im Leiden zwar bedrängten, aber nie total aufgeho-
benen Freiheit. Denn auch wenn dem Menschen durch das Leid alles
genommen wird, eines bleibt ihm unentreißbar: die Fähigkeit und der
Wille zur Ergebung, zur Selbsthingabe, also zum Selbstsein noch im
Untergang. Der letztmögliche Sinn des Leidens ist, wie er durch das
gesamte Büchlein Schelers (1923) hindurch tönt, das Opfer: Im unaus-
weichlichen Leiden gibt sich das Geschöpf an seinen alles Leid über-
steigenden absoluten Urgrund hin, in dessen Händen sich der Schmerz
des Leids in Seligkeit, sein Dunkel in Licht, sein Unsinn in Sinn ver-
wandelt.

Diese Definition von Leiden und Leid ist im Falle des Notleidens
zu erweitern. Die meisten Autoren, so auch J. Hauser (2004, S. 117 und
S. 122), unterscheiden hier nicht genügend, was insofern folgenschwer
ist, als die meisten Leiden vom Betroffenen selbst bewältigt werden,
während das Notleiden an die unerträglichen (Beland 2003, S. 263–
272) Grenzen der Bewältigungsressourcen drängt, wo dann bestimmte

168

Begriff und Abgrenzung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


physiologische Automatismen (die Stresskaskade), verschiedene psy-
chische Adaptationen (die Abwehr- und Copingmechanismen) und ver-
schiedene soziale Hilfehandlungen einsetzen. Darüber hinaus differen-
ziert die ansonsten gehaltvolle Arbeitsdefinition von Hauser (2004,
S. 114–125) nicht zwischen dem Leidensakt und dem Leid-Übel5 und
vermag daher nicht die komplexe interne Struktur des Leidensaktes
und seines Prozesses zu sehen. Dagegen hebt er zu Recht die Bedeu-
tung des reflexiven Momentes jeglichen Leidens, die Tatsache des »Er-
lebens des Getrenntseins von wichtigen Anteilen des eigenen Selbst.«
(2004, S. 122) und die Dynamik der Selbstüberwindung im Leiden bzw.
das Streben nach Heilsein (2004, S. 121–122) hervor.

2. Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

Mit der Einsicht in das Wesen des Leidens kann nun das Leiden gegen
nahe stehende, aber doch differente Phänomene abgegrenzt werden.
An erster Stelle möge das Glück zu Wort kommen.

Das Glück grenzt sich vom Leiden und seinem notwendig inhä-
renten Mangel durch seine eigenartige Fülle und seine subjektive
Mangellosigkeit ab. In ihm ist kein Riss, keine Diskrepanz, kein Man-
gel, keine Lähmung, sondern Fülle, Leben, Harmonie, Stimmigkeit
(»Passung«), ja »Seligkeit«. Und doch gibt es vielfältig Glück, das Lei-
den macht. Da ist an erster Stelle das übergroße Glück zu nennen,
welches wir nicht fassen können und daher mit der Vernichtung un-
serer »endlichen Form« droht. Denn was wir nicht fassen können,
erzeugt einen Mangel, eben den der Nichtfassbarkeit, den wir den-
noch zu überwinden streben, ohne es im Moment zu können. Also
Leiden. Andere Formen des Glücks, die leiden machen, sind das plötz-
lich überwältigende Glück, das »nicht verdiente« Glück, das Glück,
von dem wir erahnen oder erwarten, dass es uns bald wieder entflieht,
oder das Glück, das auf einem Unrecht beruht usw. Glück und Leiden
schließen sich also nicht notwendig völlig voneinander aus, sondern
nur »im Kern«.

In den Fremdwörtern »Pathologie«, »Psychopathologie«, »Patho-

169

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

5 Auch Diederichs (1930) tut das nicht, der außerdem den physischen Schmerz und das
psychische Leid, wie so viele lebensphilosophisch-vitalistisch geprägte Phänomenolo-
gen, praktisch gleichsetzt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genese« kommt ein Begriff vor, der für alle Philosophie, Medizin und
Psychotherapie fundamental ist und in seiner vielfältigen Bedeutung
kaum zu übersetzen ist: das Pathos. Schon im Altgriechischen schwin-
gen viele Bedeutungsnuancenmit, die sich unmöglich auf einen Begriff
bringen lassen. Für gewöhnlich wird Pathos (lateinisch: passio, affectio,
aegritudo) mit Leiden, Erleiden, Schmerz, Betroffenheit, Gefühl, Lei-
denschaft, Widerfahrnis, ja sogar Erleben übersetzt. Wir haben bereits
erkannt, dass keiner dieser Begriffe auf die jeweils anderen reduzierbar
ist. Wenn die moderne Anthropologie (Thies 2004, S. 66 ff.) zu Recht
eine Grundbestimmung desMenschen in seiner Emotionalität (Gefühl,
Gemüt, Befindlichkeit) sieht und ihn deswegen als homo passionis be-
zeichnet, so gerät sie in ein heikles Fahrwasser. Zum einen sind nicht
alle Gefühle leidvoll (viele bilden sogar den Kern dessen, was wir
Glückseligkeit nennen), zum anderen werden sie nicht von außen er-
litten, wiewohl Gefühle Anderer und Gefühlsatmosphären natürlich
Gefühle im Betroffenen auslösen können. Letztere aber sind den ers-
teren bestenfalls ähnlich und oft ganz anders als diese; das beachtet z.B.
H. Schmitz nicht genügend. Gefühle sind eine besondere Gruppe per-
sonaler Akte, und zwar solche, die nicht einfach dem Willen oder der
Vernunft unterliegen, sondern sich aus charakterologischen und situa-
tiven Bedingungen »wie von selbst« ergeben, gleichsam wie eine na-
türlich innere Konsequenz. Von Passivität kann hier also nicht die Rede
sein. Gefühle, Affekte, Leidenschaften sind aktiv, sind personale Akte,
nur entziehen sie sich der direkten Willensfreiheit, und darin wurzelt
ihr scheinbar »passives«, in Wahrheit »seelennatürlich« gebundenes
und konsequentes Wesen.

Ein anderes Phänomen, eng mit dem Leiden verwandt, ist die Ar-
beit bzw. die Mühsal. Beides sind Aktivitäten, die sich dadurch aus-
zeichnen, dass sie gegen einenWiderstand anarbeiten und oft aus einer
Not heraus agieren. Im Gegensatz zur »normalen« Arbeit müht sich
der Mühselige – wie Sisyphos z.B. – noch an der Grenze des Leids ab
und überschreitet diese, wenn sie zur »Qual« wird.6 Und dennochmuss
der Mühselige nicht notwendig leiden, nämlich dann nicht, wenn er

170

Begriff und Abgrenzung des Leidens

6 Es ist interessant, dass im Leistungssport anscheinend erst dann ein nennenswerter
Muskel- und Kraftaufbau erzielt wird, wenn gegen einen grenzwertigen, also mühseli-
gen oder gar grenzüberschreitenden, »quälenden«Widerstand angearbeitet wird. Trotz-
dem kann dies von Leistungssportlern lustvoll erlebt werden, eben wenn sie die Erfah-
rung machen, »am Widerstand zu wachsen«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seine Aufgabe akzeptiert und nicht dagegen revoltiert. Erst wenn er
dies tut und in seiner Revolte die Vergeblichkeit dieses Tuns erleidet,
entsteht das Leiden. Im Unterschied zum Leiden sind Arbeit undMüh-
sal außerdem oft die Folge eines initiativen, nicht-reaktiven Aktes,
während das Leiden immer reaktiv zustande kommt.

Von der Leidenschaft ist das Leiden insofern zu unterscheiden, als
es auch leidfreie, ja »herrliche« Leidenschaften gibt, z.B. die Verliebt-
heit, den »leidenschaftlichen« Einsatz für Gerechtigkeit oder eine »lei-
denschaftliche« Rede usw.7 Hier verbindet sich mit demWort »Leiden-
schaft« eine meist praktische, u.U. aber auch theoretische oder
künstlerische Aktivität, die mit ganzem Herzen vollzogen wird und
sich gewissermaßen restlos hingibt, einem Akt der vollen Liebe also
zutiefst verwandt. Eine solche, im Grunde hoch positive Aktivität ist
allerdings (eben wegen ihres radikalen Engagements) immer gefährdet
und kann leicht, etwa wenn sie auf Widerstand stößt oder enttäuscht
wird, in Leiden umschlagen. Ein anderer, überwiegend negativer Sinn
wurde den »Leidenschaften« traditionell von der im Abendland vor-
herrschend intellektualistisch eingestellten Philosophie beigelegt:
»Leidenschaft« meint hier maßlose Begierde, Sucht, unkontrollier-
barer Affekt, also solche Gemütsbewegungen, die die Freiheit ein-
schränken, die Vernunft trüben oder den Betroffenen hinweg reißen.
Sie gehen in der Tat fast immer mit Leiden einher, aber nicht notwen-
dig. Denn es gibt durchausMenschen, die ihre Süchte, Begierden, Lau-
nen pflegen und schätzen – sie leiden nicht, lassen dafür aber andere
leiden. Wieder anders bestimmte Kant (1983, 3. Buch) den Begriff
»Leidenschaft«: Er verstand darunter ein zur Haltung gewordenes,
darum Zeit überdauerndes Gefühl, während Affekt bei ihm ein kurz
dauerndes, heftiges Gefühl meint. Wenn überhaupt, dann bezeichnet
»Leidenschaft« nie ein konkretes Gefühl, sondern nur dessen Intensität

171

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

7 Eine Extremform der Verherrlichung der »Leidenschaft« finden wir bei G. Bataille
(1987, S. 7 ff.): »Nur die Maßlosigkeit des Verlangens und des Todes ermöglicht, die
Wahrheit zu erreichen. (…) Ich nehme überall eine Umwälzung wahr, die die globale
Unruhe des Menschen bewirkt. Sie reicht vom Untergang im Tod bis zu jener wollüsti-
genWut, die vielleicht der Sinn dieses Untergangs ist.« Nach Bataille besteht die höchs-
te Existenzform in der »heftigen Lust« (S. 8), »den Untergang zu bejahen.« (S. 8).
Offensichtlich haben wir es hier mit einem im zwanzigsten Jahrhundert typischen Kult
des Erregenden, Leidenschaftlichen, Intensiven zu tun, der sich auch am Grauen, am
Leiden, am Widerwärtigen ergötzt. Auch das ist ein Ausdruck der »exzentrischen Posi-
tionalität« des Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Hingabeausmaß, also nur einen bestimmten Aspekt des Gefühls-
lebens.8

In vielen Theorien werden Affektion, Affekt, Leidenschaft und
Leiden gleich gesetzt, so etwa in Spinoza’s Hauptwerk (»Die Ethik«,
1887). Das ist in der Sache falsch und verschleiert die komplexen Ver-
hältnisse. Die Affektion, deutsch das Erleiden, meint zunächst nichts
anderes als ein Betroffen-, Beeinflusst-, Verändertwerden und sagt
nichts über die Wertigkeit dieses Geschehens aus. Ein lustvolles Son-
nenbad ist nicht weniger die Folge einer Affektion (durch Sonnenstrah-
len) als ein Sonnenbrand. Der Affekt wiederum bezeichnet eine
bestimmte Klasse von Gefühlen, nämlich die Klasse der Reaktions-
gefühle. Tatsächlich gehören viele der leidvollen Gefühle, die Angst,
die Trauer, die Wut usw., in diese Gefühlsgruppe, aber gewiss nicht alle.
Auch die Dankbarkeit, die Freude, ausgelöst durch einen Scherz z.B.,
sind im Sinne der Reaktionsgefühle Affekte. Es gibt also lustvolle und
leidvolle Affekte.

Schwieriger liegen die Dinge beim Verhältnis vonUnlust und Lei-
den, die oft gleich gesetzt werden. In eindeutiger Weise kann die leib-
liche Unlust vom Leiden abgegrenzt werden. Denn während das Leiden
ein subjektiv-personales Aktgefüge darstellt, ist die leibliche Unlust
niemals ein Akt, sondern die Komponente einer Sinnesempfindung
(Hunger, Schmerz, Wollust, Müdigkeit, Überhitzung etc.), und zwar
jene, die einen leiblich-physiologischenMangel bzw. eine entsprechen-
de Störung anzeigt. Aufgrund ihres Mangelwesens kann die leibliche
Unlust aber leicht zum Leid, zu einem Übel werden, woran ein Lebe-
wesen leidet, muss es aber nicht, da eine leibliche Unlust durchaus
leidfrei erlebt werden kann. Im Übrigen ist auch umgekehrt eine als
leidvoll erlebte leibliche Lust gar nicht so selten und keineswegs von
vornherein pervers. Leibliche Unlust und Lust sind also im Kern ge-
genständlicher Natur bzw. Aspekte von Gegenständen, während das
Leiden wesenhaft ein Akt ist.

Anders verhält es sich mit der seelischen Unlust. Sie bezeichnet
die emotionale Mangelkomponente eines Erlebens, meistens eines Ge-
fühls, darum eines subjektiven Aktgeschehens. Keineswegs ist die see-
lische Unlust selbst schon ein Gefühl (wie oft behauptet wird, so etwa
von Kant 1983, 2. Buch; Thies 2004, S. 66 u.v. a.), sondern eben, wie

172

Begriff und Abgrenzung des Leidens

8 »Die Leidenschaft macht die besten Beobachtungen und die elendesten Schlüsse. Sie
ist ein Fernrohr, dessen Feld desto heller ist, je enger es ist.« (Jean Paul 1938, S. 33)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesagt, nur der besondere Aspekt eines solchen. Angst, Trauer, Wut,
Verzweiflung, Scham usw. sind in der Regel unlustvoll getönt, können
aber durchaus auch lustvolle Komponenten aufweisen wie die »Angst-
lust« des »thrills« oder das Beseligende einer tief berechtigten Trauer.
Vom Leiden unterscheidet sich die seelische Unlust dadurch, dass sie
nur eine Aktkomponente, kein eigener Akt ist. Ja sie entsteht nur un-
willkürlich als das natürliche seelische Ergebnis bestimmter Aktgefüge,
eben etwa bestimmter Gefühlsakte und zeigt deren Vollendungs- oder
Unvollendungscharakter an. Ist ein Gefühl stimmig, rund, voll, dann
erleben wir seelische Lust (Zufriedenheit, Freude, Glück), im andern
Falle seelische Unlust (Weh, Trauer etc.). Zweifellos ist die seelische
Lust mit der Freude, die seelische Unlust mit der Bedrückung nah ver-
wandt und oft identisch.

Von leiblicher Krankheit und (pathologischer) Störung ist das Lei-
den insofern abzugrenzen, als sie das Leid, das Übel sind, an dem gelit-
ten wird, nicht der Vollzug des Leidens selbst. Anders verhält es sich im
Falle psychischer und sozialer Krankheiten; dann ist der Leidensvoll-
zug selbst in pathologischer Weise betroffen. Der Hypochonder ist
nicht, wie er meint, am Leibe krank, sondern in seinem spezifischen
Leidensvollzug, also seelisch; ein Ehepaar im »Rosenkrieg« treibt sich,
wenn der Konflikt entgleist und destruktiv wird, z.B. die Familie zer-
stört, in eine »soziale Krankheit«. Darüber hinaus geht nicht jede
Krankheit mit Leiden einher, und ist nicht jedes Leiden krankhafter
Natur. In der Medizin und Psychotherapie kennen wir einerseits viele
Krankheitsformen, bei denen das Leiden als subjektiver Vollzug über-
sehen, verdrängt, unterschätzt oder gar nicht zugelassen wird; anderer-
seits gibt es durchaus »gute«, »gesunde« Leiden wie den seelischen
Schmerz über den Verlust eines geliebten Menschen oder die Angst
vor einer Operation. In beiden, in Krankheit und Leiden, waltet zwar
ein Mangel, doch ist der Mangel der Krankheit immer und notwendig
ein Schadensmangel, der des Leidens nicht.

Grundsätzlich gilt, dass körperliche Krankheit immer nur ein
mögliches Leid-Übel ist, an dem der Betroffene leiden kann, aber nicht
muss. Dagegen sind psychische Krankheiten und soziale Störungen
immer zugleich ein Leid-Übel und ein Leiden, eben weil in ihrem Falle
der Betroffene in unangemessener, schädlicher Weise an seinem Leid
leidet.

Störung und Krankheit werden heute weitgehend synonym ver-
wendet, doch ist der Begriff der (pathologischen) Störung weiter als der

173

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Krankheit. Denn auch eine Verletzung, eine Behinderung, eine
Entstellung und ein Handicap sind eine Störung, aber nicht notwendig
eine Krankheit, zu deren Begriff wesentlich der anhaltende oder sogar
fortschreitende Destruktionsprozess gehört. In die Begriffe Störung
und Krankheit gehen daher notwendig sowohl die Selbstaktivität des
Organismus bzw. der Person/Personengemeinschaft (mit ihren Mög-
lichkeiten, Fähigkeiten, Grenzen, Vulnerabilitäten und Ressourcen)
als auch die Fremdaffektion, ja Fremdaffliktion ein. Ohne ein organis-
misch-personales Selbst und ohne Interaktion zwischen verschiedenen
realen Wirkungszentren (menschlicher und vormenschlicher Art) ist
das Wesen der Störung/Krankheit nur unvollständig darstellbar.
Schließlich ist zu beachten, dass es auch nichtpathologische Störungen
gibt, weshalb auch nicht alles, was »stört«, therapiert werden muss.

Analoges gilt vom physischen Schmerz: Der Betroffene kann an
oder unter ihm leiden, muss es aber nicht. Ja, es gibt Schmerzen – so
bei der Geburt oder bei einem sportlichen Erfolg –, die, bedingt durch
ein Glücksgefühl, leidfrei sind. Außerdem ist zu beachten, dass jeder
körperliche Schmerz eine leibliche Sinnesempfindung ist, im Körper
lokalisiert und mit dem Körper räumlich ausgedehnt. Das lässt sich
vom Leiden nicht sagen, das im Kern ein ausdehnungsloses Aktgefüge
ist. Zwar kennen wir Leidenszustände in großer Zahl – etwa die so
genannten Konversionsstörungen –, die im Körper Schmerzen, Funk-
tionsstörungen und Krankheiten auslösen und im Raume des Leibes
gestalten können, nichtsdestotrotz ist das Leiden selbst – etwa als
Angst vor Nähe usw. – nicht räumlicher, sondern bloß Raum gestal-
tender Natur. Auch der physische Schmerz ist also nur ein Leid, ein
Übel, kein Leiden.

Vom Konflikt ist das Leiden insofern zu trennen, als zwar jedes
Leiden ein Konflikt, nicht aber jeder Konflikt ein Leiden ist. In Sport
und Spiel sind durchaus leidfreie, ja lustvolle Kämpfe und Konflikte an
der Tagesordnung. Zum Leid wird ein Konflikt erst dann, wenn im
Konflikt selbst eine solche Negation waltet, die den gesamten Konflikt
zwar aufzuheben versucht, daran aber scheitert und darum den Kon-
flikt als Übel erleidet.

Im heutigen Sprachgebrauch nimmt der Begriff »Problem« weit-
gehend die Stelle von »Leid« bzw. »Leiden« ein, denn seltener hören
wir: »Was ist Ihr Leiden?«, sondern man fragt: »Was ist Ihr Problem?«
Ein Grund dafür dürfte der allzu gefühlig-sentimentalische Bei-
geschmack sein, der demWort Leiden anhaftet, während dasWort Pro-

174

Begriff und Abgrenzung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


blem nüchterner, sachlicher, »kognitiver« klingt (und einem intellek-
tualistischen Zeitgeist mehr entgegen kommt). Und trotzdem sind bei-
de nicht dasselbe. Man kann nämlich ein Problem haben bzw. sich an
einem solchen abmühen, ohne daran zu leiden. Denken wir etwa an das
Problem eines Kreuzworträtsels, dann stellen wir fest, dass sich die
meisten, die sich an diese »Problemlösung« machen, daran sogar er-
freuen. Überhaupt lehrt dieses Beispiel, dass es mehr kognitive, weit-
gehend emotionsfreie und mehr emotionale Probleme gibt. Wie die
Erfahrung beweist, können aber auch die ersteren sehr rasch emotional
werden und Leid erzeugen, etwa im Rahmen einer Klassenarbeit in
Mathematik. Schließlich gibt es neben überwiegend kognitiven und
überwiegend emotionalen Problemen auch praktische Probleme, die
leidvoll und leidfrei erlebt werden können. Das Problem, einen platten
Reifen zu wechseln, versetzt den einen in Panik, während der andere
damit seinen Spaß hat. Was aber meint »Problem« überhaupt? Ein
Ungelöstes, das lösbar scheint und zur Lösung herausfordert; ein Un-
klares, Undurchschautes, das durchschaut werden kann und soll. Leid-
voll wird etwas Ungelöstes aber erst, wenn ich es lösen muss (oder
meine lösen zu müssen), es aber nicht lösen kann, sei es, weil ich sub-
jektiv dazu nicht in der Lage bin, sei es, weil es objektiv unlösbar ist.
Wenn ein Mensch psychotherapeutische Hilfe sucht, dann hat er ein
Problem, das er lösen muss, aber nicht lösen kann. Ja er hat ein Pro-
blem, das er als ganzes, weil es ihm unerträglich ist, loswerden will,
aber aus irgendwelchen Gründen nicht loswerden kann. Dann leidet
er; dann ist sein Problem zum Leid mutiert. Nicht jedes Problem ist
also ein Leid, aber ein jedes Leid ist ein Problem.

Von der Schuld bzw. vom Schuldleid ist das Leiden insofern abzu-
trennen, als nicht jedes Leiden schuldhafter Natur ist. Beide implizie-
ren zwar wieder einen Mangel, doch geht dieser im Falle der Schuld
überwiegend auf die Selbstbestimmung bzw. die Selbstverantwortung
des Betroffenen zurück, während im schuldlosen Leiden der Mangel
wesentlich durch eine Fremdbestimmung, ein Widerfahrnis (Verlust,
Krankheit, Unglück usw.) bedingt ist. In allen Fällen von Krankheit
und pathologischer Störung muss daher das Moment der Fremd-
bestimmung das der Selbstbestimmung wenigstens überwiegen, damit
wir von Krankheit und nicht von Schuld sprechen können. Gerade aber
bei den psychischen Störungen kann sich dieses Verhältnis im Verlauf
des Lebens umkehren: Eine anfangs, z.B. als Kleinkind, schuldlos erlit-
tene Störung, z.B. ein Zwangsverhalten, wird im Erwachsenenalter zur

175

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schuld, wenn sich der Betroffene weigert, die Störung und ihre de-
struktiven Folgen nicht in die eigene Verantwortung zu übernehmen
und eine Therapie zu beginnen, um Abhilfe zu schaffen.

Natürlich sind auch Beschränktheit, Unvollkommenheit, Vorläu-
figkeit, Altern, Verlust, Tod nicht notwendig mit Leiden verbunden
(wie Buddha meinte), denn alle diese Formen des »metaphysischen
Übels« (Leibniz 1967, S. 193) können durchaus gelassen oder ergeben
hingenommen werden. Erst wenn wir uns – vergeblich – gegen sie auf-
lehnen, entsteht Leiden. ZumWesen des Leidens gehört also nicht nur
der Mangel – denn das Altern ist z.B. ein natürlicher, d.h. seinsollender
Mangel –, sondern das Nicht-sein-Sollen und das Aufbegehren. Leiden
ist nie wertfrei und nie nur passives Erleiden.

Anders verhält es sich im Falle der »negativen« Affekte: Angst,
Trauer, Enttäuschung, Ärger, Wut, Hass, Neid, Eifersucht, Verzweif-
lung, Schuld-, Scham- und Reuegefühle stellen immer eine Art Leiden
dar. Das verwundert nicht in Anbetracht dessen, dass jedes Leiden
einen emotionalen Kern besitzt. In den nächsten Kapiteln werden wir
diese emotionalen Leidensgestalten näher untersuchen.

Diese Abgrenzungen mögen genügen, um das Leiden als ein ei-
genständiges Phänomen im All des Lebens zu kennzeichnen. In sich
selbst wohl bestimmt hängt es mit allem, was genannt wurde, zusam-
men, letztlich durch die Grundbestimmungen des Seins (vgl. Branden-
steins Ontologie 1965) und »vorletztlich« durch die aufgewiesene spe-
zielle Eigenstruktur, auf Grund derer alle diese Phänomene prägnant
voneinander verschieden, aufeinander bezogen und dadurch geordnet
sind.

176

Begriff und Abgrenzung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VIII. Das Leiden in seinen lebensvollsten
Gestalten: Pragmatik, Theoretik und Poietik
des Leidens

»Was in ihr walten mag, das weiß nur sie,
und jeder Busen, der fühlt, ist ein Rätsel.«
(Kleist, Penthesilea)

1. Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit1

Auf unserem Weg durch die Welt des Leidens haben wir uns zur Klä-
rung seiner Struktur bisher auf zwei Bestimmungsstufen bewegt: auf
der seinsärmsten oder nichteigentümlichen und auf der schon volleren
und charakteristischen oder eigentümlichen Seinsstufe des Leidens.
Auf der ersten Stufe war das Leiden in seiner Eigenheit kaum sichtbar
geworden, aber immerhin ließ es sich ahnen, vor allem in seiner beson-
deren Konstellation von Sein und Nichts. Erst auf der zweiten, der
eigentümlichen Seinsstufe, die schon reicher an Bestimmung, Konkre-
tion und Charakteristik ist, gelang es, die Eigenheit des Leidens in den
Blick zu bekommen. Dieser größere Bestimmungsreichtum war auch
der Grund, warum wir mit der ersten und nicht mit der zweiten Seins-
stufe begannen, obwohl uns in der Lebenswelt immer zuerst die volle
Seinsstufe entgegentritt, aus der wir die weniger bestimmten Seins-
stufen herausschälen. So befasst z.B. die drittstufige Trauer die zweit-
stufigen Momente des Schmerzes und der Last, des Leidensringes und
der Leidensdiskrepanz und die erststufigen Momente des Mangels, des
Zwiespalts, der Spannung, Hemmung und Zwietracht. Ein erststufiges
Moment außerhalb eines zweitstufigen ist so unmöglich wie ein zweit-
stufiges außerhalb eines drittstufigen Momentes. Immer sind die erst-
und zweitstufigen Momente integrale Bestandteile oder Moment-
schichten in den drittstufigen Seinsgestalten.

Um uns aber nicht im scheinbaren Dickicht des Bestimmungs-
reichtums der vollwirklich drittstufigen Leidensgestalten zu verirren,

177

1 Natürlich dürfen die ontologischen nicht mit den ontischen Stufen der Wirklichkeit
(tote Materie, organisch-seelisches Leben, geistig-personales Leben) verwechselt wer-
den.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


war es nötig, mit den einfachsten Bestimmungsstufen, soweit sie
phänomenologisch zugänglich sind, zu beginnen. Dies garantierte uns,
keines der fundamentalen Bestimmungsstücke des Leidens auf unse-
remWeg zu übersehen. Denn es liegt ja offen zu Tage, dass eine Theo-
rie des Leidens (und überhaupt eines jeglichen Phänomens), die mit
den höchsten und reichsten Daseinsgestalten beginnt, es sehr schwer
haben muss, den inneren Seinsaufbau des in Frage stehenden Phäno-
mens zu ermitteln. Ein Haus wird von den Fundamenten, nicht vom
Dach her gebaut.

Welches ist aber nun die dritte Seinsstufe des Leidens, die erstens
die beiden ärmeren Seinsstufen in sich befasst und zweitens »vollwirk-
lich« sein soll? Da lässt sich nichts mehr beweisen und konstruieren,
hier sind die Akte des Hinweisens, Zeigens, Aufweisens, Beschreibens
und Anschauens gefragt. Eine solche Wirklichkeitsschau ist aber nicht
weiter ungewöhnlich, da sich der Mensch primär und stets im Felde des
vollwirklichen Konkretums und nicht in den immer sekundären Ab-
straktionsgefilden bewegt. Schon das Kind versteht recht bald, was
Angst, Freude, Trauer, Sehnsucht, Schuld bedeuten, während es lange
braucht, um die Abstrakta Mangel, Zwiespalt, Diskrepanz, Ring, Rei-
he, Dialektik usw. zu begreifen.

Somit können wir in einem ersten Angang all die Sachverhalte,
Dinge, Ereignisse, Prozesse, Geschehnisse vollwirklich oder (in der Ter-
minologie Brandensteins 1966, S. 650–652) eigenartig nennen, die –
durch keinerlei Abstraktion vermittelt – »voll« und direkt, also »intui-
tiv« erlebt und aufgefasst werden. Das gilt im Besonderen für die Sin-
nes- und Leibwahrnehmung, nicht weniger aber für die Innenwahr-
nehmung z.B. von Erinnerungen, Phantasien, Entscheidungen und
für die reflexive Selbstwahrnehmung z.B. von Stimmungen, Einstel-
lungen, Gewohnheiten u. s.w.

In zweiter Hinsicht weist die eigenartige Seinsstufe ihre Vollwirk-
lichkeit dadurch aus, dass sie die nichteigentümliche und eigentümliche
Seinsstufe in sich integral befasst. Das lässt sich durch die hier vor-
geführten Abstraktionsdiskurse leicht nachprüfen.

Und drittens erweist sich die »Vollwirklichkeit« einer Gegeben-
heit im vergeblichen Versuch, sie noch »wirklicher«, noch »seinsrei-
cher« zu machen. Wer etwa eine konkrete Trauer, eine Hilfetat, eine
tiefe Erkenntnis in ihrem Sosein, d.h. als diese Trauer, diese Hilfetat,
diese Erkenntnis noch reicher, noch wirklicher machen wollte, müsste
bald sein Scheitern einsehen.

178

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


B. v. Brandenstein (Dinglehre/Ontologie 1965, S. 33–59) ist es in
seiner Ontologie, ja überhaupt in seiner »Grundlegung der Philoso-
phie« (1965–1970) gelungen, nicht nur diese drei Seinsstufen als einen
fundamentalen Ordnungsrahmen herauszuarbeiten, sondern er konn-
te darüber hinaus zeigen, dass es die drei »Urgründe« Gehalt, Form
und Gestaltung sind, die auf den drei Seinsstufen immer seinsreicher
und charakteristischer erscheinen und zudem in einem bestimmten
Verhältnis zueinander stehen (so in den »nachmetaphysischen« Wis-
senschaften der Pragmatik mit dem eigenartigen Willensgehalt, der
Wissenschaftstheorie oder Theoretik mit der eigenartigen Verstandes-
form und der Poietik oder Kunstlehre mit der eigenartigen Gefühls-
gestaltung). Dabei zeigt sich, dass es eine nichteigentümliche Bestim-
mung als solche gar nicht gibt und geben kann, sondern dass bei einem
Ding mindestens eine Bestimmung auf der eigentümlichen, die zwei
anderen auf der nichteigentümlichen Stufe stehen müssen. Ein Rot ist
ein eigentümlich qualitativer Gehalt mit einer nichteigentümlichen
Form, z.B. seiner formal-relationalen Identität, und einer nichteigen-
tümlichen Gestaltung, z.B. seiner quantitativen Einheit. Dagegen ist
die Zahl 2 eine eigentümlich quantitative Gestaltung mit einem nicht-
eigentümlichen Gehalt und einer nichteigentümlichen Form. Und
schließlich ist der Zusammenhang, die logische Relation der Unterord-
nung z.B. eine eigentümlich logische Form mit einem nichteigentüm-
lichen Gehalt und einer nichteigentümlichen Gestaltung. Betrachten
wir ein Ding in seiner konkreten Fülle, z.B. jenes Rot, dann gewahren
wir, dass der eigentümlich qualitative Gehalt des Rots mit einer eigen-
tümlich logischen Form, z.B. mit dem Gattungszusammenhang »Far-
be«, und mit einer eigentümlich quantitativen Gestaltung, z.B. mit
seiner räumlich zweidimensionalen Ausdehnung verwoben ist. An al-
len drei Eigentümlichkeiten lassen sich dann wieder die je zwei anderen
nichteigentümlichen Bestimmungen feststellen.

Damit nicht genug, stellt Brandenstein (Pragmatik und Theoretik
1966, Poietik 1968) in seinen »nachmetaphysischen« Wissenschaften
fest, dass in einem Ding mit seinen drei eigentümlichen Komponenten
mindestens eine Komponente immer auf einer noch höheren, eben der
vollwirklich-eigenartigen Seinsstufe steht. So gehört das Rot z.B. nicht
primär in das Tatleben, ist also primär weder gut noch nützlich; auch
gehört es nicht primär ins Erkenntnisleben, ist also weder wahr noch
richtig, sondern es gehört primär in das poietische Leben der vollkom-
menen Gestaltung, denn das Rot ist primär schön, ausdrucksvoll und

179

Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ansprechend. Dagegen würden wir das Zeitungslesen oder das Lösen
von Kreuzworträtseln eher dem theoretischen Leben und das Schnei-
dern eines Kleides oder das Fahren eines Autos eher dem Tatleben zu-
ordnen. Schließlich und endlich offenbart uns das allseitig volle Leben,
dass in einem dreiartig-vollwirklichen Ding drei vollwirkliche Seins-
arten miteinander verwoben sind oder doch verwoben sein können. So
ist das vorwiegend erkenntnisbezogene Zeitungslesen ohne den prag-
matischen Kauf der Zeitung oder das pragmatisch-körperliche Halten
der Zeitung beim Lesen unmöglich. Und selbst die poietisch-schöne
Gestaltung findet in das überwiegend theoretische Geschehen des Zei-
tunglesens Eingang, etwa wenn die Zeitung nicht nur nach utilitären,
sondern auch nach poietischen Rücksichten gestaltet ist, der Leser seine
Zeitung aus Geschmacksgründen auswählt, und es sich beim Lesen in
einem ruhigen freundlichen Zimmer mit einem duftenden Kaffee ge-
mütlich macht.

Es kann kaum bezweifelt werden, dass auch das Leiden ein »voll-
wirkliches Ding« ist und keine Abstraktion. Also ist zu erwarten, dass
mindestens einer der Urgründe Gehalt, Form und Gestaltung auf einer
eigenartigen Stufe steht. Die Frage ist nur, auf welcher und in welchem
Zusammenhang.

2. Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens:
der Wille im Leiden

Jeder, der leidet, steht in einem Lebenszusammenhang, der von Ein-
wirkungen und Wechselwirkungen, von Eingriffen und Übergriffen
gekennzeichnet ist. Ein Lebewesen, auf das nichts wirkt oder nichts
wirken kann, kann die Erfahrung des Leidens nicht machen. Da nun
aber schon die Geburt erlitten wird, ist es ganz und gar unmöglich,
ein Lebewesen außerhalb eines tätig-praktischen Lebenszusammen-
hanges anzutreffen. Kurz: Das Erleiden, ob als neutrale, schädliche
oder förderliche Affektion, die jedes Leiden bedingt, insofern dieses an
etwas leidet, das erlitten wurde, ist unmöglich ein nur rein theoreti-
sches oder poietisches, sondern ein eminent wirkendes und wirksames,
also ein praktisches oder pragmatisches Geschehen, sodass wir berech-
tigt sind, das Erleiden des Näheren als die das Leiden ermöglichende
und evozierende Einwirkungstat zu definieren. Ob diese »fremde Tat«
(sei es menschliche, sei es vormenschliche Tat) förderlich, neutral oder

180

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schädlich ist, spielt hier noch keine Rolle, zumal der Mensch auch an
neutralen und förderlichen Einwirkungen leiden kann.

Auf das Erleiden reagiert der Betroffene, wie wir wissen, mindes-
tens kognitiv und emotional. Doch haben wir auch gesehen, dass er die
störende Einwirkung praktisch-tätig abwehren will, dazu jedoch nicht
oder nur unzureichend in der Lage ist. Wer leidet, will handeln, ist aber
in seinem Handeln voll oder partiell gehemmt, also ohnmächtig. Wäre
er dies nicht und könnte sich sogleich von der Bedrängnis befreien,
dann könnte ein Leiden erst gar nicht anheben. Ohnmacht aber ist kein
theoretischer oder poietischer, sondern ein eminent praktischer Zu-
stand, und wir erkennen:

Der Leidensgehalt auf eigenartig-praktischer Stufe ist zum einen
das praktische Ausgesetztsein oder gar Ausgeliefertsein gegenüber
einer Störungseinwirkung, zum anderen die Handlungshemmung
oder praktische Ohnmacht. Wir können auch sagen: Der praktisch
eigenartige bzw. praktisch vollwirkliche Gehalt im Leiden ist die Ne-
gation eines eigenartig-praktischen Gehaltes, die Handlungsohnmacht
als einer erstrebten, aber verhinderten Tatsetzung.

Es wäre aber gewiss zu wenig, das Leiden pragmatisch nur negativ zu
bestimmen. Denn zum einen ist da nicht nur Ohnmacht, sondern we-
nigstens der Versuch oder doch das Streben, durch eine Handlung das
Leiden zu überwinden, und zum anderen hält ja der Betroffene, wenn
er leidet, sein Leid-Übel aus. Und eben das ist eine Tathandlung! In der
Regel wird die pragmatische Eigenart, also der echte Willens- und
Handlungswert dieses Aushaltens oder Duldens, verkannt, da es sich
nicht durch erfolgreiche Veränderungswirksamkeit, sondern durch ein
scheinbar wirkungsloses Beharren auszeichnet. In Wahrheit aber han-
delt der Betroffene hier sehr wohl, nämlich im Sinne der Selbstbehaup-
tung und Selbsterhaltung, was gewiss nicht wenig ist. Gelingt es dem
Leiden schließlich noch, Handlungsreserven im Betroffenen zu we-
cken, dann bahnt sich die Überwindung des Leidens an, und es entsteht
ein circulus patiens effectivus, wie ihn Schrauth (1995, S. 33) überzeu-
gend konzipiert hat.

Wenn das Leiden durch diese vier voll-pragmatischen Momente
geformt wird, also durch die praktisch einwirkende Affektion, durch
die praktische Ohnmacht im Sinne einer Handlungsbeschränkung,
durch das praktische Ertragen des Leids und durch die Anbahnung Leid
überwindender Handlungsfolgen, dann kann kein Zweifel mehr beste-

181

Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens: der Wille im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hen, dass es uns gelungen ist, die eigenartig oder vollwirklich pragma-
tische Seite des Leidens bzw. seine eigenartig praktischen Gehalte im
Subjektrang, also existenzialontologisch, aufzudecken. Leiden ist da-
rum nie nur kognitiv oder emotional bestimmt, wie oft behauptet wird.
Aber wie ist es des Genaueren kognitiv und emotional bestimmt?

3. Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens:
der Verstand im Leiden

Intuitiv würde wohl jeder das Leiden am wenigstens mit dem Erkennt-
nisleben in Zusammenhang bringen. Dass im Leiden Wille, Tat und
Handlung wirksam sind, wenn auch überwiegend in gehemmter Form,
das leuchtet jedem ein; wie aber das erkennende oder Erkenntnis su-
chende Denken darin vorkommen soll, scheint auf den ersten Blick
rätselhaft.

Und doch ist es da, und auch hier an verschiedenen Stellen. Zuerst
muss analog der Handlungshemmung eine »Denknegativität« im Lei-
den festgestellt werden, die – zumindest bei den schweren Formen –
mit Verwirrung, Desorientierung, Denkverlangsamung und derglei-
chen einhergeht. Wer leidet, ist ja geistig nicht (völlig) frei, was im
Allgemeinen eine Voraussetzung für ein ungestörtes Denken ist. In
fast jedem Falle konfrontiert uns das Leiden mit einer dunklen, nicht
oder nur schwer durchschaubaren Seite des Lebens und unserer selbst.
Wir verstehen nicht, warum es geschieht, warum es gerade uns trifft,
woher, wozu, welchen Sinn es hat oder nicht hat. Im Leiden erweist
sich das menschliche Denken als begrenzt, schwach, nicht durchdrin-
gend, sodass zugespitzt gesagt werden darf: Wer leidet, weiß nicht. Und
doch wäre es auch hier falsch, das Leiden von der theoretischen Seite
nur negativ, nur als Mangel und Hemmung zu bestimmen, denn es
sind durchaus theoretisch wirkfähige Momente beteiligt, die ich jetzt
darstellen will.

AmAnfang jedes Leidens steht, wie gesehen, eineWahrnehmung,
und Wahrnehmung ist ein aktives, kognitives, d.h. von unseren rezep-
tiven Erkenntnisorganen geleistetes und geleitetes, Geschehen. Zwar
handelt es sich hierbei nicht um eine diskursiv-abstrahierende Denk-
leistung, aber gewiss um ein unmittelbar-intuitives, in einem konkre-
ten Gegenstandsfeld tätiges Denken und Erkennen. Eine rein passive
und völlig erkenntnislose Wahrnehmung, sei es über die leiblichen

182

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sinne, sei es in der Innen- oder reflexiven Selbstwahrnehmung, ist
unmöglich. Ob ich an einem physischen Schmerz, einem menschlichen
Verlust oder an einem geistigen Unvermögen leide, immer wirkt hier
ein unmittelbar-intuitiv-konkretes Erkennen und Wissen, ohne wel-
ches das Leiden sich nicht entfalten kann.

Ist das alles? Keineswegs. Im Leiden weiß ich nicht nur um ein
Woran des Leidens, um ein Übel, das mich getroffen hat, sondern ich
weiß auch unmittelbar-intuitiv-konkret um mich selbst als Leidenden.
Gewiss handelt es sich hierbei zumeist nur um ein »Selbstspüren« und
kein ausformuliertes intellektuelles Wissen. Doch auch jenes Spüren
ist ein – wenn auch mehr fühlendes – Selbstgewahrsein und Selbstwis-
sen mit einer eigenen Erkenntnisleistung. Sie beruht auf einer unmit-
telbaren, oft gar nicht expliziten, doch durchaus implizit möglichen
Reflexivität: »Ich leide.« – heißt: Ich weiß mich unmittelbar selbstfüh-
lend leiden.

Doch auch dabei bleibt das in sich dynamische Leiden nicht ste-
hen, wie die Erfahrung lehrt. Schon die kleinen Kinder treten, wenn sie
leiden, aus dem unmittelbar selbstwissenden Selbstgefühl des Leidens
heraus und versuchen, ihre Nöte in Sprache zu fassen, etwa dadurch,
dass sie nach demWarum ihres Leidens fragen oder darum bitten, dass
ihnen geholfen werde. Mit der Versprachlichung des Leidens und der
Warum-Frage hat aber schon das abstrahierende, damit auch »bearbei-
tende« Denken, das sich über die unmittelbare Wahrnehmung erhebt,
begonnen. E. Angehrn (2003, S. 25–43) hat in seinem Vortrag »Leiden
und Erkenntnis« die verschiedenen Stufen des Denkens im Leiden vom
passiven Erleben und schmerzhaften Erleiden über das reflexive Leiden
an der Sinnlosigkeit, das Leiden als Einsicht, Erfahrung, Gedächtnis
und Spur bis hin zum Leiden als Interpretation, Bewältigung und
schließlich als Erweckung und Herausforderung des Denkens überzeu-
gend dargestellt.

Es ist klar, dass das Leiden um so »kognitiver« wird, je mehr der
Betroffene durch sein Leiden Zusammenhänge wahrnimmt, ver-
sprachlicht, aufdeckt und diskursiv erschließt, also z.B. die lebens-
geschichtlichen, charakterbedingten, aktuell-situativen, tiefenpsycho-
logischen und schicksalhaften Gründe für sein Leiden erkennt.
Dadurch wird das Leiden in der Regel zwar nicht weniger, aber, wie
Nietzsche sagte, erträglicher. Manchmal allerdings kann das Leiden
auch, wie Schopenhauer (1959, Bd. I, S. 402) betont, gerade durch den
höheren Grad an Bewusstheit schmerzlicher werden! Das ist eine Tat-

183

Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens: der Verstand im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sache, die für jeden psychotherapeutischen Prozess charakteristisch ist,
da er in der Regel von einem dumpfen, unverstandenen Leiden durch
ein erkennendes, aber noch ohnmächtig-brennendes Leiden zu einem
handlungsfähig-befreienden Leiden führt.

Zusammenfassend finden wir an existenziell vollwirklich theo-
retischen Momenten im Leiden also das spürende Leidwissen im Erlei-
den, das leidvoll-spürende Selbstwissen, etwa als Wissen um die eigene
Hilflosigkeit, das Fühlwissen der Sehnsucht nach Leidfreiheit und dann
die vielfältigen voll theoretischen, nicht mehr nur unmittelbar-füh-
lend-spürenden, sondern diskursiven Wissensformen des Erfragens,
Hinterfragens, Ergründens, Verstehens und Nichtverstehens des Lei-
dens. Mitnichten also steht das Leiden dem intellektuellen Geistes-
leben fern und darf daher auch nicht als völlig »irrational«, wieAngehrn
(2003, S. 39) tut, bezeichnet werden. Im Gegenteil, das Leiden weckt,
wie die Frankfurter Schule immer wieder betonte, die Vernunft und
fordert sie heraus. Ja das Leiden selbst ist eine Art Vernunft von großer
Tiefe, insofern es über uns und über die Welt vieles sagen will und auch
sagen kann, also Existenz erhellt und Welt erschließt! Nicht zuletzt
dafür steht mein Entwurf einer Philosophie des Leidens. In theoreti-
scher Hinsicht ist das Leiden aber im Kern analog der praktischen
Handlungsohnmacht ein Mangel an Zusammenhang, ein Nichtwis-
sen, ein Dunkel der Erkenntnis, doch ein Dunkel, das nach Licht strebt
und leidend um »mehr Licht« weiß.

4. Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des
Leidens: das Gef�hl im Leiden

Während man für gewöhnlich das Leiden in großer Entfernung zu
Wille und Verstand, zu Macht und Einsicht ansiedelt, empfindet man
allgemein das Verhältnis von Leiden und Gefühl, Leiden und Affekt für
besonders eng. Nicht von ungefähr stellt die Sprache das Leiden sehr
nahe neben die Leidenschaften, also jene Affekte und Gefühle, die uns,
im Positiven wie im Negativen, überwältigen und hinwegreißen. Da-
rum verwundert es auch nicht, dass manche Denker Leiden und Gefühl
geradezu gleichsetzen. Ja die abendländisch-rationalistische Tradition
des Geistes ging hier sogar noch weiter und wertete alles Fühlen als
leidvoll, weil vernunftwidrig, weil »irrational«, ab. Nicht nur die Stoi-
ker lehrten, dass es am besten sei, gar nichts zu fühlen (apathia), sich

184

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von nichts berühren und erschüttern zu lassen, um in vollendeter Ruhe
(ataraxia) das Leben zu führen. Dass ein gefühlloser Mensch allerdings
nicht nur ein hartherziger, grausamer, öder, blasser, sondern eigentlich
ein seelisch toter Mensch ist, das wurde dabei übersehen.

Doch davon abgesehen, wird sich zeigen, dass in jedem Leiden
nicht nur das Gefühl waltet, sondern dass es sogar eminent praktische
und eminent theoretische Leiden gibt. Was aber ist es nun im Leiden,
das uns als »Gefühl« erscheint?

Am ehesten wäre auf die analysiertenMomente der Betroffenheit,
des Leidensschmerzes und der Leidenslast zu verweisen, doch handelt
es sich bei diesen um nur eigentümliche, also noch irgendwie »abstrak-
te«, halbwirkliche Bestimmungen, die unsere Suche nach vollwirk-
lichen Gefühlsgestalten nicht befriedigt. Bedenken wir darüber hinaus,
dass jedes Leiden durch eine Bedrängnis oder gar Bedrohung charakte-
risiert ist, dann finden wir rasch die Gefühle, die in ihm wirken: Es sind
dies die Gefühle der Unsicherheit, Ungewissheit, Verunsicherung und
vor allem das Bedrohungsgefühl schlechthin: die Angst. Leiden ohne
einen Anflug von Angst ist schwer denkbar. Dabei verstehe ich Angst
als ein Feld, das Verunsicherung, Scheu, Furcht, Schrecken, Erschau-
dern, Grauen, Entsetzen und Panik umfasst und in dem das Erlebnis
der »Bedrohung« vorherrscht. Verknüpft sich die Angst mit anderen
Gefühlsbestimmungen, dann entstehen Gefühle wie Scham, Schuld
und Verzweiflung. Zweifellos ist sie also ein vollwirkliches Leidens-
gefühl und, wie Freud (Hemmung, Angst und Symptom, EA 1926)
und vor ihm schon Kierkegaard (1976, S. 445–640) betonten, eines der
fundamentalsten Leidensgefühle.

Doch ist Leiden mehr als Angst, denn, wie wir wissen, strebt das
Leiden – das Leid-Übel verwünschend und das Heil erwünschend –
über sich hinaus. Damit ist das zweite entscheidende Gefühl genannt:
das Wünschen. Leiden ohne Wünschen scheint noch weniger möglich
zu sein als ohne Angst. Denn wer nicht mehr wünschte, das Leid zu
überwinden, der hätte sich abgefunden und würde also nicht mehr lei-
den. Zu den Wunschgefühlen im weiteren Kreis gehören die sich mit
dem Leiden rasch verbindenden Gefühle der Sehnsucht, des ungestill-
ten Verlangens, der Ungeduld, der quälenden Begierde, der zerrütten-
den Sucht und der Enttäuschung als einem vernichtetenWunschgefühl
– alles bekannte und hochbedeutsame Leidensgefühle.

Von großer Bedeutung ist der Umstand, dass spätestens mit dem
Wünschen im Leiden die sukzessive Zeitlichkeit ins Spiel kommt, die

185

Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Betroffenen über sein bloßes »zeitloses« Dauerleiden hinaustreibt.
Darum besteht der Gesamtakt des Leidens aus zwei Unterakten: dem
Leidleiden, d.h. dem Leiden an einem Leid-Übel, und dem »Leidens-
wünschen«, d.h. dem Wünschen im Leiden als Verwünschung des
Leids und Erwünschung des Heils.

Ein Wünschen nun, das – wie im Leiden immer – nicht an sein
erfüllendes Ziel gelangt, erzeugt ein anderes neues und zentrales Ge-
fühl: die Enttäuschung bzw. Frustration. Aber auch umgekehrt gilt,
dass ein (ursprünglich leidfreier) Wunsch, wenn er trotz Unerfüllung
weiter drängt, notwendig in Leiden mündet oder vorhandenes Leiden
steigert. So kann ein Wünschen Leiden erzeugen, und so erzeugt ein
Leiden immer ein Wünschen. Auch dies sah Freud klar, wiewohl er das
Wünschen allzu einseitig auf die infantile Entwicklungsstufe des Men-
schen und die Triebsphäre der Sexualität beschränkte. Denn natürlich
wünscht der Mensch immer und in allen Lebensbereichen, und zwar
sein ganzes Leben hindurch, und also kann er immer enttäuscht wer-
den. Außerdem ersehnt er sich keineswegs nur (sexuelle) Lust, sondern
auch eine Aufgabe, Beziehung, Sinn, Erfolg, Liebe, Selbstentfaltung,
Erkenntnis, Glück. Wer nichts mehr wünschte, wäre entweder voll-
endet, ein Gott, oder ein Toter.

Ein unerfüllter oder frustrierter, nichtsdestotrotz weiterdrängen-
der Wunsch bildet eine interessante Gefühlsgestalt aus, die in einer
Leidenslehre nicht fehlen darf: die Ungeduld. Sie erscheint, wenn das
Wunschziel besonders wichtig bzw. dringlich ist und seine Realisierung
nicht aufgeschoben werden darf oder kann. Mischt sich die Ungeduld
mit Ärger und Zorn, dann entsteht das Gefühl desUnmutes oder sogar
der Unduldsamkeit; mischt sie sich mit Hoffnungslosigkeit, dann ent-
steht das Gefühl der Resignation und Depression, in denen – genau
besehen – der Wunsch in der Tiefe weiterwühlt, also gar nicht wirklich
losgelassen wird. Verbindet sich die depressiv-hoffnungslose Ungeduld
mit einem Moment des aggressiven Aufbegehrens, dann entfaltet sich
das wichtige Leidensgefühl der Verzweiflung. Nur die Wunschrealisa-
tion oder die Wunschentsagung würden hier zur »Erlösung« und Lei-
densfreiheit führen. Solche Entsagung führt in der Regel über ein
Trauerleiden, das nichts anderes ist als der Versuch, einen hoffnungs-
losen Wunsch loszulassen, ohne ihn doch ganz loslassen zu können,
zum Ziel der inneren Befriedung. Wird sie zum Prozess einer inneren
Bewältigung, sprechen wir vom Trauerprozess, der eigentlich Leidens-
und Leidüberwindungsprozess heißen müsste.

186

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schon diese hochinteressante Entfaltung bestimmter Leidens-
gefühle beweist zur Genüge die zentrale Stellung des Gefühls im
Haushalt des Leidens. Sie zeigt uns aber außerdem, dass es im Leiden
nicht nur »viel Gefühl« gibt, zweifellos oft auch zuviel, sondern auch
ein »Zuwenig« an Gefühl. Die Leere in der Resignation und Depressi-
on, die Zerrissenheit in der hoffnungslosen Verzweiflung, der Mangel
im sehnsüchtigen Begehren, die Schadens- oder Todesdrohung in der
Angst – alle diese Leidensgefühle implizieren (analog der Handlungs-
ohnmacht und dem Erkenntnisdunkel) ein Defizit auch an Gefühls-
fülle, das wir nicht übersehen dürfen. In manchen Fällen kann dies so
weit gehen, dass die seelische Quelle des Fühlens versiegt und ein
unerträglicher Zustand innerer Leere und Erstarrung aufkommt, so-
dass sich der Betroffene als tot, unlebendig, roboterhaft, fremdgesteu-
ert, schemenartig erlebt. Hier wird besonders deutlich, dass volles Le-
ben ein intensives, reiches und tiefes Gefühl mit umfasst, durch das
wir uns erst eigentlich selbst spüren und im Hier und Jetzt konkret
vorfinden.

Nicht nur der Wille ist also im Leiden ohnmächtig, der Verstand
verdunkelt, sondern auch das Gefühl verwirrt, zerrissen, aufgepeitscht,
entleert, gelähmt. Damit erweist sich Leiden in Hinsicht seiner Ge-
fühlskomponenten als zu überwindender Gestaltungsmangel, und also
waltet hier volle Korrespondenz zwischen den Seelenkräften, wiewohl
einmal mehr diese Komponente, ein andermal mehr jene Komponente
betroffen sein kann. Das ist der Grund, warum wir von »affektiven
Störungen« in der Psychiatrie reden, und warum wir nicht weniger
von kognitiven und volitionalen Störungen reden sollten. Auf dieser
Basis ließe sich eine überzeugendere Klassifikation der psychischen
Leiden erstellen, als dies heutzutage der Fall ist.

Eine solche Klassifikation lässt sich zum großen Vorteil für die
therapeutische Praxis weiter dadurch differenzieren, dass die Gefühls-
welt und ihre Gefühlsklassen beachtet werden. Ich kann hier nur
Andeutungen machen, aber immerhin seien folgende Klassen er-
wähnt:
– Es gibt Gefühle, die vom Fühlenden weg auf Anderes zielen, die

objektgerichteten Gefühle, wie z.B. der Wunsch nach Besitz, nach
einem Partner usw., und subjektgerichtete, selbstbezogene Gefühle,
die auf den Fühlenden reflexiv zurückzielen, wie z.B. der Wunsch,
geduldig zu sein, die Scham, die Reue usw. Im Grunde kann jede
Gefühlsintention gegenständlich oder reflexiv sein, aber es gibt

187

Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gefühle, denen die Reflexivität im Besonderen eignet. So ist ein
Schamgefühl stets reflexiv, natürlich nicht begrifflich-reflexiv, son-
dern gefühlsreflexiv, anders ist es gar nicht denkbar. In diesem Be-
reich sind viele Störungen bekannt, z.B. die narzisstische Empfind-
lichkeit, die jede sachliche Aussage oder sachliche Kritik als
persönliche Entwertung erlebt und daher als gefühlsreflexive Über-
steuerung imponiert.

– Eine andere Klassifikation folgt der Zeit: So lassen sich zum einen
Gefühle unterscheiden, die vorherrschend zukunftsorientiert sind,
nämlich alleWunsch- oder Strebungsgefühlewie das Begehren, Ver-
langen, Sehnen, Hoffen usw., zum anderen Gefühle, die auf etwas
gerade oder längst Vergangenes reagieren, nämlich die Reaktions-
oder Affektgefühle wie z.B. der Ärger, die Trauer, der Neid usw.,
und Gefühle, die gleichsam statisch in sich ruhen und meistens re-
flexiver Natur sind und also in der Gegenwart »stehen« wie alle so
genannten Stimmungen und Befindlichkeiten (Verbitterung, Trau-
rigkeit, Gelassenheit). Störungen in diesem Bereich sind vielfältig
und bekannt, etwa wenn aus einem Wunsch ein nicht mehr steuer-
bares süchtiges Verlangen wird, oder eine resignierte Gestimmtheit
alle emotionalen Bewegungen niederdrückt.

– Eine dritte Klassifikation unterscheidet die Erfüllungsgefühle (Zu-
friedenheit, Gelassenheit, Heiterkeit) von den Übererfüllungs- oder
Überströmungsgefühlen (beglückende Freude, Seligkeit). Beide
Klassen stehen den Mangel- oder Leidensgefühlen gegenüber und
können durch die dritte Klasse der Indifferenzgefühle vervollstän-
digt werden. Störungen betreffen vor allem die Leidensgefühle, aber
es sind auch pathologische Erfüllungs- und Glücksgefühle bekannt
(z.B. in der Hysterie und der Manie).

– Interessant ist auch jene Unterteilung, die innerhalb der Gefühle
zwischen den mehr kognitiven Gefühlen (Neugier, Interesse, Zwei-
fel, Zuversicht), den mehr volitionalen Gefühlen (Mut, Tapferkeit,
Feigheit, Barmherzigkeit) und den mehr emotionalen Gefühlen
(Verliebtheit, Wut, Mitleid) unterscheidet.

Das sind längst nicht alle Klassifizierungen, die möglich sind, doch
immerhin einige der Wichtigsten, die deutlich machen sollten, dass
die Gleichsetzung von Gefühl und Sinnlichkeit (vgl. Spinoza, Hume,
Kant, Adorno, Schmitz u. a.), also die Gleichsetzung von Gefühl und
leiblicher Empfindung (Farbe, Geräusch, Duft, Wärme, Hunger, Vitali-
tät usw.) ein Missgriff ist, der viel Verwirrung stiften muss. Gefühle

188

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind, worin sich Scheler,2 Hartmann, Solomon, Brandenstein, Meier-
Seethaler u.v. a. einig sind, keine sinnlichen Empfindungen, sondern
aktive Strebungen, Reaktionen oder Zustände des Ich oder Wir selbst,
sie stellen die intentional-personale Gestaltungsseite, das »innere
Schwingen« des Ich (oder Wir) dar und sind von den im Wesen gegen-
ständlich-passiven, apersonalen Empfindungsgehalten fundamental
unterschieden, auch wenn sich beide Erlebnisrealitäten oft innig mit-
einander verweben, so vor allem im leiblichen und intersubjektiven
Leben. Wäre Kant am Anfang seiner »Kritik der reinen Vernunft«
(Transzendentale Ästhetik) tiefer in das Wesen der Empfindungen
(und ihre Differenz zu den Gefühlen!)3 eingedrungen, dann wäre er
niemals auf den offenkundigen Unsinn verfallen, erstens die Sinnes-
empfindungen (Farben, Töne, Wärme, Hunger usw.) für ein völlig
chaotisches, im Grunde raum- und zeitloses »Gewühl« anzusehen (das
erst sekundär durch die Vernunftkategorien geordnet werden müsste)
und zweitens die Raum- und Zeitgestaltungen von den Gehalten der
Sinnesempfindungen, an denen jene ja »hängen«, abzureißen und als
angeblich spontane transzendentale Produktionen allein (!) dem Sub-
jekt zuzuschreiben, das jene Raum- und Zeitgestaltungen in die Emp-
findungen projiziert, um so diese zu ordnen. Gewiss ist die Fähigkeit
des Geistes, in der Phantasie einen eigenen Raum aufzuspannen und in
der Sinneswahrnehmung die Raumstrukturseite der sinnlichen Gehal-
te zu rezipieren, a priori gegeben, aber die Raumstruktur z.B. einer
Rose kann nur mit und an einer qualitativ konkreten Rose erfahren
werden und ist erweisbar nicht ein originäres, weltvorgängiges Produkt
des Geistes. In typisch neuzeitlicher Weise gerierte sich hier auch Kant
als maßloser homo faber, wenn er – wie er ausdrücklich sagt – der
Natur die Gesetze als angebliche Produkte des Geistes vorzuschreiben
können glaubt. Wohin diese Selbstüberhebung des Subjekts führte, hat
das zwanzigste Jahrhundert leidvoll gelehrt.

189

Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens

2 Scheler (1954, S. 341–356) betont immer wieder, dass die »echten« Gefühle eine ganz
andere Wesensstruktur aufweisen als die lokalen und vitalen Leibempfindungen, und
dennoch bezeichnet er Letzere leider als »Leibgefühle«. Wahrscheinlich steht dahinter
ein gewisser monistischer Zug, der alle Empfindungen und Gefühle dann doch als im
Grundwesen identische Äußerungen des einen metaphysischen »Dranges« betrachtet,
der nach Scheler bis ins Absolutum hineinreicht.
3 Kant will in seinem Hauptwerk die Grundstruktur der »reinen Vernunft«, also des
Geistes überhaupt (und nicht nur der Ratio) aufdecken und übergeht doch völlig die
willens- und gefühlsmäßigen Seiten des Geistes! Dadurch kommt es zu einer fun-
damentalen Verzerrung des menschlichen Bewusstseins- und Geistesleben.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie dem auch sei, es sollte klar geworden sein, dass das Leiden
nicht nur ein eigenartiger Gehaltsmangel (Willens- undMachtverlust),
nicht nur ein eigenartiger Formmangel (Denk- und Erkenntnisverlust),
sondern auch ein eigenartiger Gestaltungsmangel (Gefühlsverlust, in-
ternale Schwingungs- und intersubjektive Resonanzstörung) ist. Da
sich im Leiden von diesen dreien das Gefühl noch am freiesten entfaltet
(eben auch kompensatorisch gegen die Handlungs- und Erkennt-
nisohnmacht), spüren wir seine Präsenz und Wirksamkeit am stärks-
ten, worin der Hauptgrund zu sehen ist, dass das Leiden nahezu mit
Gefühl, Affekt und Leidenschaft gleichgesetzt wird.

Darüber hinaus können die Gefühlsstörungen wie alle Störungen
innerhalb der Grundkategorie des »Inadäquaten« nach den Kategorien
des »zuviel«, »zuwenig« und »verkehrt« und weiter gemäß den ange-
gebenen Gefühlsklassen differenziert werden. Phobien z.B. sind spezi-
fisch objektgerichtete Angststörungen, während die Gefühlsleere des
Borderlinekranken eine reflexive Gefühlsstörung darstellt. Bei der Ma-
nie haben wir es mit einer pathologischen, weil überzogenen »Über-
erfüllungsstörung« des Gefühls zu tun, während in der Depression die
»reflexive Untererfüllung« überwiegt. Dann gibt es wieder Gefühls-
störungen, in denen das Wunschleben entfesselt oder blockiert oder
auf ein lebensfeindliches Ziel gerichtet ist, wogegen wir bei den patho-
logischen Affektgefühlen inadäquate Reaktionen und allerlei Projek-
tionen antreffen. Eine Psychopathologie des Gefühls könnte hier viele
Zusammenhänge aufdecken.

Der Mangel an innerer Gestaltung im Leiden, an Gefühlsfülle,
offenbart uns schlussendlich eine echt poietisch-künstlerische Seite
im Leiden: seine innere »Hässlichkeit«, die sich auch äußerlich in ver-
zerrter Mimik, blockierter Gestik, stockender Sprache und wirrem Ver-
halten abbildet bzw. abbilden kann. Leiden kann den Menschen in der
Tat zutiefst seiner selbst entfremden, bis zur Unkenntlichkeit. Leiden
kann den ursprünglich immer schön angelegten Bau der menschlichen
Psyche und seine freien Offenbarungen im gesunden Leib verschütten,
aushöhlen, zerrütten, vor allem dann, wenn sich der Betroffene das
Übel zu eigen macht, verbittert und sich »zu Tode« grämt. Damit wird
der fundamentale Lebensunwert des Leidens noch deutlicher als bei
unserer ersten Beschäftigung mit dem Unwert des Leidens. Spätestens
diese Einsicht sollte eine Warnung vor jeder Verherrlichung des Lei-
dens sein und eher dazu aufrufen, sich mit seiner Unwertigkeit nicht
allzu früh abzufinden.

190

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Genau dieser Unwert fungiert als Wegweisung der Gefühle zur
Überwindung des Leidens. Und was dann entsteht, weiß jeder, dessen
Leiden ein Ende nahm: Erleichterung, Freude, Dankbarkeit, innere
Stimmigkeit, Glück. Und wie das Leben lehrt, vermag der Mensch oft
durch diesen Kontrast erst die Leidfreiheit, die Zufriedenheit und das
Glück zu sehen und zu schätzen. Darin liegt zweifellos eine indirekte
Sinnpotenz des Leidens, die den oft allzu beschränkten menschlichen
Geist aufbrechen und vertiefen kann.

5. Exkurs zur Philosophie des Gef�hls4

5.1. Das Wesen des Gefühls

Die bisherigen Überlegungen belegen, dass das Gefühl im Zentrum
einer Lehre vom Leiden steht. Da seine Bedeutung und Stellung im
Leben nun seit einigen Jahrzehnten auch von Wissenschaft und Phi-
losophie (wieder-) entdeckt, m.E. jedoch sowohl seine Wesensstruktur
als auch sein Ort im Leben unzureichend oder sogar falsch bestimmt
werden, möchte ich in einem Exkurs versuchen, den spezifischen
Seinsgehalt des Gefühls, seine spezifische Seinsstruktur und seine
Stellung im Leben zu explizieren. Schon die Vielfalt der Begriffe, die
hier im Umlauf ist, fordert dazu auf. Worte wie Gefühl, Stimmung,
Affekt, Befindlichkeit, Empfindung, Leidenschaft, Emotion, Trieb,
Sinnlichkeit u.v. a.m. werden oft synonym, oft gegensätzlich ge-
braucht. Um nicht ex nihilo, sondern aus der großen philosophischen
Tradition heraus zu argumentieren, werde ich als Ausgangspunkt eine
sicherlich bedeutende Affektenlehre wählen, in der sich eine bis heute
wiederkehrende Auffassung des Gefühls konzentriert: die Bestim-
mung des Gefühls durch die Lehre Spinozas. In seiner »Ethik« sagt er:

»Unter Affekten verstehe ich die Erregungen des Körpers, durch welche das
Tätigkeitsvermögen des Körpers vergrößert oder verringert, gefördert oder ge-
hemmt wird; zugleich auch die Ideen dieser Erregungen. – Wenn wir also die
adäquate Ursache dieser Erregungen sein können, verstehe ich unter Affekt eine
Tätigkeit (Handlung), im andern Fall ein Leiden.« (Ethik, Dritter Teil, Defini-
tionen, 1887, S. 151)

191

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

4 Ausführlich siehe meinen Aufsatz: »Das Gefühl als Synthesis der Existenz« (2007).
In: Psycho-Logik, Existenz und Gefühl, Karl Alber Verlag, Freiburg.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den ersten Blick wirkt diese Definition des Affekts gezwungen und
wenig einleuchtend, und man fragt sich, ob Spinoza damit überhaupt
das meint, was wir unter Affekt oder Gefühl verstehen. Das ist nun
durchaus der Fall, wie das Vorwort des dritten Teils seiner Ethik be-
weist, wo er die konkreten Affekte Hass, Zorn, Neid aufzählt, dir wir
in seinem Sinne sicherlich durch die Affekte Angst, Trauer, Freude,
Sehnsucht, Hoffnung usw. ergänzen dürfen, zumal er von adäquaten
(»positiven«) und inadäquaten (»negativen«) Affekten spricht. Wenn
dem so ist, fragt sich, ob seine Definition zutrifft oder zu weit, zu eng
oder sogar falsch ist.

Das lässt sich überprüfen. Nehmen wir einmal Phänomene, die
wir für gewöhnlich nicht zu den Affekten/Gefühlen zählen, die aber
doch zu den »Erregungen des Körpers« gehören, z.B. den Schmerz,
eine Kaltempfindung, ein Jucken, die Müdigkeit, das hörbare Knurren
des Magens usw. Bei ihnen allen handelt es sich zweifellos um Erre-
gungen des Körpers, durch die das Tätigkeitsvermögen des Körpers
vergrößert oder verringert wird und von denen wir eine »Idee«, d.h.
eine gedanklich-geistige Vorstellung, haben. Die Definition der Affek-
te durch Spinoza wäre also zu weit, denn unter sie fällt alles, was nur
irgendwie den Leib affiziert und wovon wir eine »Idee« haben, also
auch ein Sonnenstrahl, der die Haut erwärmt usw.Wie kommt Spinoza
trotzdem zu dieser begrifflichen Fassung? Hier sind drei Wurzeln zu
nennen, zwei sachliche und eine philosophiegeschichtliche.

Die erste sachliche Wurzel liegt auf der Hand: Im Unterschied zu
kognitiven »Bewegungen« (Gedanken, Vorstellungen, Erinnerungen,
Urteilen usw.) wirken sich Gefühle wie Wünsche, Ängste, Zorn, Freu-
de, Liebe usw. zumeist sehr deutlich wahrnehmbar im Leib aus. Sowohl
die physiologischen Prozesse als auch die subjektiven Leibempfindun-
gen werden durch Gefühle beeinflusst und meist spürbar verändert,
z.B. die Herztätigkeit und das damit empfundene Herzklopfen durch
Angst und Freude. Dieser Umstand liegt darum nicht von ungefähr den
Gefühls- und Leibtheorien z.B. von W. James, T. Fuchs, H. Schmitz
und den Konzeptionen der meisten modernen »Emotionstheoretikern«
(Izard, Goleman, Ekman usw.) zugrunde, die nicht nur meinen, dass
leibliche Empfindungen und Gefühle untrennbar seien, sondern darü-
ber hinaus behaupten, dass die Leibempfindungen den Gehalt der
Gefühle ausmachen, sodass sie im Kern als identisch gesetzt werden
können. Genau dies sagt auch Spinoza: Gefühl/Affekt ist, was wir pri-
mär leiblich empfinden und wovon wir entweder sekundär oder (bei

192

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spinoza) parallel eine Vorstellung, eine »Idee« haben. Ob dies haltbar
ist, ist noch zu prüfen.

Die zweite sachliche Wurzel für jene Gefühlstheorie ist in Phäno-
menen zu suchen, die tatsächlich wesentlich und primär psychophysi-
scher Konstitution sind, also z.B. das Seufzen, das Weinen, das Lachen,
das Jammern, das verzweifelte Schreien, das Schluchzen, das Aufschre-
ckenusw.Wie diese Aufzählung beweist, handelt es sich umsehr heftige
affektiv-emotionale Bewegungen, die ohne leiblichenMitvollzug kaum
gedacht werden können. Aber natürlich ist daraus noch lange kein not-
wendiger Konnex zwischen Gefühl und leiblichem Empfindungsaus-
druck ableitbar. Es ist ein häufiger Fehler, dem wir vor allem bei vielen
Positivisten und Phänomenologen begegnen, dass sie eine faktischeVer-
bindung alsWesenszusammenhang auslegen. Bleiben wir aber kritisch,
dann müssen wir zugeben, dass es durchaus z.B. sehr heftige Trauerge-
fühle ohne Weinen, ein Weinen ohne Trauergefühl, ja überhaupt ohne
unmittelbar erlebtes Gefühl geben kann. So z.B. im Schlaf.

Noch interessanter scheint mir die philosophiegeschichtliche
Wurzel dieser im Grunde naturalistischen Gefühlsauffassung zu sein,
die wohl eher selten gesehen wird: Es ist der Hylozoismus, die Forma-
Materia-Lehre des Aristoteles, die bis zu den Vorsokratikern zurück-
geht und als Denkfigur bis zu Kant, ja bis in die Gegenwart reicht. Die
Ähnlichkeit mit der Definition der Affekte durch Spinoza springt ins
Auge: Der Körper liefert die hyle, die Materie, den Stoff, der Geist
dagegen die Idee, die »Form« des affektiven Geschehens. Im Prinzip
genau so sehen es W. James und die modernen Kognitionstheoretiker
der Gefühle. Was wir leiblich empfinden, ist der »Stoff« des Gefühls;
was wir strukturell von ihm bestimmen können, z.B. seine intentio-
nalen und kontextuellen Momente, macht seine ideelle Gestalt aus.
Ähnlich bestimmt Kant in der »Kritik der reinen Vernunft« (1881,
Erster Teil, Die transzendentale Ästhetik) die sinnliche Wahrnehmung
überhaupt: Die Empfindungsgehalte kommen irgendwie vom Leib
(bzw. von der Einwirkung des Dinges an sich), die kategorialen Struk-
turmomente kommen vom Verstand, der diese, z.B. Zeit, Raum, Kau-
salität, Substantialität, jenen gleichsam aufprägt. Wie man sieht, wal-
tet hier in wenn auch versteckter Form ein tiefer Leib-Seele-Dualismus
und bestimmt die Auffassung von dem, was Gefühl und Wahrneh-
mung ist. Ist diese Konzeption richtig, ist sie haltbar?

Im Kern wird das Wesen des Gefühls, aber auch das Wesen der
leiblichen Empfindung, wie schonM. Schelermit Recht und viel Nach-

193

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


druck betonte, verfehlt. Beginnen wir mit der Letzteren und schauen
uns eine solche, z.B. eine leibliche Druck-, Wärme- oder Klangempfin-
dung, ein Jucken, einen Schmerz, eine Müdigkeit an, dann stellen wir
fest, dass jede dieser leiblichen Regungen zweifellos ihren jeweils
eigentümlichen Gehalt, eben ihre spezifisch sinnliche Qualität besitzt
(das Klingende, Juckende, Müde, Schmerzende, Tönende usf.). Diese
Qualität ist aber keineswegs, wie Kant behauptet, primär chaotisch
und strukturell unbestimmt (sodass sie vom Verstand sekundär geord-
net werden müsste, etwa durch Zeit-, Raum- und Zahlbestimmungen),
sondern die Farbe ist an ihr selbst (d.h. seinsmäßig, objektiv) mindes-
tens zweidimensional, der Klang primär zeitlich-sukzessiv geordnet
und unräumlich, die Druckempfindung wesenhaft dreidimensional-
dynamisch bestimmt. Außerdem finden wir an allen leiblichen Quali-
täten neben den sinnesqualitativen und den quantitativen auch sach-
logische, relationale, objektiv formale Bestimmtheiten, die keineswegs
erst sekundär vom Subjekt (und seinem Verstand) an die leibliche
Empfindung herangetragen werden, also z.B. den objektiven Zusam-
menhang zwischen einer Klangquelle, einem Klangmedium und dem
Klangempfänger. Stimmt dies alles, dann ist die Wahrnehmungswelt
primär schon »geistig« strukturiert und muss nicht dualistisch in einen
unbestimmten Weltstoff und eine bestimmende Geistform ausein-
ander gerissen werden. Leib und Welt (und damit alle physischen Kör-
per) sind schon an sich, also vor aller subjektiv-kognitiven Wahrneh-
mung, »formal« bestimmt, geistartig gestaltet, sinnhaft strukturiert. Ja
nur deswegen, weil sie dies objektiv sind, können wir sie überhaupt
wahrnehmen und evtl. »konstruktiv« umgestalten. Das reine struktur-
lose Chaos ließe sich in Wahrheit gar nicht auffassen und dann natür-
lich auch nicht sekundär strukturieren. DieWahrnehmbarkeit derWelt
(die den Leib einschließt) impliziert objektiv ähnliche und gleiche
Strukturen, wenigstens Grundstrukturen von Subjekt und Objekt,
von wahrnehmendem Menschengeist und von wahrgenommener
Welt. Das verkannte Kant, und damit verkannte er, dass es keineswegs
nur die zwei erkenntnistheoretischen Möglichkeiten gibt, wonach ent-
weder das Subjekt den Gegenstand der Erkenntnis oder dieser jenes
bestimme, also die idealistische und die »realistische« Version, sondern
dass es noch eine dritte, ja durchdacht, nur diese gibt, die besagt, dass
menschliches Bewusstsein und Welt da, wo sie sich begegnen können,
einander strukturell verwandt sein müssen, also a priori durch trans-
zendental übergeordnete Grundstrukturen des Seins gleichermaßen

194

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bestimmt sind. Nennen wir diese erkenntnistheoretische Position den
epistemologischen Idealrealismus.

A la longue führte die Form-Stoff-Lehre des Aristoteles darum in
die Irre: Ein formloser Stoff ist weder erfahrbar noch denkbar, auch
nicht, wie man gerne sagt, als Grenzbegriff. Gewiss gibt es Wirklich-
keiten (so vor allem die Urwirklichkeit des reinen Seins Gottes), die
ureinfach bestimmt sind, aber völlig bestimmungslos ist nur das
Nichts, und das kann auch nicht sekundär irgendwelche Bestimmun-
gen aufnehmen. Die bestimmungslose hyle (materia) ist also ein Unbe-
griff und muss daher fallen gelassen werden. Nur nebenbei sei be-
merkt, dass die Existenz einer »Materie« als einer Trägersubstanz des
Weltgeschehens durchaus erwiesen werden kann, doch ist diese, wenn
auch bestimmungsarm, keineswegs bestimmungslos, sondern z.B.
räumlich ausgedehnt, passiv, dazu selbständig und endlos teilbar (vgl.
Brandenstein 1966, S. 161–165, S. 261–285). Schon Platon hatte im
Dialog »Timaios« (1982, Bd. III, 49a-52c) über die Materie als »Am-
me« desWeltgeschehens, wenn auch noch recht geheimnisvoll, aber im
Grunde mit einem genial intuitiven Blick, nachgedacht.

Was bedeuten diese Ausführungen nun für eine Lehre vom Ge-
fühl? Sie zeigen, dass das Gefühl (Affekt, Stimmung, Wunsch) zwar
mit leiblichen Empfindungen verbunden sein kann, ja meistens ist,
aber keineswegs in diesen aufgeht. Das beweist schon der empirische
Umstand, dass ein und dasselbe Gefühl mit sehr gegensätzlichen (oder
keinen) Leibempfindungen einhergehen kann. Leiblicher Schmerz
bedeutet keineswegs per se Trauer oder Angst usw., sondern kann
durchaus mit Gleichgültigkeit und sogar mit Freude verbunden sein.
Analoges gilt für eine leibliche Erschöpfung, für die sexuelle Triebemp-
findung, für den Hunger, den Durst, die Müdigkeit usw. Untermauert
wird diese Erkenntnis durch die Einsicht, dass die wesenhaften quanti-
tativen und seinslogischen Momente der leiblichen Empfindungen auf
die Gefühle/Affekte nicht übertragbar sind: Wenn ich Zahnweh und
deswegen Angst habe, dann lassen sich räumliche Lokalisation und
Ausdehnung dieses Schmerzes, sein Anlass, seine Folgen, seine sons-
tigen sachlogischen Zusammenhangsmomente (z.B. die Verursachung
durch eine Infektion) in keiner Weise auf die Angst übertragen. Diese
ist weder in ähnlicher Weise räumlich ausgedehnt noch durch eine In-
fektion verursacht und hat, wie Solomon (2000, Kap. VII) klar sieht,
ihre eigene personale Intentionalitäts-, Zeit- und sachlogische Struk-
tur. Damit wird aber offenbar, dass der qualitative Gehalt der Angst

195

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht die leibliche Sinnesempfindung (hier des Schmerzes) sein kann.
Und nun nähern wir uns der Grundfrage nach demWesen des Gefühls,
nach seiner spezifischen Seinsart, seinem eigentümlichen Seinsgehalt.
Was ist dieser?

Er ist sicher kein bloßer Gedanke, keine Vorstellung, keine »Idee«,
kein bloßer Begriff, wie der Rationalist Spinoza nahe legt. Er ist sicher
auch keine bloße Phantasie, aber auch kein Entschluss, keine Hand-
lung, also weder eine kognitive noch eine willenshafte Lebensäuße-
rung. Was aber dann, wenn weder leibliche Empfindung noch Kogniti-
on noch Volition? Wir sehen das Problem: Es war die schwierige
Antwort auf diese Frage, die in der Tradition das Denken dahin führte,
die spezifische Seinsart des Gefühls entweder dem Leib (der Empfin-
dung) oder (wie bei Schopenhauer und Freud etwa) dem »Willen« zu-
zuschlagen. All das ist falsch und geht an der spezifischen Eigenart des
Gefühlseins vorbei. Worin ist aber dann das Spezifikum zu suchen?
Das kann nur die unmittelbare Anschauung und darauf aufbauend eine
Analyse des Gefühls selbst (ohne konzeptuelle Vorannahmen) klären.
Und da sehen wir, wenn uns keine Voreingenommenheit blendet,
– dass das Gefühl, etwa der Trauer, der Freude, des Zorns, der Angst,
der Sehnsucht, der Heiterkeit usw., etwas völlig Eigenes, Eigentüm-
liches, eine einzigartige persönliche Lebensgestalt ist, die sich nicht
auf Anderes (Leib, Willen, Kognition) zurückführen lässt;

– dass das Gefühl eine »seelische« Regung, eine Gemütsbewegung,
also irgendwie dynamisch, d.h. bewegend und bewegt, und »inner-
lich-innig«, also eine »lebendige« Kraft, eine Potenz, eine Macht ist;

– dass es als solche Regung wesenhaft sinnhaft bezogen, ja sinnstif-
tend ist, z.B. sich als Angst vor einer Bedrohung und um das Wohl-
ergehen des Betroffenen entfaltet, und somit eine ihm eigene (und
nicht sekundär aufgeprägte) kognitive Komponente besitzt;

– dass das Gefühl aufgrund dieser inneren Sinnbezogenheit immer
und wesenhaft intentionaler Natur ist, d.h. auf »etwas« gerichtet«
ist, ja sich selbst aktiv ausrichtet, sei es auf eine Weltwirklichkeit, sei
es reflexiv auf sich selbst;

– dass es darum wesenhaft personal ist, also aus dem Kern der Person,
des Subjektes, des Ich oder Wir oder Man, also eines individuellen
oder kollektiven Selbst entspringt, worin die Intimität, die tiefe Be-
troffenheit der Gefühle gründet (diese Behauptung gilt auch für jene
Fälle, bei denen der Betroffene von außen, z.B. durch eine kollektive
Angstatmosphäre, ergriffen wird, da, was Schmitz verkennt, diese

196

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ergreifung von außen niemals unmittelbar erfolgt, sondern aktiv-
rezeptiv aufgenommen, unmittelbar bewertet (»gedeutet«) und re-
aktiv beantwortet wird);

– dass Gefühle den Menschen, die Person, von ganz innen heraus be-
wegen, »motivieren«, drängen, hemmen, auch belasten und verwir-
ren, also z.B. bestimmte Vorstellungen, Phantasien und Handlungen
evozieren, und deshalb zurecht in ihrer Funktion als Handlungs-
bereitschaften und beziehungsgestaltende Schemata erkannt werden
(Angst drängt zu Flucht oder Schutzsuche, Trauer zu Rückzug, Wut
zu Angriff und Unterwerfung, Scham zu Verbergung, Freude zu
Annäherung usw.);

– und dass sich Gefühle leiblich, atmosphärisch und zwischenmensch-
lich auswirken und z.B. bestimmte Empfindungen (Übelkeit, Ver-
spannung, Hunger, Wärme, Kälte usw.), bestimmte leibliche Bewe-
gungen (Zittern, Unruhe, Herzklopfen, Atemholen, Seufzen etc.),
eine bestimmte Mimik, Gestik, Lokomotion und Beziehungsgestal-
tung auslösen, ja echt bilden und gestalten (z.B. im Tanz, im Spre-
chen, ganz besonders in der Kunst).

All das gehört zum Gefühl, wobei die Korrelation zwischen Gefühl und
leiblicher Empfindung (Bewegung, Ausdruck usw.) nicht eindeutig ist
und daher nicht den Wesenskern des Gefühls ausmachen kann. Da-
gegen ist ein Gefühl ohne Sinnbezug, ohne Intentionalität, ohne we-
nigstens potentielle Ich-, Wir- oder Manhaftigkeit (Personalität)
undenkbar. Und doch haben wir mit allen diesen Bestimmungen den
Wesenskern des Gefühls noch nicht getroffen! Das Gefühl ist nämlich
mehr als seine kognitiv-intentionale und volitional-intentionale (mo-
tivationale) Komponente, auch wenn es ohne diese nicht auskommt.
Was ist es dann? Das lässt sich nur fühlen bzw. fühlend erschauen!
Aber das durchaus. Das Gefühl ist nämlich zuinnerst seelische, per-
sonale Bewegtheit, Schwingung, »Oszillation«; es ist die »Musik« der
Person, ihre innigste Gestimmtheit, ihre aktuelle »Tönung« und ihre
überzeitliche »Getöntheit«. Es ist kein Zufall, dass wir hier mit musi-
kalischenMetaphern reden müssen, wie es auch kein Zufall ist, dass die
Musik das Gefühlsleben am adäquatesten zum Ausdruck bringt, sodass
der große Dirigent und Musiktheoretiker E. Ansermet (1985, Die
Strukturen des Bewusstseins, S. 772 ff.) die Musik geradezu als Sprache
des Gefühls bestimmt. Das Gefühl ist primär bzw. im Kern eben weder
(kognitiver, formaler) Zusammenhang noch (volitionaler, willenshaf-
ter) Handlungsimpuls, sondern primär und im Kern seelisch-geistige

197

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schwingung, Bewegtheit, Gestimmtheit, sagen wir mit Brandenstein
(1947, S. 371–389, 1968, S. 110–111) seelisch-geistige, personale Ge-
staltung, bildendes Leben, verzaubernde Kraft oder mit Dürckheim
(2000, S. 84 ff.) bewegte, intime Inständlichkeit, »Seinsfühlung«.

Damit ist das Gefühl klar von der leiblichen Empfindung, vom
leiblichen Trieb (Drangempfindung), von der kognitiven Vorstellung,
von der Phantasie (die vorzüglich aus dem Gefühl entspringt) und vom
setzenden Willensimpuls abgegrenzt. Wohl hat es eine kognitive und
volitionale Seite, diese sind aber ganz gefühlshafter Art, gleichsam, wie
Brandenstein (1947, S. 371–389, 1968, S. 110 ff.) beweist, ins Gefühls-
leben eingeschmolzen. Geben wir ein Beispiel: Der sinnhaft-geistige
Bezug einer Bedrohungssituation gehört unmittelbar zum Wesen, zur
inneren Struktur des Angstgefühls und macht darum dessen Gefühls-
logik aus, während der Gedanke, »Die Ursache meiner Angst ist mein
Vorgesetzter, der mir mit dem Verlust des Arbeitsplatzes droht.« von
der Angst zwar sicherlich evoziert wird, aber nicht dem Gefühl, son-
dern dem mit ihm korrelierten Intellekt entstammt und daher auch
ziemlich »gefühllos« vollzogen werden kann. So kann ja auch ein Au-
ßenstehender urteilen, ohne dabei Angst fühlen zu müssen, während
die Bedrohlichkeit in ihrem Wesen völlig angstfrei nicht zu erfahren
und zu erfassen ist.

Die Gefühlsdefinition Spinozas ist, wie wir nun klar sehen, nicht
haltbar, erstens weil sie ungenügend, nämlich zu weit ist und zweitens
weil sie am Wesen des Gefühls vorbeigeht. Vor allem lässt sich das
Wesen des Gefühls, seine spezifische Seinsart, nicht auf dem Hinter-
grund der Form-Stoff-Lehre (Leib-Seele-Dualismus) klären, ja sie wird
dadurch wesentlich verdunkelt und verstellt. Nur eine tief dringende
Geistontologie, wie sie Brandenstein (1947, S. 325–413, S. 478–510)
vorgelegt hat, kannWesen und Stellung des Gefühls im Leben adäquat
bestimmen. Und danach ist die Aufspaltung in Geist-Form-Idee-Ver-
nunft und Leib-Gefühl unhaltbar. Der Geist selbst ist Gefühl (natürlich
nicht nur), und der Leib selbst hat eine Form (die nicht mit der Seele
oder der Vernunft identisch ist). Der Geist selbst hat eine emotionale
Seite (neben seiner intellektuellen und volitionalen), und der Leib
selbst ist geistig (sinnhaft, intentional) strukturiert, und zwar schon
vormenschlich. Nur darum kann sich Geistiges im Leib und in der
Materie (z.B. in einem Kunstwerk) ausdrücken; nur darum kann der
Leib Geistig-Personales in Mimik, Sprache und Verhalten vermitteln.
Die Differenz zwischen Geist und Leib ist nicht in der Seinsart (hier

198

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunft, dort Gefühl) zu suchen, sondern im Seinsrang: Während der
Geist (das Ich, das Wir, das Man, die Person) wesenhaft selbstaktiv und
selbstbezüglich ist, ist der Leib im Kern das Werk und passive Medium
einer geistigen, sich im Leib ausdrückenden vormenschlichen Aktivi-
tät, die der Mensch weiterführt und durch seine spezifische Aktivität
bereichert.

5.2. Das Problem der Nomenklatur

Auf diesem Hintergrund können nun mehrere offene Probleme, ein
sprachliches und zwei sachphilosophische, angegangen und gelöst wer-
den. Erstens: Lassen sich die vielen Namen und Wörter, die in die Welt
der Gefühle hineinreichen, sinnvoll miteinander verbinden? Zweitens:
Wie ist der Zusammenhang zwischen Gefühl und Intellekt bzw. Ge-
fühl und Wille beschaffen? Und drittens: Wie ist der Zusammenhang
bzw. die Wechselwirkung zwischen Gefühl und Leib (Empfindung) zu
denken?

Unter dem Terminus »Gefühl« soll das verstanden werden, was
wir als die Wesensstruktur der Gemütsbewegung ermittelt haben. Sie
setzt sich aus drei voneinander untrennbaren, dennoch wohl unter-
scheidbaren Komponenten zusammen. Im Mittelpunkt steht das
Schwingungsmoment, die Stimmung oder Gestimmtheit, die spezi-
fische Tönung einer das Erleben, den Leib und die Beziehung mit-
formenden Gemütsbewegung. Hierbei handelt es sich um die Gestal-
tungsseite des Lebens im Rang einer aktiven, einer erlebenden
Wirklichkeit, also eines Subjektes.5 In dieser Sicht kann es kein Sub-
jekt, ja nicht einmal einen reinen Geist ohne Gefühl geben. Auch Gott

199

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

5 Da das Gefühl traditionell entweder vorwiegend leiblich-vitalistisch-sensual (James)
oder vorwiegend von seiner Lust-Unlust-Seite (Kant) her oder vorwiegend in seiner
reaktiv-affektiven (Spinoza) Variante betrachtet wurde, ging die Kernkompetenz des
Gefühlswesens verloren, nämlich seine spontan und initiativ bildend-gestaltende, etwa
rhythmisierende, belebende, anfeuernde Potenz. Nur wenige haben sie gesehen, am
klarsten und tiefsten vielleicht Goethe, dessen ganze Lebens- und Werkgestaltung un-
mittelbar aus dem Gefühlsschaffen heraus lebt. In der Differenz wird diese Kompetenz
wie so oft fasslicher: Während der Wille (meist recht schroff und oft hart und kalt) setzt
(durchsetzt, entscheidet, handelt), waltet, webt und bildet das (meist warme) Gefühl;
während der (meist nüchterne, oft kühle, manchmal auch scharfe) Verstand schaut,
durchschaut, ordnet und lenkt, strömt, umfasst, gestaltet, durchpulst und gliedert das
(weiche, wogende) Gefühl.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, wenn es ihn gibt und wenn wir ihn uns als Subjekt, als Person
oder Ich denken, Gefühl haben. Und tatsächlich wurden ihm immer
schon Gefühle wie die Liebe, die Barmherzigkeit, das Mitgefühl, die
Freude zugeschrieben. Diese Kernkomponente des Gefühls besitzt als
zweite, beigeordnete Komponente etwas, das man die Gefühls- oder
Affektlogik des Gefühls nennen könnte. Es gibt kein Gefühl schlecht-
hin oder ein völlig unbestimmtes Gefühl (wie die Lebensphänomeno-
logie zu meinen scheint, wenn sie z.B. vom »euthymen Grund«
spricht), sondern jedes Gefühl hat eine konkrete innere Struktur und
gehorcht einer bestimmten immanenten Sinnlogik, die nicht aus-
tauschbar ist. Eine Angst ist ohne das Wovor einer Bedrohung (wie
bestimmt oder unbestimmt, wie real oder irreal diese auch immer sein
mag) und ohne das Worum des Bedrohten ebenso wenig denkbar wie
ein Vertrauen ohne die Hingabe an eine tragende Wirklichkeit. Und
genauso wenig ist eine Sehnsucht ohne die Ausrichtung auf ein er-
wünschtes Noch-Nicht wie eine Eifersucht ohne Vergleich und ohne
die Befürchtung, eine »geliebte« Person an jemand Anderen zu verlie-
ren, denkbar. Als dritte Komponente fanden wir in der Wesensstruktur
des Gefühls ein dynamisches, willenshaftes Moment, dem das Treiben-
de und Hemmende, das Belebende und Bedrückende der Gefühle zu
verdanken ist. Diese Komponente bedingt die mehr oder weniger aus-
geprägte Motivationalität aller Gefühle, am meisten der Wunsch- und
Affektgefühle, am wenigsten der Stimmungsgefühle.

Den Terminus »Affekt« reservieren wir für eine bestimmte Klasse
von Gefühlen, nämlich für die Reaktionsgefühle. Da diese Gefühle
immer im Kontext einer Situation entstehen, tritt das intentionale Mo-
ment stärker in den Vordergrund, zumindest nicht weniger stark als bei
den sehr intentionalen Wunschgefühlen. Da es sich außerdem meist
um rasche, prompte Gefühle handelt, man denke an den Zorn, die
Angst, den Hass, den Neid, sind sie auch besonders heftig, »leiden-
schaftlich«, meist auch kurz dauernd und rasch verfliegend. Diese Hef-
tigkeit der Gemütsschwingung ist der Hauptgrund für die starke Mit-
beteiligung des Leibes, sowohl was die Empfindungen als auch was die
Körperfunktionen angeht. Hier ist wohl die Quelle der meisten oben
genannten Irrtümer zu suchen. Denn die körperliche Mitreaktion kann
im Falle der Affekte so stark sein, dass sie massiver erlebt wird als die
zugrunde liegende affektive Gemütsbewegung selbst, zumal dann,
wenn aus inneren Gründen, was oft der Fall ist, das Gefühl verdrängt
wird. Übrig bleibt dann die Körperreaktion, z.B. ein Herzrasen, abge-

200

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


koppelt von ihrer affektiven Grundlage und ihrerseits neue Gefühls-
reaktionen (Affekte), wie etwa die Angst, auslösend. Solche Verhält-
nisse sind die Geburtshelfer jener Theorie, die behauptet, Gefühle sei-
en überhaupt die Folge von Körperempfindungen bzw. diese seien der
Kern von jenen. Gegen diese Theorie spricht vieles, unter anderem die
Existenz von Gefühlen, sogar von Affekten, die sich nahezu ohne leib-
liche Mitreaktion vollziehen.

Den Ausdruck »Stimmung« schränke ich auf solche Gefühle ein,
die auf kein äußeres Objekt bezogen sind, sondern gefühlsreflexiv auf
den Betroffenen zurückweisen, z.B. die Stimmung der Traurigkeit, der
Heiterkeit, der Gelassenheit, des Grams, der Ängstlichkeit. In vielen
Fällen sind sie zeitstabil und können lange, manchmal ein Leben lang
anhalten, und oft bilden sie das emotionale Fundament, das so genann-
te Temperament einer Persönlichkeit oder einer Personengemeinschaft
(ja sogar manchmal eines Volkes, einer Kultur, einer Kunstströmung
usw.!).

In Übereinstimmung mit den neueren Gefühlstheorien (Krause
1998, Schmidt-Atzert 1996, Kap. 1, S. 13–30) fasse ich unter den Ter-
minus »Emotion« das gesamte Gefühlsleben (Affekte, Wunschgefühle,
Stimmungen), einschließlich seiner leiblichen Mitreaktion (Empfin-
dung, Funktionen, Mimik), seiner kognitiven Schablonen, Handlungs-
bereitstellung und Versprachlichung. Hierbei handelt es sich um ein
»Konstrukt«, das nicht stabil ist, da mit jedem Gefühl sehr verschie-
dene leibliche, kognitive und volitionale Reaktionen verbunden sein
können, wie ja auch umgekehrt ein und dieselbe leibliche Mitreaktion
(z.B. die Herzfrequenzsteigerung) die Folge sehr verschiedener Gefüh-
le, z.B. von Angst und von Freude, sein kann.

Auch das Wort »Empfindung« hat eine lange wandlungsreiche
Begriffsgeschichte. Im 18. Jahrhundert, dem Jahrhundert der »Em-
pfindsamkeit«, bedeutete es das, was wir heute Gefühl nennen. Schon
Goethe verwendet beide Wörter synonym. Im wissenschaftlichen bzw.
philosophischen Kontext muss klar unterschieden werden, weswegen
es sinnvoll ist, den Begriff »Empfindung« für die sinnlich-leibliche
Wahrnehmung zu reservieren, vor allem für die interozeptive Leib-
wahrnehmung. So empfinden wir eine warme Hand, ein Herzklopfen,
einen stechenden Schmerz, eine brennende Wollust, eine überwälti-
gende Müdigkeit, einen Hunger, einen Durst, aber wir fühlen oder
spüren Trauer, Angst, Zorn, Mitleid, Zuneigung, Hoffnung, Neid, Hass
und Sehnsucht.

201

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Termini »Trieb« und »Leidenschaft« sind nicht spezifisch und
haben sehr divergente Bedeutungen. Aufgrund ihrer starken inneren
Dynamik drängen und treiben die meisten Gefühle, besonders die
Wunsch- und die Affektgefühle (weniger die Stimmungsgefühle). Des-
halb dürfen sie aber nicht mit den leiblichen Trieben bzw. leiblichen
Bedürfnissen (Hunger, Durst, Atem, Sexualität, Ausscheidung, Schlaf
usw.) gleichgesetzt werden. Es liegt allerdings auf der Hand, dass sich
insbesondere die Wunschgefühle mit den leiblichen Bedürfnissen aufs
Engste verbinden – wünschen wir uns doch in der Regel (wenn auch
nicht notwendig!) das, was sich leiblich als Mangel – als Hunger, Durst,
Schlafbedürfnis usw. – meldet. Die »Leidenschaft« wiederum bezeich-
net überhaupt kein Gefühl, sondern bestenfalls den Grad seiner Inten-
sität. Im heutigen Sprachgebrauch meint »Leidenschaft« fast soviel wie
Verliebtheit, erotisches Begehren, sehnsüchtiges Anhangen, während
das Wort »leidenschaftlich« auf alles angewendet wird, was engagiert
und mit Hingabe getan wird, etwa auch die Lösung einer mathemati-
schen Aufgabe. Spricht man dagegen von »Leidenschaften« im Plural,
dann meint man in der Regel besondere Interessen, Hobbys, Vorlieben.
Früher verstand man darunter die Affekt- und Wunschgefühle, vor
allem jene, die uns negativ binden und unfrei machen, also suchtar-
tigen Charakter haben.

Entschieden muss die unkritische Gleichsetzung von Wunsch-
gefühl und Wille (so z.B. bei Schopenhauer, Nietzsche und Freud) zu-
rückgewiesen werden. Auch wenn fast alle Gefühle Handlungen evo-
zieren oder antreiben (bzw. hemmen), so handeln sie doch niemals
selbst. Manchmal, wenn sie besonders heftig sind, mag der Eindruck
entstehen, das Gefühl, der Affekt selbst handle unmittelbar, es sei also
z.B. die Angst, die unmittelbar die Fluchthandlung bewirke. Das ist aber
ein empiristischer Irrtum, dem z.B. viele Neurobiologen (G. Roth) ver-
fallen. Es ist immer der Wille, der handelt, nie das Gefühl, auch und
gerade in den Fällen, wo er vom Gefühl überwältigt und zum unfreien
Ausführungsorgan degradiert wird, sodass seine Aktivität im Affekt-
sturm geradezu untergeht. Das Gefühl drängt zur Handlung, gestaltet
sie auch, etwa durch gewisse Rhythmisierungen, aber es tätigt sie nicht,
das tut der die Handlung setzende und –durchsetzende (oft unbewusste)
Wille.

Unter »Affektion« soll jenes Geschehen verstanden werden, das
mit einer Ein- und Wechselwirkung zusammenhängt und weitgehend
mit den deutschenWörtern »Erleiden« und »Widerfahrnis« (»Pathos«)

202

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


identisch ist. So wird ein Organismus durch die Lufttemperatur, durch
einen Schlag, einen Schrei affiziert, wobei in dieser Affektion immer
ein passiv-rezeptives und ein aktiv-rezeptives Moment mitwirken. Ob
und was der Betroffene dabei fühlt (welcher Affekt dadurch ausgelöst
wird), ist dabei völlig offen. Da Affekte und überhaupt alle Gefühle
aktiv und dynamisch sind, also wirken können, sind sie auch zur
Affektion befähigt. So affizieren Gefühle den Leib, aber nehmen auch
direkten Einfluss auf die Gedanken-, Phantasie- und Willenswelt. Ja
Gefühle können auf Gefühle im Sinne einer »Selbstaffektion« wirken,
z.B. kann ein Schuldgefühl eine depressive Verstimmung auslösen.
Recht besehen kommt jedem Gefühl, auch jenen, die auf äußere Ob-
jekte bezogen sind, eine reflexive Komponente zu (die dann zumeist
unbewusst oder implizit ist), d.h. sie wirken auch auf sich selbst, oft
im Sinne einer Selbstverstärkung. Besonders an der Angst ist das schön
zu studieren. Während also der Affekt ein spezifisches Gefühl ist, ist
die Affektion eine Wirkungsweise, die im Übrigen durchaus auch bei
anderen Aktivitäten, z.B. kognitiven und volitionalen Akten, stattfin-
det. Affektion und Affekt sind als weder dasselbe noch notwendig mit-
einander verknüpft.

Über die Termini Lust, Unlust, Schmerz, Pathos, Krankheit usw.
wurde an anderer Stelle verhandelt, sodass deren Besprechung nicht
wiederholt werden muss.

5.3. Gefühl und Verstand, Gefühl und Wille

Wohl gibt es kein Gefühl ohne eine immanente, verstandeshafte Zu-
sammenhangsstruktur und kein Gefühl ohne immanentes, willenshaf-
tes Kraftpotential, doch handelt es sich hierbei nur um den kognitiven
und den volitionalen Abglanz des eigenständigen Verstandes und des
eigenständigen Willens im Gefühl selbst. Dennoch ist diese Ent-
deckung, die meines Wissens erst durch die Geistontologie Branden-
steins (vgl. z.B. Philosophische Anthropologie 1947, S. 325–413) mög-
lich wurde, von entscheidender Bedeutung. Sie beweist nämlich, dass
Wille, Verstand und Gefühl einander korrelat sind, d.h. bei aller Un-
terschiedenheit nicht verschieden, nicht echt getrennt, sondern mit-
einander unauflösbar verschmolzen sind (und nach Brandenstein in
unzeitlich genau geordneter Weise auseinander entspringen). So tritt
das Gefühl keineswegs gleichsam von außen, etwa von unserer tieri-

203

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Natur zum Geistigen hinzu (wie etwa die Seelenteillehre des
Aristoteles nahe legt), vielmehr besitzt der Geist immer schon eine
Gefühlskomponente. Damit lösen sich viele Probleme auf. Denn selbst-
verständlich gilt, was auf das Gefühl zutrifft, umgekehrt auch fürWille
und Verstand (Ratio, Intellekt). Auch der Wille besitzt eine rationale
und eine emotionale Komponente; auch der Intellekt wird von einer
volitionalen und einer emotionalen Seite mitkomponiert. Beispiele
mögen dies veranschaulichen. Herrscht die Willenskomponente vor,
wie z.B. bei einem Wettkampf, einer politischen Entscheidung, im Er-
tragen einer schweren Krankheit, dann treffen wir nichtsdestotrotz
auch die anderen Komponenten des Lebens an: Der Wettkampf ge-
horcht gewissen Spielregeln, die politische Entscheidung hat Grund
und Ziel, das Ertragen der Krankheit weiß um den Ernst der Lage –
das sind die rationalen oder kognitiven Komponenten. Die emotionale,
gefühlshafte Seite drückt sich dagegen in der Geschicklichkeit des
Kämpfers aus, im inneren Einsatz des Politikers (seinem »Eifer«), in
der Geduld und Gelassenheit des Kranken. Analoges finden wir bei
Lebensgestalten, wo das Theoretische (Wissenschaftler, Lehrer, Zei-
tungsleser) oder das Emotionale vorherrscht (Künstler, Lebenskünstler,
Kind, Träumer). Brandenstein (1965a) hat die Verhältnisse hier durch-
leuchtet und erstens erkannt, dass die drei Grundseiten des Seins (Ge-
halt, Form, Gestaltung, d.h. das qualitativ-totische, das formal-seins-
logische und das mathematisch-quantitative Moment) im Rang des
aktiven Seins, des Subjektes, mit den drei Vermögen Wille, Verstand
und Gefühl identisch ist. Und zweitens konnte er zeigen, dass diese drei
Momente oder Komponenten des Seins auf drei Stufen stehen, die er
nichteigentümlich, eigentümlich und eigenartig nennt. Die lebens-
vollste Stufe ist die letzte, die eigenartige Stufe, in die aber wesenhaft
die jeweils beiden anderen Komponenten auf eigentümlicher Stufe hi-
neinverwoben sind. Daneben agieren aber alle drei Komponenten des
Geistes immer auch auf eigenartiger Stufe miteinander, so z.B. wenn
ein Politiker seine Entscheidung nicht nur (eigentümlich emotional)
geschickt und engagiert ausführt, sondern dabei (eigenartig emotional)
von Freude, Angst oder Zorn erfüllt, von irgendwelchen Wünschen
getrieben ist oder von Neid geplagt wird. Oder wenn er sich (eigenartig
rational) einen Plan zurechtlegt, den Sinn seiner Handlung erwägt, die
Folgen abwägt usw.

204

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.4. Gefühl und Leib

Gefühl und Empfindung sind nicht identisch, sondern, wie gezeigt,
fundamental verschiedener ontologischer Natur. Das Gefühl ist im
Kern ein subjektiver, bewusstseinsartiger, personaler Aktvollzug (bzw.
ein entsprechendes Zustandsergebnis solcher Akte), die sinnliche Emp-
findung dagegen ist die gegenständlich-passive Gehaltskomponente
einer sinnlich wahrgenommenenWirklichkeit, z.B. die Farbe eines Bil-
des, der Schmerz einer Verletzung usw. In keinem Fall kann das Gefühl,
wie dies bei Scheler, Schmitz und Fuchs der Fall zu sein scheint, als die
nur höhere Stufe oder Ausprägung des vitalen Dranges bzw. der leib-
lichen Empfindung oder umgekehrt die Empfindung als die niedrigere
Ausgestaltung des Gefühls gelten. Trotzdem verbinden sich, wie die
Erfahrung lehrt, Gefühl und Empfindung sehr leicht und oft intensiv
miteinander. Woran liegt dies? Im Kern liegt dies an ihrer partiell ana-
logen Seinsstruktur: Beide sind nämlich sehr konkret und werden un-
mittelbar erlebt, etwa im Unterschied zu einem abstrakten gedank-
lichen Diskurs. Zweitens hat das Gefühl die Neigung, ja den Drang,
sich im konkreten Leben, also vor allem im Leib, im Werk, in der Be-
ziehungsgestaltung aktiv-gestalterisch auszudrücken, und da eignen
sich Sinnesempfindungen (Farben, Töne, Wärme etc.) besser als z.B.
Worte und Begriffe. Zum dritten gibt es sowohl Gefühle als auch Emp-
findungen, die durch einen »dynamischen Mangel« charakterisiert
sind, nämlich die Wunschgefühle und die Trieb- oder Drangempfin-
dungen (Hunger, Durst, Müdigkeit, Sexualität, Luftbedürfnis beim At-
men usw.). Es liegt nahe, dass wir, wie schon weiter oben erläutert, das
wünschen, was der Leib braucht. Das ist aber keineswegs notwendig so,
wie die Erfahrung lehrt. So kann eine Magersüchtige das drängende
Hungerbedürfnis aufgrund anderer Wünsche (z.B. nach Selbstkontrol-
le) durchaus ausschalten. Schließlich und endlich nähern besonders im
Falle der Leidensgefühle die aufgefundenen ontologischen Grundmo-
mente desMangels, des Zwiespaltes, der Spannung, der Hemmung und
der Zwietracht (Unruhe) Gefühl und Leib stark einander an. Hierauf
kann geradezu eine Psychosomatik aufgebaut werden. So führt z.B. der
emotionale Mangel in der Depression zu einem leiblichen Leere- und
Schwere-, die depressive Ohnmacht zu einem leiblichen Lähmungs-
zustand, der auch innere Organfunktionen wie die Verdauung blockie-
ren kann. Gleichzeitig wird der Depressive von einer seelischen Unruhe
bis ins Leibliche hinein geplagt und findet deswegen z.B. keinen Schlaf.

205

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Trotz seelisch-vitaler Erschöpfung ist der Depressive daher meistens
seelisch angespannt, und entsprechend klagt er oft über muskuläre Ver-
spannungen und Verhärtungen. Auch der Zwiespalt und die Zwietracht
wirken sich in analoger Weise im Leib (und darüber hinaus in der Le-
bensgestaltung!) aus: So erlebt der Depressive das Aufstehen am Mor-
gen oft als Zwang und fühlt sich trotz quälender Unruhe (die sich oft zur
Angst steigert) körperlich gelähmt und ohneAntrieb. Diese analogische
Sichtweise leistet zweierlei: Sie überwindet denDescartes’schenDualis-
mus, der Seele (Gefühl) und Leib (Organismus) auseinander reißt und
verfällt doch keinem dogmatischenMonismus, wie das heute üblich ist,
etwa in der Phänomenologie und Neurobiologie. Wie und warum das
Geistig-Personale (Wille-Verstand-Gefühl) überhaupt in den Leib gerät
und dort existenziell gebunden wird, ist damit natürlich nicht auf-
geklärt, dasmüsste eineMetaphysik leisten, die hier nicht erstrebt wird.
Immerhin soll aber angedeutet werden, dass die Brücke zwischen der
geistigen Person und dem Leib (und seinem materiellen Fundament)
im Letzten schon dadurch geschlagen ist, dass sich der Leib als gestalte-
tes (und damit auch gefühlsgestaltetes!) Werk geistig personaler Kräfte
erweisen lässt, von denen das menschliche Ich nur die in der Evolution
zuletzt aufgetretene Kraft ist, allerdings in seinem Fall vollständig in
den Leib versenkt und dadurch den Leib potentiell vollständig persona-
lisierend und vergeistigend.

6. Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß
dem Leidenskalk�l

Unser Diskurs dürfte gezeigt haben, dass es in concreto ein Universum
des Leidens gibt. Wenn wir die Fülle der Leidensgestalten ins Auge
fassen, dann mag mancher vielleicht sogar geneigt sein, von einem
wahrhaft verwirrenden Chaos zu sprechen. Und kein Zweifel, die Ver-
wirrung spielt im Kosmos, und vor allem im Kosmos des Leidens eine
große Rolle, eine Verwirrung, die der Mensch, der zur Stiftung von
Ordnung befähigt und berufen ist, auch schon immer zu entwirren
suchte. Dennoch herrscht im Kosmos schon vormenschlich keineswegs
ein völlig ungeordnetes, völlig irrationales Chaos vor, was schon durch
die Natugesetze und im Besonderen von der Leidensgrundstruktur
nicht zugelassen wird. Und Letztere ist es in der Tat, die, wenn auch

206

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ziemlich verhüllt, eine Gliederung der Leiden und Verwirrungen be-
wirkt und daher theoretische Klassifikationen erlaubt.

Der Leidensgrundakt ist, es sei wiederholt, aus drei Teilakten
komponiert: aus der widerwilligen Leidbejahung, der vergeblichen
Leidverneinung und der daraus entspringenden Leidenszwietracht.
Alle drei Aspekte formen jedes Leiden, doch in welcher Gewichtung
bzw. Mischung, das ist a priori nicht bestimmt. Und hier ist der Ansatz-
punkt einer gegliederten empirischen Verzweigung der Leiden. Es kön-
nen die Leiden grundsätzlich nämlich in solche, in denen die Bejahung
vorherrscht, in solche, in denen die Verneinung vorherrscht, und in
solche, bei denen sich Bejahung und Verneinung die Waage halten,
aufgezweigt werden. Diese drei Großgruppen werden von zwei Extre-
men begrenzt, jenseits derer nichts weiter vorkommt, weil beide Extre-
me ineins fallen: Das eine Extrem ist die Apathie, die völlige Leidens-
unfähigkeit, die Abstumpfung, der katatone Stupor; das andere Extrem
ist das Leidenschaos, der Leidensfuror, wie er sich etwa im Amoklauf
manifestiert. Alle fünf Leidensgroßgruppen, die wir im Leidenskalkül
kreisartig zusammenfassen, lassen sich wiederum in allen drei Lebens-
zweigen als volitionale, kognitive und emotionale Leidensformen be-
stimmen. Ihnen wollen wir jetzt nachgehen.

6.1. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Willens- und
Tatleben

6.1.1. Die überwiegend bejahenden pragmatischen Leidensgestalten

Wenn der Wille, der die Quelle aller Entscheidung, Handlung und
Durchsetzung ist, leidet und dieses sein Leiden überwiegend bejaht,
also sein Leid zwar nicht völlig, aber doch überwiegend hinnimmt,
dann entstehen die charakteristischen Leidensgestalten der pragmati-
schen Bejahung. Zu ihnen zählen wir die Geduld, das Ausharren, die
praktische Ergebung (amor fati) und die praktische Selbstveränderung.

6.1.2. Die überwiegend verneinenden pragmatischen
Leidensgestalten

Überwiegt dagegen die willentliche Verneinung des Leids, dann zeigen
sich zwei grundsätzliche Möglichkeiten der Leidabwehr: zum einen der

207

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Angriff, zum anderen die Flucht. Der Angriff umfasst alle Formen, die
vom aktiven Widerstand und Standhalten über die Abgrenzung, den
Kampf, die Vertreibung bis zur Vernichtung reichen; die Flucht dage-
gen läuft davon, vermeidet oder verkriecht sich im Rückzug.

6.1.3. Die unentschiedenen pragmatischen Leidensgestalten

Schließlich können sich Bejahung und Verneinung die Waage halten
und sich gegenseitig paralysieren. Praktisch imponieren die Leidens-
gestalten der Unentschiedenheit, der Entschluss-, Entscheidungs-,
Wahl-, Handlungs- und Durchsetzungsschwäche bzw. -hemmung. Es
handelt sich sozusagen um »Verzweiflungen des Willens«, die sich vor
allem als Ohnmacht, als Handelnwollen, aber Nicht-Handelnkönnen
manifestieren.

6.1.4. Die pragmatischen Leidensextreme

Jenseits dieser drei Gruppen stehen die Handlungsextreme der totalen
Handlungslähmung und des Handlungschaos, des »Agierens«, des
Amoklaufes, der Panik. Beide führen, wenn sie anhalten, zur Selbstzer-
störung, da sie mit dem Leben nicht dauerhaft vereinbar sind.

6.2. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gedanken- und
Erkenntnisleben

6.2.1. Die überwiegend bejahenden theoretischen Leidensgestalten

Analoge Verhältnisse finden wir in der Theoretik, im Leben der erken-
nenden Geistestätigkeit vor. Die kognitive Form der Leidbejahung wäre
eine Art Glauben, d.h. die Akzeptanz des Nichtverstehenkönnens, eine
theoretische Ergebung oder gar Unterwerfung und Auslieferung, wie
wir sie etwa in allen fundamentalistischen Weltanschauungen antref-
fen; da akzeptiert der Betroffene nicht nur, sondern er lässt sich (im
Sinne einer kognitiven Akkomodation) manipulieren.

208

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2.2. Die überwiegend verneinenden theoretischen Leidensgestalten

Verneint der Leidbetroffene dagegen kognitiv das Leid, dann greift er
es entweder gedanklich an, deutet es willkürlich um, oder er flieht es
gedanklich, vermeidet das Leid, schaut weg. Der Angriff kann als
gedankliche Auseinandersetzung oder im Sinne der Verleugnung als
kognitive Vernichtung vollzogen werden. In der Verdrängung wird
das Leid einerseits geflohen, andererseits »aggressiv« ins Unbewusste
gestoßen und damit scheinbar »vernichtet«.

6.2.3. Die theoretisch widersprüchlichen Leidensgestalten

Schließlich können sich die Gedankentätigkeiten durch permanente
Bejahung und Verneinung gegenseitig paralysieren. Das beste Beispiel
dafür liefert das berüchtigte, so qualvolle Grübeln; nicht von ungefähr
verquickt es sich oft mit Verzweiflungszuständen.

6.3. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gefühlsleben

Leiden ist nicht nur Gefühl, aber im Kern ist Leiden ohne Gefühl nicht
möglich. Schon das Betroffensein ist eine wenigstens eigentümlich ge-
fühlshafte Seelengestalt, obschon auch die anderen Seelenkräfte – der
Wille und die Vernunft – betroffen sein und sich betroffen verhalten
können, z.B. im Gewissensanruf oder im Staunen. Die in jedem Leiden
lauernde Angst und der offeneWunsch, das Leiden zu überwinden, sind
dann schon gewiss volle, eigenartige Gefühlsrealitäten im Leiden. Alle
Leiden, die den ganzen Menschen erfassen und durchdringen, weisen
schließlich immer eine starke Beteiligung des Gefühls auf, vor allem
der Wunsch- und Affektgefühle, aber auch der Stimmungen. Im Rah-
men einer Angststörung z.B. steht der Affekt der Angst als Reaktions-
gefühl im Vordergrund, doch webt sich in seine Dynamik in mächtiger
Weise der Wunsch, das Verlangen, die Sehnsucht hinein, den Griff der
Luft abschnürenden Angstnot zu sprengen. Der Angstaffekt wiederum
ruht bei dieser Störung in der Regel auf dem Untergrund einer be-
stimmten übergeordneten Stimmungslage, in die sich Unsicherheit,
allgemeine Bedrohungsgefühle, Lebens- und Todesangst, Aggressions-
hemmung, Selbstzweifel, Scham und vieles andere mischen.

209

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3.1. Die Leidensgestalten des Wunschlebens

Alles Leben ist nicht primär Reaktion, sondern Aktion, Streben, Wol-
len, »Spontaneität«. Ohne solchen primären Daseinsdrang wäre nichts
und könnte sich unter dem Vergänglichkeitsdruck des kosmischen
Werdens nicht halten. Wo dieser Drang innerlich erfahren wird, offen-
bart sich die Seelengestalt des Wünschens, Verlangens, Begehrens,
Sehnens, Erstrebens. Naturgemäß erstrebt sie zu sein, das strebende
Wesen zu erhalten und, so weit dies in ihm angelegt ist, dynamisch zu
entfalten. Alles Wünschen geht auf ein Mehr an Sein, auf ein Noch-
Nicht, und somit wirkt es geradezu seinseröffnend, seinsstiftend. Wäre
in diesem Universum ein Mehr an Sein unmöglich, könnte es kein
Wünschen geben. Jede Dynamik verweist so auf ein verborgenes geis-
tiges Verlangen zurück, das im Lebewesen, zumal im Menschen voll-
ends offenbar wird. Nun ist leicht einzusehen, dass es sich beim
Wunschleben um eine prekäre seelisch-geistige Wirklichkeit handelt,
denn sie ist ja auf ein partielles Nichts gestellt, eben das Noch-Nicht.
Und dieses ist nur möglicherweise ein Sein, vielleicht in Wahrheit ir-
real, vielleicht zwar real möglich, aber von Hindernissen verstellt. So-
mit droht allem Wunschleben eo ipso das Scheitern, d.h. die Nicht-
erfüllung seiner innersten Strebungsdynamik, die Enttäuschung. Hält
der Enttäuschte an seinem Wunsch fest, dann leidet er notgedrungen.
Er leidet also nicht, weil sein Verlangen unerfüllt bleibt, sondern weil
er trotz der Unerfüllbarkeit daran festhält. Dieses Enttäuschungsleiden
wird in all jenen Fällen unausweichlich, wo es sich um existenzielle
Wünsche handelt, also um solche Wünsche, die an unsere Existenz
und an unser (unaufgebbares) Selbstverständnis gebunden sind. Ge-
wiss, auch sie können losgelassen werden, der Wunsch zu leben (zu
essen, zu trinken, Mensch zu sein etc.) kann durchaus verneint werden,
aber wohl kaum ohne einen Kampf gegen die vitalen Gegenkräfte, die
ins Leben zurückziehen.

Das Leiden droht dem Wunschleben aber keineswegs nur »von
außen«, von der Nichterfüllung seiner Ziele her. Im Gegenteil verdankt
sich eine Unzahl an Leiden dem Wunschleben selbst. Denn das
Wunschleben kann in dreierlei Weise unangemessen bzw. unrealistisch
sein:
– Erstens kann ein Verlangen zu stark, zu drängend, zu ungeduldig
sein und etwas wollen, was sich jetzt noch nicht oder jetzt nicht so
einstellen kann.

210

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Zweitens kann ein Verlangen zu schwach sein und etwa im Ange-
sicht eines Hindernisses an sich zweifeln oder gar resignieren.

– Drittens kann sich ein Wunsch ein falsches, unangemessenes Ziel
gewählt haben, so z.B. wenn Jugendliche einer »Schnüffelsucht«
verfallen und ihre Gesundheit ruinieren oder wenn der Geschlechts-
trieb entweder (auf natürliche Weise) auf ein widernatürliches Ziel
oder auf unnatürliche Weise (auf ein natürliches Ziel) gerichtet ist.
In diesen Fällen spricht man in der Psychopathologie vom perver-
tierten Wunschleben. Bekannte Perversionen vom ersten Typ sind
die Sodomie, vom zweiten Typ der sexuelle Sadomasochismus.

Es handelt sich also, wie man sieht, um die Grundkonstellationen des
Zuviel, Zuwenig und des Verkehrten, Unangemessenen, in denen sich
das leidvolle Wunschleben ausprägen kann. Nicht wünschen, fordern,
verlangen zu können ist durchaus eine Not, ja eine Krankheit, so etwa
bei vielen depressiven Menschen, die in ihrer Selbstnegation und
ihrem niedergeschlagenen Selbstwertgefühl für sich nichts in An-
spruch nehmen dürfen. Ebenso sind zur pathologischen Leidenschaft
entfesselte Wünsche, nennen wir sie »Begierden« oder Süchte, de-
struktiv und erzeugen Leiden. Alkoholsucht, Drogensucht, Sexsucht,
Konsumrausch usw. überfordern den Menschen, untergraben vor al-
lem seine leibliche Substanz und führen zu Krankheit und Tod. Enttäu-
schung, Ungeduld, Unduldsamkeit (in die eine große Portion Ärger
und Aggression gemischt ist), Begierde, Sucht, Perversion samt ihren
Entzugpendants sind typische Formen des leidvollen Wunschlebens,
die im Alltag, in der Medizin und Psychotherapie eine fundamentale
Rolle spielen. Hinzu kommen normalpsychologisch die quälende
Sehnsucht, die gescheiterte und doch nicht losgelassene Hoffnung, die
fragwürdige oder erschütterte Zuversicht, die Verzweiflung in Hinsicht
ihrer Hoffnungslosigkeit und der Verlust des Grundvertrauens. Selbst
die Angst gehört hierher, insofern sie als die Gestalt eines negativen
Wunsches gelesen werden kann, nämlich als den Wunsch, dass die ge-
fühlte Drohung nicht eintreten möge.

Eng mit dem Wunschleben hängt zusammen, was die Psychiatrie
»Antriebsstörung« nennt und, da das Konzept des Antriebs sehr un-
eindeutig ist, vielfach umstritten ist. Dass alle Lebewesen »angetrie-
ben« sind bzw. von vielerlei Kräften getrieben werden, lässt sich nicht
leugnen, aber welche und wie viele es sind, ist schwer zu bestimmen.
Grundsätzlich muss man zugeben, dass jede Fähigkeit des Menschen,
selbst das reine Denken (z.B. in Form der Neugier, des Interesses), eine

211

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aktive, darum treibende Potenz besitzt. Es gibt nichts, das uns nicht
dynamisieren könnte. Der Fehler besteht wohl am ehesten darin, alle
Kräfte auf ein Prinzip zurückführen zu wollen, diese typische Tendenz
aller Wissenschaft und vor allem aller wissenschaftlichen Sekten-
bildung. Im Allgemeinen wird der »Antrieb« in der Psychiatrie eher
vitalistisch verstanden, und zweifellos wirken im Organismus, im Leib
viele treibende Kräfte, so der Atmungstrieb, der Trinktrieb, der Nah-
rungstrieb, der Ruhe- und Schlaftrieb, der Fortpflanzungstrieb, der
Bewegungstrieb, der Flucht- und Angriffstrieb u.v. a.m. Bei vielen psy-
chischen Störungen können sie darniederliegen und zu meist depressi-
ven Lebenshemmungen führen. Es wäre aber zweifellos eine unange-
messen naturalistische Einengung, den Antrieb nur auf die leiblichen
Triebe zu beschränken. Und da ist an erster Stelle das gewiss schon aus
dem Unbewussten drängende Wunschleben zu nennen, denken wir et-
wa nur an die Sehnsucht des Säuglings nach der Nähe der Mutter, den
Wunsch zu kommunizieren, Dinge zu beherrschen, den aufrechten
Gang zu erwerben, sprechen zu können usw., längst bevor er diese
Wünsche explizieren kann. Ohne diesen Antrieb, der aus der Mitte
der Psyche entspringt, wäre jedes Leben, auch jedes höhere geistige
Leben unmöglich. Da aber Leben aufgrund dieser Antriebe »Bewe-
gung« ist, impliziert alles Streben, Treiben und Drängen die Unruhe,
von innen heraus, im Grunde unaufhörlich. Das erkannte Buddha
(1998), und nicht von ungefähr setzte er am Wunschleben und an der
Aktivität überhaupt an, um die Quelle aller Leiden zu tilgen. Wer nicht
wünscht, wer nichts will, kann nicht leiden – aber er kann auch nicht
leben!

6.3.2. Die Leidensgestalten des Stimmungslebens

Die menschliche Existenz ist immer gestimmt, das ist eine zwar nicht
neue, aber von der Existenzphilosophie zu Recht betonte Wahrheit. Ob
es eine einzige oder mehrere Grundstimmungen gibt und welche das
sein soll, ist allerdings fraglich. Sicherlich tritt die Angst, wie schon
Kierkegaard in »Der Begriff der Angst« (1844) sieht, im faktischen
Leben des Menschen früh auf und spielt eine führende Rolle. Ihre Ver-
absolutierung, etwa durch Heidegger (Sein und Zeit 1927, §40),
scheint aber zweifelhaft. Logisch kann sie unmöglich die »Urstim-
mung« des Menschen sein, da nur jenes Wesen Angst haben kann,
das da sein will, also den Wunsch hat zu leben. Nur wer zu sein

212

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wünscht, kann sich um sich ängstigen. Damit nicht genug kann nur der
wünschen zu leben, der an das Leben glaubt, dem Leben, ja dem Sein
überhaupt zutraut, positiv, wünschenswert, tragfähig zu sein, und auf
diese Weise dem Leben vertraut. Ohne ein ganz basales, meist nicht
bewusst erlebtes Lebensvertrauen, ohne einen ganz fundamentalen
Lebensglauben wäre Lebensangst unmöglich!Und so ist es auch, wenn
wir uns bei der Erfahrung Auskunft holen. Schon der Säugling setzt
sein ganzes Vertrauen vor allem in die erste Bezugsperson, weit weni-
ger in irgendein Ding, ja nicht einmal in seinen Leib, dessen Beherr-
schung er sich mühsam erkämpfen muss. Hier offenbaren sich spontan
die tiefe Personalität des Menschen, sein noch unbewusstes Ich und
seine noch völlig unreflektierte, nichtsdestotrotz mächtig wirksame
Du-Bezogenheit.

Auch im Leben der Stimmungen gibt es ein Zuviel, Zuwenig und
das Unangemessene. In der Regel sind sie nicht primär auf ein Objekt
gerichtet, sondern beziehen sich unmittelbar rekursiv auf den Betrof-
fenen selbst. Das zeigt die Sprache schön an, wenn wir sagen: »Ich bin
traurig, wütend, ängstlich, hoffnungsvoll usw.« Das gilt natürlich auch
im Falle, dass diese Versprachlichung noch nicht möglich ist. Der häu-
fige Fehlschluss, wonach nicht ist, was noch nicht expliziert werden
kann, muss daher zurückgewiesen werden. Die Rekursivgestalt der
Stimmung ist nun zwar eine Form der Reflexion, aber keine kognitive,
keine explizit begriffliche, sondern eine emotionale: »Ich fühle mich
traurig.« Daher ist sie meist nicht so bewusst, auch für den Erwachse-
nen nicht immer bewusst fassbar und ausdrückbar. Reflexive Intentio-
nalität darf also nicht auf das intellektuelle Leben beschränkt werden,
sie ist auch unmittelbar als Wollen und als Fühlen möglich. Durch die
emotionale Rekursion wird nun der fühlende Mensch unmittelbar in
sich befestigt, ja er schließt sich dadurch an sich an und oft in sich ein,
das sehen wir besonders bei pathologischen Stimmungen, in die der
Mensch geradezu versinken kann. Eine abgrundtiefe Traurigkeit kann
so mächtig werden, dass die sinnliche Wahrnehmung der Welt, ja des
eigenen Leibes erlischt, wenigstens für Augenblicke. Zweitens bewirkt
die Rekursivität der Stimmungen ein seelisches Fundament, das die
permanenten Wechsel des Lebens trägt. Ohne irgendwelche (meist
positiven) Grundstimmungen wäre Leben kaum möglich, auch wenn
wir uns ihrer nicht bewusst werden. Drittens färben sie alles ein, was
wir denken und tun, ja sie eröffnen, wie Heidegger (1979, §29,
S. 134 ff.) betont, einen fundamentalen Sinn- und Verstehenshorizont.

213

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch übertreibt Heidegger, wenn er alles Denken und Erkennen von
Stimmungen bzw. Befindlichkeiten abhängig sein lässt. Das ist so
durchaus nicht der Fall, denn es ist möglich, dass wir einen Erkennt-
nisprozess erfolgreich vollziehen, obwohl wir nicht entsprechend
gestimmt sind. Auch beachtet Heidegger nicht genügend, dass Stim-
mungen das Denken sehr stark beeinträchtigen und verzerren können.
Stimmungen sind ja naturgemäß sehr persönlich, »subjektiv« und
müssen um der Objektivität des kognitiven Lebens willen immer
kritisch betrachtet werden. Schließlich und endlich bewirken Stim-
mungen durch ihr eigenartig ausstrahlendesWesen fast immer um sich
herum bestimmte oder unbestimmte Atmosphären und wirken so ein-
dringlich an der Gestaltung der Welterfahrung, zumal der Begegnun-
gen und Beziehungen der Menschen untereinander mit.

Wer darum nicht gestimmt ist, sprich eine Stimmungsleere erlei-
det, der verliert erstens den unmittelbaren Kontakt zu sich selbst, er
spürt sich nicht mehr, aber er verliert auch den gefühlten und so erst
erfüllten Kontakt zur Welt. Es verwundert darum nicht, dass die »Ge-
fühllosigkeit«, die emotionale Anästhesie zu den quälendsten Leiden
gehört, die denkbar sind: Der Mensch ist tot bei lebendigem Leibe, er
erlebt sich wie eine denkende Maschine, seiner selbst zutiefst entfrem-
det und daher fremd. Das entsprechende Dennoch-Gefühl ist dann das
Grauen.

Weniger quälend, doch immer noch sehr leidvoll sind alle jene
Zustände, in denen sich eine negative Stimmung verabsolutiert und
den ganzen Menschen in Beschlag nimmt, so im Falle der panischen
Angst, der abgrundtiefen Traurigkeit, der grenzenlosen Verzweiflung,
des alles zerfressenden Neides, der Verbitterung, des Grams, der un-
endlichen Sehnsucht. Jedes Gefühl kann Stimmungscharakter anneh-
men, aus einem bloßen Akt oder Einzelvollzug in einen Dauerzustand,
eine Gefühlshaltung übergehen. Wenn sich diese Transformation an
einem leidvollen Gefühl vollzieht, haben wir eigentlich immer eine
Pathologie vor uns, was beweist, dass nur die lebensvollen, erfüllten,
positiven Gefühle auf natürliche Weise dauerhaft sein können. Immer
zufrieden, immer gelassen, immer dankbar zu sein, schließt keinen
seelischen Widerspruch ein, dagegen immer ärgerlich, unzufrieden,
verbittert, hoffnungslos sein schon. Man könnte daraus einen emotio-
nalen kategorischen Imperativ formulieren.

Wegen ihres zuständlichen Dauerwesens eignet den negativen,
leidvollen Stimmungen ein eigenartiger Lastcharakter, etwa im Gegen-

214

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


satz zur »brennenden« Eigenart der Wunschgefühle. Sie vermögen al-
les Leben, das seelische, geistige, ja das soziale und leibliche geradezu
zu erdrücken, zu verdüstern, zu verengen, während die positiv-freud-
vollen Stimmungen das Leben leicht machen, weiten, heben, durch-
strahlen. Wie alle Gefühle wirken auch die Stimmungsgefühle in be-
sonderer Weise auf den Leib, seine Empfindungen und Funktionen.
Der Grund ist folgender: Alle Funktionen des Leibes vollziehen sich
keineswegs, wie eine allzu naturalistische Leibphilosophie meint, völlig
autonom, sondern bedürfen der Erweckung und Belebung durch das
Gefühlsleben. Außerdem gehorchen die leiblichen Funktionen einer
zirkulären Rhythmik, die durch das Gefühlsleben wenn zwar auch
nicht originär verursacht, so doch ausgelöst, »getriggert« wird. Das
beweisen in klassischerweise die Funktionshemmungen bei vielen de-
pressiven und Angststörungen, das Erliegen der Verdauung, die Herz-
rhythmusstörungen, die Atemeinengung, die Störung des Schlaf-
rhythmus u.v. a.m. Doch auch umgekehrt bewirkt ein Übermaß an
Stimmungsdynamik, z.B. eine chronische Ängstlichkeit, ein chro-
nischer Ärger, eine Konfusion der leiblichen Funktionsrhythmik. Man
übertreibt nicht, wenn man behauptet, der Leib sei auf die Gestaltung
durch seelische Akte und Zustände angelegt, im Übrigen schon vor-
menschlich. Nur so wird verständlich, dass der tierische Leib schon an
sich offen für die Weiter- und Umbildung durch die spezifisch seelisch-
personale Geistigkeit des Menschen ist und damit zum typisch
menschlichen Leib wird, schon physisch, erst recht dann in seiner kul-
turellen Überformung durch Einritzungen, Tattoos, Einfärbungen,
Kleider, Schmuck usw.

6.3.3. Die Leidensgestalten des Affektlebens

6.3.3.1. Die überwiegend bejahenden Affektleiden

Vielleicht am bedeutungsvollsten differenziert sich das Leiden im Ge-
fühlsleben und da im Affektleben, in den reaktiven Gefühlsgestalten
aus. In der Trauer und ihren verwandten Gefühlen, etwa in der Weh-
mut, z.T. in der Sorge, in gewissen Formen der Depression usw.,
herrscht zweifellos die Bejahung des Leidens vor, und das Aufbegehren
steht zurück. Das Spektrum reicht von der einfachen emotionalen Hin-
nahme über die Selbstveränderung (Akkomodation nach Piaget 1988,
S. 32–38) bis zur emotionalen Unterwerfung und Selbstaufgabe, der
Selbstdemütigung z.B.

215

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3.3.2. Die überwiegend verneinenden Affektleiden

Auch bei den Affektgefühlen kommt es zu einer Polarisierung inner-
halb dieser Gruppe: Wir haben auf der einen Seite die aggressiven
Wutgefühle, die das Leidobjekt angreifen, vertreiben, verändern oder
vernichten, während auf der anderen Seite die typischen Angst-, d.h.
Fluchtgefühle mit ihrem großen Spektrum stehen, das von der Befan-
genheit, vom Zaudern und Zögern über die Schüchternheit, Unsicher-
heit, Verschämtheit, Ängstlichkeit, Furchtsamkeit bis zur Angst, zum
Schrecken, zum Entsetzen und Grauen reicht. Auch der Ekel ordnet
sich wohl in diese Gruppe ein (vermischt mit einer aggressiven Kom-
ponente).

6.3.3.3. Die verzweifelten Affektleiden

Schließlich können sich die Gefühle die Waage halten, und es entste-
hen alle Formen der Verzweiflung, zu denen wohl auch manche For-
men der Sorge, dann der Gram, die Verbitterung, die Resignation, das
Scham- und Schuldgefühl, die reuige Zerknirschung und die schwere
Depression gehören.

Selbstverständlich vermischen sich die Gefühlsgruppen oft. So
kann eine Angst Verzweiflungscharakter annehmen, in der Scham wü-
tet immer die Angst usw. Ja das Leben lehrt uns, dass sich alle drei
großen Lebenszweige des Leidens endlos neuartig verflechten können,
immer feiner, immer bunter, sodass eine Systematisierung ab diesem
Punkt schon sehr fragwürdig wird. Dagegen scheint, dass mit der hier
vorgelegten Gliederung die Fülle des Lebens und Leidens im Ganzen
doch noch mehr erhellt als verzerrt wird. Allerdings habe ich die Indif-
ferenz-, Zufriedenheits-, Glücks- und Erfüllungsgefühle darin unbe-
rücksichtigt gelassen; mit ihnen würde der Gefühlskosmos erst voll-
ständig und rund. Doch das überschreitet bei weitem die in dieser
Arbeit gesetzten Grenzen, eben die Grenzen des Leidens.

6.4. Die Zeitlichkeit der vollwirklichen Leidensgestalten (Teil 2)

Die Aufhellung der logisch-überzeitlichen Struktur der eigenartigen
Leidensgestalten bahnt uns auf zwanglose Weise den Weg zu ihrer
besonderen eigenartigen Zeitlichkeit. Denn es ist unbestritten, dass
sich alle angeführten Leidensgestalten, vor allem die emotional-dyna-
mischen, in der sukzessiven Zeit erstrecken. Dabei machen wir die

216

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wichtige Beobachtung, dass jede Leidensgestalt durch ihre jeweilige
Dynamik und Struktur eine ihr eigene Zeitlichkeit schafft und gestal-
tet. Damit wird klar, dass es unmöglich ist, unmittelbar Zeit zu stiften,
Zeit zu synthetisieren, wie so manche Zeittheorien nahe legen, son-
dern vielmehr gilt, dass sich das Lebendige in seiner konkreten Fülle
und seinen konkreten Möglichkeiten selbst ergreift, vollzieht und eben
darüber, also mittelbar, Zeit gestaltet. Zeit ohne Gehalt kann nicht kon-
stituiert werden – der Gehalt aber muss gesetzt, d.h. ergriffen, getan,
vollzogen, geschaffen werden. Darum ist es irreführend zu sagen, der
klinisch Melancholische bleibe zeitlich hinter sich zurück oder könne
die genetisch-künftige Zeit nicht gestalten, denn in Wahrheit kann er
sich nicht mehr in seinem existenziellen Gehaltspotential ergreifen
und vollziehen, er kann nicht mehr wollen, nicht mehr Ziele setzen,
nicht mehr »sich tun«, »entwerfen« – und eben auf diesem Wege nicht
»auf der Höhe seiner Zeit bleiben«.

Ich will an dieser Stelle nicht alle möglichen Leidensgestalten in
ihrer Zeitlichkeit untersuchen und beschränke mich daher auf einige
wenige, vor allem emotionale Beispiele. Es liegt auf der Hand, dass hier
ein unbegrenztes phänomenologisches Material der Durcharbeitung
harrt.

Beginnen wir mit dem Extrem der Gefühlsapathie, die bei vielen
klinischen Leiden angetroffen wird, so fällt sofort die eigenartige
»Zeitstase« dieses Leidens auf. Der Betroffene scheint wie gefangen in
einer nicht mehr wandelbaren bzw. aktiv veränderbaren Zeitfalle zu
sitzen: »Man kann nichts mehr machen.«, »Alles ist sinnlos.« – die Zeit
steht still und alles, selbst das Kommende, ist von der Vergangenheit
kontaminiert, gilt als »das Immer-Gleiche« und mutet als je-schon-ver-
gangen an. Neues scheint unmöglich. Bewegte Gegenwart und leben-
dig-offene Zukunft sind nicht mehr erlebbar. Das schließt nicht aus,
dass sich solche Menschen wie getrieben fühlen, gequält von einer un-
erträglichen Unruhe. Denn erstens ist ein Stillstand niemals vollstän-
dig und absolut (da ja das Gefühl des Stillstands als Gefühl schon ein
Minimum an Bewegung impliziert), und also die Dennoch-Bewegung
wie ein Zwang erlebt wird; und zweitens haben diese Menschen be-
rechtigterweise das quälende Gefühl, immer »zu spät« zu sein, dem
eigenen Leben, seinenMöglichkeiten und Aufträgen hoffnungslos hin-
terher zu laufen. Lähmung kippt dann leicht in Unruhe und Raserei
um, die Zeit erhält manische Züge, die sich so aufschaukeln, d.h.
selbstaffirmativ verstärken, dass daraus tatsächlich ein manischer Zu-

217

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand, also das andere Extrem des Leidens, hervorgeht und mit ihm das
Phänomen der rasenden »Zeitflucht«.

Wenn es dem Betroffenen gelingt, ein unaufhebbares Leid, etwa
einen Verlust, teilweise oder überwiegend zu akzeptieren, dann stellt
sich naturgemäß die Gestalt der Trauer ein. Da in ihr das Leid verarbei-
tet, »verdaut« wird, wird es von einer eher langsamen und kontinuier-
lichen Zeitbewegung charakterisiert: Der Trauernde »brütet« über sei-
nem Leiden; er beschäftigt sich innerlich-reflexiv damit; er hängt
seinem Verlust nach und »ruminiert« ihn. Während am Anfang eines
Verlusterlebnisses meist ein heftig-stechender und aufbegehrender
Schmerz gefühlt wird, beobachten wir eine beträchtliche Verlang-
samung dieser Bewegung, wenn der akute Schmerz in einen »chro-
nischen« Trauerschmerz, ja in eine Trauerlast übergeht. Nicht umsonst
spricht man von einem Trauerjahr, denn die Trauer braucht Zeit, sie
dauert, und sie nimmt sich die Zeit, ja sie verlangsamt sie, um ihre
Integrationsarbeit besser leisten zu können.

Eine deutlich andere Zeit- und Raumgestalt zeigt die Angst: Sie
flieht vor einer Bedrohung, verkriecht sich, macht sich klein und will
unsichtbar werden, »im Boden versinken«, besonders im Falle der
Schamangst. Außerdem sucht sie Schutz, entweder bei Stärkeren oder
in irgendwelchen »Bunkern«. Nicht von ungefähr kann sich die Angst
so eingraben, dass ein Zugang zu ihr – physisch wie psychisch – un-
möglich wird. Der Fluchtimpuls weist zumeist eine heftige, rasche
Bewegung auf, denn es geht ja darum, schnell aus einer realen oder
vermeinten Gefahrenzone zu entkommen. Dennoch gibt es Angst-
gestalten, die sich allmählich ankündigen und ausbreiten, dann däm-
mert nur langsam, was da heraufzieht. Während die Angstformen des
Schreckens und Entsetzens blitzartig einschießen, entfaltet sich das
Grauen eher aus der Tiefe, auf breiter Front und allmählich. Wenn die
Angst durch Raschheit oder Größe überwältigt, dann kann sie das Be-
wegungspotential des Betroffenen lähmen – und die Zeit steht still,
aber in grenzenlos angespannter Weise, gleichsam wie ein Gummi,
der bis zum Äußersten gespannt ist und sogleich reißt.

Die Gefühle Zorn, Wut und Hass bieten das Bild einer raschen,
heftigen, aufbrausenden Bewegung. Im Gegensatz zur Angst fliehen
sie nicht vor der Gefahr, sondern greifen sie an, suchen sie zurück-
zuschlagen oder zu vernichten. Der Hass will vernichten, die Wut be-
gnügt sich mit der Vertreibung, der Zorn grenzt sich ab. Erreichen
diese Gefühle ihr Ziel, beruhigen sie sich relativ rasch. Das ist anders

218

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beim Ärger, einer Art gezügelter, gebremster Wut, die nicht in Hand-
lung übergehen mag, sondern im Betroffenen »knirscht«, d.h. sich re-
flexiv in ihn hineinwühlt. Der Ärger neigt zu stagnativ-anhaltenden
Zeitgestaltungen, weswegen er leicht chronifiziert und zur Verbitte-
rung wird.

In der Verzweiflung gelingt es dem Betroffenen weder, das Leid
hinzunehmen noch es anzugreifen. Er schwankt hin und her gerissen
zwischen zwei Extremen und dringt nicht zur Entscheidung durch.
Entsprechend ist er aufgewühlt und bleibt dennoch nach außen oft
unbewegt und handlungsunfähig. Die Zeitgestalt erscheint wie eine
Oszillation, die bis zum Zerreißen gespannt und aufgepeitscht ist. Da-
rum sind diese Leiden mit die furchtbarsten – sie zerreiben den Leiden-
den förmlich, psychisch wie physisch und zeitigen, wenn anhaltend,
wohl immer psychosomatische und psychosoziale Schäden. Nach au-
ßen wirken die Verzweifelten oft apathisch, aber sie sind in einem »wü-
tenden« Aufruhr, der allerdings jederzeit entweder in die Apathie oder
in die Hyperpathie umschlagen kann.

Letztere lässt sich als eine Art emotionale Explosion beschreiben
und imponiert auch in der Regel als Gefühlschaos. In ihm schlägt der
Betroffene wild und wahllos um sich, nicht unbedingt auch physisch,
aber sehr oft. Die lenkenden Willens- und Vernunftkräfte werden von
einer rasenden Angst, Wut und Verzweiflung außer Kraft gesetzt und
suchen sich, egal wie, Luft zu machen. Naturgemäß kann dieser Zu-
stand nicht lange anhalten, führt er doch bald zu Erschöpfung und Zer-
störung, die sich selbst begrenzen. Oft steht darum am Ende auch das
Nichts, der Tod, die Erschöpfung, die Friedhofsruhe – und der Leidens-
kreis schließt sich in der Apathie.

Während es sich bei den letztgenannten Leidensgefühlen um die
leidvollen Reaktionsgefühle, die so genannten Affekte handelt, die
immer auf ein Geschehenes, also Vergangenes reagieren, beziehen sich
die wunschhaften Strebungsgefühle wie Wunsch, Sehnsucht, Begierde,
Verlangen, Sucht auf die Zukunft, und die zuständlichen Stimmungen
wie Ängstlichkeit, Zufriedenheit, Heiterkeit, Bitterkeit usw. auf die
Gegenwart. Entsprechend gestalten sie im Leiden den Mangel und die
Zeit. Während die affektiven Reaktionsgefühle an einer unbewältigt-
lastenden Vergangenheit leiden und eine sehr heftig-rasche und kom-
primierte Zeit gestalten, leiden die wunschhaften Strebungsgefühle an
einer unerreichbaren Zukunft bzw. einer unerfüllbaren Gegenwart und
gestalten eine vorwärts ziehende, sich dehnende Zeit. Die leidvollen

219

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Stimmungen dagegen leiden an einer unerträglichen Gegenwart mit
einem meist lastenden Charakter und einer stagnativen Zeitlichkeit.

Natürlich müssen alle genannten Gefühlsgruppen des Leidens
nicht so, wie dargestellt, aufeinander folgen. Es gibt alle denkbaren
Folgeordnungen, und dennoch sind gewisse Aufeinanderfolgen nicht
ganz zufällig, sondern bilden einen Leidensbogen in der Zeit. Zwei
solcher »Großbögen« stellen das (später noch genauer zu betrachtende)
Rubikon-Phasenmodell nach Heckhausen und die Phasen des Trauer-
oder Leidensprozesses mit ihren je typischen Gefühlen dar. Den Phasen
von Heckhausen (1963, S. 604–628) – Bedürfnisspannung, Motivbil-
dung, Intentionsbildung, präaktionale Handlungsvorbereitung, Hand-
lungsausführung, Desaktivierung der Handlung – entsprechen in etwa
die Gefühle Verlangen, Wunsch, Mut und Entschlossenheit, Umsicht
und Achtsamkeit, »Wut« und energische Durchsetzung und schließlich
Befriedigung, Zufriedenheit, Glück, Dankbarkeit, Glück.

Im Falle des Trauer- und Leidensprozesses liegen die Gefühlsver-
hältnisse etwas anders: Der ersten Phase, der Störung-, Affektions-
oder Erleidensphase, entspricht oft ein Gefühl der Überraschung, der
Überwältigung oder der Unsicherheit und Angst. In der zweiten oder
Durchleidensphase werden oft ambivalente Gefühle evoziert wie
Angst, Enttäuschung, Scham, Schuld,Wut, Reue, Hoffnung, Verzweif-
lung usw., also ein Gefühlschaos, das auf eine Krisis zutreibt, in der es
den Mut zur Entscheidung braucht oder zum Verzagen kommt. In der
dritten oder Ausleidensphase gestaltet sich die Gefühlssphäre je nach
dem Ausgang. Stagniert das Leiden, dominieren Gefühle der Verzweif-
lung, des Unerträglichen, der Qual, der Last; wird das Leiden bewältigt,
stellen sich Gefühle der Erleichterung und Zufriedenheit, der Hoff-
nung und Dankbarkeit ein; und endet das Leiden in Sterben und Tod,
dann dominieren Gefühle der Hoffnungslosigkeit, der Resignation
oder der Ergebung.

Machleidt (2002, S. 103–122) hat mit seinem Modell einen ande-
ren Vorschlag gemacht: Nach ihm beginnt der ideale Gefühlsprozess
mit der »Hungerphase« (womit er wohl Verlangen bzw. das Bedürfnis
überhaupt meint) und wird von den Phasen Angst, Wut, Trauer und
Freude gefolgt. Wie begründet er dies? Nun, wenn wir ein Bedürfnis
verspüren, dann werden wir vom Gefühl des Verlangens, der Begierde,
also von Wünschen angetrieben, deren Ziel eine Erfüllung ist. Solange
diese Erfüllung noch ungewiss ist, und Hindernisse die Erfüllung in
Frage stellen, kann sich das Gefühl der Unsicherheit oder sogar Angst

220

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einstellen. Erkraftet sich der Mensch und sucht seine Wünsche zu rea-
lisieren, dann muss er entschlossen oder sogar »mit Wut im Bauch« die
Widerstände überwinden und die Bedingungen für die Wunschbefrie-
digung schaffen. Hat er dies erreicht, dann mag sich ob der Relativität
aller Wunschbefriedigung so manche Ernüchterung oder sogar Trauer
einstellen. Denn jedes Handeln und Durchsetzen von Plänen und Zie-
len impliziert den Verzicht auf unendlich viele andere Möglichkeiten.
Schließlich aber, wenn der Betroffene seine Endlichkeit und die Vorläu-
figkeit aller seiner Realisationen akzeptiert und den unendlich vielen,
nicht zu verwirklichenden Möglichkeiten entsagt, kommt Freude über
das Dennoch-Erreichte auf. Wie man sieht, gleicht dieses Modell sehr
stark dem Rubikon-Modell und weicht vom Leidensprozess ab, was
ganz natürlich ist. Denn Machleidts und Heckhausens Modelle impli-
zieren nicht unbedingt die Ausgangssituation echten Leidens, sondern
nur eines Bedürfnismangels, der erst dann zum Leiden wird, wenn
entweder die Bedürfnisbefriedigung aussichtslos erscheint oder der Be-
troffene einen echten Schaden, ein psychisches oder physisches Trauma
erleidet.

7. Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden

Blicken wir zurück, dann lassen sich nun zwei große Systematiken –
die Vielfalt der Bedürfnisse und die Ordnung der drei Lebenszweige –
zwanglos zusammenführen. Denn offensichtlich ist der pragmatische
Lebenszweig – das Willensleben – mit dem Autonomiesystem, der
theoretische Lebenszweig – das Verstandesleben – mit dem Explorati-
onssystem und der poietisch-gefühlsmäßige Lebenszweig mit dem
Bindungssystem nahezu identisch. Da jeder dieser Zweige einen spezi-
fischen Selbstwert impliziert, lässt sich auch das Selbstwertsystem in
natürlicher Weise darin unterbringen. Denn in einer gelungenen Tat-
handlung wird das Selbstwerterleben nicht weniger aktiviert und
gehoben als in einer gelungenen Erkenntnisleistung oder in einer glü-
ckenden Liebesbeziehung. Dagegen bilden die physiologisch-leiblichen
Bedürfnisse ein eigenes System, das jenen drei Lebenszweigen höchs-
tens in analoger Weise zugeordnet werden kann – das aber sehr wohl!
Denn dem psychischen Tatleben entsprechen vom Leibe her die vor-
menschlichen »Handlungen«, so vor allem die einfachen und die kom-
plexen Reflexe (Instinktmuster); dem psychischen Erkenntnisleben die

221

Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vormenschlichen Erkenntnisleistungen, so vor allem die Sinnesleistun-
gen und die instinktiven Orientierungen; und den poietischen Gefühls-
und Beziehungsgestaltungen die vormenschlichen lust-unlustvollen
Lokal-, Vital- und Drangempfindungen, also z.B. angenehme lokale
Wärmeempfindungen, vital-allgemeine Frische- und Kraftempfindun-
gen und sexuelle Drangempfindungen. Und in der Tat vermag eine
»Metaphysik der Empfindungen« (nicht zu verwechseln mit den Ge-
fühlen!) alle animalischen Sinnesempfindungen, also die drei Gruppen
der lokalen, vital-allgemeinen und dranghaften Leibesempfindungen,
als Ausdruck nichtmenschlicher seelisch-geistiger Gefühlsbildungen
aufzuzeigen, wenn auch nicht innerhalb der Grenzen der Phänomeno-
logie.

Durch diese Klärung und Vereinfachung lassen sich die drei Le-
benszweige mit der Leidenslehre sinnvoll verknüpfen. Und da liegt es
auf der Hand, dass jeder Lebenszweig bzw. die ihm zugrunde liegende
seelische Kraft leiden, also behindert, gehemmt, verwirrt, ja beschädigt
werden kann. Entsprechend bilden sich drei Grundleiden des Lebens
heraus, die ich im Folgenden kurz beschreiben will.

Immer dann, wenn vorwiegend das eigenartige Tatleben betroffen
und beeinträchtigt ist, stehen die pragmatischen Leiden vor uns. Sie
umfassen alle Leiden, die die Momente, Aspekte und Komponenten
des Tatlebens betreffen, also den Willen mit seinen Wirkungen – den
Vorsatz, die Entscheidung, die Wahl, den Entschluss, die Handlung, die
Selbstbehauptung, die Abgrenzung und die Durchsetzung. Wenn ein
Unternehmer vom Markt verdrängt wird, ein Regierungschef seinen
Kurs nicht durchsetzen kann, ein Koch das Essen verdirbt, wenn mir
an der Tür der Schlüssel abbricht, der Chirurg ein Tuch im Leib des
Patienten zurücklässt, ein Zwangskranker sich nicht entscheiden kann,
ein Depressiver resigniert – immer dann erfährt das Tatleben unmittel-
bar eine Behinderung, Hemmung oder einen Schaden und muss, falls
der Betroffene diese Übel nicht hinnimmt, leiden. Ärgert sich dagegen
ein Mensch beim Lösen eines Kreuzworträtsels, berechnet ein Tech-
niker die Daten einer Maschine falsch, klagt ein Alzheimerpatient über
Gedächtnisverlust oder erkennt ein Philosoph einen Fehler in seiner
Gedankenkette, der ein ganzes System zum Einsturz bringt, dann er-
fährt das Erkenntnisleben, die Theoretik, also alles, was mit Denken,
Erkennen, Orientierung, Erinnerung undWissen zu tun hat, unmittel-
bar eine Irritation, eine Hemmung oder gar einen Schaden und muss,
falls dieses Übel nicht hingenommen wird, im Sinne kognitiver Leiden

222

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


leiden. Schließlich kann alles irritiert, gehemmt oder beschädigt wer-
den, was mit der poietischen Welt der Gestaltung, also mit Gefühl,
Gefühlsausdruck (Mimik, Gestik, Lokomotion), Geschmack, Takt, Bil-
dung, Beziehungsgestaltung, Phantasie und künstlerischer Werkbil-
dung zu tun hat. Hier leidet das Gefühlsleben unmittelbar, es liegen
emotionale Leiden vor, etwa wenn bei einem Melancholiker die Mimik
erstirbt oder ein Borderlinepatient nur Gefühlschaos oder Gefühlsleere
erleben kann oder ein Künstler den rechten Ausdruck für sein Anliegen
nicht findet. Selbstverständlich verweben sich alle drei Lebenszweige
im Allgemeinen vielfältig und kompliziert miteinander und bringen
dann allseitige Lebens- und Leidensgestalten hervor. Einheit, Differenz
und Verflechtung dieser Gestalten sollen im nächsten Kapitel näher
beleuchtet werden.

8. Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und
das Leiden – Einheit und Grenzen dieser Verflechtung

Dass der Kern des Leidens, die dynamisch-dialektische Leidensdiskre-
panz, in allen Hauptlebenszweigen vorkommt, darf als bewiesen gel-
ten, auch hätte das Gegenteil sehr verwundert. Und dass sich die
Hauptlebenszweige bzw. alle Leidensdimensionen vielfach verflechten,
verweben, verwickeln, ja verwirren können, lehrt zur Genüge die Er-
fahrung.

Doch stellt sich die Frage, wieweit diese Verflechtung im Men-
schenleben gehen kann und welche Daseinsgestalten dadurch gezeitigt
werden? Natürlich fragen wir dies auf dem Hintergrund des Leidens,
da ich vermute, dass die – rechte! – Verflechtung und Verwebung der
Lebenszweige keine Selbstverständlichkeit ist, sondern eine der höchs-
ten, sehr verletzlichen und anfälligen, vielleicht immer vorläufigen
Leistungen des Menschengeistes darstellt. Bedienen wir uns zunächst
wieder eines Beispieles, um unserer Fragestellung näher zu kommen.

Denken wir uns einen Ingenieur für Personenkraftwagen, der zu-
gleich den Ehrgeiz hat, ästhetisch ansprechliche, elegante Modelle zu
entwerfen. Wenn er seine Fahrzeuge auch noch selbst fährt und zur
praktischen Fortbewegung nutzt, dann haben wir, was wir suchten –
die innige Verbindung und Verflechtung der drei Hauptlebenszweige.
Denn dieser Mann ist zugleich und auf denselben Gegenstand bezogen
Theoretiker, Künstler bzw. Kunstgenießer und Praktiker, da er das Au-

223

Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


to erfindet (also gedanklich entwirft), es so schön und harmonisch wie
möglich, also kunstwerkartig zu gestalten sucht, und es praktisch, also
handelnd nutzt, um von einem Ort zum anderen zu gelangen.

Dieses Beispiel lehrt uns aber auch die Grenzen der Verflechtung
der drei Hauptlebenszweige: Denn während der Ingenieur sein Auto
erfindet, kann er es vielleicht noch künstlerisch gestalten, aber kaum
praktisch benutzen; und während er es praktisch nutzt, kann er nur
sehr eingeschränkt in seinen Gedanken tieferen theoretischen Erwä-
gungen nachhängen. Tut er dies aber, was ja in Grenzen während einer
Autofahrt möglich ist und fruchtbar sein kann, dürfte er wenig dazu
kommen, seine Fahrt ästhetisch zu genießen. Wir sehen: Die Verflech-
tung und Einheit aller drei Hauptlebenszweige ist zwar möglich und
vielfach tatsächlich, aber bleibt beschränkt, vor allem wenn in einem
oder zweien der Lebenszweige eine Vertiefung angestrebt wird!

Ja, die Vertiefung ist es, die uns Menschen zur Selbstbeschrän-
kung, zur Einseitigkeit in einem oder zwei der drei Lebensfelder zwingt.
Zwar können wir durch alle Felder spazieren und »auf allen Hochzeiten
tanzen«, doch schließlich bezahlen wir dies mit einem Dilettantismus.
Manche Menschen von großer Geisteskraft und Selbstdisziplin wie
Leonardo, Michelangelo, Leibniz und Goethe vermochten zwar auch
solch einen Dilettantismus zu leben, ja in vielen Bereichen gewaltig
empor zu schrauben, und dennoch erweist eine nähere Betrachtung
auch bei ihnen Vorzüge, Neigungen, Begabungen und Fertigkeiten, in
denen sie hervorragten, während sie in anderen zurückblieben.

Selbst das umfassendste Genie ist also unvermeidlich einseitig
und muss sich beschränken – der Mensch ist eben nie und nimmer
Gott, der in der Tat alle drei Lebenszweige in absoluter Weise in sich
vereinigt, sondern im besten, d.h. reifen und durchgeläuterten, Falle ist
er gottebenbildlich, mehr aber nicht.

Diese unumgehbare Einseitigkeit verlangt nun zwangsläufig Ent-
scheidung, Auswahl und damit die Verwerfung einer unendlichen An-
zahl von unlebbaren Möglichkeiten. Und das kann zu einem umso
schwereren Leid für den Menschen werden, je größer und tiefer, um-
fassend begabter und interessierter er ist. Ja dieser Not kann eine exis-
tenzielle Verzweiflung erwachsen, die in eine fundamentale Desorien-
tierung und Entscheidungsunfähigkeit mündet. Denn der Mensch soll
da Höchstes lassen und an Herrlichstem vorbeigehen – er muss sich
entscheiden, ob er im letzten Kern sein Leben am Guten, am Wahren
oder am Schönen ausrichten will, ob er primär Pragmatiker (z.B. Arzt,

224

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Priester, Rechtsanwalt, Politiker, Unternehmer usw.), primär Wissen-
schaftler oder primär Künstler bzw. Beziehungsmensch (wie viele
Frauen, gerade als Mütter) werden und sein will. Gewiss sollen wir
die Bereiche nicht gegeneinander ausspielen, aber einen Schwerpunkt
müssen wir setzen, sonst laufen wir Gefahr, in allem an der Oberfläche
zu verharren. Jeder Mensch muss für sich eine eigene und einmalige
Ordnung der Werte und Tätigkeitsfelder aufstellen (vgl. J. Hessen,
»Der Sinn des Lebens«, Kap. III, 1933), und die meisten tun dies auch
ganz spontan und unreflektiert. Anderen aber ist dies nicht in den
Schoß gelegt, sie müssen sich diese Wertung bewusst erarbeiten, er-
kämpfen, erringen und erleiden. Denn im Grunde sind sie es, die ir-
gendwie unbestimmt fühlen, dass die drei Hauptlebenszweige im Al-
lerletzten zuinnerst zusammengehören und bis zur vollständigen,
ungehinderten Durchdringung gesteigert werden sollen. Und sie haben
Recht! Doch Unrecht haben sie darin zu meinen, dies könnte in der
Welt, im Zeitlich-Endlichen geleistet werden. Ihnen stellt sich daher
die tiefe Daseinsaufgabe zu erkennen und anzuerkennen, dass diese
innigste und tiefste Einheit allein im Ursein Gottes verwirklicht ist,
und also nur dort erstrebt werden kann, allerdings durchaus jetzt
schon, in Zeit undWelt, in Ausnahmefällen verwirklicht werden kann,
und zwar als mystische Kontemplation.

Damit erweisen sich diese um die letzte Einheit aller Lebenszwei-
ge ringenden Menschengeister als religiöse Genies, denn nur in Gott
und seiner von ihm gewährten Erfahrung kann die Einheit des Guten,
Wahren und Schönen für uns erlebte Wirklichkeit werden. Darüber
allerdings hat der Mensch keine Verfügungsgewalt, er kann um diese
Anschauung nur bitten, sie auch gewiss sorgfältig durch alle Arten
der Selbstveredelung vorbereiten, aber ansonsten muss er warten
und dulden.

Doch bereits auf weit niedrigerem Niveau wissen wir um diese
Mühe der rechten Gewichtung, Beschränkung und Bündelung unserer
vielfältigen Interessen: Es handelt sich um das Problem der »Verzette-
lung«. Man tut dies, dann jenes, dann wieder dies, erreicht nichts Hal-
bes und nichts Ganzes, und zum Schluss hat man Zeit und Kraft
vergeudet. Dem steht dialektisch das Gegenbild der starren Vereinsei-
tigung, der regelrechten Beschränktheit, ja Borniertheit gegenüber, die
nichts mehr außer ihrem schmalen Leisten kennen will. Diese Extreme
lehren uns die Notwendigkeit einer goldenen, jener schon von Aristo-
teles (1983, S. 45 ff.) ermittelten rechten, weil maßvoll-beweglichen

225

Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mitte, die je nach Lebenssituation sich eher jener oder dieser Seite der
Extreme annähert.

Dass dies nicht leicht fällt, dem Irrtum und vielfältigen Störungen
ausgesetzt ist, und damit oft viel Leid stiftet, liegt auf der Hand. Uns
Menschen ist der »Zusammenfall der Gegensätze«, jene berühmte
Coincidentia oppositorum des Nikolaus Cusanus (1967, S. 63), nicht
gegeben, das »rechte Schwanken« ist unser Erbteil, uns immer aufgege-
ben. Das aber bedeutet, dass wir zwar nie aufhören können und dürfen,
die Einheit der Hauptlebenszweige zu suchen und zu intensivieren, in-
dem wir uns etwa – wie der frühe Marx schon ähnlich träumte – mor-
gens als Handwerker oder Fischer, nachmittags als Künstler und abends
als Philosophen betätigen, doch immer mit dem Bewusstsein, dass die
letzte Einheit von uns nicht bzw. nur in der religiösen Gottbegegnung
erreicht werden kann. Denn wer sich mit Gottes Sein tränken, gar
durchtränken lässt, der erfährt das Gute, Wahre und Schöne selbst,
ineins, der lebt aus jener Quelle, die überhaupt erst jene Hauptlebens-
zweige des Seins ermöglicht und aus sich entspringen lässt.

Unser Glaube ist, dass eine Epoche angebrochen ist, in der es viel-
leicht zum ersten Mal auf breiter Front um den ganzen Menschen –
den Menschen der Tat, des Gedankens, des Werkschaffens und der rei-
chen Beziehungsgestaltung – geht. Diesen »uomo universale« suchen
wir in uns selbst und – wenn die Welt das Echo geben mag – um uns
her zu erwecken und zu fördern, so vor allem in der therapeutischen
Arbeit. Denn erst so, in der Teilnahme am Seinsguten, Seinswahren
und Seinsschönen bzw. als Einheit im Seinsheiligen werden wir zu
dem, was wir werden sollen: zum Ebenbild der Gottheit. Dass wir dies
nur annähern können, dass wir immer wieder davon abirren, dass wir
also die Erfüllung entbehren müssen, heißt leiden, und es kündigt sich
der in der Metaphysik zu erweisende Daseinszusammenhang an, dass
Leiden im Letzten die Unfähigkeit ist, die innerste und letzte Einheit
der Lebensmächte zu schaffen und zu leben. Wir sind »Geschiedene«,
Disparate in uns selbst und in der Welt, weil wir in uns selbst und in
der Welt »Verschiedene« sind. Von daher wird es wohl auch rühren,
dass wir von Toten sagen, sie seien »verschieden« – denn sie wurden
uns ganz Andere, unerreichbar Andere. Doch dieses unerreichbar An-
dere tragen wir schon zu Zeiten des Lebens in uns, irgendwie als Spur,
als die Spur der Abgeschiedenheit, einer Art Tod gegenüber einer Her-
kunft, in der wir die Ureinheit des Seins erinnern. Das Organ der letz-
ten, tiefsten Erinnerung aber ist das Leiden. Und so wird das Leiden

226

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zum inneren Auge der Anamnesis des vollen Lebens. Niemand hat das
tiefer geschaut als Platon, von seinen frühesten Dialogen an.

Das gesetzte Ziel, die Aufdeckung der Seinsgrundstruktur des
Phänomens Leiden, ist erreicht. Dabei gelang es, diese Struktur durch
drei Stufen hindurch immer konkreter zu bestimmen. Wir begannen
mit der seinsärmsten (nichteigentümlichen) Stufe, es folgten die seins-
charakteristische (eigentümliche) und die seinsvollste (eigenartige)
Stufe. Mit dieser letzten Stufe berühren wir die Grenze der phänome-
nologischen Analyse, die mit der phänomenologischen Methode nicht
überschritten werden kann. Das vermag nur eine Methode, die, vom
Phänomenalen ausgehend, zu dessen transphänomenalen, aber not-
wendig erschließbaren logischen und ontologischen Voraussetzungen
zurückfragt. Eine solche Methode ist wesenhaft metaphysischer Art.
ImMethodenkapitel habe ich ihreMöglichkeit und Eigenart dargestellt
und als reduktiv-regressive Analyse gekennzeichnet. Sie bildet das me-
thodische Fundament des zweiten Teils der Philosophie des Leidens,
der Metaphysik oder Wirklichkeitslehre des Leidens. Trotz dieser me-
thodischen Verhältnisse sollen aber noch im ersten Teil der Philosophie
des Leidens jene Phänomene besprochen und untersucht werden, die
auf der Grenze des Phänomenalen liegen und gewissermaßen gerade
eben noch darüber hinaus reichen. Dazu gehören die Leiblichkeit, das
Unbewusste, das Soziale, die Genese und das Kausalproblem des Lei-
dens. In den nächsten Kapiteln werden wir diese Themen zu erarbeiten
suchen.

227

Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf der Grenze des Ph�nomenalen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


IX. Das Leiden in der Welt

1. Allgemeine Vorbemerkung

Durch die intentionale Grundstruktur des Leidens, wie sie sich im tria-
dischen Kontext von leidendem Subjekt, Leidübel und konkretem Lei-
densvollzug ausgliedert, konstituiert sich schon im Kerngebiet des Lei-
dens eine »Welt«, ein Bedeutungs- und Beziehungsganzes. Diese Welt
ist ein Sinnhorizont, der mit der physiko-sozialen Welt nichts zu tun
haben muss, doch natürlich etwas zu tun haben kann und meistens
auch hat. Dennoch, wir können auch im Traum leiden, und also kon-
stituiert sich überall, wo gelitten wird, eine Welt im Sinne eines dyna-
mischen Sinngefüges. Wäre das rein innerseelische Leiden nicht mög-
lich, könnte sich das Leiden niemals bis in die physische und soziale
Welt fortsetzen. Denn wie gesehen, wird eine äußere, d.h. sinnlich ver-
mittelte Wahrnehmungswelt erst durch die Konfrontation mit einem
erlebenden und wertenden Subjekt zum möglichen Gegenstand eines
Leidens. Aber natürlich, wir leiden nicht nur im Traum, nicht nur in
einem virtuellen Leib und in einer virtuellen Welt, sondern auch in
einem realen Leib und einer realen Welt. Erst über diesen Leib wird
unser reales Dasein von den vitalen Bedürfnissen getragen und ge-
formt, von den Bedürfnissen nach Luft, Flüssigkeit, Nahrung, Aus-
scheidung, Wachen und Schlaf, sexueller Vereinigung, Bewegung und
Ruhe, Wärme und Kühle u.v. a.m. Diese Bedürfnisse bilden ein direk-
tes physisches Austauschsystem mit der Umwelt, weswegen der Orga-
nismus mitnichten, wie die moderne Systemtheorie in Anlehnung an
N. Luhmann (Bökmann 2000, S. 24) meint, ein geschlossenes System
ist. Mit all ihren physikalischen, chemischen und biologischen Schich-
ten ragt die Umwelt in den Organismus hinein, sie trägt ihn, nährt ihn,
gefährdet ihn. Und umgekehrt reguliert und benützt der Organismus
physiko-chemische Prozesse für seine vitalen Zwecke.

Anders verhält es sich mit der Welt des subjektiven Erlebens und

230

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bewusstseins, in das die Umwelt nie direkt eingreifen kann, sondern
vom Ich-Subjekt aktiv, indirekt und gemäß seiner seelisch-geistigen
Struktur in seine unmittelbare Erlebenswelt transformiert und trans-
poniert werden muss. Hier, an diesem Punkt, hat der erkenntnistheo-
retische Konstruktivismus sein unverlierbares Recht. Trotzdem, auch
wenn hier keine direkten materiellen Austauschprozesse vorkommen,
ist die Sphäre des Bewusstseins doch keine fensterlose Monade1, son-
dern über die leibliche Wirk-, Handlungs- und Ausdrucksfähigkeit ein
agierender Teil der physischen und sozialen Welt.

Noch tiefer reicht der folgende Gedanke: Wer leidet, kann kein
reines oder absolutes Subjekt, sondern muss primär ein Objekt sein.
Daraus folgt mit Notwendigkeit die Pluralität der Welt: Wer leidet,
kann nicht völlig allein sein, es muss Anderes geben. Mit dieser Plura-
lität eröffnen sich die Dimensionen von Wechselwirkung, Kommuni-
kation, Konflikt, Kampf und Schädigung. Solche Wechselwirkung ver-
schiedener dynamischer Kräfte impliziert allerdings ein Medium, das
die Wechselwirkungen vermittelt. Das ist gemäß unserer Erfahrung
die Materie, die über das hinaus, was wir phänomenal und empirisch
von ihr wissen, über ein Moment der Selbständigkeit, der Substanzia-
lität (des An-sich) verfügen muss, das sich in der Wahrnehmung nicht
und niemals darstellen, sondern nur erschlossen werden kann, das aber
notwendig.

Schon die rein phantasmagorische Traumwelt war, weil ihr Ur-
sprung verborgen und unverfügbar ist, eine unversiegliche Quelle vie-
ler Leiden, mehr noch aber werden dem Menschen seine vitalen Be-
dürfnisse und deren Entwicklung, die ihn zugleich in der Welt
orientieren und von der Welt abhängig machen, zu Quellen des Lei-
dens, nämlich immer dann, wenn sie nicht befriedigt werden oder sich
gegenseitig behindern. Hier steht der Mensch nun wirklich in einer
Welt, nicht mehr nur in der solipsistischen Scheinwelt des Traums,
sondern in einer real pluralistischen Welt antagonistischer Kräfte.
Und doch: Bis hierher haben wir es nur erst mit demMenschen als Tier
zu tun. Über seinen vitalen Bedürfnissen bauen sich nämlich des Wei-
teren typisch menschliche Bedürfnisse, technische, seelische, zwischen-

231

Allgemeine Vorbemerkung

1 Über die Möglichkeit dieser Transformationen, also der Wechselwirkung zwischen
Bewusstseinsleben und physischer Welt siehe Brandenstein (1966a, II. Die Wirkungen
der Weltkräfte, S. 173–240), ebenso über das Problem der »Geschlossenheit des persön-
lichen Geistes und die Realität der Außenwelt« (1966a, S. 166–173).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


menschliche und geistige auf, die wieder zu unabsehbaren Quellen des
Leidens werden können. Rousseau ging soweit, diese kulturellen und
zivilisatorischen Errungenschaften als Hauptgrund unseres ganzen ir-
dischen Unglücks anzuschuldigen. Wir machen also unser Unglück
selbst? Schon diese wenigen Einsichten beweisen, dass das Leiden kein
reines Passivum sein kann, dass es also nicht nur immer schon situiert
ist, sondern selber auf allen Ebenen der menschlichen Existenz Situa-
tionen schafft. Wie aber genau?

2. Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und
Weltentwurf

»Das »Leiden« hat zwar … Bezug zu einem Gegenpol, nämlich
zum »Tun« (passiv-aktiv), und meint dann das bloße Geschehen,
das Widerfahrnis, aber es geht nicht in diesem Bezug auf. In der
sprachlichen Wendung »Leiden an sozialer Ungerechtigkeit« ist
Leiden nicht bloßes Widerfahrnis, sondern eine Fähigkeit und Be-
reitschaft, sich etwas zur Erfahrung werden zu lassen, hier: sich
von den Missständen betreffen zu lassen; Leiden impliziert dann
eine spezifische Form von Aktivität, im Gegensatz zur Haltung der
Gleichgültigkeit und Stumpfheit.« (Holzhey-Kunz 1988, S. 81)

Es ist eine lange Tradition, bestimmte Begriffe von ihrem Gegenteil her
zu bestimmen. Das Leiden eignet sich für diese Definitionsstrategie in
besonderer Weise: Leiden und Lust, Leiden und Glück, Leiden und Tun
– scheinen konträre oder sogar sich ausschließende Gegensätze zu sein.
So stellt Aristoteles (Kategorien 1974, S. 70) in seiner Kategorien-
schrift dem poiein bzw. tun das pathein oder leiden gegenüber. Hierbei
versteht er unter »leiden«, was wir mit »erleiden« umschreiben, näm-
lich ein Bestimmtwerden, so z.B. warm werden oder geschnitten wer-
den. In seiner »Metaphysik« (1981, 1022b) gliedert er seinen Leidens-
begriff – pathos oder pathema – weiter auf. Hier bedeutet »leiden«
erstens die Möglichkeit, eine Eigenschaft zu erhalten; zweitens das tat-
sächliche Bewirktwerden solch einer Eigenschaft; drittens unangeneh-
me Veränderungen oder Schäden; und viertens übergroße Schmerzen
und Unglücke. Allen diesen Bedeutungen von Leiden ist gemeinsam,
dass sie unfreiwillig und durch äußeren Zwang erlitten werden, womit
sie unter den Begriff des »Erleidens« subsummiert werden müssen.
Das Leiden in unserem Sinne findet sich bei Aristoteles dagegen in

232

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seiner Poetik abgehandelt, nämlich als tragisch-karthatisches Leiden.
Wie aber verhält sich nun das Leiden in unserem Sinne zum Tun?

Das kommt auf die Bedeutung von Tun an. Wenn wir darunter
nicht nur im engeren Sinne ein leiblich-weltbezogenes Handeln, son-
dern überhaupt jede Eigenaktivität verstehen, dann erweist sich gemäß
der ermittelten Leidensstruktur das Leiden als eminent eigenaktiv.
Denn es ist eine eigenständige aktive Reaktion auf ein bedrohliches
Widerfahrnis, nicht nur ein passives Erleiden. Aber selbst für das reine
Erleiden gilt im Falle des Menschen (und überhaupt aller Lebewesen),
dass eine aktive Komponente mit hinein spielt. Denn erleiden kann ein
Subjekt nur das, wofür es zugänglich und empfänglich ist, was es also
auf sich einwirken lässt. Eine Beleidigung kann mich nur treffen, wenn
ich sie wahrnehme, aufnehme und für gültig bejahe. Und sogar eine
physische Verletzung kann mich nur deshalb treffen, weil mein Leib
dafür »geeignet« ist. Darum ruft nicht jede Einwirkung bei allen Lebe-
wesen die gleichen Verletzungen hervor.

Entscheidender tritt der aktive Anteil im Leiden bei den seelischen
Leiden hervor. Alle Aktkomponenten des Leidens: die rezeptive Wahr-
nehmung, die emotional-kognitive Bewertung (das Missfallen), die
emotionale Gegenwehr, die spontane emotionale Ausdrucksgestaltung
im Leib und die eventuelle Aktivierung von echten Leidüberwindungs-
handlungen entspringen dem Betroffenen und sind seine »Erzeugun-
gen«, die wir nicht auf äußere Wirkungen zurückführen können. Vom
überwiegend rezeptiven Erleiden unterscheidet sich das Leiden durch
seinen rezeptiven und innerlich-reaktiven Aktivitätsmodus; und vom
Tun im üblichen Sinne, vom Handeln, unterscheidet sich das Leiden
dadurch, dass es weder poietisch-schaffend noch initiativ handelnd
wirkt. Wenn mich jemand zum Essen einlädt, ist das ein initiatives
Tun; wenn mir jemand einen Anzug anmisst, ist sein Tun schaffender
Art. Das leidende Tun ist nicht von dieser Art, es ist weder (nach au-
ßen) frei schaffend noch initiativ, aber tätig ist es dennoch, und zwar
zum einen in sich und zum anderen nach außen in der leiblichen, vor
allem mimischen, gestischen und sprachlich-modulativen Ausdrucks-
gestaltung. Außerdem strebt es, besonders durch den Wunschmodus
im Leiden, über sich hinaus und aktiviert eventuell – allerdings nicht
notwendig – echte Handlungen wie die Flucht, den Angriff, den Rück-
zug, die Auseinandersetzung usw. Damit sollte geklärt sein, dass auch
das Leiden eine »energeia« ist, ein Wirken.

Aber es ist eine bestimmte »energeia«, nämlich ein gehemmtes

233

Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und Weltentwurf

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tun! Damit wird das Leiden ethisch und politisch bedeutsam. Wenn
wir Aristoteles in seiner »aktionistischen Ontologie« (Seitter 2003,
S. 315–327) folgen, dann erreicht jedes Wesen in diesem Kosmos nur
dadurch seine Glückseligkeit und Vollendung, dass es die ihm eigen-
tümliche Tätigkeit vollzieht und diese ihrem inneren Endzweck zu-
führt. Ein Denker, der zu keinen Erkenntnissen durchdringt; ein Künst-
ler, der an seinem Werk scheitert; ein Politiker, der seine Pläne nicht
umsetzen kann – sie alle erleiden einen »Wesensmangel«, was heißt,
dass sie nicht volle Denker, Künstler und Politiker wurden. Natürlich
leiden sie auch, wenn und solange sie Denker, Künstler und Politiker
sein wollen und sich von ihrem Wesensziel nicht lossagen können.

Damit wird klar, dass das Leiden über das Erleiden hinaus von
einem selbstgesetzten Existenzziel, von einem vorgängigen (oft völlig
unbewussten) Entwurf abhängig ist, dessen NichtverwirklichungMan-
gel, Unglückseligkeit und Unvollendung bedeutet. Gerade weil das Lei-
den volle und vollendete Tat sein will, aber nicht kann oder nur im
Ansatz kann, deswegen ist es zugleich anhebende und scheiternde Tat.
Die »Energie«, die durch die Vergeblichkeit der Realisation im Leiden
frei wird, geht darum umso mehr in das emotionale Aufbegehren, das
emotionale Wunschbegehren und die leibliche Ausdrucksgestaltung
ein, also in eine andere Art von Aktivität, die psychisch wie leiblich
mehr nach innen geht. Der Leidende agiert, weil er in seinem realisie-
renden Handeln gehemmt wird, auf sich selbst zurück und »brennt« in
den Aktivitäten des Aufbegehrens, Begehrens und des zweifellos zei-
chenhaft auf den Anderen bezogenen Leidensausdruckes. Dass er, wenn
dieses Brennen anhält und nicht gelöscht oder anderweitig umgesetzt
wird, sozusagen verbrennt, das lehren uns alle neurotischen und psy-
chosomatischen Leiden.

Damit sind wir am Ziel: Das Leiden lässt sich mitnichten allein
von seinem angeblichen Gegensatz, dem Tun, aufklären und fassen,
eben weil es zutiefst selbst eine Aktivität ist, wenn auch eine überwie-
gend rezeptiv-reaktive und in seinem realisierenden Handeln ge-
hemmte, aber immerhin im Leibe sich mächtig kundgebende und plas-
tisch ausdrucksvoll formende Aktivität. Darum ist es nicht nur
Passivität, bloßes Erleiden, allein schon deshalb, weil auch das passivi-
sche Erleiden von Seiten des Betroffenen die Aktivität des Zulassens
dieses Erleidens verlangt.

234

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des
Leidens

In sich gesehen kommt dem Leiden als Akt keine sinnlich-geometri-
sche Ausdehnung zu – wir können unmöglich sagen, an einer Krän-
kung der Ehre zu leiden sei so und so hoch, breit oder tief, das ergibt
schlicht keinen Sinn und kann introspektiv auch in keiner Weise bestä-
tigt werden. Analoges gilt für eine Entscheidungsschwäche, eine Trau-
er, eine Desorientierung usw. Und doch wissen wir erlebend um diese
Unräumlichkeit und keineswegs nur abstrakt, sondern im direkten
fühlenden Anschauen der eigenen Befindlichkeit. Denn wir fühlen
und erkennen in seelisch-geistiger Anschauung ihre Gestalt – den
Schmerz einer Kränkung, den Unfrieden einer Verzweiflung, die Leere
einer Langeweile, die Last einer Schuld. Deswegen müssen wir Kant
(1881, Kritik der Reinen Vernunft, Von den Paralogismen) entschieden
widersprechen, wenn er lehrt, das Ich sei nur das abstrakt-logische
Subjektelement eines Urteils und sei deshalb nicht erfahrbar. Natür-
lich, als Raumding, als sinnliches Objekt oder als Vorstellung lässt es
sich nicht sehen und anschauen, aber eben darum, weil es weder sinn-
lich noch räumlich ist. Im Grunde folgte Kant hier D. Hume (1971,
S. 33), der das Ich nur als gegenständliches »Vorstellungsbündel« ver-
stand und seinen Aktstatus völlig verkannte. Wir dagegen sagen, das
Ich ist nichts anderes als die Quelle seiner konkreten (ungegenständli-
chen, nicht-objektalen) Vollzüge, Akte, Zustände und Befindlichkeiten
bzw. diese selbst, und diese alle sind sehr wohl – unräumlich und un-
sinnlich – in der Reflexion konkret erfahrbar, etwa als Entschlossen-
heit, Freude, Trauer, Konzentration usw.

Damit erledigt sich allerdings das Problem nicht, wie das unräum-
liche Icherleben und das räumliche Leiberleben vermittelt werden.
Zwei Wege stehen hier offen:
1. Unser Ich ist, wie die innere Raumanschauung beweist, in der

Lage, aus eigener unräumlicher Kraft einen inneren Vorstellungs-
raum aufzuspannen, in den räumliche Objekte, z.B. Phantasien,
gesetzt werden können. Aufgrund dieser raumschaffenden und
raumgestaltenden Potenz ist das Ich befähigt, die Raumaspekte
der Sinnes- und unserer Leiberfahrung aufzunehmen und nach-
zugestalten.2

235

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

2 Hier mag der Ort sein, gegenüber Kants apriorischer Raumauffassung Stellung zu

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Eine unvoreingenommene Analyse der sinnlich vermitteltenWelt
beweist, dass ihre Gegenstände keineswegs auf nur-räumliche
Aspekte beschränkt ist, sondern sehr wohl in der Lage ist,
unräumliche Momente (in der Matrix der Räumlichkeit!) auf-
zunehmen. Räumliche Zeichen und räumliche Laute geben in der
Sprache einen unräumlichen Sinn weiter; Kunstwerke drücken
unräumliche Gefühls- und Geisteswerte aus; räumlich-technische
Instrumente messen unräumliche Verhältnisse. Kurz: Es gibt na-
türlicherweise Brücken zwischen dem primär unräumlichen
Icherleben und dem primär räumlichen Weltgeschehen, ein Des-
cartescher Dualismus verbietet sich schon aus empirisch-phäno-
menologischen Gründen.

In der inneren Raumanschauung wird uns nun ein Großteil der Lei-
densgegenstände, nämlich alle sinnlichen bzw. sinnlich-vermittelten
Leidensgegenstände (wie z.B. eine leibliche Wunde) vergegenwärtigt:
Wir stellen sie uns wahrnehmend vor, d.h. wir stellen sie als Bewusst-

236

Das Leiden in der Welt

beziehen, nach der es die anschauende Vernunft selbst ist, die den Phänomenen, beson-
ders den sinnlichen Wahrnehmungsempfindungen, ihre Räumlichkeit aufprägt. Ist das
haltbar? Zunächst gilt zweifellos, dass der menschliche Geist die Fähigkeit besitzt, sich
Räumliches zu vergegenwärtigen, sogar unabhängig von der Sinneswahrnehmung.
Folgt daraus aber, dass er auch den Sinnesdingen ihre Räumlichkeit verleiht, den Farben
ihre Zweidimensionalität, dem Tasten die widerständige Dreidimensionalität, den Düf-
ten ihre unbestimmte Dreidimensionalität, aber auch den Tönen ihre primär zeitsuk-
zessive Nichträumlichkeit? Können wir uns Farben ohne die ihnen immanente, wesens-
zugehörige Zweidimensionalität denken? Impliziert Kants Raumtheorie nicht, dass den
Farben usw. die Räumlichkeit nur kontingent zukomme? Warum aber schreibt unsere
Anschauung den Farben die Zweidimensionalität, den Druckempfindungen die Dreidi-
mensionalität, den Klängen die reine Zeitlichkeit (und sekundäre Räumlichkeit) zu;
woher nimmt sie diese Differenzen, wenn nicht aus den Sinnesempfindungen selbst?
Doch wohl nicht aus der Struktur der Vernunft! Wenn Kants Auffassung zutreffend
wäre, müsste dann nicht unsere anschauende, raumkonstituierende Vernunft die Bil-
dung z.B. von solch komplexen Raumstrukturen wie einer Blume, einer Galaxie usw.
aus sich selbst holen? Will man aber wirklich behaupten, all die unendlich vielen, empi-
risch aposteriori vermittelten Raumgestalten des Universums seien die apriorischen
Werke unserer Anschauungskraft? Und zudem in einerWeise tätig, die uns völlig unbe-
wusst ist? Kurzum: Wenn wir auch zugestehen, dass die freie Raumbildung prinzipiell
zum Repertoire der Vernunft gehört, was ja von der freien Phantasietätigkeit belegt
wird, so kann dies nicht heißen, dass die Weltdinge raumlos sind und ihre Räumlichkeit
einer raumaufzwingenden Vernunft verdanken. Wäre dem so, dann müssten auch die
Klänge primär räumlich oder die Farben primär dreidimensional sein können, was ja
offensichtlich nicht der Fall ist. Die Vernunft kann eben nicht beliebig den Sinnesdingen
die Räumlichkeit aufprägen, was für die »Eigenräumlichkeit« der Weltdinge spricht.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinsobjekte unserem anschauenden Ich innerlich anschauend gegen-
über. Auf diese Vorstellungen in der inneren Raumanschauung reagie-
ren wir in der Regel affektiv, kognitiv, oft agierend, womit sie ihre
Neutralität verlieren und subjektiv relevant werden. Dieses Geschehen
kann auch rein bewusstseinsimmanent stattfinden, so z.B. in den Träu-
men oder in der Hypnose.

Über diese bloße innere Raumanschauung, wie sie zum Beispiel in
der reinen Phantasie- oder der Erinnerungstätigkeit oder eben in den
Träumen vorkommt, geht die in der Regel mit der inneren Raum-
anschauung eng verwobene räumliche Leiberfahrung hinaus. Wir den-
ken bzw. stellen uns da nicht nur einen Raum vor, sondern wir »sind«
Raum, gefüllter Raum – d.h. wir erleben uns gebunden an die und
wirkend in der sinnlich erfüllten Räumlichkeit des Leibes. Und zwar
erleben wir dies praktisch unmittelbar, etwa im Rhythmus des Atems,
im Erleiden einer Verwundung, in einer zwischenmenschlichen Berüh-
rung und in der physischen Widerständigkeit des Handelns. Zwischen
Ich und Leib tritt nicht nochmals ein Medium, im Gegenteil bilden sie
eine tiefste Einheit, wenn auch nicht Identität. Diese Einheit ist es, die
es ermöglicht, dass sich jene fünf aufgefundenen Leidensurmomente –
als Momente des ichhaften Leidensaktes – im Leib »abbilden«, unmit-
telbar sich ihm einprägend: Was etwa originär seelische Unruhe ist
bzw. ihre Quelle in einem verstörten Ich hat, wirkt sich über die Ich-
gefühle der Beunruhigung und Angst im sinnlich-empfindungsmäßig
erlebten Leib als empfindungsmäßig-körperliche, etwa als physiologi-
sche Spannung, vegetative Erregung und Unruhe aus. Da jene Ich-
Leib-Einheit empirisch durchgehend, also nicht bloß zufälliger oder
willkürlicher Art ist, müssen wir erwarten, dass sich jede seelische Re-
gung im Leib auswirkt bzw. auswirken kann. Wann dabei eine leibliche
Störung, ein echter leiblicher Schaden – also Entgleisung, Verletzung
und Krankheit – entsteht, hängt wesentlich von der Belastbarkeit und
den Kompensationsmöglichkeiten der gesamten Leiblichkeit ab; sie
sind gewiss individuell verschieden, besitzen aber auch nur bedingt
variable Grenzen (Stress-Diathese-Vulnerabilitätstheorem). Das be-
deutet, dass ein an sich schädliches psychisches Geschehen erst dann
den Leib beschädigt, wenn dessen integrative Grenzen überschritten
werden (ein deutlicher Hinweis auf die Einheit, aber Nicht-Identität
von Psyche und Leib). Und das kann manchmal sehr lange dauern.
Darin sehe ich den Hauptgrund, warum die leiblichen Missbefindlich-
keiten bzw. funktionellen oder gar strukturalen Störungen des Leibes

237

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht das Maß für eine seelische Störung oder auch nur eine seelische
Missbefindlichkeit abgeben können. Die Reserven des Leibes dürfen
nicht unterschätzt werden, was etwa die auffällige Tatsache erklärt,
dass Kinder, obwohl im Grunde seelisch schon schwer beschädigt, erst
viel später psychosomatisch dekompensieren und erkranken. Außer-
dem lehrt das Leben zur Genüge, dass leibliche Missbefindlichkeiten
wie Unwohlsein, Schwäche, Kopfdruck, Obstipation, Erschöpfung,
Schwindel, Schmerz usw. nicht – wie Plügge (1962, S. 73–106, 1970,
S. 93–102) zu meinen scheint – notwendig mit bestimmten seelischen
Irritationen oder Beeinträchtigungen gekoppelt sein müssen.

Wenn ein Leiden räumlich wird bzw. eine wesentlich räumliche
Komponente besitzt, dann ist diese Räumlichkeit des Leidens immer
die Räumlichkeit des sinnlich erlebten3 Leibes: Der Depressive geht
gebeugt; der Wütende ist verkrampft; der Manische beschwingt; der
Panische außer sich usw. Über diesen Leibraum erbaut sich dann die
Räumlichkeit zwischenmenschlicher und sozialer Leiden, die niemals
bar des Raumes sind, da sie ohne die Räumlichkeit der Welt nicht zu-
stande kommen können. Und in der Tat, gerade im sozialen Feld sehen
wir wesentlich räumliche Störungen – denken wir nur an die Nähe-
Distanz-Problematik vieler Partnerschaftskonflikte, die raumbezoge-
nen Phobien (Claustrophobie, Agoraphobie), die räumliche Rückzugs-
tendenz des Depressiven, die Verzerrung der Raumwahrnehmung bei
manchen Psychosen usw. Hier – im Leib und in der zwischenmensch-
lichen, welträumlich vermittelten Kommunikation – ließe sich durch-
aus eine spezifische Raumlehre des Leidens, z.B. der verschiedenen
Raumdynamiken der Trauer, der Verzweiflung, der Scham, der Angst,
der Wut usw. entwickeln.

Hierbei müsste auch die »Atmosphärik des Leidens« berücksich-
tigt werden, denn wie H. Schmitz (1969) und T. Fuchs (2000, Kap. 5) in
ihren Leibphilosophien überzeugend ausführen, gestalten alle Gefühle,
unabhängig davon, ob sie von einem einzelnen Menschen, von einer
Gruppe oder Masse oder von Dingen, Kunstwerken oder Natur-
geschehnissen ausgehen, einen atmosphärischen, nach Schmitz (1998,
S. 51) »ortlos ergossenen, leiblich ergreifenden, nicht flächig begrenz-

238

Das Leiden in der Welt

3 Was der Leib über das unmittelbare Erleben hinaus als Weltkörper, als Materieding
(und nicht nur als Phänomen) ist, lässt sich naturgemäß nicht mehr bloß phänomeno-
logisch klären; das wird eine Aufgabe in einem späteren Kapitel sein und in der »Meta-
physik des Leidens« vertieft begründet werden müssen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten Raum«, der, vermittelt über die Räumlichkeit des Leibes, in die
physische und soziale Umwelt hinausreicht, oder von den Dingen und
Geschehnissen der Welt, z.B. von einem »gewaltigen« Gewitter, über
die leibseelische Betroffenheit in das Menschenich hineinreicht. Wir
sagen dann etwa: »Im Sterbezimmer ist eine andächtig-ernste Stim-
mung.«, »Als sie sich überwarfen, lag eine gereizte Spannung in er
Luft.«, »Die aufgehende Sonne ergriff und erhob mein ganzes Wesen.«
usw. Diese Räumlichkeit kommt durch die Gestaltungskraft des Ge-
fühls, und also auch der Leidensgefühle zustande, die sich der Dinge
und Personen im Raum bemächtigen und sie in eine gewisse »Stim-
mung«, »Schwingung« versetzen und rhythmisch gliedern. Dabei sind
drei Gestaltungsbeziehungen festzustellen:
– Der natürlichste Fall liegt vor, wenn im Menschen selbst, ob im Ein-
zelnen oder in einem Kollektiv, ein Gefühl, z.B. eine Neugier, eine
Angst, eine Freude usw. rege wird, auftaucht und den Leib mit seiner
Mimik, Gestik, Lokomotion und Sprache so gestaltet, dass sich das
Gefühl in diesen Bewegungsgestalten raum- und zeitgliedernd aus-
drückt (vgl. Klages, S. 145–163), ja weiter dann die Umwelt, z.B.
eine entsprechend eingerichtete Wohnung und die in diese Atmo-
sphäre eintretenden Begegnungen gleichsam durchstrahlt und mit-
gestaltet.

– Der zweite und kompliziertere Fall liegt vor, wenn der Erzeuger und
Träger sein Gefühl nicht sich selbst zuschreibt, sondern auf eine an-
dere Wirklichkeit projiziert. Bekanntes Beispiel: Einer sagt: »Warum
bist du so gereizt?«. Antwort: »Du bist doch gereizt! Ich bin ganz
ruhig!« (und schreit dabei). Ein anderes, struktural durchaus abwei-
chendes und den Animismus kennzeichnendes Beispiel haben wir
vor uns, wenn ein Naturmensch die Blitze eines Gewitters nicht
nur als real gefährlich und »übermenschlich«, sondern als den Zorn
eines Gottes deutet. Hier wird nicht ein Zorn vom Bedrohten auf das
Bedrohende projiziert, was ja insofern unsinnig ist, als der Bedrohte
voller Angst ist, vielmehr wird dem real lebensbedrohlichen Gesche-
hen ein diesem analoges, d.h. destruktives, Gefühl unterlegt, eben
der Zorn, der natürlich das komplementäre Korrelat zur Angst ist.
Ein aufgeklärter Mensch dagegen wird in einem Gewitter keinen
Zorn, sondern eine überwältigende Naturmacht erleben, die ein hei-
liges Schaudern erzeugt.

– Drittens kommt der Fall vor, dass wir aus einerWirklichkeit die in ihr
wirklich vorhandene Gefühlskomponente herausspüren bzw. durch

239

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie von außen (Schmitz 1998, S. 91 ff.) ergriffen werden. Ein Mensch
beißt auf die Zähne und schaut grimmig drein; ich verspüre Wut in
seinem Ausdruck, spanne selbst meine Gesichtsmuskulatur an – und
wirklich, er ist wütend. Analoges begegnet uns bei Kunstwerken,
zwischenmenschlichen Atmosphären, aber auch bei Naturwesen
und Naturereignissen. So mag eine große Zeder eine Art »selbst-
bewussten Stolz« oder »Lichtsuche« ausdrücken, ein Gebirge »Erha-
benheit«, eine Robbe »Verspieltheit und Freude«, die Gravitation
»Konzentration, sammelnde Kraft, Selbstbezogenheit, Zusammen-
halt, Struktur«, die expansive Wärmestrahlung dagegen »Hingabe«
und »Sehnsucht«. Letzteres gilt allerdings nur, wenn wir vorausset-
zen, dass sich hier in der Natur wirklich echte, d.h. gefühlte, Gefühle
ausdrücken, was die Annahme seelisch-geistiger Wesen in oder
»hinter« diesen Naturwirklichkeiten – Pflanze, Tier, Gravitation,
Wärmeexpansion – impliziert. Andernfalls handelte es sich nur wie-
der um Projektionen seitens des Menschen.

In all diesen Phänomenen erfahren wir die den Descarteschen Dualis-
mus von res cogitans und res extensa zu überbrücken fähige Potenz der
in sich unräumlichen, aber raumgestaltenden Gefühle! Descartes ist
deshalb nicht dadurch zu überwinden, dass man – wie Schmitz und
Fuchs – dem gefühlsmäßigen Erleben alle Unräumlichkeit abspricht
und zu stets räumlichen, wenn auch ortlos und unscharf begrenzten
Raumgebilden erklärt, sondern dadurch, dass man – was Descartes,
Schmitz und Fuchs nicht sehen – einerseits erkennt, dass das unräum-
liche Erleben eine raumgestaltende, also die Raumwelt der Phantasie,
des Leibes und der Umwelt zu gestalten befähigte Potenz besitzt, und
andererseits sieht, dass die res extensa, also der Leib und die Welt,
durchaus fähig sind, rein geistig-unräumliche Momente wie z.B. die
Bedeutungsdimension von Sprache oder von unsprachlichen Gefühls-
qualitäten aufzunehmen, auszudrücken und dadurch zu vermitteln.
Dass wir z.B. im Rot eine leidenschaftliche, expansiv auf uns zukom-
mende Dynamik, im Grün eine tragende Ruhe und im Blau eine sich
entfernende grenzenlose Tiefe erleben, geht dann nicht auf eine subjek-
tivistische Projektion unsererseits zurück, sondern ist ein »objektives«
seelisch-geistiges, insofern unräumliches Moment, das wir aus den
selbst räumlichen Farben intuitiv herausspüren und heraussehen. Da-
raus kann man wiederum nicht wie Schmitz (1998, S. 63 ff.) folgern,
dass Gefühle immer (nur) Atmosphären sind, immer von außen über
uns kommen und nicht auch aus der Tiefe des eigenen Inneren aufstei-

240

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen können, sondern eher ist zu folgern, dass beides zugleich stattfindet:
Aus irgendeiner menschlichen oder nichtmenschlichen Innerlichkeit
steigen die Gefühle auf und werden da, wo sie die leibliche und physi-
sche Welt ergreifen, zu Gestalten und Atmosphären, vor allem für die
Anderen, aber auch für denjenigen, aus dem diese Gefühle steigen.4

Mit diesen Betrachtungen wird deutlich, dass die fünf Leidenscha-
rakteristika – Mangel, Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht –
hinsichtlich von Räumlichkeit und Unräumlichkeit indifferent oder
besser überspezifisch sind. Daher können sie in beiden Dimensionali-
täten auftreten und beide vermitteln. Mangel, Zwiespalt, Spannung,
Lähmung und Zwietracht/Konflikt sind überräumliche Kategorien,
die sowohl das unräumliche Icherleben als auch den räumlichen Leib
bzw. das räumliche Leiberleben mitgestalten und so zusammengestal-
ten können.

Diese Transspatialität zeichnet aber nicht nur die fünf Leidens-
charakteristika, sondern auch deren positiv-kategoriale Entsprechun-
gen aus: Das Vollsein oder die Fülle, die Kontinuität oder einfache Ein-
heit, die Entspannung oder Ausgeglichenheit, die Lebendigkeit oder
Flexibilität (und damit die Anpassungsfähigkeit) und schließlich den
Frieden, die Ruhe und die Harmonie. So kann ein geistiger Sieg, z.B.
im Rahmen einer wissenschaftlichen Problemlösung, volle, entspann-
te, lebendig-harmonische Zufriedenheit zeitigen, selbst wenn dieser
Mensch an einer schweren körperlichen Krankheit leidet. Ja, das Leben

241

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

4 Schmitz (1969, S. 8, S. 361ff.) neigt insgesamt zu einem eigenartigen Gefühls- und
überhaupt »Seelennaturalismus«, der alle Innerlichkeit ablehnt und davon ausgeht, dass
eines Tages alles Psychische, z.B. Gedanken und Gefühle anderer Menschen, genauso
»objektiv« beobachtet werden kann »wie heute schon deren Blicke« (S. 87). »Alle ver-
meintlichen Inhalte des Bewusstseins … kommen … nicht prinzipiell anders vor als
Häuser und Bäume. Gefühle sind nicht subjektiver als Landstraßen, nur weniger fixier-
bar.« (S. 87) Aus der gewiss nicht leugbaren Tatsache, dass sich Gefühle in Dingen,
Werken, Räumen, Situationen ausdrücken und uns »von außen« ergreifen können, fol-
gert Schmitz allzu rasch, dass Gefühle primär räumlicher und äußerer Natur sind, also
nicht im Menschen entstehen. Das ist gewiss einseitig und in der Konsequenz absurd.
Denn Gefühle sind wesentlich personaler Natur – und deuten daher auf einen persona-
len Ursprung zurück. Wenn die Naturdinge tatsächlich, d.h. aus ihnen selbst her, Ge-
fühle ausdrücken würden (was tiefer betrachtet sehr wohl der Fall ist), dann müsste der
Schluss gezogen werden, dass die Natur selbst das Werk und der Ausdruck personaler
Wirkkräfte ist. Diesen Schluss aber zieht Schmitz gerade nicht, vielmehr degradiert er
die Gefühle zu naturalen Gegebenheiten, die im Wesen von solchen Geschehnissen wie
demWetter (S. 361ff.) nicht verschieden sind.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weiß von Fällen, wo solch ein geistiger Sieg eine körperliche Krankheit
zum Stillstand bringt oder ausheilt!

Mit der gesicherten Erkenntnis, dass die fünf Leidenscharakteris-
tika den Leib mitgestalten bzw. mitgestalten können, besitzen wir das
entscheidende Medium für die weitere Erkenntnis, dass auch die leib-
vermittelt-intersubjektive Welt von diesen Leidenscharakteristika
geformt wird. Wer hätte noch nicht die Erfahrung von leeren, zwie-
spältigen, gespannten, gelähmten und verworren-konfliktuösen zwi-
schenmenschlichen Beziehungen gemacht? Damit bekommen wir
einen begrifflich geklärten Momentenzusammenhang an die Hand,
der sich zwar nicht in identischer, aber in analoger Weise durch die
existenzialen Grunddimensionen des Menschen – seine Ichwelt, seine
Leibwelt und seine Beziehungswelt – gliedernd hindurchzieht.

4. Leiden und Lust

»Ohne Leiden bildet sich kein Charakter, ohne Vergnügen kein
Geist. Der Mensch soll also wohl an beidem reifen.« (Ernst v.
Feuchtersleben 1879, S. 96)

Der Gegensatz von Lust und Leiden ist seit altersher sprichwörtlich,
ging in viele Gedichte ein5 und bildet die Grundlage so mancher Phi-
losophie und Psychologie. Das ist auch verständlich, da das Leiden
primär als etwas Unangenehmes, Störendes, Unlustvolles, ja als ein
nichtseinsollender Mangel, die Lust als etwasWünschenswertes, Erfül-
lendes, Schönes, ja als erwünschte augenblickliche Fülle erlebt wird.
Darum verwundert es nicht, wenn manche Philosophien und Psycho-
logien, so die von Aristipp, Epikur und Freud, ihre Grundgedanken
explizit aus diesem Gegensatz entwickeln.

Auch wenn dies intuitiv plausibel erscheint, beweist eine genauere
Analyse, dass die Verhältnisse komplexer liegen. Dabei beginnt die
Schwierigkeit schon mit dem Begriff »Lust«, unter dem so Verschiede-
nes wie körperliche Lustempfindungen (»Triebbefriedigung«), Freude,
Vergnügen, Glück und Glückseligkeit verstanden wird. Noch ver-
wickelter stellen sich die Dinge dar, wenn es um die Entstehungsbedin-
gungen der Lust und ihr Wechselverhältnis mit Unlust, Schmerz und

242

Das Leiden in der Welt

5 Es sei an die GedichteMörikes erinnert: »Gebet« und »An Gretchen«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leiden geht. In den platonischen Dialogen »Phaidon« und »Philebos«
werden Lust und Unlust als untrennbare Zustände dargestellt: Zum
einen gehe, so lehrt Platon, Lust immer in Unlust über (ob das Umge-
kehrte gilt, bleibt unklar), zum anderen seien Lust und Unlust immer
gemischt. Dass es sich hierbei um eine Überspitzung handelt, beweist
schon die Alltagserfahrung: Ein gutes Essen kann völlig unvermischt
lustvoll sein und muss in keiner Weise Unlust nach sich ziehen, jeden-
falls nicht direkt.

Wenn wir exemplarisch auf Freud Bezug nehmen, dann werden
die Probleme durchsichtiger. Freud (Jenseits des Lustprinzips, 1999,
Kap. 1) betrachtet Lust und Unlust von der »Libido« her, die er ur-
sprünglich als Ausdruck einer sexuellen, später als Ausdruck einer
allgemein-vitalen Bedürfnisspannung versteht, deren Ziel es ist, un-
lustvolle Spannung abzuführen. Nach diesem Modell entsteht die
Lust sekundär durch Aufhebung von Unlust, welche Unlust wiederum
das Ergebnis einer leiblich-vitalen Unlustspannung ist, sodass besser
von einem Unlust- als von einem Lustprinzip zu reden wäre. Ist dieser
Ansatz haltbar? Nur in engen Grenzen. Denn erstens gibt es primäre
Lüste, die gar nicht im Zusammenhang mit Bedürfnisspannungen ste-
hen, wie schon Aristoteles (Nikomachische Ethik 1983, Buch VII, 12–
15, Buch X, 1–5, bes. 4) betont, etwa die Lust zu sehen, zu tasten, zu
riechen, zu schmecken usw. Zweitens gibt es nicht-vitale »Lüste« wie
die Lust zu denken, zu verstehen, zu reden, zu handeln usw., und
drittens ist es gar nicht wahr, dass die vitale Bedürfnisspannung
immer unlustvoll, die Bedürfnisbefriedigung, die Freud auch mit Ent-
spannung gleichsetzt (was ihn dann zum Nirwanaprinzip führt),
immer lustvoll sein muss. So kann eine beginnende Hungerempfin-
dung durchaus lustvoll erlebt werden, vor allem, wenn ein baldiger
Nahrungsgenuss antizipiert wird. Auch die Erregungszunahme wäh-
rend der sexuellen Wollust ist keineswegs nur unlustvoll, sondern im
höchsten Maße lustvoll, und sie schlägt erst dann in Unlust um, wenn
das Ziel der sexuellen Wollust, die orgasmische Vereinigung, uner-
reichbar erscheint (was eindrücklich die Abhängigkeit vitaler Empfin-
dungen und Triebe von emotional-geistigen Prozessen beweist!). Ja,
wir kennen schon im normalpsychologischen Bereich Formen der se-
xuellen Wollust, in die echte körperliche Schmerzen einfließen, die
die sexuelle Lust steigern. Umgekehrt ist nicht jede Entspannung lust-
voll, da viele entspannende Bedürfnisbefriedigungen entweder nur
neutrale Empfindungen erzeugen oder als bedrückend erlebt werden.

243

Leiden und Lust

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Letzteres ist der Fall, wenn eine Entspannung »chronisch« und damit
langweilig wird, wenn also keine vitalen und emotionalen Antriebe
und Anreize mehr aufkommen. Denn das Leben ist Antrieb, Anreiz,
Erregung und Spannung, sodass ein spannungs- und erregungsloses
Leben extrem unlustvoll und quälend werden kann. Es ist eigenartig,
dass Freud dies nicht gesehen hat bzw. sehen wollte, denn natürlich
hätte seine einseitige Libido- und Todestheorie dann eine ganz andere
Richtung genommen.

Lust und Entspannung, Leiden und Spannung sind also keineswegs
identisch. Ja das Leiden ist nicht einmal der schlechthinnige Gegensatz
zur Lust (wie neben Aristipp und Freud auch Spinoza6 1887, 4. Buch,
meint), da so mancher Schmerz lustvoll ist, und viele Lüste durch ein
gewisses Maß an Leid und Schmerz sogar intensiviert werden.

Darüber hinaus ist nun aber entscheidend zwischen vital-leibli-
chen Lustempfindungen und emotionaler Freudelust zu differenzieren.
Denn beide Phänomene unterscheiden sich in kategorialer Weise, was
besonders im Fall ihrer Kollision deutlich wird. So kann eine sexuelle
Lustempfindung, wenn Zeitpunkt und Umstände ungünstig sind oder
die Befriedigung durch den ersehnten Anderen verweigert wird, stö-
rend wirken und Unpässlichkeit, ja Ärger oder Depression auslösen.
Und umgekehrt gibt es viele Freuden, bei denen die vitalen Lüste
schweigen oder durch die Freude sogar zum Schweigen gebracht wer-
den. Wer z.B. eine Hungerempfindung verspürt, sich währenddessen
aber »lustvoll« in ein spannendes Buch vertieft oder sich über einen
sportlichen Erfolg freut, wird u.U. die völlige Auslöschung jener Emp-
findung erleben. Vitale Lust und emotionale Freude sind also verschie-
dene Realitäten, die nicht auseinander abgeleitet werden können oder
immer zusammen bestehen müssen. Die körperliche Lust hat ein ein-
deutiges, physiologisch festgelegtes Ziel, das vom Ich nicht eigenmäch-
tig umdefiniert werden kann; die Freude hingegen kann sich intentio-
nal auf Körperempfindungen genauso richten wie auf Weltdinge,
Erkenntnisse, Kunstwerke, Handlungen, Hoffnungen, andere Men-
schen, auf Gott, das Universum usw. Wir können auch sagen: Die leib-

244

Das Leiden in der Welt

6 Schon gar nicht ist, wie Spinoza (1887, 4. Buch) behauptet, jedes Leiden schädlich und
jede Lust förderlich. Schon Platon betont im »Phaidon« das mögliche Gegenteil: Wie es
schädigende Lüste gibt, so gibt es förderliche Leiden. Überhaupt setzt Spinoza Erleiden,
Leiden, Affekt, Leidenschaft, Schädigung (Krankheit) und Unlust zu voreilig gleich und
verwischt dadurch wesentliche Differenzen und Zusammenhänge (vgl. die nachstehen-
den Aphorismen Nietzsches).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liche Lust entspringt einer autochthon-fixierten leiblichen Intentiona-
lität, während die Freude dem Gelingen einer Ichleistung oder der Er-
füllung einer Icherwartung entspringt. Die leibliche Lust ist vorper-
sonal; die erlebte Freude ist apersonal nicht denkbar.7

Während nun der körperliche Schmerz zweifellos mit der vitalen
Lust in dieselbe Klasse der Leibempfindungen gehört, gehört das Leiden
in die Kategorie der Gefühle. Leiden ist also mehr der Gegensatz von
Freude (Vergnügen, Heiterkeit, Fröhlichkeit usw.) als der von vitaler
Lust und vitalem Genuss. Andererseits darf nicht übersehen werden,
dass vitale Lust normalerweise Freude bereitet, vitale Unlust und vita-
ler Schmerz dagegen eher mit »Unfreude«, sei es mit Traurigkeit, Är-
ger, Unzufriedenheit oder sogar mit Angst einhergehen. Doch einein-
deutig ist dieser Zusammenhang nicht. Und um die Paradoxalität noch
zu steigern, gibt es, wie Scheler (1923, S. 100–102, 1954, S. 341–365)
herausarbeitete, durchaus seelische Leiden, die mit einer tieferen oder
wertmäßig höheren Freude zusammen bestehen! So mischt sich die
Angst bei einer erfolgreichen, aber lebensgefährlichen Rettungsaktion
mit Freude; so eine große Trauer und Verzweiflung mit der Freude bei
einer Versöhnung. Ja, es kann die Tiefe der Trauer die Tiefe der Freude
bedingen.8 Leiden als seelischer Schmerz ist also auch nicht einfach der
kontradiktorische Gegensatz zu Freude und Glück. Wie viele Mystiker
berichten nicht von einer grauenerregenden Angst, während sie die be-
glückendsten Zustände der Unio mystica durchleben?! Der Grund da-
für ist leicht anzugeben: Es gibt einMaß des Glücks, das unsere seelisch-
geistige Fassungskraft zu sprengen und also mit Vernichtung unseres
Selbstes droht. Wie sollte das nicht Angst erzeugen?

Wenn wir erkennen, dass jedes Leiden einen Mangel impliziert,
vitale und seelische Lust im Genuss dagegen durch präsentische Fülle

245

Leiden und Lust

7 Da wir nicht leugnen, dass auch Tiere Freude ausdrücken können, folgt, dass ihr Leben
letztlich auf seelisch-geistige Subjekte zurückgehenmuss, die zwar nicht unmittelbar im
tierischen Leib anwesen (weswegen sie keine Personen sind), sich durch ihn hindurch
aber offenbaren, analog einemmenschlichen Kunstwerk, in dem sich ein Künstler-Ich ja
ebenfalls ausdrückt, ohne als solches anwesend zu sein.
8 Nietzsche: »So tief der Mensch in das Leben sieht, so tief sieht er auch in das Leiden.«
(Also sprach Zarathustra, S. 172); »Es bestimmt beinahe die Rangordnung, wie tief
Menschen leiden können.« (Jenseits von Gut und Böse, S. 218); »Das tiefe Leiden macht
vornehm und trennt.« (Jenseits von Gut und Böse, S. 219); »Der Leidende verlangt am
tiefsten nach Schönheit.« (Die Unschuld desWerdens, Nachlass I, S. 386): alle Zitate aus
»Nietzsche-Register, Taschenbuchausgabe, R. Oehler, A. Kröner-Verlag, Stuttgart,
1965«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


charakterisiert wird, dann verstehen wir besser, wie beide Phänomene
zugleich einen Gegensatz bilden und dennoch zusammen vorkommen
können. Denn der Mangel auf der einen Ebene, z.B. der vitalen, kann
mit der Fülle auf einer anderen Ebene, z.B. der emotionalen oder ko-
gnitiven, gleichzeitig bestehen. Dies erhellt, warum das Leiden so eng
mit unserem vielfältigen Bedürfnisleben zusammenhängt: Da jedes er-
wachende Bedürfnis einen zu überwindenden Mangel anzeigt, wird es
dann zum Leiden, wenn die Befriedigung nicht zu erreichen ist, das
Bedürfnis aber dennoch nicht losgelassen werden kann. Bedürfnisspan-
nungen sind also nicht per se Leiden, sondern erst, wenn ihre ersehnte
Erfüllung misslingt oder unerreichbar erscheint.

Analoges gilt für den »Wunsch«, den Freud bekanntlich in seinem
Begriff des »Triebwunsches« mit Bedürfnis und Libido gleichsetzt, bzw.
alle »höheren«, nicht-vitalen Wünsche als Sublimierungen vitaler Be-
dürfnisse ansieht. Schon eine erste phänomenologische Betrachtung
beweist, welch einem Gewaltakt sich diese Theorie verdankt. Dagegen
gilt grundsätzlich, dass kein vitaler Drang ein Wunsch ist, allerdings
letzterer sich mit jenem verbinden kann. Nur in einem übertragenen
Sinne lässt sich sagen, dass der hungernde Leib Nahrung »wünsche«.
In Wahrheit ist da nur eine drängende Hungerempfindung, die im Ich
den Wunsch auslöst, Nahrung aufzunehmen (oder auch nicht, wenn
solch ein Wunsch durch einen anderen Wunsch, z.B. nach Schlankheit,
aufgehoben wird!). Natürlich ist auch das Wesen des Wunsches – ana-
log dem des vitalen Bedürfnisses – durch einen Mangel konstituiert,
denn der Wünschende bezieht sich auf etwas, das noch nicht ist, aber
sein soll. Doch handelt es sich hierbei nur um eine Analogie und keine
Identität, und außerdem bedeutet nicht jeder Mangel Leiden. Wir
wünschen viel und leiden deswegen noch lange nicht. Nur solcheWün-
sche, die unaufschiebbar oder »existenziell«, d.h. für mein Da- und
Sosein und schließlich für meine selbstbestimmte Identität fundamen-
tal, sind, jedoch drohen, unerfüllt zu bleiben, erst solche Wünsche, die
nicht aufgegeben, aber auch nicht befriedigt werden können, erzeugen
Leiden. Der Inhalt dieser Wünsche kann individuell sehr variieren, so-
dass für den einen existenziell ist, was dem anderen als bedeutungslos
erscheint.

Damit wird auch deutlich, dass der gesunde Mensch und über-
haupt alle Lebewesen nicht primär nach Lust, Genuss und Freude (wie
ebenfalls Spinoza in seiner Affektenlehre 1887 meint), sondern nach
solchen Erfahrungen und Handlungen streben, die einen existenziellen

246

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wert realisieren und deswegen mit Lust, Genuss und Freude einher-
gehen. Niemand kann Lust, Genuss und Freude direkt machen oder
schaffen, wie Frankl (1989, S. 70–74) nicht müde wird zu betonen,
sondern kann nur gute Handlungen, richtige Erkenntnisse, nützliche
Arbeit, gesunden Sport, aufrichtige Gespräche usw. anstreben und rea-
lisieren. Gelingt dies, dann entspringen daraus »wie von selbst« Lust
und Freude. Diese wichtige Einsicht in die Dynamik von Lust und Freu-
de eröffnet uns schließlich das Wesen dieser Phänomene: Sie sind, et-
was poetisch ausgedrückt, »Geschenke des Seins«, die sich einstellen,
wenn die natürlichen (und im Falle des Menschen übernatürlichen!)
Bestrebungen eines Lebewesens ihre adäquate Erfüllung finden. Wohl
bin ich frei, eine hilfreiche Handlung auszuführen oder nicht – aber
dass mich eine hilfreiche Tat mit Freude, eine böse Tat mit Groll »be-
schenkt«, das liegt nicht mehr in meiner Macht.

Kurzum: Die leibliche Lust ist keine leibliche Sinnesempfindung
an sich, sondern eine Empfindungskomponente, also ein Aspekt etwa
der Sexual-, der Geschmacks-, der Wärme- oder der leiblichen Kraft-
empfindung, die sich einstellt, wenn ein leibliches Bedürfnis befriedigt
wird. Natürlich ist sie erst recht kein Affekt (Gefühl, Emotion), aller-
dings, wie jede leibliche Regung, die wir erleiden, eine Affektion. Auf-
grund der Aspekthaftigkeit der Lust, also ihrer ontologischen Abhän-
gigkeit von bestimmten Sinnesempfindungen, scheint es auch gar
nicht die Lust (bzw. Unlust) zu geben, sondern nur Lüste (bzw. Unlüs-
te): Die Lust einer Sättigung scheint keineswegs identisch mit der Lust,
die wir bei einer streichelnden Berührung empfinden; die Unlust eines
Schmerzes etwas anderes als die Unlust eines quälenden Durstes. Die-
ser Eindruck wird durch die Tatsache unterstützt, dass die leiblichen
Lüste den drei Groß- oder Hauptgruppen der leiblichen Sinnesempfin-
dungen – also den Lokalempfindungen (Farbe, Ton, Druck, Wärme
etc.), den allgemeinen Vitalempfindungen (Frische, Kraft, Müdigkeit
etc.) und den Drangempfindungen (Hunger, Durst, Wollust) – folgen.
Den Lokalempfindungen entsprechen »lokale« Lust- bzw. Unlustemp-
findungen, die wir z.B. bei einem warmen Fußbad genießen bzw. bei
einer Schnittverletzung erleiden. Den Vitalempfindungen entsprechen
die allgemeine Lust des Wohlbefindens bzw. die allgemeine Unlust des
Missbefindens, die uns das Gefühl von Gesundheit bzw. Krankheit ver-
mitteln. Und den Drangempfindungen eignen die dynamisch-drängen-
den Lüste bzw. Unlüste des Hungers, Durstes, des Schlafbedürfnisses,
der Wollust usw.

247

Leiden und Lust

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das entscheidend Charakteristische der leiblichen Lust ist jedoch
ihr Erfüllungswesen: Im Gegensatz zur Unlust, die einen zu beseiti-
genden Mangel, eine Störung anzeigt, erleben wir die leibliche Lust
als leibliche Fülle, leibliche Rundheit, Zufriedenheit. Darin liegt auch
der Grund, warum sie im Gegensatz zur Unlust nicht über sich hinaus-
treibt, sondern gleichsam in sich ruht und für sich genossen werden
kann. Letzteres macht ihren Selbstwertcharakter aus. Sie ist nicht nur
Mittel zum Zweck, sondern kann Selbstzweck sein. Analoges gilt für
die seelische Lust, also für Zufriedenheit, Freude und Glück: Sie sind
die nie direkt machbaren, sondern seinsnatürlichen seelisch-geistigen
Erfüllungskomponenten des persönlichen Gefühlslebens, die sich ein-
stellen, und zwar von selbst, unwillkürlich, wenn etwas »glückt«, ge-
lingt, d.h. wenn wir originelle Einfälle haben, gute Taten vollbringen,
richtige Erkenntnisse gewinnen, schöne Werke schaffen und authenti-
sche Beziehungen gestalten. Sie sind die »ontologischen Zeichen« da-
für, dass etwas an sein entelechiales Ziel, an sein Erfülltsein gelangt ist.
Dieses Am-Ziel-Sein erklärt auch, warum Glück, Freude und Zufrie-
denheit weitaus einfacher strukturiert sind als das Leiden. Sie ruhen in
voller Selbstbejahung lebendig kreisend in sich selbst, während das ru-
helose Leiden in sich zerrissen ist und über sich hinausstrebt, also von
einer Selbstnegation nicht zu trennen ist.

Gebe ich diesen Seinsgeschenken von Freude und Glück Raum in
mir und überlasse mich ihnen, quasi in sie eintauchend, dann entsteht
die Seelengestalt des Genusses. Im Genuss gebe ich mein Ich an ein
erfülltes und erfüllendes Sein hin und bin ganz getragene und über-
fließende Gegenwart: So kann sich der Mensch leiblichen Lüsten und
seelischem Glück genießend hingeben. Der Genuss ist weder eine leib-
liche Empfindung noch ein Gefühl oder Affekt, sondern er ist jene pas-
siv-aktive Hingabegestalt, in der eine geschenkte Erfüllung erlebt
wird. Zweifellos dominiert in ihm das Emotionale, wenn man so will,
in gesteigerter gefühlsreflexiver Form: Ich fühle und genieße Glück
und Freude, indem ich mich bewusst hingebe. Im Leiden dagegen ist
der Mensch gezwungen, sich in einem quälenden Unerfülltsein auf-
zuhalten, das ständig über sich hinaustreibt. Aristoteles (1983, Buch X,
1–5, 6–10), Levinas (1987, S. 168–216) und besonders klar Branden-
stein (1968, S. 83–84) haben das erkannt und überzeugend dargestellt.

Zum Schluss soll mit wenigen Strichen der innere Zusammen-
hang zwischen Lust-Unlust und Schmerz nachgezeichnet werden. Er
erweist sich schon deshalb als außerordentlich ergiebig, da Schmerz

248

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Unlust keineswegs identisch sind, ja in gewisser Hinsicht einen
Gegensatz darstellen. Insofern die leibliche Unlust die mangelhafte Be-
friedigung eines leiblichen Bedürfnisses anzeigt, ist sie selbst ein Man-
gelphänomen und konstituiert ein Zuwenig. Der leibliche Schmerz da-
gegen ist zunächst immer ein Zuviel und geht erst sekundär, wenn er
andere Leibphänomene hemmt, mit einem Mangel einher. Schmerz
und Unlust können sich daher sogar gegenseitig auslöschen, etwa wenn
ein Schmerzgeplagter keinen Hunger oder keine Müdigkeit mehr emp-
finden kann. Die Lust wiederum steht zwischen Unlust und Schmerz,
insofern sich mit ihr weder ein Zuviel noch ein Zuwenig, sondern das
Erleben von Stimmigkeit, Fülle, Abrundung verbindet. Hierin liegt
vielleicht auch der Grund, warum sich die Lust eher mit dem Zuviel
des Schmerzes als mit dem Zuwenig der Unlust direkt vermischt, etwa
beim Jucken-Kratzen oder bei der Wollust. Hinzu kommt, dass sich
Lust und Schmerz eher expansiv ausbreiten, während die Unlust sich
eher zusammenzieht und leiblich zehrt. Obwohl wir hier ein weites
Feld betreten haben, das noch viele Erörterungen erheischt, soll es mit
diesen Bemerkungen sein Bewenden haben. Im Rahmen dieser Arbeit
kann keine spezielle Theorie der Lust und Unlust geboten werden.

5. Notleiden und Krankheit

»Denn allein hab ich nicht mehr die Kraft,
die Waage zu halten der Last des Wehs.«
(Sophokles, Elektra)

Leiden ist nicht gleich Leiden. Und schon gar nicht ist Leiden gleich
Krankheit. Zur Krankhaft wird ein Leiden erst, wenn es mit einem
tatsächlichen oder möglichen Schaden verknüpft ist. Denn eine Krank-
heit oder Störung, die frei von Beeinträchtigung, Schaden, Verletzung,
Behinderung und Entstellung ist, ist keine Krankheit. Dabei ist wesent-
lich zwischen einem Leiden zu unterscheiden, das »nur« eine Reaktion
auf eine Krankheit ist wie im Falle, dass jemand über den Verlust einer
Gliedmaße trauert, und einem Leiden, das entweder selbst von einem
Schaden gezeichnet ist oder Schäden nach sich zieht. Letzteres ist z.B.
der Fall, wenn eine Trauer zur »pathologischen«, also etwa depressiv-
lähmenden Trauer mutiert und den Betroffenen in seinem Lebensvoll-
zug beeinträchtigt. Es ist klar, dass alle Formen der Therapeutik – Me-

249

Notleiden und Krankheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dizin, Psychotherapie, Soziotherapie, Familientherapie, praktisch-the-
rapeutische Philosophie, Seelsorge, therapeutische Politik und tech-
nischer Hilfsdienst – mit Leiden zu tun haben, in die ein tatsächlicher
oder potentieller Schaden eingeht.

Deswegen scheint es mir sinnvoll und nötig, hier zwischen ver-
schiedenen Intensitätsstufen des Leidens zu unterscheiden, die sich an
den Begriffen Not und Schaden orientieren:
1. An erster Stelle steht das »einfache Leiden«, das nicht an die

Grenzen des Erträglichen führt, keine Schäden setzt und meist
aus eigenen Kräften bewältigt werden kann, das Belastungsleiden.

2. Es folgt das »atraumatische Notleiden«, das bis an die Grenzen des
gerade noch Erträglichen treibt und mit Verletzung droht, das Be-
drängnisleiden. Zu Recht verlangt Beland (2003, S. 263–272),
dass die Unaushaltbarkeit oder Unerträglichkeit bestimmter Lei-
den zu einer eigenen pathischen und – wenn schädigend – patho-
logischen Kategorie erhoben wird.

3. Drittens ist das traumatische Notleiden zu nennen, das die Gren-
zen der Belastbarkeit überschreitet, die physische, psychische und
soziale Integrität des Betroffenen verletzt und mit Vernichtung
droht, das Beschädigungs- oder Beeinträchtigungsleiden.

4. Und schließlich ist das desintegrierende, destruktive Notleiden zu
nennen, das mit Zusammenbruch, Entgleisung und Tod einher-
geht.

5. Alle vier Gruppen des Notleidens können mit dem Gefühl der
Ausweglosigkeit verbunden sein und steigern sich dann zur uner-
träglichen Verzweiflung. Es muss aber betont werden, dass es sich
hierbei um keinen Automatismus handelt, nicht einmal im Falle
der tödlichen Not, da die Ausweglosigkeit wesentlich vom Subjekt
und seinen Bedürfnissen und Zielen, vor allem von seinem Selbst-
erhaltungswillen mitdefiniert wird. Ein Mensch, der seinen Tod
(wie z.B. Sokrates) frei hinnimmt, leidet nicht unter der (»objek-
tiven«) Ausweglosigkeit, eben weil er keinen Ausweg mehr sucht.

Besonders die drei letzten Formen des Notleidens erzeugen über die
Einschränkung oder den Verlust der Selbstkontrolle den Zustand der
Hilflosigkeit und damit der Hilfsbedürftigkeit, welcher seinerseits zu
einer typischen physiologischen Reaktion führt, der so genannten
Stresskaskade, deren Sinn zwar die Abwehr der Gefahr und die Wie-
derherstellung des früheren Gleichgewichtes ist, doch selbst entgleisen
kann und dann pathologische Folgen zeitigt, was typisch für psycho-

250

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


somatische Krankheiten ist (vgl. Cannon 1975, Selye 1971, Uexküll
1998, Rüegg 2003). Mit diesen drei genannten Notleiden ist eine fun-
damentale Voraussetzung der Therapiemotivation und des therapeuti-
schen Inanspruchnahmeverhaltens definiert, und es entsteht jene für
alle Therapeutik charakteristische Grundfigur, die V. v. Weizsäcker
prägnant mit Not und Hilfe umschrieb.

Auf diesem Hintergrund fällt es nicht mehr schwer, die Krankheit
zu plazieren. Sie ist zum ersten die diskrepante, prekäre und labile Ein-
heitsgestalt eines gesetzmäßig-sukzessiven (und nicht wie die Verlet-
zung nur singulär-statischen) Destruktionsgeschehens mit dem Ver-
such des Lebewesens, diese Destruktion aufzuhalten, auszugleichen
oder auszumerzen. Dabei steht in ihrem Zentrum der als aufzuheben-
der Mangel9 bewertete und als solcher drohende oder schon aktuelle
und imWeiteren fortwirkende Schaden, also die irgendwie konsequent
und nicht nur zufällig verknüpfte Schadensreihe, die immer und we-
sentlich in den Organismus und seine Gegenregulationen eingebettet
ist. Darum ist Krankheit nie nur Mangel, sondern »Mangel von- und
Mangel in-«, also die kompliziert-diskrepante Einheitsgestaltung von
schädigenden, resilienten und restituierenden Faktoren. Totaler Man-
gel bedeutete totale Widerstandslosigkeit des Organismus und wäre
identisch mit dem Tod. Und in der Tat, die Krankheit droht immer mit
Not und Tod, denn sie hat ja die Integrationsgrenzen des Lebewesens
nicht nur über Gebühr belastet, sondern schon zerrissen, also verletzt.
Krankheit, ob primär physisch, psychisch oder sozial, ist daher immer
ein »Übergriff«, immer ein (anhaltender oder sogar fortschreitender)
Verlust an Kohäsion, Integrität und Identität. Aufgrund dieses Über-
griffsmomentes kommt etwas Nötigendes, Verhängnisvolles in das
Wesen der Krankheit: Krankheit wird primär erlitten, nicht gemacht,
auch wenn sie dann zumeist vom Betroffenen eigens weitergestaltet
wird. Wäre sie nur das Produkt seiner Freiheit und klaren Bewusstheit,
dann wäre sie identisch mit Schuld. In aller Krankheit überwiegt aber
die Unschuld, das Getroffensein, das Pathische die Selbstbestimmung,
die allerdings eine immer größere Rolle spielt, so vor allem bei allen
psychischen Störungen, je länger die Krankheit andauert und in die
Verfügungsgewalt des Betroffenen gelangt. Im Falle der Neurosen

251

Notleiden und Krankheit

9 Denn es gibt auch »natürliche Mängel«, die zur Endlichkeit jeder Lebensgestalt hin-
zugehören und in der Regel von niemandem aufgehoben werden wollen und auch nicht
aufgehoben werden können.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ihrer unbewussten Selbsterzeugung überwiegt ebenfalls das Ver-
hängnisvolle die Schuld, da zur Schuld die bewusste Selbstverfügbar-
keit gehört, die dem neurotisch Kranken (in Hinsicht seiner Störung)
abgeht. Kurzum: In der Krankheit überwiegt die Fremdbestimmung
die Selbstbestimmung; in der Schuld überwiegt die Selbst- die Fremd-
bestimmung. Darüber hinaus weckt die Schädigung im Lebewesen in
der Regel lebenserhaltende Abwehr- und Kompensationsantworten,
die zusätzliche körperliche, seelische, soziale und geistige Ressourcen
rekrutieren, sodass es sekundär zu einer Erweckung, Weiter- und Hö-
herentwicklung des Lebens kommen kann, gewiss aber nicht muss (vgl.
Fuchs 2003, S. 15–20; ähnlich schon Nietzsche). Hilfsbedürftig wird
ein krankesWesen dann, wenn seine Ressourcen zur Abwendung, Auf-
haltung und Restitution des Krankheitsprozesses versiegen; doch auch
dann ist es immer noch eine offene Frage, ob der Betroffene dies wahr-
nimmt und Hilfe in Anspruch nimmt oder nicht. Denn:

»Hilfe in seelisch-geistigen Notzuständen hat es nicht in erster Linie zu tun mit
den Notzuständen des Menschen in objektiver Hinsicht, sondern ebenso sehr
mit der Stellung des Menschen zu seiner jeweiligen Not. Not und Spiegelung
dieser Not im menschlichen Geist bilden zum Unterschied vom Tier erst den
ganzen wirklichen Notzustand des Menschen.« (Gebsattel 1947, S. 8)

Damit wird auch das Verhältnis zwischen Leiden und Krankheit klarer:
Das Leiden ist die Spiegelung oder der geistige Reflex eines organi-
schen, seelischen oder sozialen Schadensprozesses und ist deswegen
nicht notwendig selbst krankhafter Natur. Es kann ein Zeichen von
Gesundheit sein, wenn jemand an seiner Krankheit leidet und sie nicht
etwa verleugnet, verdrängt, beschönigt, ja bereit ist, sich mit seiner
Krankheit auseinander zu setzen. Allerdings besteht jederzeit die Ge-
fahr, dass auch der Leidensvollzug selbst schädlichen Charakter an-
nimmt und dann pathologisch, also zur Krankheit wird. Bei allen hypo-
chondrischen Störungen ist dies klassischerweise der Fall. Auf jeden
Fall kommt erst durch das »Leiden an« das Subjekt in den Krankheits-
prozess hinein, tritt sich gegenüber, bezieht wertend und affektiv Stel-
lung und bezeugt so seine noch erhaltene Freiheit, Autonomie und
Würde. Es ist das Leiden, das alle Krankheit zum Humanum macht.

252

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3):
die Leidensgradation in der Zeit

Im ersten Teil der Zeitanalyse des Leidens waren wir auf seinen über-
zeitlichen Kern gestoßen, einen Kern, der natürlich allen Akten und
Zuständen des Erlebens und des Bewusstseins eigen ist. Doch erkann-
ten wir auch dort schon, dass sich das Leiden nicht in diesem Kern
halten kann, sondern fast zwangsläufig in die volle Zeit des Wandels
und der Veränderung, also aus der »faktischen Synthese« (Kupke 2003,
S. 79–112) des Leidleidens in die »genetische Synthese« des Leidver-
wünschens übergeht. Diese Dynamik verdankt sich dem Wunsch im
Leiden, vom Leid befreit zu werden und das Heil wieder zu erlangen.
Denn mit jedem Wunsch wird in einer Gegenwart von einer bedürf-
tigen Vergangenheit her eine ersehnte Zukunft aufgespannt. Nichts-
destotrotz kann ein Leid so lähmend sein, dass es zur »reinen« Gegen-
wart wird, die nur noch lastet und lähmt und keinen Weg mehr für
Künftiges freigibt. In der schweren Depression wird diese schlimmste
Qual, die einem seelischen Tod gleichkommt, real, denn hier wird die
Wunschfähigkeit überhaupt gelähmt, ja gerade sie. Nichts aber erträgt
der Mensch so schlecht wie den aufgenötigten – und nicht wie in der
Meditation freiwillig gesuchten – seelisch-geistigen, dann bald auch
leiblichen Stillstand.

Leiden ist also, vor allem aufgrund des Momentes der Hemmung,
in seiner zeitlichen Dimension stockende, gehemmte, gebremste, da-
durch aber auch besonders hervorgehobene, ja »herausgebrochene«
Gegenwart.10 Gegenwart aber, die sich nicht gemäß ihrem inneren Im-
puls und inneren Gesetz vollziehen und erfüllen kann, wird zur Last
und bannt in die Vergangenheit. Ich bin mehr derjenige, der ich war, als
derjenige, der ich jetzt sein will und vielleicht sein soll. Damit kündigt
sich schon die Zukunft an, die dem Leidenden versperrt ist: »Ich kann
nicht mehr.«, »So geht es nicht weiter.« – sind Aussagen, die zeigen,
dass die Zukunft partiell verstellt ist und sich dennoch aufdrängt. Denn
mit der Hemmung zugleich wühlt im Leiden ein vorwärts-drängendes,
transzendierendes Moment: »Weg mit dem Elend!«, »So kann’s nicht
weiter gehen!«, »Mir reicht’s!«, »Ich will, dass es anders wird.«

253

Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3)

10 Dieses »Aus-sich-selbst-Gefallensein« oder auch »Hinter-sich-Zurückbleiben« (Kup-
ke 2003, S. 79–112) des Leidenden ist die Bedingung für die Möglichkeit der Desyn-
chronisation des Leidenden mit seiner Mit- und Umwelt (Fuchs 2003, S. 111–134).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aus dieser Zeitlichkeitsstruktur des Leidens und den bisher eru-
ierten Elementen des Leidensprozesses, vor allem aus seiner überzeit-
lich-simultanen dynamisch-dialektischen Diskrepanz, lässt sich eine
zeitgestaltete Dynamik ableiten, die durch das Leidverwünschen, wie
gesehen, initiiert wird und sich weitläufig ausgliedert. Dieser Prozess
bildet idealerweise drei Phasen mit mehreren möglichen Graden, in die
oft, aber nicht notwendig, ein Höhe- bzw. kritischer Umschlagspunkt
fällt, die Peripetie der Krise.

Die drei Hauptphasen gliedern sich in die Anfangsphase des Erlei-
dens (Störung), die Mittephase des Durchleidens (Durcharbeitung)
und in die Endphase des Ausleidens (Rückfall oder Neubeginn).

Die ersten beiden Phasen umfassen das Erleiden, Leidleiden, Lei-
denswünschen, die Leidensaffekte und –stimmungen und schließlich
die kognitiven und volitionalen Reaktionen auf das erlebte Übel. Mit
Not und Krise setzt eineWendung bzw. Zuspitzung des Leidens ein, die
in einer dritten Phase entweder zu einer Restitution, zum Verfall oder
zu einem quälenden Stillstand des Leidens führt. Die konkrete Aus-
gestaltung aller Phasen kann sehr verschiedenartig sein. So kann am
Anfang z.B. eine Erschütterung, ein Schock oder ein heftiger Verlust-
schmerz stehen; es kann sich eine Störung, die sich in einer Inkubati-
ons- oder Prodromalphase langsam vorbereitet, aber auch unmerklich
anbahnen, bis sie die Wahrnehmungsschwelle überschreitet. Analoges
gilt für die beiden anderen Phasen. Wichtig ist schließlich die Erkennt-
nis, dass der Leidensprozess an jedem Punkt abbrechen, verharren, um-
kehren oder weiterschreiten kann.

I. Phase: das Erleiden oder die Störung

(Affektions-, Prodromal- und Inkubationsphase)

1. Infragestellung, Verletzung (Kränkung), Schmerz, Enttäuschung,
Schock, Erschütterung oder unterschwelliges Unbehagen, kaum
fassbare Verunsicherung, unklare Bedrückung

II. Phase: das Durchleiden oder die Qual

(Konflikt-/Widerstands-/Arbeits-/Kampfphase)

2. Verwünschung des Leids und Sehnsucht nach Leidfreiheit, Wohl-
befinden, Glück

3. Verleugnung, Abwehr, Nicht-Wahrhaben-Wollen des Leids
4. Intrusion des Verdrängten (unkonrollierbar sich aufdrängende

Gedanken und Sorgen), Beunruhigung, Qual

254

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Gefühlschaos: Angst, Empörung, Wut, Trauer, Scham, Schuld,
Selbstanklage, Verhandeln usw. (emotionales und kognitives
Durcharbeiten)

6. Not, Hilflosigkeit und Hilfsbedürftigkeit

III. Phase: der Entscheidungs – und Umschlagspunkt (»Rubikon«)

7. Krise
In der Krise droht der Verlust der Ponderanz (also der Verlust jenes
innerlich zentrierenden Schwerpunktes oder lebendigen Wertes, der
die Hauptlast des Daseins trägt) und damit der Verlust der Selbststeue-
rung. Das zieht in der Regel die Störung des Gleichgewichtes und der
Anpassungsfähigkeit an innere und äußere Herausforderungen nach
sich. Der Kontrollverlust aktiviert Angst, Angst führt zu Stress, der,
wenn er in einer Art Dauerresonanz entgleist, sich selbst erhält und
verstärkt, bis er seine Funktionsgrundlagen schädigt. Doch ist jede Kri-
se arbiträr, unentschieden, wesenhaft offen und drängt daher zur Ent-
scheidung, wie Weizsäcker (1973, S. 247–265) betont. Die dritte Phase
gliedert sich dementsprechend in zwei bzw. drei parallele Schenkel.

IV. Phase: das Ausleiden und die Lösung

8a. Selbst-Konfrontation, aktive Auseinandersetzung, Kompensati-
on, Integration (restitutio ad integrum, restitutio partialis, Resta-
bilisierung, Neuorientierung) oder

8b. Stagnation, Stillstand, quälend-anhaltendes Leiden oder
8c. Dekompensation und Entgleisung (Hilflosigkeit, Verzweiflung,

Exhaustion, Resignation), Krankheit und Tod.
Es versteht sich von selbst, dass sich dieser vollzeitliche, d.h. sukzessive
Leidensprozess, der manche Ähnlichkeit mit dem schon oft beschriebe-
nen Trauerprozess nach Kast (1961, S. 61) bzw. mit dem Bewältigungs-
prozess nach Horowitz (in: Uexküll, 1998, S. 283) aufweist, in zahllo-
sen Variationen entfalten kann. Wir gaben nur einen Idealtypus dieses
möglichen Prozesses, den wir schon bei den antiken Ärzten beschrieben
finden, unterteilt in die Phasen der Apepsia (Schärfe), der Zunahme,
der Kochung, evtl. der Stockung, der Krise, der Abnahme, der Krisis
(Trennung) und der Heilung. Für den Arzt und Therapeut ist es von
großem diagnostischen Nutzen herauszufinden, wo, in welchem Pha-
senabschnitt, ein Betroffener, der sich an ihn wendet, steht.

255

Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


X. Leiden und Leib

1. Allgemeine Vorbemerkung

Wie im Methodenkapitel betont reicht die phänomenologisch-deskrip-
tive Analyse über die Grenze des Anschaulich-Anschaubaren nicht
hinaus. Damit ist zwar ein tragfähiger Grund für alles Erkennen gelegt,
aber auch eine Grenze gezogen, die unendlich viel ausschließt. Zu sol-
chen Gegenständen, die phänomenologisch nicht mehr direkt erreich-
bar sind, gehört alles, was nur indirekt erfahrbar bzw. erschließbar ist,
so vor allem der Leib in seiner totalen Materialität, dann selbstver-
ständlich die Natur, das Unbewusste, der Andere, das Unendlichkleine
und Unendlichgroße und die Kausalität im Allgemeinen. Denn nie-
mand kann das Sein der Materie außerhalb des Bewusstseins wahrneh-
men, vielmehr muss es aus den Spuren der Sinnesempfindungen er-
schlossen werden; ebenso wenig kann das Unbewusste als solches
angeschaut werden, weil es, wenn in seinem Inhalt erkannt, nicht mehr
unbewusst ist. Dieser einfache, aber grundlegende epistemologische
Umstand, der oft missachtet wird, stellt den Hauptgrund dafür dar, dass
eine Philosophie des Leibes, die sich – wie z.B. bei Merleau-Ponty
(1965) und Fuchs (2000) – ausschließlich auf die Phänomenologie
stützt, notwendig unzureichend ist, denn der Leib ist nicht nur das,
was erlebt wird, sondern reicht weit darüber hinaus, vor allem in Hin-
sicht seiner wirkmächtigen Quellen. Und drittens überschreitet das
Problem der Kausalität, also die Frage, wodurch und wie etwas ent-
steht, alle Phänomenologie, da die phänomenologische Analyse nur
Gegebenes bzw. die Bedingungsverhältnisse des Gegebenen beschreibt,
soweit sie im Anschaubaren vorliegen. Das aber bedeutet, dass sie sich
nur auf das beziehen kann, was schon da ist. Was noch nicht da ist bzw.
erst entsteht (oder auch vergangen ist oder überhaupt nicht erscheinen
kann), kann sie logischerweise nicht ergründen, dazu bedarf es einer
neuen Methode, eben der bereits vorgestellten regressiven Analyse.

256

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schon der Begriff des »Erleidens« oder der »Affektion« transzendiert
daher streng genommen jegliche Phänomenologie: Zwar kann sie noch
beschreiben, wie z.B. auf einen Sturz ein Knochenbruch, auf eine De-
mütigung eine Depression folgt, aber wer oder was dieses rein zeitliche
Folgeverhältnis verursacht, d.h. entstehen lässt, kann sie nicht mehr
genügend aufklären. Darum ist das Leiden in seiner vollen Gestalt, d.h.
unter Miteinbeziehung seiner unbewussten, seiner physisch-materia-
len und seiner welthaft-kausalen Wechselwirkungsverhältnisse nicht
mehr rein phänomenologisch erhellbar, sondern verlangt notwendig
eine transempirische Methode und Wissenschaft, die nicht nur die we-
senhaft unselbständigen, weil im und durch das Erleben konstituierten
Erscheinungen, sondern die realen, d.h. dem Erleben gegenüber selb-
ständigen, Seinsverhältnisse zu ergründen sucht. Mit den angegebenen
drei Themenkreisen – mit dem Unbewussten, dem Leib und der Kau-
salität – überschreiten wir daher die Phänomenologie des Leidens.
Trotzdem scheint es sinnvoll, in einem ersten Anlauf die phänomeno-
logische Grenze des Leidens, also die Leiblichkeit, das Unbewusste und
die Verursachung des Leidens, zu untersuchen. Eine zureichende
Durchklärung dieser drei Gegenstandsbereiche kann allerdings erst
eine Metaphysik des Leidens mit der regressiven Analytik leisten. Be-
ginnen wir mit dem uns Nächsten: mit dem Leib.

2. Der Leib als Quelle des Leidens

Der Mensch wohnt in der Welt in einem Haus, in das er nicht einzieht,
sondern in dem er erwacht und sich vorfindet: Dieses Haus ist der Leib,
sein Leib. Einen Zustand vor oder außer diesem Haus kennt er nicht, es
ist ihm vor- und mitgegeben, ja er erfährt sich immer schon als Leib, in
und mit seiner Leiblichkeit. Sie ist darum das erste »Feld« seines Da-
seins, gewissermaßen der erste Möglichkeitsraum, in den er sich hi-
neinstreckt und durch diese »leibhafte« Urbewegung seiner selbst inne
und habhaft wird.

Da dieser Leib nun weder ein bloßes solipsistisches Phantasie-
gebilde noch eine bloße Selbstsetzung und Selbstobjektivation eines
idealistischen Subjektes ist, sondern eine volle physische Weltrealität,
die schon vormenschlich da ist und vormenschlich entwickelt und or-
ganisiert wurde, zuletzt als Primatenleib, ist der Mensch im vollen
Sinne ab ovo ein »Weltding«, ein lebendiger Körper, eine physische

257

Der Leib als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Realität. Und als ein solcher lebendig organisierter Körper untersteht
er allen physischen, d.h. physikalisch-chemischen und biologischen,
Gesetzmäßigkeiten und ist allen physischen Widerfahrnissen dieses
Kosmos ausgesetzt. Nichts gibt es im realen Universum, das nicht di-
rekt oder indirekt auf ihn wirken könnte: Hartes und Weiches, Schwe-
res und Leichtes, Warmes und Kaltes, Helles und Dunkles, Süßes und
Bitteres, Förderliches und Schädliches, Schönes und Hässliches, Erhe-
bendes und Bedrückendes, Klärendes und Verwirrendes.

ZumWiderfahrnis kann darum alles werden, nicht nur Unlustvol-
les, Schädliches, Nutzloses, Widriges, sondern auch Angenehmes,
Schönes, Förderliches. Zum Leid wird ein Widerfahrnis vom Gesichts-
punkt des Leibes aus, wenn es seiner inneren Ordnung, seiner Hinord-
nung auf seine Umwelt und seinen Bedürfnissen und Intentionen wi-
derspricht. Stolpert ein Mensch, dann ist es nicht erst sein Ich, das
reagiert und das Gleichgewicht wiederherzustellen versucht, sondern
die vormenschlichen Instinkttätigkeiten »springen an« und »wissen«
genau, was zu tun ist. Unordnung und drohende Gefährdung werden
ausbalanciert, schon vom Leib her, instinktiv, also vormenschlich und
dennoch intentional.

Recht betrachtet ist der lebendige Organismus unentwegt Störun-
gen seiner geordneten Weltbezogenheit und seiner inneren Kohärenz
ausgesetzt; und recht betrachtet ist er ständig tätig, seine »Interessen«
zu wahren. Ja der vormenschliche Organismus ist auf eine Unzahl von
Störungen vorbereitet, ist gewappnet, von der zellulären Ebene bis zu
komplexen instinkthaften Bewegungsmustern. Und trotzdem entgeht
er tief greifenden Störungen nicht, die ihn »zu Fall« bringen, behin-
dern, beeinträchtigen, erschöpfen, verletzen, beschädigen, krank ma-
chen, entstellen und töten. Die Geschichte des Lebens ist eine Ge-
schichte der überwundenen und nicht überwundenen Verletzungen
und Krankheiten, und es liegt auf der Hand, dass der Mensch, ja das
Leben schlechthin, dem Leib die Möglichkeit, krank zu werden, ver-
dankt. Denn der Leib öffnet uns zur Welt, bietet eine »Außenseite«,
die allem zugänglich ist, ja er ist das Medium aller Einwirkungen und
Wechselwirkungen imWeltgeschehen. Ohne ihn, etwa gedacht als rei-
ne Geister, könnten wir für andere Subjekte nie zumObjekt werden. Es
ist der Leib, der uns zu Weltobjekten macht, aber er ist es auch, in, mit
und durch den wir als Subjekte in die Welt wirken und in der Welt
erscheinen können.

Damit nicht genug, dass der Leib der Schauplatz endloser »Welt-

258

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kämpfe« ist, er ist auch noch in sich selbst ein Quell vieler Leiden.
Denn er wird geboren, er ist unreif, er wächst, reift, altert, er hat Gren-
zen, er verlernt, er vergisst, er irrt sich, er verwirrt nicht selten die
Vielzahl seiner nicht immer leicht zu koordinierenden Funktionen. Al-
les das nicht durch äußere Widerfahrnisse, sondern aus sich heraus. So
mündet fast schon zwangsläufig das Altern in Behinderung, Schwä-
chung, Dysfunktion und Krankheit, gleichsam ganz natürlich. Vor al-
lem für den Menschen (wohl kaum für das Tier) ist darum das Altern
nicht ganz unberechtigt eine Art »natürliche Krankheit«.

Auch das ist noch nicht alles. Der Leib des Menschen, und zwar
nur des Menschen, ist nicht nur von außen und aus der Mitte seiner
biologischen Lebensquellen (die etwa das Altern bewirken), sondern
vielleicht am massivsten vom Ich her störbar, von seiner personalen
Mitte, seiner leiblichen Exzentrizität, die über den Leib hinaus reicht
und aufgrund der anfänglichen und lange anhaltenden seelisch-geisti-
gen Unreife des Ich, der Person, des Bewusstseins zumHauptstörfaktor
des menschlichen Lebens wird oder doch werden kann. Tiere erkranken
nicht psychosomatisch, psychiatrisch und psychosozial (außer im do-
mestizierten Exil), die menschliche Existenz aber kann die Spannung
zwischen Person und Leib nie vollständig schlichten, sie bleibt eine
ewige Aufgabe und latente Gefahr, und das um so mehr, als der Gegen-
satz zwischen der radikalen Endlichkeit des Leibes und der Potential-
unendlichkeit des personalen Bewusstseins, des Geistes (im nicht nur
rationalen Sinne) unaufhebbar ist. Wie viele Schlafstörungen haben
nicht ihren Grund in der Unruhe, Sorge, Angst, Grübelei des Ich? Hier
ist der Leib und sein vitales Leben schutzlos der wahrlich nicht gerin-
gen Wirkungsmacht des Ichs, der Person, des Geistes ausgeliefert, und
zwar »von innen« her, aber nicht von einem vitalen Innen, sondern aus
der Dimension des personalen Seins, das wohl im Leibe lebt, auch im
Leibe erwacht, aber nicht dem Leibe entstammt und in seiner »Tiefe«
und »Höhe« über den Leib hinausreicht.

Hiermit verknüpft sich ein Nächstes, in dem sich dasWiderfahrnis
aus der äußeren, physischen Welt mit dem Widerfahrnis aus der per-
sonalen Welt verbindet: die Welt der symbolischen Kommunikation.
Wenn der Vater dem Sohnmit Worten droht, dann bedient er sich zwar
des Mediums der physischen Welt, er vermittelt aber seelisch-geistige
Gehalte, die, wenn sie aufgenommen werden (was eine Leistung ist!),
ihre störende Wirkung primär nicht im Leib, sondern im Erleben des
Betroffenen tun, so etwa, wenn der Sohn Angst vor Strafe entwickelt,

259

Der Leib als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sich dann auch im Leibe auswirken kann, obschon nicht muss,
schon gar nicht notwendig in schädlicher Weise. Es ist wichtig fest-
zuhalten, dass zwischen personalem Erleben und Leib eine Art Kapazi-
tätsdifferenz besteht. Während die »Seele« schon längst schwer ge-
schädigt sein kann (das sehen wir oft bei Kindern), fängt der Leib die
Störung durch allerlei Kompensationen noch auf und erkrankt oft viel
später, eben dann, wenn seine Regulationsressourcen erschöpft sind.
Eine echte tiefe seelische Kränkung erzeugt nicht sogleich ein Magen-
geschwür (ja nicht einmal notwendig eine leibliche Missempfindung),
aber wenn sie sich wiederholt oder lange anhält und psychisch nicht
bewältigt werden kann, sodass die seelische Erregung (etwa als Angst,
Ärger, unterdrückter Hass etc.) ohne Unterlass auf die leiblichen Emp-
findungen, Strukturen und Funktionen einströmt, dann reißt irgend-
wann ein leiblicher Zusammenhang und der Mensch wird krank. Wo
am Anfang eventuell nur Sprache stand, steht am Ende physischer
Schaden. Die Wucht der zwischenmenschlichen Symbolik und ihre
Wirkung bis tief in den Leib hinein kann gar nicht überschätzt werden
– denn sie kann töten! Nur, hier ist nicht primär der Leib die Quelle der
Schädigung, auch wenn sie ohne ihn nicht möglich wäre, da er alle
symbolische Kommunikation vermittelt.

Auch das ist noch nicht alles, gibt es doch noch eine wahrlich ge-
heimnisvolle Dimension, die zum Quell des Leidens werden kann und
die sich des Leibes bedient: das personale Unbewusste, wie es sich in
den Träumen, in Fehlleistungen, psychoneurotischen Symptomen usw.
offenbart. Dieses Unbewusste ist streng gegen das vitale Unbewusste,
also die letzten (metaphysischen) Quellen der leiblichen Triebe, Be-
dürfnisse und Instinkte abzugrenzen, wiewohl sich beide engstens ver-
binden und wechselwirken. Wohl alle neurotischen und primär psy-
chosomatischen Störungen speisen sich aus diesem Unbewussten,
dessen Natur von der Psychoanalyse zu erhellen versucht, aber imWe-
sentlichen aufgrund einer naturalistisch-monistischen Trieb-Libido-
theorie verfehlt wurde. Doch auch die verschiedenen Schulen der mo-
dernen Phänomenologie und der Neurobiologie scheitern vor diesem
Seinsrätsel, wenn sie es auf den Leib, den Organismus und sein »im-
plizites Unbewusstes« zurückzuführen suchen. Sobald ich etwas esse,
produziert der Leib (mir) unbewusst Speichel, Magensäure usw. Dies
ist gewiss keine Leistung meiner Person als Ich, als Subjekt, während
ein Versprecher, mit dem sich ein Verbrecher »sinnvoll« demaskiert,
nicht dem Leib, sondern seiner personalen Sinnsphäre entsteigt, die

260

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bis in ein Un- oder Unterbewusstes reicht, dessen Existenz und Essenz
selbstverständlich weder empirisch noch phänomenologisch direkt er-
kannt und daher nur durch ein geeignetes rückfragendes und rück-
schließendes Verfahren ermittelt werden können. Das aber durchaus!
(vgl. Brandenstein 1975, Kap. 6, S. 75: »Das Unbewusste«; Wandrusz-
ka 2008: »Der Traum und sein Ursprung«, Kap. D). Die Störungsmög-
lichkeiten, die von diesem personalen Unbewussten ausgehen und das
psychophysische Dasein betreffen können, sind grenzenlos und rei-
chen vom harmlosen Tic bis zum Voodootod.

3. Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente
Wirklichkeit

Es wäre nicht abwegig, am Sinn der Frage nach dem Zugang zum Leib,
zu meinem Leib und zum Leib des anderen zu zweifeln. Denn, so ließe
sich gegenfragen, ist der Leib, vor allem je meiner, nicht gerade die
Voraussetzung, das Medium aller Zugänge wozu auch immer? Wir
erwachen im Leib, so hieß es weiter oben – aber erwachen wir denn
nicht nur in ihm, sondern auch mit ihm, am Ende gar durch ihn?Wenn
dem so wäre, könnten wir dann jemals ein Wissen vom Leib, eine Ob-
jektivation seiner Realität erreichen? Nun, gegen diesen Zweifel lässt
sich dreierlei einwenden.

Zuerst: Wenn wir vom Leib in seiner Totalität rein gar nichts wis-
sen könnten, dann wäre jede Rede von ihm sinnlos, ja sie hätte wohl nie
anheben können. Das wäre etwa so, als wollten wir von der Sinnes-
wahrnehmung eines Tieres sprechen, für deren Existenz wir nicht den
geringsten Hinweis hätten, sodass sie nicht einmal indirekt und auf
langen Umwegen erschlossen oder doch wenigstens vermutet werden
könnte. Irgendetwas müssen wir also vom Leib wissen können, fragt
sich nur was und wie.

Zum zweiten gibt es keineswegs nur, wie man heute oft sagen
hört, das Wissen in objektivierter, gegenständlicher Form. Wäre dem
so, dann könnten wir von uns selbst, d.h. im strengen und engen Sinne
von je meiner Aktivität, Tätigkeit, meiner »Vollzüglichkeit«, nichts
wissen. Das ist aber offensichtlich nicht der Fall, weil wir uns auch
ungegenständlich-reflexives Wissen eröffnen können, d.h. auch solche
Wirklichkeiten erleben, erfahren und erkennen können, die in keiner
Weise gegenständlicher (sondern eben »inständlicher«) Natur sind und

261

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Erkennenden gar nicht gegenüberstellbar, dennoch aber (reflexiv)
einsehbar sind.

Und drittens könnte es sein, dass wir vom Leibe zwar einiges,
auch einiges Wesentliches, aber (wenigstens durch direkte Anschau-
ung) nicht alles erfahren und erkennen können. Und genau das ist
erweisbar, denn es gibt drei Quellen der Leiblichkeit, die nur erschlos-
sen, aber wesenhaft nicht angeschaut werden können, sie seien schon
hier aufgezählt. Erstens sind alle jene Wirk- und Aktivitätsquellen
verborgen, die den Leib zeugen, aufbauen, die seine Bedürfnisse ini-
tiieren und die Trieb- und Instinktvorgänge »betreiben«. Kein Mensch
weiß, wie, woher und wodurch eine Farbempfindung, eine Sexual-
empfindung, eine Hungerempfindung, ein Schmerz entstehen. Sie
steigen aus dem Leib, aus seiner »dunklen Tiefe« auf und kommen
gleichsam über uns. Es ist nicht das Ich, die Person, das personale Sub-
jekt, das die Leibempfindungen und Leibregungen bewirkt, und die
neurophysiologischen, überhaupt physiologischen Prozesse sind nur
(notwendige) Bedingungen, aber erweisbar keine hervorbringenden
Ursachen, keine aktiv bewirkenden Gründe der leiblichen Regungen.
Wer oder was tut dies aber dann? Das ist empirisch und phänomeno-
logisch nicht aufklärbar, das kann jedoch durchaus erschlossen werden.
Zweitens tauchen in unserer gesamten Leiblichkeit unaufhörlich ich-
hafte oder doch wenigstens ichverbundene, also personale Phänomene
auf, von deren Herkunft und Zustandekommen wir uns ebenfalls un-
mittelbar keine Rechenschaft geben können. Zu ihnen zählen die
Träume, aber auch der Gedanken-, Vorstellungs-, Phantasie-, Erinne-
rungs-, Gefühlsstrom, der sich wie unwillkürlich im Erleben einstellt.
Das Meiste davon habe ich nicht gewollt, sondern es »kommt einfach«
und ist »einfach da«. Woher, wie, wodurch, ja jetzt müssen wir fragen,
durch wen wird es aber in mein Erleben gesetzt? Eine Leibempfindung
wie ein Kribbeln mag noch eine apersonale Quelle zum Wirkgrund
haben, aber die unwillkürlich einschießende Erinnerung an meinen
verstorbenen Vater, das plötzlich auftauchende Bild eines Baches aus
der Kindheit lassen sich apersonal, nichtichhaft, instinkthaft nicht
denken. Und drittens erleben wir den Leib zwar als räumliche Wirk-
lichkeit, als Körper, aber doch grundverschieden von allen Körpern
(und Leibern!), die uns umgeben: An je meinen Leib bin ich nämlich
im Unterschied zu allen anderen Körpern und Leibern dieses Univer-
sums von Anbeginn und unaufhebbar gebunden. Wer oder was bindet
mich da, hat mich gebunden, sogar gegen meinen Widerstand? Da

262

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erweisbar alle drei Quellen der Leiblichkeit existieren, da je meine
Leiblichkeit ohne diese Quellen unmöglich wäre, und da sie alle drei
erweisbar nicht-gegenständlicher Seinsart sind, eben weil sie originäre
Aktivitäts-, Tätigkeits- und Wirkquellen darstellen, kann die Leiblich-
keit nicht bis auf ihren Grund durchschaut, bestenfalls erahnt und
erschlossen werden. Folgt daraus aber, dass wir nichts von ihr wissen
können? Das ginge zu weit. Warum?

Wir sind unmittelbar Leib, sind Leiblichkeit und das erlebend, also
wissen wir um sie, irgendwie, in irgendeiner Weise des Inneseins, des
Leibhabens, des unmittelbaren und doch intentional vollzogenen (des-
halb nicht notwendig reflexiv bewussten) Spürens oder Spürbewusst-
seins. Ohne solche Spürakte könnte sich der Leib gar nicht zeigen, wäre
nicht erlebbar, und also sind diese spezifischen subjektiven Wahrneh-
mungsakte des Spürens die »transzendentale« Voraussetzung der Leib-
erfahrung. Umgekehrt blieben diese Spürakte leer und könnten sich
nicht vollziehen, wenn sich der Leib ihnen nicht eröffnete und mit
seinen spezifischen Empfindungsqualitäten darböte. Darin zeigt sich
wiederum, dass wir als Erlebende eo ipso Subjekte sind, selbsttätige,
in diesem Sinne substanziale Wesen, die sich sowohl auf Anderes als
auch reflexiv auf sich selber richten und beziehen können und dabei
eine direkte, wenn auch immer perspektivische Anschauung des Er-
schauten vollziehen. Ja es lässt sich beweisen, dass zum Sein des Erle-
bens, des Erlebenkönnens überhaupt notwendig die Fähigkeit gehört,
auch sich selbst erleben zu können. Zwar erwacht im Falle des Men-
schen das reflexive Erleben, das Sichselbstwissenkönnen, später als das
Erleben des Anderen, der Welt, aber daraus, wie oft geschieht, zu
schließen, es könne auch ein Erleben ohne Fähigkeit zur Reflexion,
ohne Sicherleben geben (etwa beim Tier oder beim Kleinkind) ist er-
weisbar falsch. Kurzum:Wir können uns selbst als Nicht-Gegenstände,
als »Inständliches«, damit auch in unserer eventuell bestehenden leib-
lichen Ungegenständlichkeit erfahren und erkennen. Und schließlich
haben wir es im Falle der Leiblichkeit keineswegs nur mit einer unge-
genständlich-inständlichen, sondern sogar wesentlich mit einer gegen-
ständlichen, dinghaften Wirklichkeit zu tun, die im Erleben sehr wohl
gegenüberstellbar ist, und zwar (von ihren Quellen abgesehen) sogar in
ihrer Totalität.

Was aber ist uns da zuallererst gegeben? Was erleben wir, wenn
wir vom Leib, von der Leiblichkeit sprechen? Der Leib in seiner spezi-
fischen Wirklichkeit taucht noch nicht mit dem Erleben überhaupt

263

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf, denn es gibt ein durchaus leibfreies Erleben z.B. von Gedanken,
Vorstellungen, Erinnerungen, Phantasien, Wünschen, Hoffnungen,
Sorgen, Vorsätzen usw. wie etwa im Traum1 oder in der weltvergesse-
nen Phantasie. Wohl lässt sich demnach ein Subjekt denken, das nur
um solche Dinge weiß, aber dann würden wir annehmen müssen, es
wüsste nichts vom Leib, ja es besäße einen solchen überhaupt nicht.
Nein, der Leib taucht da auf, vor allem mein Leib, wo ich mich an
ganz bestimmte sinnliche Qualitäten gebunden fühle – an die Schwe-
re des Leibes, seine Wärme und Kälte, an den Atem und seinen
Rhythmus von Enge und Weite, an Druck, Spannung und Entspan-
nung in den verschiedenen Leibesregionen, an Hunger, Durst, Müdig-
keit, Ermattung, Frische, Ausscheidungsdrang, Wollust, Kribbeln, Ju-
cken, Schmerzen, an das Pochen des Herzens, das Klopfen von Adern,
das Strömen des Blutes und vieles, vieles, ja endlos vieles mehr. Der
Leib erscheint zunächst als ein dynamisch-bewegtes und doch irgend-
wie festes und umgrenztes Ganzes von organisch verbundenen und
ineinander übergehenden Empfindungsqualitäten, von »Gespürtem«,
das mit seiner Qualität (Schwere, Klang, Farbigkeit, Hunger etc.)
gleichsam randvoll gefüllt und im Gegensatz zu eher »abstrakten«
Gegenstandsbestimmungen wie Räumlichkeit, zahlenhafter Glie-
derung, Zeitlichkeit und sonstigen formalen Bestimmtheiten der Leib-
wirklichkeit eigentümlich »farbig«, »lebendig«, sinnlich-anschaulich,
konkret und einzeln-individual ist. Denken wir uns probatorisch alle
Empfindungsqualitäten des Leibes weg, sowohl die epikritischen als
auch die protopathischen, die »äußeren« wie die inneren, die nahen
wie die fernen, die Lokal- wie die Vital- und Drangempfindungen,
dann bleibt nichts vom Leib übrig bzw., es ist unmöglich, von ihm
noch irgendetwas bzw. etwas Weiteres zu erfahren. Kurz: Die spezi-
fischen Qualitäten der Leiblichkeit, die sinnlichen Empfindungen, die
uns in der unmittelbaren Spürwahrnehmung aufgehen, sind der erste,
unmittelbare und direkte Zugang zum Leib. Eine Leibgegebenheit vor
dieser Erfahrung, also a priori vor der sinnlich-gespürten Erfahrung,
ist unmöglich. Wohl wird der Leib als ganzer erfahren und nicht erst

264

Leiden und Leib

1 Die erlebte Leiblichkeit im Traum ist natürlich nicht die reale, sondern nur eine phan-
tasmagorierte Leiblichkeit und deswegen eigentlich gar keine Leiblichkeit. Wir sind
auch nicht unmittelbar in unserem Erleben an sie gebunden, was viele Träume bewei-
sen, in denen der »Leib« sich fundamental verändert, auflöst, stirbt, wiederaufersteht
usw.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus den einzelnen Sinnesqualitäten sekundär zusammengesetzt, da
hat Scheler (1954, S. 410) Recht,2 und natürlich erfolgt diese Wahr-
nehmung intuitiv, d.h. unmittelbar und mit einem ganzheitlich-um-
fassenden »Griff«, aber sie bedarf der qualitativen Basis der »Emp-
findnisse« (Husserl, s. Kaulbach 1980, S. 183), und eben diese sind
wesenhaft gegenständlicher Natur, auch die allgemeinen Vitalempfin-
dungen der Frische, Kraft, Müdigkeit, die keine subjektiven Vollzüge,
Akte, Zustände, sondern entweder gegenständliche Zustände oder ge-
genständliche Prozesse sind. Darum ist es ein phänomenologisches
Vorurteil, das jeden Zustand und jeden Prozess als Akt oder Aktäqui-
valent ansehen will. Auch die Dunkelheit der Nacht ist ein Zustand,
der Aufgang der Sonne ein Prozess, deswegen aber noch nicht ein
subjektiver Selbstvollzug, ein Akt oder selbstaktiver Zustand. Die Fra-
ge, welche Qualitäten wir zuerst wahrnehmen, ob es vielleicht sogar
eine allererste, allerunterste, fundamentale und den gesamten Leib
einheitlich umfassende Empfindungsqualität, einen solchen primären
gegenständlichen Empfindungszustand gibt, werden wir später ver-
suchen zu klären. Es spricht vieles dafür.

Mit der leiblichen Erfahrungsbasis der gegenständlichen Empfind-
nisse ist natürlich nicht geklärt, wie wir erlebnismäßig zu ihnen kom-
men,wer oderwas sie erzeugt unduns gibt. Sicher ist nur, dasswir selbst
es nicht sind, die das zu leisten vermögen. Ein von Geburt an Blinder
kann sich keine Farben erzeugen – Analoges gilt für alle Empfindungs-
qualitäten; sie sind personal nicht erzeugbar. Aber wie und woher stam-
men sie dann? VomGehirn, wie es heute heißt? Das führt leicht erweis-
bar zu Zirkelschlüssen und Selbstwidersprüchen. Die Quellen der
Empfindnisse sind zunächst verborgen, und das sollte nicht durch vor-
eilige »Erklärungen« und das ihnen zugrunde liegende Kausalbedürfnis
übersprungen werden. Halten wir dieses Nichtwissen aus!

Am deutlichsten wird der Zugang zu unserer Leiblichkeit, wenn
sich der Leib in seiner spezifischen Seinsweise aufdrängt oder entzieht.
Das ist besonders der Fall bei den Trieb- undDrangempfindungen:Hun-
ger, Durst, Atemnot, Ausscheidungsdrang, Schläfrigkeit, Schmerz, Er-
schöpfung, »Einschlafen« der Glieder, Appetitverlust usw. lassen sich
nur mühsam unterdrücken bzw. hervorholen und beweisen so ihre dy-
namische Präsenz, ja im Falle der sich aufdrängenden Empfindungen

265

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

2 Der Leib »fundiert, oder seine unmittelbare Totalwahrnehmung fundiert sowohl die
Gegebenheit Leibseele wie die Gegebenheit Leibkörper.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihren an das Ich, an die Person gerichteten »Willen«, dem Leib, seinen
Intentionen und Bedürfnissen zu genügen. Denn es ist die sehr wun-
dersame Eigenart der menschlichen Leiblichkeit, dass sie die hand-
lungsmäßig zu erreichende Befriedigung ihrer Grundbedürfnisse im
Gegensatz zum Tier aufgegeben und an die Person, das personale Ich
abgegeben hat. Nicht der Leib isst, wenn er Hunger hat, sondern ich
muss dafür sorgen, dass der Hungerempfindung und dem Nahrungs-
bedürfnis entsprechend Speise zugeführt wird. Diese Handlung ist kei-
ne Instinkthandlung mehr, kein »Gattungsakt«, sondern ein Ichakt, der
auch verweigert, verschoben, variiert werden kann und im Übrigen
verstanden und erlernt werden muss. Hier steht das Ich im Dienst des
vitalen Lebens.

Damit wird Weiteres offenbar: Wohl ist der Leib eine erlebte
Realität, ein Phänomen, aber er entstammt und agiert aus nicht erleb-
baren Tiefen und Hintergründen. Vor allem ist er ein selbständiges
Wesen, eine material eigenständige Wirklichkeit, die auch existiert,
ja sich erhält, atmet, verdaut, Blut verteilt usw., wenn ich völlig be-
wusstlos bin wie im Tiefschlaf. Das, was ich von meiner Leiblichkeit
erlebe, ist das, was erlebbar ist, bewusst werden kann. Insofern ist sie
aber nicht mehr selbständig, sondern abhängig von meiner Aufmerk-
samkeit, Intentionalität, Wahrnehmung, meiner Kognition, meinen
Emotionen, Vorstellungen, Konzepten usw. Was der Leib in sich, als
an sich seiendes, selbständig-substanziales Gebilde ist, ja worin seine
Selbständigkeit überhaupt besteht, kann schon aus rein logischen
Gründen nicht erlebt und erfahren werden. Dies muss und kann er-
schlossen werden, eine wahrlich sehr schwierige und tief schürfende
Analyse, die durchschlagend wohl erstmals Brandenstein (1966,
S. 261–288) in seiner Wirklichkeitslehre (Metaphysik) geleistet hat
und dort ausführlich studiert werden kann. Hier möge der Hinweis
genügen, dass sowohl die wirkenden Quellen des leiblichen Gesche-
hens als auch die Leibgebundenheit je meines Erlebens und Bewusst-
seins als auch die anzunehmende, direkt nur im Handeln erfahrbare
widerständige Selbständigkeit der Leiblichkeit notwendig eine Trans-
zendenz implizieren, die sich zwar in die Immanenz des Leiberlebens
erstreckt, aber nicht unmittelbar erfahren werden kann, nichtsdesto-
trotz zwingend vorausgesetzt werden muss, wenn wir den Leib nicht
bloß als Phantasma, als reines Bewusstseinsgebilde deklarieren wol-
len. Im Übrigen wäre jede Kommunikation und Wechselwirkung mit
der Welt, zumal mit anderen Subjekten unmöglich, wenn der Leib nur

266

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewusstseinsimmanent (wie z.B. im Traum!) existierte. Verhielte es
sich so, fehlte das Medium, das der Leib neben der sonstigen physi-
schen Umwelt darstellt und das zwischen Subjekten vorliegen muss,
damit sie einander begegnen können. Die unmittelbare Wirkung eines
Subjektes auf ein (gleichrangig) anderes Subjekt wäre nämlich mit der
Zerstörung der Subjektivität des Letzteren verbunden. Der Leib ist die
notwendige Voraussetzung von Weltexistenz und Weltwechselwir-
kung, letztlich von aller Kommunikation, und er allein garantiert die
Unantastbarkeit der personalen Freiheit und Würde. Genau darin aber
manifestiert sich seine Bewusstseinstranszendenz, Bewusstseinsüber-
stiegenheit. Damit wird klar, dass der Leib in seiner gesamten Realität
notwendig eine jede Phänomenologie, also auch die hier vorgelegte,
übersteigt. Doch soll wenigstens die Grenze angegeben werden, über
die der Leib als volle Realität hinausreicht, des Weiteren die Methode
benannt werden, mit der dieser Ausgriff möglich ist. Darauf komme
ich wiederholt zurück.

4. Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche F�lle, dynamische
Ordnung, substantielle Medialit�t

Die deutsche Sprache besitzt für eine der fundamentalsten Realitäten,
ja in gewissem Sinne die fundamentale Realität des menschlichen Da-
seins ein Wort, das andere Sprachen auffälligerweise nicht vorweisen.
Es ist das Wort »Leib«, das sich im Mittelalter aus dem Wort »lip«
herausgebildet hatte und dort nicht nur Leib, sondern überhaupt Leben
bedeutete. Hierin offenbart sich eine tiefste Wahrheit und Weisheit,
die es allerdings philosophisch zu heben und zu klären gilt. Was meint
hier Leben? Und wie hängen Leib und Leben zusammen? In jedem Fall
ist der Leib ein besonderer Körper, nämlich ein lebendiger Körper. Aber
was heißt dies genauer? Als »lebendiger Raum« ist der Leib irgendwie
zugleich aktiv und passiv, Vollzug und Erleiden, Wille und Vorstellung
(Schopenhauer, s. Kaulbach 1980, S. 182), Subjekt und Objekt, innen
und außen, raumloses Zentrum und räumlich entfaltete Peripherie, er
ist ein zugleich ungeteiltes und doch räumlich teilbares Dasein (Hegel,
s. Kaulbach 1980, S. 182), ja er ist erlebnismäßig eine Ur- und Grund-
gegebenheit, die nämlich des primordialen Einwohnens, besser noch,
wenn auch sprachlich unschön, des primordialen Eingewohntseins
eines subjektiven Seins, das weder auf bloß physikalische Körper noch

267

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf das reine Ich oder die Person zurückgeführt werden kann (haben
doch auch Tiere einen Leib!).

Und trotzdem wird im Falle des Menschen diese unableitbare
Urgegebenheit des Leibes nur dadurch erlebbar, dass sie genommen,
angeeignet und »konstituiert«, d.h. rezeptiv aufgenommen und nach-
gestaltet, »rekonstruiert« wird. Das wird schon dadurch bewiesen, dass
wir z.B. so sehr in abstrakte, etwa mathematische Gedanken versunken
sein können, dass wir die eigene Leiblichkeit (obschon im Hintergrund
stets da) als erlebte Wirklichkeit völlig aus dem inneren Auge, ja aus
dem Spürbewusstsein verlieren. Damit aber beinhaltet die menschliche
Leiblichkeit eine unaufhebbare innere Differenz, eben die von Urgege-
benheit und Urgenommenheit, von Geworfenheit und Entwurf, von
Auferlegtheit und Konstitution – Zweiheiten, die eine innigste Lebens-
einheit in Lebenszweiheit bilden. Und nur aufgrund dieser Lebens-
zwei-einheit kann sich der Mensch an seinen Leib gebunden fühlen,
denn ohne diese Differenz (die natürlich immer schon da ist, aber erst
später explizit bewusst wird) wären wir wie die Tiere: differenzlose
Leiblichkeit, bloß tierischer Leib. Und in der Tat, das Tier, so unterstel-
len wir, kann sich gar nicht an seinen Leib gebunden und ausgeliefert
fühlen, und somit haben wir es hier mit einem Spezifikum der mensch-
lichen Existenz zu tun: An nichts anderes fühlen wir uns so unmittel-
bar gebunden wie an den eigenen Leib, an bloße physikalische Körper
nicht, nicht an andere Leiber, nicht an ideale, z.B. gedachte Körper,
nicht an andere Personen. Wenn dem aber so ist, drängt sich erstens
die Frage nach dem innersten Verknüpfungspunkt dieser Gebunden-
heit auf, zweitens die Frage, wie sie zu denken ist, und drittens wie es
dazu kam. Am schönsten lässt sich diese fundamentale Gebundenheit
des Erlebens im Leib wohl als Einwohnung, Einfleischlichung (Inkar-
nation) umschreiben, eben als je mein Leib-Sein, »Sein« hier passiv
und aktiv zugleich genommen. Nur im Falle des Menschen dürfen wir
darum die Formeln aufstellen: Ich vollzieht sich als Leib, Leib vollzieht
sich als Ich. Was aber heißt hier Leib genauer?

Zuallererst dies: Leib heißt, ein sinnlich-dynamisches, raumzeit-
liches Ganzes aus organisch ineinander gewobenen Teilen zu sein, be-
lebt, durchpulst von Bewegung, Strebung, Bedürfnis, Tat. Diese Be-
lebtheit ist das, was wir Vitalität nennen, eine Qualität, die den
ganzen Leib umfasst und durchgreift, eine grundlegende Gemeinemp-
findung, der wir uns in der Regel gar nicht bewusst werden, so nah, so
selbstverständlich ist sie da. Und doch ist sie spürbar, durchaus, ganz

268

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


präzise, etwa als Kraft, Frische, Wohlsein oder vielleicht noch prägnan-
ter im Entzug als Unwohlsein, Schwäche, Erschöpfung, Ermüdung,
Kraftlosigkeit, Adynamie, Antriebslosigkeit. Handelt es sich hierbei
um etwas typisch Menschliches? Aller Wahrscheinlichkeit nicht. Alles
Leben ist leibhaft, alles Leben erlebt sich ganzheitlich, schon das der
Amöbe, vielleicht sogar des Virus und der plasmalosen DNA. Ja wir
dürfen annehmen, dass die ganzheitliche Gesamtempfindung der eige-
nen Leiblichkeit bei einer Amöbe viel »klarer« da ist als bei uns, da der
Amöbe die reich gegliederte Komplexität unserer Leiblichkeit abgeht.
Schon die Vielfalt der einzelnen Sinnesorgane ist mit einer Fülle von
lokalen Sinnesempfindungen verbunden, die den einfachen Tieren
sicher fehlt und wechselnd prägnante Inseln (Schmitz 1965, S. 25–28)
des Leibempfindens bilden. Von dieser Gemeinempfindung ist man-
ches zu sagen. Sie ist zunächst räumlich-ganzheitlich, nicht lokal be-
grenzt, nicht organgebunden; sie ist wohl auch kein Drang (wie der
Hunger etc.), sondern stellt eher den sinnesqualitativen Untergrund,
Boden, Träger aller lokalen und spezifisch triebhaften Empfindungen
dar. Variabler zeigt sie sich schon in der Zeit, eben z.B., wenn sie ge-
schwächt wird oder vergeht, aber sich auch wieder erfrischt und »auf-
lädt«, z.B. nach einer herzhaften Mahlzeit oder wenn sich ein Halb-
erfrorener aufwärmt und von ihrer sinnlichen Kraft durchströmt
wird. Dagegen muss entschieden betont werden, dass die Gemeinem-
pfindung keineswegs, wie Scheler (1947, S. 12) etwa von der Pflanze
annimmt, ein Gemeingefühl ist. Sie ist überhaupt kein Gefühl, das
immer ein Akt oder subjektiver Zustand ist, sondern die Gemeinem-
pfindung ist eine objekthafte Empfindung, kein Akt, kein subjektiver
Selbstvollzug, sondern das qualitative Moment der gegenständlich-ba-
salen Zuständlichkeit des Leibes. Als solche muss sie akthaft vom erle-
bend-wahrnehmenden Subjekt gespürt werden, weswegen es eine
empfindungshaft indifferente Leiblichkeit im Sinne Schelers (1954,
S. 413 ff.) nie geben kann. Alles Leibliche ist stets total konkret, quali-
tativ, sinnlich, einzeln (was das Dumpfe, Unscharfe, Strahlende z.B.
von Schmerzen nicht ausschließt). Ob die Pflanze schon Empfindungen
hat (was Scheler ablehnt, 1947, S. 12 ff.), etwa auch eine umfassende
Gesamtempfindung aufweist, ist sicher schwer zu entscheiden. Da sie
nicht wie das Tier zentriert und zu einer geschlossenen Ganzheit ver-
dichtet ist, dürfte ihr Empfindungsleben weitaus lockerer, durchlässiger
und als Ganzheit nur schwach ausgeprägt sein, aber doch wohl nicht
prinzipiell fehlen. Im Gegensatz dazu kommt der basalen Gesamtem-

269

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pfindung des Tierorganismus, schon des Einzellers, eine besondere
Funktion zu: Sie hebt das Lebewesen als ganzes qualitativ von seiner
Umwelt ab, definiert im Raum einen absoluten Ort, zentriert und in-
dividualisiert das Lebewesen und spannt auf diese Weise zwangsläufig
eine einmalige Perspektive auf (point de vue, Leibniz, s. Kaulbach 1980,
S. 179), die bedingt, dass die Umwelten zweier Lebewesen nie gleich
sind. Wir sehen: Sowohl qualitativ als Gemeinempfindung als auch
quantitativ-geometrisch als Ort, Raum, Größe, Gestalt, Perspektive
formiert sich das Lebewesen in neuer Weise gegenüber der Umwelt.
Das ist aber nicht alles. Auch logisch-funktional bzw. kontextuell-rela-
tional stellen sich neue Strukturen ein. Denn mit jedem Lebewesen
wird durch seine qualitativ-quantitativ-kontextuelle Eigenart eine spe-
zifische Umwelt herausgehoben und organisiert: Schon der Malaria-
Einzeller hat eine andere Umwelt als der Amöbenruhr-Einzeller. All
das leistet die erste und fundamentale Urqualität des Lebens, die Ge-
meinempfindung, die auch noch bei den höchsten Lebewesen, wenn
auch unendlich »überbaut«, da ist und im »Gemeinsinn« gespürt und
erlebt werden kann. Ohne diese Ganzheitsempfindung verschwände
das Leben, und die nach Locke fälschlicherweise primär genannten
quantitativen Eigenschaften des Lebens verlören ihre Basis, was be-
weist, dass die Qualität, die sinnliche Empfindung im Falle der Leib-
wirklichkeit das Erste und Grundlegende ist.

In diese oft verkannte ganzheitliche Gemeinempfindung gliedern
sich mit der Zunahme der organismischen Komplexität immer mehr
neue Sinnesqualitäten, Empfindungen ein, sicher schon beim Einzeller,
etwa beim hochkomplexen Pantoffeltierchen. Es kommen die Lokal-
empfindungen der einzelnen Sinnesorgane hinzu und die Drangemp-
findungen der einzelnen, sich immer differenzierter entwickelnden
Leibbedürfnisse, sodass sich ein dynamisch-wogendes, meist zyklisch
rhythmisiertes, dennoch fest gegliedertes Empfindungsleben ausbildet,
das aufgrund der zunehmenden Differenziertheit, Komplexität und
Dynamik der leiblichen Prozesse, Funktionen und Gestalten neue, tie-
fere Dimensionen eröffnet und vermittelt. Mit der Zunahme der Ver-
netzung, der sinnhaften Bezogenheit offenbart sich nämlich immer
stärker und reicher das, was wir mit Nietzsche (s. Kaulbach 1980,
S. 183) und Merleau-Ponty (s. Kaulbach 1980, S. 184) die leibliche In-
tentionalität, das leibliche Sein-zur-Welt (etre au monde) nennen kön-
nen. Lebewesen streben, wollen, weisen zurück, suchen aus, verwerfen,
probieren usw. Mit der Zunahme der differenzierten Gestaltbildung

270

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommt es dann immer offensichtlicher zur Selbstdarstellung des Lebe-
wesens: Es zeigt sich, will sich zeigen, zeigt etwas von sich, d.h. von
seiner »Innerlichkeit«, wie Portmann (1965, S. 193–212) sagt. Kurz: Es
drückt sich aus. Was es da zunehmend ausdrückt, sind nun Wesens-
züge, die nicht mehr leiblich-empfindungshafter Natur sind und die
wir nur aus uns selbst unmittelbar kennen, im tierischen Leben aber
ausgedrückt finden: Gefühle wie Wünsche, Ängste, Zorn, Neid, Liebe,
Vertrauen, Scham, Trauer, dann kognitive Strebungen und Regungen
wie Neugier, Interesse, Verwunderung, die Suche nach einer Problem-
lösung, ein freudiges Wiedererkennen, Gedächtnis, Erinnerung, dann
Vorstellungskraft und Phantasie, schließlich das gesamte Aktivitätsfeld
des Wollens mit Kampf- oder Fluchtbereitschaft, Anpassung und Un-
terwerfung, Führen und Folgen, Hegen und Pflegen, Bauen und Zer-
stören, mit Entschlusskraft, Durchsetzungswille, Lustaufschub, Selbst-
hingabe, Selbstaufgabe u.v. a.m. Auch wenn wir keinem Tier den
Besitz der vollen echten Personalität zusprechen, so kann füglich im
Gegensatz zur alten, z.B. aristotelischen Tierpsychologie nicht geleug-
net werden, dass in den höheren Tieren alle personalen Eigenschaften,
deren wir uns im Selbstgewahrsein bewusst sind, präludiert werden.
Wir können sagen: Im Tier ist keine Person, kein Ich unmittelbar da,
aber es drückt sich darin das Personale aus, analog etwa einem Gemälde
von Picasso, in dem sich ebenfalls die Person, der Geist, die Seele des
Malers unzweifelhaft und plastisch ausdrückt, ohne doch in diesem
Gemäldeding anzuwesen. Allerdings, im Unterschied zum Picassoge-
mälde, in dem sich eine individuelle Person ausdrückt, drückt sich im
Tier sein »Gattungsgeist«, eine »Gattungsperson« aus. Im Schimpan-
sen, in allen Schimpansen eine typisch andere als im Gorilla. Dabei
fungiert das Einzeltier wie ein Exemplar für die darin zum Vorschein
kommende Gattungskraft und ist dieser auch bis zur völligen Instru-
mentalisierung untergeordnet. Das Individuum zählt nichts oder fast
nichts, die Gattung alles, während im Falle des Menschen Individuum
und Gattung ranggleich sind. Wie die Erfahrung lehrt, ist in dieser
Diskrepanz, Spannung und Dialektik eine der größten Leidensquellen
des Menschen zu sehen. Damit sind wir bei einer neuen Realität, einer
neuen Stufe des Organischen, einer neuen Dimensionalität des Welt-
seins angekommen: beim personalen Leib.

Wodurch wird der animalisch belebte Leib Person? Auch wenn die
moderne Biologie das Orthogenese-Modell, also die Annahme einer
übergeordneten Sinnrichtung in der Evolution ablehnt, so bestreitet

271

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


doch niemand, dass in der dominierenden und am weitesten voran-
geschrittenen Evolutionsreihe der Organismen, nämlich der der Säu-
getiere und Primaten, eine Zunahme an Differenzierung, Komplexität,
Integration und Zentrierung zu verzeichnen ist. Vor allem im Zentral-
nervensystem des Gehirns schlägt sich diese Entwicklung sichtbar nie-
der, und in der Tat hat sie zu Organismen geführt, die im hohen Grade
gestaltmäßig, funktional, ethologisch und im Ausdruck individualisiert
sind. Wenn die Interpretation der Befunde richtig ist, dann können
Schimpansen sogar das Ichsagen lernen (Thies 2004, S. 46), wobei hier
allerdings ein grundsätzlich unlösbares Problem der Verifikation be-
steht. Wenn die Schimpansin Washoe, der die Zeichensprache der
Taubstummen beigebracht worden war, auf die Frage, was das da im
Spiegel sei, antwortet: »Ich, Washoe.«, dann folgt daraus nur, dass sie
das Objektding »Spiegelbild« mit dem Objektding (oder Subjekt?) des
eigenen Organismus identifiziert. Es folgt daraus aber keineswegs, dass
sie über die Möglichkeit eines direkten reflexiven Bewusstseins ver-
fügt, eine Möglichkeit, die logischerweise nie, schon gar nicht von au-
ßen, d.h. empirisch-objektiv, nachgeprüft werden kann. Vielleicht sieht
sich Washoe selbst auch nur als Ding und kann sich als Selbstvollzug
gar nicht konstituieren und wahrnehmen, was die »Selbstidentifizie-
rung« im Spiegel als bloße Identifikation zweier Objekte entlarven
würde.

Wie dem auch sei, gewiss jedenfalls ist das Gehirn der Menschen-
affen und Affenmenschen das komplexeste Organ im Tierreich und
spiegelt einen langen Zentralisationsprozess wider. Doch nie, auch
beim Menschen nicht, führte diese Zentralisation zu einer eigenen
Zentralinstanz innerhalb des Gehirns. Natürlich müsste eine solche
wieder räumlich ausgedehnt sein, sodass auch in ihr nach einem wei-
teren Zentrum gefahndet werden könnte. Es scheint, dass die Evolution
das nicht benötigt und hier stoppte. Sicher aber ist es sinnlos, im räum-
lich ausgedehnten Gehirn eine unräumliche Instanz, heiße sie nun
Geist, Seele, Ich, Bewusstsein oder wie auch immer zu suchen. Und
noch törichter ist es, eine solche Instanz zu leugnen, weil man sie im
Gehirn nicht gefunden hat. A priori aber lässt sich immerhin sagen,
dass die nicht mehr überbietbare obere Grenze, der Apex der Zentrali-
sation des Organismus nicht ein räumliches Gebilde sein kann (denn
das ließe sich endlos weiter zentralisieren), sondern eine unräumliche
Wirklichkeit. Genau diese aber würde die organismische Zentralisation
nicht nur auf die Spitze treiben, sondern transzendieren, ja absolut,

272

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


d.h. durch einen »unendlichen« oder kategorialen Sprung, überbieten.
Denn auf räumlich zunehmend zentrierende Weise lässt sich solch eine
Instanz nie erreichen und also auch nicht finden. Gibt es aber im Lebe-
wesen solch eine Instanz?

Empirisch lässt sich dies nicht klären, aber phänomenologisch ist
die Antwort eindeutig: Ja es gibt sie, es handelt sich um je mich. Es ist
mein Ichsein, das ein Zentrum, einen innersten Bezugspunkt (ein
»Selbst«) bildet, das nicht gesteigert werden kann, schon allein deswe-
gen, weil das Ichsein nicht räumlich ausgedehnt ist, auch nicht sinnes-
qualitativ bestimmt ist, sprich objekthaft-dinglich angeschaut werden
kann, sondern nur als Vollzug und im reflexiven Vollzug erfahren
wird, das aber durchaus und ganz konkret, individual, anschaulich, et-
wa als wünschendes, trauriges, entschlossenes, denkendes, fragendes
etc. Ichsein.

Stimmt all dies, dann ist in der natürlichen Zentralisationsdyna-
mik der Evolution eine Zentralisationshöhe erreicht worden, die auf
dem Wege der Evolution, d.h. der räumlich zunehmenden Zentrie-
rung, gar nicht hat erreicht werden können! Und doch ist sie da, ja sie
wurde sozusagen virtuell von der Evolution angezielt, nämlich als jene
letztmögliche Instanz, auf deren Stufe der Organismus aus einem un-
räumlichen »Punkt« heraus sich seiner selbst, und zwar nicht als äu-
ßeres Objekt wie Washoe, sondern als innerer, als unmittelbarer Voll-
zug selbst inne wird. Genau diese Instanz nennen wir Ich, und eben sie
macht den Kern dessen aus, was wir Person nennen, weil Person heißt,
sich seiner selbst bewusst sein, sich selbst ergreifen, bestimmen und
steuern können.

Was aber ist das Ich?3 In weiten Teilen der heutigen Philosophie
und Wissenschaft besteht eine ausgeprägte Ichfeindlichkeit. Entweder
wird das Ich als nicht existent oder als bloß sprachliches bzw. logisches
Subjekt oder als bloßes Reflexionsmoment des Selbstbewusstseins oder
als soziale Rolle, soziale Identität angesehen. Schon am Anfang des
20. Jahrhunderts gab es einen regelrechten Ichstreit (Fröbes 1920), auf
dessen einer Seite prominente Gegner wie Mach, Ziehen, Ebbinghaus
undWundt, auf dessen anderer Seite prominente Befürworter wie Lot-
ze, Brentano, Dilthey, Sigwart, James, Österreich, Schuppe, Geyer
standen. Husserl schwankte und wechselte mit der 2. Auflage der Lo-

273

Die Grundstruktur des Leibes

3 Ausführlich zum Ich und der Ichstruktur vergleiche Brandenstein (1947, S. 340–413;
1955, Kap. 4)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gischen Untersuchungen von den Ichgegnern zu den Ichbefürwortern
über. Ich kann an dieser Stelle das gesamte Problem nicht aufrollen, es
reicht in große metaphysische Tiefen. Einige Hauptfehler auch der
heutigen Ichgegner lassen sich jedoch zusammenfassend anführen:
– Wie schon Hume fahnden sie nach dem Ich im Bezirk der sinnlichen
oder auch unsinnlichen Vorstellungen, finden es nicht und bestrei-
ten darum seine Existenz.

– Aus der Tatsache, dass das Ich im Sinne des reflexiv expliziten
Selbstbewusstseins erst im Laufe der Ontogenese, etwa im 2. Le-
bensjahr entsteht, schließen sie auf seine Irrealität oder epigeneti-
sche Bedeutungslosigkeit.

– Da die Gegner fast immer voraussetzen, dass es keine unräumliche
Wirklichkeit gibt, sondern alle Wirklichkeit des Menschen leiblich
bzw. räumlich sei, lehnen sie ein unräumliches Ich von vorneherein
ab.

– Wenn, wie von den Gegnern vorausgesetzt, der Leib (bzw. die Evo-
lution) die reale Wirkursache alles seelisch-geistigen Lebens ist,
dann kann aus und durch ihn gar nichts Unräumlich-Ichhaftes ent-
stehen, also kann es kein Ich geben.

– Wenn überhaupt, dann gibt es, so viele Ichgegner, nur ein Du und
ein Wir bzw. ein Ichsein im Felde des Wir und niemals ein Ich als
substantiell-eigenständige, gar noch wirkkräftige, geistig kausale
Wirklichkeit. Das Ich ist nur das Wissen um sich selbst (der Beob-
achter im Gehirn), aber wirken tut nur der Leib (bzw. der Organis-
mus bzw. das Gehirn). Hier stimmen Phänomenologen und Neuro-
biologen oft in seltsamer Eintracht überein.

Alle diese »Argumente« bzw. Behauptungen lassen sich als Vorurteile
oder Irrtümer entkräften. Zunächst ist zu bestätigen, dass das explizit
reflexive Selbstbewusstsein (dessen Existenz niemand leugnet!) im
leiblichen und zwischenmenschlichen Leben in einer gewissen Ent-
wicklungsphase erscheint. Wenn wir nur dieses Reflexionsbewusstsein
Ich oder Person nennen, dann ist der Mensch vor diesem Zeitpunkt
rein definitorisch freilich keine Person und hat kein Ich. Ist aber ein
tieferes philosophisches Besinnen nicht aufgerufen zu fragen, wer oder
was den reflexiven Selbstbezug initiiert und herstellt? Und schon wird
klar, dass hier eine Fähigkeit, ein Aktivitätspotential vorausgesetzt wer-
den muss, dessen Natur nicht einfach der Leib ist, da auch Tiere einen
Leib haben, aber jenen Selbstbezug nicht spontan zu Wege bringen.
Auch lehrt die Empirie, dass das kleine präreflexiv-vorsprachliche Kind

274

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durchaus seiner selbst unmittelbar, etwa handelnd oder sich beziehend,
inne ist und seinen Willen, oft auch Widerwillen sehr deutlich zum
Ausdruck bringen kann. Wenn ein 8 Monate altes Kind im Moment
lacht, wo die Mutter zur Türe hereinkommt (und z.B. erschrickt, wenn
ein Fremder hereinkommt), dann ist das bestimmt kein instinktiver
Reflex, sondern eine ganz persönliche Reaktion, die die Fähigkeit des
Erkennens, Wiedererkennens, der freudigen Gebundenheit, des Zu-
sammenseinwollens usw. impliziert, also Fähigkeiten, die wir einer Per-
son zuschreiben. Wir würden doch auch einem Erwachsenen die Per-
sonalität nicht absprechen, bloß weil er sich in einem Zustand der
Selbstvergessenheit befindet, z.B. so in die Lektüre eines spannenden
Buches versunken ist, dass er sich seiner selbst nicht gewahr wird. Per-
sonsein, Ichsein ist also mehr als explizit reflexives Selbstbewusstsein;
Person- und Ichsein ist genau jene geistig-emotionale Kraftquelle, die
den reflexiven Selbstbezug vollzieht. Damit ist aber klar, dass das Ich,
die Person Akt, Vollzug bzw. noch tiefer die Quelle solchen Selbstvoll-
zuges ist. Als Vollzug oder Quellgrund von Akten kann das Ich nun
gewiss niemals als Objekt, als Sinnesding, als Sinnesempfindung oder
als Vorstellung erscheinen und angeschaut werden! Darum muss es
notwendig verfehlt werden, wenn es dort gesucht wird. Ob nun ein
Anatom oder Neurobiologe im Gehirn nach dem Ich oder ein Phäno-
menologe in seinem gegenständlichen, z.B. leibbezogenen Empfin-
dungs- undWahrnehmungsbewusstsein oder im Vorstellungsbewusst-
sein nach dem Ich fahnden, in jedem Falle kann es, wenn es doch Akt
und Aktquelle ist, nie gesichtet werden. Daraus aber, dass es kein Ob-
jekt des Denkens sei, zu folgern, es könne nicht identifiziert werden, ist
ein Kurzschluss, da auf reflexiv-inständliche Weise ungegenständliche
Wirklichkeiten, und eine solche ist das Ich, durchaus erkannt werden
können, und sogar sehr konkret. So kann ich reflexiv um mein unge-
genständliches Ängstlichsein, Mutigsein, Entschlossensein, Denken-
wollen, Hoffen, Wünschen, Nachsinnen, Planen, Irren, Bangen, Su-
chen, Finden usw. durchaus wissen, konkret und anschaulich, aber
unsinnlich und damit wesentlich unleiblich (auch wenn natürlich an
den Leib gebunden und von seinen Empfindungen umhüllt).

Zum zweiten ist es richtig, dass das Bewusstsein, dann das Selbst-
bewusstsein im Leib »emergieren«. Nur verfallen hier viele Neurobio-
logen und Phänomenologen dem kausalistischen Kurzschluss, dass
Auftauchen, Emergenz ein bewirkendes Geschehen sei. Der Leib ist
gewiss eine Bedingung des Bewusstseins (im Leib), aber weder empi-

275

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


risch noch phänomenologisch ist es möglich zu klären, wer oder was
das Bewusstsein unter diesen Bedingungen hervorbringt. Wenn ein
Taucher aus dem Meer auftaucht, ist das Meer nicht die Wirkursache
seiner Existenz. So können weder der Leib noch die Evolution, insofern
sie wesentlich räumlich-gegenständliche Gebilde und Vorgänge sind,
das Bewusstsein (als Akt und Intentionalität) hervorbringen, zumal
das Bewusstsein empirisch gewiss auf den Leib, ja die Evolution zu-
rückwirken und sie eingreifend verändern kann. Das Ich als Bewusst-
seinsquelle und als Selbstbewusstsein ist keineswegs bloß der passive
Zuschauer leiblichen Handelns, vielmehr handelt das Ich im Leib, als
Leib, natürlich in den meisten Hinsichten ermöglicht durch gewisse
Leibvorgänge und vermittelt durch physiologische Prozesse. So kann
es z.B. gewisse Bewegungsmuster anstoßen oder auslösen, die im Leib
bereitliegen, etwa aufstehen und fortgehen. Vor allem wenn dies gegen
einen Widerstand geschieht, z.B. gegen müde Beine, dann merken wir
unmittelbar, wie sich mein Ich, meine Person leiblich-energetisch
durchsetzen muss und kann.

Viele Probleme der Ichphilosophie und Ichpsychologie werden da-
durch provoziert, dass das Ich als eine von allen Inhalten, z.B. Wunsch-
akten, Affekten, Stimmungen, willentlichen Zuständen, streng abge-
sonderte, sozusagen rein geistige, rein intellektual-reflexive Instanz
betrachtet wird, so z.B. von Thies (2004, S. 43 ff.). Das ist eine Über-
treibung in die andere, die gegensätzliche Richtung, die dem Ich nicht
nur jeden gegenständlichen, sondern auch jeden inständlichen Inhalt
nimmt und aus dem Ich ein rein rational-formales Prinzip macht, dem
aller Gehalt, alles Leben, alle Kraft abgesprochen wird. Das aber ist
fundamental falsch. Ein Ich, das auch inständlich inhaltslos ist, ist nicht
erfahrbar, nicht erlebbar, ja wohl nicht einmal denkbar, dann aber auch
nicht existent. Bei solcher Auffassung trotzdem an einem Ichbegriff
festzuhalten, führt zu einem Selbstwiderspruch. In Wahrheit ist das
Ich durchaus erlebbar und erfahrbar, aber nicht weil es welthaft oder
leibhaft gegenständlich bestimmt wäre, sondern weil es ungegenständ-
liche Wesenszüge aufweist, wie sie sich in Akten, Zuständen und un-
gegenständlichen Prozessen manifestieren, in Wunsch-, Denk- und
Willensakten, in Stimmungen, Affekten, Einstellungen usw.

Schließlich und endlich ist es Unsinn, das Ich abzulehnen, das Du
undWir aber zu akzeptieren. Das Du ist ja nur ein anderes Ich, und das
Wir lässt sich aus Dingen und Sachen nicht bilden, sondern nur aus
Personen, also aus Ichen, selbst wenn sich diese im Wirbewusstsein

276

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hingeben und aufzulösen scheinen. Auch die bloße soziale Rolle oder
Identität erklärt nicht das Ichbewusstsein, sondern umgekehrt setzt
eine zugesprochene und vom Betroffenen angenommene Rollenfunk-
tion oder soziale Identität das selbstvollzogene Annehmen voraus, also
das Ichsein, ebenso die Rollenzuteilung, die ohne einen ichhaften Zu-
teiler sinnlos ist.

Viele Probleme der Ichfrage erledigen sich, wenn das Ich nicht in
einem ausschließlich rationalistischen Kontext gesehen wird. Schon
Descartes (1960, S. 25) verstand unter dem Cogito keineswegs, wie
ihm von Kant bis heute unterstellt wird, ein nur logisches, rationales
Ich, sondern ein erlebendes, also auch wahrnehmendes, fühlendes, wol-
lendes, bejahendes, verneinendes Ich. Zum zweiten muss in der Psy-
chologie und Philosophie ein für allemal klar werden, dass Gefühle
nicht Empfindungen, sondern echte Akte besonderer Art sind und zur
Wesensstruktur des Ich gehören. Ich freue mich, habe Angst, bin ärger-
lich, schäme mich, und nicht ein Es, ein Trieb, der Leib freuen und
schämen sich (sondern drücken dies nur aus). Die Leibempfindungen
der Kraft, Frische, Müdigkeit, des Hungers, des Schmerzes usw. hat das
Icherleben rezeptiv aufzunehmen, es kann sie nicht originär setzen,
Gefühle dagegen muss und kann es initiieren, vollziehen, gestalten,
auch im Falle, dass es Gefühlsatmosphären rezeptiv aufnimmt und
analog in sich nachgestaltet und nachfühlt.

Ist dies erkannt, dann fällt die Behauptung, Ich, Geist, Bewusst-
sein seien nur Werkzeuge des Lebens, Leben vital verstanden, und
stünden im Dienst des Organismus, der Gattung, der Evolution. Natür-
lich ist auch das der Fall, doch keineswegs nur. Im Gegenteil tut der
Geist vieles, was dem vitalen Leben abträglich bzw. biologisch betrach-
tet sinnlos ist, etwa die Konstruktion abstrakter mathematischer Theo-
rien. Doch schon da, wo das Ich im Dienst von Leib und Leben steht,
beweist es seinen übervitalen Status. Denn wohl erzeugt der Leib die
Durstempfindung, aber trinken kann er nicht, das muss ich selbst wol-
len und tun, wenn auch mittels des Leibes.

Damit aber stürzt auch jenes Konzept, z.B. von Merleau-Ponty
(1965), Fuchs (2000) und Schmitz (1965), das alle Intentionalitäten
auf den Leib zurückführen, also letztlich Leib und Person identisch
setzen will. In Wahrheit gibt es drei Intentionalitäten, die durchaus
verschiedenen Ursprungs sind. So haben die leiblichen Instinkte, schon
die einfachen Reflexe, zweifellos intentionalen Charakter: Wenn sich
die Pupille in einer Gefahrensituation weitet, dann leistet das gewiss

277

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht mein Ich, sondern der Leib, und zweifellos liegt hier eine vor-
menschlich intentionale und vormenschlich sinnhafte (also geistige!)
Bestrebung vor, mittels mehr Lichteinfall einen klareren und größeren
Überblick zu bekommen. Dieser Reflex erhöht also die Orientierungs-
möglichkeit des Leibes bzw. des Lebewesens. Um eine ganz andere In-
tentionalität handelt es sich, wenn ich bewusst einen Brief schreibe und
mich dabei der leiblichen Glieder bediene. Und wieder anders liegen die
Verhältnisse, wenn ich ohne bewusste Wahrnehmung die Gangschal-
tung des Autos bediene. Die Behauptung, dies tue der Leib, ist zwar
nicht falsch, aber unzureichend. Denn hier handelt es sich weder um
bloße Reflexe noch um bloße Gewohnheiten, wie der Umstand beweist,
dass bei einer unvorhersehbaren Verkehrssituation das Schalten sofort
sinnvoll und kontextgerecht angepasst werden kann. Das tut bestimmt
nicht der vitale, sondern der personale, spezifisch menschlich sinnver-
stehende Leib, dessen Personalität erweisbar bis in unbewusste Tiefen
reicht. Ohne die Annahme einer mir zwar unzugänglichen, insofern
»unbewussten«, in sich aber sehr bewussten Tiefenperson bleiben die
meisten Geschehnisse des menschlichen Lebens, allen voran das mor-
gendliche Erwachen, aber auch das Träumen, spontane kreative Schöp-
fungen, Fehlleistungen, Neurosen, ja der rasche und meist stimmige
Sprachablauf völlig rätselhaft.

So erweisen sich Leib und Leben hier nun umgekehrt als Werk-
zeuge des Ich, des Geistes, dienen etwa im Sinne von K. Marx der Ar-
beit und der Naturbeherrschung. Ja früher noch dienen sie der Person
als Medium des Selbstausdruckes und der Selbstdarstellung, womit der
Leib das mimische, gestische und handlungsmäßige Medium zur Welt
wird. Darin liegt die interessante Möglichkeit, den Leib als Maske zu
benutzen, hinter der sich die Person versteckt. Ohne die exzentrische
Position des Ich (Plessner 1981, S. 360 ff.), ohne den Hiatus (Gehlen
1944, S. 422 ff.) zwischen Icherleben und Leib wäre all dies undenkbar.
Damit nicht genug kann der Leib zur Lustquelle, zur Höhle, zum
Kunstwerk, zum Strafinstrument werden, ja bei Krankheit, Altern,
Vergewaltigung, Zwang erlebt die Person den Leib als Fessel, Gefäng-
nis, Folterbett, deren sie sich zu entledigen sehnt und manchmal auch
entledigt. Im Suizid wird der Leib zum wegwerfbaren Objekt, was am
schärfsten beweist, dass der menschliche Leib nicht aus sich lebt, und
das Ich keineswegs nur der passive Beobachter des Lebens ist. Zwar
bringt es den Leib nicht originär hervor, wie Kant (s. Kaulbach 1980,
S. 180–181) im Opus postumum und Fichte (s. Kaulbach 1980, S. 181–

278

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182) meinten, wenn sie den Leib als primäre Selbstorganisation des
transzendentalen Ich verstehen, aber zweifellos gestaltet, formt, dres-
siert das Ich den vor- und mitgegebenen tierischen Leib und manchmal
sogar sehr tief greifend. Das gilt allerdings für die spätere Leibbeherr-
schung; am Anfang der Leiberfahrung steht nie das Instrumentale, das
Dressat, sondern das Wohnen, die Leibeinwohnung, ohne die alle an-
deren existenziell-personalen Funktionen des Leibes unmöglich sind.

Zusammengefasst: Der Leib ist eine sinnlich-qualitativ gefüllte
und empfindungsmäßig vielfach gegliederte Lebensganzheit mit einer
dynamisch auf eine bestimmte Umwelt bezogenen, eingepassten Ord-
nung, die nicht nur bewusstseinsimmanent besteht, sondern darüber
hinaus als selbständig-substanziales Medium existiert und der Lebens-
erhaltung, der Fortpflanzung, dem Lebensausdruck und dem Lebens-
verkehr dient. In diesem lebendigem Raum drücken sich von Anbeginn
psychische Funktionen, Kräfte, Strebungen aus, schon beim Einzeller,
und erscheinen im Falle des Menschen und nur bei ihm direkt als sol-
che selbst im und als Icherleben, das nicht nur eine Reflexionsgestalt
ist, sondern eine Aktquelle, und zwar die Quelle aller bekannten
kognitiven, emotionalen und volitionalen Akte. Es gibt keine ichlosen
Akte, wie es auch kein arationales, gefühlloses, willenloses Ich gibt. Das
Ich ist seine Akte, entfaltet sich in Akten und ist noch tiefer gesehen
deren personale, subjektive Quelle, Mitte und einheitlich-zentrierter
Verknüpfungspunkt, als solcher in den Leib eingesenkt und unmittel-
bar an ihn gebunden. Die Aufbaumomente des Leibes, seine Empfin-
dungen, seine Gestalt, seine Funktionen sind nicht primär dasWerk des
Menschen, sondern sie sind das Werk vormenschlicher, erweisbar geis-
tiger Kräfte, die den Leib als Naturwerk in einem langen evolutionären
Prozess hervorbringen und vom Menschen dann sekundär weiterge-
staltet, auch empfindungsmäßig, funktional und gestaltlich überbaut
werden. Vor allem die geistige Herkunft des vormenschlichen Leibes
kann hier nur behauptet, nicht erwiesen werden. In der Metaphysik
Brandensteins (1966, S. 288–377) sind die entsprechenden Argumen-
tationsketten nachzulesen. Die selbständige Wirklichkeit des Leibes
schließlich wird durch den Aufweis der notwendigen Existenz einer
nur erschließbaren, transempirischen Materie möglich, die alles Welt-
geschehen »unsichtbar« wie eine Amme des Werdens (Platon, Timai-
os) trägt und vermittelt. Ohne sie ist Welt gar nicht möglich; ohne sie
bliebe alles Sein bewusstseinsimmanent, ein Spiel im Geiste solipsisti-
scher Monaden. Wahrnehmen können wir diese Materie nicht, aber im

279

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


physischen Handeln wird sie in ihrer widerständigen Eigen- und Selb-
ständigkeit spürbar, und im Denken lässt sie sich mit Notwendigkeit
regressiv erschließen.

Somit erscheint der reale Leib als eine Wirklichkeit, deren ontolo-
gische Grundstruktur aus fünf Momenten komponiert ist:
– aus sinnlich-empfindungshaften Qualitäten
– aus quantitativen Bestimmungen des Raums, der Zahl und der Zeit
– aus seinslogisch-funktionalen Zusammenhängen
– aus physischen Energien (die wiederum ihre eigenen quantitativen,
z.B. naturgesetzlichen Bestimmtheiten haben)

– und aus der metaphysischen, transempirischen Materie.4

Durch diese dynamische und sinnreiche Struktur hindurch offenbaren
sich die überempirischen Quellen des Leibes, seine Wirkfaktoren, Ur-
sachen, aktiven Kräfte, die psychischer Natur sind und im mensch-
lichen Ich ihre letzte Offenbarung erreichen.

Auf dem Hintergrund der fünf grundlegenden Leibkomponenten
kann schließlich und endlich die Basis aller Leibpathologie angegeben
werden. In der Tat können in allen Bereichen, abgesehen von der me-
taphysischen Materie, Störungen angetroffen werden – Empfindungs-
störungen (z.B. Appetitstörung, Taststörung, Hörstörung usw.), Ge-
stalt- bzw. Zeit-Raum-Störungen, funktional-logische Störungen (so
genannte Dysfunktionen) und Energiestörungen (z.B. im Erschöp-
fungssyndrom). Da die metaphysische Materie die absolute Grundlage
des Leibes als physischer Realität ist, die gar nicht direkt erfahren wer-
den kann, ist sie auch nicht störbar. Selbst das Vergehen, das Altern
und der Tod werden von ihr getragen, sind also nur an bzw. auf ihr
möglich, niemals »an sich«.

280

Leiden und Leib

4 Durch diese Differenzierung kann die Andersartigkeit des geträumten Leibes präzise
angegeben werden: Letzterer weist die drei erstgenannten Gegenstandsaspekte, also die
sinnliche Qualität, die Quantität und die logische Ordnungsstruktur, aber nicht die
physische Energie und die metaphysische Materie auf. Mit den beiden letzten Realitäts-
komponenten ist er zumindest nicht direkt, sondern höchstens indirekt (über den realen
Leib, der ja eine Bedingung des Traums, damit indirekt auch seiner Inhalte ist) verbun-
den. Der reale Leib dagegen ist immer und notwendig mit physischer Energie verbun-
den und an der metaphysischen Materie, die ihn trägt, mittels dieser Energie durch-
gesetzt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Leib und K�rper

Der Mensch erwacht als personal erlebendes – wahrnehmendes, füh-
lendes, handelndes – Wesen im Leib. Und da der Leib ein Stück Welt,
die Welt aber Raum ist, lebt und erlebt er sich von Anbeginn im Rau-
me. Dadurch aber, dass sich der wesenhaft räumliche Leib schon vor-
menschlich, d.h. vor aller menschlichen Intentionalität, zur Welt hin
transzendiert, »verführt« der Leib das Menschenich gleichsam zur
Welt und nötigt es, in den Raum der Welt einzutreten. Das können
wir bereits beim Neugeborenen beobachten, dessen leiblich-anima-
lische Triebwelt sofort den Leib der Mutter, deren Wärme, Sicherheit,
Halt und im Besonderen deren Brust als Nahrungsquelle sucht. Ge-
wiss, der Leib kann sich von der Welt zurückziehen, etwa im Schlaf,
doch ganz koppelt er sich von ihr nie ab, was heißt, dass er schon vor-
menschlich immer auf die Welt in rein leiblich-animalischer Intentio-
nalität bezogen ist, etwa um zu atmen, Wärme aufzunehmen und ab-
zugeben, sich so und so zu lagern, sich zu orientieren usw.

Primär lebt der Mensch also im Raum, aber in keinem leeren,
sondern in einem erstens sinnlich qualitativ gefüllten Raum und zwei-
tens in einem von ihm selbst durchfühlten, vorstellungshaft-gedank-
lich durchstrukturierten und volitional »durchhandelten« Raum. Und
er lebt nicht nur primär in dieser leib-welt-räumlichen Weise, sondern
auch zumeist. Aber auch immer und notwendig? Obgleich dies von
modernen Anthropologen wiederholt behauptet wird, verhält es sich
nicht so. Es gibt Formen des Erlebens, in denen die Raumerfahrung
keine oder nur eine randständige, auf jeden Fall keine konstitutive Rol-
le spielt. Hierher gehören unsinnlich-raumlose Träume, meditative
Versenkungen, reines Musikhören und tiefe welt- und leibabgewandte
Gefühlszustände, aber auch raumlos-abstrakte, z.B. rein mathemati-
sche Gedankenabfolgen, die alles leibliche Empfinden und außenwelt-
liche Wahrnehmen verschwinden oder doch in den Hintergrund treten
lassen. In all diesen Fällen ist der Raum (sei es der sinnlich wahr-
genommene, der leiblich gespürte oder der imaginativ angeschaute)
nicht konstitutiv für das zentrale Erleben, also für das raumlose Träu-
men, das reine Musikhören, das mathematische Rechnen usw.

Nichtsdestotrotz bleibt der Raum ein fundamentaler Aspekt
menschlichen Daseins und Erlebens, der sich in einer vielschichtigen
Ordnung ausgliedert. Am Leitfaden der existenziellen Nähe und Be-
deutung ergibt sich folgende Klassifikation:

281

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der existenziell wichtigste und unmittelbarste Raum ist zweifel-
los der eigene lebendige Leib, dessen einzigartige Stellung gegenüber
anderen Raumkörpern vomMenschen immer schon gesehen wurde. Es
folgen die Leiber der anderen Menschen und die tierischen Leiber. Ob
wir vom Pflanzenleib sprechen sollen, ist schon fraglich, die anorgani-
schen Körper bezeichnen wir auf keinen Fall so. Damit erschöpft sich
die Raum- und Körperwelt jedoch keineswegs. Den bisherigen Körpern
am nächsten stehen die imaginierten Körper, also z.B. der nacht- und
taggeträumte Leib, die sinnlich vorgestellten und erinnerten Leiber
anderer Lebewesen und solche Dingkörper, in die noch sinnliche Qua-
litäten einverwoben sind. Abstrahieren wir, wie etwa in der Geometrie,
von den sinnlichen Aspekten, dann haben wir es mit unsinnlichen, aber
noch durchaus anschaulichen, vorgestellten Körpern zu tun. Sie spie-
len in der Geometrie die zentrale Rolle. Die Körperlichkeit geht
schließlich verloren, wenn wir eine dreidimensionale Räumlichkeit
nur noch begrifflich, d.h. ohne konkrete Anschauung, denken, z.B. als
a3. Wir sprechen dann von begrifflich-abstrakten Räumen. Schließlich
und endlich sind Räume bzw. Raumkörper rein begrifflich denkbar, die
für das menschliche Denken erweisbar unvorstellbar sind, z.B. das
zweifellos räumliche Gebilde d3, wenn d die (endlich und rational nicht
ausdrückbare, weil erweisbar durch unendliche Größen mitbestimmte)
Diagonale eines Quadrates ist. Hier haben wir es mit einem Raum-
gebilde zu tun, das wesentlich durch unendliche Verhältnisse bestimmt
ist; nennen wir die entsprechenden Körper infinite Körper.

Dass der menschliche Leib ein Körper ist, ist zweifelsfrei. Aber was
für einer? Und wodurch unterscheidet er sich von anderen Körpern?

Vom Leib der Tiere hebt er sich durch Personalität, Ichhaftigkeit,
Jemeinigkeit ab. Denn nur der Mensch spricht von seinem Leib; nur er
nimmt die »exzentrische Position« (Plessner 1981, S. 360) ein und
kann seinen Leib distanziert betrachten und relativieren, ja sogar als
Werkzeug, Maske, Mittel benutzen. Das Ich ist, wiewohl an den abso-
luten Ort seines Leibes gebunden, wie Plessner (1981, S. 364) sagt,
»ortlos«. Wir können nicht sagen, es sei im Leib, im Gehirn oder sonst
wo mit der und der Ausdehnung.

Vom Leib anderer Menschen hebt sich mein Leib vor allem durch
drei Aspekte ab: durch die gespürte Leibgebundenheit meines Erlebens,
die subjektive Perspektivik und die motorische Führbarkeit. Dadurch
wird der Leib zum absoluten, d.h. unaufhebbaren, dennoch dyna-
mischen Welt-Ort des Selbstseins, zur unhintergehbaren Mitte aller

282

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weltbezüge. In der Leibgebundenheit, der Perspektivik und in der Be-
wegungsinitiativik waltet ein nicht objektivierbares Moment, das nur
im eigenen Leib, nie am anderen Leib erlebt werden kann.

Von den anorganischen Körpern hebt sich der Leib durch die Be-
sonderheit seiner sinnlich-qualitativen Bestimmungen ab. Auch die
physikalischen Körper haben (zumindest phänomenologisch) qualitati-
ve Aspekte; sie sind schwer, leicht, warm, kalt, rau, weich, opak, durch-
sichtig, farbig, tönen usw., aber sie haben, um mit Scheler (1954,
S. 410) zu sprechen, keine »Leibseele«, empfinden keinen Durst, kei-
nen Hunger, keinen Schmerz, kein Jucken, Kribbeln, kein Unwohlsein,
keinen Schwindel usw. Zwar lassen sich auch am animalischen Leib alle
vororganischen Qualitäten finden – der Leib ist schwer, warm, farbig,
tönt usw. –, aber über diese Qualitäten hinaus bauen sich in seinem
Falle neue, biochemische und biische Qualitäten auf, die den Leib von
den anorganischen Körpern absondern. Daraus folgt, dass der Leib auch
ein anorganischer Körper ist, schon qualitativ, und nicht, wie Scheler,
Schmitz und Fuchs meinen, in einem prinzipiellen Gegensatz zum
physikalisch-chemisch-physiologischen Körper steht. Auch der physi-
kalische, auch der physiologische Körper, z.B. ein anatomisch oder neu-
robiologisch untersuchtes Gehirn, lässt sich nur auf dem Wege seiner
sinnlichen Qualitäten erfahren. Es gibt keine qualitätslose physiologi-
sche oder physikalische Funktion. Immerhin, der Unterschied zwischen
den verschiedenen Empfindungsschichten des Leibes bedingt das Phä-
nomen, dass sie aus ihrer normalen Koextension heraustreten können,
sodass z.B. ein Arm viel länger empfunden wird, als er real ist bzw.
optisch gesehen wird.

Von den imaginierten sinnlichen Körpern unterscheidet sich der
Leib rein phänomenologisch oft in gar nichts, so etwa der Leib im
Traum. Aber metaphysisch betrachtet kann es den realen Leib ohne
physische Energie und ohne die transempirisch-substanziale Materie
nicht geben, während imaginierte Körper beide Elemente entbehren.
Mentale Körper sind darum nie im vollen Sinne leibhaft. Das schließt
allerdings nicht aus, dass sie (wie im Traum oder im Meskalinrausch)
mit interozeptiven Empfindungen, also mit Schmerz, Schwere, Un-
wohlsein,Wollust, Wärme usw. durchsetzt sind. Dies begründet unsere
Kritik an der modernen Leibphänomenologie etwa eines Scheler,
Schmitz, Fuchs, die das Wesen der Leiblichkeit ausschließlich auf die
interozeptiven, die innerlich gespürten Empfindungen gründen wollen
(und die exterozeptiven samt den physiologischen Funktionen davon

283

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausschließen). In Wahrheit gehören zum Leib einerseits die vor-
biischen Empfindungsqualitäten (Wärme, Schwere, Farbe, Klang etc.)
und die physiologischen Funktionskreise, andererseits die physischen
Weltkomponenten der physikalischen Energie und der metaphysischen
Materie. Der geträumte Leib ist also nur symbolisch ein Leib.

Mentale Körper, denen die sinnlichen Qualitäten fehlen, sprich die
geometrisch-finiten und die infiniten Körper, entfernen sich am wei-
testen vom Leibkörper; sie können im Übrigen überhaupt nicht selb-
ständig, sondern nur getragen von einem Bewusstsein, also wesentlich
unselbständig bestehen. Hier wird am deutlichsten, dass der Leib eine
substanziale, d.h. selbständige, nicht allein vom Erleben und Bewusst-
sein abhängige Realität ist, sondern auch an sich in der Welt besteht.
Darum ist der geträumte Leib nur ein Scheinleib. Die Möglichkeit der
radikalen Metamorphose des geträumten Leibes, z.B. sein Übergang in
einen anorganischen Stoff, in ein künstliches Ding usw., offenbart sei-
ne gänzlich andere Natur: Der Träumer ist gerade nicht wie der Wa-
chende an den erlebten Leib gebunden.

Zum vollen realen menschlichen Leib gehören also die Jemeinig-
keit (Ichhaftigkeit), die Leibgebundenheit des personalen Erlebens, die
raum- und zeitbestimmte Perspektivik, die spezifisch leibhaften Sin-
nesqualitäten, die leiblichen Bedürfnisse (»Triebe«) und das motorische
Potential, das bis ins handlungsfähige Ich hinaufreicht. Denn im Un-
terschied zu anorganischen Körpern können sich organische Körper,
sprich Leiber, aus sich selbst in Bewegung versetzen.

Was die spezifisch sinnlich-empfindungshaften Qualitäten des
Leibes angeht, lässt sich eine umfassende Lehre entwickeln, die ich hier
nur anreißen kann. Zum einen können wir, wie bereits geschehen, die
Lokal-, die Drang- und die leibumfassenden Vitalempfindungen unter-
scheiden. Sie sind keineswegs, wie Scheler (1954, S. 409) meint, prin-
zipiell voneinander verschieden. Im Übrigen gehen sie innigste Verbin-
dungen untereinander ein und bilden zahllose Übergänge. Nicht
weniger interessant ist jene Ordnungsstruktur, die die Leibqualitäten
in die exterozeptiven, interozeptiven und intermediären Empfindun-
gen unterscheidet. So gibt es in der Tat Qualitäten, die nur das dem
Leib innewohnende Subjekt wahrnehmen kann, Qualitäten wie den
Schmerz, das Jucken, den Hunger, den Durst, die Wollust, aber auch
bestimmte Farb-, Ton-, Geruchs-, Geschmacks-, Lage-, Druck- und
Spannungsempfindungen. Wenn ich auf meinen Augapfel drücke, so-
dass es »blitzt«, dann kann das außer mir niemand sehen. In all diesen

284

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fällen sei von rein subjektiven oder interozeptiven oder auch rein leib-
ständigen Empfindungsqualitäten gesprochen. Ihnen stehen jene Qua-
litäten gegenüber, die nur »von außen« bzw. objekthaft wahrnehmbar
sind, so z.B. die Farbe einer Blüte, die jedem zugänglich ist, oder die
Schwere, die Wärme, die Rauhigkeit, Weichheit eines Stückes Holz.
Nennen wir sie die rein objektiven oder exterozeptiven Empfindungs-
qualitäten. Selbstredend sind sie nie absolut objektiv, nie wirklich »von
außen« wahrnehmbar, da auch sie von einem Subjekt, also aus seiner
inneren Perspektive erlebt und wahrgenommen werden. Drittens kön-
nen wir Empfindungsqualitäten unterscheiden, die sowohl »von in-
nen« leiblich gespürt als auch »von außen« sinnlich wahrgenommen
werden können, z.B. die Wärme, Schwere, Rauhigkeit, Weichheit einer
Hand. Nennen wir sie die intermediären Empfindungsqualitäten; sie
bilden die selten gesehene Brücke zwischen den ersten beiden Empfin-
dungsgruppen. Wie gesagt, sind sie sowohl exterozeptiv als auch inte-
rozeptiv zugänglich und daher intersubjektiv teilbar.

Die Gruppe der interozeptiven und der intermediären Empfin-
dungsqualitäten lassen sich zu den Nahsinnen, die der exterozeptiven,
»weltständigen« Qualitäten zu den Fernsinnen zusammenfassen. Ent-
sprechend ihrer Funktion sind die letzteren meist differenzierter, feiner
und objektiver, d.h. »epikritisch«, während die Qualitäten der ersten
beiden Gruppen (oft, nicht immer) dumpfer, gröber, subjektiver sind;
man nennt sie darum auch »protopathisch«.

Schon allein diese hier aufgewiesene innere Differenzierung der
sinnlichen Qualitäten bekommt nur dann einen Sinn, wenn ihr ent-
sprechende echte Unterschiede in der Realität gegenüber stehen. Die
Annahme, alle Sinnesqualitäten seien das ausschließlich innere Pro-
dukt des Subjekts (sei es der unbewussten Psyche, sei es des Gehirns),
verfängt sich in heillose Inkonsistenzen, auf die ich hier, da sie sich
leicht herleiten lassen, nicht weiter eingehen will.

Auf diesem Hintergrund können einige kritische Bemerkungen
entwickelt werden. Schmitz sagt in seinem Buch »Der unerschöpfliche
Gegenstand« (1990, S. 115), was er unter »Leib« versteht.

»Wenn ich vom Leib spreche, denke ich nicht an den menschlichen oder tieri-
schen Körper, den man besichtigen und betasten kann, sondern an das, was man
in dessen Gegend von sich spürt, ohne über ein Sinnesorgan wie Auge oder
Hand zu verfügen …«5

285

Leib und K�rper

5 An anderer Stelle (1965, S. 53–55) unterscheidet Schmitz zwischen dem reinen Leib,

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wollte man diesen Leibbegriff ernst nehmen, besäße außer je mir nie-
mand einen Leib, denn nur den eigenen Leib kann ich »spüren«, d.h.
interozeptiv empfinden. Den Leib der Anderen und der Tiere nehme
ich optisch, akustisch, haptisch, gustatorisch usw. wahr. Die Definition
von Schmitz ist also viel zu eng. Sie stimmt aber auch nicht für mich
und je meinen Leib. Wenn ein Patient erschreckt eine schwarze Verfär-
bung auf seinem Oberschenkel wahrnimmt und sofort an Hautkrebs
denkt, dann wäre es doch ziemlich künstlich, hier nicht vom Leib, son-
dern nur vom physikalischen Körper zu reden. Das gilt erst recht vom
haptisch wahrgenommenen eigenen Körper, den ich keineswegs als
bloß physikalischen Körper, sondern leibhaftig erfahre. Ein abgetaste-
ter Stein ist erlebnismäßig keineswegs mit der abgetasteten eigenen
Brust identisch. Hinzu kommt, dass die erkenntnistheoretische Unter-
scheidung von Leib und Körper als von innen gespürtem Leib und von
außen empfundenem Körper nur relativ gilt. Auch der empfundene
Körper eines auf der Hand liegenden Steins wird »von innen«, d.h.
aus der Selbstperspektive, empfunden, ja gespürt. Anders geht es gar
nicht: Ein wirkliches Erleben »von außen« ist völlig unmöglich. Im
Übrigen ist zwar ein Stein für jeden Anderen genauso abtastbar wie
von mir, aber das konkrete Abtasterlebnis jetzt von diesem Stein in
diesem Zustand (der Wärme etc.) ist absolut einmalig und nicht gene-
ralisierbar. Sage ich z.B.: »Hier nimm mal den Stein und spüre, wie
warm er ist!« – so hat sich der Wärmezustand durchmein vorangegan-
genes Abtasten des Steins sicher so verändert, dass der Andere nicht
das identisch Selbe erleben kann.

Die Sichtweise von Schmitz geht auf Scheler (1954, S. 408 ff.) zu-
rück, der zwischen der Leibseele und dem Leibkörper unterscheidet.
Die »Leibseele« umfasst alle interozeptiven Körperempfindungen (die
Scheler leider auch als Gefühle, eben als die lokalen Empfindungs- und
die vitalen Leibgefühle bezeichnet und als »niedere« Gefühle den »ech-
ten«, d.h. den seelischen und geistigen Gefühlen gegenüber stellt),
während der »Leibkörper« nur die exterozeptiven (und intermediären)
Empfindungsqualitäten umfasst. Ist aber ein Kribbeln wirklich »see-
lischer« als ein tief innerlich bewegendes Rot oder Blau, ein Veilchen-

286

Leiden und Leib

dem Leibkörper und dem reinen Körper, und er tut dies anhand des Kriteriums der
Ausdehnung. M.E. kann seine Argumentation nicht überzeugen. Hier für uns spielt
seine Dreiteilung keine Rolle.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


duft, der uns hinschmelzen lässt? Diese Zuordnung scheint mir unhalt-
bar, da alle Sinnesqualitäten seelenvoll sind oder doch seelenvoll sein
können, die epikritischen an den »Leibkörpern« oft weitaus mehr als
die »protopathischen« der Leibseele. Andererseits ist überhaupt keine
Sinnes- und Empfindungsqualität seelischer Natur im vollen Wort-
sinne, denn sie sind nie und nimmer subjektive Akte oder subjektive
Zustände. Der Ärger, die Angst, die zeitüberdauernde Heiterkeit sind
echte seelisch-aktmäßige Vorgänge, aber nicht ein Rot, eine Hunger-
oder eine Wollustempfindung. Dass sich die Drang- und Vitalempfin-
dungen leichter und enger mit seelischen Regungen, Wünschen, Af-
fekten, Stimmungen verbinden, steht nicht zur Debatte und trifft
zweifellos zu, aber das macht jene noch nicht »seelisch« im vollen und
echten Wortsinne.

Der echte volle Leib umfasst also beides, die »Leibseele« und den
»Leibkörper«, die nur innerlich spürbaren und die »äußerlich« sicht-
baren, betastbaren, hörbaren, riech- und schmeckbaren Qualitäten.
Auf keinen Fall sind die einen rein subjektiv, die anderen rein objektiv;
auf keinen Fall sind die einen seelisch, die anderen körperlich; auf kei-
nen Fall sind, wie Scheler (1954, S. 408 ff.) meint und Fuchs (2000,
S. 54) zu Recht kritisiert, die ersten unausgedehnt und die zweiten aus-
gedehnt; auf keinen Fall gibt es einen funktionslosen Empfindungsleib
und einen empfindungslosen Funktionskörper, denn alle Funktionen
müssen, um erfahren zu werden, empfunden werden, und alle Empfin-
dungen stehen in einem leibfunktionalen Zusammenhang; und auf
keinen Fall gehören zu Leibseele und Leibkörper die Gefühle, Affekte,
Wünsche und Stimmungen, die personale Akte und Zustände sind, also
entgegen der apersonalen Leibseele zur personal-menschlichen Ich-
seele gehören. Trotzdem ist die Unterscheidung berechtigt und sachan-
gemessen, handelt es sich doch um eine sinnesqualitative Schichtung:
Auf den physikalisch-chemischen Sinnesqualitäten (Wärme, Kälte,
Schwere, Farbe, Klang usw.) bauen die vielfältigen biischen Sinnesqua-
litäten auf. Ihre Einheit ist der ganze Leib. Da es sich aber um eine
different-differenzierte Einheit handelt, kann es zu Interferenzen und
Brüchen zwischen den einzelnen Schichten und Empfindungsklassen
kommen. Dann spüren wir, etwa in der Hypnose, den Arm um das
Doppelte verlängert, sehen ihn aber normal lang. Oder umgekehrt,
was auch möglich, wenn auch seltener ist, sieht der Betroffene in der
Dysmorphopsie seinen Leib verzerrt, spürt ihn u.U. aber normal. Ein
solcher Widerspruch kann natürlich auch zwischen Sehen und Hören,

287

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sehen und Schmecken, Schmecken und Appetit usw., im Grunde zwi-
schen allen Sinneserfahrungen auftreten.

Wie wenig die Leibphänomenologie demWesen des Leibes auf den
Grund kommt, sehen wir daran, dass z.B. Schmitz (1965, S. 194–217)
und Fuchs (2000, S. 269) keinen Unterschied zwischen dem geträumten
Leiberleben und dem wachen Leiberleben machen bzw. ersteres auf das
letztere zurückzuführen suchen. Wie gezeigt, ist dieser Unterschied
aber fundamental. Zudem gelingt es ihnen nicht, dasWesen der Sinnes-
bzw. Empfindungsqualität aufzuhellen. Was ist ein Rot, ein Duft, eine
Schwere-, Wärme-, Schmerzempfindung? Und wie und woher kom-
men sie ins leibliche Sein und ins Bewusst-Sein? All das bleibt dunkel
oder wird nicht einmal befragt. Erst eine grundlegende Seinsstruktur-
lehre (Ontologie), zusammen mit einer Wirklichkeitslehre (Metaphy-
sik), kann diese beiden Fragen klären. Wie gar der Leib (und überhaupt
jeder physikalische Körper) selbständig real sein kann und nicht nur ein
Phantasma ist, eine der Grundfragen aller Metaphysik, wird von den
bekannten Leibphänomenologen im Dunkeln gelassen.

Das bei vielen Leibphänomenologen zu sehende Bestreben, den
Leib zur grundlegendsten, primären und wichtigsten Realität zu erklä-
ren, ja Leib und Person identisch zu setzen (und vom physischen/phy-
siologischen Körper strikt abzugrenzen), führt zu einem weiteren kri-
tischen Punkt. Wenn es auch Merleau-Ponty (1965) zuzuerkennen ist,
dass er als einer der ersten die Intentionalität des Leibes thematisierte,
so konfundiert er doch in folgenschwerer Weise die verschiedenen In-
tentionalitätsebenen. Ist es wirklich der Leib, der die »automatischen«
Fingerläufe eines Pianisten bewirkt? Gewiss ist der Leib daran beteiligt,
aber initiiert er sie auch? Wer handelt, wenn der Pianist spontan wäh-
rend seines Spiels das Tempo verlangsamt, aus dem Augenblick heraus
neu phrasiert, mehr Kraft in die Finger legt usw.? Handelt da der Leib?
Gewiss, aber nicht als Initiator, sondern es ist der Pianist als Person, als
Ich, das die Bewegungen umgestaltet, oft präreflexiv-spontan. Ganz
anders verhält es sich, wenn der Speichel beim Duft einer Speise zu
fließen beginnt. Hier »handelt« wahrlich der Leib, hier liegen Initiative
und Ausführung bei ihm; wir haben es in der Tat mit einer im vollen
Wortsinne leiblichen Intentionalität zu tun. IndemMerleau-Ponty und
Fuchs diese Intentionalitäten nicht unterscheiden und beide dem Leib
zurechnen, wird der Leib zwangsläufig zur Person, und diese erschöpft
sich in jenem. Daraus folgt zwangsläufig, dass entweder die Tiere kei-
nen Leib haben oder Personen sind. Wie schon weiter oben angedeutet,

288

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


müssen aber mindestens drei Intentionalitätsebenen unterschieden
werden: die bewusst-explizite oder reflexive Intentionalität (der
»Geist«), die implizit-bewusste oder unterbewusste, nichtsdestotrotz
personale Intentionalität (die »Seele«, z.B. im Traum, beim unreflek-
tierten Klavierspiel, Gangschalten usw.) und die vital-apersonale Inten-
tionalität des Leibes, wie sie in Reflexen und Instinkthandlungen zur
Darstellung kommt. Keine der dreien ist einfach auf die andere rück-
führbar, sondern jede eröffnet eine neue Seinsdimension, die im kon-
kreten Leben natürlich stets miteinander verwoben sind.

Wie man sieht, haben wir es bei den modernen Leibphänomeno-
logien, die ja beanspruchen, vollwertige Anthropologien zu sein, mit
einer typischen Naturalisierung des Menschen zu tun. Der alte Leib-
Geist-Gegensatz wird verschoben und in einen Leib-Körper-Gegensatz
umgewandelt, vor allem dadurch, dass alles das, was den Menschen
gegenüber dem Tier auszeichnet, also seine personale »Seele« und sein
»Geist«, mit dem Leib ineins gesetzt werden. Es findet eine dramati-
sche Aufwertung des Leibbegriffes statt, der konsequenterweise in die-
ser Form auf andere Lebewesen nicht mehr angewendet werden dürfte.
Dadurch wird natürlich suggeriert, dass Seele, Person, Ich, Geist Deri-
vate des Leibes seien und natürlicherweise aus der meist darwinistisch
verstandenen Evolution hervorgehen. So sieht es z.B. Fuchs (2000), für
dessen Theorie charakteristisch ist, dass er im Sinne eines »Seinsauf-
baues von unten« alles Mehr aus dem Weniger, also das Differenzier-
tere aus dem Undifferenzierteren, das Ausdrucksvolle aus dem Aus-
druckslosen, das Sinnreichere aus dem Sinnärmeren, das Werthöhere
aus demWertniedrigeren ableitet. Entsprechend erklärt er das Erschei-
nen und das Wesen der Person in psychologistischer Manier als Reak-
tion auf die Hemmung leiblicher Lebensvollzüge (2000, S. 253 ff.). Als
könnte die Hemmung bloß als solche, d.h. als Nichtkönnen, etwas Po-
sitives hervorbringen! In Wahrheit kann eine Negation nie etwas Po-
sitives setzen, schon gar nicht eine kategorial völlig neue Realität,
höchstens kann sie ein latent existentes Positivum wecken, hervor-
locken. Der Körper ist also erstens vom Leib nicht prinzipiell, nicht
wesenhaft unterschieden, sondern nur der verschiedenen Art der sinn-
lichen Qualitäten nach. Und zweitens haben schon Tiere echte Leiber
und werden von seelisch-geistigen Prinzipien, die sich vornehmlich in
den Instinkt- und Triebregungen äußern, aufgebaut und gelenkt. Darin
kommen alle uns bekannten seelischen Funktionen wieWollen, Begeh-
ren, Wahrnehmen, Erinnern, Phantasieren, Fühlen (Lieben, Hassen,

289

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neiden, Angst usw.), Erkennen und Denken zum Ausdruck. Im Unter-
schied zum Menschen sind diese Funktionen aber nicht personal ge-
bunden und gebündelt, wir können auch sagen: Im Tierleib erscheint
kein Ich, keine personale Seele, kein Geist; die seelischen Funktionen
werden nur »exekutiert«, nicht aus einem überleiblichen Zentrum frei
und selbstverantwortlich ergriffen. Das ist erst beim Menschen der
Fall, dessen Ich gewiss im Leibe erwacht, aber nicht des Leibes ist und
nicht vom Leibe stammt. Somit gilt es, den physikalisch-chemischen
Körper vom animalischen Körper (= Leib), die animalischen Seelen-
funktionen von den im Ich, in der seelisch-geistigen Person gebündel-
ten menschlichen Seelenfunktionen zu unterscheiden. Dabei ist der
animalische Körper (= Leib) mitsamt dem physikalisch-chemischen
Körper der Wirkraum und Ausdrucksort der animalischen Seelenfunk-
tionen, dieses Ganze wiederum der »Wohnraum« der seelisch-geisti-
gen Person, des menschlichen Ich. Die Person wiederum baut sich aus
den drei Grundfunktionen Wille, Verstand (»Geist« im engeren Sinne)
und Gefühl (»Seele« im engeren Sinne) und nicht etwa nur aus Wille
und Vernunft auf. Darum ist es unrichtig, das im Menschen wesenhaft
personale Gefühl der »Tierseele« bzw. den Sinnesqualitäten des Leibes
zuzuschlagen. Wenn man unter »Geist« das erwachte Bewusstsein
oder das reflexive Selbstbewusstsein versteht, dann umfasst er nicht
nur die intellektuelle, sondern die volitive und die emotionale Kom-
ponente. Allerdings ist zuzugeben, dass die intellektuelle Komponente,
die Ratio, den Menschen aufgrund ihrer objektivierenden Funktion am
stärksten vom Tier abhebt. Mit ihr vermag der Mensch, Dinge, Er-
eignisse und Geschehnisse weitgehend frei von irgendwelchen Nutz-
interessen in ihrem »Ansichsein« (nicht kantisch, sondern phäno-
menologisch verstanden) zu betrachten, ja er vermag Werte, Ideale,
Wahrheiten und Wesenheiten zu erfassen, die als »ewige Seinsmaße«
über der veränderlichen Wirklichkeit stehen und durch den »Schleier
der Welt« hindurchleuchten. Wie allerdings Scheler zu Recht betont,
vermögen durchaus auch die Gefühle objektiveWerte zu erfassen, nach
Scheler vor allem im ethischen Bereich (was einer leiblichen Empfin-
dung, da sie kein Akt ist, niemals möglich ist!). Uns scheint es, dass im
ethischen Leben eher der Wille die sittlichen Werte hört (nämlich als
Gewissen) und erfasst (nämlich als Sollen), während das Gefühl dies
eher im Bereich des Schönen, der Kunst also, leistet, nämlich als »Ge-
fallen«. Trotzdem: Auch wenn alle drei Grundfunktionen zur objekti-
ven Werterfassung befähigt sind (der Wille für das Gute, der Verstand

290

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für das Wahre, das Gefühl für das Schöne), ist es doch der Verstand, der
in allen Lebensbereichen am stärksten die Objektivität der Werterfas-
sung garantiert. Zwar erheben sich nicht alle Menschen bis zu dieser
Höhe, aber sie sind grundsätzlich dazu in der Lage und vor allem dazu
berufen, und eben das unterscheidet den Menschen am radikalsten
vom Tier, das weder über einen Willen zum Sinn noch einen Willen
zumWert verfügt.

6. Leib, Bed�rfnis und Leiden (das Rubikonmodell
nach Heckhausen)

In gewissem Sinne sind die leiblichen Bedürfnisse die schöpferischen,
die tätigen Quellen der Leibwirklichkeit. Was wäre auch ein Leib, den
nicht hungerte, dürstete, der nicht atmen, sich nicht fortpflanzen woll-
te? Er wäre nichts oder würde sehr bald zu nichts vergehen. Damit
erweisen sich die Bedürfnisse als Offenbarungen aktiver, dynamischer,
allerdings wesenhaft verborgener Quellen des leiblichen Daseins.

Diese Bedürfnisse wiederum zeigen sich primär und am bedeu-
tungsvollsten im leiblichen Empfindungsleben, im Sehen, Schmecken,
Appetithaben, Lusthaben usw. Diese Aussage lässt sich sehr weit aus-
dehnen. So offenbart sich in der erlebten Farbe das Bedürfnis zu sehen,
im erlebten Ton das Bedürfnis zu hören, im Hunger das Bedürfnis, der
ständigen leiblichen Selbstverzehrung neue Energie zuzuführen. Ja
muss man nicht so weit gehen und sagen, dass die Farbe überhaupt in
der Welt ist, um gesehen zu werden, der Ton in der Welt ist, um gehört
zu werden, der Schmerz, um die eigenen physischen Grenzen und die
eigene Versehrbarkeit wahrnehmen zu können?

Kurzum: Alle Empfindungen können als Anzeichen tieferer Be-
dürfnisse gelesen werden, Bedürfnisse, die zugleich zweierlei sind:
Mangel und dynamische Fähigkeiten. Als solche spannen sie in ihrer
jeweiligen Eigenart a priori einen bestimmten leibweltlichen Sinn-
zusammenhang auf, so etwa der Hunger und das Bedürfnis nach Nah-
rung die Existenz von bestimmter Nahrung und die Fähigkeit, sie zu
finden und sich einzuverleiben. Auf diese Weise konstituieren alle Be-
dürfnisse von sich her »Welt«, d.h. einen Bedeutungs- und Sinn-
zusammenhang, ja sie geben Orientierung für ein Lebewesen, das an-
dernfalls völlig orientierungslos wäre. Und damit waltet in allem
leiblichen Bedürfnis, schon vormenschlich, ja bei der ersten Zelle, In-

291

Leib, Bed�rfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tentionalität, damit Subjektivität, damit, wenn konsequent zu Ende
gedacht, Geist. Der Leib spricht zwar nicht Ich, aber er tut Ich, sagt
Nietzsche treffend, auch wenn er leider nicht die nötige Konsequenz
daraus gezogen hat, die in der Erkenntnis besteht, dass das leibliche
Entstehen, Werden und Vergehen im Kern und Quell ungeistig und
sinnlos nicht gedacht werden kann.

Die Klassifikation der leiblichenBedürfnisse lässt sich gewiss nicht,
wie es die Psychoanalyse tut, auf ein, zwei Triebe herunterbrechen. Im
Grunde gibt es so viele Bedürfnisse wie es unterscheidbare Empfin-
dungsqualitäten gibt, und das sind sehr, sehr viele. Auch der Schmerz,
die Müdigkeit usw. sind Bedürfnisse oder zeigen ein solches an. Man
muss nur zu lesen verstehen, denn ihre Hermeneutik beginnt nicht erst
bei spezifischmenschlichenGeistesprodukten. Doch damit nicht genug,
weisen alle Bedürfnisse auch charakteristische Spannungsbögen auf, ja
es lässt sich ein Bedürfnisablauf feststellen, der sich zyklischwiederholt.
Heckhausen (1963, S. 604–628) hat diesen Zyklus in klassischer Weise
herausgearbeitet und nennt ihn das Rubikonmodell, wobei »Rubikon«
in Anlehnung an Caesars Überquerung des gleichnamigen Flusses jene
psychologische Stelle meint, an der sich ein Individuum zu einem Ent-
schluss in Bezug auf seine Bedürfnisdynamik durchringt:

Am Anfang steht das mehr oder weniger diffus empfundene Be-
dürfnis, das, wenn es sich konkretisiert und ins seelische Erleben über-
nommen wird, zum bewussteren und klarer abgegrenzten Motiv wird.
Hier kann ein erstes Gefühl grundsätzlicher Entschlossenheit aufkom-
men, in dem das Stadium der Intentionsbildung anhebt, das, wenn es
eine Handlung anzielt, in die präaktionale Vorbereitungsphase über-
geht. Aus dieser entspringt, in einmaliger Weise durch einen Ent-
schluss gesetzt, dann die Handlung selbst, der Rubikon zur Wirklich-
keit wird überschritten und das Bedürfnis seiner Intention gemäß
erfüllt. Gelingt der Handlungsausführung eine adäquate Bedürfnis-
befriedigung, dann wird die Bedürfnisspannung aufgehoben, es kommt
zur abschließenden Phase der Desaktivierung. Ruhe und Spannungs-
losigkeit breiten sich aus und bleiben bis zum nächsten Bedürfnis-
impuls bestehen.

Dieses Schema lässt sich auf alle möglichen Bedürfnisse, also auch
auf nichtleibliche, etwa seelische, geistige und soziale Bedürfnisse aus-
dehnen, natürlich nur analoger Weise. Das muss hier nicht nach-
gezeichnet werden, das leuchtet intuitiv ein. Für unsere Leidensthema-
tik ergeben sich nun interessante Zusammenhänge.

292

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zuallererst ist zu wiederholen: Das Bedürfnis ist die Einheits-
gestalt eines dynamischen Mangels und der Fähigkeit, den Mangel zu
empfinden und seine Überwindung zu erstreben. In dieser Dialektik
liegen ein dynamisch-treibendes oder motivationales, ein kognitives
und ein handlungsanbahnendes Moment. Im Ganzen ist das Bedürfnis
auf ein »Mehr an Sein« bzw. auf eine Wiederherstellung eines ehemals
bestandenen Seinszustandes aus. Dies wiederum setzt ein seinsaktives
und seinsgebendes Prinzip voraus, das im Bedürfnis offenbar wird. Das
Mangelmoment im Bedürfnis ist es nun, das den gesamten Vorgang
dem Leiden annähert. Und doch ist ein Bedürfnis per se noch kein Lei-
den, muss es auch nicht werden, wie Schopenhauer fälschlicherweise
meint. Erst dann, wenn der Mangel nicht behoben und doch nicht ak-
zeptiert werden kann, entsteht Leiden. Anhand des Rubikonmodells
können die Stellen identifiziert werden, an denen der Bedürfnisprozess
in Leid umschlägt.

Wird ein Bedürfnis bzw. werden mehrere Bedürfnisse nicht, nicht
genügend oder nicht adäquat wahrgenommen und in ein Motiv über-
führt, dann haben wir es mit einem fundamentalen Leiden, ja dem
fundamentalsten Leiden zu tun, dem Leiden, nicht leiden, d.h. das Leid
nicht wirklich wahrnehmen, zu können. Wie quälend dieses Nicht-
wahrnehmen-und-doch-irgendwie-wahrnehmen eines Bedürfnisses,
z.B. nach Respekt, sein kann, lehren bestimmte psychische Störungen,
die zum Formenkreis der »frühen Störungen«, der Psychosen, Border-
line- und dissoziativen Störungen gehören. Von besonderer Art und
Bedeutung sind jene basalen Bedürfnisstörungen, bei denen mehrere
Bedürfnisse, z.B. Autonomie- und Bindungsbedürfnisse, konfligieren
und sich gegenseitig behindern.

Ist dagegen die zweite Phase, die Intentionsbildung, gestört, z.B.
durch eine Angst oder durch mangelndes Selbstwertgefühl, dann kann
der Betroffene sein Bedürfnis wohl spüren und als Motiv ergreifen,
aber nicht auf das immanente Erfüllungsziel ausrichten. Bei vielen
psychischen Störungen drückt sich dies als Unfähigkeit aus, die eigenen
Wünsche zu äußern und zu formulieren. In diesen beiden ersten Pha-
sen ist vor allem das emotionale Erleben beeinträchtigt, das ändert sich
mit der nächsten Phase.

Wird die dritte, die präaktionale Phase blockiert, ist die kognitive
und/oder praktische Handlungsvorbereitung beeinträchtigt. Der Be-
troffene kann zwar seine Bedürfnisse und Wünsche nennen und äu-
ßern, aber er weiß nicht, wie er sie realisieren soll. Entweder mangelt

293

Leib, Bed�rfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es an Fähigkeiten der kognitiven Vorstrukturierung, z.B. an planender
Phantasie, oder die Umsetzung des Erkannten in die Tat ist gehemmt,
so z.B. bei Vorsatz- und Entschlussstörungen.

Doch auch der Vollzug der Handlung selbst kann psychisch und
natürlich auch physiologisch beeinträchtigt sein, etwa bei Wahl- und
Durchsetzungsstörungen (»Exekutivstörungen«).

Schließlich und endlich kann auch die letzte Phase, die Desaktivie-
rung zum Problem werden, z.B. wenn das zu befriedigende Bedürfnis
so übermächtig ist, dass es über alle Befriedigung hinaus weiterwirkt,
was bei allen Suchtkrankheiten der Fall ist. Oder wenn der Betroffene
die Desaktivierung nicht wahrnehmen bzw. nicht schätzen kann. Be-
kannt sind hier regelrechte Genussstörungen, die es dem Betroffenen
nicht erlauben, die Befriedigung zu empfinden und auszukosten. In
diesem Fall findet der gesamte Bedürfniszyklus kein Ende und kreist
endlos weiter, während im gesunden Fall nach einer Zeit der Bedürf-
nisstille der normale Bedürfniszyklus wieder anhebt, natürlicherweise
durch einen wieder entstandenen Mangelzustand bedingt.

Im Rahmen dieser Arbeit kann ich nicht das gesamte Feld der
Psychopathologie und der Neuropathologie dieses Bedürfniszyklus ab-
schreiten, doch schien es mir von Bedeutung, wenigstens einige Hin-
weise, die zu weiterem Nachdenken und Forschen anregen, zu geben.
Schließlich und endlich ist das Wissen von großer praktischer Bedeu-
tung, dass in Bezug auf das Rubikonmodell gewisse Therapieformen,
so die Psychoanalyse und die Tiefenpsychologie, eher die ersten Phasen
im Blick haben, während sich z.B. die Verhaltenstherapie bei ihren
Interventionen vorzugsweise auf die kognitiv-praktischen Rubikon-
phasen stützt. Eine Therapie, die dem leidenden Menschen gerecht
werden will, muss allerdings das Modell mit allen seinen Phasen be-
rücksichtigen.

7. Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Ersch�pfung,
Verletzung, Krankheit, Verst�mmelung, Behinderung,
Entstellung

Nachdem die synchrone und die diachrone Grundstruktur des Leidens,
ihre Bezogenheit auf das Bedürfnisleben und die grundlegenden Mög-
lichkeiten des Pathologischen ermittelt worden sind, sollen die klassi-

294

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Grundgestalten des Krankseins wenigstens kursorisch erörtert
werden.

Am Anfang muss die Erkenntnis stehen, dass der Kern alles Pa-
thologischen der Schaden ist, also solch ein Mangel, der der sinngemä-
ßen Wesensstruktur einer beschädigten Wirklichkeit zuwider läuft und
vom Standpunkt dieser Sinnstruktur aus nicht sein soll. Damit ist klar,
dass der Schadensbegriff notwendig an einenWertbegriff gebunden ist,
was keineswegs bedeutet, dass ihm jede objektive Grundlage fehle und
sein Status rein subjektiv-beliebiger Natur sei. Mängel haben die Le-
bewesen viele, ja die Endlichkeit eines jeden Lebewesens bedingt eine
unaufhebbare Mangelhaftigkeit. Aber nicht jeder Mangel ist ein Scha-
den, d.h. ein nichtseinsollender, »widernatürlicher« Mangel.

Schäden sind nach dem hier vertretenen Konzept in allen existen-
ziellen Dimensionen möglich, also leiblich, psychisch, sozial und geis-
tig. Wenn ein Mensch durch einen Unfall eine Oberschenkelfraktur
erleidet, hat er insofern einen wesenswidrigen Mangel, einen echten
Schaden erlitten, als es im Wesen des Beines liegt, den Organismus zu
stützen und seine Fortbewegung zu ermöglichen. Wenn ein Mensch
schwer depressiv und antriebslos wird, dann hat er insofern einen we-
senswidrigen Mangel erlitten, als es in der Sinnstruktur der Psyche
liegt, das menschliche Leben, Verhalten und Wirken anzutreiben, zu
bewegen, zu motivieren. Wenn in einer Familie ein Ehekrieg ausbricht,
der die Lernfähigkeit der Kinder beeinträchtigt, dann hat die soziale
Wirklichkeit der Ehe bzw. der Familie insofern einen wesenswidrigen
Mangel, also einen Schaden erlitten, als es in der Sinnstruktur der Ehe
bzw. Familie liegt, das Gedeihen der Kinder zu schützen und zu för-
dern. Durch welche Schädigung ein Schaden eintritt, ist eine sekundäre
Frage und gehört ins Fach der Ätiologie, berührt also nicht die Frage
nach dem Wesen des Pathologischen. Das Wesen des Pathologischen
kann aus dem Ätiologischen nicht abgeleitet werden, sondern muss
aus der dynamischen Seins-, Sinn- und Wertstruktur der betroffenen
Lebensgestalt entnommen werden. Das erhellt schon daraus, dass eine
Einwirkung für den einen wohltuend, für den anderen krankmachend
sein kann. Das Pathologische einer Einwirkung lässt sich daher nur im
Rahmen der Wechselwirkung von Lebewesen und »Noxe« auf dem
Hintergrund der Wesens- und Sinnstruktur der betroffenen Lebens-
gestalt, die wiederum in den sinn- und wertbezogenen Kontext von
Lebensgeschichte, Lebenssituation und Lebensperspektive eingebettet
ist, bestimmen.

295

Grundformen leiblichen Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit all dem ist das Wesen des Krankhaften nicht zureichend be-
stimmt, da es noch andere, nicht krankhafte Schäden gibt, jene näm-
lich, die aus Freiheit und Verantwortung entspringen und nicht Krank-
heit, sondern Schuld und Versagen heißen. Der entscheidende
Unterschied liegt darin, dass im Krankhaften das Schicksalhafte und
das Fremdbestimmende das Selbstbestimmende, im Schuldhaften das
Selbstbestimmende das Fremdbestimmende überwiegt. Gewiss ver-
mischen sich beide Seinsweisen im menschlichen Leben vielfach und
bis zur Unkenntlichkeit, trotzdem müssen sie, so gut es geht, separiert
werden. Immerhin hängt die Freiheit daran, die wir aufgeben, wenn
wir alles Schadhafte, alles Destruktive als krankhaft betrachten.
Nichtsdestotrotz sind die Übergänge höchst interessant, da z.B. eine
neurotische Erkrankung, deren Störung in der unbewussten, darum
schuldfreien Kindheit gesetzt wurde, zunehmend zur Schuld wird,
wenn der Erwachsene sie nicht in seine Verantwortung übernimmt
und zu überwinden sucht.

Mit diesen Bestandsstücken sollte sich das Krankhafte genügend
charakterisieren lassen: Es ist im Kern ein Schaden, und zwar stets der
Schaden einer partial gesunden, also nur partial destruierten Lebens-
wirklichkeit (alles andere wäre Verfall und Tod) und impliziert daher
immer die Präsenz von Vitalität, Widerstand, Heilwille. Als solcher
Schaden ist das Krankhafte überwiegend die Folge eines schuldfreien
Erleidens, eines »Schicksals«, einer Fremdbestimmung, die in ihrem
letzten Grunde von außen, d.h. nicht aus der Wesens-, Sinn- und
Wertmitte des Betroffenen selbst, kommt (weil sie sonst schuldhaft
wäre). Aufgrund dieses Zusammenhanges stellt das Krankhafte eine
konfliktuöse Diskrepanz dar und äußert sich im Ringen um die Vor-
herrschaft des einen oder des anderen Prinzips. Nie ist das Krankhafte
eine natürliche Einheit, weswegen es natürliche Krankheitseinheiten
nicht geben kann (und entsprechend der so genannte »ontologische
Krankheitsbegriff« inkonsistent ist). Dies bedingt, dass ein Geschehen,
das von der einen Seite pathologisch ist, im biologischen Gesamtkon-
text von der anderen Seite hochgesund sein kann. So ist die krankhafte
Schädigung des Organismus durch den Malariaerreger für diesen
selbst lebensnotwendig, lebensfördernd, gesund. Insofern ist das
Krankhafte im Horizont des gesamten Kosmos »natürlich« und als
Ausdruck eines Widerstreites und eines Kampfes konträrer Kräfte »ge-
sund«, eben seinsnatürlich, seinsgerecht. Krankheit kann darum
immer nur aus der Perspektive des geschädigten Lebewesens unnatür-

296

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich, widernatürlich, sinnwidrig sein, nie an und für sich oder über-
haupt (weshalb ein krankes Universum, ein kranker Gott etc. wider-
sinnige Begriffe sind). Dies ermöglicht die tiefe metaphysische Ein-
sicht, dass Krankheit notwendig eine Pluralität dynamischer Kräfte
und Sinnprinzipien in der Zeit impliziert. Jedes Weltbild, das einen
grundsätzlichen Monismus vertritt, muss daher entweder das Phäno-
men Krankheit (wie auch das der Schuld!) leugnen oder sich durch
inneren Widerspruch selbst aufheben. Hinzu kommt dies Letzte, dass
das Phänomen Schaden nicht wertfrei, d.h. ohne Zwecksetzung, ge-
dacht werden kann. Stimmt dies, dann muss das Universum, wenigs-
tens ab dem Zeitpunkt, als Lebewesen die Welt bevölkern, von wert-
setzenden bzw. werterkennenden, also geistigen Prinzipien erfüllt sein.
Genau dies kann durch die Analyse des Kausalitätsproblems bewiesen
werden, durch die Antwort auf die Frage also, wodurch und wie über-
haupt etwas ins Sein tritt.

Die einfachste pathologische Alteration ist nun jene Einwirkung,
die zu einer vorüber gehenden Funktionsbeeinträchtigung und keinem
Strukturschaden führt. In aller Regel ist das bei allen »Energieschäden«
der Fall, etwa bei einer anhaltenden oder rezidivierenden Erschöpfung.
Die Erschöpfung kann viele Ursachen haben; sie kann die Folge einer
mangelhaften Energiezufuhr, einer mangelhaften Energieaufnahme,
einer mangelhaften Energieverwertung, einer mangelhaften Energie-
distribution und eines pathologischen Energieverbrauches sein.

Anders verhält es sich bei Funktionsstörungen, die weder auf
einem Energiemangel noch auf einer Strukturschädigung, sondern
auf einer Koordinationsstörung beruhen. Dies ist z.B. der Fall, wenn
aufgrund einer seelischen Belastung die Verdauung gehemmt oder
fehlkoordiniert ist. Hält dieser Zustand an, kann es sekundär zu Er-
schöpfungszuständen und zu Strukturschäden, z.B. zu einem Magen-
geschwür kommen.

Die einfachste Strukturschädigung liegt im Falle einer einmaligen
unkomplizierten Verletzung vor, z.B. einer Schnittverletzung. Hier
kommt es zu einem strukturellen »Riss«, der meist auch irgendeine
Funktion beeinträchtigt. Bei komplizierten Verletzungen bestehen
gleichzeitig mehrere Verletzungen; sie nehmen häufig eine prozessu-
rale Dynamik an und werden dann zur Krankheit, so im Falle von
Wundheilungsstörungen.

Beim Phänomen Krankheit (somatische Krankheiten, Neurosen,
Psychosen, Soziopathien, Psychosomatosen) handelt es sich um eine

297

Grundformen leiblichen Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sinnhaft bzw. irgendwie konsequent und nicht nur zufällig zusammen-
hängende Reihung von Verletzungen, deren Ausgang offen ist; sie
kann in völliger Heilung (restitutio ad integrum), partieller Wiederher-
stellung (restitutio partialis), Chronifizierung, zunehmendem Verfall
und Tod enden. Wie bei allen Gestaltungen des pathologischen Lebens
gibt es auch im Falle der Krankheit kein Pathologisches an sich, son-
dern immer ist es in noch Gesundes, Intaktes, Funktionierendes einge-
bettet. Daraus folgt die innere Zwiespältigkeit, Spannung, Unruhe,
Konflikthaftigkeit, ja das Krisenhafte alles Pathologischen, insofern es
immer ein Seiendes ist, das ein Nichtseiendes erleidet und mit dessen
zerstörender Dynamik ringt. Alle Krankheit, alles Pathologische ist ein
Kampf, ein Krieg und kann daher nie einfach und geschlossen sein. Der
Vergleich der Krankheit mit einem Fremdkörper (»materia peccans«)
oder einem Parasit ist darum grundsätzlich falsch. Ein Fremdkörper, ein
Parasit kann am Krankheitsgeschehen beteiligt sein, aber er macht
noch keine Krankheit aus. Dazu muss er erst auf den betroffenen Or-
ganismus in schädlicher Weise einwirken und mit diesem in einem
Konflikt und Kampf wechselwirken. Andererseits ist das Vorliegen
eines klassischen Fremdkörpers gar nicht notwendig, die »Noxe« kann
z.B. auch eine genetische Funktionsstörung sein, die in der Regel aller-
dings in letzter Instanz auf eine »äußere« Schädigung (chemisches
Gift, Radioaktivität etc.) zurückgeht. Krankheit umfasst also wesenhaft
eine dynamische Schadensreihe, einen teilweise intakten und gegen-
regulierenden Organismus (auf psychischer Ebene sind es die Einzel-
person oder die Personengemeinschaft, die gegenregulieren), eine reale
Interaktion verschiedener und verschieden gerichteter Wirkungszen-
tren, damit einen Konflikt, einen Antagonismus, eine Diskrepanz und
einen offenen, damit krisenhaften Ausgang des Schädigungsgesche-
hens. Krankheit, auch psychische Krankheit kann sich daher unmöglich
nur intrapsychisch oder nur im Einzelorganismus unabhängig von sei-
ner Umwelt und Geschichte ereignen.

In den Formenkreis des Pathologischen gehören schließlich die
»ästhetischen Schäden«, also alle Formen der Entstellung, die oft ohne
Funktionsstörungen auftreten. Das ist anders, wenn eine Verletzung
nicht mehr voll restituiert wird, sondern eine Verstümmelung zurück-
lässt. In der Regel ist eine solche Mutilation mit einer Funktionsbeein-
trächtigung verbunden, die allerdings oft erstaunlich gut kompensiert
wird. Gelingt Letzteres nicht, dann liegt eine Behinderung vor. Sie ist
insofern keine Krankheit (oft aber die Folge einer solchen), als sie nicht

298

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


prozessual fortschreitet, sondern stagniert. Wenn eine Behinderung
fortgesetzt zu Schäden führt, etwa zu abnormen Abnützungen, dann
kommt sie einer Krankheit praktisch gleich.

Auch der Schmerz als reines Empfindungsphänomen kann Krank-
heitsstatus annehmen, nämlich dann, wenn er fortdauert und den Be-
troffenen in welcher Hinsicht auch immer beeinträchtigt und schädigt.
Das ist fast immer bei chronischen oder rezidivierenden Schmerz-
zuständen der Fall. Analoges gilt von anderen chronifizierten »Emp-
findungskrankheiten«, von chronischer Müdigkeit, Erschöpfung, chro-
nischem Unwohlsein, Schwindel, chronischer Schwereempfindung,
pathologischer Enge, pathologischem Druck, von Appetitlosigkeit, Li-
bidostörung u.v. a.m. Auf dem Hintergrund all dieser Zusammenhän-
ge fällt es nicht mehr schwer, das Wesen der Gesundheit zu bestimmen,
qualitativ, funktional-relational, quantitativ und energetisch.

8. Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

Nichts steht demMenschen in seiner natürlichen Lebenseinstellung so
nah und ist ihm so selbstverständlich wie sein Leib, weswegen die Frage
nach seiner Erkennbarkeit beim manchem Kopfschütteln auslösen
muss. Bekanntlich ist dem Philosophen als Philosophen aber prinzipiell
alles fragwürdig, und zwar im doppelten Sinne des Fraglichen und
Fragwürdigen. Das Selbstverständliche ist eine unphilosophische Kate-
gorie bzw. wird im Zuge des Philosophierens immer wieder hinterfragt.
So ist die Frage nach dem Wesen des Leibes wohl so alt wie die Phi-
losophie selbst, jedenfalls im Abendland und wurde mit der klassischen
Aussage beantwortet, dass der Leib im Unterschied zu allen anderen
Körpern ein beseelter, »selbstbewegter« Körper sei. Wer aber, so müs-
sen und wollen wir jetzt fragen, erkennt dies? Und wie? Und wenn
diese Erkenntnis zutrifft, wie wird sie bewahrheitet?

Philosophiegeschichtlich ist die Philosophie des Leibes eine Reak-
tion auf die Korporifizierung des Menschen seit dem Beginn der Neu-
zeit: Der Leib wird, so bei Descartes, als Maschine, als mechanisches
Uhrwerk betrachtet, das in keinem inneren Zusammenhang mit der
»Seele« und mit dem Denken im weiten Sinne steht. Er ist ein physika-
lisches Ding ohne Eigenleben, ausgedehnt, vermessbar, wägbar, bere-
chenbar, beherrschbar. Gegen diese mechanistische Leibanschauung
wendet sich die Lebensphilosophie, die auch in der frühen Neuzeit nie

299

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ganz ausgestorben war und im 19. Jahrhundert einen neuen Auf-
schwung erfährt, so bei Schopenhauer, dann bei Nietzsche, Bergson
u.v. a. Der Leib wird nun als lebendiges Körpersein, ja als eigenartiges
Subjekt wiederentdeckt, und erneut stellen sich ontologische und er-
kenntnistheoretische Grundfragen.

Auf die Frage nach seiner Erkennbarkeit werden zwei grundsätz-
lich divergente Antworten gegeben: Die eine lautet, der Leib sei nur im
Bewusstsein und deshalb nur als Phänomen, also nicht in seinem rea-
len An-sich-Sein erfahrbar und erkennbar – das ist die Husserlsche
Position, die auf Kant zurückgeht.6 Die andere sagt, wir seien nicht
nur in der Lage, den eigenen Leib, sondern auch den fremden Leib, ja
die gesamte physische Umwelt unmittelbar, d. h. ohne ein vermitteln-
des repräsentatives Wahrnehmungsbild, in ihrem An-sich-Sein zu er-
fassen – das ist die Schelersche Position, die auch heute noch bzw. heute
wieder von vielen, z.B. von Schmitz und Fuchs vertreten wird. Zwi-
schen diesen beiden Positionen bewegt sich eine dritte Konzeption, die
den erlebten phänomenalen Leib als Repräsentation des unmittelbar
nicht erkennbaren transphänomenalen realen Leibes, ja überhaupt die
sinnliche Wahrnehmung als Repräsentant der physischenWelt (»Ding
an sich«) betrachtet und zwischen ihnen entweder ein unbestimmtes
oder ein mehr oder weniger analoges, sprich adäquates Verhältnis wal-
ten lässt. N. Hartmann, ein Hauptvertreter dieser Ansicht, breitet die-
se Konzeption in seinem Werk »Grundzüge einer Metaphysik der Er-
kenntnis« (1925, S. 44–46) aus.7 Ihr folgen heute wahrscheinlich die
meisten Wissenschaftler und Philosophen.

300

Leiden und Leib

6 Vergleiche z.B.Husserl (1965, S. 37, EA 1911, S. 313): »Erst wenn immanente Schau-
ung und dingliche Erfahrung zur Synthese kommen, tritt geschautes Phänomen und
erfahrenes Ding in eine Beziehung.« Husserl sagt damit klar, dass ein reales Ding der
äußeren Erfahrung nur in der Beziehung zu einem Phänomen, d.h. zu seiner phänome-
nalen Erscheinung, erlebt werden kann, Erscheinung und reales Ding also nicht iden-
tisch sind.
7 »… so folgt, dass notwendig in aller Erkenntnis jenes Dritte in die Subjekt-Objekt-
Relation schon eingeflochten ist, und folglich unabhängig von seiner Bewusstheit oder
Unbewusstheit – ja unabhängig auch vom Grade seiner Aufzeigbarkeit im Einzelfall –
immer schon vorhanden ist. Das aber heißt, dass das »Bild« oder die »Vorstellung« ein
notwendiger Wesensbestandteil der Erkenntnisrelation ist. Es ist das die Erkenntnisrela-
tion mit bedingende und tragende, aber eben deswegen im reinen Objektbewusstsein
verschwindende »Erkenntnisgebilde« im Subjekt.« (Hartmann 1926, S. 45–46) In die-
sen Worten wird die radikal antipodische Position Hartmanns zu Scheler überdeutlich.
In Wahrheit gilt sie aber nur in Bezug auf gewisse Gegenstände der Erkenntnis (beson-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist klar, dass nicht alle drei Positionen zutreffen können, sodass
sich die Frage nach ihrer Verifizierbarkeit stellt. Wie beginnen und wie
zur Klärung kommen?

Zunächst gilt der Grundsatz, dass nur das unmittelbar erfahrbar
und erkennbar ist, was erlebt wird – das ist der berühmte »Satz des
Bewusstseins«, der erstens besagt, dass das Bewusstsein auf bewusst-
seinsmäßigem Wege nicht transzendiert werden kann, der zweitens
besagt, dass die Strukturen des Bewusstseins den bewusst gewordenen
Sachverhalt (stamme er aus der sinnlichenWelt, aus dem Unbewussten
oder aus der idealen Sphäre) mitbestimmen, mitstrukturieren, und der
drittens besagt, dass die Erkenntnis eines bewusstseinstranszendenten
Gegenstandes nur möglich ist, wenn zum einen die Strukturen des
Gegenstandes (sein Sosein, sein Wesen) bewusstseinsfähig sind und
wenn zum anderen das Bewusstsein bzw. der wahrnehmend-erkennen-
de Mensch irgendwie in die bewusstseinstranszendente Sphäre hinaus-
zugreifen vermag. Erleben, Wahrnehmen und Erfahren meinen hier
irgendeine Art Bewussthaben, wobei der Grad der Reflexivität unbe-
stimmt ist. Auch ein völlig areflexives oder präreflexives Erleben ist
ein Bewusstsein; wir begegnen ihm etwa beim kleinen Kinde. Da nun
jedes Erleben qua Er-Leben aktiv, intentional, »lebendig« ist, kann es
nicht vollständig passiv und bewusstlos sein, wie präreflexiv und naiv
auch immer es sich vollziehen mag. Wenn also der Leib, d.h. je mein
realer (und nicht nur geträumter oder imaginierter!) Leib, unmittelbar
erfahrbar sein sollte, dann müsste er erlebt werden können. Damit aber
befindet er sich eo ipso in der Sphäre des Bewussthabens, und sei diese
noch so unreflektiert. Ein erlebter Leib kann aber unmöglich mit dem
realen, d.h. mit jenem Leib völlig identisch sein, der über mein Be-
wussthaben hinaus existiert und mein Bewusstsein als leibhaftiges er-
möglicht und trägt, etwa auch dann, wenn ich bewusstlos bin. Denn
jener erlebte Leib ist keine selbständige, unabhängige Realität, sondern
ein Sachverhalt meines Erlebens, meines Bewusstseins, eben eine »Er-
scheinung«, ein Phänomen, ein Bewusstseinsinhalt, der vom Bewusst-
sein getragen und bestimmt wird, während der reale Leib als physisch
selbständiges Ding besteht (wenigstens der Annahme gemäß) und, da

301

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

ders die der Außenwelt) und betrifft keineswegs, wie Hartmann hier sagt, alle Erkennt-
nis. So vollziehen sich z.B. alle reflexive Selbstanschauung (als Akterkenntnis) und ein
Großteil der idealen Erkenntnis ohne ein Drittes, das als »Erkenntnisgebilde« zwischen
Objekt der Erkenntnis und Subjekt treten würde.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht vom Bewusstsein getragen, eines anderen, selbständigen, objek-
tiven Trägers bedarf. Hier also täuscht sich die Schelersche Position und
verkennt den fundamentalen Unterschied zwischen dem erlebten und
dem realen Leib. Im Grunde verletzt sie den erkenntnistheoretischen
Grundsatz von der Unmöglichkeit der unmittelbaren, d. h. bewusst-
seinsmäßigen, Transzendierbarkeit des Bewusstseins. Niemand kann
mit ausgestochenen Augen die Welt ansehen; niemand kann, um mit
Nietzsche (Menschliches, Allzumenschliches, Abschnitt 9) zu reden,
mit abgeschnittenem Kopfe die Welt betrachten. Wohin wir uns auch
geistig bewegen, wir nehmen immer und unweigerlich unsere Be-
wusstseinssphäre mit. An dieser Stelle bleibt Kants transzendentaler
Idealismus im ewigen Recht, doch auch nur an dieser!

Noch einmal: Es ist die Substanzialität des realen Leibes, sein selb-
ständiges Bestehen, das dem erlebten oder phänomenalen Leib nicht
zukommen kann und das wir dem Leib als physischer Realität unter-
stellen (andernfalls wäre er eben nur ein Phantasma). Diese Substan-
zialität müssen wir aber unterstellen, wenn wir der Wechselwirkung
und der Kommunikation zwischen verschiedenen Subjekten, also zwi-
schen mehreren Erlebens- und Bewusstseinswelten, Raum und Mög-
lichkeit geben wollen. Das lässt sich noch weiter, auch empirisch, un-
termauern.

Die härteste Probe der Schelerschen Position – nennen wir sie das
Theorem von der arepräsentativ-unmittelbaren Wahrnehmbarkeit der
Außenwelt oder des radikalen Antiillusionismus – drängt sich in jenen
Erfahrungen auf, in denen wir uns absolut leibhaft erleben, aber nicht
leiblich sind. So im Traum. Alles ist hier möglich: laufen, schwimmen,
essen, Schmerzen haben, frieren, hungern, dürsten, gegen die Schwer-
kraft ankämpfen, nach Luft ringen, krank sein, verbluten, sich erbre-
chen, ja sogar sterben – und das alles leibhaft ohne Leib, d.h. mit einem
fingierten, nur erlebten Leib, einem phantasmagorischen Leib, der mit
dem Leib, der real im Bett liegt, nichts oder fast nichts zu tun hat. Die
Behautpung Schelers, wonach allein schon die volitive Widerstands-
erfahrung im direkten Weltkontakt die Erkenntnis der Realität garan-
tiere, ist also nicht haltbar.

»Widerstand ist ein durchaus zentrales Erlebnis, eine Erfahrung des aktiven
Selbst und hat mit den peripheren Sinneserlebnissen, in denen sich das Sosein
des Widerstehenden höchstens darstellen kann (nicht muss), nichts zu tun.
Aber die Intention dieses zentralen Erlebens von Widerstand greift ihrerseits
über die Sinnesinhalte (wo überhaupt solche es vermitteln) hinaus und hin-

302

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch. Nicht Empfindungen widerstehen, sondern die Dinge selbst, die sich an
ihren qualitativen Attributen empfindungsmäßig nur manifestieren.« (Scheler
1926, S. 463 f.)

Gewiss ist die Widerstandserfahrung elementar, aber sie kommt ers-
tens auch im Traum vor und zweitens kann sie sich unmöglich ohne
Sinnesempfindungen bzw. an ihnen vorbei der Dinge selbst bemächti-
gen. Das heißt wiederum nicht, es käme zu überhaupt keinem direkten
Kontakt mit den Dingen selbst in der Sinneserfahrung – er erfolgt
durchaus, aber eben mittels und innerhalb der Sinneserfahrung und
(wie noch zu zeigen sein wird) durch die bewusstseinstranszendieren-
de, auf die Welt einwirkende Tathandlung! Wäre dies unmöglich, blie-
ben erstens die Sinnesqualitäten ein völliges Rätsel, und zweitens en-
deten wir in einem hoffnungslosen Solipsismus. Natürlich gilt all dies
nur unter der Voraussetzung, dass die Sinneserfahrung vom Sosein der
Dinge selbst etwas wiederzugeben in der Lage ist, abbildmäßig spiegelt
bzw. rekonstruiert.

Ein eindrückliches Experiment, das der Neurologe H. Ehrsson
(Gehirn und Geist, 2004, S. 11) an der University College in London
durchgeführt hat, kann uns in der Frage der Erkenntnis der Außenwelt,
die den eigenen Leib einschließt, weiterbringen. Probanden wurden so
auf einer Liege plaziert, dass ihr rechter Arm locker auf einem Kissen
ruhte. Auf einer Tischplatte, die den eigenen Arm verdeckte und für
den Probanden sichtbar war, lag eine Gummi-Attrappe. Strich der Ex-
perimentator nun mit zwei Pinseln gleichzeitig über den falschen und
den echten Arm, empfanden die Probanden binnen Sekunden den
Gummiarm als Teil ihres Körpers und spürten dort die Berührung.
Aufgefordert, mit der freien Hand auf den eigenen Arm zu zeigen,
wählten sie spontan das Imitat! Wie man sieht, spürt der Proband die
Berührung dort, wo er sie zu sehen vermeint, und nicht dort, wo er sie
wirklich spürt. Das beweist schlagend die Nicht-Identität von realem
Leib und erlebtem Leib. Da das, was gespürt wird (und natürlich wird
die Berührung hier real gespürt), dem sichtbaren Arm zugeordnet
wird, haben wir den Beweis, dass die leibliche Empfindung ein rezep-
tiv-aktiver, ja teilweise »konstruierter« Vorgang ist, in dem eine gegen-
ständliche Welt aufgebaut wird, die so in der Realität nicht existiert,
nicht existieren kann, sondern imaginärer Natur ist. Der erlebte Leib
ist also ein Repräsentant, ein mehr oder weniger adäquat und immer
nur perspektivisch-ausschnitthaft nachempfundener und nachgezeich-

303

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neter realer Leib, also eine komplexe dreidimensionale Vorstellungs-
realität.

Vielleicht die einfachsten Tatsachen, die die Differenz von realem
Ding und phänomenalen Ding belegt, sind das Schwellenphänomen,
die Selektivität der Weltwahrnehmung und das Reiz-Empfindungsver-
hältnis. Im Falle des Schwellenphänomens wird ein Reiz erst ab einer
bestimmten (meist schwankenden und von innerorganismischen Ein-
flüssen abhängigen) Größe wahrnehmbar. Im Falle der Selektivität
hebt die Sinneswahrnehmung nur bestimmte Aspekte eines Welt-
gegenstandes heraus und unterschlägt andere. Und im Falle des Ver-
hältnisses von Reiz und Empfindung konnte die Sinnesphysiologie zei-
gen, dass die einem Reiz entsprechende Empfindung länger anhält als
dieser Reiz selbst. In allen drei Fällen gelangt demnach ein nicht-ob-
jektives, d.h. vom Subjekt eingeführtes, Moment in die Wahrneh-
mung, was beweist, dass wir unmöglich direkt und unvermittelt die
Dinge »sehen«.

Von der Seite der Neurobiologie wird dies durch den Befund be-
stätigt, dass die Sinnesorgane und das Gehirn die verschiedenen, zu-
nächst getrennten Gegenstandseigenschaften (z.B. den Duft einer op-
tisch gesehenen und akustisch rauschenden Linde) analysieren und
integrieren, sodass erst sekundär ein simultaner Gesamteindruck
(»duftende, rauschende Linde«) entsteht. Noch deutlicher wird das
konstruktiv-rekonstruktive Potential des vormenschlichen Leibes,
wenn sein animalischer Nervenapparat innerhalb eines und desselben,
z.B. optischen Sinnessystems die simultan und synthetisch aufgefass-
ten Gegenstandseigenschaften (farbig, senkrecht, waagrecht, bewegt)
erst zerlegt und dann erneut zusammengesetzt. Was wir schließlich
intrapsychisch erleben (eben den Sinneseindruck), kann daher unmög-
lich ein unmittelbar und intuitiv erfasster Weltgegenstand in seinem
Ansichsein sein. Vielmehr ist das, was wir unmittelbar und intuitiv-
ganzheitlich erfassen, das Ergebnis eines komplizierten Prozesses, das
uns der Leib (zuletzt mittels des Gehirns) gleichsam vor die geistige
Anschauung stellt. Dieses Ergebnis, das ein Werk, eine Wirkung, eine
»Erscheinung« des Leibes ist, nehmen wir allerdings nicht mehr mit-
telbar, sondern direkt wahr, und an dieser Stelle greifen wir natürlich
direkt in die materielle Welt hinein. Denn auch das sinnliche Wahr-
Nehmen ist eine Tat, ein Eingriff in die Welt, eben in die Welt des
realen, physischen Leibes (vgl. S. M. Zeki, Das geistige Abbild der
Welt, 1993, S. 26–35).

304

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Erkenntnis wird schließlich durch die sinnespsychologische
Forschung überboten, die feststellen konnte, dass wir aus praktischen
Orientierungsgründen in der sinnlich vermittelten Realität oft Dinge
wahrnehmen, die dort nachweisbar fehlen. Dazu gehören z.B. Kon-
trastphänomene: Wo zwei weiße Wände aufeinander stoßen und eine
Kante bilden, sehen wir einen Schatten, der objektiv nicht da ist. Also
besitzt die Sinneserfahrung über ihren Abbild- oder Repräsentations-
sinn hinaus noch eine eigenständige Kraft, der es nicht um Erkenntnis
allein, sondern um Bewältigung des Daseins geht. Es waltet hier ein
pragmatisches Sinnmoment, das sogar bereit ist, um der physischen
Selbsterhaltung willen ein Stück (nicht das Ganze!) der sinnlichen
Wahrheitszusammenhänge zu opfern. Damit beweist dieses einfache
Beispiel nun endgültig, dass die Sinneswahrnehmung bzw. sinnliche
Erfahrungserkenntnis erstens repräsentativ und zweitens konstrukti-
vistisch ist, woraus natürlich noch längst nicht geschlossen werden
darf, dass sie mit den Dingen selbst nicht in direkten Kontakt treten
und von ihnen nichts wiedergeben könne. Das Gegenteil ist der Fall.
Dabei ist zu beachten, dass der Konstruktivismus auf zwei wesenhaft
verschiedenen Ebenen stattfindet, auf einer physiologischen und einer
psychologischen. Jenes genannte Kontrastphänomen geht einzig und
allein auf die Physiologie des Nervensystems bzw. der Sinnesorgane
zurück, denn längst, bevor wir seiner bewusst werden, wurde es vom
Auge und dem Gehirn bewirkt und zur besseren Orientierung des
Organismus im Raume bereitgestellt. Anders verhält es sich, wenn
ein Kind, das sich im dunklen Wald verirrt, einen Busch für ein böses
Tier oder ein Gespenst hält. Auch hier wird »konstruiert«, aber nicht
von Seiten des Gehirnapparates, sondern von Seiten der individuellen
Psyche. Das Gehirn »zeigt« nur einen dunklen Fleck. Die Alterierbar-
keit beider »Systeme«, also des Nervensystems und der Psyche, mit
der Folge von Wahrnehmungsverzerrungen beweist schließlich voll-
ends, dass wir ein »Bild« von der Außenwelt haben und nicht sie
selbst.8

305

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

8 Wenn jemand z.B. müde wird und daraufhin Doppelbilder sieht, glaubt niemand, dass
sich die Welt wirklich verdoppelt habe, sondern nur die Repräsentation derselben. Als
weitere Beweise für den konstruktivistischen Anteil des Subjektes an der Wahrneh-
mung seien noch die Befunde genannt, die Piaget an Kindern entdeckte: Erfasste die
Wahrnehmung der Kinder unmittelbar den objektiven Seinsbestand der Weltdinge,
dann müssten sie ein intuitives Wissen von den Naturgesetzen haben. Das ist aber
keineswegs der Fall. Vielmehr »machen« sie sich ihr eigenes Weltbild mit eigenen, ob-

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von den oben angegebenen drei erkenntnistheoretischen Positio-
nen kann in Bezug auf die Außenwelterfahrung9 vernünftigerweise
nur die mittlere aufrechterhalten werden. Während die erste im Soli-
psismus endet, der den Leib zur reinen Phantasie degradiert, endet die
Schelersche Position in einem naiven Realismus, der das aktive, reprä-
sentative und konstruktivistische, nichtsdestotrotz nach Adäquation
strebende Moment der Sinneswahrnehmung verkennt.10

Wenn aber eine solche »Realphantasmogorie« möglich ist, dann
kann es kein absolutes Kriterium für die Erkennbarkeit des realen Lei-
bes (bzw. der realen Welt) geben, dann ist, was ja alle Störungen der
sinnlichen Wahrnehmung beweisen, seine mögliche Irrealität, Virtua-
lität, Scheinrealität, wieDescartes (1960, 1. Meditation) richtig sah, nie
ganz auszuschließen – und also ist die Annahme der unmittelbaren,
vom Bewusstsein unberührten (und damit absolut gewissen) Erfahr-
barkeit des realen Leibes brüchig, labil, nicht absolut, sondern wesent-
lich vermittelt und bestenfalls probabilistisch annäherbar.

Wir müssen aber noch tiefer schürfen. Was wäre, wenn wir den
realen Leib mit seinen Organen und Gliedern unmittelbar, d.h. so, wie
er an sich selbst ist, erfahren könnten? Nun, wenn das möglich wäre,
dann implizierte das die Möglichkeit, ganz direkt, eben unmittelbar bei
der Sache selbst sein zu können, etwa bei meinem Kopf, meinem Herz,
meinem Rücken, meinerMilz. Vermittelnde Sinnesorgane wären über-
flüssig, und vor allem müsste es möglich sein, die Sache selbst, d.h. in
ihrem vollen Umfang und in ihrer inneren Totalität, zu erleben und zu
erfassen. Genau das ist aber offensichtlich unmöglich. Von meinem
Kopf sehe ich z.B. fast nichts, nur sehr wenig (und schon gar nicht sein
Inneres), also ist nur ein Ausschnitt von ihm erlebbar, bedingt gewiss

306

Leiden und Leib

jektiv falschen Gesetzmäßigkeiten. So müssen sie z.B. die Konstanz von in der Form
veränderten Mengen erst lernen.
9 In Bezug auf die reflexive Selbsterfahrung und auf die Anschauung idealer Gegen-
stände gelten, wie oben gesagt, andere Gesetzmäßigkeiten – ein repräsentatives Wahr-
nehmungsmedium ist hier nicht von Nöten. Das mussN. Hartmann entgegen gehalten
werden, der jeder menschlichen Erkenntnis die drei Wesenskomponenten Subjekt, Ob-
jekt und »Bild« (Erkenntnisgebilde) zuschreibt. Das lässt sich erweisbar nicht halten
(vgl. besonders Brandenstein 1966b, S. 171–185).
10 In seiner umfassenden Darlegung der Piagetschen Erkenntnistheorie zeigt Fetz
(1988a, S. 67–70), dass das konstruktivistische Moment sogar im Dienste einer größe-
ren Adäquation steht! Dadurch leistet Piagets genetisch-konstruktivistische Epistemo-
logie nach Fetz einen originalen Beitrag zur Philosophie der Erkenntnis überhaupt und
führt die philosophische Tradition entscheidend über sich hinaus.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch nichts anderes als durch die Perspektivik meiner sinnlich vermit-
telten Wahrnehmung. So kann ich nur bestimmte Aspekte meines
Kopfes, meines Rumpfes optisch sehen und innerlich spüren. Dieser
begrenzte Ausschnitt kann aber unmöglich der reale Kopf, der reale
Rumpf, das reale Herz sein, da ein solcher Ausschnitt als Ausschnitt
(!) unmöglich selbständig, substanzial bzw. objektiv bestehen und im
Übrigen auch nicht intersubjektiv geteilt werden kann. Die von mir
optisch gesehene Vorderseite des Rumpfes kann nur als Bewusstseins-
ding, als Phänomen, als geistig erlebtes und gestütztes Flächending,
jedoch nicht physisch-real existieren. Physisch-real muss der Rumpf
dreidimensional sein, eine Fläche oder ein perspektivisch verzerrtes
quasidreidimensionales Ding kann in der Außenwelt, d.h. an sich,
nicht bestehen. Offensichtlich bin ich also in wesentlicher Hinsicht ge-
rade nicht unmittelbar bei meinem realen Leib, sondern mache mir von
ihm in der Wahrnehmung nur ein »Bild«, eine perspektivisch verzerr-
te, konstruierte oder besser nachkonstruierte Ausschnittsrealität, die
als solche nicht real bestehen kann.

Analoges gilt für die außerleiblichen Dinge der physischen Welt.
Auch von ihnen behaupten einige Phänomenologen, so eben Scheler,
Heidegger, Fuchs, dass sich das sinnlich wahrnehmende Bewusstsein
nicht nur bei einer (mehr oder weniger adäquaten) Repräsentation die-
ser Dinge, sondern unmittelbar und real (!) an ihnen befinde. Wenn ich
etwa vor mir einen realen Busch sehe und dahinter einen realen Baum,
dann befinde ich mich nach dieser radikal realistischen, ja positivisti-
schen (zugleich aber »mystischen«) Erkentnistheorie unmittelbar so-
wohl am Busch als auch am Baum. Ist damit aber die empirisch unleug-
bare, auch von jenen Denkern nicht geleugnete Perspektivik der
sinnlichenWahrnehmung vereinbar? In keinem Fall! Alle Perspektivik
impliziert eine Distanzbildung, die nur dadurch zustande kommen
kann, dass ich in meinem Wahrnehmungserlebnis nicht unmittelbar
an den Dingen bin oder gleichsam über ihnen schwebe. Genau das
nehmen jene Autoren aber an, indem sie das Erleben als eine, als solche
real ausgedehnte und real sich über die Dinge wie ein Lichtteppich aus-
gebreitete Realität auffassen. Eine reale Extensivität von dieser Art ist
aber mit vielen fundamentalen Eigenschaften des Bewusstseins inkom-
patibel: mit seiner Zentriertheit und daraus entspringenden Perspekti-
vik, mit seiner (räumlich unausgedehnten) Intentionalität, mit seinem
unräumlichen Aktstatus (der wiederum einen völlig welttranszenden-
ten Aktquell fordert), mit seiner Reflexivität, mit seiner völlig anderen

307

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als physischen Zeitstruktur, mit seiner Sinnbildungsfähigkeit und
Wertorientierung. Es ist darum kein Zufall, dass diese im Kern positi-
vistische Erkenntnistheorie zu einer naturalistisch-biologistischen Be-
wusstseinstheorie neigt. So sagt Fuchs (2007), dass das Bewusstsein
zwar nicht vom Gehirn, aber doch vom ganzen Organismus hervor-
gebracht werde, ja (womit er sich selbst unmittelbar widerspricht), dass
das Gehirn leibliche in mentale Prozesse transformiere, was ja unzwei-
felhaft eine Art Kausalität darstellt, die dem Bewusstsein, dem Geist,
genau betrachtet, keine Möglichkeit freien Selbstbestimmens mehr
lässt und ihn daher in seinem spezifischen Eigensein negiert. Die orga-
nismische Gehirn-Geist-Theorie hebt den Geist wesenhaft auf.

Hinzu kommt ein Weiteres: Wenn ich meinen Leib erlebe, ge-
schieht dies in der Modalität, sprich in der Seinsweise des Erlebens,
und die ist eben bewusstseinsartig, z.B. vorstellend, anschauend, wis-
send usw. Der Leib als reale physische Wirklichkeit ist aber kein vor-
stellendes, anschauendes, erlebendes Ding, er ist wesentlich materiell,
z.B. mit physischer Energie aufgeladen, die in meinem erlebten, wahr-
genommenen Leib überhaupt nicht zur Darstellung kommt. Auch ist
er atomar, chemisch, biochemisch strukturiert – Seinsweisen, von de-
nen mein erlebter Leib, der Leib als Phänomen nichts zeigt. Müssten
aber nicht genau diese Seinsweisen, Seinsmomente zu Bewusstsein
kommen, wenn ich meinen realen Leib (bzw. die realen außerleiblichen
Dinge) unmittelbar, d.h. als der, der er an ihm selbst ist, bzw. als die, die
sie an ihnen selbst sind, anschauen könnte? In der Tat. Und da dies
unmöglich ist, irrt Scheler.

Wozu, fragt sich schließlich, sollten wir Sinnesorgane und vor al-
lem Sinnesorgane im Plural (!) besitzen, wenn wir unmittelbar bei den
physischen Dingen verweilen könnten? Und wie sollten wir uns ohne
Sinnesorgane von den Dingen distanzieren können? Und welchen Sinn
machte die Vielfalt und Differenziertheit der Sinnesorgane, von denen
jeder doch nur eine Perspektive des wahrgenommenenWeltgegenstan-
des, also gerade nicht sein An-sich-Sein erfassen kann? Kurzum: Wir
können nur durch die Sinnesorgane hindurch und nicht, wie Scheler
(und z.B. Fuchs) meinen, über sie hinweg der Welt begegnen. Damit
aber können dieWeltdinge nur im Licht der Sinnesorgane und im Lich-
te unserer Erlebens- bzw. Bewusstseinsstruktur erscheinen (da bleiben
Leibniz und Kant ewig im Recht), und eben diese beiden »Lichtkreise«
sind nicht einfach identisch mit dem physischen Sein. Das Bewusstsein
ist keineswegs nur eine Art Firnis, der sich in absoluter Diaphanie über

308

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Welt legt, eine Art Äther, der die Dinge, wenn er sie berührt, nicht
alteriert, sondern nur erhellt, d.h. bewusst und dadurch transparent
macht. Im Gegenteil ist das Bewusstsein vor allem aufgrund seiner
intentionalen (und sonstigen Eigen-) Struktur eine Kraft, eine Macht,
ein Zugriff, der das Ergriffene zwar nicht unbedingt verbiegen und ver-
dunkeln muss, aber doch von seiner Eigenstruktur nicht absehen kann
und sie in einem mühsamen und selbstkritischen Prozess der Welt an-
zupassen hat (und nie ganz anpassen kann). Und weil sich dies so ver-
hält (und die Selbstkritik des Menschen recht beschränkt ist), wird die
erfahreneWelt bekanntlich so oft verfärbt, getrübt und verbogen. Folgt
aus all dem nun aber, dass das Phänomen mit dem »Ding an sich«, wie
Kant meinte (und ebenfalls die modernen Neurobiologen meinen),
nichts zu tun habe? Dass es überhaupt keine unmittelbare Begegnung
mit der physischen Welt in ihrem An-sich-Sein und keine (mehr oder
weniger) adäquate Repräsentation11 gebe? Keineswegs.

Hätte das Phänomen mit dem realen Ding rein gar nichts zu tun,
dann wäre es auch nicht dessen Erscheinung, dann wäre, wie Fichte
richtig schließt, die Annahme eines Dinges an sich sinnlos, überflüssig,
ja selbstwidersprüchlich. Selbst Kant unterstellt aber, dass das Ding an

309

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

11 Wenn die Neurobiologen heute von »Repräsentation« reden, meinen sie etwas fun-
damental anderes als die Philosophen früherer Zeiten (z.B. Thomas v. Aquin). Bei jenen
repräsentiert ein neuronaler Zustand ein Außenweltereignis, ohne dass sich dieses in
jenem in irgendeiner adäquaten Weise abbildete. Im Grunde handelt es sich um ein
völlig arbiträres, inadäquates Zeichenverhältnis, das keinen Schluss vom Zeichen auf
das Bezeichnete zulässt. Die klassische Adäquationstheorie geht dagegen von einer we-
nigstens näherungshaften Analogie allerdings nicht zwischen Neuronenzustand und
Außenweltding, sondern zwischen dem sinnlich erlebten Phänomen (also einem gese-
henen Baum) und dem Außending (dem realen Baum) aus. Nur innerhalb solch einer
Theorie ist die Welt für uns zu retten. Das Modell der Neurobiologen, das ja einen
radikalen Konstruktivismus darstellt, endet erweislich in einem radikalen Idealismus,
ja sogar Solipsismus. Dies kritisiert Fuchs (2007) zu Recht, auch wenn er leider dann
wieder in das andere Extrem, einen im Grunde naiven oder positivistischen Realismus
verfällt. Nach unserer Auffassung ist die sinnliche Wahrnehmung doppelt konstruiert,
einerseits durch den Funktionsleib, andererseits durch seelische Intentionalitäten, doch
nicht freischwebend, sondern im Sinne einer (immer nur näherungshaften und irr-
baren, daher kritischen) Nachgestaltung oder Nachzeichnung der objektiven Welt, in
der sich unmittelbare Begegnung, aktive Konstruktion und sich an die Sache anzu-
schmiegen suchende Adäquation in natürlicher Weise verbinden. Kurzum: Wir haben
es hier mit einer ideal-realistischen und kritischen Erkenntnistheorie der sinnlichen
Wahrnehmung zu tun, die im Rahmen eines adäquationstheoretischen Repräsentati-
onsbegriffs sowohl das subjektiv-konstruktivistische als auch das objektiv-vorgegebene
Moment in der Wahrnehmung berücksichtigt und vereinigt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich die sinnliche Erscheinung mitbedingt und in ihrer sinnesqualitati-
ven Seite (die bei ihm allerdings völlig dunkel bleibt) mitbewirkt. Und
also setzt er eine Verbindung voraus. Schon indem er behauptet, das
Ding an sich bewirke die Erscheinung, widerlegt er seine eigene dog-
matische Ansicht, wonach das Ding an sich völlig unerkennbar sei. Zu-
dem wissen wir mit Gewissheit, dass gerade die sinnesqualitativen Mo-
mente des Erfahrungsgegenstandes nicht vom Bewusstsein gesetzt
sind, sondern irgendwie aus dem Leib und damit natürlich, da der Leib
ein Weltding ist, aus der Welt stammen. Das Zeugnis unserer Wahr-
nehmung bestätigt dies auch: Nicht unser Bewusstsein ist farbig,
schwer, duftend und tönt, sondern die Dinge der Welt sind farbig, duf-
ten, sind schwer und tönen; nicht das Bewusstsein setzt originär Far-
ben, Töne, Düfte usw., vielmehr werden ihm diese Qualitäten »vor-
gesetzt«. Analog verhält es sich mit den raumzeitlich-gestaltlichen
Momenten: Auch sie machen wir nicht, sondern wir empfangen sie
mit dem Sinnesgegenstand, und es wäre nicht nur gegen alle unmittel-
bare Erfahrung, sondern völlig absurd, im Übrigen empirisch auch nie-
mals verifizierbar, zu behaupten, dass die physisch-reale Welt zeitlos,
raumlos, gestaltlos, damit bewegungslos, unausgedehnt und zahlen-
mäßig unstrukturiert sei. Wie sollten wir von einer solchen Welt wis-
sen können? Wie sollten unsere ausgedehnten, bewegten, quantitativ
strukturierten Sinnesorgane die Wahrnehmung einer solchen Welt
vermitteln? Sie wären dafür ja offensichtlich völlig ungeeignet und
mithin überflüssig. Wenn wir aber unterstellen, dass die Welt aus-
gedehnt, bewegt, mengenmäßig gestaltet, ja auch qualitativ gefüllt ist,
dann werden die Sinnesorgane, ja der Leib in seiner Existenz verständ-
lich, ihre vielfältig-differenzierte Funktion wird sinnvoll, und also ver-
mögen sie uns etwas von der Qualität und Struktur, vom Dasein und
Sosein der Welt zu sagen. Was sie vermitteln, vermitteln sie aber dann,
eben weil sie vermitteln, nur analog, und das wiederum schließt die
Möglichkeit der Adäquatheit ein. Der Umstand z.B., dass von zwei
nebeneinander stehenden Bäumen der eine in der optischen Wahrneh-
mung doppelt so groß erscheint wie der andere, entspricht dann einem
realen Größenverhältnis, was doch nur dies eine heißen kann, dass das
reale Größenverhältnis im Sehvorgang analog abgebildet und reprä-
sentiert wird. Es liegt also keine einfache oder absolute Identität, son-
dern nur eine Entsprechungs- oder Analogidentität vor. Und das ge-
nügt, um von der Welt etwas wiederzugeben, was die Orientierung in
ihr sichert. Läge eine absolute Identität vor, dann könnten wir uns in

310

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Welt gar nicht bewegen! Wenn in der Wahrnehmung aber quanti-
tative Momente der Wirklichkeit analog wiedergegeben werden kön-
nen, dann gibt es keinen zureichenden Grund, solches für die seins-
logisch-relationalen und die qualitativen Strukturmomente der
physischen Welt, wie dies Locke tut, auszuschließen. Sinnestäuschun-
gen gibt es bei den so genannten primären Sinnesqualitäten (Raum,
Zeit, Gestalt, Bewegung) nicht weniger als bei den sekundären Sinnes-
qualitäten (Farbe, Klang usw.), das ist also kein Argument für die an-
geblich reine Subjektivität der sekundären und der angeblich reinen
Objektivität der primären Sinneseigenschaften.

Wenn die Ausführungen über das Analogieverhältnis zwischen
sinnlichem Wahrnehmungsbild und realem Weltgegenstand bzw.
Weltverhältnis zutreffen, gibt es dann, so fragt sich, überhaupt die
Möglichkeit einer unmittelbaren Begegnung, ja Berührung von wahr-
nehmendem Subjekt und wahrgenommener Welt, von Bewusstsein
und sinnlich gestalteter Materie? Es muss sie geben, denn andernfalls
könnte sich das Analogieverhältnis in der Wahrnehmung nicht konsti-
tuieren. Allerdings, diese unmittelbare Berührung kann unmöglich
nur, wie Scheler wieder richtig sieht, auf Wahrnehmung beruhen, da
sich die Wahrnehmung als kontemplatives Geschehen nicht transzen-
dieren kann. Rein wahrnehmend übersteigt kein Subjekt seine Erle-
bens- und Bewusstseinssphäre, das ist sachlich und logisch unmöglich.
Wie aber dann? In unmittelbarer Weise einzig und allein durch die Tat,
durch den tätigen Eingriff in die Welt, durch die leibliche Handlung,
mit der das Ich sozusagen bis an seine Bewusstseinsgrenze geht und
über diese hinausgreift. Könnte das Bewusstsein, das Ich, der Geist
nicht in die Welt einwirken, d.h. seinen Leib nicht ergreifen und bewe-
gen, dann allerdings wäre eine Begegnung mit der Welt unmöglich
(und dann wüssten wir nicht einmal etwas von unserem Leib!). Alle
Erfahrung aber beweist das Gegenteil: Ich kann nicht nur wollen, son-
dern ich kann auch leiblich mein Wollen vollziehen, kann zumindest
gewisse Bewegungen im Leib auslösen und koordinieren, z.B. die Be-
wegungen meiner Sinnesorgane, meiner Glieder. Ja schon die welt-
gerichtete Aufmerksamkeit impliziert eine Ergreifung und Alteration
meines Sinnesorganes, z.B. meines Gehörs, wenn ich, wie man sagt,
»die Ohren spitze«. Im leiblichen Agieren bin ich also unmittelbar bei,
ja in der Welt, und durch meinen Leib hindurch, der ja selbst im vollen
Sinne welthaft-physisch ist, bin ich in und bei der Welt. Selbstredend
ist mir die außerleibliche Welt niemals so unmittelbar gegeben wie der

311

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eigene Leib, sondern immer durch diesen vermittelt. Da aber der eigene
Leib selbst ein Weltding ist und unmittelbar in der außerleiblichen
Welt besteht, in direkter Berührung, ja in vollster gegenseitiger Durch-
dringung mit ihr (etwa beim Atmen, bei der Nahrungsaufnahme, bei
der Ausscheidung etc.), können wir als erlebende, als bewusste Wesen
mittelbar-unmittelbar bei der außerleiblichen Welt sein.

Durch diese vertieften Überlegungen wird nicht nur die Scheler-
sche Position korrigiert und ergänzt, sondern es wird auch die trans-
zendentale Position Husserls, die den Übergang von Ich und Welt nie
aufklären konnte, überwunden. Es ist aber auch dies klar: Wenn es die
Tat, die Handlung, der Eingriff ist und eben nicht die Wahrnehmung
(bzw. die Wahrnehmung nur »auf dem Rücken« der Tat), vermittels
der wir unmittelbar in Kontakt mit der physischen Welt treten, dann
kann es keinen theoretisch zureichenden Beweis für die Existenz einer
eigenständigen realen Welt geben, sondern bloß eine allerdings stets
wachsende Wahrscheinlichkeit. Nur in der immer einzelnen Tat wird
die Welt gegenwärtig, wird real spürbar, sei es als Widerstand, Entzug
und Leid, sei es als Genuss und vitale Kraft. All das muss erlebt, das
kann nicht deduziert werden, und also wird es hier nie theoretische
Gewissheit, sondern nur theoretische Wahrscheinlichkeit und prakti-
sche Gewissheit geben. Die praktische Gewissheit aber kann ihremWe-
sen nach weder allgemeine Gültigkeit noch axiomatische Notwendig-
keit erlangen und bleibt, da wesentlich an die Erfahrung des einzelnen
Subjekts gebunden, immer der grundsätzlichen Verunsicherung und
Ungewissheit ausgesetzt. Das In-der-Welt-Sein ist gewissermaßen ein
irrlichterndes Geschehen, keineswegs ein faktum brutum, und muss
immer wieder neu durch Selbsteinsatz und Engagement errungen wer-
den. Erst durch diese Arbeit wird das In-der-Welt-Sein zum Welt-für-
mich-Sein. Nur dem, der in die Welt eintaucht, taucht auch die Welt
auf.

312

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XI. Das Unbewusste und das Leiden

1. Der transempirische Status des Unbewussten und
seine Spuren in der Erfahrung

Wer hätte noch nicht erlebt, dass ihm Handlungen, Gedanken, Phanta-
sien, Gefühle, z.B. eine Kränkung, eine Befürchtung, eine Ahnung, zu
einer Zeit bewusst wurden, als sie längst vergangen waren, aufgeweckt
vielleicht erst durch die Konfrontation mit ihren unangenehmen oder
überraschenden Folgen? Wohl niemand. Oft sind es der Körper oder
die Anderen, die uns vor aller innerseelischen Selbstwahrnehmung da-
rauf aufmerksam machen, dass mit uns etwas nicht stimmt: Da ist uns
unwohl, wir haben Schmerzen, Herzklopfen, sind verspannt, erschöpft
– und verstehen nicht, dass dies die Nachwirkungen emotionaler Zu-
stände sind. Die Mitmenschen sagen, wir sähen müde, ärgerlich, trau-
rig aus – aber wir erleben uns gar nicht so. Psychische Störungen, so
genannte Neurosen, zeichnen sich – wie S. Freud gezeigt hat – gerade
dadurch aus, dass die verursachenden Affekte und die damit verbunde-
nen Konflikte weitgehend unbewusst sind und selbst bei willentlicher
Anstrengung nicht ohne Weiteres bewusst gemacht werden können.
Offensichtlich ist es also möglich, dass seelische Akte und Vorgänge
unbewusst bleiben und dennoch in der Psyche, im Leib, im Verhalten
und in unseren Beziehungen wirksam werden. Wie ist das möglich?
Was bedeutet dies? Können wir dies verstehen? Dass hier ein großes,
allertiefstes Seinsrätsel vorliegt, erhellt daraus, dass wir uns Psy-
chisches, Aktmäßiges, Erlebnishaftes gar nicht absolut oder wesenhaft
unbewusst, d.h. echt und innerlich bewusstlos, also etwa nur dinglich,
denken können. Dann aber entsteht das Paradoxon eines unbewussten
Bewusstseins oder bewussten Unbewussten. Um hier Licht ins Dunkel
zu bringen, wird es gut sein, damit zu beginnen, Grundformen des
Unbewussten zu unterscheiden, die wir alle kennen.

313

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Formen des Unbewussten

Die einfachste Form des Unbewussten ist das Nichtwissen, das Unge-
wusste. Da gibt es zwar etwas dem Bewusstsein prinzipiell Zugäng-
liches, doch es weiß nichts davon. Hier liegt das Unbewusste im Sinne
des Ungewussten vor. So weiß niemand, was in seinem Leibinneren,
z.B. in seiner Milz, vor sich geht, obwohl gewiss darin etwas vorgeht.
Diese Form des Unbewussten ist ein kognitives Unbewusstes, das in
der Beschränktheit unseres Erkenntnisvermögens gründet. In mancher
Hinsicht ist die Grenze dieser Beschränkung verschiebbar, in anderer
Hinsicht nicht. Obwohl sich z.B. streng beweisen lässt, dassWurzel aus
2 keine endlich beschreibbare Zahl, sondern ein »unendliches Größen-
verhältnis« ist, wird es nie einen Menschen geben können, der sich
diese Größe vorstellen oder sie anschauen kann, eben weil sie jedes
endliche Anschauungsvermögen übersteigt. Hier bleibt ein Seins-
zusammenhang »für ewig« unbewusst und kann nicht Eingang in un-
ser Bewusstsein finden; diese prinzipielle Unschaubarkeit ist streng
beweisbar! Wir haben es also mit einer prinzipiell unanschaulichen,
nichtsdestotrotz beweisbar einsichtigen Wesenserkenntnis zu tun.

Von diesem Unbewussten ist das potential Unbewusste zu unter-
scheiden: Ein Neugeborenes kann nicht sprechen, aber die Fähigkeit
dazu bringt es mit; ein Adoleszent weiß nicht, was er einmal beruflich
machen wird, aber eines Tages wird in ihm ein Impuls erwachen, der
ihm eine bestimmte Richtung weist. Hier ist etwas unbewusst, nicht
weil wir es nicht erkennen, auch nicht, weil es verdrängt wurde, son-
dern weil es noch gar nicht da, noch nicht entfaltet, noch nicht realisiert
ist. Erst wenn es sich manifestiert hat, können wir von ihm wissen. Da
sich nun alles kosmische Sein im Werden befindet, untersteht auch
alles Sein – wie Aristoteles als erster und am klarsten mit seinen Be-
griffen der »dynamis« und der »energeia« herausgearbeitet hat – der
Potentialität, entfaltet also etwas zur Wirklichkeit, was noch nicht da,
aber als Möglichkeit in einer Wirklichkeit angelegt war. Dies gilt na-
türlich auch für das seelisch-geistige Leben, dessen Hauptkennzeichen
die Bewusstheit ist. Alle Kreativität geht auf dieses Verhältnis von Po-
tentialität und Aktualität, von potentialer und aktualer Bewusstheit
zurück, ja schöpft daraus.

S. Freud war es, der eine weitere Variante des Unbewussten ent-
deckte, das Verdrängungsunbewusste oder autonom-dynamische Un-
bewusste. Hierbei handelt es sich nicht um etwas Noch-nicht-Seiendes,

314

Das Unbewusste und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern um ein psychisches Sein – z.B. einen Konflikt, ein Trauma, ein
Gefühl –, das zwar schon realisiert ist, aber – weil im Alltagsbewusst-
sein nicht erträglich – aus diesem verbannt und in »die Tiefe des Unbe-
wussten« verdrängt wird. Wenn solche Vorgänge möglich sind – was
niemand heute mehr ernstlich bezweifelt –, folgt, dass das »Unbewuss-
te« dieser Art eine eigene Realität ist, eine seelische Region, die nicht
erst durch die Verdrängung entsteht, sondern – wenigstens als Bereich
– schon a priori da sein muss und autonom zu agieren in der Lage ist.
Denn in ein Nichts lässt sich nichts verdrängen, und einem Nichts kann
keine Wirksamkeit zugeschrieben werden. Was aber ist in diesem Falle
schon da? Wie müssen wir uns diesen Bereich denken? Zunächst gilt,
dass er per definitionem nicht direkt wahrgenommen, sondern nur aus
seinen Spuren erschlossenwerden kann, womit er prinzipiell die Erfah-
rungsgrenzen übersteigt und im echten Sinne »transzendent« ist. Eine
direkte Phänomenologie des Unbewussten wird damit unmöglich.1 Zu
den Spuren dieser transempirischen Wirklichkeit gehören Träume,
Fehlleistungen, Neurosen, aber auch schöpferische Prozesse wie ein
Großteil der Sprache und der Handlungen, der uns wie fertig ins Tages-
bewusstsein »eingeflößt« wird. Da Freud primär pathografisch orien-
tiert war, deutete er das Unbewusste als einen infantil-unreifen, ja im
Grunde »psychotischen« oder, wie er sagt, »primär-prozesshaften« Be-
reich des Erlebens, Fühlens und Denkens. Das Unbewusste soll, so
Freud, weder geordnet denken können noch über klare Zeit- und
Raumstrukturen verfügen, vielmehr sei es chaotisch und folge nur sei-
nen leiblichen Trieblüsten.

Dass dies partiell richtig ist, kann kaum bezweifelt werden, aber
gewiss ist es in dieser apodiktischen Form nicht haltbar. Denn wie will
man die ungeheuer sinnreich-kreative und geordnete Aktivität verste-
hen, die sich in vielen Träumen, kreativen Einfällen, spontanen Sprach-
und Tathandlungen, Fehlleistungen, in Intuitionen und Ahnungen
kundgibt, wenn nicht als geistig strukturierte, nicht nur an Triebwün-
schen, sondern an Sinn- und Realitätserfordernissen orientierte Akti-
vität, die sehr wohl Raum-, Zeit- und Kausalverhältnisse und oft ge-
nauestens, ja genauer, als es das Wachbewusstsein je vermöchte,

315

Formen des Unbewussten

1 Moderne Phänomenologen versuchen dies trotzdem, was epistemologisch inkonsis-
tent ist. Auch die Gleichsetzung von implizitem Unbewusstem und Verdrängungs-
unbewusstem, die wir bei vielen Neurobiologen und Phänomenologen finden, lässt sich
nicht durchhalten.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


berücksichtigt? Hier blieb Freud allzu sehr auf das Krankhafte, Infan-
tile und Leiblich-Triebhafte fixiert, wie er ja überhaupt für höhere
Ordnungs-, Sinn- undWertdimensionen der Wirklichkeit relativ sinn-
blind und eher sogar geneigt war, Gesundes, Kreatives, Schöpferisches,
Wertvolles auf Infantiles, Krankes und Wertwidriges zurückzuführen.

Kurzum: Die Annahme eines Verdrängungsunbewussten setzt,
wie C. G. Jung (2001, S. 139) richtig sah, die Annahme eines auto-
nomen, primär schöpferischen Unbewussten voraus. Brandenstein
(1966, S. 153 ff., 1975, S. 75 ff.) hat in einer tief gehenden Analyse er-
mittelt, dass dieses Unbewusste in Wahrheit ein »Vollbewusstsein« ist.
»Voll« meint hier eine Bewusstseinsdimension, die über ein Gedächt-
nis verfügt, in dem alles je Erlebte, wenn auch in stets lebendiger Um-
wandlung, aufbewahrt wird (was auch die Wandelbarkeit und Täusch-
barkeit des Gedächtnisses erklärt). Somit dürfen wir es als einen »Pool«
betrachten, aus dem unentwegt geschöpft und das Tagesbewusstsein
gespeist wird. Denn schon die Tatsache, dass wir morgens erwachen,
ist keine Leistung des Tagesbewusstseins, sondern die Syntheseleis-
tung eines Tiefenbewusstseins, das dieses Tagesbewusstsein im Leib
aufbaut. Hier werden wir »gemacht«, »passiv synthetisiert« – und
eben, es kann keine infantile Potenz sein, die dieses großartige Wunder
Tag für Tag zu Wege bringt.

Es fällt nicht schwer, die wenigstens partielle Identität dieses
Vollbewusstseins mit dem zu erkennen, was heute das »implizite Un-
bewusste« genannt wird. Alles, was wir an sinnreichen Gewohnheiten
mit uns tragen und was »wie automatisch« geschieht – z.B. das Schal-
ten der Gänge beim Autofahren, ein sicheres Klavierspiel, das sponta-
ne Sprechen –, wird von diesem Vollbewusstsein eingegeben, initiiert
und geführt. Teilweise liegen hier Handlungsmuster auch subkortikal
bereit, die wir nicht mehr eigens »herstellen« müssen und die wirk-
lich automatisch ablaufen, doch ihre Abrufung muss irgendwie per-
sonal-geistig geleistet, etwa ausgelöst werden, und eben das tut das
Vollbewusstsein, das erweisbar personaler Natur ist, in diesen Fällen.
So gesehen setzt sich das implizite Unbewusste, welches Selbstreprä-
sentanzen, Objektrepräsentanzen, Beziehungsrepräsentanzen, Hand-
lungsmuster, Phantasien, Gefühle und Vorstellungen umfasst, aus
kortikal-personalen, nichtsdestotrotz unbewussten Initiativen und
subkortikal-apersonalen und damit stets unbewussten Ausführungs-
mustern zusammen. Damit wird klar, dass das implizite Unbewusste
mehr ist als ein Verdrängungsunbewusstes und im Prinzip alle see-

316

Das Unbewusste und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lisch-geistigen Akte und Inhalte umfasst, die wir auch vom Alltags-
bewusstsein kennen: Vorstellungen, Impulse, Gefühle, Absichten, Ge-
danken usw.

3. Das Unbewusste und das Leiden

Wie steht es auf diesem Hintergrundmit dem Leiden? Auch das Leiden
kann zweifellos unbewusst sein, sei es, weil es verdrängt wurde, ein
häufiger Fall, sei es, weil es noch kaum erwacht ist und subliminal
schlummert. Träume beweisen das sehr deutlich: So kann es sein, dass
sich in den Träumen eines Menschen der Ausbruch einer organischen
oder psychischen Krankheit ankündigt, obwohl sich der Betroffene
noch völlig gesund fühlt. In anderen Träumen wiederum lebt sich eine
verdrängte bzw. nicht gelebte Seite des Betroffenen aus und zeigt so an,
dass sein waches Leben »unvollständig« ist und eigentlich an einer er-
zwungenen Unvollständigkeit leidet. Schließlich kennen wir Men-
schen mit schweren Persönlichkeitsstörungen, die nicht an ihrer Stö-
rung leiden, sondern diese, weil sie sich damit identifiziert haben,
»ich-synton« in ihren Charakter eingebaut haben. In diesen Fällen
wird ein Defizit gleichsam zur zweiten Natur und auf diese Weise »be-
wältigt«. Dass dies nur zum Schein gelingt, beweist der Umstand, dass
diese Menschen ihr Defizit unbewusst auf andere Menschen projizie-
ren und dort bekämpfen. Sie haben ihr eigenes Leid nur delegiert und
nicht wirklich überwunden. Was dadurch in jedem Falle erreicht wird,
ist eine Dissoziation zwischen Unbewusstem und Bewusstem, die so
weit gehen kann, dass sich die beiden Seelenregionen bekämpfen und
gegenseitig versklaven. So kann sich eine durch Zwangsrituale unter-
drückte Aggression z.B. in quälenden Mordphantasien, die nicht mehr
aus dem Bewusstsein zu verbannen sind, Luft machen. Dieses wechsel-
volle psychische Geschehen nennt man für gewöhnlich »Psychodyna-
mik«, ein Geschehen, das ich im Folgenden erörtern werde. Wichtig an
dieser Stelle ist die Erkenntnis, dass die Phänomenologie des Leidens
dort ihre Grenzen hat, wo sie an Wirklichkeitsbezirke stößt, die nicht
mehr unmittelbar anschaubar sind. Streng genommen beginnt hier die
metaphysische Wissenschaft, die wohl in jeder Wissenschaft, auch in
der Psychoanalyse, unverzichtbar ist. Denn wollten wir uns auf das
Phänomenale begrenzen, dürften wir weder vom Unbewussten noch
vom Urknall noch vom Atom noch von Wurzel aus 2, vom Anderen,

317

Das Unbewusste und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom Leib und auch nicht von Leiden, die wir nicht spüren oder die
verdrängt sind, reden.

4. Psychodynamik des Leidens

»Und noch im Dunkeln bluten
die Wunden des Unglücks und rasen.«
(Petronius)

Ob bewusst oder unbewusst, das Leiden ist per se, wie wir sahen, Dy-
namik, und zwar genauer »gehemmte Dynamik«. Dadurch entsteht
zwangsläufig eine Art psychischer Stauung, die mit Einengung, Unzu-
friedenheit, Unlust, evtl. auch Angst und Not einhergeht. Aus seiner
Bedrängnis wiederum entspringen zwar nicht notwendig, aber leicht
entweder der Affekt der Angst (angustia = Enge!) oder der Affekt des
Ärgers und des Zorns (nämlich als Befreiungsversuch). Während die
Angst das Übel zu fliehen sucht, sucht der Ärger bzw. der Zorn das
Übel durch Angriff zu vertreiben. Steigert sich der Zorn zur Wut,
kommt – wie schon Cicero sah – in den »gerechten«, noch relativ hell-
sichtigen Zorn ein Maß an Blindheit, das oft große Zerstörung anrich-
tet: »Die Wut schlägt blind um sich«. Wird aus der Wut Hass, kommt
ein Moment der Zielgerichtetheit in die Aggressivität: Der Hass ver-
sucht das Übel zu zerstören, nicht mehr nur – wie Zorn und Wut – zu
vertreiben. Diese Auffassung bleibt für die Möglichkeit eines »guten
Hasses« offen, nämlich jenes Hasses, der Destruktives destruiert.2

Kommt dem Übel dagegen ein Ausmaß zu, dessen Bewältigung völlig
unmöglich erscheint, also weder durch Flucht noch durch Angriff, we-
der durch Rückzug noch List zu überwinden ist, dann stellt sich der
Zustand der Resignation, der »Willensaufgabe« ein, die den Kern einer
jeden Depression bildet.

All dies geschieht, weil im Leiden Ohnmacht, sprich Handlungs-
unfähigkeit waltet, aus welcher die Affekte als Kompensationsantriebe
entspringen. Denn das innere Ziel der Affekte ist, solche Energien im
Betroffenen frei zu setzen, die ihn wieder in den Stand der Handlungs-

318

Das Unbewusste und das Leiden

2 Der Ärger dagegen ist gestaute, weil zurückgehaltene Aggressivität, sei es als Zorn
oder alsWut oder als Hass. Deswegen »knirscht der Ärger auf den Zähnen«, die gestaute
Aggression wird am eigenen Leibe ausagiert.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fähigkeit versetzen. Darum spricht man bei der Flucht, dem Angriff,
dem Rückzug, der Unterwerfung usw. auch von Bereitstellungsreak-
tionen (T. v. Uexküll 1998b, S. 62), für die im Körper zum Teil ange-
borene physiologische Prozesse und Ablaufschemata vorliegen. Wer-
den diese durch chronisch-ungelöste Leidenszustände permanent
aktiviert, ohne in erfolgreichen psychophysischen Handlungen aus-
agiert zu werden, können leibliche Funktions- und schließlich Struk-
turstörungen entstehen, die so genannten psychosomatischen und
psychosozialen Krankheiten.

Psychodynamik waltet also nicht nur im Unbewussten, wie die
Psychoanalyse nahe zu legen scheint, sondern ebenfalls im Bewusst-
sein, doch ist kein Zweifel, dass im Falle von verdrängten Leidensaffek-
ten die Psychodynamik an Heftigkeit, Konfliktuosität und Bedrohlich-
keit zunimmt. Denn was meint »Psychodynamik« eigentlich? Es
meint, dass das Denken, Fühlen und Handeln des Menschen durch be-
stimmte Motivinhalte und Motivationskräfte angetrieben oder auch
gehemmt wird. Vorzüglich sind das, wie Freud feststellte, der
Wunsch/das Begehren und die Angst, aber gewiss nicht nur diese, son-
dern auch die Sehnsucht, die Freude, die Verzweiflung, die Trauer, die
Hoffnung usw. Zweifellos wirken diese Kräfte aus dem Unbewussten,
steigen gleichsam von dort auf, auch im Falle des gesunden Menschen.
Problematisch werden sie, wenn sie der bewussten Steuerung entglei-
ten, sei es, dass sie das Bewusstsein überschwemmen, sei es, dass sie
vom Bewusstsein verdrängt und abgespalten werden. In diesem Fall
tritt eine seelische Dissoziation ein, die permanent im Menschen »ru-
mort«, d.h. blind und unkontrolliert in seine Psyche, in seinen Leib
und in seine Umwelt hineinwirkt, mit entsprechenden Zerstörungsfol-
gen, von den einfachen Fehlleistungen über die neurotischen Sympto-
me bis zu psychosomatischen, psychotischen und antisozialen Entglei-
sungen. Als gehemmte Dynamik ist das Leiden schon an sich ein
»Energiefresser« par excellence und verzehrt, wenn chronisch anhal-
tend, das Leben. Wird es aber gar noch verdrängt, dann zerrüttet es den
Menschen unaufhaltsam aus seiner innersten Tiefe heraus.3

319

Psychodynamik des Leidens

3 Mit seiner Strukturtheorie der menschlichen Psyche, gegliedert in die Instanzen »Es«,
»Ich« und »Über-Ich« hat S. Freud gewiß ein sehr griffiges und praktikables Modell zur
Erklärung von Konflikten, Leiden und Störungen geliefert. Allerdings leidet es unter
unstatthaften Verengungen. So setzte Freud das »Es« weitgehend mit »Triebwünschen«
gleich, verkennend, dass erstens alles unbewusst sein kann, sogar die geistigsten und
ichhaftesten Akte wie Absichten, Urteile, Schlüsse usw., und dass zweitens Trieb und

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neben dieser Dynamik ist eine weitere zu nennen, die mehr von
der kognitiven Verhaltenspsychologie gesehen wird: Jedes Leiden neigt
über sein selbstreflexives Moment zur Selbstverstärkung und damit zu
einem Circulus vitiosus. Am schönsten zeigt dies die Angst und ihre
Weitergestaltung zur Angst vor der Angst. In diesen Fällen wandelt
sich die Reflexivität im Leiden, die vornehmlich emotionaler Natur ist,
zur Retrofixation und darin zurAutoaffirmation um. Das ist erklärbar:
Da im Leiden der Mensch einen Abbruch, einen Mangel erfährt, gerät
er schnell in Sorge um sich selbst. Von solcher oft berechtigten Sorge
ist es aber nie sehr weit zur Überbesorgtheit, zur Hypochondrie. In
vielen Fällen von Psychoneurosen und Psychosomatosen können wir
feststellen, dass sich das Leiden von seiner ursprünglichen Ursachen-
konstellation ablöst und verselbständigt; ein Prozess der Autonomisie-
rung und damit Entgleisung hat stattgefunden. Entsprechend genügt
es therapeutisch nicht, nur die ursprünglichen Ursachen zu bekämpfen,
vielmehr muss die Selbstverstärkungspotenz solcher Leiden unterbro-
chen werden (etwa durch Desensiblisierung oder Dereflexion nach
V. Frankl).

Schließlich und endlich neigt die Dynamik des Leidens zur Gene-
ralisierung, d.h. zur Ausbreitung auf immer mehr Funktionsbereiche

320

Das Unbewusste und das Leiden

Wunsch nicht identisch sind bzw. das Wesen des Wunsches nicht aus dem Wesen der
leiblichen Triebe ableitbar ist. Das Wünschen reicht viel tiefer in den menschlichen
Geist, ja bis an seinen Grund: Er ist auch seelisch und geistig ein »Begehrender«, immer
»gierig« nach mehr Sein, sei es das Sein des Forschens und Erkennens oder der künst-
lerischen Gestaltung oder der praktischen Weltbewältigung oder der Liebe. Ja letztlich
begehrt er sogar die absolute Fülle des Seins, die »Gottheit«, ohne dieses Ziel allerdings
aus eigener Kraft erreichen zu können. Analog verhält es sich mit dem Über-Ich, einem
Begriff, der bei Freud den Begriff des Gewissens ersetzen soll und für die verinnerlichten
sozialen Normen steht: Auch hier verengt Freud das Sein des Menschen, verkennend,
dass es auch so etwas wie ein »Selbstgewissen« oder »integrales Gewissen« gibt, also ein
inneres Wertbewusstsein, das auf äußere Sozialerfahrungen nicht reduzierbar ist.
Schließlich zum Ich, das Freud in seltsamer Weise aus dem nach ihm wesentlich be-
wusstlosen Es ableiten will (was schon für sich einen Selbstwiderspruch darstellt). Seine
Aufgabe ist nach Freud die Vermittlung zwischen den immer nach Befriedigung stre-
benden Lusttrieben und der begrenzenden und versagenden Realität. Das ist gewiß
richtig, aber stellt wieder eine gewaltige Verengung dar und verkennt völlig die schöp-
ferische Potenz des Ich. Das Ich ist viel mehr, und natürlich lässt es sich aus den leib-
lichen Trieben des Sexus, des Essens, überhaupt der Libido nicht ableiten. Nach Bran-
denstein ist das Ich letztlich der Kern einer zwar seinshaft begonnenen, aber als solchen
unerschöpflichen, damit inkorruptiblen Geistkraft, also eines potentialunendlichenWe-
sens, dessen Ziel nicht nur ein Lust-Realität-Kompomiß ist, sondern die Erfüllung sei-
ner kreativen Potenzen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Lebens. Schon die Alltagserfahrung lehrt, dass ein zunächst bloß
psychisches Leiden wie etwa eine banale Kränkung rasch auf den Leib
und auf die sozialen Beziehungen übergreift und dort störend wirken
kann. Das ist nicht verwunderlich, wenn wir bedenken, dass Leib, Psy-
che und Sozietät eine innige Einheit bilden. Daraus folgt die Anforde-
rung an den reifen Menschen, verantwortlich zu leiden, d.h. die Folgen
seines Leidens in den Blick zu nehmen und nicht unbewusst-absichtlich
im primären, sekundären, tertiären und quartären Krankheitsgewinn,
d.h. auf Kosten der eigenen Integrität, auf Kosten der Mitmenschen
oder unter Ausbildung einer unaufrichtigen Rechtfertigungsideologie
(vgl. Sartres »mauvaise foi«, 1997, S. 154–160) auszuagieren. Das Lei-
den ist kein Fatum, sondern ist immer in die verantwortliche Hand des
Menschen gelegt, im Gegensatz zum Erleiden, das meist »über uns
kommt«.

321

Psychodynamik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XII. Die Sozialit�t des Leidens

1. Grunds�tzliches und Allgemeines

Alles Soziale beginnt mit dem Anderen. Und der wird wiederum da-
durch als Anderer konstituiert, dass sich ein Selbst auf ihn bezieht.
Das »Selbst« wiederum ist eine Größe, die sich weder ableiten noch
beweisen, sondern nur unmittelbar im Selbst-Vollzug erfahren lässt.
Damit ist auch klar, dass ein Selbst nur ein selbsttätiges, aktives Wesen
sein kann, das zur Selbstergreifung und damit zur Selbstreflexion be-
fähigt sein muss, was wiederum wenigstens potentielle Bewusstheit
impliziert.

Diese Urstruktur menschlicher Sozialität – das Verhältnis von
Selbst und Anderem bzw. Anderen – entsteht, wenn ein Mensch ein
Lebewesen als Menschen ansieht. Genau dies tut der Säugling, der sei-
ne Mutter, tut die Mutter, die ihren Säugling anlacht, oder tut ein
Mensch, der einen anderen anspricht oder anhört. Das Soziale ist also
nie einfach gegeben, sondern entsteht im selbstaktiven intersubjekti-
ven Vollzug.

Rein faktisch wird der Mensch allerdings in das Gemeinschafts-
leben, in die Sozialität hineingeboren. Sie geht ihm insofern voraus, als
sich seine Existenz, genauer sein leibliches Dasein, einem sozialen Akt,
dem Akt der Vereinigung zweier Menschen, verdankt. Doch als eigene,
innere Realität wird das Soziale erst durch die Intentionalität eines
Subjektes, das Seinesgleichen sucht, geschaffen. Und hier stoßen wir
auf eine unendliche Anzahl von Quellen, Gründen und Abgründen
des Leidens. Denn in der Tat entstammen die meisten Übel, die den
Menschen plagen, nicht der Naturwelt, nicht der eigenen Innenwelt,
nicht dem Unbewussten, nicht der idealen »Überwelt«, sondern der
Menschenwelt. Was Menschen sich gegenseitig antun und antun kön-
nen, überschreitet jede Vorstellungskraft. Nur der Mensch kann dem
Menschen ein Wolf sein. Und die Menschen können dies, weil sie im

322

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ersten und im Letzten aufeinander angewiesen sind, und zwar nicht
nur irgendwie, sondern auf Gedeih und Verderben. Der Mensch
braucht den Menschen, physisch, seelisch, geistig. Er kann in keiner
Weise allein aus sich heraus seine Existenz bewältigen und eine gelun-
gene Lebensgestalt entwickeln; er ist keineswegs ein »Einziger mit sei-
nem Eigentum«, wie Stirner (1892) meint.

Aber worauf ist er angewiesen? Hier taucht ein Dilemma auf: Der
Mensch ist nämlich auf ein Wesen angewiesen, das nie ganz erreichbar,
das nie durchschaubar ist, dessen Absichten, Möglichkeiten und Gren-
zen nie zu ermessen sind, das sich immerzu entziehen kann, ja prinzi-
piell entzogen ist, das aber umgekehrt auch jederzeit zu einem unvor-
hersehbaren Übergriff in der Lage ist. Im Gegensatz zum Tier, das sich
auf eine instinktgesicherte Mitwelt verlassen kann, hat es der Mensch
in seinem Gegenüber mit einem Abgrund zu tun, der noch verborgener
und unberechenbarer ist als sein eigener Abgrund. So ist der Andere
zwar die einzigartige Quelle von Sicherheit, Geborgenheit, Lust, Halt,
Wachstumsmöglichkeit, aber auch von Kritik, Entwertung, Angst, Ver-
unsicherung, Bedrohung, Verletzung und Gewalt. Ja das Angewiesen-
sein auf den Anderen als Quelle von Sicherheit, Schutz, Zuwendung,
Halt ist der Hauptgrund so vieler Leiden, deren Virulenz nur mit der
Zunahme und Erstarkung der eigenen Autonomie abnimmt. Hier mag
kein geringer Grund für das Motiv liegen, dass sich der kleine Mensch
schon so bald auf sich selbst und die eigenen Kräfte besinnt, sich von
seinen primären Bindungen ablöst und eigene Wege geht. Wer dage-
gen traumatische Erfahrungen mit Angewiesensein und Abhängigkeit
gemacht hat, der wird unwillkürlich die Utopie der totalen Autonomie
kreieren und sich genau dadurch in größtes Leid stürzen (vgl. das
Schicksal F. Nietzsches), eben weil die totale Autonomie eine Illusion
ist. Solange wir abhängig sind, und wir sind es das Leben lang, solange
sind wir potentiell dem Leiden ausgesetzt. Das Leiden ist als soziale
Realität nicht zu fliehen, es sei, man verfolgt den radikal buddhisti-
schenWeg ins Nirwana. Und in der Tat, Buddha sah nur eine Möglich-
keit, dem Leid zu entgehen – indem man sich allen Abhängigkeiten
(der Kette der Bedingungen) entzieht, und das heißt, indem man sich
dem Leben, dem Dasein entzieht.

Worauf gründet sich nun aber die Abhängigkeit vom Anderen?
Auf unseren Bedürfnissen, die ab ovo das Andere und den Anderen
intentionieren. Das beginnt mit den leiblichen Bedürfnissen: Wir brau-
chen das Andere der Welt, der Natur, wir brauchen Flüssigkeit und

323

Grunds�tzliches und Allgemeines

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nahrung, Wärme und Kühlung, Kleidung und Schuhwerk, Dach und
Lager. Ihre Fortsetzung findet diese Abhängigkeit in den seelischen und
geistigen Bedürfnissen: Ohne den Anderen lernen wir nicht lachen und
weinen, suchen und finden, gewähren und fordern, hoffen und ver-
trauen, spielen und träumen, führen und folgen, wir lernen ohne den
Anderen nicht den aufrechten Gang und erst recht nicht die Sprache.
Phantasie, Denken und Kämpfen bleiben ohne den Anderen unterent-
wickelt. Ja wir finden uns selbst nicht ohne den Anderen, da es keinen
Lebenssinn, keine Lebensaufgabe ohne Bezug zu den Anderen gibt.
Gewiss, wir können uns von allen Abhängigkeiten frei machen, näm-
lich dadurch, dass wir auf die Realisierung all der genannten Bedürf-
nisse, Fähigkeiten und Entwicklungspotenzen verzichten. Dann sind
wir frei, aber dann sind wir auch leer, ohne Bewegung, nicht unter-
wegs, ziellos, tot. In gewisser Weise war dies das kynische Lebenspro-
gramm, mit dessen Freiheitsvorstellung aber nicht nur die Kultur ihr
Ende findet, sondern, da sich der Kyniker ungern fortpflanzt (was ja
Abhängigkeiten stiftet), der physische Fortbestand der Menschheit
überhaupt negiert wird. Freiheit kann also niemals Selbstzweck sein,
denn dann hebt sie sich selbst auf und mündet ins Nichts, sondern
Freiheit erfüllt sich nur durch Bindung, durch Verpflichtung, durch
ein »Anhangen«, durch frei eingegangene oder akzeptierte Abhängig-
keiten. Ergo: Freiheit, die lebensvoll sein will, muss sich binden und
setzt sich dadurch Gefahren und damit Leiden aus.

Aber ist die Freiheit nicht selbst eine tiefste Leidquelle, wie Kier-
kegaard so eindrucksvoll wusste? Gewiss, denn sie verlangt das Wagnis
des Ungewissen, Unsicheren, den Sprung in Irrtum und Irrsal, in Glau-
ben und Vertrauen. Die Freiheit ist ja deshalb frei, d.h. unbestimmt,
weil sie sich gerade noch nicht hat, nicht a priori festgestellt ist, son-
dern sich aus eigener Kraft und eigenem Willen feststellen muss, das
aber durchaus. Eine Freiheit, die dies verweigert und in ewiger Unfest-
gestelltheit verharrt, ist einerseits erstarrte Freiheit, andererseits belie-
bige, gestaltlose Freiheit. Wohl sind wir gerade dadurch frei, dass wir
gewissermaßen über dem Abgrund des Nichts hängen, das Nichts ga-
rantiert unsere Freiheit, aber es ist, wie man sich denken kann, eine
schauerliche, erschreckende Garantie, bei der es auch nicht bleiben
kann und bei der es ja auch nicht bleibt. Denn in Wahrheit ist dieses
Nichts sehr gehaltvoll, es birgt nämlich eine unendliche Seinspotentia-
lität. Jeder neue Akt, jeder neue Entschluss, jede Wahl, jede neue Idee
schöpft ihr einmaliges, begrenztes, aber offenes Sosein aus diesem Ab-

324

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grund, der so reich ist wie die Dunkelheit der Tiefsee. Wir müssen
allerdings mit Mut und Vertrauen hinuntersteigen und hinuntergrei-
fen, um die verborgenen Schätze zu bergen.Wie aber tun wir dies?Wie
gelingt uns das?

Nur dadurch, dass Andere ihr Vertrauen in uns setzen, uns ermu-
tigen, für uns Brücken bauen und uns das Unvermeidliche vormachen.
Ein Lebewesen, dem die Lust am Leben und an der Freiheit, das Leben
zu ergreifen und zu gestalten, nicht vorgelebt wird, wird sich nicht ins
Leben wagen und zieht die tödliche Resignation vor. Wir müssen zum
Leben verführt werden, sonst verabschieden wir uns sogleich wieder
aus der Welt, wie die Säuglingsforschungen von R. Spitz (1945, S. 53–
75) überzeugend gezeigt haben. Der Andere kann meine Freiheit, mei-
ne Subjektivität gewiss nicht machen (auch wenn man das heute oft
sagen hört), aber er kann und muss sie wecken, ermutigen, Lust darauf
machen, anbahnen und auf dem Weg halten. Und wie sollte das anders
möglich sein, als dadurch, dass der Andere die Freude, ein Subjekt zu
sein, vorlebt und vermittelt?

Umgekehrt bedeutet dies, dass überall da, wo der Mensch seine
Subjektivität, also seine Würde und Freiheit, also seine Menschlichkeit
einbüßt, um sich her, besonders gegenüber den Kindern und Jugend-
lichen, der inneren und bald auch äußeren Entfremdung zuarbeitet.
Eine Gesellschaft, die den Menschen entsubjektiviert, zum Ding, zur
Ware, zum Konsumobjekt, zum Lustobjekt, zum technischen Apparat,
zum Massenglied degradiert, schafft ein Unmaß an Leiden, letztlich
deswegen, weil sich im Menschen immer etwas gegen solche Entfrem-
dungsprozesse wehrt. Könnten wir zurWare werden, vollständig, dann
wären wir erlöst, aber eben genau das ist ad ultimum unmöglich. Un-
zufriedenheit und Enttäuschung, Widerspruch und Widerstand, De-
pression und Resignation, Revolte und Revolution sind nur der Aus-
druck der Unerträglichkeit solcher Widersprüche, die die innere
persönliche und gesellschaftliche Gewalt nach außen bringen und dort
zu »verarbeiten« suchen.

Im sozialen Leben und gesellschaftlichen Verkehr kommt zwei
Dingen eine hervorragende Bedeutung zu: der Sprache und der sozia-
len Rolle1. Beide Phänomene können sich nur in einem intersubjekti-
ven Feld konstituieren; bei beiden spielen Macht und Abhängigkeit

325

Grunds�tzliches und Allgemeines

1 Zum Phänomen »Rolle« siehe das hervorragende Buch vonDreitzel »Die gesellschaft-
lichen Leiden und das Leiden an der Gesellschaft« (1972)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine zentrale Rolle. Was die Sprache betrifft, ist sie zwar nicht das ein-
zige Medium des sozialen Lebens, aber das menschlichste, reichste und
weitreichendste, allerdings auch das vieldeutigste und dasjenige, das
sich am leichtesten missbrauchen lässt und zu Missverständnissen ge-
radezu einlädt. Warum? Weil sich das Zeichen, dieses Herz der Spra-
che, durch einen Akt ausbildet, der arbiträr und willkürlich ist: Die
Zuordnung von Signifikant und Signifikat muss geleistet werden, von
den Beteiligten bei jedem Gespräch neu, und kann von den Gesprächs-
partnern nie vollständig gesichert werden. Was der Andere unter
einem Wort versteht, das ich gebrauche, was er dabei fühlt, welche
Assoziationen er dabei hat, das lässt sich nie voll ermessen und bestim-
men. Ein umfassender Bedeutungsabgleich ist unmöglich. Hinzu
kommt, dass Sprache nicht nur eine expressive und informative, son-
dern auch eine eminent performative Funktion hat: Der Sprecher will
mit ihr etwas erreichen. Sie ist also ein Machtinstrument, sie vermag
Druck auszuüben, zu täuschen, zu verführen, zu manipulieren. Keine
Erziehung kommt ohne Sprache aus. Und da Sprache gelernt werden
muss, der Empfänger also völlig abhängig ist von denen, die aus ihrem
Sprachvorsprung heraus Sprache und damit Sinn und Bedeutung ver-
mitteln, wird Sprache nicht nur zum Objekt von Erziehung, sondern
auch ihr Medium, Mittel und Ziel. Eltern geben ihre Überzeugungen,
Erwartungen, ihre Wünsche und Ängste, ihre Widersprüche und In-
konsequenzen, ihre Neurosen und Bosheiten mit der Sprache weiter,
und nicht nur die Eltern, sondern ebenso die Gesellschaft, der Kinder-
garten, die Schule, die Behörden. In der Sprache verbergen sich ganze
Weltbilder, Ideologien und Denkmöglichkeiten, damit aber auch Gren-
zen, Gebote und Verbote des Denkens. Man denke nur an »Gruppen-
sprachen«, z.B. die Sprache der Psychoanalyse, der Wissenschaft, der
Kirchen usw. Hier wird Wirklichkeit gemacht und manipuliert, beson-
ders über den Weg versteckter Wertungen. Ein Beispiel: Das Wort
»agieren« bedeutet »handeln«, aber in der Psychoanalyse wird es als
destruktives Handeln verstanden, das die Therapie untergräbt. Wer
aber gibt diese Wertung ab und mit welchem Recht? In vielen Fällen
benutzt es der Therapeut, wenn er mit dem Patienten nicht zurande
kommt und sein Versagen »erklären« muss. Die »Schuld« liegt dann
einfach beim Patienten, der ja aufgrund seiner Störung angeblich nicht
anders handeln kann.

Eine Gesellschaft kann sich ohne Arbeits- und Funktionsteilung
nicht entwickeln. Nicht jeder kann alles, und also müssen Kompeten-

326

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zen geschaffen und verteilt werden. Das ist der Ursprung der sozialen
Rolle. Schon Mutter- und Vaterschaft sind soziale Rollen, ja auch die
Kindschaft, wenn auch noch »naturnah«. Wer aber verteilt, mit wel-
chem Recht und nach welchem Kriterium? Hier kommt wieder die
Macht ins Spiel. Man kann sagen, die Gesellschaft verteile die Rollen,
d.h. die sozialen Erfordernisse, so, wie sie es braucht. Es wäre aber allzu
magisch, wollte man das System Gesellschaft (wie moderne System-
theoretiker zuweilen tun) zum Subjekt erheben. Keine Gesellschaft, ja
nicht einmal eine Gemeinschaft, z.B. ein Ehepaar, eine Familie, kann
initiativ handeln, dazu sind nur individuelle Subjekte in der Lage. Es
sind darum die Repräsentanten der Gesellschaft, ihre Machthaber, die
die sozialen Funktionen verteilen und legitimieren, z.B. Ausschüsse,
Vorstände, Minister usw. Niemand kann aus einsamem Entschluss
Lehrer, Arzt, Bäcker werden, er bedarf einer Beauftragung und einer
Ermächtigung. Dieses Wort, in dem das Wort Macht steckt, sagt alles.
Natürlich ist Macht nicht an sich schlecht oder gar böse, im Gegenteil
ist sie die Basis aller Wirksamkeit. Sowohl der Ermächtigte muss über
Macht verfügen, nämlich die Macht einer speziellen Kompetenz, als
auch die Ermächtigenden als Vertreter der Gesellschaft insgesamt oder
einer gesellschaftlichen Gruppe. Sie teilen Macht zu und wenn gut,
dann aufgrund von lebenswichtigen Erfordernissen. So wird die Macht
von zwei Seiten her zumMittel undMedium des »Guten«, des Lebens-
förderlichen. Welches Konfliktpotential im Leben der sozialen Rolle
liegt, das ist allerdings kaum zu beschreiben. Und in der Tat kann und
muss auf dem Boden des Rollenbegriffs, also der sozialen Funktion,
eine umfassende gesellschaftliche Konflikttheorie entwickelt werden.
Der Soziologe Dahrendorf (1970, S. 112) etwa hat das zu seiner Le-
bensaufgabe gemacht. Ich kann an dieser Stelle nur darauf verweisen.

Damit nicht genug, muss jede gesellschaftliche Konflikttheorie
durch eine psychologische Konflikttheorie ergänzt werden. Das war
Freuds Lebensleistung: Er erkannte, dass die anscheinend rein indivi-
duellen Leiden in vieler Hinsicht eine Verinnerlichung sozialer Wider-
sprüche darstellen. Ja in seiner Theorie basiert der psychische Konflikt
fundamental auf einem Dissens zwischen dem individuellen Begehren,
wie es sich in der Libido manifestiert, und den gesellschaftlichen Ge-
boten und Verboten, die sich im »Über-Ich«, in der Gewissensinstanz
des Subjekts niederschlagen. Darin liegt viel Wahrheit, auch wenn das
Konzept insgesamt sehr einseitig ist. Denn es gibt nicht nur ein inter-
nalisiertes soziales Gewissen, sondern auch ein originär ethisches Ge-

327

Grunds�tzliches und Allgemeines

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissen, das aus der Gesellschaftlichkeit des Menschen nicht ableitbar
ist, auch wenn es in deren Rahmen geweckt wird und erzogen werden
muss. Freud muss sozusagen durch Kant ergänzt werden. Wie die Er-
fahrung lehrt, können ja das konventionale und das autonome Gewis-
sen, wie z.B. im Falle der Widerstandsbewegungen im dritten Reich,
miteinander in Konflikt geraten.

Schließlich dürfen im Rahmen einer sozialen Theorie des Leidens
die Errungenschaften von Marx und vielen anderen Soziologen nicht
unerwähnt bleiben. Nicht nur Individuen geraten miteinander in Wi-
derspruch, sondern auch Kollektive – Parteien, Stände, Klassen, Grup-
pen, Völker, Staaten. Nicht nur Individuen haben antagonistische Inte-
ressen, sondern auch Kollektive. Wie viel Kampf, Streit, Zerwürfnis,
Unrecht und Leid hierdurch geschaffen wird, belegt jede morgendliche
Zeitungslektüre. Auch hier gilt: Die verschiedenen Kollektive einer
Gesellschaft brauchen einander (was sie oft vergessen), und dies gerade
in ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Differenz, und doch ist es gerade
diese Differenz, die sie oft bekämpfen und aufzuheben versuchen.Wel-
che Partei wollte nicht alle Stimmen auf sich versammeln, wollte nicht
allein und unumschränkt regieren? Gerade das aber ist mit einer De-
mokratie nicht vereinbar; eine solche Partei würde bald zum Instru-
ment einer Diktatur und verlöre dadurch ihr Parteiwesen. Man muss
also so weit gehen und behaupten, dass eine Gesellschaft ohne Diffe-
renzen, Diskrepanzen und Antagonismen gar nicht bestehen und sich
entwickeln kann. Dann aber sind gesellschaftliche Leiden und Konflik-
te unvermeidlich, ja sie dürfen und müssen in gewissen Grenzen posi-
tiv gewertet werden, gleichsam als Brennstoff für weitere gesellschaft-
liche Entwicklungen, Verbesserungen, überhaupt für den Erhalt, die
Bereicherung und Vertiefung des gesellschaftlichen Lebens.

Im Rahmen dieser Arbeit kann eine umfassende Sozialphilosophie
des Leidens nicht geliefert werden. Auch überschreitet sie noch mehr
als die Philosophie des leidenden Leibes die phänomenologischen
Grenzen. Der Andere ist ja in seiner eigensten Selbstheit uneinholbar
entzogen, kann also noch weniger vergegenwärtigt werden als die an-
dere Leiblichkeit, über die sich allerdings jene Selbstheit mitteilt. Sogar
in der totalen Liebesvereinigung, die ohne die vermittelnde Sphäre der
Leiblichkeit unmöglich ist, können sich die Selbstheiten nicht direkt
begegnen und nicht gänzlich vereinigen. Es bleibt immer ein entzoge-
ner unendlicher Rest, der zugleich eine nie erfüllbare Sehnsucht und
eine große Wehmut ob der Unüberwindlichkeit der existenziellen

328

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fremdheit weckt. Dieses Leiden ist nicht behebbar. Die Idee der Gott-
heit kann in dieser Hinsicht als das Symbol der Utopie und damit der
unmöglichen Erfüllung der totalen Liebesvereinigung zweier Geschöp-
fe gelesen werden. Analoges gilt für alle anderen Formen von Gemein-
schaft – sie können die existenzielle Fremdheit zwischen den einzelnen
Menschen bestenfalls überdecken, aber niemals aufheben. Vielleicht ist
ein Großteil der Konflikte, Ungerechtigkeiten, Grausamkeiten und
Leiden zwischen Menschen nichts als der Ausdruck der Ohnmacht,
Verzweiflung, Trauer, Wut und Rebellion gegenüber der Unaufhebbar-
keit jener existenziellen Ferne und Fremdheit, jener Einsamkeit und
unbarmherzigen Zurückgeworfenheit auf sich selbst. So gesehen wür-
den Kampf und Leiden in der Welt eine Form der Entlastung von der
conditio humana, ein Leid also die Remedur für ein tieferes, radikaleres
Leid darstellen.

2. Mitgef�hl und Mitleid

Lange wogte einstmals der Streit darüber hin und her, ob der Mensch
von Natur aus, d.h. von Geburt, ein soziales Wesen sei oder ein aus-
gemachter Egoist. Man darf wohl sagen, dass die Entscheidung heute
gefallen ist: Der Mensch ist von Anbeginn beides. Er sucht und braucht
den Anderen, um sich selbst zu erhalten; und er wird an seinem Ego
nicht glücklich, wenn er es nicht im Gesicht des Anderen gespiegelt
sieht bzw. das andere Ich in seinem eigenen Gesicht gespiegelt fühlt.
Diese bereits bei den Menschenaffen feststellbare »Spiegelung« wurde
von der modernen Neurobiologie mit der Entdeckung der »Spiegelneu-
rone« auch physiologisch bestätigt. Doch schon die empirische Leib-
lichkeit beweist, dass der Mensch auf den Anderen hingeordnet ist –
es sind die basalen Instinkte, die ihn auf den Anderen hin orientieren.
Und trotzdem: Obwohl sich der Mensch nur in der gemeinsamen Haut
eines Wirgefühls sicher und wohl fühlt, drängt ihn ein Stachel, den das
Tier nicht kennt, alles Soziale einzureißen und sein Ich auf die Spitze
des Lebensberges zu setzen. Schon das ein-, zweijährige Kind zeigt uns
dies wundersam-schreckliche Erwachen eines individuellen Selbstes,
das sich zum absoluten Bezugspunkt macht. Die Geschichte des Ego-
ismus kann nur auf dem Hintergrund der einzigartigen Selbstwerdung
des Menschen verstanden werden, die einer kleinen Gottwerdung in
der Welt gleichkommt. Die Selbstüberhebung des Ich zur werdenden

329

Mitgef�hl und Mitleid

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gottheit, von der die gesamte Menschheitsgeschichte von den Gott-
königen des Altertums bis zu den Philosophen des deutschen Idealis-
mus immer wieder erzählt, lässt sich auf bloß psychologischem oder
soziologischemWege niemals ausreichend erklären, denn immer bleibt
die Frage: Woher kommt die Kraft zu solcher Selbstüberschätzung und
Selbstüberhebung? Doch wohl nicht aus unserem Tierleib. Vielmehr
ist ein Seinsquell zu fordern, der einem anderen Maß und Sinn, einer
anderen Tiefe und Höhe gehorcht als die ganze Welt der Instinkte,
Triebe und Gattungskräfte.

Man tut also gut daran, den Menschen weder als asozialen Egois-
ten noch als sozialen Altruisten zu betrachten, sondern, wie so oft, als
ein polares, dialektisches Wesen, das zwischen zahllose Gegensätze ein-
gespannt ist und diese nur durch einen dynamischen, gewiss mühseli-
gen und leidvollen Werdeprozess integrieren und nie ganz versöhnen
kann. Der Mensch ist ein radikales Einzelwesen und ein radikales Ge-
meinschaftswesen zugleich.

Auf den ersten Blick mag es verwundern, dass es genau diese Po-
larität zwischen Egozentrik und Altruität sein soll, die ein Lebensphä-
nomen ermöglicht, das für gewöhnlich als soziale Fähigkeit schlechthin
apostrophiert wird: das Mitleid, bzw. noch weiter gefasst, das Mit-
gefühl. Ich behaupte, dass Mitleid ohne ein Ich bestenfalls in Ansätzen
möglich ist, inWahrheit aber umso lebensvoller, echter und tiefer wird,
je deutlicher und kraftvoller sich ein Ich entwickelt. Untermauert wird
diese Ansicht durch die Tatsache, dass die »ichlosen« Tiere nur in sel-
tenen Ansätzen so etwas wie Mitgefühl und Mitleid zeigen und ich-
schwache Menschen in ihrer Beziehungsfähigkeit beeinträchtigt sind.
Die philosophisch-erkenntnistheoretische Begründung besteht darin,
dass nur ein Ich, eine Person zum vollen Perspektivenwechsel in der
Lage ist, eben weil durch ein Ich überhaupt erst eine Perspektive kon-
stituiert wird. Das ichlose Tier hat recht eigentlich gar keine Perspekti-
ve, sondern lebt die »Perspektive« seiner Art. Ohne Perspektivenwech-
sel sind aber Empathie, Mitgefühl, Mitleid, Barmherzigkeit und
Fremdhilfe kaum möglich.

Es ist eigenartig, dass gegenüber dem Phänomen Mitleid zwei
Philosophen, obwohl sie einander in Vielem sehr nahe stehen, die
denkbar konträrsten Positionen bezogen haben. Schopenhauer hielt
das Mitleid für die höchste Tugend, Nietzsche, sein früher Bewunderer
und späterer Gegner, für die größte ethische Schwäche. Nun hat auch
dieser Gegensatz seine Geschichte und mag »genealogisch« bzw. psy-

330

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chologisch erklärt werden. Denn bekanntlich sind die »Söhne« (auch
und gerade die geistigen) genötigt, gegen die »Väter« (auch und gerade
die geistigen) zu rebellieren, um überhaupt zu sich selbst zu finden.
Der Widerspruch ist ein Individuationsmittel schlechthin, gleich wie
viel Wahrheit in ihm steckt. Doch auch sachlich lässt sich der Gegen-
satz überbrücken, denn es kann füglich nicht bezweifelt werden, dass
manches Mitleid hilft, stärkt, ermutigt und rettet und anderes Mitleid
schwächt, klein macht und demütigt. Um hier weiterzukommen, muss
daher zuerst geklärt werden, was Mitgefühl und Mitleid überhaupt
sind, wie sie zustande kommen und wie sie sich realisieren.

Was ist das Mitleid? Es ist im Kern sicher keine leibliche Empfin-
dung, kein Gedanke, kein Entschluss, keine Phantasie, keine Handlung,
wiewohl es mit allen diesen Seelengestalten verbunden sein kann. Im
Kern ist es ein Gefühl, und zwar genauer ein Reaktionsgefühl, also ein
Affekt und damit kein Wunsch- oder Stimmungsgefühl. Innerhalb der
Welt der Gefühle gehört es zweifellos zu den wesenhaft sozialen Ge-
fühlen, zu den Mit-Gefühlen im weiten Sinne, zu denen etwa auch die
Dankbarkeit, der Neid, die Eifersucht, die Achtung, die Ehrfurcht zäh-
len. Denn sie alle implizieren notwendig eine soziale Beziehung. Inner-
halb der sozialen Gefühle bezieht sich das Mitleidsgefühl auf all jene
Gefühle, die mit Leid verbunden sind. Auch das sollte erst einmal im
weiten Sinne aufgefasst werden, denn in der Tat kann man mit allen
emotionalen Leidensgestalten Mitgefühl haben, also nicht nur mit der
Trauer, der Verzweiflung, der Angst, der Wehmut, der Sehnsucht, son-
dern auch mit dem Ärger, der Empörung, der Scham, ja mit Neid,
Eifersucht, Zorn und Hass. Wo kein Leid gefühlt oder doch wenigstens
vermutet wird, da entsteht kein Mitleid, kein mit-leidendes Gefühl.
Was bedeutet dies nun genauer?

Wie das Wort Mitleid schön anzeigt, kommt es zu einer Identifi-
kation zwischen dem ursprünglich Leidbetroffenen und dem Mitlei-
denden. Dazu ist es keineswegs nötig, dass der Betroffene sein Leiden
emotional ausdrückt. Ja er muss emotional gar nicht in besonderer
Weise gestimmt sein, es genügt, dass der Mitleidende die Situation, in
der sich der Andere befindet, als leidvoll erlebt und deutet. Wer hätte
noch nicht erlebt, dass einer sagt, er habe einen Unfall gehabt, worauf
der Andere antwortet: »O das tut mir leid.« und der erste zurückgibt:
»Nicht so schlimm. War nur eine Kleinigkeit.« Aber natürlich, wenn
der Betroffene seinem Leiden emotionalen Ausdruck verleiht, steigt
die Wahrscheinlichkeit, dass er Mitleid erzeugt. Denn Gefühle lösen

331

Mitgef�hl und Mitleid

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufgrund ihres eminenten Schwingungs- und Resonanzwesens fast
»naturhaft« Gefühle aus, sei es gleich oder gegensätzlich schwingende
Gefühle. Alle Sympathie- und Antipathiephänomene basieren auf die-
sem Prinzip. Im Mitleid dominiert zweifellos das sympathische Mo-
ment, was heißt, dass der Mitleidende tendenziell so fühlt und zu füh-
len bestrebt ist, wie er wahrnimmt bzw. glaubt, dass der Leidbetroffene
fühlt. Im Allgemeinen überwiegt im Mitleid jedoch eine Gefühlskom-
ponente, die sich der Trauer nähert. Selbst wenn wir z.B. Mitleid für
jemanden hegen, der sich ärgert, dann spüren wir oft weniger den Är-
ger als die Trauer über den Schaden oder Verlust, den der Verärgerte
erlitten hat. Das Mitleidsgefühl ist also nicht einfach mit dem Gefühls-
zustand des Betroffenen identisch, sondern definiert sich von dem er-
littenen (sei es wirklichen oder fiktiven) Schaden her, den jemand erlit-
ten hat, gleichgültig welches Gefühl der Beschädigte selbst empfindet.
Aber natürlich kann es im Mitleid auch zu einer vollen emotionalen
Identifikation kommen, sodass wir Ärger fühlen, wenn der Betroffene
verärgert ist, Eifersucht, Hass, Angst usw. mitfühlen, wenn der Andere
Eifersucht, Hass, Angst usw. empfindet.

Im Allgemeinen erweist sich das Mitleid also als ein Affektgefühl,
das sich von dem Schaden bzw. Leid des Betroffenen her konstituiert
und in der Regel der Gestimmtheit der Trauer zuneigt. Letzteres wird
dadurch bestätigt, dass sich das Mitleid zumeist als »Bedauern« mit-
teilt. Damit dies möglich ist, muss sich der Mitleidende mindestens so
weit in die Lage (nicht in den Gefühlszustand!) des Anderen versetzen,
dass er dessen Schaden bzw. Leid wahrnehmen kann. Ohne diese Kern-
intuition (Brandenstein 1966b, S. 192) wäre Mitleid wie jedes Mit-
gefühl unmöglich. Nicht die Empathie (die Einfühlung) ist also ent-
scheidend, sondern die Wahrnehmung und Deutung der Situation des
Anderen. Natürlich kann dies auch durch Einfühlung erreicht werden,
und dies ist wohl am häufigsten der Fall, notwendig ist es aber nicht.
Die Empathie wiederum ist inWahrheit eine weitaus aktivere Gefühls-
tätigkeit als das Mitleid, die Sympathie oder das Mitgefühl. In ihr wal-
tet ein starkes Willensmoment, das sich bewusst und sozusagen mit
einem inneren geistigen Kraftaufwand gefühlsmäßig in den Anderen
hineinfühlt, um dann seinen Zustand herauszufühlen. Psychothera-
peuten z.B. setzen die Empathie viel häufiger ein als das Mitgefühl,
das allerdings nicht, wie das die Psychoanalyse empfiehlt, vermieden,
sondern nur begrenzt werden sollte. In der Empathie wirkt ein Mo-
ment mit, das mehr auf Distanz hält als das Mitgefühl und das Mitleid,

332

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die beide eher zur unreflektierten Distanzlosigkeit neigen. Die Em-
pathie ist, da sie als Diagnostikum dem Auftrag einer objektiveren Si-
tuationserkennung untersteht, daher kühler, sachlicher, distanzierter,
reflektierter, überhaupt »vernünftiger«. Aber es ist klar, dass eine Em-
pathie ohne alles Mitgefühl unmöglich ist. Man kann das Leiden eines
Anderen nicht wirklich gewahren, wenn man sich emotional kalt stellt,
also kein Mitleid empfindet. Aber es darf beim bloßen Mitleid, beim
bloßen passiven Leid-Mitfühlen nicht bleiben, jedenfalls nicht im
therapeutischen Rahmen. Vielmehr muss das Mitleid kognitiv und
pragmatisch bereichert, d.h. sein gefühlter Inhalt muss rational durch-
gearbeitet, werden, um neue Handlungsmöglichkeiten für die Leid-
bewältigung frei zu setzen.

Bloß als Mitgefühl wird das Mitleid weder zu einer vertieften Er-
kenntnis noch zu einem neuen Verhalten führen. Und dies ist gewiss
die Gestalt, die oft, so von Nietzsche, kritisch angeprangert wurde. Ein
Mitgefühl, das nicht klüger macht und praktisch zu nichts führt, ist in
der Tat fragwürdig, und doch wollen viele Menschen oft gar keine an-
dere Hilfe als diese einfachste Form der resonierenden Zuwendung.
Durch diese Konstellation kommt es häufig zu Missverständnissen, be-
sonders zwischen Mann und Frau. Die Frau leidet und möchte, dass der
Mann mit ihr fühlt. Er ist dazu bereit, aber nur, um sofort daraus eine
Handlungsanweisung abzuleiten. Das aber will die Frau gar nicht; sie
will nichts ändern, sie will oft nur das Leid tragen, aber eben nicht
allein. Das ärgert den Mann wiederum, der es unsinnig findet, ein Leid
zu tragen, das man abstellen könnte. Und schon entbrennt der leidige
Konflikt.

Betrachten wir das Mitleid in seiner Eigenstruktur genauer, dann
finden wir neben seinem emotionalen Kerngehalt noch weitere Mo-
mente. Das führt uns zur Frage nach der Entstehung des Mitleids. Zu-
erst muss überhaupt eine Bereitschaft und Offenheit, ja ein Wille zum
Mitleiden da sein, sonst ist es unmöglich. Natürlich muss es sich dabei
um keinen expliziten und reflektierten Willensentschluss handeln,
aber doch um eine prinzipielle Willensbereitschaft. Dass dieses Mo-
ment nicht unerheblich ist, bemerken wir in all den Fällen, wo ein
Mensch sich emotional verweigert, sich nicht einlässt, ja sich wehrt,
in ein Mitfühlen hineingezogen zu werden (sich also willentlich gegen
die Sogkraft des Gefühls stemmt). Zweitens bedarf das Mitleid einer
Minimalkenntnis jener Situation, in der eine andere Person einen
Schaden erlitten hat. Ohne dieses Wissen (das auch eine Vermutung,

333

Mitgef�hl und Mitleid

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ja ein Irrtum sein kann) kann sich das Mitleid nicht einstellen. Sind
diese zwei Bedingungen erfüllt, dann entsteht das Mitleid als leidendes
Mitgefühl wie von selbst, natürlich je nach Persönlichkeitsstruktur und
Umständen des Mitfühlenden. Kurzum: Ohne Wille und ohne Ver-
nunft kein Gefühl, auch kein Mitleid. Dabei handelt es sich um Wil-
lens- bzw. Vernunftmomente, die vollständig ins Mitleidsgefühl einge-
schmolzen sind, also nicht selbständig auftreten, wie es der Fall wäre
bei einer das Mitleid kritisch betrachtenden oder beratenden Vernunft
oder bei einem die Umstände des Mitleids verändernden Willen, die
natürlich oft zum gesamten Mitleidskomplex hinzutreten. Als reines
Gefühl ist das Mitleid gar nicht möglich, wie es überhaupt kein reines
oder absolutes oder bloßes Gefühl gibt. Das hatten wir früher schon
diskutiert. Damit ist aber klar, dass das Mitleid sich erst dann in der
Ontogenese einstellen kann, wenn die entsprechenden kognitiven
Funktionen ausgereift sind. Eine bloße Gefühlsansteckung ist anschei-
nend immer möglich, ja schon in den ersten Monaten des Säuglings,
aber Mitleid und Empathie entwickeln sich erst, wenn der Mensch
»mentalisieren«, d.h. denken, kann, dass der Andere ein eigenes Ich
hat mit einer eigenen emotionalen Innenwelt und einer eigenen (ko-
gnitiven und emotionalen) Perspektive. Solange das Kind reiner Sen-
sualist oder Positivist ist (was es eigentlich überhaupt nie ist, das sind
erst die Erwachsenen, und auch die nur in der Theorie!), kann es Mit-
gefühl und Mitleid nicht empfinden und schon gar nicht sich em-
pathisch einfühlen.

Im Unterschied zur bloßen Gefühlsansteckung, die gar nicht un-
bedingt von der Existenz des Anderen (vor allem als personal-intimen
Anderen) wissen muss, weiß das Mitleid um den Anderen als Anderen.
Und eben das ist eine ungeheure, kaum zu überschätzende intellektu-
elle Leistung, die dem Tier, und auch da bloß den höchstentwickelten,
nur in Ansätzen möglich ist. Psychogenetisch liegt es auf der Hand,
dass Mitgefühl und Mitleid vor allem dadurch geweckt werden, dass
wichtige Andere mit dem kleinen Kind Mitgefühl und Mitleid haben.
Da das Kind ein großer Nachahmungskünstler ist, übernimmt es spon-
tan diese emotionalen Schemata, identifiziert sich mit ihnen und über-
trägt sie spontan auf Dinge, Tiere und Puppen. Natürlich kann es das
nur, weil es dafür eine bereitwillige Anlage mitbringt. Der Mensch will
von Anbeginn erstens überhaupt fühlen und zweitens mitfühlen, ge-
meinsam fühlen, Gefühlsaustausch betreiben. Alles andere erlebt er,
zumal der kleine Mensch, als Kälte, Härte, Schmerz, Leblosigkeit, Ver-

334

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lassenheit, Sinnlosigkeit. Darum kann er, wenn solches droht, sogar auf
den Gedanken verfallen, sich oder andere zu schädigen, eben um Mit-
gefühl zu bewirken. Viele psychische Störungen, viele kriminelle
Handlungen lassen sich als verzweifelte Versuche, Mitgefühl, über-
haupt Gefühle in einer eisigen Welt zu erzeugen, lesen. In der eigenen
wie auch in der vereisten Welt der Anderen, der Eltern, der Mitschüler,
der Lehrer.

3. Devianz und soziale Krankheit

Leiden ist nicht Krankheit, aber wir können an einer Krankheit leiden,
ja der Leidensvollzug selbst kann krankhaft alteriert sein, so in der
Hypochondrie, in der Depression und in der Angststörung. Der Über-
gang vom nichtkrankhaften Leiden zum krankhaften Leiden wird
durch das Wesen des Schadens markiert. Wo kein wenigstens poten-
tieller Schaden, da keine Krankheit. Was aber ist ein Schaden? Und wer
legt das fest? Ein Schaden ist ein Mangel, aber kein beliebiger, sondern
ein solcher, der widernatürlich ist, der (objektiv) nicht sein soll. Damit
aber muss geklärt werden, was das »Widernatürliche« ist. Das ist nur
auf dem Hintergrund einer »Wesensontologie« möglich. Wer ihre
Möglichkeit bestreitet, kann von Krankheit nicht reden, auch nicht
von leiblicher Krankheit. Nur wenn es uns gelingt, einen dem Organis-
mus und seinen Funktionen immanenten und objektiv seinsollenden
Sinn abzuringen, nur dann wird der Schadensbegriff sinnvoll. Ein Kno-
chensystem, das nicht den Sinn hat, den Leib zu stützen und zu tragen,
kann in dieser Hinsicht nicht beschädigt werden. Analoges gilt für psy-
chische, ja für soziale Realitäten und Funktionen.Wenn wir behaupten,
ein Sinn der Familie liege darin, Kindern einen sicheren und geborge-
nen Ort zu geben, dann kann das System Familie Schaden erleiden.
Handelt es sich nicht nur um eine einzelne Schädigung, sondern um
einen Schadensprozess, so z.B. bei einer anhaltenden Kommunikati-
onsstörung, dann liegt eine echte und volle soziale Krankheit vor. Es
ist also sinnvoll, von sozialen Störungen und Krankheiten zu reden. Es
handelt sich nicht nur umMetaphorik. Die Abweichung oder Devianz,
die in diesem Falle zum Tragen kommt, beruht dabei weder auf einem
bloß statistischen Mittel noch auf bloßer Konvention, sondern auf
einer »Wesens- und Sinnbestimmung« der beschädigten Realität. Das
ist nicht immer einfach, ja manchmal gar nicht möglich, aber doch

335

Devianz und soziale Krankheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grundsätzlich nicht unmöglich. Die gewiss nicht leugbare Tatsache,
dass es Übergänge zwischen krank und gesund, auch Mischzustände
gibt, widerlegt nicht die Möglichkeit ihrer genauen Abgrenzung. Auch
zwischen den Farben rot und blau gibt es ein vollkommenes Kontinu-
um von Farbübergängen, auch Mischungen sind möglich, trotzdem
sind sie in ihrer spezifischen Qualität wesensverschieden. Krankhaft
oder pathologisch wird eine soziale Devianz erst, wenn sie potentiell
schädlich wird, entweder fremd- oder selbstschädigend. Außerdem
muss sie entsprechend dem allgemeinen Krankheitsbegriff einen Pro-
zess beinhalten und überwiegend fremdbestimmt sein, sich also nicht
auf freie Entscheidung und Vernunfteinsicht zurückführen lassen.
Überwiegt das Letztere, liegt nicht Krankheit, sondern Schuld vor.
Auch hier gibt es endlose Misch- und Übergangsformen, die im kon-
kreten Einzelfall eine Abgrenzung unmöglich machen können. Im
Rahmen z.B. der Sozialpathologie der Persönlichkeitsstörungen sollte
darum zwischen ungefährlichen Devianzen, sagen wir Persönlichkeits-
akzentuierungen, und wenigstens potentiell schädlichen Persönlich-
keitsstörungen, »Psychopathien«, unterschieden werden. Schädlich
können aber auch schon falsche Rollenzuweisungen, Rollendiffusio-
nen, Rollenkollusionen, Rollenentwertungen, dann alle Formen insti-
tutioneller Gewalt, gesellschaftlicher Entfremdung und Ausbeutung
usw. sein. Auch hier handelt es sich um originär soziale Pathologien.
Hier ist kein Organismus krank, aber ein System, das ohne innere
Sinnkonstituenten nicht auskommt. Allerdings sind diese weit varia-
bler als die Sinnbestimmungen des vitalen Organismus, aber doch
nicht völlig beliebig, zumal dann, wenn sie krankmachend auf den vi-
talen Organismus und die Individualpsyche durchschlagen.

Wie aber lässt sich die Sinnstruktur eines Systems, sei es des Or-
ganismus, der Psyche oder einer Gemeinschaft bzw. Gesellschaft ge-
nauer bestimmen? Die Statistik kann hier höchstens als Heuristik die-
nen, da es bekanntlich viele nicht-pathologische Devianzen gibt, z.B.
Hochbegabte oder geniale Menschen. Aber auch, was den Organismus
betrifft, sind immer nur idealtypische Mittelwerte angebbar, um die die
realen Werte, z.B. der Blutdruck oder Hormonkonzentrationen,
schwanken und schwingen. Wann ein Messwert pathologisch wird,
kann nur aus dem lebendigen und funktionalen Gesamtzusammen-
hang ermittelt werden. Und da stoßen wir auf wesentlich nicht-mathe-
matische Aspekte, im Wesentlichen auf einen qualitativen und einen
logisch-funktionalen Aspekt. Nehmen wir z.B. das Vorliegen erhöhter

336

Die Sozialit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leberwerte, dann wird dieser Befund sofort verständlich und sinnvoll,
wenn gleichzeitig ein chronischer Alkoholmissbrauch, eine Gelbverfär-
bung der Haut und der Skleren, Verdauungsstörungen, Koordinations-
probleme, ein erhöhter Bilirubinwert und Gefäßveränderungen fest-
gestellt werden. Qualitativ sind alle nicht-mathematischen und
nicht-funktionalen Aspekte, z.B. die Gelbverfärberung der Haut, die
Verfettung der Leber und eine Gedächtnisstörung. Funktional-logisch
sind alle jene Aspekte, die auf die Beeinträchtigung eines Funktions-
zusammenhanges hindeuten, so z.B. eine motorische Koordinations-
störung bei Aufforderung, abwechselnd die Zeigefinger an die Nase
zu führen. Analoges lässt sich bei psychologischen und sozialen Stö-
rungen beschreiben. Wenn in einem Unternehmen die Mitarbeiter be-
stochen oder erpresst werden, dann ist das eine qualitative Problema-
tik; wenn dadurch der funktionale Ablauf des Betriebs Schaden nimmt,
dann ist der logisch-funktionale Sinnzusammenhang beeinträchtigt.
Alle vier Momente zusammen – der qualitative, der logisch-funktiona-
le, der quantitativ-gestaltliche und der statistische – ermöglichen eine
zwar niemals absolut gewisse und starre, aber doch lebendige und für
Wandlung offene Sinnbestimmung eines Systems oder Organismus,
also seiner »Gesundheit«, die nicht nur auf Konvention beruht und
daher einen real objektiven und intersubjektiv überprüfbaren Erkennt-
nisstatus besitzt, der die Grenze zu Leiden, Schaden, Krankheit und
Devianz markiert.

337

Devianz und soziale Krankheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XIII. Genese des Leidens

1. Allgemeine Vorbemerkung

Was wir gewohnt sind und nicht anders kennen, versetzt uns nicht
mehr in Staunen. Und doch ist, wenn wir uns darauf einmal mit offe-
nen und unbefangenen Augen einlassen, das Phänomen der »Entwick-
lung« eines der geheimnisvollsten Phänomene des Lebens. Gewiss, die
biologische Forschung hat seit 150 Jahren unglaubliche Fortschritte
gemacht und tief in das Wesen der Entwicklung des Einzelwesens und
des Lebens überhaupt hineingeschaut, und doch können wir uns kaum
sicher sein zu wissen, was »Entwicklung« überhaupt ist, geschweige
denn, wie sie sich vollzieht und vor allem wodurch, durch welche Kräf-
te sie warum und wozu zustande kommt. Ja schon die Frage, wann das
Konzept »Entwicklung« in der Evolution relevant wird, ist nicht ein-
fach zu beantworten. Sicher lässt sich sagen, dass sie ein notwendiger
Aspekt aller sich geschlechtlich fortpflanzenden Lebewesen ist. Aber
schon manche, vor allem die komplexen Einzeller (Malaria, Trypano-
soma, Pantoffeltierchen etc.) weisen nach der Zellteilung das Phäno-
men Entwicklung, nämlich in Form der Ausdifferenzierung von hoch-
spezialisierten Organellen und Funktionen auf, allerdings auf dem
Boden einer schon fast fertigen Gesamtgestalt. Das ändert sich bei ge-
schlechtlich entstandenen Lebewesen. Hier müssen zwei sehr verschie-
dene und spezifizierte Geschlechtszellen erst verschmolzen werden,
um über den Umweg einer transeunten Entdifferenzierung und Pri-
mitivisierung der neuen Zelle die Voraussetzungen für ihre so unge-
wöhnliche Pluripotentialität und ihr hohes Potential an Entwicklungs-
möglichkeit zu schaffen. Was dann geschieht, darf als prototypische
Wesensgestalt aller Entwicklung gelten: Eine primäre Ganzheit ent-
wickelt sich dadurch, dass sie innerhalb ihrer Grenzen Unterstrukturen
und Unterfunktionen in steigend komplexer Weise ausdifferenziert,
sich also innerlich gleichsam »faltet«. Das gelingt aber nur dadurch,

338

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass der Integrationsgrad und die Vernetzung mit der Umwelt zuneh-
men. Das Ziel dieses Prozesses ist im vormenschlichen Leben die »Rei-
fe«, also jener Zustand, der nicht mehr weiter differenziert werden
kann und einen funktionalen Höchststand erreicht. Worin zeigt sich
dieser aber? Woran lässt er sich messen? Nun, bei den vormensch-
lichen Lebewesen ist das eindeutig die Fähigkeit zur Fortpflanzung,
also zur Arterhaltung. Bei vielen Lebewesen setzt darum schon direkt
nach der Fortpflanzung nicht selten der Alterungs- und Verfallsprozess
ein, manchmal in dramatisch rascher Weise. Immerhin gibt es aber
Tiere, die ihre generative Potenz weit überleben. Es ist klar, dass sich
darin noch ein anderer Sinn als der der bloßen Arterhaltung ausdrückt.
Das Individuum selbst beginnt hier zum Selbstwert zu werden, ein
Phänomen, das beim Menschen dann entschieden ins Zentrum rückt.
Denn der Sinn der menschlichen Existenz erschöpft sich keineswegs in
der Fortpflanzung und Arterhaltung, ja er geht prinzipiell darüber
hinaus und liegt jenseits von allem Organischen. Darum gestaltet sich
das Entwicklungsproblem im Falle des Menschen grundsätzlich anders
und neu, auch wenn die Einbettung in die biologische Entwicklungs-
matrix grundsätzlich bewahrt bleibt und die seelisch-geistige und so-
ziale Entwicklung des Menschen zutiefst beeinflusst, ja vorbereitet und
anbahnt.

Warum und wodurch entwickelt sich nun aber das Leben und
strebt einen höheren Differenzierungs-, Integrations- und Vernet-
zungsgrad an? Das kann hier nur angedeutet werden, sicher nur ist
die darwinistische Antwort unzureichend, schon allein deswegen, weil
die niedersten Tiere in der Regel überlebensfähiger sind als die weitaus
vulnerableren höheren Tiere. »Das Leben« strebt offensichtlich zu
immer mehr Selbstdarstellung, Verinnerlichung, Ausdruck von Inner-
lichkeit, zu seelisch-geistiger Kommunikation, zur Objektivierung der
eigenen Fähigkeiten in einer Welt der Werke (was wir Kultur nennen,
die durchaus schon in der Tierwelt beginnt) und schließlich einer
Transzendierung von (vitalem) Leben und Welt überhaupt zu. All das
muss als Potential der gesamten Evolution prinzipiell zugrunde liegen
und bleibt als bloßes Anpassungsresultat vollständig rätselhaft. Die
Quellen der Evolution können, da sie sich im Menschen selbst über-
steigt, nicht allein in der Evolution liegen. Zur Vertiefung dieser Sicht-
weise sei auf die Philosophie des Organischen imWerke Brandensteins
hingewiesen (1930, 1979).

Vielleicht noch schwieriger gestaltet sich die Antwort auf die

339

Allgemeine Vorbemerkung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frage, wodurch das Leben und seine zunehmende Differenzierung zu-
stande kommt. Grundsätzlich muss da gesagt werden, dass die Annah-
me von erstens dynamischen Faktoren, also von Wirkkräften unum-
gänglich ist. Was aber ist eine Kraft? Was impliziert die Fähigkeit zu
wirken? Sicher viel mehr als der moderne physikalische Kraftbegriff
annimmt. Es kann gezeigt werden, dass Wirken ohne Selbstbestim-
mung, ohne Freiheit, ohne Bewusstsein, ohne Macht unmöglich ist
(Brandenstein 1983, S. 211 ff.). Mit dem Bewusstsein als notwendigem
Aspekt eines Kraftwirkens kommt aber zweitens Intelligenz, Kogniti-
on, Geist ins Spiel, und das ist auch nötig, wenn wir uns die ungeheure
Intelligibilität der Welt der lebendigen Gestalten vor Augen führen.
Doch kann es sich nicht um irgendeine Kraft handeln, sondern nur
um eine solche, die noch nicht fertig ist, deren Potential zwar gegeben,
aber verborgen, eingehüllt, ungehoben ist und erst in einem schöpferi-
schen Prozess, oft mit Mühe und gegen allerlei innere und äußere Wi-
derstände, entfaltet, realisiert wird. Damit berühren wir das Konzept
der aristotelischen Entelechie, das allem Lebendigen zugrunde liegt.
Hier handelt es sich um eine lebendige, intelligente, aber an das Wer-
den gebundene Kraft, die sich im Selbst- und Fremdgestalten erst fin-
den muss. Das vermag sie aber nur, wenn es sie dazu drängt. Was aber
treibt da das Leben voran, vor allem das einzelne Lebewesen?

2. Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung

Nun, am aller einfachsten natürlich der Wille, der Wunsch, das Begeh-
ren zu leben, zu überleben und sich zu entfalten, also »zu sich selbst«
zu finden. Ein solches Begehren impliziert notwendig Interesse an sich
selbst und an der Welt, damit das Bedürfnis nach Sicherheit und Be-
stand. Dies schließt zwangsläufig alle biologischen, organismischen
Triebfaktoren ein, die niederen wie die höheren, je nach Lebewesenart,
also den Trieb zu atmen, wach zu sein, sich zu bewegen, Nahrung und
Flüssigkeit aufzunehmen, Abfallprodukte auszuscheiden, zu ruhen, zu
schlafen, schließt den Paarungstrieb ein, den Nest- und Pflegetrieb, den
Reviertrieb, den Beutetrieb u.v. a.m. Des Weiteren impliziert das Be-
gehren zu leben die Neugier, die Lust auf Bewegung, auf Wirksamkeit
und auf Eigenständigkeit, aber auch auf Begegnung, Austausch und
Kommunikation. Nicht zu unterschätzen sind die »Triebfaktoren«, die
von außen kommen: Ein neugeborenes Lebewesen wird von seiner

340

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Umwelt erwünscht, geweckt, gereizt, gefördert und herausgefordert.
Auch das stößt Bewegung, Werden, Entwicklung an. Schon die vor-
menschlichen, »rein« biologischen Lebenstriebfaktoren lassen sich,
wie man sieht, nicht ausschließlich physiologisch fassen, sondern be-
dürfen einer tieferen psychologischen Betrachtung. Im Grunde kom-
men wir nicht einmal bei einer Amöbe ohne die Annahme einer psy-
chischen Dimension aus. Denn wie sollen Phänomene bzw. Begriffe wie
Wahrnehmen, Selektion, Angriff, Flucht, Vermeidung, Rückzug, Ver-
bergung, Kampf, Versuch und Irrtum, gar Phänomene wie Gedächtnis
und Handlung usw. »unpsychisch« verstanden werden können?

3. Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel,
Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz

Neben den behandelten direkten oder positiven Faktoren der Entwick-
lung dürfen die indirekten, in gewissem Sinne negativen Triebfaktoren
nicht unbeachtet bleiben. Sie spielen auch in allen Entwicklungstheo-
rien eine bedeutende Rolle, so z.B. bei Freud in der Trias von Bedürf-
nismangel (»Triebwunsch«), Defizit und Konflikt, so bei Piaget in Form
der kognitiven Diskrepanz (kognitive Aporie) bzw. als Herausforde-
rung, eine kognitive Dissonanz aufzulösen.

Insofern schon eine jede organismische und eine jede psychologi-
sche Triebkraft nicht nur eine positive Fähigkeit, sondern ein Bedürfnis
darstellt, impliziert sie immer einen Mangel, also eine Negativität.
Diese stellt den fundamentalsten negativen Anreiz zu Aktivität und
Entwicklung dar und spielt nicht umsonst eine zentrale Rolle in der
genetischen Philosophie Hegels, in der Psychologie Adlers und in der
Anthropologie Gehlens. Die Triebkraft als Fähigkeit sucht die Trieb-
kraft als Bedürfnis zu befriedigen, und daraus folgt notwendig eine
Dynamik, die Entwicklungen anstoßen kann, etwa technischer oder
wissenschaftlicher Art. Der Mensch ist das Mangel-Potenz-Wesen
schlechthin, ein hungriger Faust, der nie satt wird. Buddha geißelte
dies als die existenzielle Gier des Menschen, sie ist aber nicht nur sein
Leid, sondern ebenso die Quelle allen Schöpfertums und damit allen
»schaffenden Glücks«.

Etwas anders liegen die Verhältnisse im Falle der Grenzerfahrung,
in der ebenfalls eine Negativität erscheint. Die potentialunendliche
Dynamik (pU) des Menschen muss nämlich in einer wesenhaft end-

341

Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichen (E) Welt notwendig an Grenzen stoßen, die teilweise unüber-
windlich, teilweise sogleich überwindlich und teilweise nur durch Ar-
beit überwindlich ist. Diese Negativität reizt zur Erhöhung oder Ver-
änderung der Aktivität, z.B. in Form der Erfindung neuer Techniken
zum Zwecke der Naturbeherrschung.

Während im letzten Fall die Grenze eher »außen« liegt, liegt sie
im Falle des Problems eher »innen« und ist dadurch bedingt, dass der
Mensch noch nicht die adäquate Antwort auf eine meist selbst gestellte
Herausforderung gefunden hat. Das Problem kann mehr praktischer,
technischer, mehr theoretischer oder mehr emotionaler Natur sein,
Letzteres z.B. in zwischenmenschlichen Beziehungen. Um eine Lösung
zu finden, ist darum die Entdeckung, Ergreifung und Entwicklung neu-
er praktischer, kognitiver und emotionaler Ressourcen notwendig.

Überschreitet ein Problem die rein kognitive Ebene und wird so-
zusagen »lebendig«, existenziell, praktisch oder emotional konkret,
dann haben wir es oft mit einer Konfliktkonstellation zu tun. Beim
Konflikt, sei er intrapsychisch, sei er interpersonell, handelt es sich
um den aktiven Kampf zweier entgegen gesetzter Intentionalitäten,
die sich gegenseitig zu überwinden, zu unterwerfen oder zu beherr-
schen suchen. Die Negativität besteht darin, dass die eine Macht die
andere auf deren Kosten aufzuheben sucht.

Eine Steigerung der Problemlage stellt sich im Falle von Gefahr
und Not ein. Hier wird das Problem existenziell, eine Lösung dringlich.
Das kann für die Auffindung einer Lösung hinderlich sein, manchmal
aber macht, wie das Sprichwort sagt, die Not erfinderisch. Auch hier
sind neue Entwicklungen möglich.

Schließlich sei die positiv-negative Triebkraft der Konkurrenz
bzw. Rivalität genannt, die schon bei der sexuellen Selektion in der
Natur eine große Rolle spielt. Lebewesen einer Art wollen in der Regel
besser sein als die Anderen, letztlich wohl, weil in jedem Lebewesen
das Urbild des Bestmöglichen, gewissermaßen einer absoluten Seins-
spitze steckt. Genau dieser Archetyp wird durch Vergleich und Konkur-
renz geweckt mit seiner entsprechenden Entwicklungsdynamik.

4. Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt

Alle diese dynamischen Wirkfaktoren entbehren nun aber jeglichen
Sinnes, wenn wir sie nicht auf einen transorganismischen Kontext,

342

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf eine Umwelt beziehen. Wo es prinzipiell keine Nahrung gäbe, wäre
der Nahrungstrieb nie entstanden. Der Umweltbezug umfasst drei
Aspekte, ich nenne sie Gewährung (bzw. Passung), Aufgabe und Leis-
tung. Ein Beispiel: Wenn eine Amöbe ein Nahrungspartikel inkorpo-
riert, dann wird ihr diese Möglichkeit von der Umwelt gewährt. Darauf
ist sie absolut angewiesen, da sie nicht alles, was sie braucht, aus sich
selbst generieren kann. Andererseits nützte die Gewährung nichts,
wenn das Lebewesen das Angebot nicht ergreifen könnte. Hierzu wird
es jedoch schon durch seine Bedürfnisstruktur gedrängt, die dem Lebe-
wesen damit eine existenzielle Aufgabe stellt. Erfüllt wird die Aufgabe
durch eine konkrete aktuelle Leistung, einen Vollzug, in unserem Fall
durch die Inkorporation eines Nahrungspartikels. Wenn nun der Um-
stand auftaucht, dass sich die Bedürfnis-, Aufgaben- und Leistungs-
struktur eines Lebewesens nach und nach aufbaut bzw. die äußeren
Anforderungen wechseln, dann muss sich das Lebewesen entwickeln,
d.h. sich differenzieren, sich in sich selbst und in seiner Umwelt neu
integrieren und weiter in der Umwelt vernetzen.

5. Selbstsein und Anderssein

Durch die in Raum und Zeit individualisierte und zentrierte Bedürf-
nis-, Aufgaben- und Leistungsstruktur eines Organismus wird eine der
fundamentalen Seinsstrukturverhältnisse dieses Kosmos konstituiert:
die Differenz von Eigen und Fremd, von Selbst und Anderem. Sie ist so
einfach und basal, dass sie auf Anderes nicht zurückgeführt werden
kann, sondern als »Urphänomen« hingenommen werden muss. Sicher
bildet es eine Grundlage alles organischen Seins, doch sprechen viele
Zeugnisse dafür, dass sie schon in der vorbiischen Welt wirksam ist,
auch wenn nicht so offenbar und prägnant.

Je höher ein Organismus differenziert ist, desto mehr unterliegt
seine Eigen- oder Selbstwerdung der Notwendigkeit eines Entwick-
lungs- oder Entfaltungsprozesses. Ein Virus ist gewissermaßen mit
einem Schlag gegeben, ähnlich verhält es sich mit den meisten Pro-
tozoen. Ein Säugetier dagegen durchläuft schon embryonal eine Viel-
zahl von Differenzierungsstufen, bevor es »zu sich selbst kommt«. Je
komplexer diese Differenzierung in der Zeit ist, desto notwendiger
wird es, sie zu ordnen, zu gliedern, und d.h. relativ abgegrenzte Pha-

343

Selbstsein und Anderssein

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen, Stufen, Stadien gemäß einem übergeordneten Gesamtplan zu
schaffen.

6. Organismische Grundverhaltungen gegen�ber der Umwelt

Dieses Selbst kann und muss sich nun zu seiner Umwelt verhalten, und
da finden wir einige wenige Grundmöglichkeiten der organismischen
Positionalität. An erster und oberster Stelle ist die Dualität von Aktivi-
tät und Passivität, von Tun und Nichtstun bzw. Stillhalten zu nennen.
Wie das Beispiel des Totstellreflexes jedoch zeigt, kann das Nichtstun
oder Stillhalten durchaus als Grenzfall eines aktiven Verhaltens gegen-
über der Umwelt verstanden werden. Das Wort still Halten drückt die
verborgene Aktivität schön aus. Innerhalb der aktiven Position lassen
sich wiederum zwei Grundmöglichkeiten benennen, auf denen beson-
ders die Epistemologie Piagets (1988, S. 32 ff.) aufbaut: Assimilation
und Akkomodation. Sie sind Formen der Adaptation. Im Fall der Assi-
milation passt der Organismus die Umwelt an sich und seine Zwecke
an; im Fall der Akkomodation passt der Organismus sich selbst an die
Umwelt an. Im ersten Fall wird überwiegend die Umwelt, im zweiten
überwiegend der Organismus verändert. Natürlich gilt dies alles nur
relativ, nicht absolut, denn auch eine Veränderung der Umwelt ver-
langt eine gewisse Veränderung des Organismus und umgekehrt.

Innerhalb dieser beiden Grundmodi müssen noch weitere Modi
unterschieden werden, die sogar eine gewisse Eigenständigkeit gegen-
über der Assimilation und Akkomodation aufweisen. Es handelt sich
um die Abgrenzung (Demarkation), die Ausstoßung (Expulsion), die
Zurückstoßung (Repulsion) und die Vernichtung (Eliminierung, Anni-
hilation). Bei der Demarkation werden Organismus und Umwelt nicht
oder kaum verändert, sie steht daher ziemlich in der Mitte zwischen
Assimilation und Akkomodation. Bei der Expulsion, z.B. der Ausschei-
dung von Exkrementen, verändert sich vor allem der Organismus, aber
auch die Umwelt wird, zumindest auf Dauer, nicht unerheblich alte-
riert, z.B. durch Gifte belastet. Bei der Annihilation wird die Umwelt
am stärksten verändert, nämlich zerstört; und bei der Repulsion erfährt
die Umwelt eine Veränderung in dem Sinne, dass der Organismus für
sich Freiraum schafft und seinen Aktionsradius vergrößert, typisch
z.B. für Revierkämpfe.

344

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7. Stufen der Genese des Leidens

Auf diesem Hintergrund soll in aller gebotenen Kürze die psychophy-
sische Genese des Menschen dargestellt werden. Grundsätzlich muss
vorausgeschickt werden, dass die Entwicklung des Menschen von der
Entwicklung der Tiere insgesamt dadurch abweicht, dass sich in ihrem
Falle zwei evolutionäre Großtendenzen durchdringen, eine zyklische
und eine unzyklische. Die zyklische Entwicklung ist typisch für alle vor-
menschlichen Lebewesen: Das einzelne Lebewesen entsteht, entwickelt
sich recht rasch, pflanzt sich fort und vergeht, all das im Dienst der
relativ statischen Art, weswegen es nur wenige Unterschiede zwischen
den Individuen gibt. Auch derMensch unterliegt dieser zyklischen Ent-
wicklung (die mit der Zentrizität des Tieres zusammengehört), doch
wird sie von einer zweiten Entwicklungsart durchflochten, und zwar
von Anfang an, eine Eigenart, die wesentlich offen, zeitweise (nämlich
zwischen dem ersten Lebensjahr und der Pubertät) verlangsamt, auf das
ganze Leben hin unabschließbar und exzentrisch ist. Auch dient sie
nicht der Arterhaltung, sondern ist Ausdruck der endlosen Vertiefung,
Differenzierung und sozialen Eingliederung des Individuums als Per-
son. Diese unzyklische Entwicklung unterliegt keinen so streng fest-
gelegten Gesetzmäßigkeiten wie die zyklische, sondern ist weitaus un-
bestimmter, freier, individueller und kommunikativer. Das ist der
Grund, warum ein allgemeines Schema der menschlichen Entwicklung
nur eingeschränkt aufgestellt werden kann, ja der Fall nicht selten ist,
dass die unzyklische Entwicklung, die vor allem seelisch-geistige und
soziale Quellen hat, die zyklische durchkreuzen und stören kann, bis
hin zu Krankheit und Tod. Dies ist auch der Grund, warum der neu-
geborene Mensch, obzwar völlig auf seine Mitwelt angewiesen, keines-
wegs so inkompetent, autistisch und symbiotisch ist, wie die alte Ent-
wicklungspsychologie meinte. Dornes (1999) hat mit seinem Bestseller
eine Lanze für die angeboreneKompetenz, die primäre Bezogenheit und
frühe (relative) Eigenständigkeit des Säuglings gebrochen und folgt da-
bei, die gegenteilige Entwicklungspsychologie der Psychoanalyse (z.B.
die von Spitz 1973,Mahler 1984) kritisierend, dermodernen Säuglings-
forschung (vgl. D. Stern 1992 und J. Lichtenberg 1988). In Wahrheit ist
der Säugling von der Seite der zyklisch-biischen Ontogenese schon
recht gut ausgestattet, während die typisch menschliche, die unzykli-
sche Ontogenese dem Neugeborenen wenig Hilfsmittel zur Lebens-
bewältigung an die Hand gibt. Hier muss er daher in dieWelt vonNach-

345

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ahmung, Lernen, Erziehung und individueller Entwicklung eintreten.
Nach Portmann (1969) liegt in dieser Anforderung der Grund, warum
derMensch ein Jahr zu früh zurWelt kommt und eine so lange Kindheit
zu durchlaufen hat. Nur im Rahmen eines solchen »sozialen Uterus«
könne das gewaltige nichtvererbbare Traditionsgut des Menschen ver-
mittelt werden – so seine anthropologische These.

Wie sieht die menschliche Entwicklung nun im Groben aus? Wel-
che ungefähren Phasen, Stadien, Stufen lassen sich hinreichend objek-
tiv unterscheiden? Allgemein wird heute zwischen der vorgeburtlichen
und der nachgeburtlichen Lebensphase unterschieden. Das nach-
geburtliche Leben unterteilt man für gewöhnlich in die frühe und die
späte Kindheit. Die frühe Kindheit, die ungefähr ein Jahr dauert, endet
mit dem Erwerb der typisch menschlichen Eigenheiten, d.h. mit dem
aufrechten Gang, der menschlichen Sprache und dem einsichtigen
Handeln. In diesem ersten Jahr wächst und entwickelt sich der kindli-
che Organismus auffällig rasch, während es danach zu einer Verlang-
samung und damit erheblichen Verlängerung der Kindheit kommt, die
sich bis zur Pubertät, also bis zum 10.–12. Lebensjahr erstreckt. Wäh-
rend dieser zweiten Kindheitsperiode erfolgt einerseits die soziale Ein-
gliederung des Menschen, andererseits bekommen die imaginativen
und vor allem emotionalen Kräfte des Menschen, die für die Entwick-
lung seiner Beziehungsfähigkeit und seiner Sozialisation entscheidend
sind, viel Raum, um sich auszufalten. Es folgt die Jugend mit den Un-
terphasen der Pubertät und der Adoleszenz (Jünglings-, Jungfrauen-
alter), in denen der Mensch intellektuell selbständig und auf das Ar-
beitsleben in der Gesellschaft vorbereitet wird. Danach tritt der
Mensch in das reife Erwachsenenalter ein, das heute ebenfalls zwei-,
ja dreigeteilt wird. Abgeschlossen wird das Leben durch das frühe, hohe
und das Greisenalter, das in den Tod mündet. Alle Phasen sind durch
relativ spezifische Möglichkeiten, Grenzen, Aufgaben und Leistungen
charakterisiert, die sich im Rahmen der oben genannten Grundpositio-
nen, also vor allem der Assimilierung, Akkomodation, Expulsion und
Repulsion vollziehen. Am Anfang, d.h. bei der Geburt, kommt es zur
sicherlich tief greifendsten Veränderung des Organismus, die rein bio-
logischer Natur ist, denn das Lebewesen muss sich auf völlig neue phy-
siologische Gegebenheiten, z.B. die Lungenatmung, die Wärmere-
gelung, die orale Ernährung etc., umstellen. Was dies psychisch
bedeutet, lässt sich kaum ermessen. Im Ganzen ist das Neugeborene
psychisch hier noch nicht erwacht bzw. schlummert in seelisch-geisti-

346

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ger Hinsicht. Seine Aktionen werden daher weitgehend durch Instinkt-
reaktionen und erblich festgelegte Verhaltensschemata gesteuert.
Schon bald aber erwacht das Kind als Bewusstseinswesen und offenbart
sich nach wenigenWochen, so z.B. im echten Anlächeln, als einmaliges
personales Wesen mit einer eigenen »Persönlichkeit« und einem freie-
ren, nicht mehr instinktiven Verhalten. Trotzdem steht die biologisch-
physiologische Umstellung noch im Vordergrund, die langen Schlaf-
phasen beweisen dies, und bis zur Bewältigung des aufrechten Ganges
und der Reinlichkeit bleiben physiologische Herausforderungen und
Anpassungsleistungen zentrale Themen der Entwicklung. In Wahrheit
hat sich der Mensch aber das Leben lang, so besonders in der Pubertät
und im hohen Alter, mit physiologischen Anpassungsforderungen aus-
einander zu setzen. Bekanntlich hat die Psychoanalyse ihr Entwick-
lungskonzept (orale, anale, phallische, Latenz- und genitale Phase) vor
allem an der biologisch-triebhaften Seite des Menschen ausgerichtet,
worin ihre Stärke, aber auch ihre Einseitigkeit liegt, die demMenschen
gerade in seiner Menschlichkeit nicht gerecht wird. Erik Erikson (1959)
hat mit seinem dialektischen Lebensphasenkonzept diese Einseitigkeit
überwunden und die allzu konkretistisch-naturalistisch gemeinten
Triebkategorien um ihre seelisch-geistige und sozial-interaktionisti-
sche Dimension erweitert.

Der Mensch lebt von Anbeginn nicht nur aus Triebansprüchen
heraus, sondern nimmt wahr, fühlt, erinnert sich, handelt, probiert,
sucht, ja denkt schon bald, wenn auch gewiss nur in einfachen Urteilen
und intuitiven Schlüssen, mit deren Hilfe er, wie Piaget aufzeigte (vgl.
Piaget 1988; Fetz 1988a, S. 53–70), allgemeinere Denkschemata ent-
wickelt, in die die neuen Erfahrungen eingebaut (und dadurch die
Schemata evtl. modifiziert) werden. Alle diese Fähigkeiten sind aber,
da sie sich intrinsisch entfalten wollen, zugleich Ansprüche, Aufgaben
und Anforderungen, denen das Kind zu genügen sucht. Bekanntlich
tut es dies vor allem im Felde der ersten wichtigen zwischenmensch-
lichen Beziehung, der Beziehung zu den Eltern, und da vorzüglich zur
Mutter. Das Kind ist also von Anbeginn und zugleich von vier Seiten
herausgefordert: von seinem Leib und dessen Ansprüchen (»Trieben«),
Mängeln und Grenzen (konkret von Lust, Unlust, Schmerz, Nichtkön-
nen, Können etc.); von der dinglich-sachlichen Umwelt (die in den
Entwicklungspsychologien oft unterschätzt wird), also z.B. von dem
Boden, auf dem das Kind krabbelt, von den Möbeln, die es umstellen,
vom Licht, von Geräuschen usw.; von der Mitwelt seiner nahen Be-

347

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugspersonen; und von seiner eigenen psychischen Innenwelt, von sei-
nen Wünschen, Erwartungen und Ängsten, seinen Wahrnehmungen,
Erinnerungen, impliziten Urteilen und Handlungsimpulsen. Alle diese
Herausforderungen sind zugleich Bedürfnisse und sich entfaltende Fä-
higkeiten und geben so dem Kind Orientierung, Grenze, Halt, Sinn
und Richtung bzw., wo sie versagen oder sich verwirren, Desorientie-
rung, Haltlosigkeit, Grenzenlosigkeit, Widersinn, Sinnmangel und
Richtungslosigkeit. Da solcherlei Störungen unvermeidlich sind, sind
die Themen Mangel, Konflikt, Problem und Leid uranfängliche und
nie mehr ganz zur Ruhe kommende Fragen an die Existenz. Über die
verschiedenen Lebens- und Erlebensdimensionen hinweg sehen wir
darum drei oder vier übergeordnete Grundherausforderungen bzw.
Grundverlangen am Werk, die sich als rote Fäden durch das gesamte
Leben ziehen und neben den physiologischen Anforderungen herlau-
fen. Es handelt sich um die schon in einem anderen Kapitel angeführ-
ten Lebensdimensionen
– Bindung (gute und schlechte Abhängigkeit, Geborgenheit, Sicher-
heit, emotionale Kommunikation, Zufriedenheit, Erfüllung, Glück,
Liebe, Hass usw.)

– Autonomie (Selbständigkeit, Selbstwirksamkeit, Selbstbeherr-
schung, Freiheit, Macht, Alleinsein)

– und Erkenntnis (Orientierung, Exploration, Neugier, Wissen, Weis-
heit, Irrtum, Täuschung)

Schon seit langem hat man bemerkt, dass diese Dreieinheit von Urthe-
men, Urbedürfnissen, Urfähigkeiten und Urwerten zwar, wiewohl ge-
nau unterscheidbar, dennoch untrennbar ist, sich aber in den verschie-
denen Lebensphasen unterschiedlich gewichtet entwickelt. Im ersten
Lebensjahr überwiegen neben der physiologischen Einleibung das
emotionale Erleben und das Beziehungsverhalten. Es folgt die moto-
risch-willentliche Beherrschung des Leibes (aufrechter Gang, Greifen
der Hand), der psychischen Funktionen (z.B. der Sprache) und der Um-
welt, um schließlich in wachsendem Ausmaß von kognitiven Zügen
bereichert und vertieft zu werden. Diese differenzieren sich in immer
abstrakteren Formen aus und können schließlich selbständig gehand-
habt werden, etwa in Form von Phantasieproduktionen, konkreten und
formalen Gedankenoperationen. Auf allen diesen drei Aktionsfeldern
des Lebens baut schließlich das moralisch-sittliche Leben auf und ver-
geistigt, vertieft und differenziert sich, wenn gefördert und gefordert,
immer mehr (vgl. Kohlberg 1974). Mit der zunehmenden, von Mahler

348

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Pine (1984) herausgearbeiteten psychischen Individuation (Loslö-
sung, Verselbständigung und Übung), intersubjektiven Beziehungs-
konstanz und sachlichen Objektivation der eigenen Innerlichkeit in
Sprache und Spiel verdichtet sich das Selbstempfinden mit seinem cha-
rakteristischen Selbstwerterleben: Ich bin, und das ist gut; ich kann
fühlen bzw. meine Gefühle (Wünsche, Ängste, Freude, Zorn etc.) aus-
drücken, und das ist gut; ich kann agieren, handeln, mich und die Um-
welt beeinflussen, ja partiell kontrollieren, und das ist gut; und ich
kann mich orientieren und Wissen erlangen, und das ist gut. Ich habe
ein unverwechselbares Sein, verfüge über Macht-, Liebes- und Er-
kenntnisfähigkeit, und all das erfüllt mich mit Genugtuung, Lebens-
freude und Sehnsucht nach mehr. Je nachdem wie die charakterliche
Grundstruktur eines Menschen beschaffen ist, ob er etwa mehr ein
Tatmensch, ein Gedanken- oder ein Gefühls- bzw. Beziehungsmensch
ist (oder irgendeine Mischung davon), wird sich sein Leben, wenn nicht
behindert, entwickeln.

Im Einzelnen stellt sich die Entwicklung nach der physiologischen
Umstellung mit der Geburt, wie folgt, dar. Das Kind erwacht und wird
ein erlebendes, ein bewusstseinsmäßiges Wesen, verbleibt aber noch
ganz im konkreten Leibempfinden, in der aktuellen Umweltwahrneh-
mung und in der ersten sensomotorischen Selbstorientierung (präre-
flexives, weltversunkenes Bewusstsein, auftauchendes Kernselbst nach
Stern 1992, S. 104 ff.; »sozialer Uterus« nach Portmann 1970, S. 195).
In diesem Erleben spielen die leiblichen Bedürfnisse und der Bezug zur
zentralen Bindungsperson die Hauptrolle. Abstraktionen vom Augen-
blick sind nicht möglich, alles ist konkrete Wahrnehmung im Hier und
Jetzt, aber erfüllt vom Leibempfinden und von den Urgefühlen des
Vertrauens, der Freude, des Ekels, des Schrecks, des Interesses und der
Überraschung. Da die Sinnesorgane weiter entwickelt sind als die
Motorik, muss sich das Kind erst allmählich in seinen Leib und seine
motorischen Möglichkeiten hineinfinden. Man könnte sagen, das Kind
ist auf dieser ersten Ebene ganz Positivist und Sensualist, aber durch-
aus auch schon ein emotional intensiv erlebendes Wesen. Piaget nennt
diese Zeit die sensomotorische Periode und charakterisiert sie von der
kognitiven Seite her, wie folgt:

»Die sensomotorische Periode dauert bis ungefähr zum Alter von anderthalb
Jahren mit einer ersten Teilperiode der Zentrierung des Subjekts auf den eige-
nen Körper (ungefähr sieben bis neunMonate dauernd), gefolgt von einer zwei-

349

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten, in der die Pläne der praktischen Intelligenz objektiviert und den Bedingun-
gen des Raums angepasst werden.« (1988, S. 41)

Die emotionale Seite, die Piaget kaum beachtet, entwickelt sich in den
ersten Monaten sehr rasch und führt zur Ausbildung eines »emotiona-
len Gestaltkreises« zwischen Mutter und Kind, in dem beide lernen,
sich emotional aufeinander abzustimmen (subjektives Selbst und affect
attunement nach D. Stern 1992, S. 198–230). Dabei wirkt die Mutter
als Herausforderung, Katalysator und Vorbild, sodass sich Mimik und
Gestik in reicher und differenzierterWeise entwickeln, und nahezu alle
basalen Gefühle in den ersten Lebensmonaten expressiv mitgeteilt und
geteilt werden, also Gefühle wie Angst, Furcht, allerlei Wünsche, Hoff-
nung, Enttäuschung, Wut, Ärger, Trauer, Sehnsucht u.v. a.m. Schließ-
lich wird alles Umgebende mit Gefühl belebt, sodass jedes Ding, jeder
Vorgang lebt. Die Welt wird zur großen Anima, die in gewisser Weise
die große Seele der Mutter widerspiegelt, die für das Kind ja alles ist,
Quell und Horizont allen Seins. Gelingt die Beziehung zwischen den
beiden, dann ist es eine Zeit tiefer Gefühle, eine Zeit von Glück, Innig-
keit und Erfüllung, im Übrigen für beide. Das Kind wird zum Animis-
ten und großen Psychiker, es lebt seine natürliche, durch Konventionen
noch nicht bestimmte Identität.

Mit der zunehmenden Ausdifferenzierung der motorischen und
kognitiven Fähigkeiten vermag das Kind gegen Ende des ersten Le-
bensjahres, den Anderen in seiner Andersheit und Eigenheit wahr-
zunehmen, versteht die Intentionalität indikatorischer Gesten, man
nennt dies »Mentalisierung«, und erobert sich allmählich seine kleine
Welt. Wenn es den aufrechten Gang erwirbt, die ersten Schritte in die
Sprache hinein tut und einsichtig zu handeln beginnt, dann bricht in
ihm die unmittelbare Erfahrung von Bewegungslust, Selbstwirksam-
keit, Autonomie, Macht und Weltentdeckung auf. Das ist ein berau-
schender, magisch verzaubernder Zustand, in dem der Wille als das
Vermögen, selbst zu bestimmen und zu wirken, erwacht und sich ge-
nießt. Das Kind wird zum Magier und kleinen Tat- bzw. Machtmen-
schen, der die Wirkung des verweigernden Neinsagens, des Widerstan-
des und des Sichdurchsetzens entdeckt (»Trotzphase«). So etwas wie
ein erstes primitives Ehrgefühl stellt sich ein. Je sicherer die Motorik
wird, desto größer wird der Lebens- und Wirkungskreis, damit aber
auch die Erfahrung, dass es endlos viel Neues zu entdecken gibt und
die Entdeckung mit Arbeit, Mühe und Kampf errungen werden muss.

350

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Dynamik, zusammen mit dem beginnenden Spracherwerb, er-
möglicht es dem Kind, sich innerlich mehr und mehr von der unmittel-
baren Wahrnehmung zu distanzieren und z.B. die nur hörbare Mutter
im Nebenraum zu imaginieren. Mit etwa 18 Monaten erwacht die Fä-
higkeit der Phantasie, also der wahrnehmungsunabhängigen Vorstel-
lungskraft, eine grundlegende Voraussetzung für die Entwicklung des
Zeit-, Spiel- und später des Moralbewusstseins. Nach Fonagy et al.
(2003) ist dies auch der Zeitpunkt, zu dem das Kind sich der psy-
chischen Eigenwelt des Anderen bewusst wird (theory-of-mind).
Nachdem erst die äußere physische Welt durch das Handeln zugäng-
lich wurde, eröffnet sich jetzt eine schier unendliche Welt im Inneren,
die keine Grenze kennt. Es beginnt die Lebensphase des Spiels. Seine
Voraussetzung ist das Bilddenken, durch das das bisherige Gefühls-
und Handlungsdenken umrissener, handhabbarer, anschaulicher und
unabhängiger wird. Hier wird es dem Kind möglich, dem Anderen
(und den Übergangsobjekten, z.B. Puppen) eine Innenwelt und ein
Selbst zuzuschreiben. Das Kind erklimmt die mythische bzw. bildhaft-
symbolische Bewusstseinsstufe, es wird gleichsam zum Künstler, seine
Identität verinnerlicht sich.

Wenn sich das Kind mit etwa drei Jahren immer häufiger und
länger vom häuslichen Nest entfernt und z.B. in den Kindergarten ein-
tritt, dann reichen seine bisherigen seelisch-geistigen und körperlichen
Möglichkeiten nicht mehr aus, die neuen Herausforderungen zu meis-
tern. Die Konfrontation mit anderen Kindern, Familien, mit anderen
Autoritätspersonen, mit Regeln und komplexeren sozialen Interak-
tionsformen verlangen ein höheres geistiges und sprachliches Abstrak-
tionsniveau. Allgemeinbegriffe, Verhaltensschemata und Regel-
verständnis werden notwendig und müssen durch eine interne
Operationalisierung entwickelt werden. Piaget spricht vom Stadium
der konkreten Operationen, durch die das kindliche Denken im kogni-
tiven Bereich gekennzeichnet ist.

»Die Periode der Vorstellungsintelligenz führt zu konkreten Operationen
(Klassen, Relationen und Zahlen, die an Objekte gebunden sind) mit einer ers-
ten präoperatorischen Teilperiode (ohne Reversibilität und Erhaltung, aber mit
den Anfängen gerichteter Funktionen und qualitativer Identitäten), die im Al-
ter von ungefähr anderthalb bis zwei Jahren mit der Bildung semiotischer Pro-
zesse wie Sprache und inneren Bildern beginnt. Daran schließt sich (mit etwa
sieben bis acht Jahren) eine zweite Teilperiode an, die gekennzeichnet ist durch

351

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Anfänge operatorischer Gruppierungen in ihren verschiedenen konkreten
Formen und mit ihren verschiedenen Arten von Erhaltung.« (1988, S. 41)

Aber auch das emotionale Erleben, die praktische und die moralische
Intelligenz verändern sich und müssen sich durch Assimilation und
Akkomodation an die neuen, vor allem sozialen Herausforderungen
anpassen. Innere Bedürfnisse und Strebungen und äußere Anforderun-
gen stellen dabei Entwicklungsreize dar, denen sich das gesunde Kind
nicht entziehen kann und auch nicht will, denn es gibt geradezu eine
Art »Lust« zur Entwicklung, zur Bewältigung und Lösung neuer Pro-
bleme. Wie man sieht, gewinnt die Rolle des Intellekts eine zuneh-
mend größere Rolle im Aufbau der Seelenstruktur des Kindes. Es kün-
digt sich der »Denker« in ihm an, der jetzt auch die bekannten großen
Fragen stellt, ja alles hinterfragt. Dem Kind wird intuitiv die absolute
Kontingenz des Seins bewusst, es merkt, dass alles fraglich und des
Fragens würdig ist, dass ein letzter Grund nicht einfach gegeben ist,
sondern errungen werden muss. Wie tief dies gehen kann, beweisen
die berühmten »Gespräche Annas mit Gott« (Fynn 1974), die eine phi-
losophische Tiefsinnigkeit erreichen, die in Staunen versetzt und auch
bei Erwachsenen selten erreicht wird. Mancher Fünf-, Sechsjähriger
offenbart hier wahre philosophische Neigungen und Fähigkeiten. Ins-
gesamt beginnt das Kind, seine soziale und durch Konventionen be-
stimmte, sittlich noch unautonome Identität zu entwickeln. Die natür-
liche Person wird zu einer typisch menschlichen, weil sozial geformten
Person.1

Bevor das nächste Entwicklungsstadium beschrieben werden soll,
möchte ich zurückblicken und nach den Faktoren fragen, die den jewei-
ligen Übergang zwischen den Entwicklungsstufen bewirken und ge-
stalten. Zweifellos gibt es innere und äußere Entwicklungsanreize, die,
gleichsam gestaffelt auftretend, die einzelnen Perioden einleiten und
eng aufeinander abstimmen. So z.B. wenn nach der Geburt über die
Nabelschnur kein Sauerstoff mehr geliefert wird und das Kreislaufsys-
tem auf die Lungenatmung umgestellt werden muss; oder wenn das

352

Genese des Leidens

1 Fetz (1988b) hat das Verhältnis von Person und Identität bzw. die dreifache Stufen-
entwicklung der Identität des Menschen in seinem Aufsatz »Personbegriff und Identi-
tätstheorie« tief dringend herausgearbeitet. Er unterscheidet dort die drei Stufen der
natürlichen, der konventionalen und der autonomen Identität. Ich folge diesem Kon-
zept.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kind instinktiv die Brust der Mutter sucht und eine neue Nahrungs-
quelle entdeckt; oder wenn das erwachende »auftauchende Selbst«
(Stern) von der Mutter auch als Person, als Subjekt geweckt und emp-
fangen wird, und das Kind diesem Angebot entspricht. Immer haben
wir es mit einer neuen Möglichkeit und einer neuen Herausforderung
zu tun, die allein mit den Mitteln der zuletzt erreichten Entwicklungs-
stufe nicht zu bewältigen ist, aber doch aufgrund innerer andrängender
Potentiale (physischer, seelischer und geistiger Art) und äußerer Er-
wartungen bewältigt werden muss. Das löst Spannung, Unruhe, Druck,
ja eventuell Leiden, das Gefühl der Krise und die Angst vor dem Schei-
tern aus und stellt objektiv ein Problem dar. In der Regel wird die neue
Entwicklungsstufe nicht »autistisch« erreicht, sondern gemeinsam,
dialogisch und interaktiv mit der gegebenen Um- und Mitwelt. Der
aufrechte Gang, die Sprache, die Imagination, das Spiel, die geschlecht-
liche Identität und das operationale Denken müssen zwar stets vom
Individuum erkämpft und erlernt werden, aber immer angehalten, un-
terstützt und gefördert durch seine Mitwelt, anders gelingt es zumeist
nicht. Im Allgemeinen ist die frühere Entwicklungsstufe die notwendi-
ge Voraussetzung für die folgende, das betont auch Piaget, und kon-
zipieren alle anderen Entwicklungspsychologen und Entwicklungsphi-
losophen in ähnlicher Weise, etwa Hegel, Freud, Kohlberg, Gebser,
Neumann.

»Wenn wir jetzt diese Abfolge betrachten, lässt sich unschwer erkennen, dass
jede dieser Perioden oder Teilperioden für die Konstruktion der jeweils nach-
folgenden notwendig ist … Warum treten Sprache und semiotische Funktion
erst am Ende einer langen sensomotorischen Periode auf …?… Erstensmuss es
einen allgemeinen Nachahmungskontext geben, der interpersonalen Austausch
zulässt, und zweitens müssen die verschiedenen Strukturmerkmale vorhanden
sein, welche die Basiseinheit von N. Chomskys Transformationsgrammatik
konstituieren. Die Erfüllung der ersten Bedingung bedeutet, dass neben den
motorischen Nachahmungstechniken (und das ist keinesfalls eine leichte Auf-
gabe) die objektbezogene, raumzeitliche und kausale Dezentrierung der zweiten
sensomotorischen Teilperiode gemeistert werden muss. Hinsichtlich der zwei-
ten Voraussetzung hat unsere Mitarbeiterin Hermine Sinclair, die sich auf Psy-
cholinguistik spezialisiert hat, gezeigt, dass Chomskys Transformationsstruktu-
ren durch die vorangehende Ausformung der sensomotorischen Pläne
vorbereitet werden und dass ihr Ursprung weder in einem neurophysiologi-
schen Programm liegt (wie Chomsky annimmt) noch in einem konditionieren-
den »Lernprozess« operanter oder anderer Art.« (Piaget 1988, S. 41–42)

353

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Notwendig« bedeutet hier natürlich nicht, dass die spätere Periode
notwendig aus der früheren hervorginge, sondern nur, dass die spätere
durch die frühere bedingt ist und jene ohne diese so, wie sie sich aus-
gestaltet, nicht möglich wäre. Auch bedeutet dieser enge Zusammen-
hang der Perioden nicht, dass die frühere immer vollständig in die
nächste »höhere« mit übernommen würde (was als Idee etwa der he-
gelschen Entwicklungslogik und Dialektik zugrunde liegt). So gehen
z.B. viele Reflexe bzw. Instinkthandlungen, mit denen der Mensch ge-
boren wird, schon im ersten Lebensjahr verloren; sie werden regelrecht
unterdrückt oder ausgelöscht. Die Erfahrung lehrt, dass fast immer ein
Potential beim Übergang von einer Periode zur nächsten verloren geht,
nicht selten sehr Wertvolles. So erleidet z.B. die freie naive Phantasie
des Kindes durch die zunehmende Intellektualisierung und Dezentrie-
rung seines Denkens in Kindergarten und Schule einen Verlust an
Spontaneität, Lebendigkeit und Weite; der kindliche Animismus der
Welt, der die so wunderbare Intimität zwischen Mensch und Welt er-
möglicht, löst sich auf undmuss das auch tun, wenn der Mensch geistig
nicht stehen und in seinem Egozentrismus nicht gefangen bleiben will.
Doch heißt dies nicht, dass dieser »Fortschritt« notwendig erfolgt
(denn er kann ja ausbleiben wie in vielen nativen Völkern) und dass
es sich in jeder Hinsicht um einen Fort-Schritt, um eine Vervollkomm-
nung handeln würde. Entscheidend ist etwas anderes, nämlich dass die-
sesWeiterschreiten die Antwort auf eine neue Herausforderung ist, die
bewältigt werden muss, und das ist etwa in der modernen abendlän-
dischen Kultur ein solches Maß an zwischenmenschlicher, kommuni-
kativer und technischer Komplexität, dass sie ohne den weiteren Aus-
bau intellektueller Fähigkeiten nicht zu meistern ist. Ähnlich stehen
wir heute mit den neuen Kommunikationsmöglichkeiten und Medien
vor der Herausforderung, Informationen zu sichten, zu bündeln, nach
bestimmten höheren intellektuellen und ethischen Zwecken aus-
zuwählen, wenn wir nicht in der Flut der Angebote ertrinken wollen.

Jeder Periodenübergang stellt also eine Grenzerfahrung und eine
Herausforderung dar, aber nicht nur das. Er aktiviert erstens bisher
schlummernde Potentiale, und er eröffnet mit der neuen Stufe völlig
neue Seinsmöglichkeiten und Welthorizonte. Darum genügt kein nur
im Rahmen der Homöostasetheorie angesiedeltes äquilibristisches
Entwicklungsmodell, wie wir es bei Freud und Piaget vorfinden, ein
Modell, das von dem Grundsatz ausgeht, dass immer nur ein äußerlich
gestörtes Gleichgewicht durch adaptive Prozesse wiederhergestellt

354

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird. Vielmehr ist der Mensch, wie die neuere humanistische Psycho-
logie mit ihren Begriffen der »Ganzheit«, des »offenen Systems«, der
»Tendenz zu höherer Komplexität« und der »schöpferischen Expan-
sion« betont (vgl. C. Bühler 1933, 1967; C. Bühler/M. Allen, 1974,
Kap. 3, S. 29–58) und wie dies so eindrücklich Augustinus bezeugte
und Wust (1928) herausarbeitete, bereits an sich ein instabiles System
mit einer inneren Unruh, die unentwegt neue, wachstumsfordernde
Impulse auf denWeg bringt, das SystemOrganismus von innen heraus
ins Ungleichgewicht setzt und genau durch jene Potenz, die für die
Instabilität verantwortlich ist, auch wieder, wenn zur Fertigkeit gewor-
den, stabilisiert werden kann und soll.

Nachdem in den ersten Phasen die motorische Leibbeherrschung,
die emotionale Beziehungsfähigkeit und Kommunikation, dasWillens-
und Tatwirken, das Phantasieleben und das Spielverhalten entwickelt
wurden, schiebt sich vor allem auf dem Rücken der Sprachentwicklung
ab dem dritten Lebensjahr immer mehr die Ausdifferenzierung der
kognitiv-intellektuellen Fähigkeiten, die eine enorme dezentrierend-
objektivierende Macht besitzen, in den Vordergrund. Nach der Ent-
wicklung der Fähigkeit zu konkreten geistigen Operationen schält sich
eine neue Fähigkeit heraus. Piaget schreibt:

»Schließlich gibt es die Periode aussagenlogischer oder formaler Operationen.
Auch sie beginnt mit einer Teilperiode, in der sich die Operationen ordnen (11
bis 13 Jahre), und ihr folgt eine andere Teilperiode, die die Ausformung der
allgemeinen Kombinatorik … mit den beiden Formen der Reversibilität
bringt.« (Piaget 1988, S. 41)

Auch wenn man heute die zeitliche Zuordnung der Perioden eher frü-
her als Piaget ansetzt, bleibt doch die grundsätzliche Tatsache erhalten,
dass sich der Intellekt vom Diktat des Willens, der Phantasie und des
Gefühls (»Lust/Unlust«) zunehmend frei macht und selbständig wird
und dadurch einen umfassenden Abstraktionsprozess einleitet, der, so
etwa in der modernen Physik, Mathematik und Statistik, in ein voll-
ständig unanschauliches, rein formales Denken mündet, in dem, wie
Piaget sagt, Operationen auf Operationen angewandt werden. Dieser
intellektuellen Stufe entspricht die zunehmende Ausbildung der auto-
nomen Identität der Person, die nicht mehr fraglos den sozialen Kon-
ventionen folgt, sondern diese kritisch hinterfragt und sich im Sinne
Kants nach »selbst gesetzten« und vernunftgemäßen Denk- und Hand-
lungsnormen zu verhalten sucht (vgl. Fetz 1988b, S. 83 ff.).

355

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei diesem Entwicklungsprozess handelt es sich nun aber keines-
wegs um eine Einbahnstraße, das beweist die Periode der Pubertät, in
der sich der Leib mit neuen Triebkräften zurückmeldet und in der die
emotionalen gegenüber den intellektuellen Fähigkeiten eine Aufwer-
tung erfahren. Das Geistig-Abstrakte tritt zurück, Phantasie und Ge-
fühl dominieren wieder das Leben, jetzt allerdings ganz anders als im
Kleinkindalter, mit einer ganz anderen Tiefe und Bedeutung. Das Ich
erwacht nicht nur zu sich selbst, sondern zu seiner Abgründigkeit, sei-
ner »Unfestgestelltheit«, seiner Orientierungslosigkeit, seiner Selbst-
verantwortung, seiner Sehnsucht nach Ergänzung und nach einem ab-
soluten Daseinssinn. Auch will es sich aus der Primärfamilie lösen und
ein gleichwertiges Glied der öffentlichen Gesellschaft werden. Hier
meldet sich eine Dimension an Entwicklungsmöglichkeit, die Gebser
(1992, S. 165–172) die integrale Stufe nennt, auf der alle bisher er-
reichten Stufen vereinigt, die rein rational-mentale, bloß formale bzw.
diskursiv-logische Stufe überstiegen und das Leben in seinem Grund-
sinn unmittelbar-mittelbar »diaphan«, d.h. in direkter Schau, durch-
sichtig wird. Wie in einer Art Spirale kann die gesamte Entwicklungs-
struktur vom archaischen über das magische, mythische, mentale und
integrale Bewusstsein wieder neu durchlaufen werden, natürlich mit
allen Gefahren und Umwegen, Rückfällen, Stagnationen, Abbrüchen
und Abstürzen.

Damit berühren wir die Frage, wie die individuelle und die kollek-
tive Entwicklung des Menschen bzw. seines Bewusstseins zusammen-
hängen. Die Idee, dass sich die individuelle und die kollektive Genese
des Bewusstseins parallelisieren lassen, ist uralt und drängt sich immer
wieder auf. Sie wird aber oft überstrapaziert und unkritisch angewen-
det, denn die Einheit des individuellen Bewusstseins ist nicht nur weit-
aus geschlossener als die Einheit eines Kollektivs, gar der Menschheit,
sondern gehorcht auch wenigstens teilweise ganz anderen Gesetz-
mäßigkeiten. So lassen sich heute in der aktuellen Menschheit durch-
aus alle jemals bekannten Bewusstseinsniveaus und –gestalten neben-
einander feststellen, was so im Individuum nicht möglich ist. Trotzdem
darf wohl von einer gewissen Analogie gesprochen werden, die zumin-
dest einige Plausibilität für sich hat. Gebser (1992) hat am überzeu-
gendsten diesen Weg beschritten und unterscheidet eine archaische,
dann magische, dann mythische, dann mentale und dann integrale Be-
wusstseinsstufe. Am Anfang steht der Mensch noch ganz nah am Tier;
Ich und Welt sind nicht getrennt, das Bewusstsein ist ganz und gar

356

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sinnlich, pragmatisch und naturalistisch ausgerichtet. Die Dinge der
Welt sind auf die Bedürfnisse hingeordnet und besitzen keine über sie
hinausgehende Bedeutung. Das ändert sich auf der magischen Stufe,
auf der alles durchseelt wird und eine numinos-grenzenlose Bedeutung
erhält. Der Geist ist hier ganz Gefühl, Freude, Angst, Schrecken, Trau-
er, Staunen, Zorn. Auf der mythischen Stufe wird diese Gefühlsbedeu-
tung bildhaft gestaltet, begrenzt und verarbeitet. Die Mythologien die-
nen dazu, die Welt zu erklären, ihren Ursprung zu deuten, die
Phänomene der Welt als geistige Geschehnisse zu verstehen, die Ge-
burt, den Tod, die Krankheit, die Schuld, den Kampf, das Scheitern, den
Irrtum in sinnvolle Zusammenhänge zu bringen. Der Mensch orien-
tiert sich mit diesen Erzählungen, Epen, Geschichten; er verankert sich
in eine Tradition und gehört einer bestimmten Gemeinschaft an, die
sich mythologisch von einem göttlichen Urahn ableitet. Alle Kunst
hat hier ihren Ursprung und ihre unversiegbare Quelle. Die mentale
Periode kritisiert dieses Bilddenken und entwertet es fundamental (vgl.
Xenophanes). Das logisch begründende, diskursiv-dialektische Denken
setzt ein und verlangt zwingende Beweise und Ableitungen. Wissen-
schaft und Philosophie entstehen; es werden Hypothesen, Theorien,
Systeme gebildet, die sich nicht mehr auf Bild und Anschauung, son-
dern auf objektive Erfahrung und den reinen Begriff stützen. Das in-
tegrale Denken schließlich findet wieder, aber auf höherer Ebene, zum
anschaulichen Denken zurück und sucht alle vorigen Stufen in ihrer
Eigenart zu würdigen und zu integrieren. Das Absolute erscheint nun
nicht im Bild, auch nicht im bloßen Gefühl oder im bloßen Begriff,
sondern wird in allem Sein sozusagen fühlend erschaut.

Es kann nicht geleugnet werden, dass diese kurze Beschreibung
der Genese des kollektiven Bewusstseins viele Ähnlichkeiten mit der
Entwicklung des Individuums aufweist. Auch dieses beginnt ganz po-
sitivistisch-sensualistisch und durchschreitet die Phasen des Gefühls-,
Bild- und Begriffsdenkens. Schon im pubertären Menschen findet oft
eine Integration all dieser Bewusstseinsstufen und -dimensionen statt,
sodass von einer ersten, sicher noch unreifen Form des integralen Be-
wusstseins gesprochen werden darf. Interessant ist, dass auch bei Geb-
ser jeder Übergang mit einer Krise einhergeht: Die Möglichkeiten der
bisherigen Stufe reichen nicht aus, die neuen, innerlich und äußerlich
andrängenden Herausforderungen zu meistern, und fordern den Über-
stieg auf eine neue, differenziertere Stufe. Die Grenzerfahrung, das
Nichtkönnen, die Ohnmacht, das Ringen und Kämpfen, die Angst zu

357

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheitern, das Leiden der Zerrissenheit und die Not gehören genauso
unumgänglich zu diesemModell der kollektiven Bewusstseinsentwick-
lung wie zum Modell der individuellen Entwicklung. Hierin liegt viel-
leicht die wichtigste Analogie, die für unsere Theorie des Leidens auch
den größten Ertrag verspricht. Denn in der Tat ist das Erreichen einer
neuen Bewusstseinsstufe keine Selbstverständlichkeit, sondern ver-
langt den totalen existenziellen Einsatz der Person bzw. des Kollektivs.
Wenn die Menschheit heute nicht begreift, dass sie ein integrales
Verhältnis sowohl zur Natur und ihren Ressourcen finden als auch
zwischen den Nationen und Völkern im Sinne einer gerechten Res-
sourcenverteilung herstellen muss, dann wird sie, fixiert auf ihre ratio-
nalistisch-mentale Bewusstseinsstufe, erbarmungslos scheitern und
untergehen. Leiden und Not werden hier also geradezu zu Alarm-
signalen und Wegweisern für eine Meisterung der Probleme und die
Weiterentwicklung des nie ausschöpfbaren Bewusstseinspotentials des
Menschen.

Auf diesem Hintergrund ist es nicht mehr schwer, eine allgemeine
Genese des Leidens zu konzipieren. Sie folgt im Wesentlichen den auf-
gezeigten Entwicklungsstufen mit ihren entsprechenden Möglichkei-
ten, Grenzen, Herausforderungen, Gefährdungen und Nöten. Das ar-
chaische Leid würde den Schmerz bedeuten, die fraglose Geborgenheit
in Natur, Leib und Sinnlichkeit verlassen zu müssen, aus der Einheit
des undifferenzierten Lebens herauszufallen und die Welt der Diffe-
renzen (des Fremden im eigenen Leib, im Anderen usw.) zu bestehen.
Das magische Leid bedeutete den Schmerz, einerseits die überwälti-
gende Fülle und Größe des Numinosen zu überstehen, andererseits
zunehmend die Realität des Seelenlosen, Unverständlichen, Kalten,
Grausamen, Sinnlosen, Kontingenten anzuerkennen. Im mythischen
Leid wird der Schmerz dann schon bildhaft gestaltet und bewältigt.
Alle Mythen haben Geburten, Kämpfe, Tragödien zum Thema. Ihre
Grenze erfährt diese Weltsicht, wenn sie sich ihrer Begrenztheit und
Zufälligkeit bewusst wird und z.B. mit den Mythen anderer Völker
konfrontiert wird, die den bisherigen Glauben erschüttern, ja (wie im
Denken des Xenophanes) lächerlich erscheinen lassen. Kritischen Fra-
gen hält das mythische Weltbild dann nicht mehr stand, und vor der
Erklärung der Gesetzmäßigkeiten des Naturgeschehens versagt es voll-
ends. Hier erweist sich jetzt der wissenschaftliche Verstand als über-
legen, was ihm einen ungeahnten Aufschwung beschert, so vor allem
in der abendländischen Neuzeit. Er will nun alles erklären, alles be-

358

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rechnen und beherrschen, und es gelingt ihm auch in faszinierender
Weise. Damit aber beginnt schon seine Selbstkorruption, das mentale
Leid. Denn indem er alles zu beherrschen strebt, hebt ein gewaltiges
Zerstörungswerk an, das dem mentalen Bewusstsein als der instru-
mentellen Vernunft zu entgleiten droht. Das liegt letztlich daran, dass
das Wesenhafte der Dinge, des Lebens, der Welt sich gerade dem in-
strumentellen Zugriff entzieht bzw., wo dieser doch zugreift, nur
Scherben zurückbleiben. Dem Pathischen ist das Wesen der Welt letzt-
lich zugänglicher als dem Pragmatischen. Nur einer prinzipiellen Of-
fenheit, die zulässt und abwartet, die bereitet und hütet, kann sich das
Lebendige des Seins zeigen. Das ist zweifellos die berechtigte Botschaft
des Heideggerschen Spätwerkes, so unbestimmt auch sonst seine
Seinslehre sein mag. Welches Leid hier droht, ist nicht fraglich – es ist
der Seinstod, der innerste Lebenstod, die Abtrennung von allen tiefe-
ren Seinsquellen, die große Seinsentfremdung. Das spüren heute Viele,
das ahnt die Menschheit als ganze. Hier wird das Leid zum radikalsten
Hinweis auf das, was Not tut: die integrale Einbettung des Daseins in
das Ursein, die Anbindung des Menschen an die letzten Seins-, Sinn-
und Wertquellen. Dieses Leid steht als Stellvertreter da, wo das Gött-
liche wieder und dennoch völlig neu und anders stehen sollte, aber
noch nicht steht.

Im Kontext dieser Arbeit ist es unmöglich, die gesamte Problema-
tik der Genese des Leidens zu entfalten. Jede einzelne Entwicklungs-
phase des Menschen mit ihrem jeweiligen kritischen Übergang in die
nächste Phase bedürfte einer ausführlichen Diskussion, die sicherlich
den Umfang einer Monografie annehmen würde. Hier wird weitere
Forschungsarbeit zu leisten sein. Bei manchen Autoren ist dazu schon
vieles zu finden, so bei Gebser, was die allgemeine Bewusstseinsent-
wicklung betrifft, so bei den modernen Entwicklungspsychologen, was
die Ontogenese des einzelnen Individuums angeht. Für unseren Zu-
sammenhang genügt die zentrale Einsicht, dass das Leiden nicht nur
einen überzeitlichen Kern besitzt, nicht nur über eine präzise angeb-
bare zeitliche Grundstruktur verfügt, sondern, eng gebunden an die
allgemeine psychophysische Entwicklung des Menschen, im größeren
Lebensganzen auch Phasen, Stadien, Stufen zeigt, die zwar weit varia-
bler, aber doch nicht völlig beliebig in ihrer Abfolge und inneren The-
matik sind.

359

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8. Das Problem von Genese und Dialektik

Es war wohl die Hegelsche Philosophie, die einen grundlegend neuen
Aspekt in die Betrachtung des Werdens, der Zeitlichkeit und des Ver-
änderlichen einbrachte: die Dialektik. Ihr zugrunde liegt der Gedanke
der »geordneten Unordnung«, also die Idee, dass das Werden bei all
seiner Vielfalt, Unberechenbarkeit und Instabilität doch einer inneren,
nach Hegel sogar strengen, ja notwendigen Gesetzmäßigkeit gehorche,
die zum einen eine stete Zunahme von Differenzierung, Komplexität
und Integrität, von Geist und Selbstbewusstheit, also eine Höherent-
wicklung der Daseinsgestalten bewirkt und zum anderen aufgrund der
angeblichen Notwendigkeit des dialektischen Prozesses eine Vorher-
sagbarkeit ermöglicht. Zudem impliziert Hegels Auffassung ein defini-
tives Ziel und damit Ende, d.h. einen höchstmöglich erreichbaren Zu-
stand des gesamten Weltgeschehens, eine ontologische Eschatologie.
Dabei spielt sich das Ganze vollkommen immanent ab, die Welt be-
ginnt bei einem Absolutum, aber völlig unbestimmt, und endet nach
einem Durchgang durch viele endliche Stufen in einem Absolutum,
nun aber total durch- und selbstbestimmt. Die Welt und ihr Geist, der
»Weltgeist«, kommen im Menschen zu sich selbst und zu ihrem Ende.

Nun spielen im Prozessgeschehen der hegelschen Dialektik Nega-
tivität und Negation eine zentrale Rolle. Um das Problematische gleich
anzusprechen: Hegel behandelt das Negativum als ein verborgenes, als
ein latentes Positivum, als einen Mangel, der zugleich ein Potential in
sich birgt, das allem bisherigen Positivum nicht nur konträr, sondern
kontradiktorisch entgegensteht. Und das ist der wunde Punkt: Der
Mangel selbst widerspricht, ist aktiv als Verneinung, und eben dadurch
begrenzt er alles bisherige Positive und treibt es über sich hinaus. Da-
durch entsteht die spezifisch dreischrittige Figur der hegelschen Dia-
lektik: Einem Positivum (These) setzt sich ein Negativum (die Anti-
these) entgegen, aus deren beider Kollision die Synthese als deren
höhere Vereinigung entspringt. Im Gefolge dieser Kollision stellt sich
eine »Aufhebung« im dreifachen Sinne ein: Erstens verschwinden die
Gegensätze; zweitens werden sie auf eine höhere Stufe gehoben; und
drittens werden sie dort erhalten, bewahrt. Diesen Prozess sieht Hegel
gleichermaßen sowohl im historischen Weltgeschehen als auch in der
Entwicklung des Denkens, ja in der Logik ablaufen. Die subjektive Lo-
gik ist dabei die Fortführung der Ontologie und liegt dieser als objekti-
ve Logik zugrunde. Dabei steuert der Dreischritt mit innerer Unerbitt-

360

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit das Weltgeschehen. Freiheit besteht nur in der Einsicht in die
Notwendigkeit und in ihrer Befolgung. Marx hat diese Metaphysik
dann auf die Gesellschaft und die ökonomischen Prozesse angewandt.
Was ist zu dieser Konzeption zu sagen? Trifft sie wirklich auf das Wer-
den und insbesondere die Entwicklungsprozesse in der Natur, in der
Geschichte und im Denken zu? Ja und nein. Nur mit erheblichen Mo-
difikationen und Ergänzungen kann diese Form der »Dialektik« auf-
rechterhalten werden.

Die bedenklichste und schillerndste Rolle spielt der Mangel, die
Negativität, und er tut dies, weil er immer wieder in das Kleid eines
Positivums schlüpft. So sagt Hegel (1986, S. 82–83) am Anfang seiner
»Wissenschaft der Logik«, Sein und Nichts seien identisch, weil so-
wohl das Sein als auch das Nichts jeweils mit sich selbst gleich seien.
Er sagt dort auch, dass sowohl das Sein als auch das Nichts völlig unbe-
stimmt bzw. nur als Sichgleichheit bestimmt seien. Dabei verkennt er,
dass die Sichgleichheit (Identität, Selbstzusammenhang) erstens keine
reine Unbestimmtheit ist, sondern eine allerdings einfachste Seinsur-
bestimmung und zweitens keineswegs ein nichts, reine Negativität ist,
sondern grundpositiv. Das Nichts wiederum, wenn es wirklich die
Ausgrenzung jeglicher positiven Bestimmung meint, kann daher auch
nicht sich gleich, nicht mit sich identisch und dann natürlich auch
nicht mit dem Sein identisch sein. Da das Nichts bei Hegel im Aufbau
seiner Logik und Ontologie aber weiterhin eine »halbpositive« Rolle
spielt, kommt es zu einer wahren Begriffszauberei, die alles möglich
macht. So zaubert er schon aus der »Dialektik« von Sein und Nichts
das Werden heraus. In Wahrheit ist eine echte Dialektik aber nur zwi-
schen zwei positiven, allerdings positiv begrenzten Gegensätzen mög-
lich, niemals zwischen einem (begrenzten) Positivum und einem Ne-
gativum. Aus der Vereinigung von Mann und Frau kann ein Kind
hervorgehen; aus der Vereinigung eines Mannes mit einem Nicht-
Mann nicht. Denn der Nicht-Mann könnte ein Vogel, ein Hund, ein
Stein, ja gar nichts sein. Analog können sich die Gegensätze Rot und
Grün zu Weiß vereinigen, aber nicht Rot und Schwarz zu einer neuen
Farbe, da das Schwarz nur das Fehlen des Lichtes, der Farben angibt. Es
ist darum ein folgenschwerer Fehler, wenn ein Negativum (Nicht-
Mann) als Positivum gesetzt wird, wie es ein Fehler ist, ein Positivum
(Frau) als Negativum (Nicht-Mann) zu setzen. Letzteres war lange
genug der Fall: Die Frau wurde als Defizitgestalt des Mannes definiert,
ähnlich übrigens das Kind als Defizitgestalt des Erwachsenen, das Tier

361

Das Problem von Genese und Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Defizitgestalt des Menschen, der Mensch, z.B. in der Gnosis, nur
als Abfall von Gott.

Betrachten wir die Realität, dann stoßenwir auf vielfältige Formen
der Dialektik. An erster Stelle muss die positiv antagonistische oder
positiv polare Dialektik genannt werden, die durch einen positiven Ge-
gensatz charakterisiert ist, bei dem sich zwei Wirklichkeiten konträr,
gegensätzlich – und eben nicht kontradiktorisch, nicht selbstwider-
sprüchlich! – gegenüber stehen. Dabei gilt, dass diese zwei Wirklich-
keiten in einer Hinsicht identisch, in anderer Hinsicht verschieden sind,
und dass ihre jeweiligen Verschiedenheiten nicht auf das Wesen des
Gegensatzpartners zurückgeführt werden können. Zwei Beispiele:
Mann und Frau sind Menschen, in dieser Hinsicht sind sie identisch;
in Hinsicht von Männlichkeit und Weiblichkeit besitzen sie Eigen-
schaften, die grundsätzlich verschieden sind und nicht aufeinander zu-
rückgeführt werden können. Analog verhält es sich z.B. mit dem Ge-
gensatz Bürgertum-Proletariat: Bei beiden handelt es sich um
gesellschaftliche Mächte, darin sind sie identisch, aber in Hinsicht ihrer
politischen Rechtsstellung, wirtschaftlichen Einflussmöglichkeiten etc.
sind sie verschieden. Oft, aber keineswegs immer ergänzen sich die
Verschiedenheiten des Gegensatzpaares und schaffen dann eine umfas-
sendere polare Wirklichkeit, so z.B. Mann und Frau in der Ehe. Wird
diese umfassende Wirklichkeit produktiv, kann es zu einer neuartigen
Synthese kommen, z.B. zur Zeugung eines Kindes. Das ist aber nicht
notwendig der Fall, und oft genug ist es sogar unmöglich. Die antago-
nistisch-schöpferische Gegensatzdynamik ist die klassische und voll-
ständigste Form der Dialektik; sie schwebte z.B. Goethe, aber auch
Hegel und Marx vor.

Vom positiven Gegensatz ist der negative Gegensatz, der nur eine
partielle oder einseitig-negative Dialektik konstituiert, zu unterschei-
den. Hier steht einem Positivum kein anderes Positivum, sondern ein
Negativum »gegenüber«. Beispiel: Ein Mensch soll einen Fluss durch-
queren, kann aber nicht schwimmen. Manches kann dieser Mensch,
aber schwimmen kann er nicht; wir haben es also mit dem Gegensatz
Können-Nichtkönnen zu tun. »Dialektisch« kann dieser Gegensatz nur
im uneigentlichen Sinne werden, nämlich als Anreiz für die positive
Seite, das Negativum zu überwinden, indem jene positive Fähigkeit
bzw. ein Äquivalent derselben erworben wird, die das Negativum auf-
hebt. Wenn jener schwimmunfähige Mensch seine Intelligenz einsetzt,
ein Floß baut und den Fluss erfolgreich überquert, dann hat das Zu-

362

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sammenspiel von Können und Nichtkönnen, von Intelligenz und
Schwimmunfähigkeit (aber Überquerungsherausforderung!) eine Art
Dialektik hervorgebracht. Dabei darf nicht übersehen werden, dass das
Negativum selbst gar nichts vermag, sondern nur insofern »aktiv«
wird, als dahinter eine existenzielle Forderung steht (nämlich den Fluss
zu überqueren), die letztlich das Positivum (über die Situation) an sich
selbst richtet! Hegel irrt darum, wenn er meint, das Negative selbst sei
wirkmächtig.

Eine dritte Form der Dialektik bilden Gegensatzpaare, die zwar
positiv sind, aber einander nicht polar und gleichhoch gegenüber ste-
hen, nennen wir sie die positiv nicht-polare Dialektik. Die dyna-
mischen Verhältnisse von Lehrer und Schüler, Mutter und Kind, Herr
und Knecht, Mensch und Haustier sind von dieser Art. Das Dritte, die
»Synthese«, ist hier oft nur eine bestimmte Art von Gemeinschaft und
Interaktion, es kann aber durchaus auch etwas Neues zustande kom-
men, z.B. wenn Meister und Schüler eine Akademie ins Leben rufen,
Mensch und Tier eine neue Wirtschaftsform begründen.

Von allen bisherigen Dialektiken ist die »Dialektik« des kontra-
diktorischen Widerspruchs im Wesen überhaupt keine Dialektik. Denn
es kann dieser Widerspruch niemals einen realen positiven oder nega-
tiven Gegensatz konstituieren, sondern nur im Felde des Denkens be-
stehen. Der Aussage: »Der Mensch ist ein Lebewesen und er ist kein
Lebewesen.« lässt sich kein Inhalt zuordnen,2 schon gar nicht im dia-
lektischen Sinne. Aus einer Kontradiktion kann sich darum niemals
etwas entwickeln. Und wo sich etwas dialektisch entwickelt, da handelt
es sich niemals um eine Kontradiktion, sondern um einen positiven,
polar-dynamischen oder unpolaren Gegensatz.

Innerhalb dieser Grundformen der Dialektik beobachten wir nun
interessante Unterformen. Jene Form, die Hegel konzipierte, ist zwar
zweifellos die vollkommenste, aber auch die seltenste. Da, wo sie Hegel
sah, im Geschichtsverlauf und im Denken, kommt sie so gut wie gar
nicht vor. Meist bleiben die Gegensätze nämlich bestehen, und ihre
gemeinsame Wirkung, die Synthese, ist nur unvollständig, oft fragil
oder führt nicht selten sogar in eine Verarmung. Wenn sich Mann

363

Das Problem von Genese und Dialektik

2 Genau betrachtet ist der kontradiktorische Gegensatz also nicht einmal im Denken
möglich, wenn wir Denken hier inhaltlich verstehen, sondern nur als das disparate, bloß
»formale« Nebeneinander von Sätzen, denen überhaupt kein echter Denkinhalt mehr
zugeordnet werden kann!

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Frau fortpflanzen, werden sie nicht im Kind aufgehoben; wenn
sich Bürgertum und Proletariat arrangieren, dann kann das – wie im
Fall des Kapitalismus – auf Kosten anderer, z.B. der Kolonialvölker und
der ausgebeuteten Natur gehen. Die hegelsche Vollform der Dialektik
finden wir interessanterweise eher in der physikalisch-chemischen,
teilweise auch in der biologischen Welt. Blaues und grünes Licht z.B.,
ineinander projiziert, ergibt weißes Licht, und zwar ohne dass vom
blauen und grünen Licht irgendein sichtbarer Rest übrig bleibt. Sie
sind verschwunden, aber doch bewahrt, was dadurch bewiesen wird,
dass die beiden Farbqualitäten wieder auftreten, wenn die Lichtbündel
getrennt werden. Analog verhält es sich bei vielen chemischen Reak-
tionen: Natrium und Chlor treten zu NaCl, zu Kochsalz, zusammen
mit dem Auftreten von völlig neuen Eigenschaften, die an den Aus-
gangsstoffen nicht vorkommen. Auch bei der Synthese einer Eizelle
mit einer Spermienzelle kommt es zu einer vollständigen Synthese,
doch ist sie nicht mehr so »rein« wie in den beiden erstgenannten Fäl-
len, sondern schon wesentlich ungleichgewichtig aufgrund des Vorran-
ges der Eizelle (deren Plasma mit in die Befruchtung eingeht, während
das Plasma der Spermienzelle keine Rolle spielt). Überhaupt kann der
Grundsatz aufgestellt werden, dass die dialektisch-polare Synthese
umso unvollständiger ist und sich umso fragiler und schwieriger ge-
staltet, je komplexer die Ausgangssubstanzen sind. Manche Synthesen
sind darum gar nicht möglich. Zwei ausgewachsene Organismen, zwei
polar entgegen gesetzte Weltanschauungen, zwei Kulturen, zwei Reli-
gionen lassen sich nicht synthetisieren, jedenfalls nicht ohne erheb-
liche Abstriche und Verbiegungen.

Hegels Dialektik stellt demnach eher eine Ausnahme dar, die un-
vollständigen Dialektiken eher die Regel. Das offenbart aber Weiteres,
nämlich, dass die Dialektik
– erstens nicht notwendig erfolgt, höchstens folgerichtig;
– zweitens nicht immer zu Höherem, Besserem, Komplexerem führt,
sondern auch zu Stagnation, Verkrüppelung undVerfall führen kann;

– drittens nicht immer und notwendig aus einem echt polaren Gegen-
satz hervorgeht;

– viertens unvorhersehbar ist und oft emergente Eigenschaften gene-
riert;

– und fünftens gar nicht die einzige Seinsweise des Werdens darstellt,
sondern eine neben vielen anderen, die oft weitaus bedeutungsvoller
sind.

364

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So wird manches Werden z.B. einfach durch Aneinanderreihung von
Gleichem gebildet, dann nennen wir es Wiederholung, denken wir et-
wa an den Aufbau der Fadenpilze. Ein anderer Werdeprozess entsteht
durch Ineinanderbau von Verschiedenem, so im Falle höherer Organis-
men. Wieder ein anderes Werden durch Abbau und Umbau; und wie-
der ein anderes durch die rein zeitliche Abfolge von Ereignissen, wie im
Falle von Radiowellensignalen oder von Sprachlauten, die kein räumli-
ches Verhältnis untereinander aufbauen (einfache Sukzession). Viele
Dialektiken gehen schließlich aus unpolaren Gegensätzen hervor, Ge-
gensätze, die nicht durch eine gleich hohe polare Nebenordnung, son-
dern z.B. durch eine unpolare Unterordnung bestimmt sind. Letzteres
liegt, wie gesehen, im Falle des Lehrer-Schüler- und des Mutter-Kind-
Verhältnisses vor. Die Dialektik wiederum zwischen sehr komplexen
Realitäten, z.B. zwischen Wissenschaft und Religion, zwischen Kirche
und Staat oder zwischen König und Fürsten, Volk und König ist von
polaren und unpolaren Gegensätzen, aber auch von Übereinstimmun-
gen und gemeinsamen Interessen gekennzeichnet und erzeugt ein sehr
komplex-wandlungsreiches, oft revolutionär-umschlagendes Werdens-
bild. Von einer Dialektik kann also nicht die Rede sein, das gilt sowohl
für die individuelle als auch für die kollektive Entwicklung des Men-
schen, die manchmal vollständig dialektische Züge aufweist, meist aber
unvollständig ist und außerdem von nichtdialektischen Werdensord-
nungen wie der einfachen Sukzession, dem Auf-, Ab- und Umbau, der
Wiederholung und der Gewohnheitsbildung bestimmt ist.

Das Denken im Sinne des Erkenntnisprozesses schließlich ist im
Kern überhaupt nicht dialektisch-synthetisch, sondern wesentlich ana-
lytisch. Denn es schreitet von einem gegebenen Bedingten zu dessen
gegebenen oder nicht gegebenen, aber zu erschließenden Bedingungen
und Seinsvoraussetzungen zurück, während jede Dialektik immer nach
vorne schreitet, eben werdend, schaffend, bildend, synthetisch ist. Nur
indirekt kommt auch im Felde der Theorie die Dialektik vor, dann näm-
lich, wenn sich bestimmte Hypothesen und Theorien gegensätzlich ge-
genüberstehen. Hierbei handelt es sich jedoch um keine Erkenntnis,
vielmehr gilt es erst zu prüfen, welche Theorie dem zu erkennenden
Sachverhalt am nächsten kommt. Das aber kann wieder nur durch eine
Analyse der Theorie am Sachverhalt entlang geleistet und geklärt wer-
den und nicht etwa dadurch, dass man die antagonistischen Theorien
ineinander schiebt, vermischt oder willkürlich kompatibel macht. Die
Übertragung der Dialektik aus dem Realleben, vor allem aus der Ge-

365

Das Problem von Genese und Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schichte, wo sie sehr bedeutsam ist, in die Erkenntnistheorie und Logik
war der zweite große Fehler Hegels, der dem wissenschaftlichen Ruf
der Philosophie sehr schadete.

Dass im Felde des Leidens die Dialektik eine berechtigte und große
Rolle spielt, erhellt schon daraus, dass viele Leiden durch die Kollision
positiver und negativer Gegensätze bedingt sind, ja das Leiden selbst,
d.h. in seiner inneren Struktur, einen mindestens negativen Gegensatz
aufweist: Ich kann nicht, was ich will oder soll; ich soll etwas, was ich
nicht will oder kann; ich muss etwas erfahren, erleben, tragen, was ich
nicht ertragen kann. In allen diesen Aussagen offenbart sich ein nega-
tiver Gegensatz mit einer entsprechenden Dynamik, weshalb ich die
Grundstruktur des Leidens als dynamisch-dialektische Diskrepanz be-
zeichnet habe. Negativ ist die Leidensdialektik, wenn dem Betroffenen
nur ein Mangel, aber einer, der überwunden werden soll, »gegenüber-
steht«. Positiv ist die Leidensdialektik, wenn dem Betroffenen ein Leid
gegenübersteht, das nicht nur ein Mangel, sondern ein Positivum ist,
z.B. ein beängstigendes Gefühl, ein Zwangsgedanke, eine andere Mei-
nung, ein tyrannischer Vorgesetzter, eine Krankheit, eine Herausfor-
derung, ein inhumaner gesellschaftlicher Zustand etc. In den meisten
Fällen des Leidens mischen sich die beiden Gegensatzdialektiken. Denn
mit dem Positivum, an dem der Betroffene leidet, ist notwendig der
Mangel verbunden, dieses Positivum nicht integrieren oder wenigstens
noch nicht bewältigen (z.B. eliminieren) zu können oder zu wollen,
aber zu sollen. Damit klärt sich durch die Analyse des Wesens der Dia-
lektik das Wesen des Leidens noch ein Stück weiter auf: Sie umfasst
mindestens die Dialektik eines negativen Gegensatzes, in der Regel
aber sind in ihr ein negativer und ein positiver Gegensatz in gespann-
ter Weise vereinigt. Niemals wird die Leidensdialektik dagegen durch
einen kontradiktorischen Widerspruch bestimmt. Schließlich und end-
lich ist festzuhalten, dass die Dynamik des Leidens bzw. des Leidens-
druckes zwar das Leiden zu transzendieren sucht, dies aber als und im
Leiden nicht schafft. Es kommt im Falle der Leidensdialektik also nicht
notwendig zu einer Synthese, zu einer Versöhnung, sondern es bleibt
die Leidensdynamik und ihr dialektisches Gegensatzgeschehen wesent-
lich offen. Ja, es kann sogar zu einer »negativen Dialektik«, zu Verfall
und Zerstörung im Leiden und durch das Leiden kommen. All das soll-
te helfen, die ungeheure Komplexität des Leidens zu sehen und zu
würdigen. Darum kann es mit einer Sinnesempfindung, wie es der kör-
perliche Schmerz ist, wahrlich nicht gleichgesetzt werden. Die »Ge-

366

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schichte und Genese des Leidens«, sowohl individuell als auch kollektiv
betrachtet, lässt sich, zusammenfassend gesagt, mit ihren Phasen, Stu-
fen und Perioden aus der Genese des Lebens überhaupt, dann der indi-
viduellen und kollektiven Entwicklung des Menschen weitgehend ab-
leiten. Denn jeder Phasenübergang stellt eine spezifische Krise mit
spezifischen Möglichkeiten, Grenzen, Herausforderungen, Schwierig-
keiten, Infragestellungen, Erschütterungen, Nöten und Leiden dar. Das
im Einzelnen zu untersuchen, würde den Rahmen dieser Arbeit spren-
gen; doch haben hierzu andere Autoren wie Erikson und Gebser schon
Bedeutendes und teilweise Erschöpfendes gesagt, weswegen ich darauf
verweise.

367

Das Problem von Genese und Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XIV. Leiden und Kausalit�t

1. Das Problem der Kausalit�t als Realit�tszusammenhang

Überall, wo etwas entsteht, ob in der Welt, in meinem Leib oder in
meinem innersten Erleben, überall da stellt sich die Frage nach der
Quelle, dem Ursprung, der Ursache dessen, was da auftaucht. Schon
das Kind fragt danach, und es fragt, weil das, was da entsteht, auftaucht,
erscheint, ja zuerst nicht ist und dann ist, also den wahrlich mysteriö-
sen Übergang vom Nichtsein zum Sein macht. Wodurch, woher und
wie war das möglich? Da nichts von nichts werden kann, andernfalls
wäre das Nichts ein Sein, ja eine dynamisch seinsschaffende Potenz,
muss es etwas geben, das zu wirken, zu schaffen, Sein zu geben in der
Lage ist. Etwas, das entsteht, kann nun aber weder von sich selbst (was
unmittelbar selbstwidersprüchlich ist) noch von nichts kommen, noch
aber auch von etwas, das seinsärmer ist. Die Herkunft, die Ursache, der
Wirkgrund eines entstehenden Seienden muss also mindestens so
mächtig, so seinshaltig sein wie dieses selbst. Liegt genau dieser Fall
vor, dann muss die Ursache, eben weil gleich seinshaltig wie ihre Wir-
kung, vollständig in die Wirkung bzw. Wirkungen übergehen, d.h. die
Ursache verschwindet und an ihre Stelle tritt deren Wirkung. Und in
der Tat entspricht diese Vorstellung genau dem neuzeitlichen Kausal-
modell: Das, was einem Ereignis zeitlich vorausgeht, soll als dessen
Ursache vollständig oder partiell in die Wirkung übergehen, welche
wieder, nun selbst als Ursache fungierend, in eine weitere Wirkung
übergeht und das endlos so fort. Aufgrund dieses »Übergehens«, das
gemäß dem Energieerhaltungssatz als konstant1 und notwendig, also
deterministisch gedacht wird, bezeichnet Brandenstein (1965, Kap. 20,
1966, S. 67–85, 1983, Kap. 35; Übersichtsartikel in »Handbuch philoso-

368

1 Woraus folgt, dass der Werdensprozess nicht aufhören kann, sondern immer weiter
gehen muss, in welcher Form auch immer (zyklisch, linear-expansiv etc.).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phischer Grundbegriffe«, Bd. 3, »Kausalität«, 1973, S. 779–791) diesen
Kausalbegriff als den transitiv-mechanischen oder transeunten Kausal-
begriff. Ist er in sich konsistent oder nicht? Und gibt es Alternativen?

2. Der Ausgang und die Methode zur Kl�rung der Kausalfrage

Um diese Fragen beantworten zu können, bedarf es einer Basis des
Fragens und Denkens, der Begrifflichkeiten und Diskurse. Denn in der
Tat kann, wie Kant zu Recht gegen alle rein deduktive Metaphysik
einwandte, aus einem bloßen Begriff nichts Sicheres bezüglich der
Wirklichkeit abgeleitet bzw. deduziert werden. Gibt es aber überhaupt
reine Begriffe? Nein. Jeder Begriff bezieht sich auf Begriffenes oder
doch wenigstens zu Begreifendes, und das ist in unserem Falle eine
unleugbare, d.h. nur mit einem Selbstwiderspruch zu leugnende kon-
krete Realitätserfahrung, mit der wir dieses Kapitel begonnen hatten:
das Werden, den Wandel, die Veränderung, den Wechsel, die Bewe-
gung (im weitesten Sinne). Wer das Werden, den Wechsel leugnen
würde, hätte schon mit dieser Leugnung ein Werden (nämlich seiner
Gedanken und Wörter) gesetzt. Wo dieses Werden stattfindet, ob nur
in unserem Erleben oder auch darüber hinaus, spielt für die Kausalfra-
ge zunächst keine Rolle. Kurzum: Wir gehen von einer Urtatsache, der
des Wechsels, der Bewegung, des Wandels aus und versuchen nicht
durch eine mathematische Deduktion, sondern durch eine phänomeno-
logisch-reduktive Analyse im Wesen dieser Urtatsache jene Zusam-
menhänge aufzudecken, die uns einer Lösung der Kausalfrage näher
bringen.

Dieses Vorgehen schützt uns a priori vor einem Zirkelschluss, der
im Falle des Kausalproblems häufig anzutreffen ist und schon gleich
hier am Anfang ausgeschaltet werden soll. So sagt z.B. Hessen:

»Ursache-Sein heißt ja etwas bewirken oder Wirkung setzen; und Wirkung-
sein bedeutet verursachtsein oder von einer Ursache gesetzt sein. Wie es also
keine Ursache ohne Wirkung gibt, so auch keine Wirkung ohne Ursache. Weiß
ich, dass etwas Wirkung ist, dann weiß ich auch, dass es eine Ursache hat, und
umgekehrt. Beides sind nur verschiedene Ausdrücke für dieselbe Sache.« (1962,
S. 122)

Eine solche Aussage von einem sonst sehr besonnenen und klaren Den-
ker überrascht und befremdet, da schon rein logisch aus dem Fall »A

369

Der Ausgang und die Methode zur Kl�rung der Kausalfrage

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bedingt B« nicht folgt, dass »B auch A bedinge«. Was Hessen hier
macht, ist die Gleichsetzung einer Nominaldefinition mit einer We-
sensaussage. Wenn wir festsetzen, dass eine Ursache wesenhaft und
notwendig eine Wirkung hervorbringt, dann kann es eine Ursache
ohneWirkung natürlich nicht geben. So aber wird etwas als notwendig
erklärt, was zuvor als notwendig gesetzt wurde. Das ist eine typische
petitio principii. In Wahrheit verhält es sich ganz anders: Wir erleben,
dass es Dinge, Ereignisse, Prozesse gibt, die entstehen, erscheinen, auf-
tauchen, und schließen von ihnen nicht deduktiv, sondern reduktiv auf
eineWirklichkeit zurück, die diesen Vorgang möglich macht. Erkennen
wir, dass sich das entstehende Etwas nicht selbst zureichend zu begrün-
den vermag und daher auf einen dynamisch ermöglichenden Wirk-
grund als seine notwendige Seinsvoraussetzung zurückweist, dann erst
erkennen wir dieses Etwas als eine Wirkung, eben als die Wirkung
jenes erschlossenen tätigen Grundes, der wiederum erst dadurch seinen
Charakter als Wirkgrund, als causa efficiens offenbart. Dagegen kön-
nen wir aus der Existenz einer selbsttätigen Wirklichkeit mitnichten
schließen, dass sie eine Wirkung hervorbringen müsse, höchstens kön-
ne. Kurzum: Aus der Wirkung kann, ja muss mit Notwendigkeit auf
die Ursache, aber keineswegs muss umgekehrt von der Ursache auf die
Wirkung geschlossen werden, gar noch mit Notwendigkeit. Ursache
undWirkung sind nicht, wie Hessen meint, korrelat. Durchaus ist eine
Wirklichkeit denkbar, die nur möglicherweise Wirkungen hervor-
bringt, also zum Wirken befähigt, aber nicht genötigt ist! Ein Beispiel:
Von der Existenz eines Kindes muss auf die Existenz zeugungsfähiger
erwachsener Menschen zurückgeschlossen werden, und zwar als not-
wendige Voraussetzung für das Entstehen des Kindes. Doch aus der
Existenz von zeugungsfähigen erwachsenen Menschen ist nicht abzu-
leiten, gar mit Notwendigkeit, dass durch sie ein Kind in die Welt ge-
setzt wurde! Nur wenn man in den Begriff »Ursache« den Begriff des
notwendigen Zusammenhangs mit einer Wirkung hineinlegt, kann
man solch einen notwendigen Wesenszusammenhang auch aus ihm
herausholen. Damit aber entlarvt sich diese »Begründung« in Wahr-
heit als eine logische Tautologie, die sich in das Gewand eines notwen-
digen und realen Zusammenhanges kleidet.

370

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Das Problem der Kausalit�t als Verstandesform

Hume (1971, S. 98 ff.) hatte zu Recht betont, dass aus einer zeitlichen
Sukzession zweier Ereignisse nicht deren Kausalität, also ein Ursache-
Wirkungs-Verhältnis abgeleitet werden kann. Er hielt darum ihre
»kausale« Verknüpfung für einen rein subjektiven Assoziations- und
Gewohnheitsvorgang, dem keinerlei Objektivität zukomme. Dabei ver-
kannte er zweierlei: Erstens erklärt seine Subjektivitätsthese nicht, wa-
rum überhaupt etwas entsteht; und zweitens verkennt er, dass es neben
dem »kausalen« (oder besser generativen) und dem assoziativen Zu-
sammenhang noch andere Zusammenhänge gibt, so z.B. den konditio-
nalen und den naturgesetzlich-quantitativen, also empirisch-mathe-
matischen Zusammenhang. Die beiden Letzteren sind aber durchaus
objektiver Natur, obwohl sie das Entstehen selbst keineswegs (wie die
neuzeitliche Physik und Kant meinen), sondern nur seineArt und Wei-
se, seine »Regelung« erklären. So ist z.B. die stoßende Billardkugel
zweifellos die konditionale »Ursache« (d.h. reale Vorbedingung) für
die Bewegung der angestoßenen Kugel; und beide bewegen sich nach-
weisbar im Rahmen der allgemeinen mathematisch-mechanischen Be-
wegungs- und Stoßgesetze der Physik. Dennoch ist weder die erste
Kugel die Bewegungsursache der zweiten (sondern nur deren Bedin-
gung), noch ist das physikalische Stoßgesetz die Ursache der Bewegun-
gen beider. Vielmehr beschreibt Letzteres nur deren Bewegungsweise.
Es könnte ja auch sein, dass die zweite Kugel den Impuls von der ersten
übernimmt und sich selbst bewegt oder dass beide Kugeln nur die Me-
dien und Objekte einer empirisch nicht sichtbaren Ursache sind. Und
natürlich könnten sie sich nach ganz anderen Bewegungsgesetzen ver-
halten; denn noch niemand konnte die Notwendigkeit dieser Gesetze,
die naiverweise und unkritisch immer behauptet und vorausgesetzt
wird (so auch von Kant!), nachweisen. Wenn ein Pianist z.B. eine Ton-
leiter spielt, dann ist der eine Finger keineswegs die Ursache für den
nachfolgend bewegten Finger (was ein Empirist und Anhänger der
transitiven Kausalität fordern müsste). Doch auch das »Bewegungs-
gesetz«, hier also die Tonfolgenregelung, ist nicht die Ursache der Fin-
gerbewegungen, schon gar nicht in notwendiger Weise. Und schließ-
lich sind es nicht die Finger selbst, die ihre Bewegungen verursachen,
sondern beide werden vom übergeordneten, empirisch nicht feststell-
baren Bewegungswillen des Pianisten gemäß der (und nicht durch die!)

371

Das Problem der Kausalit�t als Verstandesform

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwar vorgegebenen, deswegen aber nicht notwendigen Tongesetze und
-regelungen bewegt!

Kant (1881, S. 180, B. Zweite Analogie, Grundsatz der Erzeu-
gung), der an Hume anknüpfte, versuchte den Psychologismus Humes
zu überwinden, und er tat dies, indem er die Kausalität in der Form der
Naturgesetzlichkeit als notwendige Denkform in den Verstand des
Menschen verlegte, mit der Folge, dass sich die Annahme, innerhalb
der Dinge selbst gäbe es kausale Wirkungsverhältnisse, als Illusion
bzw. als Projektion des menschlichen Geistes entpuppte. Somit schien
die Objektivitätsfrage des Kausalproblems gelöst. Genau besehen war
sie aber nur verschoben worden. Auch fiel Kant insofern hinter Hume
zurück, als er wieder die zeitliche (naturgesetzlich geregelte) Sukzessi-
on mit dem kausal-dynamischen Wirkungszusammenhang identifi-
zierte. In Wahrheit müssen wir zwar da, wo etwas entsteht, denken,
dass es einen hervorbringenden (dynamisch-aktiven, also nicht nur
formalen) Grund gibt (da bleibt Kant gegenüber Hume im Recht), aber
keineswegs sind wir gezwungen zu denken, dass dieser Grund jenes
empirische Ereignis sei, das dem entstandenen Ding voraufgegangen
war (hier irrt Kant), und dass der Kausalnexus zwischen beiden Ereig-
nissen auf notwendige Weise zustande komme. Die gesetzliche Rege-
lung könnte durchaus frei erzeugt sein und frei eingehalten werden.
Um in dieser komplizierten Materie weiter zu kommen, ist es zunächst
nötig, zwischen echter, d.h. dynamisch hervorbringender, »geneti-
scher« oder besser generativer Kausalität (causa efficiens), Konditio-
nalkausalität (causa conditionalis) und Gesetzeskausalität (causa regu-
laris) zu unterscheiden. Denn weder eine Bedingung noch ein
Naturgesetz bringen etwas hervor, sondern geben dem Hervorgebrach-
ten nur seine bestimmte Gestalt.

4. Kants Apriorit�t der Anschauungs- und Denkformen und
der Traum

Zu Recht hatte Kant erkannt, dass der Mensch den Kreis seines Den-
kens niemals verlassen kann und darum seine vernunftimmanenten
Strukturen unvermeidlich in jede Welt- und Seinserfahrung mit hi-
neinträgt. Wir können nur in der Art und Weise erfahren und erken-
nen, die uns im Denken vor- und mitgegeben ist (wobei hier Denken
natürlich weit gefasst ist und auch das Wahrnehmen, Meinen, Wollen,

372

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fühlen, Erinnern usw. umfasst). Zu diesen Erfahrungs- und Erkennt-
nisweisen gehören nach Kant die Anschauungen der Zeit, des Raums
und gewisse Denkkategorien, so vor allem die Kausalität und die Sub-
stanzialität. All das bedeutet, dass sich der Mensch nicht völlig unzeit-
lich als denkendes Wesen vollziehen kann; dass er sich immer im Rau-
me erfährt und erlebt; dass er alles, was entsteht, als die Folgewirkung,
ja nach Kant sogar als die notwendige Folgewirkung einer zeitlich vo-
rausgegangenen Ursache denken muss und dass wir einen Erfahrungs-
gegenstand (trotz seines Wandels) nicht anders als mit sich identisch
(und in seinem Ansichsein nach Kant sogar unwandelbar) denken kön-
nen. Ist das wahr? Entsprechen diese Aussagen sowohl unserer Erfah-
rung als auch der inneren Logik der Sachlage?

Es ist der Traum, der hier Zweifel aufkommen lässt, das spürte
auch Kant (1983, S. 88, S. 97–98, S. 116–117) schon; doch wich er der
subversiven Kraft des Traums aus. Wäre er ihr nachgegangen, hätte er
seine »Kritik der reinen Vernunft« umschreiben müssen. Warum?
Zweifellos ist der Traum ein Bewusstseinsgeschehen, eine »Erschei-
nung«, ein phänomenon, und ebenso zweifellos gelten gerade in ihm
die üblichen, imWachen gültigen Regeln der Zeit, des Raums, der Kau-
salität und Substanzialität nicht. Wie aber kann dann ihre angebliche
Apriorität und Denknotwendigkeit aufrechterhalten werden, da sich
das Traumgeschehen ja im Bewusstsein als phänomenale Welt voll-
zieht, für die die Kategorien nach Kant notwendig gelten sollen, ja um
so mehr gelten sollten, als wir für gewöhnlich das Träumen nicht wil-
lentlich steuern können, sondern es viel eher »über uns kommt«? Und
was gilt dann überhaupt? Ist alles beliebig? Könnenwir denken, wie wir
wollen, völlig willkürlich, frei von irgendwelchen Denkkategorien?

Wir wissen, dass es keinen Traum außerhalb der Zeit geben kann;
denn selbst ein unverändert dauernder Traumzustand müsste eben
doch dauern, und d.h. einmal beginnen, dann vielleicht eine gewisse
Zeit gleich bleiben und dann enden. Damit ist aber schon Zeit konsti-
tuiert. Völlig unzeitlich ist das Träumen unmöglich, aber natürlich
muss es sich nicht gemäß den Ordnungen der Weltzeit vollziehen. Da-
rum kann Vergangenes gegenwärtig, Gegenwärtiges als vergangen er-
scheinen, was in derWeltzeit in der Tat ein Ding der Unmöglichkeit ist.
Gerade dies aber beweist die Unzulänglichkeit der Kantschen Zeittheo-
rie. Es ist eben nicht unser Denken, das der Weltzeit ihre spezifische
Zeitlichkeit aufdrückt, sondern vielmehr muss sich das Denken diese
Spezifität vom Weltsein selbst geben lassen. Dass das Denken die spe-

373

Kants Apriorit�t der Anschauungs- und Denkformen und der Traum

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zifische Zeitlichkeit des Weltseins begreifen kann, liegt natürlich da-
ran, dass es selbst zeitlicher Natur ist. Doch ist die Zeitlichkeit des
Denkens, wie der Traum beweist, a priori keineswegs mit der Weltzeit
identisch. Vielmehr müssen wir Letztere erst lernen und im Sinne der
Synchronisation mit unserem inneren Zeiterleben (das wesentlich an-
derer Natur ist als das Zeitgeschehen in der Außenwelt) zusammen-
führen, koordinieren und harmonisieren. Zwingen wir nämlich dem
Weltsein die unserem Denken eigene, oft sehr willkürliche, sprunghaf-
te Zeitlichkeit auf, dann entstehen Wahrnehmungsstörungen bis hin
zur Psychose.

Im Falle der Räumlichkeit verschärft sich diese Problematik noch.
Denn auch hier beweist der Traum die mögliche Existenz nicht nur
räumlich sehr bizarrer, aber natürlich immer noch räumlicher Gebilde
und Wandlungsmöglichkeiten, sondern sogar die mögliche Existenz
von völlig oder weitgehend unräumlichen Traumzuständen, z.B. sol-
cher Zustände, in denen nur Gefühle, Stimmungen, Affekte oder auch
nur Gedanken erlebt werden, völlig unszenisch, figurenlos, unräum-
lich. Die Räumlichkeit ist also keineswegs, wie Kant behauptete, eine
notwendige Bedingung des menschlichen Bewusstseins und Denkens
überhaupt, soweit es sich der Selbsterfahrung »phänomenal« zeigt!
Tiefer reicht da die Zeitlichkeit; ohne sie kann sich auch die innereWelt
nicht konstituieren und vollziehen, weswegen Augustinus (Bekennt-
nisse, 1958, 11. Buch, Kap. 24–27) Seele und Zeit geradezu gleichsetzt.

Zur Substanzialität2 der Erfahrungsdinge will ich mich nur kurz
äußern. Sowohl die einfache Alltagserfahrung als auch die moderne
Physik als auch das Traumleben beweisen, dass sich kein Ding in dieser
Welt identisch durch den Zeitlauf hindurch erhält. Die Birke in mei-
nem Garten ist heute nicht dieselbe, die sie gestern war, nahezu jedes
Atom hat sich bewegt und verändert. Streng genommen können wir
nur von »Ähnlichkeit« sprechen, denn nicht einmal »gleich« im ma-
thematischen Sinne der Gestalt, Größe und Ausdehnung ist die Birke
von heute mit der Birke von gestern. Buddha trifft die Sache daher viel
besser, wenn er die Scheinhaftigkeit der Substanzialität der Weltdinge
durchschaut. Allerdings gelingt es ihm auch nicht, die doch unleugbare
»Ähnlichkeit« oder »Quasiidentität« der Dinge in der Welt zu begrün-
den; denn diese ist doch da und bedarf eines Seinsgrundes. Rein psy-
chologisch ist sie, wie das Hume (1971, S. 98 ff.) und Buddha zu tun

374

Leiden und Kausalit�t

2 Eine ausführliche Arbeit zum Substanzproblem legte Hessen 1932 vor.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


versuchen, gewiss nicht zu erklären. Im Traumleben gar kann sich be-
kanntlich jedes Traumding noch viel grundlegender, rascher und will-
kürlicher wandeln als in derWeltrealität: Da wird aus einemMenschen
ein Tier, aus einem Tier ein Zeichen, aus einem Zeichen eine Pflanze
usw. Alles kann in alles übergehen, und offensichtlich ist nicht das
vorangehende Traumding die Ursache des folgenden Traumdinges,
sondern nur das verwendete Material, das von einer kreativen, aber
verborgenen Kraft umgewandelt wird. Damit berühren wir das Kausal-
problem im Traum.

Wie Kant durchaus ahnte, macht der Traum das Theorem der an-
geblich die Erscheinungswelt völlig determinierenden Kausalität zu
Schanden. Denn hier gibt es eine Bewusstseinsform, und zwar eine
durchaus erscheinungsmäßige, die sich gar nicht daran hält, aus einem
zeitlich früheren Zustand notwendig und gesetzmäßig den nächsten
Zustand folgen zu lassen. Alles kann sich, entgegen aller Naturgesetze,
zu allem wandeln. Damit aber fällt Kants Diktum der durchgängigen
Kausalbestimmtheit der empirischen Erscheinungswelt bzw. die angeb-
liche Apriorität einer Kausalität als notwendig deterministischer Denk-
form, die wir auf die Erfahrungswelt projizieren.

Hier gilt es nun aber zu differenzieren. Natürlich bedürfen alle
Erscheinungen, die entstehen, gleich ob sie in der Traumwelt oder in
der äußeren Erfahrungswelt entstehen, eines zureichenden Entste-
hungsgrundes. Ein Ding, das im Traum auftaucht, kann weder von
nichts noch von sich selbst verursacht sein, insofern hat Kant also
Recht, dass die Kausalität eine notwendige Denkform ist. Wir können
uns nicht vorstellen oder denken, dass etwas, das entsteht, von nichts
oder von sich selbst her entsteht. Denn ein Nichts, das etwas entstehen
lässt, wäre nicht mehr nichts, sondern ein schöpferischer Seinsquell;
und etwas, das entsteht, also einst noch nicht war, kann sich nicht selbst
verursachen. Die Annahme einer Seinsursache eines entstehenden
Dinges ist demnach unumgänglich, ist denknotwendig. Darin sieht
Kant klar. Doch folgt aus dieser Denknotwendigkeit noch lange nicht,
dass die Verursachung eines entstehenden Dinges in notwendiger und
gesetzmäßiger (gar naturgesetzlicher!) Sukzession erfolge. Durchaus
ist z.B. eine frei setzende und darin entweder regelhaft oder willkürlich
wirkende Kausalität denkbar.

Der Traum wie überhaupt das Leben des Menschen legen diese
Form der Kausalität nahe. Denn es ist ja nicht so, dass im Leben des
Menschen ein zeitlich früherer Zustand einen zeitlich späteren hervor-

375

Kants Apriorit�t der Anschauungs- und Denkformen und der Traum

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bringen würde, sondern der Mensch bewirkt die zeitlich einander fol-
genden Zustände alle von sich als einem übergeordneten Wirkungs-
zentrum her. Beispiel: Ich gehe und setze einen Fuß vor den anderen.
Zweifellos ist es nicht der erste Schritt, der den zweiten hervorbringt
(wiewohl er ihn mitbedingt und wiewohl beide zusammen auch gere-
gelt sein können!), sondern der zweite folgt dem ersten nur, wird aber
von mir wie schon der erste hervorgebracht bzw. ausgelöst. Analog
bringt nicht ein Traumding das folgende hervor, sondern das schöpferi-
sche Unterbewusste bringt die gesamte »Bilderfolge« hervor und ge-
staltet sie in einen sinnigen Zusammenhang.

Brandenstein (1966a, Die Kraft, S. 103 ff.) konnte nun zeigen, dass
es sich in der Natur nicht anders verhält: Die Seinsursachen des Natur-
geschehens sind transzendente, der sinnlichen Erfahrung nicht direkt
zugängliche geistige Kräfte, die den gesamten Kosmos aufbauen. Der
Mensch fügt sich darin als letzte Kraftursache prinzipiell harmonisch
ein: Auch er ist partiell frei, auch er kann wirken (besitzt also eine
physische Macht), auch er kann das Naturgeschehen beeinflussen. Die
moderne Physik, die für den mikrophysikalischen Bereich eine Bestim-
mungsoffenheit des Naturgeschehens feststellte (also den alten Kau-
salsatz »causa aequat effectum« widerlegte), legt ihrerseits nahe, die
Naturgesetze als frei und fest bestimmte Regeln und nicht als durch-
gängig bestimmte Naturnotwendigkeiten zu betrachten. Damit öffnet
sich der Freiheit des Menschen ein möglicher Raum für ihr Mitwirken
in der Natur, vor allem in das Wirken im Leib, das sonst ganz unmög-
lich wäre! In einem total durchbestimmten Naturverlauf könnte ein
freier Geist nie mitwirken; ich könnte nicht einmal einen Leib haben
– diese Aporie durchzieht sowohl Kants als auch Nikolai Hartmanns
(1926, S. 3. Teil, 2. Abschnitt, S. 589 ff.) gesamtes System und findet
nirgends eine Auflösung. Ja die konkrete, d.h. nicht nur rein innerlich
und sittlich, sondern auch leiblich und welthaft-physisch wirksame
Freiheit des Menschen bleibt im System dieser Denker ein Rätsel,
mehr noch eine sachliche Unmöglichkeit. Denn eine Kausalität aus
Freiheit wäre ja nie in der Lage, in eine vollständig kausal durch-
bestimmte, d.h. geschlossene, Welt hineinzuwirken, sie zu gestalten,
zu verändern. Da hilft auch Hartmanns Schichtentheorie nicht weiter,
die postuliert, dass die menschliche Freiheit ihr (bloß innerliches) Reich
der Werte und des Sollens auf oder über die total determinierte Natur
baue, also gar nicht in sie hineinwirken müsse. Ja nur, wie soll dann
noch Kommunikation möglich sein, wie eine soziale, politische, recht-

376

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liche Welt, die sich ja keineswegs nur auf oder über die Natur erbaut,
sondern direkt in sie hineinreicht und durch sie hindurchwirkt, z.B. im
Falle eines Rechtsbruchs und seiner Wiedergutmachung? In Wahrheit
zerreißen Kant und Hartmann den Menschen in zwei unvermittelbare
Teile: das rein intelligible, nur in sich als Sittenwesen freie Ich und das
phänomenale, total kausal durchbestimmte »Natur«-Ich. Genau bese-
hen verwickelt sich diese Konzeption sofort in eine Aporie: Einerseits
soll das phänomenal-empirische Ich nämlich total unfrei dem Gesetz
der Erscheinungskausalität unterworfen sein, andererseits aber den
ethischen Imperativ, der Freiheit impliziert, hören und ihn (frei oder
unfrei?) befolgen können! Das ist offensichtlich selbstwidersprüchlich
und damit unhaltbar. Die Ethik des Sollens (und zuvor noch der Wert-
erfassung) ist im Rahmen eines total unfreien phänomenalen Ichs
schlicht unmöglich. Genau das behaupten aber Kant und Hartmann.
Gerade der unmittelbar erlebte kategorische Imperativ Kants und die
unmittelbar erlebte Wertschau Schelers und Hartmanns implizieren
die Freiheit des phänomenalen, selbstanschaubaren Ichs. Gilt dies, dann
kann die phänomenale Welt nicht kausal-naturgesetzlich durchdeter-
miniert, sie muss frei, auch wenn eventuell nach durchaus festen, aber
variablen Regeln gestaltet sein.

5. Die drei denkbaren Grundformen der Kausalit�t

Bevor wir an die Lösung des Problems herangehen, lässt sich der Ver-
such machen, die prinzipiellen Möglichkeiten des Entstehens (und Ver-
gehens) zu bedenken. Und da entdecken wir nur drei: Erstens ist es
denkbar, dass die Ursache der Wirkung zeitlich vorangeht und ganz
oder teilweise in diese übergeht (transitive Kausalität). Zweitens ist
denkbar, dass die Ursache irgendwie in der Wirkung selbst, »an ihrem
Grund«, »in ihrem Wesen« anwest (immanente Kausalität); und drit-
tens ist denkbar, dass die Ursache einer anderen Seinsregion angehört,
gleichsam »über« ihrer Wirkung steht, d.h. diese souverän aus ihrer
Kraftfülle hervorbringt, wobei die Wirkung kein realer Teil der Ursa-
che ist, sondern deren seinsrangtiefere, prinzipiell wesensverschiedene
Schaffung (transzendente Kausalität). Über diese drei Möglichkeiten
hinaus sind leicht ersichtlich weitere prinzipielle Möglichkeiten nicht
denkbar. Die erste haben wir als die transitiv oder transeunt hindurch-
gehende Kausalität bezeichnet; die zweite verdient den Namen der

377

Die drei denkbaren Grundformen der Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


immanenten Kausalität; die dritte den Namen transzendente Kausali-
tät. Alle drei Formen sind historisch vorgekommen, oft sogar beim
selben Denker in gemischter Form, so z.B. bei Aristoteles alle drei For-
men, bei Platon nur eine (die transzendente), bei Spinoza nur zwei (die
immanente und die transitive), bei Kant wohl auch nur zwei (die tran-
sitive und die transzendente).

Brandenstein (1955, S. 186 ff., 1957, Kap. 11, 1966a, S. 67 ff., 1973,
S. 779–791; 1983, S. 311 ff.) kann nun zeigen, dass die transitiven und
immanenten Kausalmodelle selbstwidersprüchlich bzw. inkonsistent
sind, was bedeutet, dass das Entstehen von Seiendem auf diese Weise
nicht erklärt werden kann. Die einzig konsistente Kausalität ist jene,
die besagt, dass die Ursache ihrer Wirkung nicht (nur) zeitlich voran-
geht, sondern wesensverschieden ist und »über ihrer Wirkung steht«,
und des Weiteren prinzipiell seinsmächtiger ist als diese, also nicht in
diese sich auflösend übergehen kann. Denn nur ein solches Sein ist
seinsschaffend und schöpferisch, das nicht endlich-erschöpfbar, son-
dern mindestens potentialunendlich, also zeitlich und inhaltlich uner-
schöpfbar ist. Bedingungen, undmögen es unendlich viele sein, z.B. die
Erde, das Wasser, die Mineralien, die Sonne, die nötig für ein pflanzli-
ches Keimwachstum sind, können einen solchen Keim nicht hervor-
bringen, sondern bestenfalls »erwecken« und als Material für seine
Formungskraft dienen. Die wirkliche Ursache liegt darum nicht (nur)
zeitlich vor der Wirkung, sondern steht gleichsam darüber, weshalb
Brandenstein von einer transzendenten Kausalität spricht (den Beweis
für die transzendente Kausalität möge man an den angegebenen Stel-
len nachlesen).

DerMensch ist in der besonderen Lage, unmittelbarer Zeuge solch
einer transzendenten Kausalität zu sein: Wenn ich nachdenke und Ge-
danken, Vorstellungen, Phantasien, Urteile, Absichten, Entschlüsse
usw. hervorbringe, dann erzeuge ich unentwegt neues Seiendes, eben
jene aufgezählten geistigen Bewusstseinswirkungen. Indem mein Be-
wusstsein, Geist oder Ich diese hervorbringt, verliert es sich jedoch
nicht in sie, wird nicht weniger, im Gegenteil, es entfaltet sich dadurch
erst eigentlich, wird gedanken- und erkenntnisreicher, entschlusskräf-
tiger und gefühlvoller. Dabei gilt, dass die Gedanken etc. in keinem Fall
reale Teile meines Ich sind, sondern echte neue (seinsrangtiefere, selbst
wesenhaft passive) Setzungen, die selbst nicht mehr aktiv und daher
vom Ich absolut abhängig sind (und etwa verschwinden, wenn ich mei-
ne Aufmerksamkeit woandershin wende). Das Ich mit seinen Zustän-

378

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den und Akten geht also seinen mentalen Wirkungen nicht zeitlich
voraus (und geht damit nicht transitiv in sie über), sondern es ist
immer zugleich mit ihnen gegeben, aber nicht gleich geordnet, neben-
einander, sondern vielmehr steht es souverän über ihnen, sie ständig in
seiner Einheit zusammenfassend, ohne in ihnen zu verschwinden. Dies
meint transzendente Kausalität; sie meint also kein räumliches, son-
dern ein ontologisches Seinsrangverhältnis. Damit erweist sich die
immer wieder aufgestellte Behauptung, wonach der Kausalnexus nur
gedacht, konstruiert, aber nicht erlebt, erfahren, wahrgenommen wer-
den kann, als falsch. Wir erleben, dass wir Entschlüsse, Vorsätze, Vor-
stellungen, Wünsche, Handlungen setzen können, und eben das ist ein
Kausalverhältnis, aber weder ein naturgesetzlich geregeltes noch gar
ein notwendiges, sondern ein wenigstens partiell freies, wenn auch
durch vielerlei Motive bedingtes Verhältnis. Dass unser Erleben, Füh-
len, Denken, Wollen durch Motive bedingt ist (was nicht sinnvoll be-
stritten werden kann), bedeutet aber noch keineswegs, dass dieses Be-
dingen eindeutig und notwendig sei. Wir können ja durchaus zu
unseren Motivierungen, Prägungen, Verhaltensmuster, wenn bewusst
gemacht, Stellung beziehen – sie bejahen oder verneinen.

Eine analoge Ursache, wie sie das Ich-Bewusstsein gegenüber sei-
nen Bewusstseinswirkungen darstellt, können wir sonst nirgendwo
direkt erfahren, doch können wir aus manchen Wirkungen und Zu-
sammenhängen auf solche geistigen Ursachen in der Natur zurück-
schließen. Die letzte Quelle allen werdenden Seins lässt sich dann als
Ur-Ursache, als Wirkurgrund ermitteln, der durchaus frei und bewusst
seineWirkungen, d.h. die Objekt-Subjekte der Geschöpfe, also die We-
sen im zweiten Seinsrang, und manchmal auch die reinen Objekte, die
Dinge im dritten Seinsrang, hervorbringt. In der Regel überlässt der
göttlicheWirkurgrund, der im obersten ersten Seinsrang steht (also ein
absolutes, reines, nur aktives Subjekt ist) allerdings das Bewirken der
Dinge im dritten Seinsrang (die gesamte gegenständliche Bewusst-
seinswelt der Objekt-Subjekte und die Dinge der Natur) den geistigen
Kraftwesen im zweiten Seinsrang.

379

Die drei denkbaren Grundformen der Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Die einzig m�gliche Kausalit�t (causa efficiens) und
ihre drei Dimensionen (causa qualitatis, causa conditionalis,
causa regularis)

Überall da also, wo etwas entsteht, muss es einen dynamisch-sinnver-
bundenen, also geistigen und schöpferischen Wirkgrund geben. Da-
raus folgt, dass mein Ich, insofern es etwas bewusst und gewollt her-
vorbringt, z.B. diese Sätze hier und jetzt, eine geistig und physisch
wirksame Kraftursache, ja eine echte Naturpotenz ist. Aber auch das
»Unbewusste«, das den unwillkürlichen Bewusstseinsstrom, das mor-
gendliche Erwachen, die Träume, die neurotischen, psychotischen und
psychosomatischen Symptome etc. in meinem Erleben bewirkt, muss
von solcher Art sein und ist als blinde Triebkraft ganz unmöglich (vgl.
meine Arbeit: »Der Traum und sein Ursprung«, 2008, Alber, Freiburg).
Analog verdanken sich die Naturphänomene empirisch nicht direkt
beobachtbaren, aber logisch zu erschließenden dynamischen Quellen,
die erweisbar von ähnlicher Struktur sind wie unser eigenes Ich.

Alle diese Wirkgründe, Kraftursachen, dynamischen Quellen be-
wirken und setzen aber ihre Hervorbringungen nicht nur, sondern for-
men und gestalten sie auch. D.h. sie geben ihren Wirkungen eine qua-
litativ bestimmte »Seins- und Wesensstruktur« (die aristotelische
immanente Forma), vernetzen sie mit anderen Wirkungen und erzeu-
gen auf diese Weise seinslogische Abhängigkeitsverhältnisse (das Herz
ist als bestimmtes Organ mit bestimmter Struktur und Funktions-
fähigkeit dem Gesamtorganismus als bestimmter Funktionsträger ein-
und untergeordnet, ist abhängig von äußerlich zugeführtem Sauerstoff
etc.). Außerdem regeln sie die Wechselwirkungsprozesse ihrer Wir-
kungen nach mehr oder weniger präzisen (in Wahrheit nur statistisch
genauen, um einen Idealwert oszillierenden) Naturgesetzen, die in ma-
thematischer Weise beschrieben werden können. So vereinigen sich
dynamischer Wirkgrund, qualitative Wesensgestalt, konditionaler Be-
dingungsgrund und mathematischer Regelungsgrund zwanglos zu
einer sachlichen Einheit, in der die Freiheit des Wirkens zwar bedingt
und beschränkt, ja getragen und gelenkt, aber nicht aufgehoben ist.

380

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7. Kausalit�t, Erleiden und Leiden

Wenn es stimmt, dass Leiden ohne Erleiden unmöglich ist, dann gibt es
kein Leiden unabhängig von einem Kausalzusammenhang. Zumindest
gilt, dass ein jedes leidensfähiges Wesen, insofern es wandelbar ist,
kein absolutes, sondern ein entstandenes, werdendes, damit abhängiges
und bedingtes Wesen ist, was wiederum impliziert, dass es von einer
höheren Wirklichkeit verursacht, d.h. ins Sein gegeben, worden ist.
Das aber ist das denkbar fundamentalste Erleiden: dass einem Wesen
sein eigenes Sein gegeben wird, gegeben werden muss, damit es sei,
eben weil es dazu aus eigener Kraft nicht in der Lage ist. Erleiden (Af-
fektion, Pathos, Widerfahrnis) ist also die Grundvoraussetzung und
Grundmöglichkeit eines jeden Leidenden. Wenn dem so ist, dann ist
ein Leiden rein an sich selbst unmöglich, dann steht jedes Leiden in
einem den Leidenden wesenhaft transzendierenden Seinszusammen-
hang. So mag ich zwar an einem selbstverschuldeten, insofern nicht
durch äußere Fremdaffektion bedingten Vergehen leiden, etwa in Form
von Reue, aber dass ich schuldfähig bin, grundsätzlich moralisch fehl-
gehen, mich irren, schwach, verführbar sein kann, all das wurde mit
meinem Sein mitgegeben und geht nicht auf Selbstbestimmung und
Freiheit zurück, ist also Widerfahrnis. Trotzdem ist immer wieder zu
betonen, dass wir sowohl im Erleiden als auch im Leiden nie total pas-
siv, rein fremdbestimmt sind, sondern immer auch aktiv mitwirken.
Schon die Erkenntnis, dass ich erschaffen wurde, entstanden, schwach,
fehlbar bin, ist nicht einfach gegeben, sondern ein eigener Vollzug,
aber auch ein jegliches Leiden, woran auch immer, verlangt, wie gese-
hen, viele eigene mitwirkende Akte des Betroffenen. So ist der Betrof-
fene im Leiden, ja sogar im Erleiden immer als echte causa efficiens
wirksam, auch wenn er dabei in einem Kontext von anderenWirkursa-
chen, seien sie vormenschlicher oder menschlicher Art, steht. Wir kön-
nen auch so sagen: Erleiden und Leiden implizieren die Wechselwir-
kung von mindestens zwei aktiven, selbsttätigen Wirkursachen (und
implizieren damit auch ein selbständig-substanziales Medium ihrer
Wechselwirkung). Diese Wechselwirkung kann nun sehr verschiedene
Formen annehmen, die für die konkrete ärztliche und therapeutische
Arbeit von höchster Relevanz sind; sie seien im Folgenden dargestellt.

381

Kausalit�t, Erleiden und Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8. Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen
des Erleidens

»Sich an allen Ecken
Wundstoßen
und ganz bleiben.«
(Rose Ausländer)

Nachdem das innere Bedingungsgefüge des Leidens – der intrapathi-
sche Kausalnexus – ermittelt worden ist, können wir die grundlegen-
den Konstellationen der Betroffenheit und der diesen zugrunde liegen-
den Kausalformen des Leidens aufzudecken suchen. Es wird dabei um
die fundamentalen Formen der Leidzufügung gehen, soweit sie uns
phänomenologisch noch zugänglich sind. In jedem Fall kommt ein »äu-
ßeres« Verhältnis ins Spiel, also die Tatsache, dass mindestens zwei
Wirklichkeiten oder Wirklichkeitsaspekte aufeinander wirken und
miteinander wechselwirken. Das Phänomen der Grenze, das alle end-
liche Wirklichkeit charakterisiert, spielt hier eine entscheidende Rolle.
Da im Leiden die »Begegnung« der aufeinander treffenden Wirklich-
keiten Gewalt- und Zwangscharakter hat, findet eine Konfrontation
oder Kollision, ein Zusammenprall statt, der zumindest beschränkend,
oft aber auch störend, manipulativ und verletzend ist. Ob diese Kon-
frontation eine bloße Zumutung, Herausforderung, eine Überforde-
rung oder gar Beschädigung darstellt, besagt allerdings noch nichts da-
rüber, ob der Betroffene darunter leidet oder nicht – getroffen ist er in
jedem Fall.

Vermittelt wird die Konfrontation als erlebte durch die zwei Akte
der Wahrnehmung und Bewertung, zwei subjektiv-konstruktivistische
Akte, die den extrapathischen und den intrapathischen Kausalnexus in-
einander schlingen. Im extrapathischen Kausalnexus ist der Mensch
Objekt undSubjekt zugleich, fremdbestimmtund selbstbestimmt, »vor-
geprägt-determiniert« (kausal bestimmt, wie Freud betonte) und final
sich selbst gestaltend (wasA. Adlermehr imAugehatte). Kausalität und
Finalität schließen sich also keineswegs aus, sowenig wie die Tatsache,
dass derMensch zugleich Gegebenheit und Aufgegebenheit ist.

Es ist nochmals zu betonen, dass alle Kausalität den phänomeno-
logischen Horizont überschreitet und daher in dieser Arbeit nicht völ-
lig durchgeklärt werden kann. In der Metaphysik des Leidens muss
dieser Punkt daher erneut aufgegriffen und das Verhältnis von Frei-

382

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit, Wirksamkeit, kausalem Entstehen und Determination, soweit das
möglich ist, durchleuchtet werden.

8.1. Konstellationen der Betroffenheit und Getroffenheit

Was die Konstellationen der Getroffenheit betrifft, sind, soweit ich
sehe, mehrere Ordnungssysteme möglich, drei seien genannt:
– das erste gliedert sich nach Intensität oder Ausmaß der Konfronta-
tion;

– das zweite nach der Art der Konstellation der Konfrontation;
– und das dritte nach dem Ort bzw. Wirklichkeitsbezirk, in dem sich
die Konfrontation ereignet.

Im ersten System konstatieren wir eine Steigerung mit ungefähr fol-
genden, gewiss auch anders definierbaren Zwischenstufen: Berührung
bzw. einfache Begegnung (etwa als Anruf, Anrede, Bitte, Erwartung),
Anforderung, Aufforderung, Herausforderung, Belästigung, Belas-
tung, Bedrängnis, Überforderung, Not oder Drangsal oder Qual, Krise,
Verletzung, schließlich Entgleisung, Zerstörung und Tod. In der zwei-
ten Gruppe sehe ich – im Gegensatz zu den lediglich vier Konstellatio-
nen3 Petzolds (1977) – neun Konstellations-Möglichkeiten, die sich aus
demÜber-, Unter- oder Unmaß einer Stimulierung, also eines im wei-
testen Sinne verstandenen Stress-Konzeptes (Uexküll, 1998, Teil I,
S. 13 ff.) herleiten lassen und die im Folgenden abgehandelt werden.
Schließlich ist eine Gliederung nach den Wirklichkeitsfeldern durch-
führbar. So unterscheidet die WHO im ICD-10 (1993, S. 19–26) zwi-
schen der Beeinträchtigung (als Störung von Struktur und Funktion
des Organismus), der Behinderung (als Störung der Alltagsbewälti-
gung) und des Handicaps (als Störung der sozialen Rollenübernahme)
– sie ordnet also nach den drei Reichen des Bios, der Psyche und der
Sozietät. Analoges könnte im Sinne Freuds für die drei intrapsy-
chischen Instanzen Es, Ich, Über-Ich durchgeführt werden, die ja be-
kanntlich miteinander in Konflikt geraten können bis hin zu furcht-
baren psychischen Verwüstungen.

Zu betonen ist, dass diese leidvollen Leidzufügungen keineswegs
pathologisch, d.h. schädigender Natur, sein müssen: So tut es durchaus

383

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

3 Petzold (1977) unterscheidet zwischen Konflikt, Defizit, Trauma und Störung.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weh und soll es auch, wenn »uns jemand auf die Zehen tritt« – doch
kann dies hilfreich sein und erzeugt wohl einen Schmerz, aber nicht
notwendig einen Schaden. Nicht jede Störung oder Konfrontation ist
per se ein pathologisches, wiewohl immer ein pathisches Geschehen.
Dagegen sind alle Formen der Manipulation – also z.B. die interaktive
Projektion, die projektive Identifikation4, die extraktive Introjektion5

und überhaupt alle »Abwehrmechanismen« – schädigend, also patho-
logisch und lassen sich mindestens als mehr oder weniger subtile
»Traumatisierungen«, Privationen und Fehlstimulierungen umschrei-
ben. Wenn das durch das erlittene Übel gestörte Gleichgewicht im Lei-
densprozess wiederhergestellt wird, Mangel, Spannung, Unruhe, Läh-
mung und Druck wieder in Entspannung, Gleichgewicht und Ruhe
übergehen, dann schließt sich der Circulus patiens apertus im Kreislauf
der Leidbewältigung, und das Leid ist behoben (vgl. den emotional-
vegetativen Zirkel Schrauth’s 1995, S. 30).

384

Leiden und Kausalit�t

4 Bei der von Melanie Klein gefundenen projektiven Identifikation wird ein unerträg-
licher Selbstanteil in den wichtigen Anderen projiziert. Dies erfolgt allerdings nicht nur
imaginativ, vielmehr wird der Andere so manipuliert, dass er tatsächlich den projizier-
ten Selbstanteil, z.B. ein Schuldgefühl, »übernimmt« bzw. – genauer – ähnlich in sich
erzeugt. Dies wiederum bedeutet, dass der agitativ Projizierende einen Teil seiner selbst
von sich abspaltet, gleichsam aus seiner Identität herausbricht (Modus der Dissoziation)
und mit dem Anderen identifiziert. Aber auch der Andere, der sich manipulieren lässt
und als unfreiwilliger »Container« dient, identifiziert sich, meist ungewollt und unbe-
wusst (in Wahrheit doch nicht so ganz ungewollt!), mit dem projizierten Selbstanteil
des Anderen. Damit nicht genug reagiert der primär Projizierende und bekämpft oder
verstärkt oder bewundert seinen in den Anderen projizierten und in diesem erweckten
Selbstanteil, etwa jenes Schuldgefühl. Hier kommen mehrere Affliktionsmodi zur Gel-
tung, unter anderem die subtile Traumatisierung, die Privation, die Fehlstimulierung,
die Überstimulierung und die Hemmung.
5 Hierbei handelt es sich um eine von C. Bollas (1987) beschriebene pathogene Inter-
aktionsform, bei der z.B. ein Elternteil einen unerträglichen Selbstanteil in das unge-
schützte Kind projiziert und dabei etwas Gutes aus dem Kind »extrahiert«. Beispiel: Ein
Kind kommt mit einem gemalten Bild stolz zum Vater, der ihm dieses wegnimmt und
sagt: »Ich zeige dir mal, wie das richtig geht.« Das Kind versinkt in Scham und Läh-
mung, der Vater fühlt sich stark und »toll«. Er hat also dem Kind sein Selbstwertgefühl
geraubt (Modus der Privation), sich zueigen gemacht und gleichzeitig sein gestörtes
Selbstwertgefühl im Kind »deponiert« (Modus der Projektion).

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8.2. Die Grundkonstellationen zwischen dem Akt des Leidens und
seinem Übel

Bevor wir die Wechselwirkungsmodi zwischen dem Leidendem und
den äußeren, Leid veranlassenden Faktoren betrachten, wird es dienlich
sein, die möglichen (inneren) Konstellationen zwischen dem Leiden-
den und seinem Leid-Übel anzuführen. Deren gibt es nämlich nur we-
nige, genau gesprochen vier, die durchaus von diagnostisch-therapeu-
tischer Relevanz sind.
– Erstens kann der Mensch in gesunder Weise an einem nichtkrank-
haft-unschädlichen Übel leiden, z.B., wenn er sich über eine sport-
liche Niederlage ärgert.

– Zweitens kann der Mensch in gesunder Weise an einem krankhaft-
schädlichen Übel leiden, z.B. wenn er sich in angemessener und
nachvollziehbarer Weise Sorgen wegen einer organischen Krankheit
macht.

– Drittens kann er in krankhaft-schädlicher Weise an einem nicht-
krankhaft-unschädlichen Übel leiden, etwa wenn er in hypochond-
rischer Übertreibung sein an sich gesundes Herz beobachtet.

– Viertens kann er in schädlicher Weise an einem echt schädlichen
Übel leiden, so etwa, wenn er wegen seiner Beziehungsunfähigkeit
in Depressionen versinkt.

Mehr als diese vier Grundkonstellationen zwischen dem leidenden
Menschen und seinem Übel kann es nicht geben. Die Beispiele bewei-
sen, dass diese Unterscheidungen nicht nur willkürlich-scholastischer
Gedankenspielerei entspringen, sondern von großer Bedeutung für Di-
agnose und Therapie sind. Einen Menschen, der an Krebs erkrankt ist
und darüber in Sorge und Trauer verfällt, muss man stützen, ermuti-
gen, wiederaufrichten und ihm gewiss nicht seine Sorge, als wäre es ein
neurotisches Symptom, wegtherapieren wollen. Die Beispiele machen
aber auch deutlich, dass das Verhältnis zwischen dem Leidenden und
seinem Übel zwar ein inneres ist, das wesentlich durch ein Bewer-
tungsgeschehen bestimmt wird, dass dahinter aber doch ein Bezug zu
einer den Leidenden transzendierenden Wirklichkeit waltet – zur
sportlichen Niederlage, zu einer organischen Krankheit, zum gesunden
Herz und zur Beziehung zu anderen Menschen. Um diese Dimensio-
nen soll es im Folgenden gehen, also darum, wie der Leidende und die
ihn betreffende, fremde Wirklichkeit zusammenwirken, sodass daraus
die gemeinsame Wirklichkeit des erlittenen Übels hervorgeht.

385

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8.3. Die Wechselwirkungsmodi des Erleidens oder die neun Kausal-
formen der Konfrontation und Affektion (bzw. Affliktion)

»Doch alles schüttelt, was ihm unerträglich,
der Mensch von seinen Schultern sträubend ab;
den Druck nur mäßger Leiden duldet er.«
(Kleist, Penthesilea in »Penthesilea«)

8.3.1. Die einfache Affektion: Belastung und Belästigung (Irritation)

Die einfachste und darum erste Form des leidvollen Erleidens ist natür-
lich nicht die Berührung (wiewohl auch sie schon leidvoll sein kann!),
sondern die Belastung bzw. die Belästigung (Irritation). Beide setzen
nicht notwendig einen Schaden, denn sie lassen die Integrität noch in-
takt. Immerhin aber drängt die Belastung den Betroffenen an die Gren-
ze des Erträglichen, wie etwa im Falle einer Überarbeitung. Die Beläs-
tigung dagegen – die auch, wie der Name schon sagt, eine Last ist –
stört den Betroffenen, beunruhigt ihn, macht ihn ärgerlich, weil sie
ihn zerstreut, dezentriert und von seinen Zielen abzieht, aber sie nä-
hert sich nicht dem Unerträglichen. Beide Formen können daher im
Gegensatz zu den weiter unten aufgeführten komplexen Störungen
als einfache Störung oder einfache Affektion bezeichnet werden, aus
der durchaus ernst zunehmende Konflikte hervorgehen können, wie
das Alltagsleben von Paaren und Familien beweist. Trotzdem bewegen
sie sich noch im Rahmen einer »Normalstimulierung« bzw. im Sinne
einer schadlosen Überstimulierung an der Belastungsgrenze.

Vor allem, wenn die Belastung bzw. Belästigung chronifiziert bzw.
an Intensität zunimmt, kann sie in alle folgenden schweren Afflik-
tionsformen übergehen. Denken wir z.B. nur an chronische Lärmbe-
lastungen mit konsekutiven Hörschäden und seelischen Störungen.

Die Begriffe Belastung und Belästigung machen natürlich nur
Sinn, wenn wir zweierlei voraussetzen: erstens, dass der Betroffene
für die belastende bzw. belästigende Einwirkung empfänglich ist (was
gar nicht immer der Fall ist), und zweitens, dass er Grenzen hat, sei es
angeborenerweise, sei es selbstdefiniert. Beides dürfen wir im Falle des
menschlichen Subjektes, sowohl des Individuums als auch des Kollek-
tivs, als gegeben voraussetzen.

386

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8.3.2. Nichttraumatische Überforderung und Versagen

Werden die Möglichkeiten eines Subjektes zu reagieren und eine He-
rausforderung zu bewältigen überschritten, dann tritt der Fall der
Überforderung ein, die leicht das Versagen nach sich zieht. Ein Kind,
das zu früh und zu schnell zur Reinlichkeit angehalten wird, kann sich
überfordert fühlen und z.B. mit Angst, Trotz und Verdauungsstörun-
gen reagieren. Macht man ihm dann noch Vorwürfe und setzt es unter
Druck, dann fühlt es sich bald als Versager und entwickelt Depressio-
nen. Nichttraumatisch nennen wir solch eine Einwirkung, wenn die
Integrität, also die natürlichen Grenzen des Subjektes noch erhalten
bleiben und nicht verletzt werden. Allerdings ist dieser Grat schmal,
und rasch kann eine physische oder psychische Traumatisierung ein-
treten. Von außen können wir die Grenzen eines Menschen oder einer
Gemeinschaft nie sicher und vollständig beurteilen; dazu bedürfen wir
seiner introspektiven Mitarbeit.

Die Überforderung als Reizgeschehen betrachtet ist zweifellos
eine Überstimulierung, die im Versagen in eine Unterstimulierung
(Depression) umschlägt.

8.3.3. Die traumatische Überforderung und das Trauma als Übergriff
(»Invasion«)

Werden die Grenzen des Subjektes beschädigt, dann ist es traumati-
siert.

»Stammelst du deine
gebrochenen Flügel,
den Rosenverzicht.«
(Rose Ausländer)

Dies kann durch eine Selbst- oder Fremdüberforderung oder durch
einen direkten Übergriff geschehen, wie etwa im Falle einer Misshand-
lung oder eines sexuellen Missbrauchs. Im Falle des Traumas liegt
immer eine Kontinuitätsunterbrechung vor, sei es physisch, sei es psy-
chisch, sei es sozial, wie etwa im Falle der Isolierungshaft. Psychisch
handelt es sich um Formen der Demütigung, also der Verletzung der
Würde, der Wertstruktur, der Identität und der Integrität des Subjektes
und seiner psychischen Funktionen. Wenn ich z.B. mit meiner geisti-
gen Beschränktheit nicht nur hadere, sondern mich dafür niedermache,
entwerte, dann zerstöre ich ganz real seelisch-geistige Substanz und

387

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


reiße Grenzen meiner Subjektstruktur ein, die sich etwa in einer
Schwächung von Konfliktfähigkeit und Widerstandskraft manifestiert.
Zwischenmenschlich spielen subtile und grobe Formen der Entwertung
eine ungemein große Rolle im Gesellschaftsleben. Wenn seelische Ge-
sundheit Wachstum beinhaltet, dann bedeutet die Entwertung als see-
lische Kontinuitätsunterbrechung immer eine schwere Wachstums-
beeinträchtigung, die nur durch Entschuldigung, Vergebung und
Wiedergutmachung behoben werden kann.

Darum ist es von zentraler Bedeutung, dass der Mensch sich, d.h.
seine Grenzen, kennen lerne – wozu? Um sie zu schützen! Denn wir
können nicht davon ausgehen, dass der Andere unsere Grenzen immer
sieht bzw. respektiert. So müssen wir unsere Grenzen benennen und zu
ihnen stehen, damit der Andere nicht unversehens und ungewollt
übergriffig wird. Und wir müssen uns vor unserer eigenen Neigung,
Grenzen zu überschreiten, schützen, indem wir uns ihrer bewusst wer-
den und sie achten.

Innerhalb der Traumatisierung ist zwischen der einmalig-akuten,
der chronisch-anhaltenden und der chronisch-iterativen Traumatisie-
rung zu unterscheiden. Letztere nimmt den Charakter von Krankheit
an, die ja nichts anderes ist als eine gegen das Wesen und den Willen
des Betroffenen zugefügte, irgendwie konsequent verbundene Reihe
von Traumatisierungen.

8.3.4. Versagung und Enttäuschung (Frustration)

Wer eine Erwartung hegt, deren Aussicht auf Erfüllung zerschlagen
wird, der erleidet eine Versagung und ist enttäuscht. Die Enttäuschung
ist das Gefühl der Wunschunerfülltheit, und diese wiederum kann im
Sinne einer Desillusionierung als Versagung einer Wunscherfüllung
definiert werden. Schließlich können wir uns selbst enttäuschen und
enttäuscht werden.

Da der Mensch Bedürfnisse hat, die er, um zu überleben, erfüllen
muss, kann er ohne Wünsche nicht leben. Ja sein seelisches Werdewe-
sen ist nichts anderes als sein Wunschdynamismus, und also kann er
solange enttäuscht werden, wie er seelisch wächst und wird. Nicht um-
sonst versuchen die großen Meditationsmeister, das innere und äußere
Werden in der Versenkung durch Loslassen allen Wünschens anzuhal-
ten, um sich im reinen Sein aufzuhalten. Natürlich gelingt das nur

388

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeitweise, weil sich der Mensch bis zum Tode weder seinen Bedürfnis-
sen noch dem Werden ganz entziehen kann.

Der Wunsch- und damit der Enttäuschungsdynamismus spielt in
der Psychotherapie eine zentrale Rolle.6 Dies gilt wohl vor allem des-
wegen, weil ein neurotisch leidender Mensch immer an zerschlagenen,
trotzdem aber festgehaltenen7 Wünschen leidet, zumeist nicht oder
nur halb eingestanden. Da klagt z.B. ein Mensch über Herzangst, wo-
rin sich der verdrängte, aber mächtig festgehaltene Wunsch nach müt-
terlicher Geborgenheit und Sicherheit verbergen mag. Oder einer lei-
det an Wünschen, die sich widersprechen und gegenseitig hemmen,
trotzdem hält er an beiden fest. So kennen wir alle den Wunsch, ver-
sorgt zu werden, möchten aber auch unsere Unabhängigkeit gewahrt
wissen. Hier kann Abhilfe nur durch Bewusstmachung und Bewusst-
werdung erreicht werden, gewiss nicht kampflos, sondern im Ringen
zwischen Leidensdruck und Leidenswiderstand.

Schultz-Henckes (1989, S. 21 ff.) Kategorie der »Härte« deckt sich
am ehesten mit der Kategorie der Traumatisierung, doch umfasst sie
auch die atraumatische Überforderung und die unangemessene Ver-
sagung.

8.3.5. Unterforderung und Entbehrung (Deprivation) als passive
Minus-Stimulierung

Die menschliche Existenz ist nicht nur eine Gegebenheit, sondern auch
und wesentlich eine Aufgegebenheit, damit eine Aufgabe und Heraus-
forderung. Das gilt grundsätzlich und im Alltäglich-Konkreten. Wem
wir nichts zutrauen und nichts zumuten, der kann sich nicht beweisen
und bewähren, kann sein Potential nicht an Aufgaben und Problemen
wecken, kennen lernen und entfalten. Die moderne Stressforschung
zeigt ebenfalls, dass nicht nur ein Zuviel an Reizen und Belastung,
sondern auch ein Zuwenig an inneren und äußeren Reizen zu Störun-
gen des Befindens, der Gesundheit und der sozialen Integration führt.
Geradezu berüchtigt sind die allerorten grassierenden Zustände der

389

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

6 Freud (1970, S. 24–30) spricht von Triebwunsch, Triebregung, Triebanspruch und
meint damit, ohne dies klar zu differenzieren, einerseits die leibliche Triebempfindung
(Hunger, Wollust, Durst), andererseits ihre Übernahme in das Erleben des Ich als
Wunsch.
7 Vgl. J. Küchenhoff (2003, S. 249–256), Das Festhalten am Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Langeweile von Jugendlichen und Schülern in unserer Gesellschaft mit
allen destruktiven Folgen.

Im Unterschied zu anderen Affliktionen – dem Trauma, der Frus-
tration, der Privation, der Hemmung und dem Konflikt – imponiert die
Unterforderung als passive Stimulierung, als ein Fehlen von Einwir-
kung; sie ist daher wohl mit der Deprivation weitgehend identisch,
nur dass diese noch tiefer beschädigt, da sie in der Regel länger anhält
und basale Grundbedürfnisse frustriert.

Die Entbehrung ist gewissermaßen eine Steigerung der Enttäu-
schung, die dann zustande kommt, wenn ein Grundbedürfnis chro-
nisch und unabsehbar unerfüllt bleibt, trotzdem aber weiterhin nach
Erfüllung brennt. Das kann regelrecht zur Qual werden: Lange Hun-
gerzeiten, sexuelle Entbehrung, soziale Vereinsamung, also kommuni-
kative Entbehrung, fehlende Zuwendung und Vernachlässigung bis zur
Verwahrlosung besonders bei Kindern können denMenschen innerlich
in einemMaße aufzehren, dass er sich davor nur noch durch Abstump-
fung zu schützen vermag. Genau dies tun Kleinkinder, wie R. Spitz
(1945, S. 53–75) nachwies, die emotional nicht versorgt werden. Die
Abstumpfung ist dann allerdings schon Ausdruck einer Resignation,
die nicht notwendig zur Entbehrung gehört. Denn in der eigentlichen
Entbehrung glüht ja doch noch die Hoffnung – sie ist noch nicht defi-
nitiv enttäuscht, weswegen wir die Entbehrung auch als eine potentiel-
le, sozusagen chronisch hingehaltene Enttäuschung bezeichnen dürfen.
Die Enttäuschung dagegen ist eine definitive Entbehrung. Da das Kind
nur über eine geringe Frustrationstoleranz verfügt – schon deswegen,
weil es aufgrund seines beschränkteren Zeitbewusstseins Wünsche
nicht gut in die Zukunft aufschieben kann –, ist es Entbehrungen in
besonderem Maße ausgeliefert und leidet dann große Verzweiflung.

Die Kategorie der »Vernachlässigung« passt am ehesten hierher,
stellt sie doch eine Form der Deprivation dar. Zum Teil müssen wir
auch Schultz-Henckes Kategorie der »Verwöhnung« (1989, S. 48) un-
ter die Deprivation fassen, insofern das verwöhnte Kind die falsche Art
von Zuwendung bekommt und dementsprechend die angemessene Zu-
wendung entbehrt. Dennoch geht die Verwöhnung strukturell über die
Deprivation hinaus und müsste entweder als eigene Kategorie einge-
führt oder – was mir passender scheint – unter die bald zu betrachtende
Kategorie der »Störung« im Sinne der Fehlstimulierung gestellt wer-
den.

390

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8.3.6. Die Privation

Eng mit der Deprivation ist die Privation verwandt: Bei ihr wird nicht
nur etwas vorenthalten bzw. verweigert, sondern aktiv weggenommen.
Unter die Privation zählen wir die Trennung, den Verlust, den Entzug
und den Raub. Im Unterschied zum Trauma will die Privation das ge-
raubte bzw. weggenommene Gut nicht zerstören, im Gegenteil wird es
sogar besonders geschätzt. Wenn sich ein Partner trennt, dann nimmt
er sich seinem Partner weg, z.B. weil er sich selbst zu bewahren sucht.
Beim Verlust dagegen geht das verlorene Gut wirklich unter, wird zer-
stört, wie im Falle einer Amputation oder einer Totgeburt. Als Entzug
spielt die Privation eine große Rolle bei allen Abhängigkeitsleiden:
Hier wird dem Betroffenen etwas genommen, wovon er sich existen-
ziell abhängig gemacht hat: von einem Menschen, einer Tätigkeit,
einem Suchtstoff usw. In der Regel löst der Entzug einen Gleichge-
wichtsverlust im Betroffenen aus, der sich in den so genannten Ent-
zugserscheinungen, also in einer Desintegration gewisser physischer,
psychischer oder sozialer Funktionen niederschlägt. Man denke an
den Alkoholentzug und seine schweren physiologischen und psycho-
logischen Folgen.

In der Privation bejaht der Betroffene etwas in verzweifelter Wei-
se, was er freiwillig negieren, d.h. loslassen können soll, aber eben
nicht kann. Darum ist die Privation immer ein Zwang – wie natürlich
alle bisher genannten Formen der Affliktion auch. Im Unterschied zur
Überstimulierung der Überforderung und des Traumas bzw. der Unter-
stimulierung der Enttäuschung und Entbehrung kann die Privation als
(aktive) Negativ-Stimulierung definiert werden.

8.3.7. Die Hemmung als Form der verhindernden oder statischen
Gegenstimulierung

Alle Formen des leidvollen Erleidens bzw. der Affliktion besitzen eine
hemmende, hindernde, beschränkende Komponente. Darüber hinaus
ist es möglich, dass diese Komponente die Vorherrschaft übernimmt
und das Bild des Leidens bestimmt, so in den Fällen der Arbeitshem-
mung, der Antriebshemmung, der Entscheidungsunfähigkeit usw. Was
genau findet dabei statt? Wenn ein Antrieb, eine Neigung, eine Inten-
tion, überhaupt irgendeine Art Strebung behindert oder gar blockiert
wird, sei es von innen oder außen, dann muss dies durch eine Gegen-

391

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kraft geschehen. Der Effekt ist dann eine partielle oder totale Hem-
mung der Strebung (Schultz-Hencke 1989, Der gehemmte Mensch).
Diese Hemmung muss nicht immer schädlicher bzw. pathologischer
Natur sein, aber sie bedeutet stets eine Frustration, da sie den Vollzug
der Strebung und die Erreichung ihres intendierten Zieles verhindert
oder aufhält. Wenn der Strebende trotzdem an seiner Strebung fest-
hält bzw. festhalten muss, dann kommt es zu Kampf und Konflikt, und
also zum Leiden. Eine besondere Rolle spielt die Hemmung in der
Phase der ontogenetischen Entwicklung, denn dann bewirkt sie ent-
weder vorübergehende Entwicklungsdefizite oder – falls keine Korrek-
tur stattfindet – einen bleibenden Entwicklungsdefekt. Die Kinderpsy-
chiatrie ist mit dieser Problematik am stärksten konfrontiert. Wir
dürfen aber nicht verkennen, dass auch im erwachsenen Alter jeder
Konflikt, insofern er Energien bindet, ein hemmendes Potential be-
sitzt: Partnerschaftskonflikte, Mobbing, Familienkonflikte, nationale
Konflikte lähmen sehr oft das natürliche Wachstum der Betroffenen
und können, wenn sie das Bewältigungspotential übersteigen, zu
Symptomen führen.

8.3.8. Die Störung als ungeordnete oder Fehlstimulierung

Jedes biologische und psychosoziale System besitzt einen gewissen
Grad an Ordnung – ordnungslose Systeme sind unmöglich. Da alle
Systeme des Kosmos äußeren Einwirkungen ausgesetzt sind, die nicht
von vorneherein auf das System abgestimmt sind, kann es leicht zu
Störungen, d.h. zu Fehlstimulierungen der Systeme, kommen, die
nicht nur quantitativer, sondern auch qualitativer Natur sein können,
also im Sinne einer falschen Reizform wirken. In der Regel werden
diese zwar ausgeglichen, entweder durch Assimilierung (Anverwand-
lung der Fremdeinwirkung an das System), durch Akkomodation (An-
passung des Systems an die Fremdeinwirkung) oder durch die Elimina-
tion (Ausgrenzung, Ausstoßung) der Fremdeinwirkung, der vielleicht
häufigsten, weil einfachsten Selbsterhaltungsstrategie von Systemen.
Immer aber geht es um Ordnungserhaltung, zuweilen sogar um Ord-
nungssteigerung.

Im Falle des Menschen besitzt der psychophysische Organismus
sogar eine eigene innere Unruh, eine eigene ständige »Störstimulie-
rung«, die ihn unablässig zu seelisch-geistigem Wachstum, seelisch-
geistiger Differenzierung, Integration und Anpassung antreibt. Letzt-

392

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich steht hinter dieser schöpferischen Unruhe der »Geist«, das Ich, das
kreative Potential der Person, das sich nie erschöpfen lässt. Daher grei-
fen alle Theorien – wie die neodarwinistischen Entwicklungstheorien
(K. Lorenz 1973) oder die Systeme Freuds, Jungs und Piagets (1988) –
zu kurz, die alle Entwicklung allein dadurch bestimmt sehen, dass ein
äquilibrierter Ausgangszustand durch äußere Störreize aus dem
Gleichgewicht gebracht über die Mechanismen der Assimilation und
Akkomodation ein neues, evtl. höheres Gleichgewicht herzustellen
sucht. Sie unterschlagen den eigentätig-intrinsischen und außer-
ordentlich zielhaft-erfolgreichen Entwicklungstrieb sowohl in der
Naturentwicklung als auch in der Menschwerdung. Besäßen die Lebe-
wesen keine innere Selbsterhaltungskraft mit einem inneren Entwurf-
charakter ihres Soseins, dann würde jede äußere Störung nur zu
Schwächung und Zerstörung führen können, unmöglich zu komplexe-
ren, höher aufgebauten Systemen. Ein in sich äquilibrierter System-
zustand, der über keinen inneren eigentätigen Stabilisierungsfaktor
und eigentätigen Entwicklungsantrieb verfügt, würde allerhöchstens
eine Störung konservativ ausgleichen, indem er seinen alten Zustand
wiederherzustellen sucht (was natürlich auch irgendeine Art Selbst-
tätigkeit und »Selbstwissen« voraussetzt) – gewiss würde er sich nicht
weiter und höher differenzieren. Das ist der Grund, warum Ciompis
(1982) auf diese Weise begründetes affektlogisches Differenzierungs-
modell des Menschen theoretisch scheitert. Der Mensch ist mehr als
ein anfänglich äquilibriertes, dann von außen gestörtes und immer nur
nach Äquilibrierung strebendes, also rein konservatives System. Viel-
mehr besitzt er in seiner unerschöpflichen Kreativität ein eigenes,
inneres, unausgleichbares, darum potentiell immer leidvolles Stör-
potential, das wir mit der Störung der pathogenen Fehlstimulierung
aufgrund seiner konstruktiv-schöpferischen Valenz nicht gleichsetzen
dürfen. Denn die Fehlstimulierung wirkt quer zum biopsychosozialen
Sinnkreis des Lebewesens, während das kreative Störpotential die or-
ganismischen Regelkreise nutzt, zuweilen aber auch den Organismus
überfordert, wie das sich selbst verzehrende Leben vieler großer Künst-
ler beweist. Die moderne »humanistische Psychologie« sieht das in-
trinsisch aktive und schöpferische Moment im Menschen weit klarer
und differenzierter als die naturalistischen Psychologien.

Nicht jeder Störungsreiz ist also pathologisch-schädlicher Natur,
sondern nur jener, der vom Organismus, weil dessen Integrationsgren-
zen überschritten werden, nicht mehr ausgeglichen werden kann. Na-

393

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


turgemäß spielt die Fehlstimulierung in der Pathologie eine große Rol-
le: Denn wo zwei oder mehr gegensätzlich wirkende Faktoren um die
Vorherrschaft ringen, da muss es fast zwangsläufig zu Fehlstimulie-
rungen kommen, so bei jeder Infektion, so bei jeder Neurose. Da die
Verwöhnung zwei widersprüchliche Stimulationsrichtungen umfasst,
nämlich eine Deprivation in der Maske einer scheinbaren Förderung,
muss sie als pathogen-störende Fehlstimulierung betrachtet werden.

8.3.9. Der Konflikt als konträre oder gegenläufig-dynamische
Stimulierung

Was in der Hemmung als Statik imponiert, das wird im Konflikt zur
Dynamik: Zwei Systeme stimulieren sich wechselseitig-konträr, z.B.
Ich und Du, Ich und Über-Ich, Ich und Trieb, Arbeiterklasse und
Bürgertum oder zwei Staaten, die sich bekriegen. Dabei greifen die
Systeme aufeinander über, mit dem Ziel, sich das andere System anzu-
gleichen oder zu unterwerfen, d.h. diesem die eigene Identität auf-
zuzwingen oder es gar zu vernichten. Dass dies zu einer großen Quelle
des Leidens werden kann, liegt auf der Hand: Denn wenn ein System
seine momentane Identität wertschätzt und aufrechtzuerhalten sucht,
dann muss der Eingriff eines anderen Systems als Übergriff und Ge-
fahr des Selbstverlustes erfahren werden. Dennoch bedeutet Konflikt
nicht gleich Schaden und Krankheit. Pathogen wird ein Konflikt, wenn
er mit einer Selbst- bzw. Fremdschädigung einhergeht, das ist keines-
wegs notwendig der Fall, wie Sport- und Spielkämpfe beweisen. Von
Schädigung sprechen wir dann, wenn die Integrität eines Subjektes
(Ich,Wir, Man), also sein wesentliches Sosein bzw. sein Vermögen, sein
Sosein zu gestalten, bedroht oder verletzt wird. Das ist meist dann der
Fall, wenn die Betroffenen den Konflikt nicht lösen können, aber lösen
wollen bzw. müssen. Denn dann entstehen Gefühle der Hilflosigkeit,
Ohnmacht und Resignation bzw. der ungezügelten Aggression, die
immer zu schädigen drohen und z.B. körperliche Störungen oder inter-
individuelle Kommunikationsstörungen hervorrufen.

Rückblickend wird deutlich, dass alle bisherigen Formen der Af-
fliktion konfliktuöser Natur sind, also auch die Hemmung, das Trau-
ma, die Deprivation, doch muss umgekehrt nicht jeder Konflikt ein
Trauma oder eine Deprivation sein.

Innerhalb der Genese eines individual-psychischen Konfliktes

394

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommen verschiedene Faktoren zum Tragen, die H.-R. Lückert mit
J. H. Schultz (Lückert 1972, S. 443 ff.) wie folgt unterscheidet:
1. Die präformierenden Faktoren: Sie gehen dem Konflikt vor allem

in biologischer Hinsicht voraus, so etwa die genetisch bedingte
leibliche Konstitution (die adlersche Organminderwertigkeit,
heute vielleicht besser organismische Vulnerabilität, die freud-
schen psychosexuellen Reifungsvorgänge und das »Arsenal« der
jungschen Archetypen, aber auch das Temperament, Gefühlsdis-
positionen usw.).

2. Die prädisponierenden Faktoren oder die so genannten »Primär-
oder Initialursachen«, also bestimmte Erziehungsstile und soziale
Beziehungskonstellationen (Härte, Vernachlässigung, Verwöh-
nung, Inkonsequenz, Verwirrung, invalidierende Kommunikati-
on usw.).

3. Die stabilisierenden Faktoren, die als Bewältigungs- und Ver-
arbeitungsversuche den Circulus vitiosus der Konflikte erzeugen
und perpetuieren, also ineffektive bzw. dysfunktionale emotionale
Reaktionen, kognitive Gedankenkonstrukte und volitionale Ver-
haltensweisen.

4. Die situativ-auslösenden Faktoren, also jene Faktoren oder Situa-
tionen, die einen Konflikt auslösen, provozieren und vom neuro-
tischen Menschen meist unbewusst konstelliert oder aufgesucht
werden.

5. Die chronifizierenden oder den Konflikt aufrechterhaltenden Fak-
toren, die durch Gewöhnung, aber auch besonders durch Gratifi-
kationen, d.h. durch Vorteile (primärer, sekundärer, tertiärer,
quartärer Krankheitsgewinn), des Weiteren durch Verdrängung,
Abspaltung, Isolierung der Angst machenden Impulse unterhal-
ten werden; dies wiederum bedingt eine Automatisierung des
Konfliktverhaltens.

6. und schliesslich die generalisierenden oder irradiierenden Fak-
toren, die eine Ausweitung der Fehlverarbeitungen auf andere
Lebens- und Funktionsbereiche bedingen.

In der Verhaltenstherapie finden besonders die Faktoren 3, 4 und 6
Beachtung, z.B. kognitive Fehlverarbeitungen; in der Tiefenpsycholo-
gie eher die Faktoren 2, 4 und 5. Es ist klar, dass eine adäquate Therapie
alle Faktorenebenen berücksichtigen muss.

Auf diesem Hintergrund unterscheidet J. H. Schultz (1963,

395

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


S. 231–249) in seinem umsichtigen und differenzierten, leider heute
vergessenen Buch gewisse Grundformen von Neurosen und ihnen ent-
sprechende Konflikte:
– Die exogenen Fremdneurosen, meist durch außerpersönliche Um-
weltfaktoren bedingt. Sie sind Gegenstand vor allem der Psycho-
traumatologie, so etwa die durch Misshandlung, Missbrauch, Ver-
folgung, Folter, Unfall, Krieg usw. bedingten Leiden. Ihnen
entsprechen allopsychische Konflikte.

– Die physiogenen Randneurosen (oder »Lernneurosen«), bedingt
durch falsche Gewöhnung und Konditionierung. Wer z.B. dem
Weltbild des Hedonismus folgt, also glaubt, das höchste Gut sei die
augenblickliche Lust, das Vergnügen, das Angenehme und Bequeme,
und dies nicht nur glaubt, sondern täglich »einübt« und gleichsam
»einfleischt«, der wird zwangsläufig von der Härte der Existenz ei-
nes Besseren belehrt. Den Randneurosen entsprechen die vor allem
leibbezogenen physio-psychischen Konflikte.

– Die psychogenen Schichtneurosen, denen »endopsychische Konflik-
te«, d.h. unbewusst-affektive Ambivalenzen, zugrunde liegen. Ver-
schiedene Bedürfnissysteme, Antriebe, Wünsche und Ängste, Ich
und Über-Ich geraten hier in Gegensatz und bekriegen sich gegen-
seitig. Alle klassischen Neurosen bzw. neurotischen Konflikte gehö-
ren hierher: die »Hysterie«, die Zwangsneurose, die depressive Neu-
rose, die Angstneurose und die schizoide Neurose.

– Die charakterogenen Kernneurosen mit ihren so genannten »auto-
psychischen Konflikten«, die das Ganze der Person, ihren Gesamt-
charakter schwer betreffen, ohne dass der Betroffene ein echtes
Krankheitsbewusstsein besäße, weswegen er mehr an Anderen als
an sich selbst leidet und darum seine Störung projiziert, zwanghaft
wiederholt und vertieft, sodass sein Lebensgang fast schicksalsmäßig
in die Irre geht. Hierher zählen alle Persönlichkeitsstörungen, Süch-
te und Perversionen.

Neuere Konzepte versuchen praxisrelevante Grundkonflikte aus der
Fülle des Lebens herauszuarbeiten und faktorenanalytisch zu bestim-
men, so die tiefenpsychologisch orientierte OPD (operationalisierte
psychodynamische Diagnostik, 2001). Sie nennt sieben Konflikte, in
welchen sieben Grundthemen des Lebens anklingen:
• Autonomie-Abhängigkeitskonflikt
• Unterwerfungs-Kontroll-Konflikt
• Versorgungs-Autarkie-Konflikt

396

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


• Selbstwertkonflikte
• Schuldkonflikte
• Ödipale Konflikte
• Identitätskonflikte
• schließlich die eingeschränkte Gefühls- und Konfliktwahrneh-

mung

Der letzte Punkt veranlasst zur Überlegung, ob nicht auch sein Ge-
gensatz – die übermäßige Konfliktwahrnehmung, ja Konfliktsuche,
die Streitsucht (Querulantentum, Kohlhaaskomplex) – mit in die
Reihe aufgenommen werden sollte. Natürlich fragt sich, wieso es
gerade diese sieben und nicht andere sind; denn solche sind durchaus
denkbar und empirisch feststellbar, so die Nähe-Distanz-Konflikte,
Motivations-Normations-Konflikte, Aktion-Kontemplations-Konflik-
te, Vertrautsein-Fremdheits-Konflikte, Freiheit-Ordnungs-Konflikte,
Unendlichkeitssehnsucht-Endgültigkeits- (Tod-) Konflikte, Individu-
um-Gemeinschafts-Konflikte, Mann-Frau-Konflikte, Tradition-Neue-
rungs-Konflikte, Verstand-Gefühlskonflikte usw. Die Forschung ist
hier gewiss noch nicht an ihr Ende gekommen.

Von besonderer Bedeutung ist die psychoanalytische Konflikt-
theorie, die auf der fundamentalen Unterscheidung von Bewusstsein
und Unbewusstem fußt und davon ausgeht, dass Unlustvoll-Angst-
machendes vom Bewusstsein ins Unbewusste verdrängt wird, dort aber
nicht zur Ruhe kommt, sondern ins Bewusstsein zurückzukehren
strebt, um von diesem anerkannt, beachtet und integriert zu werden.
Es liegt also ein echter Kampf vor, der zu inneren Spannungen und zu
Symptomen führt, solange keine Aussöhnung stattfindet. Unter dem
Unbewussten verstand Freud den Ort der – verpönten – Bedürfnisse
und Wünsche und bezeichnete es mit »Es«. Heute wissen wir, dass
erstens auch Ichfunktionen, das Denken z.B., zu großen Teilen un-
bewusst abläuft, ja verdrängt werden kann, und dass zweitens Wün-
sche keineswegs eshafter, sondern ichhafter Natur sind. Ja selbst die
leiblich-instinkthaften, insofern »eshaften« Bedürfnisse wie Essen
und Sexualbetätigung können nur im Bewusstsein und also auch im
Verdrängungsbewusstsein Relevanz erlangen, wenn sie vom Ich wahr-
genommen, aufgenommen und ihrer Befriedigung zugeführt werden.
Der Konflikt findet also nie nur zwischen einem Ich und einem Es,
sondern immer innerhalb des Ichs statt, zwischen einem Wunsch-Ich
etwa und einem Gewissens-Ich. Es ist klar, dass hier nur Heilung mög-

397

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich ist, wenn der Betroffene bereit ist, auch seine geheimsten Regun-
gen und Strebungen ins Bewusstsein zu heben und in sein sonstiges
Selbstbild zu integrieren. Neurose ist so gesehen immer »Lüge« bzw.
Selbsttäuschung, allerdings aus Angst, Not und Schwäche und zum
Zweck, die psychische und meist auch soziale Integrität aufrecht zu
erhalten (und unter Vermeidung bzw. Verweigerung von Wandlung
und Entwicklung).

Vergessen wir schlussendlich nicht, dass es neben den individual-
psychologischen Konflikten die mit diesen unendlich verwickelten so-
zialpsychologischen, wirtschaftlichen, politischen und rechtlichen
Konflikte gibt, die allein auf psychologischem Wege nicht erfasst wer-
den können, sondern durch eine sozioökonomische und politische Ana-
lyse aufgeklärt werden müssen.

Alles in allem bleibt das Grundwesen des Konfliktes – sein Ambi-
valenzwesen – in allen seinen Ausformungen erhalten: Er provoziert
einerseits die beteiligten Parteien, Stellung zu beziehen und ihre krea-
tiven Reserven zu zeigen, und kann so zu Klärung undWeiterentwick-
lung beitragen; zugleich aber gefährdet er andererseits die Betroffenen
und droht, ihnen Schaden zuzufügen, sie zu hemmen, zu verletzen, sie
in ihren Möglichkeiten und ihrem Wachstum zu beschädigen. Das gilt
sogar von Sport- und Spielkonflikten, die ja oft mit Verletzungen ein-
hergehen. Darum ist stets Wachsamkeit und Achtsamkeit im Umgang
mit Konflikten gefordert – es braucht ein Konflikt- und Krisenmana-
gement, vor allem in komplexen Fällen, die heute innerhalb von Part-
nerschaften, Familien, Arbeitsverhältnissen und politischen Situatio-
nen der Normalfall sind. Wer Konflikte lenken und lösen will, muss
sie wahrnehmen und verstehen können; dann aber benötigt er auch
ein ganzes Arsenal von Instrumenten, Konflikte spezifisch zu »hand-
len«. Das zu erforschen ist Aufgabe einer Pragmatik und Ethik der
Konfliktbewältigung, die wir hier nicht geben, höchstens hie und da
einmal andeuten können.

Mit dem Konflikt haben wir den letzten Modus der Affliktions-
formen betrachtet. Es hat den Anschein, dass damit eine gewisse Voll-
ständigkeit erreicht ist, zumindest gibt dieser »Kalkül« ein recht diffe-
renziertes Werkzeug an die Hand. Ich bin auch der Meinung, dass alle
genannten Leid stiftenden Wechselwirkungsformen übergreifend in
allen drei Sphären des Bios, der Psyche und der Sozietät, ja der noe-
tisch-idealen Welt der Werte vorkommen. Überall kann es Traumati-
sierung, Entbehrung, Entzug, Hemmung, Konflikt geben, sowohl die

398

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Psyche als auch der Leib als auch die Gesellschaft können davon betrof-
fen werden. Darin wurzelt die Möglichkeit einer umfassenden Damno-
logie (Schadenslehre) und Affliktionstheorie.

ÜBERSICHT

Der extrapathische Kausalnexus und seine Formen

Reiz (input) Subjekt (Transformation) Reaktion (output)

Daraus ergeben sich grundsätzlich die drei Phasen:

1. Affektion/Konfrontation: Bedürfnisstörung

2. Leiden: Emotions-/Kognitionsantwort/
frustraner Handlungsversuch

3. erfolgreiches Handeln (Überschreitung des »Rubikon«)

die weiter in folgende Unterphasen aufgegliedert werden können:
1. Erleiden eines Störreizes, d.h. Konfrontation einer nichtintegrier-

ten Wirklichkeit mit je meinem Selbst-Welt-Entwurf und Wahr-
nehmung des Leids (Leidposition);

2. pathisch-emotionales Werturteil (emotionale Leidnegation) mit
der Verwünschung des Leids;

3. vergebliche Aufhebung des Leids (willentliche Leidnegation) und
(oft) diffuser Besserungs- oder Heilwunsch, woraus die Leidens-
zwietracht entsteht;

4. evtl. Enttäuschung und gesteigerte Zwietracht im Leiden (Lei-
densdiskrepanz);

5. mögliche Affekt- oder Reaktionsgefühle des Leidens (Ärger, Wut,
Trauer etc.)

6. mögliche kognitive und volitionale Reaktionen, die das Leiden
überwinden können und damit einen neuen Gleichgewichts-
zustand herstellen (vgl. Schrauth’s emotional-vegetativer Kreis-
lauf; vgl. Überschreitung des »Rubikon«).

399

Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Erleiden und seine Formen
(singulär oder prozessual)

Erleiden/Irritation/Affektion/Affliktion

Einfache Affektion/Irritation + Überforderung + Trauma + Frustration + Deprivation

+ Privation + Hemmung + Störung + Konflikt

Das Gefüge von Erleiden-Leiden-Reaktion

Leidursache Leidverarbeitung Leidensreaktion
(Spannungszunahme) (bei Erfolg: Spannungsreduktion)

Störreiz/Affektion/ Konfrontation Verwünschungsimpuls
Affliktion der Wahrnehmung mit Besserungswunsch
9 Leid- Grenzerfahrung bzw. Handlungsimpuls
Zufügungen Teilvernichtung evtl. Enttäuschung

Abwertungsurteil evtl. Affekte
evtl. kognitive Reaktionen
evtl. Handlungen

(alles Eventuelle ereignet sich nicht mehr simultan, sondern folgt schon sukzessiv
in der Zeit)

400

Leiden und Kausalit�t

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XV. Sinn und Unsinn des Leidens

»Wer ein Warum zu leiden hat,
erträgt ein jedes Wie.«
(Nietzsche)

1. Allgemeine Vorbemerkung

Ein Mensch, der leidet, wird, wenn er sein Leid als sinnlos oder sinn-
mangelhaft erlebt, von der Frage nach dem Sinn des Leidens umgetrie-
ben.Was hier mit Sinn intendiert wird, ist ein Zusammenhang, der den
Unsinn des Leids gleichsam überwölbt und ihm »sekundär« einen Platz
im Leben, eine verstehbare, »passende« Stelle zuteilt und ihm dadurch
einen »höheren« Sinn verleiht. Oft erfolgt dies in Gestalt eines exis-
tenziellen Zweckzusammenhangs: Das Leid soll dann nützlich, d.h.
dienlich, für die Erreichung jenes höheren, umfassenderen, oft verbor-
genen Sinnes sein, der durch seine »Weihe« das Leid rückwirkend
»rechtfertigt«, sinnhaft macht. Hauser (2004, S. 149) spricht in diesem
Fall vom emphatischen oder existenziellen Sinn und grenzt ihn vom
formalen oder Systemsinn ab, der mehr einen sachlich-funktionalen
Charakter hat. So besitzt jedes Element in einem System, z.B. eine
Schraube in einer Maschine, einen Funktionssinn, aber keinen existen-
ziellen Sinn. Das Wort Sinn kann aber in noch ganz anderen Zusam-
menhängen gebraucht werden und meint dann in einem Falle soviel
wie »Bedeutung«, in ethischen Zusammenhängen »Wert« und im
praktischen Kontext »Ziel« oder überhaupt soviel wie »Bedeutsam-
keit«. Gibt es diesen Sinnarten gegenüber nun aber auch einen
»Grundsinn« von Sinn?

Durchaus. Doch ist dieser nicht mehr definierbar, sondern nur
noch aufzeigbar, da er jeder möglichen Definition zugrunde liegt. Sinn
meint hier alles, was nur irgendwie erfahrbar, anschaubar, auffassbar,
»verständlich«, intelligibel ist. Und das ist, recht betrachtet, alles und
jedes. So hat schon eine einfache schlichte Farbe, z.B. ein Veilchenblau,
diesen ihren einmaligen Farbsinn; eine Zahl diesen ihrenMengen- und
Zahlsinn; der logische Zusammenhang der Unterordnung diesen sei-
nen Relationssinn; ein Punkt seinen mathematisch-geometrischen

401

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Punktsinn; das Gefühl der Trauer seinen spezifischen Gefühlssinn usw.
Nur das Nichts kann vollständig sinnlos, sinnbar sein, doch nichts Sei-
endes, insofern wir dieses erfahren, wissen, denken, erschließen, ahnen
oder vermuten können. Damit fallen Sein und Sinn aber klar ersicht-
lich zusammen, sodass wir mit gutem Recht von Seinssinn und Sinn-
sein im fundamental ontologischen Sinne sprechen dürfen. Ein total
sinnloses, sinnbares Sein wäre ein Sein, das nicht anschaubar, nicht
erfahrbar, nicht denkbar, nicht fühlbar ist, und das eben ist unmöglich.
Allem Zweck-, Funktions-, Ziel- und Bedeutungssinn voraus liegt
demnach das Sinnhafte schlechthin, das Seiende in seiner konkreten
Fülle, in seinen fundamentalsten Zusammenhängen und in seiner kon-
kreten Gestalt. Ohne inneren Gehalt, ohne Zusammenhang und ohne
Gestalt ist ein Seiendes, gleich in welchem Seinsrang, sachlich unmög-
lich und erkenntnismäßig unzugänglich. Dass diese tiefste Sinnebene
jene höheren, also die funktionalen und die emphatisch-existenziellen,
fundiert, ersehen wir leicht, wenn wir die sekundären Sinnzusammen-
hänge auf ihren Grund hin durchschauen. Ein Beispiel: Jemand ge-
braucht einen Hammer, um einen Nagel in die Wand zu schlagen und
daran ein Bild aufzuhängen. Also dienen Hammer und Nagel dem
Zweck und Ziel, ein Bild aufzuhängen. Sie sind dafür tauglich, dafür
nützlich, dienen einem Zweck. Dies ist der bekannte Nutzen-Zweck-
Zusammenhang, der hier als Nutzen- oder Zwecksinn fungiert. Aber
welchen Sinn hat dieser selbst? Natürlich einen ganz anderen, nämlich
z.B. die Betrachtung des Bildes und die Freude an dem, was das Bild
zeigt. Diese Freude ist aber kein Zwecksinn mehr, sondern ein »Selbst-
sinn«, ein unmittelbares Sinnerlebnis, das durch den Hammer oder den
Nagel oder auch das Bild nicht erklärt werden kann. So hat jedes Sei-
ende einen, eben seinen unmittelbaren Sinn, nämlich das zu sein, was
es ist, und so zu sein, wie es ist. Ohne dieses Sinnfundament könnte
nichts einen Zweck-, Nutzen-, Funktions-, Ziel- oder Bedeutungssinn
haben. Wenn wir sagen, das Wort »Haus« bedeutet etwas (nämlich ein
bestimmtes Gebäude), dann basiert dieser Sprach- oder Bedeutungs-
sinn auf der Sinntatsache, dass die Laut- oder Schriftzeichenfolge
»H-a-u-s« erstens als rein akustisches oder optisches Phänomen beste-
hen kann, also akustischen oder optischen Sinn hat, und dass es zwei-
tens in Dienst für eine sprachlich-symbolische Bedeutungsvermittlung
genommen werden kann (was z.B. im Falle eines bloß gedachten Laut-
gebildes nicht möglich ist). Gerade die Sprache kann sich nicht konsti-
tuieren, ohne auf einen unmittelbaren Seinsgrundsinn zu rekurrieren.

402

Sinn und Unsinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hauser (2004) stößt in seiner umfassenden und hoch differenzier-
ten Arbeit leider nicht auf diese Grundschicht von Sinn, sondern bleibt
weitgehend in der Sphäre des existenziellen Zwecksinnes von Leben
und Leiden stecken. Daher kann er auch nicht die fundamentalen Sinn-
schichten des Leidens aufdecken. Das mindert seine Arbeit nicht, aber
ihr Schwerpunkt liegt zweifellos bei der emphatischen Sinnermittlung
des Leidens, also bei der Frage, inwieweit Leid einen (sekundären) Sinn
für einen umfassenderen Lebenszusammenhang hat oder haben kann.
Das bedingt, dass er die tiefste Sinnstruktur des Leidens nicht voll und
klar entfalten kann, obwohl er, wie ich schon früher erwähnt hatte,
Wesentliches sieht.

2. Der Seinsstruktursinn des Leidens

»Der Sinn des Leids ist der wunde Punkt, das Fragezeichen, das
Ewigverneinende, aber auch das Ewiganspornende und Vorwärts-
treibende und als solches das Ewigbejahende. Er ist das Ewighun-
gernde, aber auch das Ewignagende, Beißende, Fressende; das
Ewigfragende, aber das Ewigantwortende. Eben das ist sein Sinn.«
(Diederichs 1930, S. 49)

Der Sinn des Leidens umfasst zunächst nicht mehr als das spezifische
So-Sein des Leidens, seine Struktur, seine Beschaffenheit und das, was
dieses So-im-Leiden-Sein zu überwinden strebt, und primär nicht das,
was das Leiden sekundär im Sinne einer Zweckhaftigkeit1 »sinnvoll«
macht, kompensiert und aufhebt. Damit umfasst der Sinn des Leidens
vor aller »höheren Sinnweihe«, die sehr oft den »banalen« Seinssinn
des Leidens überdeckt und verzerrt, seine Seinsstruktur und deren im-
manente Seinsdynamik. Was heißt dies genauer?

Nun. Die Seinsstruktur des Leidens wurde erstens über das Ge-
schehen des Erleidens (Pathos, Affektion) bestimmt, also über die
Möglichkeit, ja Fähigkeit des Menschen, »Objekt« eines Widerfahrnis-
ses sein, d.h. Anderes erfahren und erleiden zu können, sei es förder-
lich, sei es schädlich, sei es neutral. Ohne die Fremdbestimmbarkeit des
Menschen wäre Leiden unmöglich. Demnach ist das Erleiden die not-
wendige, obgleich nicht zureichende Voraussetzung jeden Leidens.

403

Der Seinsstruktursinn des Leidens

1 Über diese sekundären Sinndimensionen hat Jan Hauser in seinem Werk »Vom Sinn
des Leidens« (2004) eine umfassende Studie geliefert.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darin liegt schon ein tiefer Sinn, denn nur über die Möglichkeit des
Erleiden-, und damit Empfangenkönnens sind Kommunikation und
Wechselwirkung, Wirken, Leiden, Arbeit und Glück möglich. Der
tiefste Sinn aber, der durch die Konstellation des Erleidens vermittelt
wird, ist die Anbindung des menschlichen Daseins an ein Ursein, durch
das der Mensch sein Dasein erhalten, »erlitten« hat. Wohl sind wir im
Lichte des Gewordenseins, des Erleidens grundhaft abhängige Wesen,
aber genau darin liegt unsere ontologische Rückbindung, »religio«, an
einen zureichenden Seinsgrund, dem wir uns verdanken. Der Mensch
ist erst Objekt, dann Subjekt, und als Objekt kann er nicht aus dem
Nichts stammen.

Zweitens bestimmten wir das Leiden als dynamisch-dialektisch-
statische Diskrepanz, in die fünf grundlegende Leidenscharakteristika
eingebettet sind. Die lebendig-dynamisch-diskrepante Einheit des Lei-
dens wird durch die unfreiwillig-erlittene bzw. widerwillig hingenom-
mene Leidbejahung (vor allem in der Wahrnehmung des Leid-Übels)
und durch die freiwillig-vergebliche Leidverneinung (vor allem in der
Wertung und im ohnmächtigen, das Leiden zu überwinden bestrebten
Aufbegehren gegen das Leiden) in der Einheit der umfassenden Lei-
densdiskrepanz mit ihren fünf Urmomenten des Mangels bzw. der Lee-
re, des Zwiespaltes oder Risses, der Spannung, der Lähmung, der Hem-
mung oder Ohnmacht und der Zwietracht, Unruhe oder dem Konflikt
formiert.

In dieser Fassung sind alle wesentlichen Elemente für die Bestim-
mung des Leidens im Allgemeinen und im Grundlegenden enthalten,
vor allem das ohnmächtige Erleiden, die innere Diskrepanz, das Man-
gelerleben, derWiderstand und das Aufbegehren, dessen Ziel es ist, das
Leiden, also sich selbst als Leidenden, zu transzendieren, was allerdings
zunächst aus eigener Kraft nicht gelingt. Wie zu sehen ist, stoßen wir
auf eine Fülle von sinnhaften, weil intelligiblen, verständlichen, wenn
auch nicht sinnvollen, sondern sogar wesenhaft sinnmangelhaften
Momenten, so vor allem in den Momenten
– der Leere (die sinnhaft auf die Fülle bezogen ist),
– des Zwiespalts (der sinnhaft auf die Einheit und Kohärenz bezogen
ist),

– der Ohnmacht (die sinnhaft auf Können und Macht bezogen ist),
– der Hemmung (die sinnhaft auf Bewegung, Kontinuität und Entfal-
tung bezogen ist)

404

Sinn und Unsinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– und der Zwietracht im Leiden (die auf Ruhe, Frieden, Kohärenz,
Harmonie bezogen ist).

Im Verlangen dagegen, das Übel zu überwinden, regt sich dann schon
ein sinnschaffendes Moment, in dem ein Streben nach selbstbestimm-
ter, also freier Lebensgestaltung und nach innerer Einheit und erneuer-
ter Kohärenz mitgesetzt ist. Solange ich leide, ist die Leidüberwindung,
also die Wiederherstellung von fragloser Selbstfülle und Selbsteinheit,
zwar nicht unmittelbar möglich, aber sie wird mit Nachdruck er-
wünscht, und in vielen Fällen ist ihre praktische Durchsetzung auch
möglich. Wird aber das Leid real überwunden, dann wird in vollwirk-
licher Weise neues Sein geschaffen und also neuer, vollerer Sinn. Drei
Fälle sind hier denkbar.

Erstens kann es gelingen, eigene, bisher schlummernde oder un-
reife Ressourcen und Kräfte zu wecken, sodass der Betroffene aus sich
selbst das Leiden überwindet. Zweitens können Ressourcen, die außer-
halb des Betroffenen in der Welt – z.B. als physische und soziale Hilfen
– bereit liegen, zur Leidüberwindung genutzt werden, so z.B., wenn
ein Patient durch Ärzte Hilfe und Heilung erfährt. Und drittens gibt
es Leiden, die weder durch den Betroffenen noch durch Anderes bzw.
Andere gelindert oder beseitigt werden können, schlicht weil sie alle
menschliche Macht übersteigen. Hier vertrauen die religiösen Men-
schen auf einen überweltlichen Beistand, in welcher Form auch immer,
z.B. als Sichergeben im Falle unheilbarer Krankheit, während sich die
unreligiösen Menschen einem Amor fati oder der verzweifelten Resig-
nation überlassen. In allen drei Fällen wird neues Sein erzeugt und
damit neuer Sinn eröffnet: Im ersten Fall erweckt der Betroffene in sich
selbst neue Seins- und Sinnpotenzen; im zweiten Fall entstehen neue
Formen des Miteinanderseins; und im dritten Fall öffnet er sich einer
höheren Macht, einer Gnade oder einem Schicksalsgesetz (der Moira
z.B. bei den Griechen).

Die letzten, natürlich erst in der »Metaphysik« voll ermittelbaren
Wurzeln des Leidens – das Geschaffen- und Gewordensein, die Welt-
und damit Unheilsausgesetztheit des Menschen, die Unwissenheit der
Vernunft, das Fehlgehen der Freiheit, die Unvereinbarkeit der pluralen
Interessen, die Ungewissheit der Zukunft – offenbarenmit ihrer Eigen-
art zugleich grundlegende Sinndimensionen des Leidens: Denn nur
was nicht schon immer ist, sondern entsteht und sich entwickelt, kann
in die Irre gehen; nur was nicht allein in und für sich lebt, sondern einer
Welt und anderen Kräften ausgesetzt ist, kann Unheil erleiden; nur

405

Der Seinsstruktursinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was nicht allwissend ist, sondern erst Licht ins Dunkel seiner Existenz
zu bringen hat, kann sich irren und getäuscht werden; nur was in seiner
freien Selbstbestimmung nicht allmächtig ist, kann abirren und schul-
dig werden; und nur was in die unbestimmte Zukunft hinein leben
muss, kann in Lähmung verfallen und an seinen Aufgaben scheitern.
Damit aber sind implizit letzte Sinndimensionen formuliert: der Ur-
sprung des Geschaffen- und Gewordenseins (metaphysische Kausali-
tät); die Vielfalt der Interessen, ihr Antagonismus und Kampf, doch
auch die Möglichkeit von Auseinandersetzung, Gespräch und Kompro-
miss in der Welt (Pluralität des Kosmos); die Wahrheitsmöglichkeit
und Seinsverbundenheit der Vernunft (Intelligibilität des Seins); die
Versöhnung von Freiheit und Macht im Guten (Reifung und Erfüllung
der Freiheit); und das Aufgegebensein der Existenz, d.h. die Pflicht zur
Realisierung letzter Daseinsaufgaben, letzter transzendenter Aufträge
(Ontoteleologie des Seins). Wären diese Sinndimensionen nicht im
Leben selbst wirksam, dann wäre es unmöglich, an ihnen zu scheitern
und an diesem Scheitern zu leiden. Daher gilt: Wer an irgendeiner
dieser Sinndimensionen leidet, der setzt ihre reale Gültigkeit voraus.

Leicht ersichtlich wird aber nicht nur dies vorausgesetzt, sondern
mit diesen und in diesen Sinndimensionen wird notwendig ein absolu-
tes Seinmitgesetzt, von dem alles verletzbare, mangelhafte und leiden-
de Sein umfasst ist und in das es einzugehen strebt. Das kann manch-
mal schon auf Erden in Meditation, Gebet und mystischer Versenkung
erfahren werden. Und recht betrachtet zielt jedes Leiden, oft unbe-
wusst oder im Geheimen, darauf, weshalb es sich im letzten Grunde
eine absolute Transzendenz eröffnet und sich damit – wie Meister
Eckehart sagt – als das schnellste Pferd auf dem Wege zu Gott erweist.
Doch in der Welt ist viel, ja viel zu viel Leiden, viel natürliches Leiden
wie z.B. das Reifungsleiden, dem das Kind durch Enttäuschung, Ver-
zicht, Begrenztheit und Irrtum unvermeidlich ausgesetzt ist, aber auch
viel »unnatürliches«, schädliches und letztlich unnötiges Leiden, wie es
durch Grausamkeit, Rücksichtslosigkeit, Bosheit, Neid usw. verursacht
wird. Die Welt zeigt sich da immer noch (und wohl für lange), wie viele
Mythen lehren, als eine fremde Wüste, gezeichnet vom Verlust des
Paradieses, von Unbehaustheit und metaphysischer Verlorenheit. Ja
sie ist, wie Heraklit überspitzt sagt, ein wahrer Kriegsschauplatz ver-
schiedener endlich-egoistischer Interessen, deren Ausgleich eine über-
menschliche Aufgabe darstellt.

Aus all dem wird ersichtlich, dass das Leiden nie Selbstzweck sein

406

Sinn und Unsinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und nie Selbstsinn haben kann, sondern alles Leid soll in uns und um
uns her, wie es auch Nietzsche mit seinem heroischen Menschenbild
erstrebte, das größere und edlere Sein wecken, oft im Kampf um bes-
sere innere und äußere Verhältnisse, oft in der gelassenen Ergebung ins
Unabänderliche. Die Erweckung der letzten Güte, Wahrhaftigkeit und
Liebesfähigkeit in uns ist aber immer anzustreben und kann im Grunde
durch nichts Innerweltliches verhindert werden, das lehren uns die
Sterbenskranken, die Unheilbaren, die Behinderten und viele Verfolg-
ten und Gefolterten, wie z.B. Nelson Mandela, der große Befreier und
Versöhner Südafrikas. Und so gesehen kann das Leid zu einem der
größten Erzieher des Menschengeschlechtes werden, dessen Ziel die
Heimkehr in den Urgrund des vollkommenen Seins ist. Ob wir aller-
dings dieses Pferd besteigen oder gekränkt und verbittert in den Stall
stellen, das liegt allein an uns, da kann auch ein Gott nichts erzwingen.
Denn er will unsere Freiheit, nicht unsere Knechtschaft. Davon – und
mehr natürlich noch von dem Urproblem der Rechtfertigung Gottes im
Angesicht des Leids – wird in der »Metaphysik des Leidens« zu han-
deln sein. Darum haben diese Ausführungen über Sinn und Unsinn des
Leidens einen an dieser Stelle nur vorläufigen und propädeutischen
Charakter.

407

Der Seinsstruktursinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XVI. Die Stellung der ph�nomenologischen
Ontologie des Leidens im Leben
und im Reich der Wissenschaften

1. Das Leiden innerhalb der Lebenszweige

Auf unserem langen Weg von der einfachsten und ärmsten, der nicht-
eigentümlichen zur komplexesten und reichsten, der eigenartigen
Seinsstruktur des Leidens haben wir erkannt, dass das Phänomen »Lei-
den« insofern keine bloß spezielle Lebensgegebenheit ist, als es in allen
Lebensbereichen, Lebenszweigen und in allen Lebensphasen anzutref-
fen ist. Ob jung oder alt, Mann oder Frau, ob Wissenschaftler, Tat-
mensch oder Künstler, ob Einzelner oder Gemeinschaft, ob Gesunder
oder Kranker – Erleiden und Leiden gehören zum alltäglichen Daseins-
kampf. Vor allem ist hervorzuheben, dass das Leiden in allen drei
Hauptlebenszweigen – im pragmatischen, theoretischen und poieti-
schen Lebenszweig – auftaucht und sich entsprechend der komplexen
Verzweigung, Verflechtung und Verwicklung dieser Lebenszweige
selbst mit verzweigt, verflicht und verwickelt.

Und doch erkannten wir, dass im Leiden – über die Stufen der
Betroffenheit, des Leidverwünschens und der daraus entfalteten
Leidensaffekte – der poietisch-emotionale Lebensaspekt, also die ei-
genartige Gefühlsgestaltung die dominante Rolle spielt. Im Leiden ge-
stalten wir uns seelisch, leiblich und intersubjektiv in fundamental-
selbstresonanter Weise. Seine Aktivität besteht nicht primär in Tat
und Veränderung – obgleich das Leiden dahin drängt –, sondern in der
Selbstgestaltung, im Sich-Selbst-So-und-So-Befinden, im Sich-in-
Schwingung-Versetzen, ja in einer Art »Selbstempathie« angesichts
eines Übels, das erlitten wird.

Dieses Sich-Befinden, Sich-Stimmen und Sich-Spüren ist aber
nicht nur Verhängnis oder Fremdbestimmung, sondern – wenn auch
reaktiv-gefühlshaft – Selbstbestimmung, die von vielen inneren und
äußeren Variabeln abhängig ist. Mit diesem poietisch-gestaltunghaften
Kern tritt das Leiden dann in einen der drei Lebenszweige bzw. in deren

408

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verflechtungsgestalten mitgestaltend ein: in die überwiegend prakti-
sche Alltags-, Arbeits-, Wirtschafts- und Technikwelt, in den überwie-
gend theoretischen Lern- und Lehrbetrieb, in die überwiegend prakti-
sche Politik und Jurisprudenz, in den überwiegend praktischen Sport,
in die überwiegend poietische Kunstszene, in das überwiegend prakti-
sche und ethische Religionsleben usw.

Somit erweist sich klar und deutlich, dass das Leiden ein umfas-
sendes und durchdringendes, man möchte mit den Worten des Dichters
Euripides1 fast sagen, universales und unvermeidliches Lebensphäno-
men ist, dem wir theoretisch nur dann gerecht werden, wenn wir ihm,
wie wir das bei der Ermittlung der eigenartigen Grundstruktur des
Leidens getan haben, in alle Lebenszweige bis in seine Gründe hinein
folgen. Um uns allerdings in dieser schon äußerst komplexen und kom-
plizierten Welt nicht zu verlieren, waren die nichteigentümlichen und
eigentümlichen Voruntersuchungen unumgänglich, denn sie führten
uns in die einfachsten phänomenologischen bzw. ontologischen Grund-
lagen des Leidens ein.

Es liegt auf der Hand, dass das Leiden, insofern es sich so weit
verzweigt wie das Leben selbst, unmöglich in allen seinen Facetten be-
schrieben werden kann. Das wäre die Aufgabe der Spezialwissenschaf-
ten, etwa der Psychotherapie, der Medizin, der Soziotherapie, der
Kunstlehre usw. So kann ein angehender Schreiner nur in einer Schrei-
nerlehre die Möglichkeiten, Schwierigkeiten, Grenzen, Nöte und »Lei-
den« seines Berufes kennen lernen und gelehrt bekommen, das kann
nicht unsere Aufgabe sein.

2. Die Ph�nomenologie des Leidens als Wissenschaft

Ganz anders verhält es sich mit der Phänomenologie des Leidens als
Wissenschaft. Zwar kann auch ihre Entfaltung mühevoll und leidvoll
sein (und war es für den Verfasser auch), aber sie muss es nicht sein; sie
kann auch ganz ruhig und organisch von statten gehen. In jedem Falle
gehört sie in das Leben der Theorie, also in den auf Erkenntnisgewinn
bezogenen theoretischen Lebenszweig. Denn sie will ja wissen und be-
stimmen, was das Leiden als solches sei. Bedient sie sich dann – über
jenes Erkenntnisstreben hinaus – erstens einer Methodik, die sachlich

409

Die Ph�nomenologie des Leidens als Wissenschaft

1 »Kein Mensch lebt ohne Leid … überall ist Leid.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allgemeingültig und subjektiv-allgemein nachvollziehbar ist, und ge-
lingt es ihr zum zweiten, mittels dieser Methodik eine verbindliche
Seinsstruktur des Leidens aufzudecken, dann darf sie sich den Rang
einer Wissenschaft zuerkennen. Ich bin so unbescheiden, das für meine
Arbeit zu beanspruchen.

3. Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens innerhalb
der wissenschaftlichen Welt

Auf diesem Hintergrund lässt sich die Frage aufwerfen, welche Stel-
lung die Phänomenologie des Leidens in der Wissenschaft einnimmt?
Darauf ist nicht einfach zu antworten.

Da sich die Phänomenologie des Leidens zunächst nur mit einem
einzelnen Phänomen beschäftigt, darf und muss sie als Einzel- bzw.
Spezialwissenschaft bezeichnet werden. Da sie jedoch andererseits die-
sem Einzelphänomen bis in seine phänomenologisch-ontologischen
Wurzeln und schließlich in alle Lebensbereiche nachspürt und nach-
geht, erhält sie einen philosophischen, d.h. grundlegenden und umfas-
senden, Charakter, sodass sie als grundlegende Spezialwissenschaft
vom Leiden, also – wie eingangs gesagt – als Zwischenwissenschaft
mit einer regionalen Ontologie bezeichnet werden muss. Letzteres
wird dann vor allem im Hinblick auf die Medizin, ja überhaupt alle
Therapeutik entscheidend. Denn diesen fehlt ohne eine Lehre des Lei-
dens das Fundament, wogegen die gesamte Philosophie des Leidens mit
diesem Fundament – neben ihrer zweifellos vorhandenen rein theo-
retischen, d.h. selbstzwecklich erkenntnisgebenden, Seite – eine auf
die Praxis bezogene Funktion erhält, durch die sie als angewandte Wis-
senschaft, und zwar als die für alle Therapeutik angewandte Leidens-
wissenschaft figuriert.

In diesem Rahmen können wir versuchen, das Verhältnis der Phä-
nomenologie des Leidens zu den Natur- und Geisteswissenschaften zu
klären. Da das Leiden im Kern eine seelisch-geistige Realität ist, die in
vielen Fällen auch ohne jegliche leibliche Beeinträchtigung vorkommt,
fällt die Entscheidung für die Geisteswissenschaft nicht schwer, obwohl
nicht übersehen werden darf, dass sich jedes Leiden, wenn auch nicht
unbedingt krankhaft, im Leib (und damit in der Natur) auswirkt und
dass wesentliche Bedingungen vieler Leidensgestalten in der Leiblich-
keit und Naturverbundenheit des Menschen liegen. Erinnert sei an die

410

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schwachstelle des unteren Rückens oder an das Altern, überhaupt an
die engen naturgesetzlichen Grenzen, innerhalb derer der menschliche
Leib besteht. Trotzdem, das Leiden als solches ist und bleibt immer eine
(primär) seelisch-geistige Realität, ein Selbstvollzug des Ich, Wir oder
Man, das haben wir erkannt und erwiesen. Außerdem gibt es keinen
direkten naturwissenschaftlich-empirischen Zugang zum Kern des lei-
denden Ich oder Wir – es lässt sich weder von außen beobachten noch
messen, sondern es bedarf der Selbstanschauung, der introspektiven
Schau und Analyse, der Mitteilung und des Gespräches, die immer
geistig, innerlich und reflexiv, dann natürlich auch, so inMimik, Gestik
und Sprache, äußerlich werden und intersubjektive Realität annehmen.
Da sich das Leiden schon unwillkürlich zumeist leiblich, sprachlich und
im Verhalten ausdrückt, wird es über diese Medien dann anschaulich
und sogar messbar. Alle psychologischen Tests beruhen auf dieser Tat-
sache.

Wir halten also fest: Die Phänomenologie bzw. überhaupt die Phi-
losophie des Leidens ist primär eine Geisteswissenschaft, die dann so
verschiedene Bereiche wie die Phänomenologie, Metaphysik, Ethik,
Psychologie und Soziologie des Leidens umfasst. Dass sie – wenn sie
dem Leiden in seine physischen Weltwirkungen folgt – zur Naturwis-
senschaft wird, so im Rahmen der Medizin, sollte selbstverständlich
sein. Nur wäre es irrig, allein auf den physischen Wirkungen des Lei-
dens eine Philosophie und Wissenschaft vom Leiden erbauen zu wol-
len. Ähnliche Fehler werden heutzutage in der Psychologie begangen,
z.B. wenn man sie auf die Neurowissenschaft zu reduzieren sucht.

Soviel sei zur Stellung der Phänomenologie des Leidens innerhalb
der Wissenschaft überhaupt gesagt. Da wir diese Studie aber schon mit
ihrem Titel explizit in den Horizont der Philosophie gerückt haben, ist
noch ihr Platz innerhalb der philosophischen Wissenschaften zu be-
stimmen. Wie steht es hiermit?

Da das Leiden eine vollwirkliche Realität, also nicht nur ein Mo-
ment, eine Seite oder ein Aspekt einer Wirklichkeit darstellt, fällt es als
Sachverhalt nicht unter die abstrakten oder vorwirklichen Wissen-
schaften, also nicht unter die philosophische Grundwissenschaft der
Qualität (Totik), nicht unter die philosophische Grundwissenschaft
der objektiven Formenlehre (Logik) und nicht unter die philosophische
Mathematik, sondern sie gehört wesentlich in die traditionell »Meta-
physik« genannte Wirklichkeitswissenschaft. Deren Anliegen ist es,
den Grundaufbau der gesamten, auch unsere Sinne übersteigenden

411

Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wirklichkeit zu ermitteln, also z.B. zu klären, was dasWerden ist, ob es
begonnen hat, zu klären, welche dynamischen Faktoren die Wirklich-
keit bewegen und formen, zu klären, woran bzw. worin dies geschieht,
zu erhellen, ob es eine letzte Wirklichkeitsquelle und Wirklichkeits-
basis gibt usw. Insofern die Phänomenologie oder überhaupt die Phi-
losophie des Leidens sich in diesem Fragenhorizont bewegt, ist sie eine
Wirklichkeitswissenschaft, d.h. eine Wissenschaft von einem (voll-)
wirklichen Ding, eben dem Leiden als einem wirklichen Erlebnis und
wirklichen Geschehen, ja einem selbstgetätigten, damit eigenständigen
Selbstvollzug und nicht nur einem angeschauten passiven Phänomen.

Weiter haben wir es in der Philosophie des Leidens mit einer
Wirklichkeit zu tun, deren Seinswurzeln über die unmittelbar phäno-
menale Erfahrung hinausreichen, sodass eine Philosophie des Leidens
unweigerlich metaphysischen Rang erheischt. Hier dagegen, in der
Phänomenologie bzw. Ontologie des Leidens, behandeln wir das Phä-
nomen Leiden nur so weit, wie es durch unmittelbare Anschauung und
Analyse zugänglich ist – seine letzten, vor allem tätig-dynamischen
Seinsgründe, eben die Seinswurzeln des Leidens, können erst von der
Metaphysik des Leidens freigelegt werden. Das wird, wie in der Ein-
leitung dargelegt, mit der Methode der regressiven Analyse geschehen.

In der Phänomenologie des Leidens geht es uns also, das sei immer
wieder betont, um die unmittelbar erfahrbare Seinsstruktur des Lei-
dens, der offen daliegenden und der verborgenen, und dazu bedienen
wir uns wesentlich der vormetaphysischen philosophischen Wissen-
schaften und Methoden, also der philosophischen Intuition, der De-
skription, der analytischen Reduktion und der Induktion. Doch kom-
men auch die wesentlich nachmetaphysischen Wissenschaften wie die
Pragmatik, die Theoretik und die Poietik in den Blick, da sie eine phä-
nomenologische Basis besitzen und das Leiden umfassend nur in ihren
Horizonten verstanden werden kann. Gibt es doch, wie gesehen, tat-
sächlich vorherrschend pragmatische, vorherrschend theoretische und
vorherrschend poietische Leiden. In diesen Wissenschaften kommen
vor allem wesens- und wertschauendeMethoden zum Einsatz.

Schließlich hat sich gezeigt, dass die volle Seinsstruktur des Lei-
dens aus Leidleiden, Leidenswünschen, aus den Leidensaffekten und
dem (frustranen) Handlungsimpuls die Einheit von mindestens zwei
vollen zeitlich auseinander hervorgehenden geistigen Wirklichkeiten
oder Aktkomplexen – eben der Betroffenheit, genauer dem aktiven
Sichbetroffenfühlen im Leidleiden und dem Leidver- und Heilerwün-

412

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen – darstellt und dass diese diskrepante, zwieträchtig-leidvolle Ein-
heit dynamisch auf eine in sich versöhnte, neue Einheit zustrebt. Wer
davon ausginge, dass das Leiden, wie es subjektiv zunächst den An-
schein hat, nur eine einfache, gar noch »dumpf-animalisch« sinnliche
Angelegenheit ist, der würde sein komplexes Wesen und seinen see-
lisch-geistigen Sinn verkennen und damit dem leidenden Menschen, ja
überhaupt der leidenden Kreatur nie gerecht werden können.

Innerhalb der Wissenschaften taucht sowohl historisch als auch
systematisch über die Epochen hinweg eine interessante wissenschaft-
liche Großstruktur auf, die auf eine einfache und grundlegende Eigen-
art der Vernunft zurückgeht. Ihrem inneren Erkenntnisinteresse ent-
sprechend sucht sie nämlich zuerst »Äußeres«, d.h. Sachverhalte,
Gegenstände, Wirkliches, zu erfassen und zu durchleuchten. Erst wenn
sie in dieser Arbeit einige Schritte vorangekommen ist, geht ihr das
Licht auf, dass sie ja selbst aktiv ist, und sie fragt sich verwundert oder
auch zweifelnd, was sie da eigentlich wie, warum und wozu mache.
Damit beginnt sie über sich selbst, beginnt also die Vernunft über die
Vernunft und ihre Strukturen und Operationsweisen nachzudenken.
Dies nennt man Erkenntnistheorie oder Epistemologie. Sachlich gese-
hen ist eine andere Abfolge nicht möglich: Die Vernunft kann nicht
absolut ursprünglich, d.h. ohne vorangehende Sacharbeit, auf sich re-
flektieren, sie bedarf immer erst eines Erkenntnismaterials, an dem sie
sich erkennend vollzieht. Dann erst kann sie auch zu erkennen suchen,
wie sie sich erkennend vollzog, was sie da im Erkenntnisprozess eigent-
lich tat, niemals vor aller Sacherkenntnis. Denn wo nichts erkannt
wird, wird auch nicht erkannt. Woher dieses Erkenntnismaterial
stammt, aus den Sinnen, aus der inneren Phantasiewelt oder aus der
Selbstanschauung, spielt keine Rolle. Im Leben des verleiblichten
menschlichen Subjektes hebt allerdings alles Erkennen faktisch im Fel-
de der sinnlichen Wahrnehmungstätigkeit an. Aber das ist nicht not-
wendig so. Ein reiner Geist könnte (und müsste) am Material der eige-
nen geistigen Substanz mit seiner Erkenntnisarbeit beginnen, auch er
müsste seine Erkenntniskraft (die Vernunft im engeren Sinne) erst
sachbezogen betätigen, bevor er sich ihrer Eigenstruktur zuwenden
könnte. Kurzum: Aller Erkenntnistheorie geht sachlich und logisch
notwendig eine Sachphilosophie voraus; eine Erkenntniskritik vor aller
(mehr oder weniger naiven) Sacherkenntnis ist sachlich und logisch
unmöglich. Oder anders: Einem jeden Apriori geht im realen Erkennt-
nisprozess ein Aposteriori, eine irgendwie geartete Erfahrung voraus.

413

Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Interessanterweise spiegelt sich dieser Vorgang auch im historischen
Geschehen: Die ersten Philosophen wandten ihr geistiges Auge der
Welt, der Natur, dann bald der Gesellschaft zu, so z.B. die ionischen
Naturphilosophen, und erst die Sophisten und Sokrates fragten nach
der Natur der Erkenntnis, wie sie sich vollzieht, nach welchen Geset-
zen, zu welchem Zweck und wie sie ihre Einsichten sichern könne.
Dieser Vorgang wiederholte sich beim Übergang vom Mittelalter zur
Neuzeit und fand seinen ersten Höhepunkt in Kants Werk, das explizit
die Erkenntnis der Erkenntnis zum Hauptthema hat.

Diese Figur wissenschaftlichen Agierens weist nun einige charak-
teristische Eigenschaften auf. Zum ersten gehorcht sie aufgrund ihrer
reflexiven Bewegung einer Kreisbewegung, die bald in eine Spiralbe-
wegung übergeht. Denn mit jeder Reflexion eines zunächst sachorien-
tierten Erkennens auf sich selbst werden die erkannten Sachverhalte
fragwürdig und fordern die Erforschung weiterer Tatsachen heraus.
Dies wiederum erzwingt weitere Formen der Reflexion mit der Folge,
dass sich Sachdenken und Reflexionsdenken in einem fort abwechseln
und vorantreiben, ja, so vor allem in den Naturwissenschaften, spiral-
förmig2 emportreiben. Mit dem steigenden Reflexionsgrad differen-
ziert sich zum zweiten das Denken immer mehr, völlig neue Themen-
felder eröffnen sich und müssen bearbeitet werden (man denke an die
Quantenphysik), was wiederum neue Formen der Methodik und refle-
xiven Integration der vielfältigen Wissenschaftsdifferenzierung erfor-
dert. Durch diesen Vorgang kommt es drittens zu einer immer größe-
ren Vertiefung und Verinnerlichung des Denkens und der Erkenntnis,
denn mit jedem neuen Sachwissen erfährt die Vernunft auch etwas
Neues über sich selbst, zumindest über ihre (wie sie bald merkt: gren-
zenlose) Potenz und Reichweite. Gegenstandswissen und Reflexions-
wissen verschränken sich immer inniger, bis die Vernunft begreift (was
Kant z.B. nicht gesehen hat), dass weder das (wirkliche) Denken die (zu
erkennende) Wirklichkeit noch die Wirklichkeit das Denken einseitig
bestimmen, sondern dass beide in gleicher Weise von grundlegenden
und übergreifenden Seinsprinzipien (»Transzendentalien«) umfasst

414

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

2 Diese Spiralform wird natürlich ständig durch andere »Bewegungen« wie Turbulen-
zen, Stagnationen, Rückschritte, Konflikte etc. unterbrochen, ist also kein notwendiger
Prozess, kein ununterbrochener Fortschritt, sondern muss als Ideal verstanden werden.
Piaget entwickelte eine entsprechende Wissenschaftsauffassung mit seinem »Kreis der
Wissenschaften« (vgl. Fetz 1988a, S. 42–52)

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und durchdrungen werden, und sie eben deshalb einander begegnen
können bzw. die zu erkennende Wirklichkeit vom Denken erkennend
durchschaut werden kann. Spätestens hier geht der Vernunft dann das
notwendige Dasein einer letzten Seins- und Erkenntnisquelle auf, die,
ganz wie es Platon in seinem »Staat« vom Ursein des Guten ausführt,
dessen Seinslicht wie die Sonne alles durchstrahlend belebt und sicht-
bar werden lässt, überhaupt erst Seiendes in seinem Da- und Sosein,
Seiendes in seiner Erkennbarkeit und Seiendes als Erkennendes mög-
lich macht. Hier, an diesem Punkt, erreicht die menschliche Vernunft
nicht nur die natürliche Grenze ihrer epistemologischen Verinnerli-
chung, sondern auch den natürlich immer nur idealen Zielpunkt ihrer
absoluten Selbsttranszendierung. Immerhin aber weiß sie sich seins-
und erkenntnismäßig in einem letzten Prinzip verwurzelt, sodass sie
ihr unausweichlich kritisches Geschäft weiter betreiben kann, ohne in
einen lähmenden Skeptizismus zu verfallen.

Auch die hier entwickelte Philosophie des Leidens folgt diesem
zirkulär-reflexiven Schema: Erst sucht sie den Sachverhalt selbst so
präzise, tief und umfänglich wie möglich in seiner Strukturvielfalt zu
erhellen, und dann fragt sie auf sich selbst zurück, was sie da wie, wa-
rum und wozu getan hat. Und da macht das Denken die verblüffende
Feststellung, dass der Gegenstand ihres Interesses, das Leiden, selbst
eine dynamische Quelle des Denkens ist! Denn alles kreatürliche Den-
ken und Erkennen gerät deshalb in Bewegung, weil es an seinem An-
fang im Zwielicht oder gar im Dunkel steht und dennoch bzw. gerade
deshalb Aufhellung ersehnt (»Die Eule derMinerva fliegt nachts.«, sagt
Hegel). Darin aber waltet nichts anderes als die Grundstruktur des Lei-
dens: einen Mangel erleiden, der nicht sein bzw. nicht bleiben soll, d.h.
einen Mangel leidvoll erleben und darum überwinden wollen. Ohne
Lichtmangel und Lichthunger bliebe die enorm drängende Dynamik
menschlicher Erkenntnisarbeit ein völliges Rätsel, und wir begreifen:
Dieses geistige Urleiden ist eine spezifisch theoretische (und spezifisch
kreatürliche) Sehnsucht, die den menschlichen Geist jede Grenze über-
schreiten lässt und gleichsam ins Unendliche ruft. Wäre dem nicht so,
dann hätte diese Arbeit hier nie geschrieben werden können. Die Phi-
losophie des Leidens ist ein Kind des Leidens und ihr Ziel ist zweifellos
jene Reife, die über alles Leiden, selbst über das Leiden der nie enden-
den Unwissenheit, erhaben ist. Denn bekanntlich erweitert sich mit
jedem neuen Wissen der Kreis des Unwissens, bis wir erkennen, dass
der volle Kreis des Wissbaren im Unendlichen liegt. Je mehr der Geist

415

Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erkennt, desto kleiner weiß er sich: Der Stolz aller Erkenntniskraft ist
ihre Demut. »DenArmen imGeiste gehört das Himmelreich.«, sagt das
leidendste Wesen, das je über diese Erde gegangen ist.

Mit all dem sollte deutlich geworden sein, dass die Phänomeno-
logie des Leidens im System der Wissenschaften keinen einfachen Ort
einnimmt. Natürlich ließen sich auch andere Phänomene wie etwa die
Arbeit, die Muße, die Kreativität, das Sprachzeichen usw. in dieser
Weise behandeln, sodass wir geradezu von speziellen Philosophien
reden dürften, die – bezogen auf eine bestimmte Wirklichkeit –
immer einen Querschnitt durch alle philosophischen Wissenschaften
ergeben. Im Gegensatz zu speziellen Geisteswissenschaften wie der
Germanistik, der Geschichtslehre usf. versuchen wir in der Philoso-
phie des Leidens jedoch die Seinsgrundstruktur und die letzten meta-
physischen Wurzeln einer Realität zu ermitteln, und zwar mit Me-
thoden, die im Gegensatz zu den spezifischen Methoden der
speziellen Geisteswissenschaften grundlegenden Charakter haben.
Würde jemand die fundamentalen Seinsstrukturen zum Beispiel der
deutschen Sprache oder von Sprachen überhaupt oder der Geschichte
überhaupt bedenken, dann betriebe er eine philosophische Wissen-
schaft und müsste sich philosophischer Methoden bedienen, die über
die üblichen deskriptiven, analytischen und induktiven Methoden hi-
nausgehen. Genau das habe ich in der Phänomenologie des Leidens
und überhaupt in der Philosophie des Leidens versucht. Die Stellung
der Phänomenologie des Leidens im Reich der Wissenschaft dürfte
damit aufgeklärt sein.

Innerhalb der Philosophie des Leidens nimmt die phänomenolo-
gisch, d.h. deskriptiv-analytisch agierende Ontologie leicht ersichtlich
die erste Stelle ein, da ohne Klärung dessen, was das Leiden ist, nicht
nach seinen phänomenologischen, empirischen und transempirischen
Wurzeln und auch nicht nach seinem Wert und Unwert, also seiner
ethischen Dimension, gefragt werden kann. Die phänomenologisch
vorgehende Ontologie des Leidens ist darum die grundlegende Wis-
senschaft der Philosophie des Leidens, das kann nicht genügend betont
werden. Ohne sie bewegt sich alles, auch das Nachdenken über den
psychologischen, soziologischen, metaphysischen, religiösen Sinn des
Leidens im Treibsand der Spekulation. Sie ist im Übrigen von allen drei
philosophischen Wissenschaften des Leidens die schwierigste Unter-
nehmung. Nicht zum Wenigsten deswegen, weil systematische Vor-
arbeiten dürftig sind (Diederichs Arbeit von 1930 ist eine Ausnahme)

416

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und weder in der Philosophie noch in der Medizin noch in irgendeiner
Geisteswissenschaft umfassend vorliegen. Darüber hinaus gehört die
hier anzuwendende Methode, die in der unmittelbaren Anschauung
arbeitende reduktive Analyse, zu den schwierigsten, mühsamsten und
am leichtesten der Täuschung ausgesetzten Erkenntniswegen, die mir
bekannt sind. Denn je näher eine Realität unserem Erkenntnisorgan
liegt, desto blinder sind wir dafür. Daher war es nötig, sich dem Er-
kenntnisgegenstand immer wieder neu zu nähern und sich von ihm
immer wieder zu distanzieren, um die Nähe durch die Distanz und
die Distanz durch die Nähe zu überprüfen.

Im Diskurs des gesamten Strukturzusammenhanges des Leidens
fordern sich allerdings die einzelnen Momente zum Teil auch gegen-
seitig, sodass hier neben der deskriptiv-analytischen Vorgehensweise
eine Art beweisendes Begründungsverfahren möglich wird. Die Lei-
densdiskrepanz zum Beispiel verlangt notwendig als ihre Momente
die Leidensposition und die Leidensnegation, und zwar in einer ganz
bestimmten inneren Seinsordnung, da gibt es keine Beliebigkeit, son-
dern eine strenge innere Seinslogik, die diskursiv begründet werden
kann. Trotzdem muss auch dieses Ordnungsverhältnis letztlich intuitiv
angeschaut und durchschaut werden, um es wirklich zu erfassen.

4. Medizin, P�dagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

»Ich fürchte nur eines:
meiner Qual nicht würdig zu sein.«
(Dostojewskij)

Da Medizin, Pädagogik und Therapeutik mit Leiden, Störung, Kon-
flikt, Hemmung undMangel zu tun haben, aber natürlich nicht minder
die Phänomene Kampf, Auseinandersetzung, Heilsehnsucht, Überwin-
dung, Ressourcen, Bewältigung umfassen, möchte ich zum Schluss ihr
Verhältnis zur Phänomenologie des Leidens betrachten.

Es ist bekannt, dass Heilkunde und Heilkunst, also die theoreti-
sche und die praktische Medizin, auf vier Säulen ruhen:
– auf der Tatsache des Krankhaften, Pathologischen, also auf dem
Schadensleid (Pathologie)

– auf dem Leiden an diesem Übel (Lehre vom Pathischen)
– auf der ärztlichen Diagnostik

417

Medizin, P�dagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– und auf der Therapeutik als System von Hilfehandlungen zur Unter-
stützung, Linderung, Genesung, Heilung und Prophylaxe von Stö-
rungen und Krankheiten.

Dabei bauen die zwei letzteren auf den ersten beiden auf. Leid und
Leiden benötigen in jenen Fällen, wo die leibseelische Selbsthilfe ver-
sagt und die Schädigung des Leibes droht, den kompetenten ärztlichen
Beistand. Deshalb ist ein ärztliches Selbstverständnis ohne ein echtes
und tiefes Wissen von Leiden und Leid unmöglich. Doch leider muss
man feststellen, dass in der medizinischen Ausbildung ein großes De-
fizit im Punkt der Leidenslehre vorliegt, und nicht erst seit heute. Stu-
denten der Medizin und die meisten Ärzte wissen mit den Begriffen
Leid, Leiden, Leidensdruck, Erleiden, Not, Leidenswiderstand, Krise,
Entgleisung usw. kaum etwas anzufangen.

Mit der Philosophie des Leidens will ich den Versuch wagen, das
theoretische Fundament für das ärztliche Dasein bereitzustellen. Ich
möchte aber auch die Überzeugung nicht verhehlen, dass das medi-
zinische Studium an den Hochschulen einer Lehreinrichtung bedürfte,
um dieses Wissen zu vermitteln. Ein Lehrstuhl für medizinische Phi-
losophie könnte einer wieder menschlichen und geistig vertieften Me-
dizin bzw. Heilkunst einen wichtigen und großen Dienst erweisen, der
den Patienten und seine Not und nicht den Glanz von Pharmaka und
Medizintechnik in den Mittelpunkt der Heilkunde stellt. Eine Philoso-
phie des Leidens könnte der Entfremdung der Medizin von Leib, Leben
und Gesellschaft durch eine vertiefte Bewusstwerdung der conditio
humana patiens entgegenwirken.

Von der Medizin unterscheidet sich alle Pädagogik dadurch, dass
sie nicht primär auf eine Gefahr bzw. schon eingetretene Schädigung
antwortet, sondern das angelegte Potential eines Menschen schützen,
wecken, unterstützen, pflegen und fördern will, sodass es sich ange-
messen – sowohl in Hinsicht des Individuums als auch in Hinsicht
seines sozialen und ökologischen Umraums – entfalten kann. Die Pä-
dagogik oder überhaupt Agogik handelt also von der Gegenwart aus in
Richtung Zukunft, während die Medizin, ja jede Therapeutik insofern
rückwärtsgewandt und vergangenheitsbezogen ist, als sie Schäden, Be-
hinderungen, Störfaktoren zu identifizieren und zu beheben sucht, die
aus der Vergangenheit belastend in die Gegenwart hineinreichen (wes-
wegen die heutige Sozialpädagogik sachlich betrachtet Sozialtherapeu-
tik heißen müsste). Natürlich hat es auch die Pädagogik mit dem Lei-
den zu tun, sogar vielfach. Doch ist nicht jedes Leid ein pathologisches

418

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leid, darauf habe ich schon hingewiesen: Es gibt durchaus gesunde, ja
lebensunvermeidliche und förderliche Leiden. Darum muss auch eine
jede Agogik einen klaren Begriff vom Leiden haben, auch vom patho-
logischen Leiden, um sich der eigenen Kompetenzen und deren Gren-
zen bewusst zu sein. Natürlich verweben sich beide Handlungsformen
– das Therapeutische und Pädagogische – im Leben vielfältig, doch hebt
das nicht ihre klar unterscheidbare Wesensgestalt auf.

Die Therapeutik schließlich umfasst nicht nur Gefahren und Schä-
den, die vorzüglich den Leib betreffen, sondern jeden möglichen Scha-
den und jede mögliche Gefahr. Deswegen halte ich es durchaus für
sinnvoll, von einer Ökotherapeutik, Soziotherapeutik, einer politi-
schen, poietischen, ökonomischen, linguistischen, wissenschaftlichen,
religiösen, psychologischen, medizinischen und technischen Therapeu-
tik zu sprechen. Denn alle Lebensbereiche und Lebenstätigkeiten des
Menschen können Schaden nehmen und müssen dann kuriert werden.
Und in der Tat treffen wir zu allen Zeiten auf allen Lebensgebieten
Reformen, Verbesserungen, Revolutionen an, deren Ziel es ist, die so-
wohl überzeitlich als auch zeitlich adäquateste Gestalt einer Tätigkeit
zu finden. Fast immer sind Unzufriedenheit und Leiden die ersten An-
zeichen und Alarmsignale einer Reformbedürftigkeit, und daher ist es
gesamtkulturell notwendig, das Wesen des Leidens zu bestimmen, zu
ergründen und zu differenzieren. Dazu will diese Arbeit einen Beitrag
liefern.

419

Medizin, P�dagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jenseits des Ph�nomenalen

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XVII. Der �bergang von der Ph�nomenologie
des Leidens zur Metaphysik des Leidens:
ein Ausblick

1. Allgemeine Vorbemerkung

Immer noch werden Philosophie und Wissenschaftstheorie vom kanti-
schen Diktum beherrscht, das die Grenze aller möglichen Erkenntnis
mit der Grenze der Erfahrung überhaupt gleichsetzt und darum folge-
richtig eine wissenschaftliche, d.h. nachprüfbare, rationale und be-
gründete Erkenntnis jenseits dieser Grenze für unmöglich hält. Dem-
entsprechend wird der wissenschaftliche Diskurs im zeitgenössischen
Denken von den Richtungen des Phänomenalismus, Positivismus und
Empirismus dominiert.

Schon zu Kants Zeiten, ja durch ihn selbst, wurde dieser erkennt-
nistheoretische Empirismus, vor allem in seiner durch Locke und
Hume vertretenen sensualistischen Form in Frage gestellt und im We-
sentlichen überwunden. Denn indem Kant in seiner »Kritik der reinen
Vernunft« aufzeigte, dass es eine vom Subjekt unabhängige bzw. sei-
nem (leiblichen und psychischen) Erkenntnisapparat vorgängige Re-
gistrierung bloßer sinnlicher Daten nicht gibt, war der Empirismus in
seiner sensualistischen Gestalt widerlegt. Und indem Kant zeigte, dass
Freiheit, intellektuelle Spontaneität und Gewissen (die auch Locke und
Hume nicht leugneten) ohne die Annahme transempirischer Wirklich-
keiten unmöglich sind, inaugurierte er eine neue, allerdings weit-
gehend auf Wertbewusstsein und Sittengesetz und nicht auf rationale
Begründung gestützte Metaphysik. Aber bereits zu Kants Zeiten gab es
ein drittes Fenster zu transempirisch-metaphysischen Seinsdimensio-
nen, das Kant selbst trotz seiner Hochschätzung von Mathematik und
Physik seltsamerweise nie in seine Metaphysikkritik mit einbezog.
Dieses Fenster war die Mathematik, die seit Leibniz und Newton mit
logischer Notwendigkeit die (ideale) Existenz von unendlichen Größen
und Mengen, etwa im Rahmen der Infinitesimalrechnung, bewiesen
hatte und damit aufzeigte, dass absolut gewisse und sichere Aussagen

422

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über Gegenstände und Beziehungen gemacht werden können, von de-
nen ebenso vollkommen gewiss ist, dass sie empirisch niemals über-
prüft werden können. Die Größe Wurzel aus 2 z.B. ist geometrisch
nur annäherungsweise darstellbar (als Diagonale eines Quadrats mit 1
als Kantenlänge), befasst aber in Wahrheit ein unendliches Verhältnis,
das sich der menschlichen, damit endlichen Anschauung grundsätzlich
entzieht (und im Übrigen auch in der Natur als einer werdend-ver-
änderlichen Welt nicht vorkommen kann!). Und trotzdem wird die
Mathematik des Unendlich-Kleinen und Unendlich-Großen mit größ-
tem praktischen Erfolg in der Statik, Astronomie, Kernphysik, Geogra-
fie und Landvermessung angewendet. All das wäre völlig absurd, wenn
es erstens nicht »irgendwie und irgendwo« jene idealen Größen gäbe
(wenn auch sicher nicht in der endlichen Natur oder im Denken) und
wenn sie nicht durch die Methode des logischen Rückschlusses bzw. der
mathematischen Deduktion indirekt und damit über alle Empirie
hinaus erschlossen werden könnten. Darüber hinaus betreiben sogar
die meisten empirischenWissenschaften eine unbewusste Metaphysik,
nämlich immer dann, wenn sie Hypothesen über Zusammenhänge
aufstellen, die wesenhaft über alle mögliche Erfahrung hinausgehen.
Wenn die Physik über den Beginn des Weltalls spekuliert, die Psycho-
analyse Aussagen über das Wesen des Unbewussten macht, die Biolo-
gie die Reduktion des »Lebens« auf physikalisch-chemische Bedingun-
gen verweigert und von Vitalkräften spricht, die Rechtswissenschaft
von zeitlosen Grundwerten, Grundrechten und Grundpflichten aus-
geht, dann werden hier Realitäten vorausgesetzt, die empirisch niemals
verifiziert oder falsifiziert werden können und die dennoch, wenigstens
im Sinne von Kants regulativen Ideen, sinnvoll sind. Im Grunde sind
also metaphysische Vorannahmen in keiner Realwissenschaft zu ver-
meiden, fragt sich nur, ob es eine philosophische Methode gibt, sie mit
wissenschaftlicher Strenge zu erweisen und zu begründen. Genau das
wird seit Kant bestritten, und genau dies lässt sich zeigen: Über alle
intuitive »Verfahren« hinaus (auf die allein sich z.B. die Phänomeno-
logie stützt) gibt es diskursive Verfahren, die transempirische Erkennt-
nisse wissenschaftlich exakt und fundiert zu finden erlauben. In der
Einleitung habe ich diese Methode, die regressive Analyse, dargestellt.
Sie geht von unleugbaren Tatsachenerfahrungen aus, z.B. von der
Wandelbarkeit des Erlebens und alles Seienden, und erschließt mittels
des Widerspruchsatzes bzw. der argumentatio ex contrario die trans-
empirischen, aber notwendigen Seinsvoraussetzungen dieser Tatsa-

423

Allgemeine Vorbemerkung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chenwahrheiten. Was das Leiden betrifft, handelt es sich um folgende
metaphysische Sachverhalte und Zusammenhänge.

2. Freiheit und Notwendigkeit im Leiden

Wer leidet, kann nicht vollständig determiniert, kann aber auch nicht
vollständig frei sein. Begründung: Wäre ein Wesen vollständig frei,
d.h. ausschließlich selbst bestimmt bzw. nur selbst bestimmbar, dann
könnte es nichts erleiden, d.h. eben durch nichts (fremd-) bestimmt
werden. Das Erleiden wurde aber als notwendige Voraussetzung eines
jeden Leidens erkannt, und also sind Leiden und absolute Freiheit un-
vereinbar. Gott, wenn es ihn gibt, kann nicht leiden (allerdings kann er
mitfühlen!). Aber auch umgekehrt gilt: Ein Wesen, das absolut unfrei,
also in jeder Hinsicht fremdbestimmt wäre, könnte in keiner Hinsicht
um sich selbst wissen, sich nicht selbst inne sein, was ja eine Art der
Selbstbestimmung ist, und also könnte es nicht leiden. Leiden impli-
ziert ein Mindestmaß an Freiheit, so wie es ein Mindestmaß an Gebun-
denheit, Bedingtheit, Notwendigkeit impliziert. Ein Stein kann nicht
leiden, er kann nur erleiden, nur passiv affiziert werden.

Diese kurzen Überlegungen beweisen, dass ein leidensfähiges
Wesen ein »Zwischenwesen« ist, nicht total frei und nicht total deter-
miniert, sondern, wenn leidensfähig, notwendig bedingt frei. Die Me-
taphysik des Leidens klärt diesen Zusammenhang auf und zeigt, wel-
che Wesen wie beschaffen und entstanden sein müssen, dass sie die
Forderung einer bedingten Freiheit erfüllen und sich damit als leidens-
fähig erweisen. Es wird dabei deutlich werden, dass das Leiden in seiner
Erlebniseigenart eines geistig substantiellen Trägers bedarf und dass
dieser Träger weder endlich noch (aktual-) unendlich, sondern potenti-
alunendlich, d.h. endlos entfaltbar und in seinem Seinsgehalt uner-
schöpflich, ist. Diese Eigenschaften lassen sich, innerhalb der mensch-
lichen Erfahrung, nur am Ich, am Wir und am Man herausarbeiten.
Dass genau diese Seinseigenart der bedingten, »endlichen«, dem Wer-
den unterworfenen Freiheit mit ihrer Dialektik von Selbst- und Fremd-
bestimmung eine ewige Quelle des Leidens ist, liegt auf der Hand.

424

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Ichsein und Leiden

Mit der echten Freiheit ist wesenhaft ein Selbst gesetzt. Ein Selbst aber
konstituiert sich einzig und allein durch einen selbstgetätigten Selbst-
bezug. Heutzutage wird ja der Begriff des »Selbst« für alles verwendet,
was »von selbst«, automatisch, funktioniert, z.B. irgendwelche leib-
lichen Instinkte. Das ist aber nur ein uneigentliches Selbst, denn es
konstituiert sich gar kein echter Selbstbezug. Das nun aber, was den
Selbstbezug ausmacht, ist das Selbstgewahren und das sich inne seien-
de Selbstbewusstsein: das Ich. Im Ich kommt das erst potentielle Selbst
aktual zu sich selbst und erkennt, dass es immer schon, auch prärefle-
xiv, ein Selbst, ein partiell autonomes, selbständigesWesen war. Darum
offenbart sich zwar das Ich vor allem dann, wenn das Kleinkind »ich«
sagen kann, aber natürlich hat es, deutlich erfahrbar auf der präreflexi-
ven, motorischen Ebene, schon einen sehr starken eigenen Willen,
sozusagen ein unreflektiertes praktisches Ich. Mit der Ichwerdung ist
aber die gesamte Menschwerdung wesenhaft verbunden. Denn erst mit
und durch sie hindurch wird auch der Andere ein Ich, nämlich als Du.
Diese Stufe wird erreicht, wenn das Kleinkind einen Perspektivwechsel
zu vollziehen und dem Anderen eine eigene mentale Intentionalität
zuzusprechen vermag. Ansätze dafür gibt es früh, ab dem 8. Monat,
doch erst im dritten Lebensjahr entfaltet sich diese Fähigkeit voll.

Es liegt auf der Hand, dass der Mensch durch das Ich-Selbst in ein
fundamental neues Verhältnis zur Welt tritt. Sie stellt sich ihm gegen-
über bzw. er, genauer das Ich, nimmt sich aus dem geschlossenenWelt-
bezug heraus. Die Welt wird offen, wird unabschließbar, und das Ich
wird sich in seinem Rücken bzw. in seiner Tiefe einer unergründlichen
Eigenwelt gewahr. Enorme Spannungen werden auf diese Weise ge-
schaffen, die eine große Sensiblität, Reizbarkeit und Labilität in das
Wesen des Menschen bringen. So gilt es etwa früh schon, sich gegen-
über den vielen, oft maßlosen und unangemessenen Forderungen der
Umwelt abzugrenzen und zu behaupten. Das aber wird durch Distanz,
Trennung und Verlust an Geborgenheit und Sicherheit erkauft, oft die
Quelle großer Leiden. Da die Instinkte ihre Führungsrolle verloren
haben, kommt die Notwendigkeit hinzu, sich an den Anderen zu ori-
entieren bzw. eigene Maßstäbe aus sich zu generieren, wofür es oft
kein Vorbild gibt. Ichsein bedeutet darumWagnis, Versuch und Irrtum,
Suche, Scheitern und Neuanfang. Ichsein bedeutet aber auch Allein-
sein, Alleinseinmüssen und Alleinseinwollen. Im Letzten können nie-

425

Ichsein und Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mand und nichts von außen sagen, wer ich bin und was ich sein soll;
hier ist der Mensch radikal sich selbst ausgesetzt, ein verlorener Gott
im Universum, der sich erst zu finden hat.

Viele Religionen und Philosophien deuteten die Ichwerdung gera-
dezu als Abfall vom Ursprung, als die »urböse« Grundtat des Men-
schen. Solange er noch kein Ich war, war er nicht vom Rest des Seins
abgegrenzt, befand sich in paradiesischer Einheit mit derWelt, diesseits
von aller Subjekt-Objekt-Unterscheidung. Gewiss, das mag so sein,
aber der Mensch befand sich auch noch nicht bei sich selbst, der eigens-
te Seinsstatus ist vor der Selbstbewusstwerdung noch vollkommen un-
aufgeschlossen, das Bewusstsein liegt im Schlummer. Und außerdem
eröffnet erst die Ichwerdung das Bewusstsein eines Ursprunges und
lässt eine Bewegung entstehen, die von dem unwahren Ursprung in
der Welt über die Welt zum wahren Ursprung zurückführt. Für das
Kleinkind ist die Mutter die Gottheit – die Mutter aber ist in Wahrheit
eine höchst kontingente Realität. Zwar setzt sich die Ichwerdung dem
Irrtum aus, aber ohne sie wäre ein Wahrheitsbewusstsein unmöglich.
Mit dem Ich kommt ein Faktor in die Welt, der die Welt transzendiert.
Da dies aber nur seelisch-geistig, niemals physisch möglich ist, das Ich
aber ein physischer Leib bleibt, stellt das menschliche Ichsein ein tiefs-
tes und unerlöstes, ja in der Welt unerlösbares Leid dar. Ichsein als
unglückliches, entzweites Bewusstsein (Hegel); Ichsein als radikale
Sehnsucht (Paulus, Augustinus); Ichsein als Tragödie (Sartre); Ichsein
als Wehmut und Schwermut (Kierkegaard). Das Sein des Ich ist nicht
endlich und nicht unendlich; das Sein des Ich ist die lust-leidvolle Be-
wegung zwischen beiden; das Ich ist ein Pfeil.

4. Die Zeit als Quelle des Leidens

Die Erfahrung der Zeitlichkeit ist an die Erfahrung einer veränderli-
chen Wirklichkeit gebunden. Wo sich aber etwas verändert, da muss
es dynamische Faktoren, Kräfte, Wirkprinzipien geben, die denWandel
bewirken und unterhalten. Diese Dynamik impliziert zweierlei: einen
Seinsmangel und eine Seinsschöpfung. Denn da, wo etwas entsteht,
kommt etwas ins Sein, was vorher (so) nicht da war, also rückblickend
ermangelte, vorblickend aber auf eine schöpferische Quelle weist. Der
aristotelische Begriff der Seinspotentialität, also der dynamisch-akti-
ven Seinsmöglichkeit umfasst beide Momente, den Mangel und die

426

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Potenz, das Fehlen und den Überschuss an Sein. Gehen wir wie Aristo-
teles und die großen Schöpfungsmythen der Menschheit davon aus,
dass das werdende Sein unter Aufwand von Energie, Arbeit, ja unter
Mühen und gegen vielerlei Widerstände für eine bestimmte Formbil-
dung realisiert wird, dann stellt sich das Bild eines großen Geburts-
geschehens ein, das ohne Schmerz, Versuch und Irrtum kaum denkbar
ist. Zumindest für die Lebewesen und das menschliche Dasein gilt dies
unbestritten: Alles, was der Mensch hervorbringt, kommt aus dem
Dunkel ans Licht, muss oft gegen Widerstände und Anfeindungen, ge-
gen Trägheit und Dummheit erkämpft werden, wird nicht selten zum
»falschen« Zeitpunkt am »falschen« Ort geboren und kann sogar von
seinem Schöpfer missverstanden und verworfen werden. Am Schaffen
der Künstler lässt sich dieser wechselvolle Prozess am besten beobach-
ten, und er ist in der Tat sehr oft mit wahren Geburtswehen verbunden.
Nicht die Zeit an sich wird hier zur Quelle von Leiden, sondern die auf
einer noch unentfalteten Wirklichkeit lastende Notwendigkeit, in der
Zeit ihr Seinspotential, das noch völlig im Dunkeln liegt, zu ergreifen,
zu entwickeln und zu organisieren. Ohne Versuch und Irrtum, Wagnis
und Irrsal, Zweifel und Verzagen, Mut und Freude ist dies nicht mög-
lich. In der Metaphysik des Leidens werden wir sehen, dass der gesamte
Kosmos von einem zu entfaltenden Seinspotential angetrieben wird
und unter der Geburt und Organisierung seiner endlos vielen Gestal-
ten, um die Worte des Paulus aus Römerbrief 8 zu gebrauchen, seufzt
und leidet. Hinzu kommt ein Weiteres: Die Gestalten der wandelbaren
Welt werden nicht nur hervorgebracht und dauern dann endlos und
unberührt, vielmehr geht, wie man sagt, die Zeit über sie hinweg, sie
werden wieder zerstört. Alles, was entsteht, ist wert, dass es zugrunde
geht, sagt Mephisto im »Faust«, gleich wie hoch der Anspruch auf Un-
vergänglichkeit ist. Und gerade dieser Anspruch ist im menschlichen
Leben außerordentlich hoch, aber illusionär. Trauer, Wehmut, Sehn-
sucht – also Leiden ob der unerbittlichen Zerstörungsdynamik des Kos-
mos werden unvermeidlich.

5. Eros und M�hsal als Quelle des Leidens

Hinter aller Mühe, aller Arbeit und hinter allem Kampf steht ein Be-
gehren, ein tiefster Eros nach Verwirklichung konkreter Seinsgestal-
ten. Ohne solch ein Begehren, ohne diesen »Lebenswillen«, diesen

427

Eros und M�hsal als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Werdensschub«, diese »Gier«, diesen »Seinsdurst« würde sich, so je-
denfalls die Auffassung Schopenhauers und Buddhas, nichts bewegen.
Da dieser »Lebenswille« aus logischen Gründen mehr sein muss als die
jeweils einzelnen Gestalten, die er hervorbringt, wird er sich nie end-
gültig verwirklichen können. Es bleibt ein unausschöpfbarer Seinsrest,
der da sein will und nie total da sein kann. Metaphysisch ausgelegt ist
darin ein Hauptgrund für die Vergänglichkeit alles konkret einzelnen
Daseins zu sehen: Alles muss wieder losgelassen, aufgegeben, ja ver-
worfen werden, um neuen Seinsgestalten Platz zu machen. Auch wenn
dies nicht für den gesamten kosmischen Prozess zutreffen sollte, für
den Menschen gilt es sicherlich: Der Mensch ist, so schöpferisch er sein
mag, nie fertig, es bleibt ein »unendlicher Rest«, der das Dunkel der
Seinspotentialität nie verlässt und schon darum das Sein des Menschen
ins Geheimnis hüllt. Wir können nie endgültig wissen, was in einem
Menschen (aber auch in einem Volk, in einer Kulturepoche) an Gutem
und Schlechtem, Förderlichem und Gefährlichem bereit liegt. Immer
steht Neues aus, mit jedem Neugeborenen entsteht eine neue Welt,
aber auch ein neuer »Abgrund« an Dunklem, Ungewissem, Fragwürdi-
gem, Gefährlichem. Wenn das Seinsbegehren des Menschen (und viel-
leicht des gesamten Kosmos) aber unerschöpflich ist, sein Schaffen kei-
ne Grenze kennt, er darum jede Grenze überschreiten muss, ohne sich
beruhigen und befriedigen zu können, wenn der Mensch metaphysisch
also eine Faustnatur ist, dann sind, wie Buddha und Schopenhauer
richtig sahen, Leiden unvermeidlich. Gerade das größte Glück des
Menschen, seine Schöpferkraft, wird ihm hier zum größten Elend und
dieses größte Elend zu seinem größten unaufgebbaren Glück. Wie er
damit umzugehen hat, ob in der Weise des Daseinsverzichtes und des
Quietismus, wie Buddha und Schopenhauer lehren, ist dabei allerdings
noch offen. Vielleicht gilt es, diesen inneren, leidvollen Widerspruch
auszuhalten, bis der Mensch von woandersher erlöst wird. Es wäre ja
auch einigermaßen rätselhaft, wenn der Sinn des Seins und Lebens in
seiner grundsätzlichen Verneinung bestünde. Dann hätte es eigentlich
nie beginnen können.

6. Die Individuation als Quelle des Leidens

Alles Sein in dieser Welt ist konkret und einzeln, ein substantiell All-
gemeines ist weder erfahrbar noch denkbar. Das Atom, denMenschen,

428

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Gesellschaft gibt es nicht, sondern in dieser allgemeinen Form
bestehen sie nur als Strukturaspekte eines konkreten Atoms, konkre-
ten Menschen oder einer konkreten Gesellschaft. Unter diesen einzel-
nen Wirklichkeiten gibt es aber nun solche, die in sich selbst eine Ent-
wicklung durchmachen, in gewissem Sinne schon in der physikalischen
Welt, etwa wenn wir den Werdegang einer Sonne, eines Sonnensys-
tems, eines Planeten oder eines Kristalls betrachten. Im Reich des
Lebendigen kommt es dann zu einer Steigerung, Konzentration und
Verinnerlichung solcher Individuationsvorgänge: Aus einem Keim
wird eine differenzierte Pflanze, ein erwachsenes Tier, ein Mensch.
Hier könnte man sagen, dass ein einzelnes Ding noch »einzelner« wer-
de, sich sozusagen zu sich selbst hin entfalte (sich in sich »verschachte-
le«), eben das werde, was in ihm angelegt sei, das werde, was es sein
könne. Diesen Prozess nennt man gemeinhin Individuation. Er bedeu-
tet nicht, dass aus einem Allgemeinen ein Einzelnes oder aus einem
Einzelnen ein Vereinzeltes würde, sondern dass aus einem undifferen-
ziert Einzelnen ein differenzierteres, d.h. nach innen entfaltetes, und
nach außen vernetzteres (!) Einzelnes wird, also das Gegenteil zu
einem isoliert vereinzelten Seienden. Diese Individuation hat es nun
aber in sich, denn sie ist ein vielfach immanent und äußerlich abhängi-
ger Prozess, zu jedem Zeitpunkt störbar und sehr verletzlich. Im Falle
des Menschen kommt hinzu, dass sie nicht mehr durch übergeordnete
Instinkte gesteuert, sondern weitgehend in die Hände des Individuums
gelegt ist: Dieses muss selbst entscheiden, was und wer es sein will,
eine Aufgabe, die alles andere als klar und einfach ist. Wo soll ein sol-
ches Individuum in seinem ontischen Halbdunkel ansetzen, an welchen
Vorgaben, Vorbildern sich orientieren, welche zurückweisen, worin
sein Ziel und seinen Daseinszweck setzen, welche Mittel dazu erwer-
ben? Der Fragen sind viele, der Antworten wenige, der Irrgang, zumin-
dest der Umweg zu sich selbst fast unvermeidlich. Es bedarf schon sehr
glücklicher Umstände und idealer Vorbilder, Erzieher und Förderer, um
das verborgene Selbst zu finden, zu entwickeln und zu leben. Das ganze
Heer der Leiden hat hier jedenfalls ein großes Einfallstor.

7. Pluralit�t und Kampf als Quelle des Leidens

Die Welt ist nicht nur eine Vielheit, sondern eine polare, antagonisti-
sche, ja disparate Vielheit. Die zentrifugale Wärmeenergie dehnt das

429

Pluralit�t und Kampf als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Universum aus, die Gravitation zieht es zusammen; Basen und Säuren
neutralisieren sich; weibliche und männliche Lebewesen stehen in
einem gegensätzlichen, oft tödlichen und dennoch sich ergänzenden
Verhältnis zueinander; Staaten bekriegen sich, Ideologien suchen sich
gegenseitig zu dominieren, Philosophien bekämpfen sich. Durch das
gesamte All ziehen sich Gegensatz, Widerspruch und Kampf. Meta-
physisch lassen sich diese Phänomene nicht sinnvoll verstehen, wenn
man ein monistisch geschlossenes Weltbild zugrunde legt. Es bedarf
eines pluralistischen Ansatzes, der von verschiedenen Kraftzentren
ausgeht, die mit verschiedenen Potenzen, Zwecken, Zielen verknüpft
sind, die einander behindern, hemmen, stören und überwältigen, aber
auch schützen und fördern können. Für die Welt des Lebendigen ist
dies zweifelsfrei, doch kann es mittels eines bereinigten Kausalprinzips
auch für den gesamten Kosmos erwiesen werden. Zusammen mit dem
Individuationsprinzip ergibt das Pluralitätsprinzip die Grundlage für
alle Leiden, die wir kennen, für Verletzung, Krankheit, Zerstörung,
Entfremdung, Verfolgung, Raub, Versklavung, Ausbeutung, ja für
Grausamkeit und praktischen Nihilismus bis hin zu Genozid und
Sadismus.

In diese Welt ist der Mensch hinein gestellt, und dabei ist zweier-
lei zu beachten: Zum einen ist er ein Spätling und zum anderen besitzt
er mit seinem personalen Wesen eine Eigenheit, die nie ganz in der
natürlichen Welt aufgeht. Seine späte Ankunft in der Natur bedingt,
dass er die vorgegebenen Gesetze der Natur selbst dann anerkennen
muss, wenn sie ihm zuwider sind. Wenn immer wieder gefragt wird,
warum Gott dem Menschen soviel natürliche Übel zumute, Erdbeben,
Hungersnöte, Überschwemmungen, Taifune, Seuchen, dann ist die
Frage eigentlich falsch gestellt, und es wäre eher zu bedenken, warum
der Mensch überhaupt erst so spät in der Natur auftaucht und warum
er diese Welt in vieler Hinsicht als »fremden Ort« erlebt. Darauf gibt
das Zweite eine Antwort: Der Mensch ist Person, und eben dieser sein
Wesenskern hebt ihn nicht nur aus allem Natürlichen heraus, sondern
entfremdet ihn auch der Welt von Anbeginn. Also fragt sich, warum
und wozu, wie und woher das Personale überhaupt in die Welt kommt?
Liegt darin ein Sinn? Bedeutet es mehr als nur eine bessere Über-
lebensstrategie des Organischen?Wenn nicht, dann bleibt das mensch-
liche Dasein unweigerlich absurd und muss in Verzweiflung oder Ab-
stumpfung versinken; wenn doch, dann kann all das Leid, das mit dem
In-der-Welt-Sein unumgänglich verbunden ist, durch einen umfassen-

430

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deren und tieferen Sinn, der das Weltsein zugleich umgreift und trans-
zendiert, verstanden und geadelt werden. Um das zu klären, müssen
die Gründe und Abgründe des Seins in ihrem Sinn und ihrer Dynamik
zum Sprechen gebracht werden. Und das ist möglich, da alles Sein zum
»Sprechen« drängt.

8. Die exilische Existenz des Menschen

Viele Religionen und Philosophien, gerade auch die verschiedenen
Schulen der modernen Existenzphilosophie im letzten Jahrhundert, se-
hen imMenschen ein Wesen, das auf dem irdischen Plan nicht zuhause
ist und trotz all seiner zivilisatorischen Bemühungen nie ganz hei-
misch werden kann. Als ein ewiger Wanderer zieht er durch die frem-
de, angeblich sinnlos-absurde Welt, schlägt sein Zelt auf und muss es
spätestens am Ende seines Lebens wieder abbrechen.1 Mit seiner kul-
turschaffenden Kraft versucht er zwar, sich ein sicheres und annehmli-
ches Haus zu bauen, doch lehrt das Leben, dass auch die gewaltigste
Kulturschöpfung vom Zahn der Zeit angenagt, von Naturkatastrophen
hinweggerissen oder von den Kriegen und Verwüstungen der Men-
schen vernichtet wird. Im Letzten bleibt der Mensch auf dieser Erde
unbehaust. Wie kommt das? Und was eignet demMenschen im Unter-
schied zum Tier, dass sein »In-der-Welt-Sein« nie geschlossen, dass er
immer auch über diese Welt hinaus ist, dass sie ihm nie genügt? Im
Kern ist es sein persönlicher Geist, der über ein Seinspotential verfügt,
das wesentlich überendlich ist und darum eine Seinsunruhe erzeugt,
die keine endliche Grenze anerkennt und alles Endliche transzendiert.
Der menschliche Geist ist zwar nicht echt unendlich, aber doch poten-
tialunendlich, was heißt, dass er sich im Endlichen nie ganz beruhigen
kann, dass er nie ganz und gar wie das Tier in eine begrenzte Umwelt
passt, und also erst das Aktualunendliche, das Ewige in der Lage wäre,
seinen unersättlichen Seelenabgrund zu füllen und damit zu erfüllen.
Wenn diese Charakteristik stimmt, dann folgt, dass der Mensch in die-
ser endlichen Welt wesenhaft nie heimisch werden kann, dass seine
Heimat wesentlich über diese Welt hinaus liegt. Wie geriet er aber

431

Die exilische Existenz des Menschen

1 Alle Kultur ist dem Tode geschuldet, das lehrt nichts so eindringlich wie das heroisch-
tragische Gilgamesch-Epos, in dem der König Gilgamesch die Unsterblichkeit regelrecht
verschläft und an ihrer Stelle die »Stadt« als scheinbaren »unsterblichen« Ersatz baut.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dann in die Fremde? Soll es wirklich die Natur sein, die diese »Un-
natur« oder vielleicht besser »Übernatur« hervorgebracht hat? Viele
Mythen, Religionen und Philosophien lehren, dass diese Seinsent-
fremdung die Folge eines Abfalles, eines Ungehorsams, einer Verfeh-
lung war. Ursprünglich war der Mensch, so etwa die jüdisch-christliche
Auffassung vom »Paradies«, bei Gott, in vollbewusster und reiner Se-
ligkeit. Dort war kein Leiden und Sterben, kein Mühen und Arbeiten,
kein Kampf und Krieg; und natürlich besaß der Mensch dort auch kei-
nen vergänglichen, Altern, Krankheit und Tod ausgesetzten Leib. In
diese leibliche und damit vergängliche und entfremdete Existenz geriet
er erst, nachdem er sich von Gott abgewendet hatte und in der Folge
von Gott in die irdische Existenz, ins Exil verbannt worden war. Nun
war sein Geist fern von Gott, gebannt in die irdische Existenz des allen
Übeln der Welt ausgesetzten Leibes, mit dem – mit seinen Trieben,
Lüsten, Begierden, seiner »schönen« Erscheinung, seinem Wohler-
gehen und seinen entsprechenden Lustobjekten – er sich überdies in
einem Maße identifizierte, als sei er sein »eigentliches Selbst«. Doch
nicht nur das: Fern von Gott war auch sein Verhältnis zur Natur und
zum Anderen in der Wurzel erschüttert, ja entfremdet, sodass alles zu
Gefahr und Bedrohung wurde – die Pflanze, das Tier, die Natur ins-
gesamt und vor allem der Mitmensch.

Nun fragt sich allerdings, warum Menschen, die an der besagten
mythischen Ursünde nicht beteiligt waren, die Last der gottfernen
Existenz aufgebürdet bekamen? Liegt darin ein Sinn oder handelt es
sich wirklich nur, wie die klassische jüdische Lehre besagt, um eine
Strafaktion bis ins letzte Glied? Recht besehen kann Gott unmöglich
ein Geschöpf, das nicht die Verantwortung für die Ur- oder Erstsünde
trägt, bestrafen wollen; denn alle Sünde ist, da sie die Folge eines ein-
zigartig-freien, selbst zu verantwortenden Aktes ist, nicht vererbbar. Es
muss also etwas anderes dahinterstecken. Was aber? Das lehrt uns die
Betrachtung von Evolution und Weltgeschichte. Es besteht nämlich
kein Zweifel daran, dass der Mensch im Laufe seiner irdischen Ent-
wicklung immer mehr zu sich erwacht, was doch nichts anderes bedeu-
tet, als dass er seinen Leib und die Natur um sich herum, je innerlich
bewusster und geistiger er wird, desto mehr vermenschlicht, vergeis-
tigt, vertieft, verinnerlicht und kulturiert. Die vormals unbewusste
Natur wird, wie die deutschen Idealisten tief, wenn auch nicht tief ge-
nug sahen, durch denMenschen und imMenschen ihrer selbst bewusst
und wird aus einem bloßen Objekt zum selbstbewussten Subjekt. Wohl

432

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


befindet sich der Mensch, metaphysisch betrachtet, im Exil, doch nicht
nur, um ihn zu strafen und zu quälen (was wider die Göttlichkeit Got-
tes wäre), sondern um den ursprünglichen Abfall und Gottverlust zum
Guten zu wenden, ja um die Schöpfungmit des Menschen naturumbil-
dender Kulturarbeit vergeistigt und veredelt zu Gott zurückzuführen.
Nun heißt es nicht nur: Der Mensch lebe bei Gott, sondern der Mensch
lebe als Mitarbeiter imWeinberg der Schöpfung mit der gesamten vor-
menschlichen, menschlich überhöhten Welt in Gott! Denn nur so er-
hält die vormenschlich ja im Letzten sinnlose Natur ihren tiefstmögli-
chen Seinssinn: Sie selbst erreicht im Menschen Subjektstatus und
wird dadurch ein echtes personales, d.h. seinswaches und eigenständi-
ges, Gegenüber für Gott. Die Pflanzen und Tiere können nicht, da geis-
tig unerwacht, mit Gott ins Gespräch kommen, der Mensch aber schon.
So betrachtet erhalten auch die irdischen Leiden einen Sinn, der eine
durchgreifende Theodizee möglich macht: Sie sind allemal Geburts-
wehen im Vergeistigungsprozess der Natur durch den immer mehr im
Endlichen erwachenden und sich durch das Endliche hindurchkämpfen-
den Menschengeist. Dabei ist zu bedenken, dass das Leidempfinden
notwendig dadurch zunimmt, dass ein Lebewesen immer differenzier-
ter, empfindsamer und innerlicher, d.h. erlebensfähiger, wird. Deshalb
sagt Schopenhauer (1859, Bd. I, S. 402) zu Recht, dass der Mensch bzw.
das Genie am stärksten leidet, eben weil er am intensivsten und tiefsten
empfindet. Doch da sich alles auf Gott (zurück-) bewegt, geht keine
Kreatur verloren, mag sie noch so unbedeutend sein oder tragisch ge-
endet haben. Die Vollendung jenes geschilderten Vergeistigungspro-
zesses aber vermag naturgemäß nicht der Mensch zu bewirken, son-
dern sie findet dann und dort statt, wo Gottes Geist imMenschen selbst
erscheint und diesen geschöpflichen Geist durchgöttlicht, vollendet
und aus seinem kleinen kreatürlichen Ich ein großes unendliches Ich
macht. Wo sich dies ereignet, und zwar universal an jeder mensch-
lichen Kreatur (auch an den Verstorbenen!), da findet die Schöpfung
ihr naturgemäßes Ende, da ist sie bei Gott angekommen, wieder da-
heim, endgültig daheim. Dafür zu arbeiten, sollte sich lohnen.

9. Das Leiden und das Absolute

Alle Philosophien, selbst die, die explizit die Existenz eines absoluten
Seins leugnen, müssen es, wenn sie ihre Voraussetzungen durchdenken

433

Das Leiden und das Absolute

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(was ja eine Hauptaufgabe der Philosophie ist), doch gelten lassen. Das
lässt sich recht leicht aufzeigen. Die erste Position, die in Frage kommt,
besagt, dass das veränderlich-endliche Sein in seinem Beginn letztlich
nicht in einem zeitlosen Absoluten gründe, sondern in einem anfang-
losen, damit unendlichen Seinswerden. Wie aber, so fragt sich, soll ein
anfangloses, wenn auch werdendes Sein endlich sein können? Es ist ja
offensichtlich gemäß der Voraussetzung, eben weil anfanglos, unend-
lich. Dann kann es natürlich auch nicht vergehen, denn das Anfanglose
hat ja allem Vergehen eine Unendlichkeit voraus und entzieht sich ihm
somit grundsätzlich. Die zweite Position, die in Frage kommt, behaup-
tet nicht nur, dass alles Sein endlich ist, sondern dass es aus dem Nichts
oder besser aus nichts entstanden sei. Diese Position, die ein Teil der
modernen Existentialisten vertreten hat, lehnt also die Annahme einer
zeitlich unendlichen Seinsherkunft ab. Wie steht es damit? Nun, wenn
das endliche Sein auch zeitlich endlich ist und d.h. aus nichts kommt,
dann verdankt es sich weder einem Sein noch sich selbst, sondern
einem totalen Nicht-Sein. Das aber bedeutet, dass dieses Nicht-Sein
zumindest die Fähigkeit besitzt, endlich Seiendes hervorzubringen,
und zwar (so die Annahme dieser Position) grundsätzlich jedes mögli-
che endliche Seiende. Natürlich könnte dieses Nicht-Sein nicht selbst
mehr durch ein Seiendes, gar ein endliches Seiendes bedingt sein, viel-
mehr wäre es total, also absolut unbedingt, und zwar nicht nur als
Nicht-Sein überhaupt, sondern auch in Hinsicht seiner Fähigkeit, end-
lich Seiendes zu schaffen. Damit aber erweist es sich nicht nur als nicht
nicht-seiend, denn es kann ja Seiendes geben, was ein Seinspositivum
ist, sondern es offenbart auch noch eine radikale Unbedingtheit, die
aber in Wahrheit eine radikale, also absolute Selbstbedingtheit ist.
Denn eine »Wesenheit«, die durch nichts (Anderes) bedingt in der Lage
ist, etwas hervorzubringen, muss sich selbst dazu bedingen. Ergo ist es
ein absolutes, unendliches, außerdem dynamisch-schaffendes und sich
selbst bedingendes Sein und nur scheinbar ein Nichts. Als dritte Mög-
lichkeit bleibt die Position, dass alles endliche Sein sich weder einem
endlichen Seienden noch sich selbst noch dem Nichts, sondern einem
unendlichen, absoluten, werdelosen, d.h. nur selbstbedingten, Sein
verdankt. Hier ist das Absolute explizit gegeben, und es zeigt sich, dass
durch keine der prinzipiell denkbaren Positionen das Absolute geleug-
net werden kann. Es west in allen offen oder verborgen an. Da nun
weitere als die angegebenen drei Positionen nicht denkbar sind, ist der
logisch strenge Beweis erbracht, dass wir, wenn wir unsere Positionen

434

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bis auf den Grund durchdenken, nicht in der Lage sind, das Absolute
nicht zu denken. In allen Fällen müssen wir es voraussetzen, und genau
dieses logische Muss offenbart, dass und wie wir durch das Absolute
bestimmt sind. Wir sind nicht frei, es wirklich zu leugnen, es hat uns a
priori schon dazu bestimmt, es implizit voraussetzen zu müssen. In der
Denknotwendigkeit des Absoluten zeigt sich seine absolute Bestim-
mungskraft. Aber nicht nur da zeigt es sich. Nicht weniger offenbart
es sich in indirekter Weise bei allen logischen, mathematischen, ethi-
schen, pragmatischen, ästhetischen »Urbestimmungen«, Urgründen,
Letztbestimmungen, z.B. im Identitätssatz, in der absolut gültigen ma-
thematischen Wahrheit, dass Menge und Teil sich gegenseitig bedin-
gen, in der Idee der Gerechtigkeit, in der Tatsache, dass alles Schöne
strahlt und fasziniert, das Gute uns verpflichtet u.v. a.m. Das Absolute
durchdringt das gesamte endlich-werdende Sein, trägt und erhält es auf
diese Weise, ohne es total zu determinieren. Damit berühren wir unser
Thema: das Leiden. Wie ist hier das Grundverhältnis beschaffen? Viel-
leicht hat dies keiner so klar und tief ausgedrückt wieAristoteles, der in
seiner »Metaphysik« (Buch XII, Kap. 7) sagt, dass alles werdende Sei-
ende das Ursein, von ihm angezogen, ersehne. Hier waltet ein meta-
physischer Schmerz, der uns an das wahre Ziel unseres Daseins erin-
nert, ein Ungenügen, das lehrt, dass es die Erfüllung, das gelungene
Leben gibt, aber dass es ist nicht da, noch nicht gekommen ist. Und
doch ist alles Seiende dazu berufen und wird einst in das absolute Sein
eingehen. Hier kommt dem Leiden eine urpositive Bedeutung zu, es
wird zum Statthalter des Lebens in Fülle. Aristoteles ließ es offen, wie
die Vereinigung von Gott und Geschöpf zustande kommt, ob das Ge-
schöpf aus eigener Kraft das Ursein erreicht (was z.B. Buddha und He-
gel meinen) oder ob es von Gott erhoben und in ihn hinein genommen
werden muss, wie es das Christentum denkt. Für unsere Fragestellung
spielt das an dieser Stelle keine Rolle. In beiden Fällen fungiert das
Leiden als Schmerz der Sehnsucht, des Ungenügens, der Halbheit, des
Verlassenseins wie ein Katalysator, der die Trägheit des endlichen Sei-
enden erhitzt und auf dem Wege hält. So gesehen offenbart sich alles
Leiden als wesentlich übergänglich, als Brücke und kann nicht zu einer
Seinsurbestimmung erhoben werden, die auch noch das absolute Ur-
sein bestimmen würde, wie z.B. die Gnosis, Schopenhauer und Schel-
ling annehmen. In der Gottheit hat alles Leiden ein Ende, da das Ursein
unmöglich mit einem Mangel behaftet sein kann. Darum gibt es in
Gott auch kein Mitleid, allerdings das Mitgefühl, das nichts anderes

435

Das Leiden und das Absolute

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist als die bestimmte, auf das Leiden bezogene Liebesgestalt der Barm-
herzigkeit, in der keinerlei Leiden ist. Im Gegenteil, die Barmherzig-
keit ist jene ursprünglich auf das Leiden bezogene Seinskraft, die allen
Mangel, allen Schmerz, alles Unvollkommene, alles Scheitern je schon
überwunden, gleichsam mit ihrer absoluten Seinsfülle übererfüllt hat.

Was hier nur in groben Umrissen und auf die Hauptthemen be-
schränkt angedeutet werden kann, soll in der Metaphysik des Leidens
weitläufig entwickelt werden. Manche Themen wie »Der Leib und das
Leiden«, »Das Unbewusste und das Leiden«, »Das Soziale und das Lei-
den«, »Das Leiden und die Naturordnung« u.v. a.m. werden wieder
aufgenommen und vertieft, andere Themen werden völlig neu auf-
gegriffen. Schließlich gilt es, das Urproblem »Gott und das Leid« bzw.
die so genannte Theodizeefrage von Grund auf und vor allem gestützt
auf die phänomenologischen Vorarbeiten anzugehen und einer Lösung
zuzuführen, sodass das Leiden in seinem ganzen Daseinskreis abge-
schritten und durchleuchtet wird und den Weg öffnet für die Frage,
wie mit ihm in rechter Weise umzugehen sei.

436

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XVIII. Zusammenfassung

Auf einem langen Weg sind wir der Frage nach dem Wesen – nach der
Seinsstruktur, dem Sinn und der inneren Dynamik – des Leidens ge-
folgt. Der Weg zog sich länger hin, als ursprünglich erwartet. Das in-
tuitiv so einfach und klar anmutende Phänomen »Leiden« erwies sich
als hochkomplexer, vielseitiger und vielschichtiger Sachverhalt. Diese
Komplexität ist jedoch keineswegs Ausdruck einer sinnlos verwor-
renen Kompliziertheit, sondern offenbart eine überraschende, ja »wun-
derbare« Ordnung, die tief in das Wesen des Menschen bzw. überhaupt
in das Wesen der zum Leiden befähigten Geschöpfe blicken lässt. In
gewissem Sinne ist richtig, was Buddha und viele andere aussprachen:
Alles Werden, alles Leben, ja vielleicht sogar alles kosmische Sein ist
Leiden, sei es, weil es der Vergänglichkeit und dem Selbstverlust aus-
gesetzt ist, sei es, weil es in einem allgemeinen Kampf steht und immer
verletzt werden kann, oder sei es, weil es von einem unlöschbaren
Durst, einer auf das Ganze gehenden Sehnsucht getrieben wird, die
aus sich allein nie zur Ruhe kommt. Die innere Natur des Leidens, die
wir als dynamisch-gehemmte, dialektische Diskrepanz bestimmt ha-
ben, bestätigt diesen Befund: Leiden ist im Kern mangelhaftes, ge-
spanntes, zwiespältiges, aufbegehrendes, oft sogar zerrissenes Leben,
das zu immer neuer Synthese und Versöhnung aufruft. Nichts mag
dies eindringlicher zu veranschaulichen als der altägyptische Mythos
von Osiris, Seth und Isis: Seth tötet seinen Bruder Osiris und zerstreut
seine Glieder im Land, die dann von Isis, der Schwester und Gattin des
Osiris, unter Seufzen und Klagen wieder aufgesammelt und zusam-
mengesetzt werden. So erleidet der große Gott Osiris, das menschliche
Selbst, Tod und Wiederauferstehung, muss den Weg durch die Unter-
welt gehen, wo er zum Gott des Todesreiches erhoben wird, und garan-
tiert so die Kontinuität von Tag und Nacht, Leben und Tod, Geburt und
Sterben.

Fünf Grundmomente waren es, die an der ontologischen Basis des

437

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leidens gefunden werden konnten: der Mangel, der Zwiespalt, die
Spannung, die Hemmung und die Zwietracht (der Konflikt). Sie bilden
eine »Mehreinheit«, die unauflösbar ist und auf Grundlegenderes nicht
zurückgeführt werden kann. Im konkreten menschlichen Leben kon-
stituieren sie sich in einem eigentümlichen Aktgefüge, eben der dyna-
misch-dialektischen Diskrepanz: Aus einer unfreiwilligen Leidannah-
me, Leidposition, die auf der Leidwahrnehmung beruht, entspringt
über ein intuitives Wertungsgeschehen (das Missfallen, Missbehagen)
die freiwillige, aber vergebliche Leidverneinung, Leidnegation (Auf-
begehren im Leiden), aus der, zusammen mit der Leidbejahung, als
drittes Aktmoment die Leidensdiskrepanz, die Leidenszwietracht her-
vorgeht, die gerade in ihrer Zwietracht die spezifische Seinseinheit des
Leidens konstituiert. Dieses Geschehen erfolgt nicht in einer zeitlichen
Sukzession, sondern überzeitlich, a-sukzessiv, allerdings in einfacher,
echter und endlicher Dauer. Auch bleibt es in der Regel nicht dabei, da
die innere Dynamik des Leidens sogleich einen echt sukzessiv entsprin-
genden und durchaus neuen Doppelakt im Leiden generiert, das Ver-
wünschen des Leids und das Erwünschen des Heils. Auch hierin spie-
gelt sich das Diskrepanzwesen des Leidens wider. Leiden, so wird
offenbar, stiftet Zeit, seine eigene Zeit, es ist also alles andere als passiv,
es ist keineswegs nur Erleiden (Affektion). Doch hebt alles Leiden auf
der Grundlage eines Erleidens an, womit es je schon hin zu Welt, An-
dersheit und Vielheit transzendiert ist. In einer absolut solipsistischen
Welt wäre Leiden unmöglich. Das Leiden ist der nachdrücklichste Ga-
rant für »Realität«, d.h. für eine nicht nur phänomenal-erscheinende,
sondern substanziale Welt.1

In den nächsten Kapiteln der Arbeit galt es dann, die große Ge-
staltenfülle des Leidens in ihren Grundfiguren und ihrer Grundord-
nung zu ermitteln, was mittels eines Leidenskalküls und seiner Aus-
faltung in den Grundbereichen des Lebens, den praktischen,
theoretisch-kognitiven und poietisch-affektiven Lebenszweigen ge-
lang. In der Tat durchzieht das Leiden alle Lebensregionen, selbst die
»reine« Schau der Theoria ist nicht frei davon. Damit kann auch sie
nicht, wie z.B. Schopenhauer (1959, Bd. I, S. 233 ff.) erhoffte, die Erlö-

438

Zusammenfassung

1 Es dürfte überraschen, dass die Wesensermittlung genau des Phänomens, das nach
Buddha die Scheinhaftigkeit und Nicht-Insistenz allen Seins beweisen soll, eben das
Leiden, in Wahrheit genau die Substanzialität bzw. Insistenz des Seins, wenigstens im
Grunde, offenbart.

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sung vom Leiden bringen, wenigstens dauerhaft und grundlegend
nicht.

Alles Leiden wird in der Gegenwart erlitten, es ist so präsent wie
kaum ein anderes Erleben. Und dennoch nährt es sich aus einer unab-
geschlossenen, mitgeführten und nach Bewältigung verlangenden Ver-
gangenheit, deren Überwindung naturgemäß aus der Zukunft herein-
ragt. Das Leiden zeitigt also eine eigene Einheit der drei Zeitekstasen,
die weitgehend der Zeitlehre Heideggers in »Sein und Zeit« (EA 1929)
entspricht. Alles Leiden reißt einen Seinshorizont auf, der die Unmög-
lichkeit einer Nicht-Zukunft impliziert und also ein Mehr an Sein ein-
fordert, das, weil ja gerade nicht gegeben, das Sein zum Geheimnis
werden lässt: Wie kann etwas werdenmüssen, das im Moment absolut
nicht besteht? Woher? Aus welchem Grund? Hier verweist das Leiden
in einen unendlichen Grund des Seins, ohne den Leiden, tiefer gesehen,
nicht gedacht werden kann. Da dies unter die Metaphysik des Leidens
fällt, wurde es hier nur im Rahmen eines Ausblickes angedeutet.

Anders verhält es sich mit jenen Phänomenen, die auf der »Gren-
ze« des Phänomenalen liegen: Leib, Unbewusstes und Sozialität. We-
nigstens holzschnittartig nahmen wir sie in den Blick und fanden viele
wichtige Zusammenhänge, an denen weitergearbeitet werden kann
und muss. Mit der Kausalitätsfrage überschritten wir dann definitiv
den rein phänomenalen Bereich, konnten aber auch hier wohl erstmals
sehr interessante Kausalfiguren des Leidens aufdecken, die vor allem
für die Medizin und Psychotherapie von unumgänglicher Bedeutung
sind. Den Abschluss dieser Arbeit bildet ein Desiderat, von dem ich
hoffe, dass es in der Zukunft eingelöst werden kann: die Metaphysik
und die Ethik des Leidens. Erst durch diese beiden Wissenschaften (er-
gänzt durch eine Religionsphilosophie des Leidens) würde der Kreis des
Leidens geschlossen. Sollte dies nicht gelingen, würde auch darin zum
Ausdruck kommen, was die Grundaussage dieser Schrift ist: Alles Le-
ben ist Leiden; alles Leben ist gefährdet; und alles Leben erreicht in
dieser Welt nicht sein letztlich erfüllendes Ziel. Doch genau auf diese
– leidvolle – Weise verbindet sich mit dem Leiden eine grundlegende,
alles werdende Sein überflügelnde Hoffnung, deren Berechtigung al-
lerdings nur erwünscht, erahnt, an dieser Stelle in ihrem Wirklich-
keitsgehalt noch nicht aufgewiesen werden kann.

439

Zusammenfassung

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literaturverzeichnis

Adorno, T. W. (1970a), Ästhetische Theorie, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
ders. (1970b), Negative Dialektik. In: Schriften, Bd. 6, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
ders. (1997), Minima Moralia, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
Aldenhoff, J. (1997), Überlegungen zur Psychobiologie der Depression. In: Ner-
venarzt, Heft 68, Springer, Hamburg

Altägyptische Dichtung (2006), Reclam, Stuttgart
Angehrn, E. (2003), Leiden und Erkenntnis. In: Das Maß des Leidens, Königshau-
sen & Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke, C. Kurth)

Ansermet, E. (1985), Die Grundlagen der Musik im menschlichen Bewusstsein,
Piper, München

Arendt, H. (1981), Vita activa, München
Argelander, H. (1970), Das Erstinterview in der Psychotherapie, Wissenschaftliche
Buchgemeinschaft, Darmstadt

Aristoteles (1974), Kategorien, F. Meiner, Hamburg
ders. (1981), Metaphysik, Reclam, Stuttgart
ders. (1983), Nikomachische Ethik, Reclam, Stuttgart
ders. (1995), Topik. In: Philosophische Schriften, Bd. 2, Meiner, Hamburg
Aschoff, L. (1910), Pathos und Nosos, Deutsche Medizinische Wochenschrift 36
Augustinus, A. (1958), Bekenntnisse, Deutsche Buch-Gemeinschaft, Berlin/
Darmstadt

Bader, J.-P.; Hell, D. (2000), Der psychische Schmerz als Symptom der Depression.
Phänomenologie und Neurologie. In: Fortschritte der Neurologie – Psychiatrie
(68), S. 158–168

Bataille, G. (1987), Das Unmögliche, Akzente, Hanser, München
Beland, H. (2003), Unaushaltbarkeit – subjektive Grenze (Schmerztoleranz) und
objektiver Auslöser (Abwehrsystem). In: DasMaß des Leidens, Königshausen&
Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke, C. Kurth)

Bernet, R. (2003), Symptome als Sprache unmäßigen Leidens. In: Das Maß des
Leidens, Königshausen & Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke,
C. Kurth)

Bertalanffy, L. v. (1968), Organismic psychology and systems theory, Clark Uni-
versity, Worcester, Mass

Binswanger, L. (1953), Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins, Max
Niehans Verlag, Zürich

ders. (1980), Vom anthropologischen Sinn der Verstiegenheit. In: medizinisch-

440

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


psychologische Anthropologie, Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt, (Hg.:
W. Bräutigam)

Blanck, R.; Blanck, G. (1994), Ich-Psychologie, Klett-Cotta, Stuttgart
Blankenburg, W. (1980), Leidensdruck. In: Historisches Wörterbuch der Philoso-
phie, Bd. 5, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt

ders. (1980), Ein Beitrag zum Normproblem. In: Medizinisch-psychologische An-
thropologie, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, (Hg.: W. Bräu-
tigam)

ders. (1981), Der Leidensdruck des Patienten in seiner Bedeutung für Psychothe-
rapie und Psychopathologie. In: Der Nervenarzt 52, Springer, Hamburg

ders. (2002), Affektivität und Emotionalität. In: Affekt und affektive Störungen,
Schöningh, Paderborn (Hg.: T. Fuchs, C. Mundt)

Bloch, E. (1974), Das Prinzip Hoffnung, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
Böker, W. (2003), Der fragmentierte Patient. In: Dt. Ärzteblatt, Jg. 100, Heft 1–2,
S. 22–25

Bökmann, M. B. F. (2000), Systemtheoretische Grundlagen der Psychosomatik
und Psychotherapie, Springer, Berlin

Böttcher, H. R. (1995), fachlexikon abc Psychologie, (Hg.: G. Clauß)
Bollas, C. (1987), Der Schatten des Objekts. Das ungedachte Bekannte, Klett-Cot-
ta, Stuttgart

Bollnow, F. (1956), Das Wesen der Stimmungen, Klostermann, Frankfurt a.M.
Bowlby, J. (1975), Bindung, Kindler, München
Brandenstein, B. (1930), Metaphysik des organischen Lebens, Franke, Habel-
schwerdt

ders. (1947), Der Mensch und seine Stellung im All, Benziger, Einsiedeln/Köln
ders. (1948), Leben und Tod, Grundfragen der Existenz, Bouvier-Verlag, Bonn
ders. (1953), Die Naturphilosophie Georg Siegmunds, Annales, Univ. Saraviensis,
II, 3

ders. (1954), Vom Werdegang des Geistes in der Seele, Minerva-Verlag, Saarbrü-
cken

ders. (1955), Die Quellen des Seins, Bouvier, Bonn
ders. (1957), Essenz und Existenz. In: Vom Sinn der Philosophie und ihrer Ge-
schichte, Bouvier, Bonn

ders. (1957), Vom Sinn der Philosophie und ihrer Geschichte, H. Bouvier u. Co.
Verlag, Bonn

ders. (1965a), Grundlegung der Philosophie, Bd. 1, Gehaltlehre/Totik und For-
menlehre/Logik, A. Pustet, München/Salzburg

ders. (1965b), Von der Methode der Metaphysik. In: Wahrheit und Wirklichkeit,
Verlag A. Hain, Meisenheim a.G.

ders. (1966a), Grundlegung der Philosophie, Bd. 3, Wirklichkeitslehre/Metaphy-
sik, A. Pustet, München/Salzburg

ders. (1966b), Grundlegung der Philosophie, Bd. 4, Pragmatik und Theoretik/Wis-
senschaftslehre, A. Pustet, München

ders. (1968a), Grundlegung der Philosophie, Bd. 5, Poietik/Kunstlehre, A. Pustet,
München

441

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ders. (1968b), Grundlegung der Philosophie, Bd. 6, Ethik/Lebenslehre, A. Pustet,
München

ders. (1970), Grundlegung der Philosophie, Bd. 2, Gestaltungslehre/Mathematik,
A. Pustet, München/Salzburg

ders. (1973), Kausalität. In: Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 3, Kö-
sel, München, S. 779–791

ders. (1975), Bewusstsein und Vergänglichkeit, Kap. VI, S. 75: »Das Unbewusste«,
Joh. Berchmanns, München

ders. (1976), Logik und Ontologie, C. Winter, Universitätsverlag, Heidelberg
ders. (1979), Wesen undWeltstellung des Menschen, Saarbrücker Druckerei, Saar-
brücken

ders. (1981), Was ist Philosophie?, Saarbrücker Druckerei, Saarbrücken
ders. (1983), Sein Welt Mensch, Johannes Berchmanns, München
ders. (1984), Der Mensch vor Gott, Joh. Berchmanns, München
ders. (?), Über zwei Fragen der Kantinterpretation
Brentano, F. (1982), Deskriptive Psychologie, Meiner, Hamburg
Buber, M. (1984), Das dialogische Prinzip, L. Schneider, Heidelberg
Buddha, G. (1998), Reden des Buddha, Reclam, Stuttgart
Büchner, F. (1985), Der Mensch in der Sicht moderner Medizin, Herder, Freiburg
Bühler, C. (1933), Der menschliche Lebenslauf als psychologisches Problem, Hir-
zel, Leibzig

dies. (1967), Kindheit und Jugend, Göttingen, Hogrefe
Bühler, C.; Allen, M. (1974), Einführung in die Humanistische Psychologie, Klett,
Stuttgart

Buytendijk, F. J. J. (1955–56), Über den Schmerz. In: Psyche. Eine Zeitschrift für
psychologische und medizinische Menschenkunde, IX, S. 436–452

Camus, A. (1974), Der Mythos von Sisyphos, rororo, Hamburg
Cannon, W. B. (1975), Wut, Hunger, Angst und Schmerz, eine Physiologie der
Emotionen, Urban & Schwarzenberg, München

Capelle, W. (1968), Die Vorsokratiker, Kröner, Stuttgart
Ciompi, L. (1982), Affektlogik, Klett-Cotta, Stuttgart
Cioran, E. M. (1980), Der Absturz in die Zeit, Klett-Cotta, Stuttgart
ders. (1979), Die verfehlte Schöpfung, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
Clauß, G. (Hrsg. 1995), a. Fachlexikon abc Psychologie, Verlag H. Deutsch, Thun/
Frankfurt a.M.

Csikszentmihalyi, M. (2002), Flow, Das Geheimnis des Glücks, Klett-Cotta, Stutt-
gart

Dahrendorf, R. (1970), Zu einer Theorie der sozialen Konflikte. In: Theorien des
sozialen Wandels, 2, Köln (Hg.: W. Zapf)

Derrida, J. (1967), Lécriture et la Differance, Paris
Descartes, R. (1960), Meditationen, Felix Meiner, Hamburg
Dollard, J.; Miller, N. E. (1950), Personality and psychotherapy, New York
Dornes, M. (1998), Plädoyer für eine Neubetrachtung des Unbewussten. In: Be-
wegung ins Unbewusste, Brandes & Apsel, Frankfurt (Hg.: S. Trautmann-Voigt,
B. Voigt)

ders. (1999), Der kompetente Säugling, Geist und Psyche, Fischer, Frankfurt a.M.

442

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dorsch, Psychologisches Wörterbuch (1998), H. Huber, Bern, 13. Aufl., (Hg.:
H. Häcker)

Dreitzel, H. P. (1972), Die gesellschaftlichen Leiden und das Leiden an der Gesell-
schaft, Ferdinand Enke, Stuttgart

Drewermann, E. (1988), Strukturen des Bösen, F. Schöningh, Paderborn
Drigalski, D. v. (1980), Blumen auf Granit, Irr- und Lehrfahrten durch die deutsche
Psychoanalyse, Ullstein, Frankfurt a.M./Berlin/Wien

Duden (1989), Das Herkunftswörterbuch, Dudenverlag, Mannheim
Dürckheim, K. v. (2001), Vom doppelten Ursprung des Menschen, Herder, Frei-
burg

Eibl-Eibesfeldt, I. (1997), Die Biologie des menschlichen Verhaltens, Grundriss der
Humanethologie, Seehamer Verlag, Weyarn

Eliade, M. (1994), Kosmos und Geschichte, insel, Frankfurt a.M.
ders. (1998), Ewige Bilder und Sinnbilder, insel, Frankfurt a.M.
Elias, N. (1997), Über den Prozess der Zivilisation, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
Engel, G. L. (1969), Psychisches Verhalten in Gesundheit und Krankheit, Huber,
Bern-Stuttgart

Epiktet (1925), Handbüchlein der Moral und Auslese aus seinen Gesprächen,
E. Diederichs, Jena

Epikur (1965), Philosophie der Freude, Kröner, Stuttgart
Erikson, E. (1957), Kindheit und Gesellschaft, Pan, Zürich-Stuttgart
ders. (1959), Identity and the life cycle, International Universities Press, New York
Euripides. In: Gedanken aus Griechischen Tragikern (1940), Atlantis, Freiburg/
Zürich (gesammelt und übersetzt von E. Staiger)

Fetz, R. L. (1988a), Struktur und Genese, Haupt Verlag, Bern/Stuttgart
ders. (1988b), Personbegriff und Identitätstheorie. Freiburger Zeitschrift für Phi-
losophie und Theologie, Sonderdruck aus Bd. 35, Heft 1–2

Feuchtersleben, E. v. (1879), Zur Diätetik der Seele, Reclam, Leipzig
Fichte, J. G. (1979), Grundlage der gesamtenWissenschaftslehre (1794), F. Meiner,
Hamburg

Finke, J. (1994), Empathie und Interaktion, Thieme, Stuttgart
Fonagy, P.; Target, M. (2003), Frühe Bindung und psychische Entwicklung, Psy-
chosozial-Verlag, Gießen

Fortlage, K. (1855), System der Psychologie, Leipzig
Frankl, V. (1950), Homo Patiens, Versuch einer Pathodizee, Franz Deuticke, Wien
ders. (1975), Ärztliche Seelsorge, Geist und Psyche, Kindler, München
ders. (1989), Das Leiden am sinnlosen Leben, Herder, Freiburg
Frenzel, P.; Schmid F.; Winkler, M. (Hg., 1992), Handbuch der Personzentrierten
Psychotherapie, Edition Humanistische Psychologie, Köln

Freud, A. (1978), Das Ich und seine Abwehrmechanismen, Kindler, München
Freud, S. (1905), Über Psychotherapie, Gesammelte Werke, Bd. 5, Imago, London
ders. (1963), Bemerkungen über die Übertragungsliebe, Bd. X, Gesammelte Wer-
ke, Fischer, Frankfurt a.M.

ders. (1968), Gesammelte Werke, S. Fischer, Frankfurt
ders. (1970), Abriss der Psychoanalyse, Fischer, Frankfurt a.M.
ders. (1986), Hemmung, Symptom und Angst, Fischer, Frankfurt

443

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ders. (1999), Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten, Ges. Werke, Bd. 10, Fischer,
Frankfurt a.M.

Fröbes, J. (1920), Lehrbuch der experimentellen Psychologie, 2. Bd., 2. Kap., Das
Ich (S. 104–131), Herder, Freiburg

Fuchs, T. (2000), Leib, Raum, Person, Klett-Cotta, Stuttgart
ders. (2002), Zeit-Diagnosen, Die Graue Edition, Zug/Schweiz
ders. (2003), Die Zeitlichkeit des Leidens. In: Das Maß des Leidens, Königshausen
& Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke, C. Kurth)

ders. (2007), Das Gehirn als Beziehungsorgan, Kohlhammer, Stuttgart
Fynn (1974), Hallo Mister Gott, hier spricht Anna, Bertelsmann, Gütersloh
Gebrüder Grimm (1983), Deutsches Wörterbuch, S. Hirzel Verlag, Leipzig
Gebsattel, V. E. v. (1947), Christentum und Humanismus, Klett, Stuttgart
ders. (1954), Zur Sinnstruktur der ärztlichen Handlung. In: Prolegomena einer
medizinischen Anthropologie, Springer, Berlin

Gebser, J. (1992), Ursprung und Gegenwart, dtv, München
Gehirn & Geist (2004), Wahrnehmung, meine Gummihand, Heft 5, S. 11
Gehlen, A. (1944), Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Jun-
ker u. Dünnhaupt, Berlin

Graebner, F. (1924), Das Weltbild der Primitiven, Ernst Reinhardt, München
Grawe, K. (1998), Psychologische Therapie, Hogrefe, Göttingen
Green, H. (1979), Ich habe dir nie einen Rosengarten versprochen, rororo, Rein-
beck, Hamburg

Greenson, R. R. (1981), Technik und Praxis der Psychoanalyse, Klett-Cotta, Stutt-
gart

Habermas, J. (1981), Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1+ 2, suhrkamp,
Frankfurt a.M.

Handbuch Psychologischer Grundbegriffe (1987), rororo Hamburg, (Hg.: S. Gru-
bitzsch et al.)

Handbuch psychologischer Grundbegriffe (1977), Kösel, Münschen, (Hg.: T. Herr-
mann et al.)

Hartmann, E. v. (1876), Gesammelte Studien und Aufsätze, Berlin
Hartmann, N. (1925), Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, de Gruyter,
Berlin/Leipzig

ders. (1926), Ethik, W. de Gruyter, Berlin/Leipzig
Hauser, J. (2004), Vom Sinn des Leidens, Königshausen & Neumann, Würzburg
Heckhausen, H. (1963), Eine Rahmentheorie der Motivation in zehn Thesen, Zeit-
schrift für experimentelle und angewandte Psychologie, Heft 10, S. 604–628

Hegel, G. W. F. (1975), Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften,Meiner,
Hamburg

ders. (1986), Wissenschaft der Logik I, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
ders. (1986), Phänomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt
ders. (1986), Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philoso-
phie, deb verlag das europäische buch, Westberlin

Heidegger, M. (1969), Was ist Metaphysik?, Klostermann, Frankfurt a.M.
(10. Aufl.)

ders. (1979), Sein und Zeit, M. Niemeyer Verlag, Tübingen

444

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ders. (1985), Gesamtausgabe, Bd. 12: Unterwegs zur Sprache, Klostermann, Frank-
furt, (Hg.: F. W. v. Herrmann)

Heigl, F. (1972), Indikation und Prognose in Psychoanalyse und Psychotherapie,
Verlag für Medizinische Psychologie Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen

Heisterkamp, G. (1993), Heilsame Berührungen, Pfeiffer, München
Hessen, J. (1932), Die Methode der Metaphysik, Dümmlers, Berlin und Bonn
ders. (1932), Das Substanzproblem in der Philosophie der Neuzeit, Ferd. Dümm-
lers, Berlin/Bonn

ders. (1954), Ethik, Grundzüge einer personalistischen Wertethik, Brill, Leiden
ders. (1962), Lehrbuch der Philosophie, Bd. 3, Wirklichkeitslehre, Ernst Reinhardt,
München/Basel

Hildebrand, D. v. (1950), Der Sinn philosophischen Fragens und Erkennens, Peter
Hanstein, Bonn

ders. (1954), Die Menschheit am Scheideweg, Josef Habbel, Regensburg
Hoffman, K., Die Grundbegriffe der Philosophie Karl Jaspers, Philosophen des
20. Jahrhunderts, Kohlhammer, Stuttgart (Sonderdruck, Hg.: P. Schilpp)

Hoffmann, S. O.; Holzapfel, G. (1999), Neurosenlehre, Psychotherapeutische und
Psychosomatische Medizin, Schattauer, Stuttgart

Holm-Hadulla, R. M. (1997), Die psychotherapeutische Kunst, Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen

Holzhey-Kunz, A. (1988), Die Zweideutigkeit seelischen Leidens. Gedanken zu
einer daseinsanalytischen Psychopathologie. In: Daseinsanalyse, 5, S. 81–95

dies. (1994), Leiden am Dasein, Passagen-Verlag, Wien
Horney, K. (1951), Der neurotische Mensch in unserer Zeit, München
Huber, G. (1994), Psychiatrie, Schattauer, Stuttgart
Hume, D. (1971), Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, Reclam,
Stuttgart

Husserl, E. (1990), Die phänomenologische Methode, Reclam, Stuttgart
ders. (EA 1910/11), Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos, Bd. 1 (Nach-
druck: 1965, V. Klostermann, Frankfurt a.M.)

Husserl, E.; Landgrebe, L. (1954), Erfahrung und Urteil, Hamburg
ICD-10 (1993), Internationale Klassifikation psychischer Störungen, H .Huber,
Göttingen

James, W. (1909), Psychologie, Quelle und Meyer, Leipzig
Jaspers, K. (1947), Von der Wahrheit, Piper, München
ders. (1948), Philosophie, Springer, Berlin
ders. (1973), Einführung in die Philosophie, Piper, München
Jaynes, J. (1988), Der Ursprung des Bewusstseins durch den Zusammenbruch der
bikameralen Psyche, Rowohlt, Hamburg

Jung, C. G. (1977), Bild und Wort, Walter, Olten/Freiburg i.B., (Hg.: A. Jaffe)
ders. (1989), Psychologische Typen, Bd. 6, Gesammelte Werke, Walter-Verlag,
Olten

ders. (1991), Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewussten, dtv,
München, Kap. 3: Die Persona

Kanfer, F. H.; Reinecker; H., Schmelzer, D. (2000), Selbstmangement-Therapie,
Springer, Berlin/Heidelberg

445

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kant, I. (1881), Kritik der reinen Vernunft, Reclam, Leipzig, (Hg.: K. Kehrbach)
ders. (1981), Kritik der Urteilskraft, Reclam, Stuttgart
ders. (1983), Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Reclam, Stuttgart
Kaplan, L. (1981), Die zweite Geburt, Piper, München/Zürich
Kast, V. (1991), Trauern, Phasen und Chancen des psychischen Prozesses, Kreuz-
Verlag, Stuttgart

Kaulbach, F. (1980), Stichwort: Leib, Körper. In Historisches Wörterbuch der Phi-
losophie, Wiss. Buchgesell., Darmstadt, Bd. 5, S. 173–185

Keller, W. (1963), Das Selbstwertstreben, Reinhardt, München/Basel
Kienzle, B. (1997), Primäre und sekundäre Qualitäten. In: Essay über den mensch-
lichen Verstand, Akademie Verlag, Berlin, S. 89–117 (Hg.: U. Thiel)

Kierkegaard, S. (1976), Der Begriff der Angst. In: Die Krankheit zum Tode und
anderes, Deutscher Taschenbuch Verlag, München

ders. (1983), Tagebücher. In: Romano Guardini, Vom Sinn der Schwermut, Topos-
Taschenbuch, M. Grünewald-Verlag, Mainz

Kipp, F. A. (1991), Die Evolution des Menschen im Hinblick auf seine lange Ju-
gendzeit, Verlag Freies Geistesleben, Stuttgart

Klages, L. (1936), Grundlegung der Wissenschaft vom Ausdruck, J. Ambrosius
Barth, Leipzig

Kleist, H. v. (1982), Sämtliche Werke, Hanser, München, Bd. IV, Briefe
Klemperer, D. (2003), Arzt-Patient-Beziehung: Entscheidung über Therapie muss
gemeinsam getroffen werden. In: Dt. Ärzteblatt, Jg. 100, Heft 12, 21. März,
S. 640–642

König, K. (1993), Gegenübertragungsanalyse, Vandenhoeck und Ruprecht, Göt-
tingen

Kohlberg, L. (1974), Zur kognitiven Entwicklung des Kindes, Suhrkamp, Frankfurt
a.M.

Kohut, H. (1974), Narzissmus, Suhrkamp, Frankfurt
Kraus, A. (2002), Ist die Depression eine Depersonalisation? In: Affekte und affek-
tive Störungen, Schöningh, Paderborn (Hg.: T. Fuchs, C. Mundt)

Krause, M. S. (1966), A cognitive theory of motivation for treatment, Journal of
General Psychology, 759, S. 9–19

Krause, R. (1998), Eine Taxonomie der Affekte und ihre Anwendung auf das Ver-
ständnis der »frühen Störung«. In: Zeitschrift für Psychotherapie und medizi-
nische Psychologie, 38, S. 77–86

Krishnamurti, J. (1929), Königreich Glück, E. Diederichs, Jena
Küchenhoff, J. (2003), Das Festhalten am Leiden. In: DasMaß des Leidens, Königs-
hausen & Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke, C. Kurth)

Kühn, R. (2007), Phänomenologische Materialität und Interpretation der Gefühle.
In: Psycho-Logik, Bd. 2, Existenz und Gefühl, Alber, Freiburg

Kues, N. (1967), Über den Ursprung, F. Meiner, Heidelberg
Kuhl, J. (2001), Motivation und Persönlichkeit, Hogrefe, Göttingen/Bern
Kuiper, P. (1991), Seelenfinsternis, Fischer, Frankfurt a.M.
Kupke, C. (2003), Die andere Zeit des melancholischen Leidens. In: Das Maß des
Leidens, Königshausen & Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke,
C. Kurth)

446

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lang, H. (2003), Beziehung und Gespräch als psychotherapeutischeWirkfaktoren.
In: Wirkfaktoren der Psychotherapie, Königshausen und Neumann, Würzburg
(Hg.: H. Lang)

ders. (2003), Leiden am Mangel. In: Das Maß des Leidens, Königshausen & Neu-
mann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke, C. Kurth)

Laplanche, J.; Pontalis, J. u. B. (1972), Das Vokabular der Psychoanalyse, Suhr-
kamp, Frankfurt a.M.

Lazarus, R. S.; Monat, A. (1977), Stress and Coping, Columbia University Press,
New York

LeDoux, J. (1998), Das Netz der Gefühle, Hanser, München/Wien
Leibniz, G. W. (1966), Von dem, was jenseits der Sinne und der Materie liegt.
Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, Bd. 2, F. Meiner, Hamburg

ders. (1966), Monadologie, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie,
Bd. 2, F. Meiner, Hamburg

ders. (1967), Die Hauptwerke, Kröner, Stuttgart
Lersch, P. (1954), Aufbau der Person, Joh. Ambrosius Barth, München, 6. Aufl.
Levinas, E. (1984), Die Zeit und der Andere, Felix Meiner, Hamburg
ders. (1987), Totalität und Unendlichkeit, Alber, Freiburg/München
Levy-Bruhl, L. (1956), Die Seele des Primitiven, Wiss. Buchgesellschaft, Darm-
stadt

Levy-Strauss, C. (1967), Strukturale Anthropologie, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
Lichtenberg, J. (1988), Motivational-funktionale Systeme als psychische Struktu-
ren, Forum Psychoanal. 7, 1991, S. 85–97

ders. (2000), Das Selbst und die motivationalen Systeme, Brandes & Apsel, Frank-
furt a.M.

Locke, J. (1988), Versuch über den menschlichen Verstand, F. Meiner, Hamburg
Lorenz, K. (1973), Die Rückseite des Spiegels, Piper, München/Zürich
ders. (1973), Über tierisches und menschliches Verhalten, Piper, München
Lückert, H.-R. (1972), Konfliktpsychologie, E. Reinhardt, München/Basel
ders. (1972), Der Mensch, das konfliktträchtige Wesen, Kindler, München
Lüscher, I. (2003), Über die Libido aus Jungscher Sicht. In: Jung Journal, Heft Nr. 9,
Februar, Köln

Luhmann, N. (1984), Soziale Systeme, Grundriss einer allgemeinen Theorie,
Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Mahler, M. (1984), Die psychische Geburt des Menschen, Fischer, Frankfurt a.M.
Maslow, A. (1997), Psychologie des Seins, Fischer, Frankfurt a.M.
Mentzos, S. (1991), Neurotische Konfliktverarbeitung, Geist und Psyche, Fischer,
Frankfurt a.M.

Merleau-Ponty, M. (1965), Phänomenologie der Wahrnehmung, de Gruyter, Ber-
lin

Mertens, W. (1992), Kompendium psychoanalytischer Grundbegriffe, Quint-
essenz-Verlag, München

Mitscherlich, A. (1948), Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit, Das Bild des
Menschen in der Psychotherapie, Claaszen & Goverts, Hamburg

ders. (1975), Krankheit als Konflikt, Suhrkamp, Frankfurt

447

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neumann, E. (1995), Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, Geist und Psyche,
Fischer, Frankfurt a.M.

ders. (1999), Das Kind, Geist und Psyche, Fischer, Frankfurt a.M.
Nietzsche, F. (1954–56), Werke I-III, München, (Hg.: K. Schlechta)
ders. (1967–88), Sämtliche Werke, de Gruyter, München (Hg.: G. Colli, M. Mon-
tinari)

Oerter, R.; Montada, L. (1995), Entwicklungspsychologie, Beltz-Verlag, Weinheim
OPD (2001), Huber, Bern/Göttingen
Origo, I. (1989), Der Heilige der Toskana, Beck, München
Pascal, B. (Erscheinungsjahr unbekannt), Gedanken, Sammlung Dietrich, Darm-
stadt, nach der endgültigen Ausgabe, übertragen von W. Rüttenauer

Paul, J. (1938), Weltgedanken und Gedankenwelt, Kröner, Stuttgart
Pauler, A. (1925), Grundlagen der Philosophie, de Gruyter, Berlin/Leipzig
ders. (1929), Logik, de Gruyter, Leipzig
Peters, U. H. (1977), Wörterbuch der Psychiatrie und medizinischen Psychologie,
Urban & Schwarzenberg, München

Petersen, P. (2000), Der Therapeut als Künstler, Mayer, Stuttgart
Petzold, H. (Hg., 1977), Die neuen Körpertherapien, Paderborn
ders. (Hg., 1980), Die Rolle des Therapeuten und die therapeutische Beziehung,
Junfermann, Paderborn

Piaget, J. (1988), Meine Theorie der geistigen Entwicklung, Geist und Psyche,
Fischer

Pico della Mirandola (1988), Über die Würde des Menschen, Manesse, Zürich
(übertragen von H. W. Rüssel)

Platon (1982), Sämtliche Werke, Bd. 1–3, Lambert Schneider, Heidelberg
Plessner, H. (1981), Die Stufen des Organischen und der Mensch, Bd. 4 der ge-
sammelten Schriften, Frankfurt, (Hg.: Günter Dux)

Plügge, H. (1962), Wohlbefinden und Missbefinden, Tübingen, Niemeyer
ders. (1970), Vom Spielraum des Leibes, Neues Forum, Das Bild des Menschen in
der Wissenschaft, Bd. 10, Otto Müller Salzburg, (Hg.: W. J. Revers/J. Gebser)

Pöltner, G. (2002), Grundkurs Medizin-Ethik, UTB, Wien
Pontalis, J.-P. (1998), Zwischen Traum und Schmerz, Fischer, Frankfurt
Portmann, A. (1965), Die Tiergestalt, Herder, Freiburg
ders. (1969), Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, Schwabe &
Co., Basel/Stuttgart

ders. (1970), Entlässt die Natur den Menschen? Zweiter Teil: Der Mensch – ein
Mängelwesen?, Dt. Bücherbund, Stuttgart

Psychologie des 20. Jahrhunderts (1981), Bd. II, Freud und die Folgen, Kindler,
Zürich, (Hg.: D. Eicke)

Pschyrembel (1990), Klinisches Wörterbuch, 256. Auflage, de Gruyter, Berlin
Radin, P. (1953), Gott und Mensch in der primitiven Welt, Rhein, Zürich
Rank, O. (1924), Das Trauma der Geburt und seine Bedeutung für die Psycho-
analyse, Leipzig/Wien/Zürich, Internationale Psychoanalytische Bibliothek,
Bd. XIV

ders. (1929), Wahrheit und Wirklichkeit, Entwurf einer Philosophie des See-

448

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lischen, Internationaler Psychoanalytischer Verlag, Wien bzw. (1968), Will The-
rapy & Truth in Reality, A. Knopf, New York

Rassek, M. (1989), Zur Psychosomatik des Schmerzerlebens. In: Fragmente –
Schriftenreihe zur Psychoanalyse, Heft 31 (Oktober), GHK Kassel

Rattner, J. (1994), KritischesWörterbuch der Tiefenpsychologie, Quintessenz-Ver-
lag, Berlin/München

Reich, W. (1973), Charakteranalyse, Fischer, Frankfurt a.M.
Resch, F. et al. (2002), Zur Entwicklungspsychopathologie der Affekte. In: Affekte
und affektive Störungen, Schöningh, Paderborn (Hg.: T. Fuchs, C. Mundt)

Ricoeur, P. (1985), Temps et Recit, III, Paris
Riedel, W.-P. (1989), Therapiemotivation und Therapieerfolg, S. Roderer-Verlag,
Regensburg

Rogers, C. (2003), Der neue Mensch, Klett-Cotta, Stuttgart
ders. (1996), Therapeut und Klient, Grundlagen der Gesprächspsychotherapie, Fi-
scher, Frankfurt a.M.

Roth, G. (1997), Das Gehirn und seine Wirklichkeit, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
ders. (2001), Fühlen, Denken, Handeln, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
Rothschuh, K. E. (1959), Theorie des Organismus, Urban & Schwarzenberg, Mün-
chen/Berlin

ders. (1972), Der Krankheitsbegriff, Hippokrates 43, Stuttgart
Rousseau, J.-J. (1964), Les Confessions, Garnier Frères, Bourges
Rüegg, J. C. (2003), Psychosomatik, Psychotherapie und Gehirn, Schattauer,
Stuttgart

Sachsse, U. (1996), Die traumatisierte therapeutische Beziehung. In: Gruppenpsy-
chother. Gruppendynamik, Heft 32, S. 350–365, Vandenhoeck & Ruprecht

Safranski, R. (2004), Friedrich Schiller, Hanser, München
Sartre, J. P. (1953), Baudelaire, Rowohlt, Hamburg
ders. (1994), Das Imaginäre, Rowohlt, Reinbeck bei Hamburg
ders. (1997), Das Sein und das Nichts, Reinbeck bei Hamburg
ders. (1970), Der Ekel, rororo, Hamburg
ders. (1973), Bewusstsein und Selbsterkenntnis, rororo, Hamburg
ders. (1973), Drei Essays. Ist der Existentialismus ein Humanismus?, Ullstein,
Frankfurt a.M.

Saussure, F. de (1967), Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, de
Gruyter, Berlin

Schadewaldt, W. (1947), Potsdamer Vorträge IV: Sophokles und das Leid, E. Stich-
note in Potsdam, 3. Aufl.

Scharfetter, C. (1973), Psychiatrie als Wissenschaft und Praxis heute. In: Univer-
sitas, 28. Jahrgang, 2. Bd., Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft, Stuttgart,
S. 723–731

Scheler, M. (1922), Wesen und Formen der Sympathie, Cohen, Bonn
ders. (1923), Moralia, Vom Sinn des Leids, Der Neue Gast-Verlag, Leipzig
ders. (1926), Die Wissensformen und die Gesellschaft, Leipzig
ders. (1947), Die Stellung des Menschen im Kosmos, Nymphenburger Verlags-
buchhandlung, München

ders. (1954), Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Neuer

449

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus. Francke, Bern, Ge-
sammelte Werke, Bd. 2

Schipperges, H. (1978), Motivation und Legitimation des ärztlichen Handelns. In:
Krankheit, Heilkunde, Heilung, K. Alber, Freiburg/München, (Hg.: H. Schip-
perges, E. Seidler, P. Unschuld)

ders. (1980, Mitherausgeber), In: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft,
Bd. 10, Herder, Freiburg

ders. (1985), Homo Patiens, Zur Geschichte des kranken Menschen, Piper, Mün-
chen

Schmid, P. F. (1992), Das Leiden. In: Handbuch der personzentrierten Psychothe-
rapie, Edition Humanistische Psychologie, Köln, S. 83–125

Schmidt-Atzert, L. (1996), Lehrbuch der Emotionspsychologie, Kohlhammer,
Stuttgart

Schmitz, H. (1964), Die Gegenwart, Bouvier, Bonn
ders. (1965), Der Leib, Bd. II, 1. Teil, H. Bouvier und Co., Bonn
ders. (1969), System der Philosophie, Bd. III: Der Raum, 2. Teil: Der Gefühlsraum,
H. Bouvier u. Co., Bonn

ders. (1998), Der Leib, der Raum und die Gefühle, Edition Tertium, Stuttgart
Schopenhauer, A. (1859), Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. 1–6, Reclam,
Leipzig

Schrauth, N. (1995), Körperpsychotherapie und Psychoanalyse (unveröffentlichte
Dissertation)

Schultz-Hencke, H. (1989), Der gehemmte Mensch, Thieme, Stuttgart
Schultz, J. H. (1963), Seelische Krankenbehandlung, G. Fischer, Stuttgart
Schulz von Thun, F. (1989), Miteinander reden, Rowohlt, Reinbeck
Seidler, E. (1978), Krankheit, Heilkunst, Heilung, Karl Alber, Freiburg/München
ders. (Hg., 1979), Kap. Krankheit und Gesundheit. In: Wörterbuch medizinischer
Grundbegriffe, Herderbücherei, Freiburg

ders. (1994), Die Geheimnisse der Gesundheit, Insel, Frankfurt a.M.
Seitter, W. (2003), Leiden, Tun – Ontologie und Lebenskunst. In: Das Maß des
Leidens, Königshausen & Neumann, Würzburg (Hg.: M. Heinze, C. Kupke,
C. Kurth)

Selye, H. (1971), The evolution of the stress concept. In: Levi L. (ed.): Society,
Stress and Disease, Medical Publications, Oxford

Sennett, R. (1993), Verfall und Ende des öffentlichen Lebens – Die Tyrannei der
Intimität, Fischer, Frankfurt a.M.

ders. (1998), Der flexible Mensch – die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin
Verlag, Berlin, Kap. 7: Scheitern

Sölle, D. (1984), Leiden, Kreuzverlag, Stuttgart
Solomon, R. C. (2000), Gefühle und der Sinn des Lebens, Zweitausendeins, Frank-
furt a.M.

Spinoza, B. (1887), Die Ethik, reclam, Leipzig
Spitz, R. A. (1945), Hospitalism. In: The Analytic Study of the Child: AYearbook.
pp. 53–75, Intern. Univ. Press, New York

ders. (1973), Die Entstehung der ersten Objektbeziehungen, Klett, Stuttgart
Spitzer, M. (1996), Geist im Netz, Spektrum, Akad. Verlag, Heidelberg

450

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ders. (2000), Geist, Gehirn und Nervenheilkunde, Schattauer, Stuttgart/New York
Steiner, R. (1958), Wahrheit undWissenschaft, Verlag der R. Steiner-Nachlassver-
waltung, Dornach

Steller, M. (1977), Sozialtherapie statt Strafvollzug, Kiepenheuer & Witsch, Köln
Stern, D. (1992), Die Lebenserfahrung des Säuglings, Klett-Cotta, Stuttgart
Stirner, M. (1892), Der Einzige und sein Eigentum, Reclam, Leipzig
Stifter, A. (1947), Studien, 2. Band, H. F. C. Hannsmann, Stuttgart
Storch, M.; Krause, F. (2002), Selbstmanagement – ressourcenorientiert, Huber,
Bern/Göttingen

Stratmann, N. (1994), Leiden im Lichte einer existenzialontologischen Kategorial-
analyse, Editions Rodopi B. V., Amsterdam-Atlanta

Strauss, E. (1980), Der Seufzer. Einführung in eine Lehre vom Ausdruck. In: Me-
dizinisch-psychologische Anthropologie, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt, (Hg.: W. Bräutigam)

ebenda (1980), Die aufrechte Haltung
Thies, C. (2004), Einführung in die philosophische Anthropologie, WBG, Darm-
stadt

Tolstoi, L. (1977), Die Großen Erzählungen, Insel Verlag, Frankfurt a.M.
Trakl, G. (1958), Deutsche Briefe, (Hg.: M. Krammer/H. Kunisch), Reclam, Stutt-
gart

Trautner, H. M. (1997), Lehrbuch der Entwicklungspsychologie, Bd. 2, Hogrefe,
Göttingen

Uexküll, J. v. (1973), Theoretische Biologie, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
ders.; Kriszat, G. (1956), Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Men-
schen. Bedeutungslehre. Rowohlt, Reinbeck

Uexküll, Th. v.; Wesiack, W. (1998a), Psychosomatische Medizin, Urban &
Schwarzenberg, München

dies. (1998b), Theorie der Humanmedizin, Urban & Schwarzenberg, München
Veith, A. (1997), Therapiemotivation, Westdeutscher Verlag, Opladen
Vico, G. (1992), Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur
der Völker (Hg.: V. Hösle/C. Jermann)

Virchow, R. (1980), Krankheitswesen und Krankheitsursachen. In: Archiv patho-
logische Anatomie

Von Sury (1974), Wörterbuch Psychologie, W. Olten-Verlag, Freiburg i.B.
Wandruszka, B. (2004), Logik des Leidens, Königshausen & Neumann, Würzburg
ders. (2007), Das Gefühl als Synthesis der Existenz. In: Psycho-Logik, Bd. 2, Alber,
Freiburg

ders. (2008), Der Traum und sein Ursprung, Alber, Freiburg
Watzlawick, P. (1998), Die erfundene Wirklichkeit, Piper, München
Weil, S. (1952), Schwerkraft und Gnade, Kösel, München
Weizsäcker, V. v. (1946), Anonyma, Francke, Bern
ders. (1973), Der Gestaltkreis, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
ders. (1990), Wahrnehmen und Bewegen, Zur Klinik der Schmerzen (1936), Ge-
sammelte Schriften, Bd. 3, Suhrkamp, Frankfurt a.M.

ders. (1987a), Der Arzt und der Kranke, Stücke einer medizinischen Anthropo-

451

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


logie, Die Schmerzen (1926), Gesammelte Schriften, Bd. 5, Suhrkamp, Frank-
furt a.M., S. 27–47

ders. (1987b), Körpergeschehen und Neurose, Das Missliche am Schmerz (1951),
Gesammelte Schriften, Bd. 6, Suhrkamp, Frankfurt a.M.

ders. (2005), Pathosophie, Schmerz (S. 331–332), Gesammelte Schriften, Bd. 10,
Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Willi, J. (1990), Die Zweierbeziehung, Rowohlt, Hamburg
Winnicott, D. W. (1973), Vom Spiel zur Kreativität, Stuttgart
Winter, M. et al. (2002), Der Einfluss frühkindlicher Bindungsqualität auf das
Beziehungsverhalten im jungen Erwachsenenalter. In: Affekte und affektive
Störungen, Schöningh, Paderborn (Hg.: T. Fuchs, C. Mundt)

Wöller W.; Kruse J. (2002), Tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie, Schat-
tauer, Stuttgart

Wörterbuch der Individualpsychologie (1995), E. Reinhardt-Verlag, München/
Basel

Wust, P. (1928), Die Dialektik des Geistes, Benno Filser, Augsburg
Zeki, S. M. (1993), Das geistige Abbild der Welt. In: Gehirn und Geist, Spektrum
der Wissenschaft/Spezial, Heidelberg

Zutt, J. (1980), Über Daseinsordnungen. In: Medizinisch-psychologische Anthro-
pologie, Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt, (Hg.: W. Bräutigam)

452

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Personenregister

453

Adler, Alfred 111, 112, 133, 160, 341,
382, 395

Adorno, Theodor W. 21, 83, 167,
188

Aischylos 86
Allen, Melanie 355
Anaximander 21, 167
Angehrn, Emil 183, 184
Ansermet, Ernest 197
Arendt, Hannah 28
Aristipp 242, 244
Aristoteles 20, 23, 44, 49, 55, 92, 103,
106, 120, 126, 165, 168, 193, 195,
204, 225, 232, 234, 243, 248, 314,
378, 427, 435

Augustinus 40, 167, 355, 374, 426
Ausländer, Rose 382, 387
Avenarius, Richard 79

Bacon, Yehuda 134
Bader, Jean-Pierre 107
Bataille, Georges 171
Beland, Hermann 168, 250
Bergson, Henri 129, 158, 300
Bernet, Rudolf 127
Bertalanffy, Ludwig von 29
Blankenburg, Wolfgang 124, 140
Bloch, Ernst 41, 133, 149, 158, 159
Bökmann, Martin B. F. 230
Bollas, Christopher 384
Bolzano, Bernard 49
Brandenstein, Bela von 25, 30, 34, 35,
40, 44, 45, 47, 48, 49, 52, 59, 60, 64,
70, 75, 89, 90, 92, 93, 94, 97, 98, 99,
100, 111, 116, 123, 126, 134, 135,
151, 159, 168, 176, 178, 179, 189,
195, 198, 203, 204, 231, 248, 261,

266, 273, 279, 306, 316, 320, 332,
339, 340, 368, 376, 378

Brentano, Franz 44, 49, 125, 273
Buddha, Gautama 16, 22, 40, 176, 212,
323, 341, 374, 428, 435, 437, 438

Bühler, Charlotte 355
Buytendijk, Frederik Jacobus Johan-
nes 110

Cannon, Walter B. 251
Chomsky, Noam 353
Cicero 318
Ciompi, Luc 393
Cioran, Emile Michel 81, 84, 99
Cusanus, Nikolaus 226

Da Vinci, Leonardo 224
Dahrendorf, Ralf 39, 327
Darwin, Charles 31, 158, 285, 339, 393
Descartes, René 46, 60, 206, 236, 240,
277, 299, 306

Diederichs, Eugen 109, 118, 132, 134,
145, 166, 169, 403, 416

Dilthey, Wilhelm 273
Dornes, Martin 75, 345
Dostojewskij, Fjodor M. 417
Dreitzel, Hans Peter 325
Dürckheim, Karlfried von 55, 151, 199

Ebbinghaus, Julius 273
Ehrson, H. 303
Eibl-Eibesfeldt, Irenäus 40
Ekman, Paul 192
Eliade, Mircea 23
Elias, Norbert 38
Epiktet 123, 131
Epikur 112, 242

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


454

Personenregister

Erikson, Erik 347, 367
Euripides 27, 41, 56, 409

Fetz, Reto Luzius 17, 306, 347, 352,
355, 414

Feuchtersleben, Ernst von 242
Fichte, Johann Gottlieb 135, 158, 278,
309

Fonagy, Peter 75, 351
Fortlage, Karl 109
Frankl, Viktor 112,133, 138, 159, 247,
320

Freud, Sigmund 22, 23, 39, 64, 110,
136, 139, 150, 156, 160, 185, 186,
196, 202, 242, 243, 244, 246, 313,
314, 315, 316, 319, 320, 327, 328,
341, 353, 354, 382, 383, 389, 393,
395, 397

Fröbes, Joseph 273
Fromm, Erich 41
Fuchs, Thomas 34, 106, 107, 148, 151,
192, 205, 238, 240, 252, 253, 256,
277, 283, 287, 288, 289, 300, 307,
308, 309

Fynn 352

Gebsattel, Victor Emil von 110,
252

Gebser, Jean 23, 353, 356, 257, 359,
367

Gehlen, Arnold 32, 39, 278, 341
Goethe, Johann Wolfgang von 27, 40,
41, 52, 105, 199, 201, 224, 362

Goleman, Daniel 192

Hartmann, Eduard von 70?, 189?
Hartmann, Nikolai 130, 132, 133, 138,
300, 301, 306, 376, 377

Hauptmann, Gerhart 134
Hauser, Jan 77, 143, 165, 168, 169, 401,
403

Heckhausen, Heinz 220, 221, 291, 292
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 22,
23, 61, 64, 89, 92, 119, 132, 158, 267,
341, 353, 354, 360, 361, 362, 363,
364, 366, 415, 426, 435

Heidegger, Martin 15, 22, 23, 27, 28,
36, 62, 69, 70, 71 ,78, 89, 90, 91, 92,

113, 122, 126, 133, 142, 147, 148,
158, 159, 212, 213, 214, 307, 359,
439

Hell, Daniel 107
Henry, Michel 129
Heraklit 53, 83, 406
Hesse, Hermann 144
Hessen, Johannes 25, 35, 49, 59, 138,
225, 369, 370, 374

Hildebrand, Dietrich von 35, 62
Hoffman, K. 71
Hölderlin, Friedrich 20, 78
Holzhey-Kunz, Alice 232
Horowitz, M. 255
Hume, David 79, 188, 235, 274, 371,
372, 374, 422

Husserl, Edmund 46, 49, 50, 51, 52, 60,
62, 67, 68, 69, 70, 75, 99, 100, 125,
126, 265, 273, 300, 312

Izard, Caroll 192

James, William 107, 192, 193, 199, 273
Jaspers, Karl 71, 72, 73, 124, 135, 138
Jaynes, Julian 23
Jung, Carl Gustav 316, 393, 395

Kafka, Franz 78
Kant, Immanuel 20, 27, 36, 46, 47, 48,
49, 52, 55, 56, 60, 61, 62, 65, 67, 68,
79, 92, 101, 106, 115, 132, 147, 158,
160, 168, 171, 172, 188, 189, 193,
194, 199, 235, 236, 277, 278, 290,
300, 302, 305, 308, 309, 326, 328,
355, 369, 371, 372, 373, 374, 375,
376, 377, 378, 414, 422, 423

Kast, Verena 255
Kaulbach, Friedrich 265, 267, 270,
278

Kienzle, Bertram 100
Kierkegaard, Sören 22, 185, 212, 324,
426

Kipp, Friedrich Alexander 31, 32
Klages, Ludwig 239
Klein, Melanie 384
Kleist, Heinrich von 111, 177, 386
Kohlberg, Lawrence 348, 353
Krause, Rainer 201

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


455

Personenregister

Küchenhoff, Joachim 146, 389
Kühn, Rolf 129
Kupke, Christian 150, 151, 253

Lacan, Jacques 127
Lang, Hermann 89
Lazarus, Richard S. 128, 129
Leibniz, Gottfried Wilhelm 36, 81,
101, 111, 128, 168, 176, 224, 270,
308, 422

Levinas, Emmanuel 135, 248
Lichtenberg, Joseph D. 141, 345
Locke, John 79, 100, 101, 269, 270,
311, 422

Lorenz, Konrad 30, 31, 40, 393
Lotze, Hermann 273
Lückert, Heinz-Rolf 31, 395
Luhmann, Niklas 230

Mach, Ernst 79, 273
Machleidt, Wielant 220, 221
Mahler, Margaret 345, 348
Mandela, Nelson 407
Marx, Karl 22, 41, 158, 226, 278, 238,
361, 362

Maslow, Abraham 141
Meier-Seethaler, Carola 189
Meister Eckehart 406
Merleau-Ponty, Maurice 256, 270,
277, 288

Michelangelo 224
Mitscherlich, Alexander 26
Mörike, Eduard 242

Neumann, Erich 23, 353
Newton, Isaac 58, 59, 66, 422
Nietzsche, Friedrich 16, 24, 31, 74,
120, 133, 158, 183, 202, 244, 245,
252, 270, 292, 300, 303, 323, 330,
333, 401, 407

Pascal, Blaise 31, 139, 155
Paul, Jean 172
Pauler, Akos von 25, 46, 49, 59
Paulus 22, 23, 167, 168, 426, 427
Petronius 318
Petzold, Hilarion 383
Piaget, Jean 23, 64, 70, 215, 305, 306,

341, 344, 347, 349, 350, 351, 353,
354, 355, 393, 414

Pico della Mirandola 32
Pine, Fred 349
Platon 22, 44, 49, 52, 91, 96, 167, 168,
195, 227, 243, 244, 279, 378, 415

Plessner, Helmuth 34, 35, 278, 282
Plügge, Herbert 238
Portmann, Adolf 33, 40, 271, 346, 349

Rilke, Rainer Maria 42, 78
Rogers, Carl 135
Römpp, Georg 68
Roth, Gerhard 202
Rousseau, Jean-Jacques 41, 87, 232
Rüegg, Johann Casper 251
Russell, Bertrand 79

Sartre, Jean-Paul 22, 23, 32, 35, 99,
142, 147, 159, 321, 426

Saussure, Ferdinand de 76
Scheler, Max 32, 34, 35, 44, 50, 62, 70,
118, 130, 132, 133, 168, 189, 193,
205, 245, 265, 269, 283, 284, 286,
287, 290, 300, 302, 303, 306, 307,
308, 311, 312, 377

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph
158, 435

Schiller, Friedrich 26, 133
Schipperges, Heinrich 138
Schmidt, Hans-Ludwig 17
Schmidt-Atzert, Lothar 201
Schmitz, Hermann 51, 75, 108, 109,
148, 156, 170, 188, 192, 195, 205,
238, 240, 241, 269, 277, 283, 285,
286, 288, 300

Schopenhauer, Arthur 16, 22, 81,
117, 123, 135, 167, 183, 196, 202,
267, 293, 300, 330, 428, 433, 435,
438

Schrauth, Norbert 181, 384, 399
Schultz, Johannes Heinrich 395
Schultz-Hencke, Harald 389, 390, 392
Schuppe, Wilhelm 273
Seitter, Walter 234
Selye, Hans 251
Simmel, Georg 29
Sinclair, Hermine 353

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


456

Personenregister

Sokrates 47, 52, 92, 250, 414
Solomon, Robert C. 189, 195
Sophokles 41, 249
Spinoza, Baruch 47, 61, 64, 104, 120,
172, 188, 191, 192, 193, 196, 198,
199, 244, 246, 378

Spitz, René 325, 345, 390
Staiger, Emil 27, 41, 56, 86
Stern, Daniel 75, 345, 349, 350, 353
Sterr, Sabine 17
Stirner, Max 167, 323
Stratmann, Nicole 20, 21

Thies, Christian 30, 170, 172, 272, 276
Thomas von Aquin 44, 309
Trakl, Georg 78

Uexküll, Jakob von 32, 111, 112, 143,
251, 255, 383

Uexküll, Thure von 143, 319

Veith, Andreas 139
Vico, Giambattista 23

Weber, Max 52
Weil, Simone 78, 149
Weizsäcker, Viktor von 43, 44, 75, 76,
103, 106, 108, 109, 110, 111, 112,
143, 251, 255

Werfel, Franz 138
Whitehead, Alfred North 22, 168
Wittgenstein, Ludwig 79
Wundt, Wilhelm 273
Wust, Peter 40, 159, 155

Xenophanes 357, 358

Zeki, Semir M. 304
Ziehen, Theodor 273

https://doi.org/10.5771/9783495998403 - am 16.01.2026, 08:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Einleitung
	I.  Der Horizont des Vorhabens
	1.  Fragestellung und Zielsetzung
	2.  Das Leiden als »Urphänomen des Lebens«
	3.  Die konstitutionelle Konfliktträchtigkeit des Menschen: eine anthropologische Skizze

	II.  Ausgangspunkt und Methode
	1.  Der Sinn des Begriffs »Ontologie«
	2.  Die phänomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts
	3.  Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens als zielführende Leitbegriffe
	4.  Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und das Problem des Apriori
	5.  Weitere Methoden der Leidensphilosophie
	6.  Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis
	7.  Ontisch – existenzialontologisch – transzendental – fundamentalontologisch
	8.  Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden
	9.  Einleibung, Empathie und Kernintuition (Möglichkeit und Grenzen der Kommunikation im Leiden)
	10.  Sprache und Leiden
	11.  Das Realitätsproblem des Leidens und das Leiden im Traum
	12.  Leiden undWahrheit
	13.  Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei Grundwissenschaften

	III.  Die erste Differenzierung des Leidens: seine Seinsgrundstruktur
	1.  Ein Exemplum
	2.  Sein und Mangel an Sein im Leiden
	3.  Die fünf Seinsurmomente des Leidens und ihr innerer Zusammenhang

	IV.  Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens: qualitative Fülle, relationale Logizität und gestaltliches Maß
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der qualitative Kerngehalt des Leidens: die schmerzliche bzw. negativ-diskrepante Betroffenheit
	2.1.  Betroffenheit und Getroffenheit (Erleiden,Widerfahrnis, affectio): die Doppelseitigkeit des Pathos
	2.2.  Die zwei komplementär-polaren Urqualitäten der leidvollen Betroffenheit und ihre Einheit: Schmerz und Last (»Brennen« und »Bedrücken«)
	2.3.  Der leibliche Schmerz

	3.  Der seinslogische Ring des Leidens: Leidender – Leidensakt – Leidübel
	4.  Die dynamisch-dialektische Diskrepanz als die gestaltlichquantitative Seite des Leidens

	V.  Überzeitliche und zeitliche Grundgenese des Leidens
	1.  Die reale Vorbedingung des Leidens: das Erleiden (affectio) als Grenzerfahrung und seine zwei Grundformen »Widerstand« und »Widerfahrnis«
	2.  Die Intentionalität des Leidens
	3.  Leidwahrnehmung und implizite Reflexivität (unmittelbares Selbstgewahrsein) im Leiden
	4.  Leiden, Bewertung und Selektion
	5.  Wert und Unwert im Leiden
	6.  Ohnmacht undWiderstand im Leiden; die Formen des Krankheitsgewinns
	7.  Doppelte Aktstruktur, Grundgenese und das Wünschen im Leiden
	8.  Leidensdruck und Bedürfnissystem
	9.  Der negativ-pathische Gestaltkreis im Leiden
	10.  Die Dynamik des Leidens: Selbsttranszendierungstendenz und Retroflexio passionis
	11.  Implizite und explizite Reflexivität im Leiden
	12.  Die einfache Zeitstruktur des Leidens (Teil 1)
	13.  Schlussformen des Leidens

	VI.  Der Kalkül des Leidens
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Die drei Grundstellungen des Daseins
	3.  Der Zusammenhang der drei Grundstellungen des Daseins mit den Zeitekstasen
	4.  Das Leiden und die präsentische Grundstellung
	5.  Das Leiden und die reaktive Grundstellung
	6.  Das Leiden und die prospektive Grundstellung
	7.  Folgegestaltungen der drei Grundstellungen
	8.  Der Leidenskalkül der reaktiven Grundstellung und der Gesamtkalkül

	VII.  Begriff und Abgrenzung des Leidens
	1.  Begriff und Definition des Leidens
	2.  Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Phänomenen

	VIII.  Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten: Pragmatik, Theoretik und Poietik des Leidens
	1.  Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit
	2.  Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens: der Wille im Leiden
	3.  Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens: der Verstand im Leiden
	4.  Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens: das Gefühl im Leiden
	5.  Exkurs zur Philosophie des Gefühls
	5.1.  DasWesen des Gefühls
	5.2.  Das Problem der Nomenklatur
	5.3.  Gefühl und Verstand, Gefühl undWille
	5.4.  Gefühl und Leib

	6.  Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gemäß dem Leidenskalkül
	6.1.  Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Willensund Tatleben
	6.1.1.  Die überwiegend bejahenden pragmatischen Leidensgestalten
	6.1.2.  Die überwiegend verneinenden pragmatischen Leidensgestalten
	6.1.3.  Die unentschiedenen pragmatischen Leidensgestalten
	6.1.4.  Die pragmatischen Leidensextreme

	6.2.  Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gedanken- und Erkenntnisleben
	6.2.1.  Die überwiegend bejahenden theoretischen Leidensgestalten
	6.2.2.  Die überwiegend verneinenden theoretischen Leidensgestalten
	6.2.3.  Die theoretisch widersprüchlichen Leidensgestalten

	6.3.  Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gefühlsleben
	6.3.1.  Die Leidensgestalten desWunschlebens
	6.3.2.  Die Leidensgestalten des Stimmungslebens
	6.3.3.  Die Leidensgestalten des Affektlebens

	6.4.  Die Zeitlichkeit der vollwirklichen Leidensgestalten (Teil 2)

	7.  Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden
	8.  Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden – Einheit und Grenzen dieser Verflechtung

	IX.  Das Leiden in derWelt
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und Weltentwurf
	3.  Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivität des Leidens
	4.  Leiden und Lust
	5.  Notleiden und Krankheit
	6.  Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3): die Leidensgradation in der Zeit

	X.  Leiden und Leib
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der Leib als Quelle des Leidens
	3.  Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit
	4.  Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche Fülle, dynamische Ordnung, substantielle Medialität
	5.  Leib und Körper
	6.  Leib, Bedürfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)
	7.  Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Erschöpfung, Verletzung, Krankheit, Verstümmelung, Behinderung, Entstellung
	8.  Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

	XI.  Das Unbewusste und das Leiden
	1.  Der transempirische Status des Unbewussten und seine Spuren in der Erfahrung
	2.  Formen des Unbewussten
	3.  Das Unbewusste und das Leiden
	4.  Psychodynamik des Leidens

	XII.  Die Sozialität des Leidens
	1.  Grundsätzliches und Allgemeines
	2.  Mitgefühl und Mitleid
	3.  Devianz und soziale Krankheit

	XIII.  Genese des Leidens
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung
	3.  Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel, Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz
	4.  Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt
	5.  Selbstsein und Anderssein
	6.  Organismische Grundverhaltungen gegenüber der Umwelt
	7.  Stufen der Genese des Leidens
	8.  Das Problem von Genese und Dialektik

	XIV.  Leiden und Kausalität
	1.  Das Problem der Kausalität als Realitätszusammenhang
	2.  Der Ausgang und die Methode zur Klärung der Kausalfrage
	3.  Das Problem der Kausalität als Verstandesform
	4.  Kants Apriorität der Anschauungs- und Denkformen und der Traum
	5.  Die drei denkbaren Grundformen der Kausalität
	6.  Die einzig mögliche Kausalität (causa efficiens) und ihre drei Dimensionen (causa qualitatis, causa conditionalis, causa regularis)
	7.  Kausalität, Erleiden und Leiden
	8.  Der extrapathische Kausalnexus oder die Formen des Erleidens
	8.1.  Konstellationen der Betroffenheit und Getroffenheit
	8.2.  Die Grundkonstellationen zwischen dem Akt des Leidens und seinem Übel
	8.3.  Die Wechselwirkungsmodi des Erleidens oder die neun Kausalformen der Konfrontation und Affektion (bzw. Affliktion)
	8.3.1.  Die einfache Affektion: Belastung und Belästigung (Irritation)
	8.3.2.  Nichttraumatische Überforderung und Versagen
	8.3.3.  Die traumatische Überforderung und das Trauma als Übergriff (»Invasion«)
	8.3.4.  Versagung und Enttäuschung (Frustration)
	8.3.5.  Unterforderung und Entbehrung (Deprivation) als passive Minus-Stimulierung
	8.3.6.  Die Privation
	8.3.7.  Die Hemmung als Form der verhindernden oder statischen Gegenstimulierung
	8.3.8.  Die Störung als ungeordnete oder Fehlstimulierung
	8.3.9.  Der Konflikt als konträre oder gegenläufigdynamische Stimulierung



	XV.  Sinn und Unsinn des Leidens
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der Seinsstruktursinn des Leidens
	XVI. Die Stellung der phänomenologischen Ontologie des Leidens im Leben und im Reich der Wissenschaften

	1.  Das Leiden innerhalb der Lebenszweige
	2.  Die Phänomenologie des Leidens als Wissenschaft
	3.  Die Stellung der Phänomenologie des Leidens innerhalb der wissenschaftlichenWelt
	4.  Medizin, Pädagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

	XVII.  Der Übergang von der Phänomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens: ein Ausblick
	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Freiheit und Notwendigkeit im Leiden
	3.  Ichsein und Leiden
	4.  Die Zeit als Quelle des Leidens
	5.  Eros und Mühsal als Quelle des Leidens
	6.  Die Individuation als Quelle des Leidens
	7.  Pluralität und Kampf als Quelle des Leidens
	8.  Die exilische Existenz des Menschen
	9.  Das Leiden und das Absolute

	XVIII.  Zusammenfassung
	Literaturverzeichnis
	Personenregister

