
64 Kritik der ethischen Institution

dem Ikonoklasmus, dem Bildersturm, der jedes Bild, das der Repräsentation

des Göttlichen dient, verbietet, ruft aber auf diese Weise gerade das dialek-

tisch unversöhnliche Nicht-Bild (im Unterschied zum Unbild à la Kasimir Ma-

lewitsch)41 des absoluten, von allem Irdischen losgelösten, allmächtigen Got-

tes hervor, das sich dann z.B. in den theologischenSpekulationen à laKarl Barth

überGott als den »ganzAnderen« erhält.Der imaginäreVater kannnämlichmit

und ohne Bild (man müsste eigentlich sagen: ›mit ohne Bild‹) imaginiert wer-

den.

3. Der imaginäre Vater und seine modernen Angestellten

Auch geneigte Leser*innen mögen nun einwenden, dass doch die Zeiten der

repräsentativen Übermacht des Pontifikats der Vergangenheit angehören –

zumindest in den Augen eines Großteils der Weltbevölkerung. Auf der Ebe-

ne der Phänomene ist dies auch durchaus zutreffend, strukturell betrachtet

sieht die Sache allerdings anders aus. Denn wenn das abendländische Den-

ken eine allwissende Macht imaginiert und diese für lange Zeit allein dem

allmächtigen Gott zuschrieb, so lässt sich feststellen, dass »dessen Nachfolger

in der zeitgenössischen Vorstellungswelt die Institution Wissenschaft ist, die

wir mit einer virtuellen Allwissenheit ausstatten« (Legendre 2010b, 39). Das

Zeitalter der modernen Wissenschaften ist das Zeitalter der Technokratie42,

in deren ultramoderner Ausprägung jede Transaktion über einen unendlich

40 Ein Beispiel hierfür bildet der Umgang mit Stefan Zweigs Werk Castellio gegen Calvin

oder Ein Gewissen gegen die Gewalt. In einer lapidaren Kritik an Zweigs Thesen melden

sich unter anderem namhafte Theolog*innen zu Wort, um zu betonen, dass Calvin

kein Diktator war und Zweig somit »Calvin Unrecht getan« habe (vgl. Wolfgang Hu-

bers Kommentar zu von Bülow [o.J.]). Die Argumentation geht aber am eigentlichen

Problem, der Struktur der Institutionalisierung, vollkommen vorbei.

41 Malewitsch ist nicht zuletzt bekannt als ein moderner Bilderstürmer, was für einen

Maler durchaus erstaunlich ist. Aber hier kommt der Unterschied zwischen Ikonoklas-

mus als Bilderverbot und Ikonoklasmus als Bildersturm zum Tragen: Betrachtet man

Malewitschs berühmtes Werk Schwarzes Quadrat auf weißem Grund erkennt man, dass

seinBildersturmgeradedarin besteht, dasUndarstellbare selbst ins Bild zu setzen.Das

Undarstellbare wird nicht entrückt, sondern als virtuelle Instanz der Bildhaftigkeit als

solcher hingestellt. Vgl. hierzu auch Boehm 1991.

42 Eine informative und zugleich kurzgehaltene Einführung in das Phänomen findet sich

in Marcuse 1970b. Vgl. hierzu auch Offe 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 65

verstrickten Datenhighway läuft und trotzdem überwacht werden kann, je-

der Katastrophe, ob virtuell (Finanzmärkte) oder reell (Naturgewalten), mit

technologischer Innovation begegnet wird, jeder Frieden nur vor demHinter-

grund einer Abschreckung aufgrund moderner Waffentechnologie bestehen

kann. Das Vertrauen in ein imaginäres Wissenschaftsideal, dessen Erkennt-

nisvermögen nicht allein unbegrenzt, sondern absolut ist, entpuppt sich da-

bei realiter als Vertrauen in das Expertentum. Das Problem der Ordnung des

gesicherten und sicheren Wissens verläuft parallel zur oben nachgezeichne-

ten Entwicklung der allumfassenden ethischen Institution, die in letzter Kon-

sequenz auf ein Symbolsystem angewiesen ist, das auf eine fundamentale Re-

ferenz verweist, die es selbst auf inhaltlicher Ebene absichert. Die grundle-

gende Referenz muss daher im institutionellen Sinne für wahr gehalten wer-

den. Was sich über den kanonischen Diskurs sagen lässt, trifft also auch auf

die Idee der modernen Wissenschaft zu. Robert Musil bringt den Sachverhalt

pointiert zum Ausdruck:

Aus reiner Induktion, bloß aus den Tatsachen heraus, läßt sich nicht ein-

mal in den rein rationalen Naturwissenschaften eine Theorie erbaun; nie-

mals wird aus den Einzelfällen das allgemeine, regelnde Gesetz gefunden

ohne Hilfe eines in entgegengesetzter Richtung verlaufenden Gedankens,

der anfangs immer ein Akt des Glaubens, der Phantasie, der Annahme ein-

schließt[.] (Musil 1978, 1379f.)

Dass sich hierin die Dimension des Für-Wahr-Haltens bzw. des institutiona-

lisierten Glaubens zu erkennen gibt,mag ein Bonmot Eberhard Rathgebs ver-

deutlichen: »Ohne die religiöse Vermutung, dass Gott und das Übersinnliche

existieren, würde niemand auf den Gedanken gekommen sein, in den Dingen

nach einem Wesen zu suchen, sie wären nur das, was sie zu sein scheinen.«

(Rathgeb 2019, 324f.)43

Auch der Pontifex hat seinmodernes Äquivalent: Nehmenwir nur das Bei-

spiel der nationalstaatlichen politischen Führungsriege, denn hier lässt sich

ebenfalls ein Ineinanderfallen der Gegensätze wahrnehmen, das die Bindung

der (möglichen) Wählerschaft an diese symbolischen Väter (undMütter in Vä-

terrollen) begünstigt. Auf der einen Seite nämlich stellen diese politischen

Führergestalten eine Elite dar, die als Repräsentant*innen eine gewisse Wür-

de an den Tag legen müssen, die aber auf der anderen Seite punktuell immer

43 Vgl. hierzu auch die treffliche Darstellung des logischen Positivismus in Günther 1991,

9-13.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Kritik der ethischen Institution

wieder durch vulgäres Gehabe konterkariert wird. Große und einschneiden-

de politische Entscheidungen treten dann in der öffentlichen ›Debatte‹ in den

Hintergrund und verschwinden hinter den Diskussionen um das joviale Bild,

das die betreffenden Personen abgeben, wobei es keine Rolle spielt, ob die

jeweiligen Kommentator*innen diesem Fauxpas nun wohlwollend und ihrer-

seits jovial begegnen, ihrer Empörung in den sozialen Medien Luft machen

oder gleich selbst auf der Publicity-Welle eines solchen ›Aufregers‹ reiten. So

oder so, der Fauxpas verbindet die politischen Laien und die politische Spit-

ze, denn er zeigt, dass auch die Würdenträger nur Menschen sind wie jede*r

andere, während ihre symbolische Funktion bzw. Position sowie die damit

verbundene Machtfrage in den Hintergrund tritt. Hier herrscht die imaginä-

re Dimension: Das Bild, das ein*e Machthaber*in abgibt, ist genauso vulgär

wie das, das der Laie von sich hat.

Die Macht der Bilder und die Wirkung des Imaginären, getragen von einer vä-

terlichen Symbolfigur, hat einen maßgeblichen Einfluss auf das politisch-öffentliche

Geschehen, weshalb sie im politisch-ethischen Diskurs auf keinen Fall vernachlässigt

werden darf. Die folgenden zwei Beispiele zeigen an, wie sehr zuletzt auch re-

volutionärer Aktionismus und Widerstand – selbst in bester Absicht – dem

imaginären, allmächtigen Vater verhaftet bleiben kann.Wir wählen zwei ein-

schlägige Beispiele aus der theologischen Weltgeschichte, die das Problem

veranschaulichen. Dabei werden wir im ersten Beispiel dem imaginären Va-

ter begegnen, im zweiten dem symbolischen.

Für das erste Beispiel wenden wir uns noch einmal der Reformationszeit

zu. Nicht nur der oben genannte Johannes Calvin stellt eine paradoxe Figur

der Reformation dar, dasselbe gilt nämlich auch fürMartin Luther selbst.Nun

wollen wir uns davor hüten, vorschnell über Luther zu urteilen, denn gera-

de in Hinblick auf das Paradoxe zeichnet sich Luther für einen erstaunlichen

Fortschritt der abendländischen Geistesgeschichte verantwortlich: Denn in

seinem Denken umarmt Luther die paradoxe Verfassung des menschlichen

Seins (wobei wir sogleich hinzufügen müssen, dass er das Paradoxe in seinen

Leitunterscheidungen eben nur als solches, d.h. als spezifische Ausprägungen

des fundamentalen seinslogischen Widerspruchs umarmt, die nur in einer

finalen Symmetrie von Subjekt und Objekt, also in Gott, versöhnt sind, und

keinerlei Bewusstsein für die Logik seines eigenen Arguments zeigt, insofern

sein Verstehen des Sinns dieser Zweiwertigkeit die axiomatische Segregation

eigentlich schon längst aufgehoben hat). Dies kulminiert in der bereits ange-

sprochenen Bestimmung des (Christen-)Menschen als ›gleichsam Gerechter,

gleichsam Sünder‹ (simul iustus, simul peccator). Während der Pontifex noch al-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 67

lein eine solche paradoxe Figur darstellt und dadurch nicht einfach gleichsam

Gerechter, sondern gar gleichsam Allmächtiger und gleichsam Sünder ist, gilt

diese Verfassung, laut Luther, nun für jeden »Christenmenschen«.

Mithilfe des Urvatermythos lässt sich der Übergang leicht veranschauli-

chen: Der ›Sohn‹ (Luther) schließt sich mit seinen Brüdern in Christo (allen

voran dem humanistischen Theologen Philipp Melanchthon und dem Kur-

fürsten von Sachsen, Friedrich III.) zusammen und vollbringt das scheinbar

unmögliche und begeht den symbolischen Vatermord am Papst (Leo X.). Nun

aber passiert etwas Erstaunliches: Obwohl Luther durch seine Tat und sei-

ne Resilienz (»Hier stehe ich und kann nicht anders.«) gerade den freien Akt

schlechthin vollbringt und verkörpert, entbrennt zwischen ihm und Erasmus

von Rotterdam ein polemischer Streit über die Frage, ob der Mensch über-

haupt einen freien Willen habe. Und so müssen wir erstaunlicherweise fest-

stellen, dass ausgerechnet diejenige Person, die eben noch die Freiheit un-

ter Beweis gestellt hat, auf die kleine Schrift des Erasmus Über den freien Wil-

len (De libero arbitrio Diatribe sive collatio) mit der wesentlich umfangreicheren

Schrift Über den unfreien Willen (De servo arbitrio) antwortet. In dieser schleu-

dert der Reformator dem Humanisten nicht nur die Behauptung entgegen,

dass der Mensch gar keinen freien Willen habe, sondern er geht sogar so weit

zu behaupten, dass der Satan den Willen des Menschen in seiner Gewalt ha-

be; aber – so schreitet die Logik des Arguments voran – da Gott nun mal der

Allmächtige ist, herrscht Gott auch über den Satan, so dass letztlich beide den

menschlichenWillen wie einen alten Gaul reiten (vgl. Luther 2006b, 462-465).

Lutherische Theolog*innen oder Vertreter*innen der lutherischen Ortho-

doxie mögen an dieser Stelle einwenden, dass Luther dennoch sehr wohl ei-

nen Begriff vom freien Willen hat. Innerhalb der Grenzen der lutherischen

Ontotheologie (die der klassischen zweiwertigen Logik des antiken Gewährs-

manns der scholastischenTheologie noch so tief verpflichtet ist, dass Luthers

Abwehr des kirchlichen Aristotelismus nur mehr als rhetorisch-polemische

Figur denn als fundierte Kritik zu verstehen ist) ist das Argument auch eini-

germaßen nachvollziehbar, denn jene ermöglicht es Luther, zwischen inner-

weltlicher Freiheit und Unfreiheit gegenüber Gott zu unterscheiden. Nichts-

destotrotz müssen wir feststellen, dass diese Differenzierung mit tiefgreifen-

den Widersprüchen verbunden ist:

(1) Es lässt sich nämlich ein entscheidender Unterschied zwischen dem

symbolischen Vatermord der Reformationszeit und dem der Französischen

Revolution wahrnehmen. Denn während sich im 18. Jahrhundert zeigt, dass

die Macht des Souveräns ganz und gar auf das Volk und nur auf das Volk

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Kritik der ethischen Institution

als solches, ohne irgendeine vorausgehende Attribution (Genealogie, Nati-

on etc.),44 übergeht, behält der lutherische Ansatz des 16. Jahrhunderts das

dualistische Konzept der Macht im Sinne des mittelalterlichen kanonischen

Rechts bei: So verbleibt das Machtmonopol allein beim imaginären Vater und

die ›Macht‹ des Menschen bleibt beschränkt auf den kontingenten Bereich

der Immanenz, der aber effektiv auch dem göttlichen Willen untersteht (was

sich dann in Luthers Verteidigung der Ständegesellschaft und seiner Rede von

den »zwei Regimenten« bzw. Regierweisen Gottes äußert) und letztlich nur

auf die Erlösung, d.h. seine Auflösung in ebendiesem göttlichen Willen, war-

tet. Luthers Idee erweckt zwar zunächst den Anschein, als habe man es hier

mit einer revolutionären Einsicht zu tun, doch revolutionär sie ist höchstens

im Sinne des mittelalterlichen Verständnisses von revolutio, womit eigentlich

mehr eine renovatio, eine Auffrischung des Alten, bezeichnet wird.45 So mo-

dern Luthers Idee an der einen Stelle ist, so vormodern zeigt sie sich an ande-

rer. Gerade der Gedanke einer ›Teilbarkeit‹ der Freiheit ist für eine nachauf-

klärerische Gesellschaft (eigentlich) undenkbar, denn die Volkssouveränität

ist »nur in ›monistischer‹ Form zu garantieren«, so dass von einer »Unteil-

barkeit der Souveränität« und einer »Unteilbarkeit der Freiheit« ausgegangen

werden muss (Maus 1994, 55). In gewisser Weise ist die Freiheit zwar auch bei

Luther ungeteilt. Indem sie aber schlussendlich allein als Attribut Gottes be-

handelt wird, kann sie aus innerweltlicher Perspektive nur als aufgeschoben

bzw. jenseitig vorgestellt (imaginiert) werden. Dann hätten wir es aber erneut

mit einer Teilung (Immanenz gegen Transzendenz) zu tun, so dass schließ-

lich nur noch die Option einer Flucht in die Prädestinationslehre verbleibt,

womit intellektuell aber rein gar nichts gewonnen wäre, da auf diese Weise

die Freiheit verklärt und zum göttlichen Mysterium würde.

(2) Indem die Ausnahmeposition des allmächtigen Vaters erhalten bleibt,

bleibt mit ihr auch die durch ihn oder durch Berufung auf sein Urteil sanktio-

nierte Ordnung die einzig legitime und legitimierbare Option für eine Gesell-

44 Maus verdeutlicht dies anhand der französischen Verfassung von 1793. Angesichts die-

ser Erklärung »kann der Französischen Revolution nur der Begriff einer Nation unter-

stellt werden, die für die Beitrittserklärung eines jeden durch Willensakt offen ist.

Nicht eine vorausgesetzte Einheit der Nation bestimmt darüber, wer ihr zugehören

kann, sondern umgekehrt bestimmen dieMenschen, welcher Nation sie sich anschlie-

ßen wollen« (Maus 1994, 205). Vgl. zu diesem Punkt auch Kapitel III, Anm. 17.

45 Das mittelalterliche Verständnis von revolutio ist primär zyklisch zu verstehen und ori-

entiert sich an den gleichmäßigenUmlaufbahnender Gestirne (vgl.Wende 2000, 9-17;

Cohen 1994, 95-128, bes. 101-110).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 69

schaft. Aber nicht nur das, indem Luther die Frage der Freiheit – im Unter-

schied zu Erasmus – gänzlich an das Christliche bindet, forciert er über die

dadurch legitimierten und unhintergehbaren Standes- bzw. Klassenunter-

schiede hinaus noch ein psychologisches Schisma hinsichtlich des Gewissens-

entscheids. Die Überdeterminierung durch die Rückbindung an die christli-

che Lehre macht die Position der dezidierten und zufälligen (man denke hier

z.B. an die Kindertaufe) Christ*innen zu einer elitären Position. Juden oder

Muslime z.B. bleiben in dieser Ordnung auf der Strecke. Als Mitmenschen

können sie zwar als gleichberechtigt betrachtet werden, denn sie sind ja simul

peccator, aber in Fragen des Heils ist es mit der Toleranz vorbei (»Barmhertzig

hyn, barmhertzig her, Wyr reden itzt von Gottes wort […].« [Luther 1908b,

386]). Die göttliche Gnade in Luthers Denken kennt sehr wohl eine Drinnen

und ein Draußen – drinnen ist der Christenmensch, draußen der ganze Rest.

Das Problem der lutherischen Lehre manifestiert sich an dieser Stelle in ih-

rer inhaltlichen Vernähung mit dem Christlichen. Aber was ist eigentlich das

Christliche? Luthers Taten und die ganze Reformation (und andere Schismen

in der Kirchengeschichte) zeigen, dass diese Frage alles andere als leicht zu

beantworten ist und schon gar nicht leichtfertig beantwortet werden darf.

Wer Luthers Freiheit eines Christenmenschen lesen möchte, muss daher auch

Luthers Schriften gegen die Juden, die Türken, die Bauern und die Frauen

(Hexen) lesen. Eine apologetische Reduktion auf einen fiktiven Zeitgeist, der

sich in diesen Gedanken Luthers widerspiegeln mag, ist ethisch unzulässig

und eine Verdrängung hätte horrende Folgen. Es zeigt sich somit, dass das

lutherische Paradox noch unausgegoren ist. Der vermeintlich universalisti-

sche Zug entpuppt sich als latent chauvinistisch undwird dadurch dialektisch

unversöhnlich.

Kommen wir zum zweiten Beispiel. Auch bei diesem handelt es sich um

ein Exempel aus der Reihe theologisch motivierter Widerstände gegen sys-

temische Gewalt. Ähnlich wie Luther ist auch Dietrich Bonhoeffer über die

Grenzen der Theologie hinaus bekannt als Widerstandskämpfer. Bonhoef-

fers Umgang mit dem Nationalsozialismus ist beispielhaft für einen friedli-

chen und auf geistige Arbeit ausgerichtetenWiderstand, der nicht auf Gewalt

und puren Aktionismus beruht, sondern sich durch Vernetzungs- und Aufklä-

rungsarbeit auszeichnet, wofür z.B. seine Finkenwalder Seminare und seine

Gedanken zum Gemeinsamen Leben stehen. Und dennoch muss man feststel-

len, dass auch Bonhoeffers theologisches Denken immer wieder in argumen-

tative Aporien hineinläuft, die angesichts der politisch-ethischen Emanzipa-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Kritik der ethischen Institution

tion der Aufklärung untragbar und obsolet sind (vgl. Münchow 2020). Das

Problem bleibt dasselbe: der imaginäre Vater und seine Vertreter.

Bonhoeffers Auseinandersetzung mit der Person Adolf Hitlers als Figur

des »Führers« bringt die problematischen argumentativen Implikationen des

theologisch motivierten Widerstands ans Licht. In seinem zunächst für den

Rundfunkt verfassten Vortrag »Der Führer und der einzelne in der jungen Ge-

neration« (Bonhoeffer 1959b) von 1933 lassen sich Motive des freudschen Ur-

vatermythos wiederfinden, die dann aber in einer bedenklichen Argumenta-

tionslogik zusammengefügt werden. Zunächst stellen wir fest, dass Bonhoef-

fer den Führer ganz im Sinne der Aufklärung lediglich als kontingente Figur

versteht, der keinerlei Souveränität zukommt, die ihr nicht durch die »Ge-

führten« zugesprochen wäre; er ist folglich der »Diener schlechthin« (ebd.,

36). Soweit so gut. Aber worin besteht nun laut Bonhoeffer seine Funktion als

Diener der Geführten? »Der echte Führer muß jederzeit enttäuschen können.

Das gerade gehört zu seiner Verantwortung und Sachlichkeit. […] Ermuß sich

dem Reize, der Abgott, d.h. die letzte Autorität des Geführten zu werden, ra-

dikal versagen.« (Ebd., 35f.) Auch dies ist vollkommen plausibel. Es bedeutet

nämlich, er solle seine symbolische Vaterfunktion nicht zugunsten einer ima-

ginären Vaterfunktion verklären, sondern als realer Vater auftreten, von dem

jede*r – und somit auch er selbst – weiß, dass er auch nur ein Mensch wie

alle anderen ist. Wo liegt nun also das Problem in Bonhoeffers Argumentati-

on? Es steckt in den zwei Sätzen, die im vorigen Zitat ausgelassen wurden.

Fügen wir sie also wieder ein und lesen das Zitat im Ganzen:

Der echte Führer muß jederzeit enttäuschen können. Das gerade gehört zu

seiner Verantwortung und Sachlichkeit. Er muß die Geführten von der Auto-

rität seiner Person weg zur Anerkennung der echten Autorität der Ordnungen

und des Amtes führen. Der Führer muß den Geführten hinführen in die Ver-

antwortlichkeit gegenüber den Ordnungen des Lebens, gegenüber Vater, Leh-

rer, Richter, Staat. Ermuß sich demReize, der Abgott, d.h. die letzte Autorität

des Geführten zu werden, radikal versagen. (Ebd.; Herv. T.M.)

Was ist denn die »echte Autorität«? Was ist denn die »Ordnung des Lebens«?

Eines wird deutlich, beide werden bei Bonhoeffer gänzlich im patriarchalen

Modus gedacht. In dieser Ordnung ist zwar keiner dem Führer unterworfen,

aber dafür der Autorität des Amts und auch »[d]er Führer dient dem Amt«

(ebd., 36). Aber welche Autorität hat nun das Amt? Jede*r ist der amtlichen

Ordnung unterworfen. »Aber dieser Dienst am Amt ist selbst nur ein vorletz-

ter. Der einzelne erfährt in der Autorität des Amtes seine Gebundenheit, seine

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 71

Begrenztheit, aber doch auch seine Verantwortlichkeit.« (Ebd.)Wenn das Amt

aber »nicht letzte Autorität« (ebd., 37) ist, auf welche Weise ist es dann für

den einzelnen bindend und geboten, sich ihm zu unterwerfen? Bonhoeffers

Antwort: »Nirgends als dort, wo er sieht, daß das Amt vorletzte Autorität ist

gegenüber einer letzten, unsagbaren Autorität weiß sich der einzelne ganz als

einzelner. Vor Gott ist der einzelne verantwortlich.« (Ebd.; Herv. T.M.) Und

so führt der lutherische Theologe, ganz im Geiste des Reformators, die Posi-

tion des imaginären Vaters als »letzter Autorität« ein, während im gleichen

Zuge der symbolische Vater, d.h. die »Autorität des Führers oder des Amtes

als letzte Autorität«, gestürzt wird (vgl. ebd.). Der (symbolische) Vatermord

geht hier also mit der Einsetzung bzw. Voraussetzung des umso mächtigeren

imaginären Vaters einher bis hin zu der Forderung eines »Sichunterwerfens«

(ebd.) unter dessen Autorität.

Wie wir gesehen haben, ist das Argument eine Finte, denn auch wenn

durch diese Gegenüberstellung von vorletzter und letzter Autorität die vor-

letzte Autorität um die Möglichkeit gebracht wird, sich zur absoluten Macht

zu erheben, wird im selben Atemzug eine »Ordnung des Lebens« konstatiert,

die entsprechend der Logik des Arguments nur gottgewollt sein kann. Die pa-

triarchale Logik dieser Argumentation spiegelt sich perfekt darin wider, dass

Bonhoeffer die Autorität des Amtes nicht nur mit Blick auf Lehrer- oder Rich-

teramt betont,46 sondern zudem noch auf den »Vater« (und damit den Mann

– auch als Ehemann) verweist. Dieser Hinweis auf die Autorität des Vaters

ist kein Zufall, denn noch zehn Jahre später geht Bonhoeffer von der patriar-

chalen Ordnung als der geltenden (weil göttlichen) Ordnung aus, wenn er in

der im Gefängnis abgefassten Traupredigt für die Hochzeit von Renate und

Eberhard Bethge hervorhebt, dass es »die Ehre der Frau [ist], dem Manne

zu dienen« (Bonhoeffer 1998, 73-80, hier 76).47 Denn der Mann, als virtueller

Vater, bekleidet ein der institutionellen Logik entsprechendes höheres Amt.

Das ist aber alles andere als unproblematisch. Das Problem offenbart sich in

46 Zur Problematik der richterlichen Autorität sei auf die Arbeiten Pierre Legendres ver-

wiesen. Bezüglich der Problematik der Autorität von Lehrkörper und Schule vgl. z.B.

Dewey 2011; Illich 1995; Russell 1922.

47 Bonhoeffers Argumentation weist natürlich auch einen Relativierungsversuch auf

(den er wohl von Barth übernimmt), indem er betont, dass der Mann, der seinerseits

ja auch dem göttlichen Gebot unterworfen ist, dazu verpflichtet sei, die Frau zu lieben.

Die göttliche Ordnung schreibt ihm vor, die Fraumit Liebe zu regieren. Diese »alte For-

mel vom Liebespatriarchat« taucht in der Kirchengeschichte immer wieder auf (vgl.

Schirmer 1988, 83). Vgl. auch Daly 1985, 3f.; ebd., 19, Anm. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Kritik der ethischen Institution

einem Scherz, den Hegel in seiner Rechtsphilosophie zum Besten gibt, und der

diese Art ›verständige‹ Logik aufs Korn nimmt: »WemGott ein Amt gibt, dem gibt

er auch Verstand, ist ein alter Scherz, denman wohl in unseren Zeiten nicht gar

für Ernst wird behaupten wollen.« (GPhR, Vorrede [22])

Zweifellos erfüllt der Vater eine auf formaler Ebene zweckdienliche, struk-

turelle Funktion. Doch bewegen wir uns hier immer noch allein im symbo-

lischen und imaginären Register. Wenn also bislang die Rede davon war, in-

wiefern die Vaterschaft eine formale Funktion innerhalb der institutionellen

Logik erfüllt, dann ist damit noch nicht genug über die inhaltliche Bestim-

mung des Vaterbegriffs selbst gesagt. Hegels Scherz lenkt unsere Aufmerk-

samkeit nun genau auf die inhaltliche Frage: Was ist eigentlich ein Vater?

Wofür steht die Vaterschaft, wenn sie gar als Amt bezeichnet wird? Worauf

fußt die Annahme von der Macht und Weisheit des Vaters jenseits der sym-

bolischen Ordnung? Es wäre schließlich eine sehr unbefriedigende Antwort,

wenn sie allein auf dem symbolischen Referenznetz der Institution beruhen

würde. Wir können die Frage also auch so formulieren: Was ist das Reale der

Vaterschaft, das vom symbolischen und imaginären Vater verdeckt wird?

4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion

In seinem monumentalen Roman Ulysses lässt James Joyce sein literarisches

Konterfei Stephen Dedalus über das Wesen der Vaterschaft räsonieren:

Ein Vater, sagte Stephen, gegen Hoffnungslosigkeit ankämpfend, ist ein

notwendiges Übel. […] Vaterschaft, im Sinne der bewußten Zeugung, ist

demMenschen unbekannt. Sie ist einmystischer Zustand, eine apostolische

Nachfolge, von einzig Erzeuger zu einzig Gezeugtem. Auf dieses Mysteri-

um und nicht auf die Madonna, die der gerissene italienische Intellekt

dem Pöbel Europas hinwarf, ist die Kirche gegründet und unverrückbar

gegründet, weil gegründet, wie die Welt, Makro- und Mikrokosmos, auf

die Leere. Auf Ungewißheit, Unwahrscheinlichkeit. Amor matris, subjektiver

und objektiver Genetiv, ist vielleicht das einzigWahre im Leben. Vaterschaft

kann durchaus eine Legal-Fiktion sein. (Joyce 1981, 290f.)

Joyce gelingt es, in diesem Absatz das ganze Problem der Vaterschaft zusam-

menzufassen. Schlüsseln wir Stephens Gedanken auf: Dass ein Vater ein »not-

wendiges Übel« sei, ist nicht einfach biologisch zu verstehen. Der Vater ist

immerhin mehr als einfach nur der Besamer. Und dennoch ist er kein reines

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004 - am 14.02.2026, 09:55:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

