POSTKOLONIALE SUBJEKTE: MODERNE UND TRADITION
UNTER ANATOLISCHEN SCHWABEN

Tilman Lanz

Einfiihrung

Am 7. Mai 1998 hielt der Bundestagsabgeordnete der Griinen, Cem Ozdemir,
im Rahmen einer Debatte iiber Minderheitensprachen in Europa eine Rede im
Bundestag. Ozdemir begann mit der beruhigenden Versicherung, dass er sei-
nen Beitrag nicht auf Tiirkisch halten werde. Statt dessen sprach er, zur allge-
meinen Erheiterung der anwesenden Abgeordneten aller Fraktionen, in per-
fektem Schwibisch.

Cem Ozdemir gehdrt dem Bundestag seit 2002 nicht mehr an, doch seine
Geschichte — eloquent beschrieben in seiner Autobiographie — gibt uns wert-
volle Aufschliisse iiber das Leben der tiirkischen Immigranten in Deutschland
heute.

Der vorliegende Text ist im Groben in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil
entwickle ich mit Hilfe der jingsten Arbeiten von Judith Butler eine kritische
Perspektive auf die Rolle des cartesianischen Subjekts in Prozessen der Mo-
derne. Diesen Diskurs setze ich dann im Folgenden in Beziehung zum histori-
schen Moment des Postkolonialismus und zu gegenwirtigen Vorstellungen
tiber kulturelle Differenz in Deutschland. Dieser einleitende Teil dient dazu,
das diskursive Feld abzustecken, mit dem Deutsche tiirkischer Herkunft heute
in Deutschland konfrontiert sind.

Im zweiten, zentralen Teil dieses Vortrags werde ich dann anhand des
Beispiels von Cem Ozdemir eine der zahllosen Varianten aufzeigen, wie sich
tirkische Immigranten in diesem diskursiven Feld bewegen. Dabei konzen-
triere ich mich auf die Analyse zweier spezifischer Elemente: zum einen die
traditionelle Orientierung innerhalb regionaler Identitdten und zum anderen
die Hinwendung zur Moderne. Dabei werde ich zeigen, wie Cem Ozdemir
diese beiden Element auf sehr geschickte Art und Weise und mit einem er-
staunlichen Mal3 an Selbstsicherheit einsetzt, um sich bei der Konstruktion
seiner Subjektivitdt mehr Freiheit zu schaffen.

73

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Zum Abschluss kehre ich nochmals zuriick zu den Begriffen und Vorstel-
lungen um das cartesianische Subjekt im Verhiltnis zu kultureller Differenz
und Postkolonialismus. Dort zeige ich, in welcher Beziehung Butlers kriti-
sches Verstindnis von Subjektivitit zu Cem Ozdemirs Beispiel steht und wel-
che Schlussfolgerungen das Beispiel fiir Butlers Theorie erlaubt.

Das cartesianische Subjekt

Autoren wie Julia Kristeva und David Simpson, die sich mit dem cartesiani-
schen Subjekt und seinem momentanen Zustand in jiingster Zeit befasst ha-
ben, stellen tibereinstimmend fest, dass eben dieses Subjekt sich in einer Krise
befindet (vgl. Kristeva 2000 und Simpson 2002). David Simpson zum Bei-
spiel beschreibt die zentrale Bedeutung dieser Krise indem er darauf verweist,
,»(-..) that his majesty the subject is in more than usual state of crisis or rhetori-
cal insecurity” (Simpson 2002: 9). In diesem Text entwickle ich eine spezifi-
sche Sicht darauf, was genau der Krise dieser ,,Majestdt zugrunde liegt und
welche Erkenntnisse eine Subjekt-kritische Analyse des Themas der tiirki-
schen Immigration nach Deutschland erbringen kann.

Zunichst wird aber zu kldren sein, was man genau unter einem cartesiani-
schen Subjekt zu verstehen hat. Ein Blick in die Geschichte dieses Begriffes
wird hier hilfreich sein: Zum Ende der europdischen Renaissance hin — im 17.
Jahrhundert — entwickelt der belgisch-franzosische Philosoph René Descartes
eine Philosophie, die zutiefst seiner Zeit verpflichtet ist. Kernpunkt dieser
Philosophie ist das beriithmt-beriichtigte Dictum Descartes’ ,,Cogito, ergo
sum®. Diese Verkniipfung von Gedanken und Sein wird von Descartes’ Nach-
folgern spétestens seit der europédischen Aufkldrung als Glaubensbekenntnis
des Rationalismus verstanden: Der denkende Mensch kann sich das Univer-
sum tiiber seine Geisteskraft erschlieBen. Gleichzeitig — und hier setzen seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts die Kritiken dieses cogito an — wird dem Denken
alles andere untergeordnet. Insbesondere der fiiklende Mensch, so die Kritiker
von Nietzsche bis Foucault, wird im denkenden Subjekt von Renaissance,
Aufkldarung und Moderne zu stark vernachldssigt. Diese Kritiken des cartesia-
nischen Subjekts haben in den letzten Jahrzehnten einige der zentralen De-
batten innerhalb und jenseits der Philosophie mitbestimmt: Die Lacan-
Althusser Debatte iiber die Natur des Subjekts in den 1960er Jahren fillt eben-
so in diese Rubrik wie die Debatte zwischen Habermas und Foucault iiber die
Werte der Aufklarung.

Den Zustand des cartesianischen Subjekts in den modernen Zivilgesell-
schaften des Westens mochte ich nun zunéchst anhand von zwei jiingeren Ar-
beiten von Judith Butler erldutern (Butler 2000a, 2000b). In Subjection, Resi-
stance, Resignification und in Circuits of Bad Conscience umreifit Butler die
wesentlichen Elemente der philosophischen Diskussion um das cartesianische
Subjekt der westlichen Welt im Verlauf des letzten Jahrhunderts wobei sie

74

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

gleichzeitig eine fundamentale Kritik an diesem Diskurs zumindest vorberei-
tet.

Der erste Artikel, den ich hier besprechen will — Subjection, Resistance,
Resignification — widmet sich dem Spannungsfeld zwischen einer Fou-
cault’schen und einer freudianischen Lesart des cartesianischen Subjekts
(Butler 2000a). Eine solche Perspektive gewinnt ihren Wert ganz klar da-
durch, dass sowohl Freud als auch — viel spiter — Foucault eine fundamentale
Kritik des cartesianischen Subjekts, wie es in der hegelianischen Metaphysik
eingebettet ist, mitbegriindet haben; der besondere Reiz liegt nun darin, dass
Freud und Foucault hierbei vollig unterschiedliche Wege beschreiten (vgl.
Freud 1953, 1954, 1961, 1967, 1994 und Foucault 1994, 1995).

Sigmund Freud hatte auf der Basis seiner Vorstellung des Unbewussten
eine Theorie entwickelt, die sich mit der Entstehung des Subjekts im Span-
nungsfeld zwischen sozialer Interaktion und psychischer Entwicklung be-
schéftigte. Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass Freuds Ansatz stets das
Subjekt in den Mittelpunkt gestellt hat und all seine Forschungen von dieser
Perspektive aus unternommen wurden: Das Unbewusste als ein psychisches
Vermogen, das jenseits sozialer und individuell-bewusster Einfliisse liegt, no-
tigte Freud diese Subjekt-zenrierte Sichtweise geradezu auf, insbesondere
wenn wir das Verstehen des Unbewussten als das Kernziel seiner Forschun-
gen sehen. Gleichzeitig hatte Freud jedoch die Biichse der Pandora — durch
Hegels Metaphysik wohlverschlossen — gedffnet und mit dem Unbewussten
eine psychische Qualitidt im Menschen (wieder)entdeckt, die sich dem stren-
gen cartesianischen Dogma des Denkens dauerhaft entzog und einer rationa-
len Logik unzuginglich blieb.

Michel Foucault war dagegen von vornherein sehr skeptisch, ob es tiber-
haupt ein homogenes, in sich abgeschlossenes Subjekt geben konnte. Er ori-
entierte sich stark an Nietzsches Lebensphilosophie, und daher war fiir ihn das
Subjekt — insbesondere das cartesianische — immer ein eindeutiges Produkt
der vielschichtigen Prozesse der Moderne; es entstand durch Subjektivierung
im sozialen Diskurs (vgl. Foucault 1970, 1982 und Nietzsche 1955, 1973).
Der spezifische Wert von Foucaults Denken liegt dann konsequenterweise
auch darin, die Grenzen des Subjekts durchlidssig gemacht zu haben, auch
wenn es im Diskurs der Moderne stets als hermetisch und auf homogene Ein-
heit — eben als unteilbares Individuum — ausgerichtet betrachtet wurde.

Es ist Butlers Verdienst, den Versuch unternommen zu haben, diese bei-
den so unterschiedlichen Ansétze zu einer Kritik des cartesianischen Subjekts
zu vergleichen und, wo moglich, sie miteinander in Einklang zu bringen.
Butler selbst ist mit ihren fritheren Arbeiten eindeutig mehr der Foucault’
schen Perspektive zuzurechnen, doch in Subjection, Resistance, Resignificati-
on entwickelt sie eine erfrischende Offenheit gegentiber freudianischen Theo-
rien und ihrer Subjekt-Zentriertheit (vgl. Butler 1993, 1997 und 2000a). Ge-
nau dies ist dann auch das Thema, dem sich Butler speziell in diesem Artikel
widmet: wie sich eine freudianische Vorstellung des Psychischen mit einer
Foucault’schen, diskursanalytischen Perspektive vereinbaren ldsst. Letztend-

75

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

lich ist Butlers Ansatz dabei ein inklusiver. Er 1duft darauf hinaus, dass sie
weniger einen Vergleich zwischen Foucaults Diskurs und Freuds psychischen
Apparat durchfiihrt, sondern versucht, Freuds Theorien in den Foucault’schen
Diskurs einzubetten. SchlieBlich bleibt aus Butlers Sicht nicht viel mehr von
Freud iibrig als seine revolutionire Vorstellung des Unbewussten im Dienste
von Foucaults Diskursanalyse:

»[A] certain place for psychoanalysis is secured in that any mobilization against
subjection will take subjection as its resource, and that attachment to an injurious
interpellation will, by way of a necessarily alienated narcissism, become the conditi-
on under which resignifying that interpellation becomes possible. This will not be an
unconscious outside of power but rather something like the unconscious of power
itself, in its traumatic and productive iterability* (Butler 2000a: 348).

Mit dieser Symbiose von Freuds Unbewusstem und Foucaults Diskurs im so-
zialen Prozess der resignification erreicht Butler nun zwar die Eingliederung
des Unbewussten in diskursive Prozesse; sie beantwortet aber leider nicht die
brennende Frage, ob denn die diskursiven Krifte — schlielich also das Soziale
— in ihrer subjektivierenden Ausprigung allein fiir die Konstituierung des
Subjekts verantwortlich zeichnen, oder ob es jenseits des sozialen Feldes noch
andere Krifte gibt, die ebenso in dieser Produktion mitwirken — gedacht sei
hier unter anderem an Freud selbst, der mit Libido und Todestrieb eine wich-
tige biologische Komponente des Subjekts propagierte.

Im zweiten Artikel von Butler — Circuits of Bad Conscience — stellt sich
uns dann jedoch ein ganz anderes Bild dar (Butler 2000b). Hier vergleicht
Butler Nietzsches Vorstellung vom Willen mit der freudianischen Idee des
Begehrens und riickt damit auch die Frage in den Mittelpunkt, was jenseits
des Sozialen noch zur Konstituierung eines Subjekts beitragt. Butler stellt zu-
nichst fest, dass bei Nietzsche der Wille sich schlielich selbst objektifiziert
und sie fragt dann, was den Willen zu diesem Verhalten veranlasst und welche
Auswirkungen es hat (Butler 2000b: 122-123). Butler interpretiert dabei
Nietzsche so, dass der Wille sich gegen sich selbst wendet, weil er nur da-
durch eine dauerhafte Funktion erlangen kann: Nur wenn der Wille sich stén-
dig dem Erreichen seines Ziels verweigert, kann er dauernd existieren und
dem Subjekt die Ilusion von Kohirenz und Homogenitét geben (ebd.: 130).
Butler folgert daraus:

,»The soul is precisely what a certain violent artistry produces when it takes itself as
its own object. The soul, the psyche, is not there prior to this reflexive move, but this
reflexive turning of the will against itself produces in its wake the metaphorics of
psychic life* (ebd.).

In Butlers Augen ist also im Nietzsche’schen Willen als genau solch einer
violent artistry der Ursprung der Subjektivierung und damit auch des Subjekts
begriindet: Dadurch, dass der Wille sich selbst seine Erfiillung versagt, dass
der Wille sich selbst vom Mittel in den Zweck verwandelt, sich objektifiziert,
wird das Subjekt geschaffen und in der Folge auch erhalten. Wir miissen also,

76

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

so argumentiert Butler, das Subjekt stets als einen Prozess begreifen und kei-
nesfalls als eine festgefiigte, homogene und hermetische Einheit.

Interessanterweise findet Butler bei Freud ganz dhnliche Strukturen zur
Konstituierung des Subjekts vor, wobei der Wille aus Nietzsches Werk von
Freud durch das Begehren ersetzt wird (ebd.: 131-132). Daher restimiert But-
ler: ,,The desire to desire is a willingness to desire precisely what would fore-
close desire, if only for the possiblity of continuing to desire” (ebd.: 132).
Wihrend allerdings der Wille bei Nietzsche noch eine weitgehend individu-
elle Angelegenheit ist, stellt Butler bei Freud eine definitive Hinwendung zur
Regulierung des Begehrens in der sozialen Welt fest, die {iber die Entstehung
des psychischen Apparates erreicht wird (ebd.: 132-133 und vgl. Freud
1961b).

Mit dem Willen (Nietzsche) und dem Begehren (Freud) gibt Butler uns in
Circuits of Bad Conscience Féhigkeiten an die Hand, die auf regulative Me-
chanismen und Kréfte schlieBen lassen, welche sich jenseits des sozialen Fel-
des manifestieren und ihre Wirkung entfalten — ndmlich im Innern des Sub-
jekts. Diese Krifte, das deutet Butlers Titel schon an, entstehen durch den
Kurzschluss des Willens beziehungsweise des Begehrens mit sich selbst. Laut
Butler sind die so entstandenen Krifte zweifellos sozialen Ursprungs, aber sie
haben sich von diesem Kontext gelost und wirken nun unabhéngig von ihm.
Dies allerdings nur, und hier bleibt Butler dann doch weitgehend Foucault
verhaftet, um letztendlich wieder im sozialen Kontext eingesetzt zu werden.

Um diese Analyse durchfiithren zu konnen und zu diesen Schlussfolgerun-
gen zu gelangen, muss Butler sich allerdings zumindest ein wenig von der
Dominanz der sozialen Perspektive 16sen und eine eher Subjekt-zentrierte Po-
sition einnehmen. Im Gegensatz zu Subjectification, Resistance, Resignificati-
on gelingt ihr das in Circuits of Bad Conscience auch in hervorragender Ma-
nier. Nur auf diese Weise konnen wir zu einem besseren Verstdndnis dessen
kommen, was wirklich das Subjekt konstituiert. Sicherlich sind starke soziale
Krifte in diesem Prozess am Werk, aber genauso sicher ist auch, dass die so-
ziale Determinierung des Subjekts niemals absolut sein kann.

Dies gilt insbesondere fiir das cartesianische Subjekt als einem Eckbau-
stein des Projekts der Moderne. Foucault hat zwar sehr wertvolle Arbeit gelei-
stet, um klarzumachen, dass Subjekte immer nur das Produkt sozialer Prozes-
se sind — so, wie das cartesianische Subjekt Produkt der Moderne ist. Aber
Foucault war moglicherweise in seinem revolutiondren Begehren ein wenig zu
radikal: SchlieBlich wird kaum jemand ernsthaft die Existenz von Subjekten —
so wenig sie auch homogen und hermetisch sein mdgen — bezweifeln wollen.
Genauso gilt aber auch — und fiir diese Erkenntnis sind Butlers Texte ent-
scheidend — dass der Mythos eines cartesianischen Subjekts bisher nicht ver-
wirklicht wurde und sich wohl niemals verwirklichen lassen wird. Ob es den-
noch erstrebenswert sein kann, dem cartesianischen Ideal als einer Utopie
nachzujagen — diese Frage muss den Apologeten der Civil Society und einer
Dialektik der Aufkldrung iiberlassen bleiben. Ich gehe im Folgenden nun da-
von aus, dass das cartesianische Subjekt-Ideal eine zentrale Rolle im Projekt

77

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

der deutschen Moderne spielt. Zugleich nehmen im symbolischen System, das
dieses Projekt darstellt, Bilder und Vorstellungen des Anderen eine zentrale
Stellung ein. Aus diesem Blickwinkel werde ich im Folgenden die Rolle des
cartesianischen Subjekts in der deutschen Gesellschaft erldutern. Anschlie-
Bend erdrtere ich die Frage, wie Menschen in diesem Kontext reagieren, die
durch ihre familidre oder kulturelle Herkunft nicht unbedingt mit dem carte-
sianischen Ideal vertraut sind. Wie gehen diese Menschen — in diesem Fall
Immigranten — mit der Anforderung um, ebenfalls dem cartesianischen Ideal
nachzueifern?

Auf diesem Weg will ich nun zunéchst den Diskurs, dem Immigranten —
und besonders tiirkische Immigranten — in Deutschland ausgesetzt sind, etwas
niher erldutern; dies werde ich aus der theoretischen Perspektive einer post-
kolonialen Analyse der deutschen Verhéltnisse und aus der praktischen Per-
spektive des Paradigmas der kulturellen Differenz tun.

Postkolonialismus

Der Ursprung postkolonialer Theorien wird oft mit den Arbeiten von Frantz
Fanon Mitte des 20. Jahrhunderts, insbesondere im Zusammenhang mit dem
franzosischen Algerienkrieg, verkniipft. In Werken wie Schwarze Haut, Weifse
Masken und Die Verdammten dieser Erde prangerte Fanon mit scharfer Zunge
und wachem Verstand die franzosische Praxis in den Kolonien an (Fanon
1985, 1981). Daher sind seine Werke heute ein fester Bestandteil des postko-
lonialen Kanons.

Fanon allerdings wusste damals noch nichts von seiner Funktion als Be-
griinder einer der einflussreichsten intellektuellen, akademischen und kultur-
kritischen Stromungen in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Erst
im Verlauf der letzten zwanzig Jahre hat sich durch die Arbeiten von Kritikern
wie Edward Said, Gayatri Spivak, Arjun Appadurai und Homi Bhabha die
postkoloniale Schule fest an den anglophonen Universititen und dariiber hin-
aus etabliert (vgl. Said 1993, 1994; Spivak 1990; Appadurai 1990, 1991,
1995; Bhabha 1994). Das Verdienst dieser Autoren ist es, eine postkoloniale
Theorie entwickelt zu haben, die sich auf alle Orte, die frither im Kolonialis-
mus involviert waren, anwenden ldsst. Besonderen Wert legen postkoloniale
Theorien darauf, die wechselseitigen Perspektiven von ehemaligen Kolonial-
herren und Kolonisierten gleichermaflen zu beriicksichtigen.

Postkoloniale Theorien verstehen sich dabei als dem historischen Moment
der Dekolonisierung verbunden: In diesem Moment haben sich, so der Kern
der postkolonialen Thesen, zwar die politischen Rahmenbedingungen schein-
bar zum Besseren gewendet, doch die viel tiefer liegenden Strukturen der
Unterdriickung sind durch die Entkolonisierung in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts keineswegs weggefallen. Wie das Beispiel Fanons eindrucksvoll
und tragisch zugleich zeigt, haben die Kolonialméchte rechtzeitig einheimi-
sche Eliten in den Kolonien ausgebildet (vgl. Fanon 1963: 206-248). Diese

78

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

Eliten tibten ihre neu erworbene Macht in aller Regel auch im Sinne der ehe-
maligen Kolonialherrscher aus und zementierten somit mehr oder weniger den
kolonialen Status Quo. Man konnte diese Praxis durchaus als eine raffinierte
und verfeinerte Spielart der britischen ,,indirect rule” der Kolonialzeit verste-
hen. In diesem Zusammenhang entfaltet der Begriff ,,Post-Kolonialismus*
seine weitreichendste Bedeutung, da er die Ubernahme der kolonialen Struk-
turen in die Zeit nach der Dekolonisierung genauso kritisiert, wie er dazu auf-
ruft, bei koloniale und nachkoloniale Zeit als ein Kontinuum, als miteinander
verbunden und als sich gegenseitig beeinflussend zu betrachten. Die Analyse
dieser Verhiltnisse, der Strukturen und Prozesse der postkolonialen Zeit, ist
ein Schwerpunkt postkolonialer Studien (vgl. Said 1993, 1994 und Spivak
1990).

Ein weiterer Schwerpunkt liegt in der Beobachtung und Analyse der Mi-
grationen aus den ehemaligen Kolonien in die fritheren Kolonialzentren, nach
Europa und Nordamerika. Das Interesse der Kritiker gilt hier insbesondere
dem Zusammenleben der Einwanderer mit der Ursprungsbevilkerung — den
neuen Eingeborenen, wenn man so will. Das Hauptaugenmerk scheinen die
postkolonialen Kritiker dabei auf sprachliche Aspekte zu legen. Das verwun-
dert nicht weiter, wenn man sich ein zentrales Zitat bei Frantz Fanon in Erin-
nerung ruft: ,,Sprechen heiflt imstande sein, sich einer bestimmten Syntax zu
bedienen, iiber die Morphologie dieser oder jener Sprache zu verfligen, vor
allem aber, eine Kultur auf sich zu nehmen, die Last einer Zivilisation zu tra-
gen® (1985: 14). Fiir Kritiker der postkolonialen Bedingungen geht es also
darum, wer wann wo sprechen darf. Es geht aber vor allem darum, wie etwas
gesagt wird, d.h. in welcher Sprache. Die politische Komponente in der Arbeit
von Kritikern wie Bhabha und Appadurai besteht darin, neben den Stimmen
der ehemaligen Kolonialherrscher auch den ehemaligen kolonialen Subjekten
eine Stimme zu geben und gleichzeitig diesen Stimmen auch Gehor zu ver-
schaffen (vgl. Appadurai 1990, 1991, 1995 und Bhabha 1994). Unter diesem
Gesichtspunkt ist es nicht weiter verwunderlich, dass sich das Hauptaugen-
merk vor allem in den englisch-sprachigen postcolonial studies auf die Lite-
ratur gerichtet hat. Insbesondere die sogenannten diasporic literatures erleb-
ten dort in den vergangenen zwanzig Jahren ein nie dagewesenes Interesse. Im
deutschsprachigen Raum sind in jiingster Zeit unter anderen die Werke von
Zafer Senocak, Sevgi Ozdamar oder Feridun Zaimoglu erwihnenswert, deren
Arbeiten sicherlich als diasporische Literatur verstanden werden konnen (vgl.
Senocak 1993; Ozdamar 1998; Zaimoglu 1996, 1997, 1998, 2000). Allerdings
ist es in Deutschland noch ein recht junges literarisches Pflanzchen, das da
heranwichst, und es bleibt abzuwarten wie es in den nichsten Jahren gedeihen
wird.

Hauptsachlich waren die oben skizzierten Entwicklungen bis vor kurzer
Zeit auf die ehemaligen Kolonialméchte und Kolonien selbst beschrankt — al-
so auf Frankreich und den nordafrikanischen Raum, GrofBbritannien und vor
allem den indischen Subkontinent, und in gewissem MafBe auch auf Spanien
und Mittel- und Siidamerika. Mit ihrer Anthologie The Imperialist Imaginati-

79

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

on haben Sara Friedrichsmeyer, Sara Lennox und Susanne Zantop jedoch vor
kurzem den erfolgreichen Versuch gewagt, postkoloniale Theorien auch im
deutschen Kontext anzuwenden (Friedrichmeyer/Lennox/Zantop 1998).

Friedrichsmeyer, Lennox, und Zantop vertreten dabei die These, dass in
Deutschland — trotz der recht kurzen Kolonialzeit von 1884-1919 — koloniales
Denken bis heute gesellschaftliche Diskurse zu wichtigen Teilen mitbestimmt
(Friedrichsmeyer/Lennox/Zantop 1998a: 3). Ihre Anthologie steht dabei ganz
im Zeichen des postkolonialen Hangs, dem geschriebenen und gesprochenen
Wort eine grofle Bedeutung beizumessen. Dabei kommt dem symbolischen
Kolonialismus in Deutschland vielleicht eine noch groflere Bedeutung zu als
in anderen Léndern: Weil die koloniale Realitdt in Deutschland relativ kurz
und unbedeutend war, gab es in der Tat wenig koloniale Praxis, dafiir aber ein
umso ausgeprigteres koloniales Denken — Deutsche Autoren mussten meist
mit einem fiktiven, einem symbolischen Kolonialismus vorlieb nehmen, da
eine koloniale Praxis als Stimulanz kaum vorhanden war. Konsequenterweise
sprechen Friedrichsmeyer, Lennox und Zantop in ihrer Anthologie dann auch
von der imperialen /magination — der imperialen Vorstellung. Indem er die
Kontinuitdt zwischen vor-kolonialer, kolonialer und nach-kolonialer Zeit un-
terstreicht, trifft dieser Titel genau ins Zentrum einer historischen und gegen-
wirtigen Kritik aus einer postkolonialen Perspektive.

Unter anderem enthilt die Anthologie einen Artikel der Germanistin Nina
Berman, in dem sie den Einfluss orientalistischer Vorstellungen auf den Ori-
entzyklus von Karl May untersucht (Berman 1998). Die sieben Bénde dieses
Orientzyklus erzdhlen eine Detektivgeschichte aus der Perspektive eines deut-
schen Ich-Erzihlers, dessen Name als ,,Kara Ben Nemsi Effendi® arabisiert
und exotisiert wurde. Er ist der Prototyp eines europiischen Kolonialherren,
doch fiir einen Deutschen ist dieser Status eher ein virtueller, der keine Ent-
sprechung in einer kolonialen Realitdt hatte. In Mays Geschichte versammelt
Kara Ben Nemsi eine Gruppe von orientalischen Gefédhrten um sich, mit de-
nen er den Kopf einer Bande von Verschworern, den ,,Schut®, verfolgt. Die
Jagd geht durch das gesamte osmanische Reich — von Algerien {iber Anatolien
und Kurdistan bis in den Balkan (ebd.: 55).

Ich will hier das Augenmerk auf das Ende von Mays Erzdhlung lenken:
Nach der erfolgreichen Jagd — der Schut stiirzt sich mitsamt seinem Pferd in
einen Abgrund — kehren alle Gefdhrten in ihre jeweilige Heimat zurtick. Die-
ses Ende der Geschichte deutet auf sehr bestimmte Vorstellungen von kultu-
reller Differenz hin: Die Protagonisten des Stiicks sind kulturell einfach zu
verschieden, als dass sie auBlerhalb ihres eigenen kulturellen Raumes leben
konnten. Es ist daher besser fiir sie selbst, in ihre Heimat zuriickzukehren.
Raum, Zeit, und soziales Umfeld sind untrennbar miteinander verwoben und
konnen nur um den Preis der volligen Entwurzelung und der Aufgabe der ei-
genen Kultur voneinander geschieden werden. Dabei vermischt sich hier das
May’sche Bild von Kultur mit orientalistischen Vorstellungen. Denn die Un-
terscheidung von homogenen Kulturrdumen dient ja vor allem der Demon-
stration westlicher, europiischer, und hier vor allem der deutschen Uberle-

80

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

genheit gegentiiber anderen Kulturen. Edward Saids Kritik der westlichen, ori-
entalistischen Bilder lésst sich ohne weiteres auf die Vorstellungen Karl Mays
in seinem Orientzyklus anwenden (vgl. Said 1993). Wéhrend Kara Ben Nemsi
als Deutscher stets den Geboten der Ratio folgt, hat er eigentlich nur ein Pro-
blem: Seine orientalischen Gefdhrten durchkreuzen seine genialen Pldne ein
ums andere Mal mit ihren irrationalen, gefiihlsbetonten Handlungen, die sich
eben nicht den europdischen Geboten des rationalen Handelns unterwerfen. In
der Tat konnen sie sich dieser Rationalitdt gar nicht unterwerfen, da sie aus
einem anderen Kulturkreis kommen. Summa summarum ist das May’sche
Kulturbild also eines, das zwar die Verschiedenheit der Kulturen durchaus
zelebriert, sie aber gleichzeitig auch in alle Ewigkeit festschreibt. Die Kul-
turanthropologin Verena Stolcke hat vor einiger Zeit auf eindrucksvolle Art
und Weise herausgearbeitet, welche Auswirkungen ein solcher kultureller
Fundamentalismus im heutigen Europa hat (vgl. Stolcke 1995).

Es diirfte klar sein, welche Auswirkungen eine derartige Vorstellung von
Kultur fiir Immigranten in Deutschland hat. Eine Gesellschaft, die sich nach
wie vor einem starren und essentialistischen Kulturbild verpflichtet sieht, ist
schlicht nicht in der Lage, mit der kulturellen Vielschichtigkeit von Immigra-
tion umzugehen. Auf der Basis solch orientalistischer und kultur-fundamen-
talistischer Vorstellungen muss jede Auseinandersetzung mit diesem Thema
scheitern.

Wihrend die Urspriinge und fortdauernde Existenz von orientalistischen
und postkolonialen Zustdnden in Deutschland also nun nachgezeichnet sind,
habe ich den Grund fiir die Renaissance eines solchen, von Stolcke und ande-
ren beobachteten kulturellen Fundamentalismus noch nicht néher erldutert. Im
folgenden will ich daher erdrtern, welche Funktion Vorstellungen von kultu-
reller Differenz heute in Deutschland haben und worin die Probleme bestehen,
mit denen Immigranten und Auslidnder als Folge dieser Differenz konfrontiert
sind.

Kulturelle Differenz

Im deutschen Diskurs der sogenannten Auslanderproblematik werden immer
wieder Stimmen laut, die nach mehr Integration, gelegentlich auch nach As-
similation, der Immigranten rufen. Diese Stimmen verlangen also — anders
gesagt — nach einer Verringerung der kulturellen Differenz zwischen den Im-
migranten und der etablierten Bevolkerung. Es ist in diesem Zusammenhang
scheinbar immer von vorn herein klar, dass die Immigranten eine Bringschuld
zu leisten haben. Das heiflt, Anpassungen werden stets von den Immigranten,
aber nie von der etablierten Bevolkerung verlangt. Dabei wird der Raum, den
diese Anspriiche eréffnen, mit den verschiedensten Inhalten gefiillt. Manch-
mal fixieren sich diese Anspriiche auf das Erlernen der deutschen Sprache,
wie wir es als Element in der jiingsten Debatte um eine Erleichterung der Ein-
bilirgerung von Immigranten gesechen haben. Diese Fixierung scheint mir eng

81

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

verkniipft mit dem oben genannten Zitat Frantz Fanons tiber Funktion und
Macht der Sprache.

Ein weiteres Beispiel lieferte der Fall von Fereshda Ludin, die als Grund-
schullehrerin vor der Klasse ein Kopftuch tragen wollte. Offenbar war das
Kopftuch von Frau Ludin eine zu grof3e Bedrohung fiir die vielbeschworene
deutsche Zivilgesellschaft, als dass man sie damit auf baden-wiirttem-
bergische Kinder loslassen konnte.

Im Fall der Sprachpriifung fuir die Einbiirgerung wie im Fall von Frau Lu-
dins Kopftuch erscheinen mir die Begriindungen fiir die Notwendigkeit sol-
cher Konformitétsbeweise recht fadenscheinig und vorgeschoben. Wer, bitte
schon, sollte diese Sprachpriifung durchfithren und was sollte dort getestet
werden? Und welchen dauerhaften Schaden wiirden Grundschiiler davon tra-
gen wenn ihre Lehrerin ein Kopftuch tragt?

Meiner Ansicht nach geht es in diesen Debatten nicht darum, bestimmte
Vorstellungen von Integration oder Assimilation durchzusetzen. Solche und
vergleichbare Fille, wie zum Beispiel die unselige Unterschriftenaktion der
CDU/CSU gegen den Doppelpass vor der Landtagswahl in Hessen 1999, sind
fiir die deutsche Mehrheitsgesellschaft notwendige und willkommene Gele-
genheiten, um sich der eigenen kulturellen Werte zu versichern. In Wahrheit
sind also die Anspriiche an die Immigranten, sich in deutsche Gartenzwerge
zu verwandeln, mehr an die Deutschen selbst gerichtet (vgl. Bausinger 2000).
Die Deutschen konnen sich mit solchen Forderungen immer wieder ihrer ei-
genen, kollektiven Identitét als Nation versichern. Man kann es auch in einer
Lacan’schen Terminologie ausdriicken: Die Immigranten in Deutschland, die
Anderen also, dienen als willkommene symbolische Projektionsflachen, um
sich des kollektiven Selbst bewusst zu werden, es zu definieren und zu besti-
tigen. Die kulturelle Differenz dient dabei als Mittel zum Zweck: Nur wenn
die kulturelle Differenz zwischen Immigranten und etablierter, sich-deutsch-
fiihlender Bevolkerung immer wieder herausgestrichen wird, kann dieses
kollektive Selbst erhalten werden. Das Uberleben dieses kollektiven Selbst
scheint somit untrennbar mit der Fortexistenz eines ebensolchen kollektiven
Anderen verwoben. Ein Verschwinden dieses Anderen wiirde notwendiger-
weise auch das Selbst bis ins Mark erschiittern.

Der Unterschied zwischen der kolonialen und der postkolonialen Zeit ist
damit nur noch ein rdumlicher: Wihrend des Kolonialismus fanden die Kolo-
nialherren und auch die Mochtegern-Kolonialisten wie zum Beispiel Karl
May dieses zur Bestitigung des Selbst notwendige Andere noch in den Kolo-
nien. Heute, in der postkolonialen Zeitrechnung, finden die Deutschen dieses
Andere in ihrem eigenen Land. Die Symbolik des Anderen wird nun durch die
reale Prasenz von Immigranten in Deutschland mit Leben gefiillt.

So verstanden ist der Postkolonialismus also in der Gestalt von Immi-
granten nach Deutschland gekommen und hat es sich seit fiinfzig Jahren hier
gemiitlich gemacht. Obwohl die kolonialen européischen Reiche lingst an ih-
ren eigenen Widerspriichen zerbrochen sind, lebt mit der Immigration das
koloniale Denken in der symbolischen Ordnung vieler Europder und Deut-

82

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

schen fort. Dieses Denken benétigt offensichtlich keine Kolonialreiche fiir
seine Fortexistenz — es reicht aus, das Andere, die Anderen, die Immigranten
im eigenen Land zu haben.

Welche Anstrengungen diese Immigranten und deren Nachkommen unter-
nehmen, um sich in ihrer neuen Heimat wohl zu fiihlen, ist dabei vollig irrele-
vant. Im Gegenteil: Je differenter die Immigranten bleiben, desto sicherer
fithlen sich die Deutschen in ihrer Identitit. Mogliche Anstrengungen zur In-
tegration seitens der Immigranten konnen dabei nur stéren. Aus dieser Per-
spektive betrachtet wird die wahre Funktion der vollig tiberzogenen Forde-
rungen nach Integration und Assimilation der Eingewanderten recht deutlich.
Es ist eben kein Zufall, dass diese Forderungen so unmdéglich zu erfiillen sind,
sondern bewusst so gewollt: Indem die Messlatte fiir Integration und Assimi-
lation unerfiillbar hoch gelegt wird, bleibt die Differenz zwischen Eingebore-
nen und Immigranten zumindest in der Imagination erhalten. Als Resultat die-
ses Diskurses sind dann klar abgegrenzte und homogene Kulturrdume zu ,,be-
wundern®.

Diese Bedingungen im diskursiven Feld der Immigration in Deutschland
stellen die Einwanderer vor die Aufgabe, jenseits dieser vom nationalen Dis-
kurs homogenisierten Rdume Felder zu finden, die eine offenere Formulierung
von Identitdt zulassen. Viele von ihnen haben erfahren, dass es wenig hilft,
sich auf tiberkommene Verhaltensmuster zu berufen, die oft von ihnen erwar-
tet werden. Damit bestétigen sie ja nur die Differenz. Ein vollstindige Assi-
milation ist ebenfalls unmdglich, selbst wenn mancher Immigrant sie viel-
leicht anstrebt, denn die Anspriiche der Deutschen an die Immigranten sind
aberwitzig und voéllig iiberzogen — gerade eben um die Andersheit der Immi-
granten fortzuschreiben. Interessanterweise handelt es sich bei dem Bild, das
den Immigranten als das ideale Ziel ihrer (von den deutschen Eingeborenen
gewiinschten) Integration vorgehalten wird eindeutig um eine Identitatsfikti-
on. Keineswegs entspricht dieses Bild den gelebten Realitdten, denn gemessen
daran wiirde auch kein eingeborener Deutscher die Priifung bestehen und als
wirklich integriert gelten.

Die Immigranten selbst miissen, wie gesagt, andere Wege gehen, um sich
Réaume fiir bedeutungsvolle Identititen zu erschlieBen. Das folgende Beispiel
soll einen der vielfdltigen Wege aufzeigen, die Migranten zu diesem Zweck
gewihlt haben. Ich werde hier das Beispiel von Cem Ozdemir referieren, der
aus seiner Zeit als Abgeordneter von Biindnis 90/Die Griinen im Bundestag
einem breiten Publikum — auch und gerade unter den deutschen Eingeborenen
— bekannt ist. Am Ende dieses Weges steht in diesem Beispiel dann eine Sub-
jektivitat, die auf sehr interessante Weise zustande kommt.

83

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Cem Ozdemir — ein biographisches Fallbeispiel

Cem Ozdemir ist Schwabe, Tiirke oder Deutscher — méglicherweise aber auch
alles auf einmal. Dariiber hinaus safl er von 1994 bis 2002 als Abgeordneter
fiir Biindnis 90/Die Griinen im deutschen Bundestag. Tatsichlich war Ozde-
mir, als er 1994 zum ersten Mal gewihlt wurde, der erste sogenannte deutsch-
tiirkische Abgeordnete im Bundestag. Und obwohl ihm seit damals noch wei-
tere deutsch-tiirkische Abgeordnete nachgefolgt sind, blieb er der bekannteste
und prominenteste unter ihnen. Sicherlich auch inspiriert durch diese Promi-
nenz hat er trotz seiner erst 37 Jahre bereits eine Autobiographie verdffent-
licht.

Im folgenden will ich nun diese Autobiographie untersuchen und heraus-
arbeiten, wie Ozdemir seine verschiedenen Identititen formuliert und mitein-
ander in Einklang bringt. Anders formuliert will ich untersuchen, wie Cem
Ozdemir diverse Identifikationsebenen fiir die Produktion einer eigenen Sub-
jektivitat nutzt.

Ozdemirs Buch triigt den Titel Ich bin Inlinder — ein anatolischer Schwa-
be im Bundestag (Ozdemir 1997). Schon diese Aussage des Titels zeigt, wo-
hin die Reise geht: Durch das Wortspiel mit dem allseits bekannten Terminus
Ausléinder, den Ozdemir mit dem neuen Prifix In- versieht, bricht er die ho-
mogenisierenden Tendenzen in Debatten um Auslidnder, Immigration, und
kulturelle Differenz auf. Ich werde diesen Punkt spéater nochmals aufgreifen.

Zuniichst ist es hilfreich, wenn wir uns Ozdemirs Erzihlung mit etwas Ab-
stand betrachten, um einiges iiber ihren Zweck zu erfahren. Das Buch ist in
zwei stilistisch grundverschiedene Teile unterteilt. Im ersten Teil schildert
Ozdemir seine Kindheit und Jugend in Bad Urach (ebd.: 9-71). Er beschreibt
diese Zeit als eine sehr schone, wohlbehiitete Kindheit in der er als Schwabe
aufwuchs — trotz der tiirkischen Herkunft seiner Eltern. Nur selten warfen ras-
sistische oder xenophobe Erlebnisse kleinere Schatten auf diese ansonsten
gliicklichen Kindstage.

Im zweiten Teil des Buchs dndern sich Stil und Inhalt der Erzdhlung dann
merklich. Ozdemir beschreibt hier sein Leben als Politiker bei den Griinen
(ebd.: 72-284). Hier erldutert er unter anderem den Einfluss, den Debatten
iiber ethnische Zuschreibungen in Deutschland auf ihn selbst und seine Positi-
on in der Griinen-Partei hatten. Da sich diese Debatten auf nationaler Ebene
abspielen, entfernt sich Ozdemir von der regionalen, schwibischen Ebene, auf
der der erste Teil basiert. Ich will nun den Faden von Ozdemirs Erzihlung an
der Stelle aufnehmen, als er gerade dabei ist, sich fiir den Umweltschutz und
die Politik im allgemeinen zu interessieren.

84

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

Der Politiker

Ozdemirs Engagement bei den Griinen entwickelte sich aus seinem jugendli-
chen Interesse fiir den Umweltschutz (ebd.: 44-48). Zu dieser Zeit — in den
spiten 1970ern — begannen die Umweltschutzbewegung und die Griinen gera-
de in Deutschland FuB zu fassen. Ozdemir wurde wohl vor allem vom Radi-
kalismus, mit dem die Griinen ihre umweltpolitischen Themen vertraten, an-
gezogen. Er selbst bezeichnet sich in der Biographie zu dieser Zeit als {iber-
zeugten ,,Fundi“. Er engagierte sich zundchst in seiner Heimatstadt Bad Urach
fiir den Umweltschutz und kam erst nach und nach mit den Griinen in Reut-
lingen, der nichsten Stadt mit einem Kreisverband der Partei, in Beriihrung
(ebd.: 50-51).

Es ist wichtig zu betonen, dass Ozdemir nicht {iber die Multikultischiene
zu den Griinen kam, sondern iiber sein Engagement fiir die Umwelt. Er inter-
essierte sich zu Beginn wenig fiir die griinen Positionen in Auslédnder- und
Immigrationsfragen. Erst sehr viel spiter wurde er mehr oder weniger ge-
zwungen, der Experte seiner Partei auf diesem Gebiet zu werden.

Tatsichlich wurde Ozdemir durch ein recht negatives Erlebnis auf die
Multikultischiene gebracht (ebd.: 113-126). 1994 war er der aussichtsreichere
von zwei Bewerbern auf einen sicheren Listenplatz fiir die Bundestagswahl im
Wahlkreis Tiibingen. Sein Rivale setzte jedoch recht geschickt das Mittel des
Rufmords ein, um Ozdemir bei den Mitgliedern des Tiibinger Wahlkreises zu
diskreditieren. Er wurde wahlweise als Kollaborateur des tiirkischen Geheim-
diensts, als Mitglied der PKK, oder als Sympathisant der Alevis dargestellt.
Das Resultat war, dass Ozdemir gegen seinen Mitbewerber die interne Wahl
verlor. Er musste schlieBlich nach Ludwigsburg ausweichen, wo er mit offe-
nen Armen empfangen wurde (ebd.: 127).

Dieses Erlebnis machte es fiir Ozdemir sehr deutlich, dass er als Deutsch-
Tiirke wahrgenommen wurde und dass ihn diese ethnische Zuschreibung in-
teressant machte. Besonders in den ersten Monaten seiner Zeit in Bonn war
das Medieninteresse am | tiirkischen Abgeordneten Cem Ozdemir* gewaltig.
Als erster Deutsch-Tiirke im Parlament wurde er als eine Raritdt betrachtet
und wie ein Wanderpokal von Medienanstalt zu Medienanstalt weitergereicht
(ebd.: 132-139).

Insbesondere die tiirkischsprachige Presse in Deutschland feierte Ozde-
mirs Wahl als einen groBartigen Erfolg (ebd.: 210-221). Jedoch hatte gerade
dieser Teil der Presse Verstindnisprobleme mit Ozdemirs Positionen, was an
der immer noch sehr starken Dominanz der Tiirkei in diesen Medien, wie z.B.
der kemalistisch orientierten sowie staats- und militdrnahen Zeitung Hiirriyet,
lag. Durch seine hiufigen Hinweise auf Menschenrechtsverletzungen und die
Rolle des tiirkischen Militéirs in der dortigen Politik wurde Ozdemir in diesen
Presseorganen sehr schnell zum Verrdter und Erzfeind. Dariiber hinaus
mochte dieser Teil der Presse es ganz und gar nicht, dass Ozdemir die
Deutsch-Tiirken wiederholt dazu aufrief, sich in ihrer neuen Heimat zu enga-
gieren, die Staatsbiirgerschaft anzunehmen und sich so einzumischen, wie er

85

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

es getan hatte. Angesichts dieser Aussagen stempelten diese tiirkischsprachi-
gen Medien in Deutschland, Hiirriyet vorneweg, zum Verrdter an der tiirki-
schen Sache — was immer sie darunter auch verstehen mochten.

Ahnlich gelagert war Cem Ozdemirs Verhiltnis zur deutschen Presse. Die
deutschen Medien schienen nicht zu begreifen, dass er im deutschen Bundes-
tag saB. Er musste wiederholt die Frage beantworten: ,,Ja, Herr Ozdemir, was
sind Sie denn jetzt, sind Sie mehr Tiirke oder mehr Deutscher?* (ebd.: 9). Um
auf solche Fragen eine Antwort geben zu kénnen, musste Ozdemir eine Stra-
tegie entwickeln. Er musste sich damit auseinandersetzen, dass er aufgrund
der Herkunft seiner Eltern anders war. Als Politiker musste er kurze und grif-
fige Antworten parat haben, um Fragen wie diese parieren und gleichzeitig
seine Ziele und Vorstellungen vermitteln zu konnen. Er erldutert diesen
Denkprozess in der Einleitung seiner Biographie in folgendem Zitat:

,lch mufite selbst lange Zeit tiberlegen. Irgendwann hie3 es im Freundeskreis ein-
mal: Der Cem, der ist ,Zufalls-Tiirke‘. Wie wire einer, der als ,richtiger Tiirke
durchginge? (...) Bei einer Podiumsdiskussion wendete sich der CSU-Politiker und
chemalige Bonner Staatssekretir Eduard Lintner einmal mit den Worten an mich:
,Ihre Landsleute..., und wollte zu einer Ausfithrung iiber die Tiirken in der Bundes-
republik anheben. Mein Einwurf: ,Sie sind mein Landsmann, Herr Lintner, sorgte
fiir eine gewisse Verwirrung im Ausdruck meines Mit-Diskutanten. (...)

Dabei war diese Frage fiir mich nie ein Thema gewesen. Was bin ich? Sie erinnern
sich an die Sendung aus der geruhsamen Zeit des Monopols der Offentlich-
Rechtlichen? (...) Wer sind sie? Gestatten, Ozdemir, Diplom-Sozialpadagoge, gebo-
ren in Bad Urach, wohnhaft in Ludwigsburg, Mitglied des Deutschen Bundestages
fiir Biindnis 90/Die Griinen. Reicht nicht?

Ich bin deutscher Staatsbiirger tiirkischer Herkunft. Das Schwibische ist mir noch
ndher als das Deutsche, und mit der tiirkischen Herkunft ist es ebenfalls so einfach
nicht. Auch ,Einwanderer‘, die nach dem Wérterbuch der fortschrittlichsten Multi-
kulturalisten vermeintlich korrekte Bezeichnung, trifft den Kern nicht. Ich bin zwar
gut zu Ful}, aber ich bin nie eingewandert, sondern hier geboren. Langsam kristalli-
sierte sich als Antwort auf die Identifikationsfrage dann der ,tlirkische Schwabe*
heraus. Aber ,Tiirke‘ war auch in dieser Kombination nicht passend. (...) Ich komme
von der Schwibischen Alb. Also schien mir schlieBlich ,anatolischer Schwabe“ die
treffendste Beschreibung® (Ozdemir 1997: 9-11).

Dies scheint mir ein Beispiel fiir eine recht komplizierte Identitdtsfindung.
Aber warum so kompliziert? Warum macht sich Ozdemir die ausfiihrliche
Miihe den eher ungewohnten und ungebrduchlichen Terminus des ,,anatoli-
schen Schwaben® zu entwickeln? Ein genauerer Blick auf die Terminologie
scheint mir angebracht, um Licht in dieses Dunkel zu bringen.

Deutsch-Tiirke oder anatolischer Schwabe?

Um die Gruppe, um die es hier geht, zu bezeichnen, ist heute der Terminus
,.Deutsch-Tiirken® weit verbreitet. Manchmal werden die beiden Elemente
auch in umgekehrter Reihenfolge zusammengefiigt — als Tirkisch-Deutsche.
Abgesehen von solchen kleineren Variationen hat der Terminus allerdings ei-

86

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

ne weitreichende Akzeptanz gefunden — sowohl in der wissenschaftlichen Li-
teratur als auch im téglichen Gebrauch (vgl. Caglar 1994, 1997). Dabei hat
Ayse Caglar den Begriff zunéchst in der wissenschaftlichen Literatur hoffahig
gemacht (Caglar 1994) und ihn etwas spéter in deutlichen Worten als ein typi-
sches Beispiel fiir kulturelle Hybriditdt und Bindestrichidentitdten kritisiert
(Caglar 1997).

Wie das Zitat oben gezeigt hat, folgt Cem Ozdemir diesem Brauch jedoch
nicht. Statt deutsche und tiirkische Elemente seiner Identitdt in dem Begriff
,Deutsch-Tirken” als eine Art Klammer zusammenzufassen, transponiert er
seine Identitdtsfindung auf die regionale Ebene. Als anatolischer Schwabe
kommuniziert Ozdemir klar seine personliche Wahl: Das Nomen ,,Schwabe*
symbolisiert seine Zugehorigkeit zu dieser Region; das Adjektiv ,,anatolisch*
qualifiziert und kompliziert diese Wahl, indem es seinen familidren Wurzeln
Rechnung trégt.

Dies ist selbstverstindlich keine reine Frage der Terminologie. Vielmehr
haben die Termini, die in diesem Kontext verwendet werden, weitreichende
Konsequenzen. Dabei liegt der Unterschied zwischen dem {iiblichen Terminus
,Deutsch-Tiirke™ und dem eher ungewo6hnlichen des ,,anatolischen Schwa-
ben‘ auf zwei Ebenen.

Zunichst vermittelt der Begriff ,,Deutsch-Tiirke* ganz spezifische Vor-
stellungen davon, was es heil3it, deutsch oder tiirkisch zu sein. Oberflachlich
betrachtet, deutet der Begriff auf Offenheit, Flexibilitdt, und Variabilitét hin,
doch tatsdchlich beruht der Begriff auf zwei zusammengewiirfelten Elemen-
ten, die essentialistisch und homogenisierend in Bezug auf Identitdt und Kul-
tur sind. ,,Deutsch-Tiirke* bricht nicht mit diskursiven Praktiken, die das An-
derssein betonen, indem sie darauf verweisen, was es bedeutet, Deutscher
oder Tiirke zu sein. Der Terminus schreibt die Grenzen kultureller Identitét
fest und durch seinen Gebrauch werden diese Grenzen bestitigt (vgl. Caglar
1997). In klarem Gegensatz dazu vermeidet Ozdemirs Begriff des ,,anatoli-
schen Schwaben® diese essentialistische Grenzziehung um den Deutschen mit
tirkischer Herkuntft.

Zum Zweiten ist ,,Deutsch-Tiirke* eine der zuletzt viel gepriesenen Binde-
strichidentitdten. Damit wird keine klare Aussage vermittelt, wo der Bezeich-
nete seine Zugehorigkeit verankert. Es ist in der Tat das Fehlen einer solchen
Aussage, das den Begriff tiberhaupt erst wertvoll macht. Wiirde der Terminus
diese Aussage treffen, wiirden wir ihn als durch und durch essentialistisch be-
trachten. In seiner Bedeutung fiihrt der Begriff also auf kulturelle Hybriditét
und In-betweenness hin — zwei der gingigsten Mode- und Schlagworte in
kulturwissenschaftlichen Debatten der 1990er Jahre. Fiir Cem Ozdemir selbst
scheint der Begriff allerdings seinen Zweck nicht zu erfiillen. Insbesondere
das Fehlen einer klaren Aussage der Zugehorigkeit und seine Offenheit ma-
chen den Begriff fiir Ozdemir wertlos und veranlassen ihn, eine andere Wahl
zu treffen. Im Gegensatz zum Deutsch-Tiirken 16st der Begriff anatolischer
Schwabe fiir Ozdemir den Konflikt: Der Terminus kommuniziert gleichzeitig
seine klare Zugehorigkeit zur deutschen Gesellschaft und erlaubt es ihm — als

87

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Anhang sozusagen — auf seine spezifische Familiensituation hinzuweisen.
Schwabe zu sein ist sicherlich eine sehr eigenartige Form ein Deutscher zu
sein — aber selbst die deutschtiimlichsten Nationalisten konnen kaum etwas
dagegen haben. Dariiber hinaus kommuniziert der Terminus Ozdemirs fami-
lidre Wurzeln in Anatolien.

Mit dem Begriff des anatolischen Schwaben vermeidet Cem Ozdemir also
die Sprache des dominanten gesellschaftlichen Diskurses in Deutschland {iber
Immigranten und Auslédnder. Indem er den essentialistischen Fragen aus-
weicht, ob er denn nun Deutscher oder Tiirke sei, vermeidet er es gleichzeitig,
dass das kolonialistische Bild des ewigen Anderen — des Tiirken — auf ihn
projiziert werden kann. Seine Strategie der Identitdtsfindung ist dabei beson-
ders geschickt weil sie zwei sehr verschiedene Ziele auf einmal erreicht.

Zuniichst gewinnt Ozdemir durch die Vermeidung der Begrifflichkeiten
des dominanten Diskurses ein wertvolles MaB an Freiraum zur Suche nach ei-
genen Identitdten, das er innerhalb des dominanten Diskurses niemals haben
wiirde. AuBlerdem verankert er seine Identitét auf regionaler Ebene. Das heifit,
er definiert seine Identitdt auf einem Gebiet, das politisch wenig umkampft ist
—um Schwabe zu sein braucht man schlielich keinen Pass und auch Anatoli-
en ist ein recht dehnbarer Begriff.

Als anatolischer Schwabe hat sich Cem Ozdemir also eine Basis geschaf-
fen, die fest auf dem Fundament einer regionalen Identitdtsfindung ruht. Die-
ses Fundament ergéinzt er nun mit einem weiteren Element — dem des sozial
und 6konomisch mobilen Aufsteigers. Man konnte auch sagen: dem des Cy-
ber-Okos.

Der Cyber-Oko

Ozdemirs Bekenntnis zu einer schwibischen und anatolischen Identitit kénnte
durchaus als Hinwendung zum Kleinen, Ortlichen, Lindlichen und damit zur
reinen Tradition verstanden werden. Zu einer Welt also, die sich als aus-
schlieBlich der Tradition, der Geschichte sowie deren Pflege und Erhalt ver-
haftet versteht.

Gleichzeitig dazu stellt Cem Ozdemir sich in seiner Biographie jedoch
auch als sehr aufgeklérter, moderner oder sogar postmoderner Weltbiirger dar,
was ja auch mehr dem Image des Griinen-Politikers entspricht — zumindest in
den letzten Jahren. So ist zum Beispiel der Text seiner Biographie mit Angli-
zismen durchsetzt. Da ist von Qutlaws und Loosern die Rede, wenn es um die
Benachteiligung auslindischer Kinder in deutschen Schulen geht (Ozdemir
1997: 38); die heutige Rave-Generation hort ihre Musik mit 130 beats per mi-
nute (ebd.: 92); und immer wieder verwendet Ozdemir das englische Commu-
nity wenn es um halb-ironische, halb-ernste Kommentare zum Zusammenhalt
der Einwanderer untereinander geht (ebd.: 73 und 103).

Mit diesem Stil portritiert Ozdemir sich als Mann auf der Hohe der Zeit,
der durchaus weil3, was abgeht im global village. Es ist interessant, dass dieser

88

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

hypermoderne Stil allerdings hauptséchlich im zweiten Teil seiner Biographie
vorherrscht. Im ersten Teil, wo es mehr um Ozdemirs schwibische Kindheit
geht, ist der Stil merklich gesetzter und konservativer. Auch sprachlich unter-
scheiden sich die beiden Teile also stark voneinander.

Zu Zeiten als Cem Ozdemir noch dem Bundestag angehorte, wurde das
Bild vom jungen, dynamischen Aufsteiger durch seine Website als Abgeord-
neter komplettiert (www.oezdemir.de). Der Website ist allerdings seit der An-
kiindigung Ozdemirs im Juli 2002, nicht mehr fiir den Bundestag zu kandidie-
ren, erst einmal der Stecker gezogen; derzeit steht dort zu lesen, dass sich eine
neue Site im Aufbau befindet.

Dort fand man — in oft recht selbstironischen Posen — schicke Schwarz-
weil-Bilder des Abgeordneten in modischen An- und Aufziigen neben den fiir
solch eine Website iiblichen Rubriken — eine kurze Biographie, Ozdemirs Re-
den im Bundestag, ein paar Online-Spiele, ein paar politische Grundsatzerkla-
rungen und Informationen zum Wahlkreis Ludwigsburg. All das war in einer
dezenten, weich geténten Schwarzwei3kulisse gehalten, in die in unregelma-
Bigen Abstinden Bildausschnitte eingebunden waren. Als polyglotter Mensch
konnte man die Site wahlweise in Englisch, Deutsch oder Tiirkisch durch-
bléttern.

Alles in allem also eine duBerst professionelle Cyberprésentation oder, wie
der New Economy-Connoisseur sagen wiirde: ein gelungener Webauftritt. Nur
bei einigen ilteren Urlaubsbildern von Ozdemir wurden die schwibischen
Waurzeln wieder sichtbar, und mit einigen Links konnte man sich auf schwébi-
sche Seiten im Internet begeben.

Cem Ozdemirs vergangenheitsbezogene Identifikation mit einer Region
im Kontrast zu diesem sehr zukunftsorientierten Auftreten im zweiten Teil
seiner Biographie und auf seiner Website hat etwas Paradoxes. Ich denke al-
lerdings, dass diese verschiedenen Identifikationsebenen sich ergénzen sollen
und dass die regionale Vergangenheit und die weltménnische Zukunftsorien-
tierung letztlich zwei Seiten derselben Medaille sind. Denn zusammen ge-
nommen produzieren beide fiir Ozdemir eine wertvolle und wichtige Subjek-
tivitdt in der Gegenwart.

Mit dieser Strategie vermeidet es Cem Ozdemir, sich auf die Ebene des
dominanten Auslidnderdiskurses in Deutschland zu begeben und auf dieser
Ebene eine Identitdt zu finden, die seine Subjektivitit definiert. Mit den bei-
den Elementen des Regionalismus — im Europa der Regionen in jiingster Zeit
ja wieder sehr en vogue — und des aufgeklarten Weltbiirgers umgeht er den
dominanten Diskurs und gewinnt dabei Raum und Freiheit fiir eine Subjekti-
vitit jenseits dieses Diskurses. Der dominante Diskurs wiirde ihm eine klare
entweder-oder-Aussage abverlangen, bei der er sich entscheiden miisste, ent-
weder Deutscher zu sein — mit Haut und Haar — oder eben Tiirke. Ozdemir
weigert sich also, in die ihm vom dominanten Diskurs zugedachte Rolle des
Anderen zu schliipfen, in der er der ewige Tiirke wére, der als das Andere in
der deutschen Gesellschaft die deutsche Identitdt durch seine kulturelle Diffe-
renz mitdefiniert. Er weigert sich dariiber hinaus, die Sprache des dominanten

&9

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Diskurses zu {ibernehmen, indem er fiir sich eine neue Wortschépfung bean-
sprucht — die des anatolischen Schwabens. Der Titel seiner Autobiographie
bereitet diese Strategie vor: Indem Ozdemir sich als Inlinder bezeichnet,
bricht er mit dem dominanten Diskurs. Das verlangt in der Folge nach einer
Erlauterung dieses Bruchs. Es erfordert besonders einen Austausch der Ter-
mini des dominanten Diskurses (Ausldnder und Deutsch-Tiirke) durch neue
Begriffe (Inlinder und anatolischer Schwabe). Die (post)koloniale Symbolik
des dominanten Diskurses ist fiir Ozdemir nur ein Hindernis auf dem Weg zu
einer sinnvollen Selbstidentifikation und der darauf fulenden Bildung einer
fiir ihn bedeutungsvollen Subjektivitit.

In diesem Sinne bewegt sich Cem Ozdemir eindeutig jenseits kolonialer
Diskurse und der ihnen inhdrenten symbolischen Logik. Seine Selbstfindung
und seine ethnische Identifikation lassen sich am Ende nicht auf die binére
Logik zwischen Selbst und Anderem reduzieren. Ozdemirs Identifizierung ist
zwar eine Antwort auf den dominanten Diskurs, aber durch sein eigenes Han-
deln geht sie weit tiber die starren, bindren Strukturen dieses diskursiven Felds
hinaus. Cem Ozdemirs Identifikationsebenen spannen den weiten Bogen von
Anatolien bis zur schwibischen Alb und in diesem Sinne ist seine Identitéts-
findung zweifelsohne ein typisch postkolonialer Prozess.

Cem Ozdemir und die schwiibisch-anatolische
Subjektivitit

In all ihrem représentativen und identifikatorischen Facettenreichtum ist Cem
Ozdemirs Subjektivitit sehr postkolonial geprigt. Ozdemir vereint in dieser
Subjektivitit eine ganze Reihe von zum Teil widerspriichlichen Identifikation-
sebenen — regionale, nationale, kosmopolitische und transnationale — wobei er
sich dabei konsequent, geschickt und fintenreich des bindren Gegensatzes von
Moderne und Tradition bedient. Als Politiker und damit als Person des 6ffent-
lichen Lebens in Deutschland muss er das sehr bewusst tun — er muss sich
nicht nur die Identifikationsebenen erarbeiten, sondern sich gleichzeitig auch
immer als 6ffentliche Person auf diesen Ebenen reprisentieren.

Das Besondere dieser Identititsfindung liegt nun darin, dass Ozdemir sei-
ne Subjektivitdt auf recht ungewohnliche Weise erlangt, indem er namlich auf
die Unvollstdndigkeit des gesellschaftlichen Prozesses der Moderne in
Deutschland selbst verweist. Indem er sich selbst als Schwaben — wenn auch
als einen anatolisch geprigten — darstellt, umgeht Ozdemir die modernisti-
schen Anspriiche des deutschen, nationalen Diskurses, die in ihrem absoluten
Charakter fiir ihn, wie fiir jeden anderen auch, unerfiillbar wiren. Ozdemir
richtet sich allerdings nicht einfach im schwébischen Regionalismus gemdit-
lich ein — seine Strategie ist wesentlich subversiver. Durch seine Betonung der
Tradition im schwébischen Regionalismus weist Ozdemir gezielt auf die Un-
vollstindigkeit des deutschen Projekts der Moderne selbst hin und umgeht
gleichzeitig dessen Anspriiche an seine eigene Person, indem er die anatoli-

90

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

sche und schwibische Traditionen miteinander kurzschliet. Mit dieser Stra-
tegie befreit er sich zunéchst von den essentialistischen und homogenisieren-
den Fesseln, die Immigranten als den stereotypen Anderen im nationalen
deutschen Diskurs auferlegt werden. Das Regionale und die damit assoziierte
Betonung von Tradition bieten Ozdemir willkommene Fluchtpunkte fiir eine
neue Basis der Identifikation. Implizit entlarvt er damit natiirlich auch die
Funktion der Integrationsanspriiche an Immigranten in Deutschland als identi-
fikatorische Fiktionen des nationalen Diskurses.

Von einer traditional-regionalen Basis aus baut Ozdemir dann im Weiteren
die Identifikationsebenen auf, die ihn mehr mit der Moderne in Verbindung
bringen. Er re-integriert sich damit natiirlich zum Teil in genau das Feld des
nationalen Diskurses, das er zunichst bewusst umgangen hatte. Allerdings hat
er mit der Einfithrung der schwibischen Komponente die dyadische Hermetik
des nationalen Diskurses zwischen Deutschem und Anderem aufgebrochen
und kann sich mit Hilfe dieses Bruchs nun freier in diesem Diskurs bewegen:
Es bleibt ihm stets die Moglichkeit, auf die regionale Ebene auszuweichen.
Umgekehrt gilt selbstverstindlich das Gleiche: Falls Ozdemir der regionale
Mief zu dick wird, kann er jederzeit auf eine moderne Identifikationsebene
fliechen und sich der Tradition und dem Regionalismus entziehen.

Cem Ozdemir etabliert und erhilt seine Subjektivitit deshalb auch durch-
aus mittels regulativer Mechanismen in Judith Butlers Sinn. Allerdings sieht
die Konstituierung des Subjekts aus der Perspektive des Beispiels von Ozde-
mir ein wenig anders aus: Bei Butler waren es Nietzsches Wille und Freuds
Begehren, die sich selbst die Erfiillung ihrer Ziele verweigerten und damit das
Subjekt als Einheit aufrecht erhielten. In Ozdemirs Fall scheinen wir es nun
mit gleich zwei solcher Kreisldufe zu tun zu haben — einem modernen und ei-
nem traditionellen. Dabei sind beide auf die Fortexistenz des jeweils anderen
angewiesen, um sich selbst zu erhalten. Solange das Begehren nach rein mo-
dernen oder rein traditionellen Identifikationen unerfiillt bleiben, kann Ozde-
mir sich seine Subjektivitit im Spannungsverhiltnis zwischen den beiden
Ebenen bewahren. Diese beiden Kreisldufe sind stark miteinander verwoben
und konstituieren sich wechselseitig. Nur zu analytischen Zwecken stelle ich
sie hier in einer trennenden Reinheit dar, die sie in der gelebten Realitét kei-
neswegs besitzen — auch wenn Cem Ozdemir als Politiker seine Identifikati-
onsstrategien weitgehend bewusst konstruiert.

Mit seiner speziellen Form der Subjektivitit und den ihr zugrunde liegen-
den vielschichtigen Identifikationen kann man Cem Ozdemir mit Sicherheit
nicht als einen Revolutiondr bezeichnen, der dem modernen Imperativ des
cartesianischen Subjekts und der ihm innewohnenden Logik der Rationalitét
in revolutionirer Weise entgegentritt. Ozdemir arrangiert sich eher mit diesen
utopischen Vorstellungen als dass er sich ihnen entgegenstellt. Seine Strategie
verrit grofle Fantasie und viel Gespiir fiir die diskursiven Realitdten. Sie ist
aber vor allem, so scheint es zumindest, eine fiir ihn selbst erfolgreiche Strate-

gie.

91

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Das cartesianische Subjekt selbst, oft implizit als Ideal einer gelungenen
Integration fiir Immigranten dargestellt, erfahrt durch Cem Ozdemir nicht ge-
rade eine Aufwertung. Tatsédchlich also ist der Zustand des cartesianischen
Subjekt-Ideals sogar weitaus kritischer als in den Zitaten von Kristeva und
Simpson zu Beginn dieses Textes deutlich wird: Es stimmt durchaus, dass sei-
ne Majestdt, das Subjekt, sich momentan in einem recht kritischen Zustand
befindet; allerdings deutet Ozdemirs sehr selbstverstindlich wirkender Riick-
griff auf einen alten, regionalen Diskurs darauf hin, dass diese Krise nicht erst
kiirzlich entstanden ist. Vielmehr belegen die Umstdnde in diesem Beispiel,
dass es seit Beginn des Projekts der Moderne in Deutschland weitgehend beim
cartesianischen Ideal geblieben ist. Ob wir die Gegenwart nun als modern,
postmodern, oder hypermodern bezeichnen — die Trdume der Renaissance und
der Aufkldrung von einem Menschen, der primér oder gar ausschlieBlich von
seinem Denken bestimmt ist, werden sich wohl auch in absehbarer Zeit nicht
erfiillen; auch wenn diese Triume aus anderen Griinden — wie z.B. bei Inte-
grationsforderungen an Immigranten heute in Deutschland — als Wiedergénger
ein recht zdhes Ableben fristen.

Zitierte Literatur

Appadurai, Arjun (1990): ,.Disjuncture and Difference in the Global Cultural
Economy“, in: Mike Featherstone (Hg.), Global Culture — Nationalism,
Globalization and Modernity, London/Newbury Park/New Delhi: Sage
Publications, S. 295-310.

Appadurai, Arjun (1991): ,,Global Ethnoscapes. Notes and Queries for a
Transnational Anthropology*, in: Richard G. Fox (Hg.), Recapturing An-
thropology — Working in the Present, Santa Fe: School of American Rese-
arch Press, S. 191-210.

Appadurai, Arjun (1995): ,,The Production of Locality, in: Richard Fardon
(Hg.), Counterworks. Managing the Diversity of Knowledge, London:
Routledge, S. 204-225.

Bausinger, Hermann (2000): Typisch Deutsch — Wie Deutsch sind die Deut-
schen?, Hamburg: C.H. Beck.

Berman, Nina (1998): ,,Orientalism, Imperialism, and Nationalism: Karl
May’s Orientzyklus“, in: Sara Friedrichsmeyer/Sara Lennox, Sa-
ra/Suzanne Zantop (Hg.), The Imperialist Imagination. German Colonia-
lism and Its Legacy, Ann Arbor: The University of Michigan Press, S. 51-
68

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture, New York, London:
Routledge.

Butler, Judith (1993): Bodies that Matter. On the Discursive Limits of ,,Sex ",
New York, London: Routledge.

92

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

Butler, Judith (1997): Excitable Speech. A Politics of the Performative, New
York, London: Routledge.

Butler, Judith (2000a): ,,Subjection, Resistance, Resignification. Between
Freud and Foucault®, in: Walter Brogan/James Risser (Hg.), American
Continental Philosophy. A Reader, Bloomington/Indianapolis: Indiana
University Press, S. 335-351.

Butler, Judith (2000b): Circuits of Bad Conscience: Nietzsche and Freud®, in:
Alan D. Schrift (Hg.), Why Nietzsche Still? Reflections on Drama, Cultu-
re, and Politics, Berkeley, Los Angeles, London: University of California
Press, S. 121-135.

Caglar, Ayse (1994): German Turks in Berlin: Migration and Their Quest for
Social Mobility, Montreal: McGill University, unpublished Ph.D. Disser-
tation.

Caglar, Ayse (1997): ,,Hyphenated Identities and the Limits of ,Culture‘*, in:
Tariq Modood/ Pnina Werbner (Hg.), The Politics of Multiculturalism in
the New Europe: Racism, Identity and Community, London: Zed Books, S.
169-185.

Fanon, Frantz (1981 [1961]): Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Fanon, Frantz (1985 [1952]): Schwarze Haut, weife Masken. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1994): ,,Das Subjekt und die Macht“, in: Dreyfus, Hubert
und Rabinow, Paul (Hg.), Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus
und Hermeneutik, Weinheim: Beltz Athendum, S. 243-261.

Foucault, Michel (1995 [1966]): Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Freud, Sigmund (1953): Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/Main: Fi-
scher.

Freud, Sigmund (1954): Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Frank-
furt/Main: Fischer.

Freud, Sigmund (1961): Die Traumdeutung, Frankfurt/Main: Fischer.

Freud, Sigmund (1967): Gesammelte Werke Bd. XII — Jenseits des Lustprin-
zips und andere Werke aus den Jahren 1920-1924, Frankfurt/Main: Fi-
scher.

Freud, Sigmund (1994): Abrif8 der Psychoanalyse. Einfiihrende Darstellun-
gen, herausgegeben und eingefiihrt von F.-W. Eickhoff, Frankfurt/Main:
Fischer.

Friedrichsmeyer, Sara/Lennox, Sara/Zantop, Suzanne (Hg.) (1998): The Impe-
rialist Imagination. German Colonialism and Its Legacy, Ann Arbor: The
University of Michigan Press.

Friedrichsmeyer, Sara/Lennox, Sara/Zantop, Suzanne (1998a): ,.Introduction®,
in: dies. (Hg.), The Imperialist Imagination. German Colonialism and Its
Legacy, Ann Arbor: The University of Michigan Press, S. 1-32.

Kristeva, Julia (2000): Crisis of the European Subject, New York: Other
Press.

93

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Modood, Tarig/Werbner, Pnina (Hg.) (1997): The Politics of Multiculturalism
in the New Europe: Racism, Identity and Community, London: Zed Books.

Nietzsche, Friedrich (1955): Die Geburt der Tragddie, Stuttgart: Kroner.

Nietzsche, Friedrich (1973 [1873]): ,,Uber Wahrheit und Liige im auBermora-
lischen Sinne®, in: Nietzsche Werke. Kritische Gesammtausgabe, heraus-
gegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 2 (3). Berlin/New
York: Walter de Gruyter, pp. 367-384.

Ozdamar, Emine Sevgi (1998): Mutterzunge, Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Ozdemir, Cem (1997): Ich bin Inlinder — Ein anatolischer Schwabe im Bun-
destag, Miinchen: dtv.

Said, Edward (1993 [1978]): Orientalism, New York: Vintage Books.

Said, Edward (1994): Culture and Imperialism, New York: Vintage Books.

Schrift, Alan D. (Hg.) (2000): Why Nietzsche Still? Reflections on Drama,
Culture, and Politics, Berkeley, Los Angeles, London: University of Cali-
fornia Press.

Senocak, Zafer (1993): Atlas des tropischen Deutschland, Berlin: Babel Ver-
lag.

Simpson, David (2002): Situatedness — Or, Why We Keep Saying Where
We re Coming From, Durham, London: Duke University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The Post-Colonial Studies Reader. Inter-
views, Strategies, Dialogues, New York, London: Routledge.

Stolcke, Verena (1995): ,,Talking Culture — New Boundaries, New Rhetorics
of Exclusion in Europe®, in: Current Anthropology 36, S. 1-24.

Zaimoglu, Feridun (1996): Kanak Sprak. 24 Mif3sténe vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (1997): Abschaum. Die wahre Geschichte von Ertan On-
gun, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (1998): Koppstoff- Kanaka Sprak vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (2000): Liebesmale, scharlachrot, Hamburg: Rotbuch
Verlag.

94

am 14.02.2026, 16:59:04. op:


https://doi.org/10.14361/9783839402290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

