
321

Epilog 

»Der Beobachter, der keine Maschine zur Verfügung 
hat, sieht die diesseitige Hälfte der Ausdehnung der 
Zeit, mit seinen Sinnen, wie man zunächst die Erde als 
Scheibe gesehen hat. Es ist einfach, aus dem Lauf der 
Maschine eine Definition der Dauer abzuleiten. Unter 
der Voraussetzung, dass sie die Reduzierung von t zu 
0 und von 0 zu t ist, können wir sagen: die Dauer ist 
die Verwandlung einer Abfolge in eine Umkehr. Das 
heisst: das Werden eines Gedächtnisses.« 
(Alfred Jarry, »Nutzbringende Erläuterungen 
zum sachgemässen Bau einer Maschine zur Er-
forschung der Zeit.«, Jarry 1968: 112 f.)

»Nirgendwo ist überall und zunächst einmal das 
Land, in dem man sich gerade befindet.« (Jarry 2020: 
65)
»Merdre! – Schoiße!“ (Jarry 2020: 5)

Marcel Proust und Merleau-Ponty

Das Paris der Lebensspanne Merleau-Pontys zwischen den 1920er und 
1950er Jahren bildete ein einzigartiges Milieu. Es war gewissermaßen 
ein Laboratorium der Moderne, der Konstitution der Sozial- und Kul-
turwissenschaften, auch in Auseinandersetzung mit den schon etablier-
ten Naturwissenschaften, mit politischen Ambitionen und einer vitalen 
künstlerischen und literarischen Szene. In den Bildungsinstitutionen, im 
Straßenbild und dem, was diese Generation in den Schulen gelernt und 
gelesen hatte, war das 19. Jahrhundert mit seinen Ambivalenzen von 
Tradition und Moderne noch präsent und wurde zugleich von den neu-
en des 20. Jahrhunderts überlagert. Eine geradezu legendär gewordene 
Episode stellen die Diskussionen von Albert Einstein und Henri Bergson 
über das Wesen und die Realität der Zeit in der ersten Aprilwoche des 
Jahres 1922 dar. Letztendlich beharrte jede der Parteien darauf, selbst 
im Besitz der Einsicht in die wirkliche Zeit zu sein und unterstellte der 
jeweils anderen, dass sie eine Chimäre Zeit nenne – mit Spannung ver-
folgt von Intellektuellen und Schriftstellern wie Marcel Proust, der Berg-
sons wie Einsteins Ideen aufgriff, aber sich seinerseits weder mit der ei-
nen noch der anderen Auffassung ganz identifizieren mochte (Fischer 
2017: 281 ff.). Auch Merleau-Ponty hat sich mit dieser Diskussion und 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

den damit zusammen hängenden Fragestellungen immer wieder ausei-
nander gesetzt (Merleau-Ponty 2007: 1985 ff.; 2000: 148 ff.). Ohne 
dieses Milieu, dem wir noch heute wesentliche Weichenstellungen der 
Sozial- und Kulturwissenschaften und der Philosophie verdanken, in 
dem sich auch die Wege von Aron Gurwitsch, Alfred Schütz und Mer-
leau-Ponty kreuzten, ist das Merleau-Pontysche Werk und sein beson-
derer Stil zwischen Positivismus, Philosophie und Poesie, zwischen na-
turwissenschaftlicher Ambition, begrifflicher Akribie und literarischem 
Gestus nicht zu verstehen. 

*

Simone de Beauvoir erzählt in ihren »Mémoiren einer Tochter aus gu-
tem Hause« immer wieder Episoden ihrer Freundschaft mit einem gewis-
sen »Jean Pradelle«. Dieses Pseudonym steht für Maurice Merleau-Pon-
ty. Beide 1908 geboren, begegnen sich zum ersten Mal in Paris im Jahr 
1927, neunzehn Jahre alt. Merleau war zu dieser Zeit Student an der 
 École Normale Supérieure, Beauvoir studierte an der Sorbonne (Bakewell 
2018: 131). Beauvoir registriert an ihm von Anfang an eine im Gegensatz 
zu ihrem eigenen »Manichäismus« stehende »Nachsicht«, eine Neigung, 
allen Menschen und Positionen eine gewisse Berechtigung zuzugestehen. 
»Seiner Meinung nach gab es in jedem Menschen etwas Gutes und etwas 
Schlechtes«, schreibt sie (Beauvoir 1968: 353; vgl. Bakewell 2018: 133). 
»Er liebte«, bemerkt sie beiläufig über die Zeit der ersten Kontakte, 
»ungefähr die gleichen Bücher wie ich, wobei er eine besondere Vorliebe 
für Claudel bekundete, neben einer gewissen Verachtung für Proust, den 
er nicht ›wesentlich‹ fand. Er lieh mir Ubu-Roi, ein Buch, das ich nur mit 
Einschränkung schätzte, weil ich darin auch nicht im entferntesten die Din-
ge wiederfand, von denen ich persönlich besessen war.« (Beauvoir 1968: 
353). Merleau-Ponty erzählt 1959 in einem Radio-Gespräch mit Georges 
Charbonnier, es sei Simone de Beauvoir gewesen, die er in der Bibliothek 
Sainte-Geneviève Proust lesend angetroffen habe (Merleau-Ponty 2016: 
153). Er selbst habe damals, wenn überhaupt, erst sehr wenig von Proust 
gelesen. Das etwas arrogante Urteil führt er auf sein zu dieser Zeit vereng-
tes Verständnis von Philosophie zurück. 

Nun gibt es, um eine geduldige Proustleserin im Jahr 1927 zu pro-
vozieren, kaum eine geeignetere Masche wie die, Proust als »unwesent-
lich« abzukanzeln und dann ausgerechnet Alfred Jarrys Ubu Roi (Kö-
nig Ubu) auf den Tisch zu legen. Ubu Roi, ursprünglich Ende der 1880er 
Jahre aus einem Schülerulk entstanden, ist ein 1895 publiziertes Theater-
stück, das gemeinhin als geniale Vorwegnahme des absurden Theaters, 
von Dadaismus, Surrealismus und Slapstick gleichermaßen gilt. Es arbei-
tet mit Wortverdrehungen, Obszönitäten, einer aufgedrehten Komik mit 
unberechenbaren Gewaltausbrüchen. Es bedient sich marionettenartiger 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

bis zur Karikatur zugespitzter Typen, ist absurd, grotesk, politisch, sati-
risch, pointiert, übermütig und bewusst banal. Damit steht es so ziem-
lich in maximalem Kontrast zur subtilen Ästhetik von Prousts Romanzy-
klus Auf der Suche nach der verlorenen Zeit in seiner ganzen komplexen, 
strömenden, lange Atembögen erfordernden poetischen Epik oder epi-
schen Poesie (»poème en prose«), die alle Ziselierungen des Innenlebens, 
der Wahrnehmungen und Gefühle ihrer individualisierten Protagonisten 
bis in die letzten Brechungen gestaltet, das damit zugleich (!) das Pro-
blem der Zeit aufwirft, die Zeit der Leser/innen einbezogen, und das mit 
komplexen Verschachtelungen der Erinnerung und der Erinnerung an 
Erinnerungen, eigene wie anderer, operiert. Der Zyklus spielt in einer 
Welt der Begegnung von Aristokratie und gebildetem Bürgertum, in des-
sen Wohnungen, Intérieurs und Salons und an den Orten, an denen man 
ihrer Konversation zu entfliehen versucht und dann doch wieder auf sie 
trifft – den Gärten, den Badeorten an der Küste der Normandie oder den 
verborgenen Nischen des (homo)sexuellen Begehrens. Er greift die typi-
schen Themen der Romantik auf, die Liebe, den Schmerz, das Gefühl, 
die Frage ihrer Vergänglichkeit oder Dauerhaftigkeit. Der Stil knüpft an 
die erzählerischen Mittel des großen Romans des 19. Jahrhunderts an, 
kultiviert einen gewissen kontemplativen Grundton, arbeitet aber zu-
nehmend mit impressionistischen Brechungen, Auflösungen eindimensi-
onaler erzählerischer Linien und Konturen, mit dem Anspruch der Kon-
struktion und Dekonstruktion von Erfahrung. Letztlich gestaltet und 
beschreibt der Romanzyklus immer wieder ausdrücklich Zusammen-
hänge und Wechselwirkungen von Körper, Bewusstsein und Gedächtnis. 

Nun ließe sich auch für Jarrys Werk geltend machen, dass es auf seine 
Weise Rückbezüge ins 19. Jahrhundert, in die literarische Tradition ein-
baut, sicher stärker in den Texten seiner späteren Jahre, in Ubu Roi eher 
untergründig. Aber Prousts Romanzyklus hält doch in viel stärkerem 
Ausmaß wie Jarry eine Kontinuität der erzählerischen Mittel, des Ma-
terials und des Milieus des großen bürgerlichen Romans aufrecht, auch 
wenn er zugleich alle drei Elemente einer Transformation unterzieht. Zu-
gleich ist der Abschied von einem bürgerlichen Lebensgefühl, einer be-
stimmten Stilisierung des Erlebens und der dazugehörigen Ästhetik auch 
ein latentes Thema. Man könnte darüber nachdenken, wie sehr das eben 
Gesagte auch für Merleau-Pontys Philosophie zutrifft, mit dem Unter-
schied, dass Merleau-Ponty einen vergleichsweise eindeutigeren Stand-
punkt im 20. Jahrhundert hat. Es ist offensichtlich, dass es eine Affini-
tät seines Verständnisses von Phänomenologie zu den Verfahrensweisen 
und Themen impressionistischer Malerei gibt. Diese ist ein durchgängi-
ges Thema seiner ästhetischen und ausdruckstheoretischen Texte, er deu-
tet sie durchgängig als eine Eröffnung der Moderne, eindeutig nicht als 
Abschluss einer wie auch immer gefassten Tradition. Gerade an diesem 
Thema erprobt er die Errungenschaften seines »phänomenologischen 

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

Strukturalismus« zuerst und vorrangig. Das reicht bis zu seinem letzten 
großen und abgeschlossenen Essay Das Auge und der Geist von 1960, 
der in dem Urlaubsort Le Tholonet in der Nähe von Aix-en-Provence, 
dem Geburtsort Cézannes, während des letzten gemeinsamen Sommer-
urlaubs der Familie entstanden ist (Merleau-Ponty 1984b). In ihm steht 
Cézanne im Mittelpunkt, an dessen Werk sich ja gleichfalls ein komple-
xes Ineinander von Kontinuität und Bruch mit dem 19. Jahrhundert re-
gistrieren lässt.

Dasselbe gilt allerdings auch für Proust. Die Haltung des erwachsenen 
Merleau-Ponty Proust gegenüber verändert sich grundlegend. Während 
der Adoleszente, der 19-Jährige, provokant Proust als philosophisch un-
wesentlich (rückwärtsgewandt?) abkanzelt, argumentiert der 51-Jährige 
überlegter. In den Radiogesprächen mit Georges Charbonnier aus dem 
Jahr 1959 legt er dar, das eigentlich Philosophische Prousts liege nicht in 
dessen dezidiert philosophischen Äußerungen, sondern dort, wo er selbst 
gar nicht glaube, Philosophie zu machen. Er bezieht sich auf eine Pas-
sage von Proust, in der die Bewegung eines Schiffes auf dem Meer be-
schrieben wird, die von einem Garten an der Küste aus durch die ausla-
denden Zweige eines großen Rosenstrauchs hindurch wahrgenommen 
wird – das beinhaltet das Gefühl, dass das Schiff draußen eine erhebli-
che Dis tanz von vielleicht 700-800 Meter zurück legt, die zugleich als 
winzige Strecke von einem Punkt des Rosenzweigs zu einem anderen ge-
messen und abgetragen wird (Merleau-Ponty 2016: 170). Merleau-Ponty 
schreibt: »Alors il y a une très belle description de la chose; cette descrip-
tion pose exactement ce que j’appelle, moi, philosophie de la percepti-
on, le problème du phénomène de la distance. Qu’est-ce que c’est la dis-
tance, comment la comprendre, comment expliciter cette dimension du 
 monde.« »Es gibt hier also eine sehr schöne Beschreibung der Sache, diese 
Beschreibung stellt auf präzise Weise das Problem des Phänomens der 
Distanz dar, etwas, was ich Philosophie der Wahrnehmung nenne. Was ist 
das, Distanz, wie lässt sie sich verstehen, wie lässt sich diese Dimension 
der Welt ausdrücklich machen.« (ebd.: 170 f.; Übers. jmk).

Passagen aus der Suche nach der verlorenen Zeit durchziehen schon 
Merleau-Pontys Texte von den Strukturen des Verhaltens bis zu Das 
Sichtbare und das Unsichtbare. Die Stoßrichtung dieser Rekurse verän-
dert sich mit seiner Auffassung von Philosophie, vor allem aber mit sei-
ner Konzeption von Körper und Zeit. Dabei bleibt offen, ob die Proust-
lektüre die Impulse seiner fortschreitenden philosophischen Arbeit 
zuspielt, spiegelt, begleitet oder alles zusammen. Den Zwiespalt zwischen 
romantischem und strukturalem Körperkonzept trägt Merleau-Ponty je-
denfalls auch in der Auswahl von Prouststellen und ihrer Interpretati-
on aus. So greift er beispielsweise in der Phänomenologie der Wahrneh-
mung auf eine Passage aus Du Côté de chez Swann zurück, wie um sein 
dort noch wirksames romantisches Körperkonzept zu illustrieren: »Mein 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

Körper, zu steif sich zu rühren, suchte [...] die Lage seiner Glieder zu er-
mitteln, um daraus auf die Richtung der Wand zu schließen, auf die Stel-
lung der Möbel, um daraus wiederum die Wohnung zu rekonstruieren 
und zu benennen, in der er sich befand. Sein < des Körpers!, jmk> Ge-
dächtnis, das Gedächtnis seiner Rippen, seiner Knie, seiner Schultern, 
führte ihm nacheinander mehrere der Zimmer vor, in denen er schon 
geschlafen hatte [...] Und noch ehe mein <des Ich-Erzählers!, jmk> Den-
ken, das an der Schwelle der Zeiten und Formen zögerte, sich der Unter-
kunft durch die Verknüpfung der Einzelheiten versichert hatte, hatte er, 
mein Körper, sich einer jeden erinnert, der Art des Bettes, der Lage der 
Türen, des Lichteinfalls der Fenster, der Existenz eines Flurs, zusammen 
mit dem Gedanken, mit dem ich eingeschlafen war und den ich im Er-
wachen wiederfand [...] mein Körper, die Seite, auf der ich ruhte, treu-
er Wächter einer Vergangenheit, die mein Geist niemals hätte vergessen 
dürfen, rief mir den Schein des urnenförmigen Nachtlichtes aus böhmi-
schem Glas [...], ins Gedächtnis zurück, den Kamin aus sienesischem 
Marmor in meinem Schlafzimmer in Combray bei meinen Großeltern in 
jenen vergangenen Tagen, die mir in diesem Augenblick so gegenwärtig 
erschienen, ohne dass ich sie deutlich vor mir sah [...]« (Proust 2017a: 
13 f.; zit. in Merleau-Ponty 1966: 215). 

Diese Passage enthält nicht nur eine implizite Philosophie der Doppe-
lung von romantischem Körper/Leib und dem ihm zusehenden Ich, son-
dern sogar von diesen »Akteuren« korrespondierenden Gedächtnissen, 
eine Vorstellung, die bis heute noch in der Soziologie des Gedächtnisses 
ihr (Un-?)Wesen treibt, in Gestalt eines sogenannten »Körpergedächt-
nisses« (Böhle/Proschen 2011; Sebald 2014: 97–106). Die Auswahl aus-
gerechnet dieser Formulierungen zeigt, dass Merleau-Ponty Proust hier 
noch als Kronzeugen für sein romantisches Körperkonzept in Anspruch 
nimmt, wenn er es nicht sogar dem Roman selbst entnimmt. Der Körper 
ist ein Homunculus, ein romantischer, je nachdem: träumender, dösen-
der, erwachender oder intuitiv handelnder Doppelgänger, Subjekt hinter 
dem Subjekt. Er fungiert folgerichtig als Satzsubjekt mit einer eigenen 
Intentionalität, die sich etwas bewusst macht, rekonstruiert, benennt, er-
innert, ins Gedächtnis ruft. Das ist noch Romantik, das ist 19. Jahrhun-
dert, das ist auch Proust.

Aber das romantische Moment an Proust scheint für Merleau-Pon-
ty im Maße seiner eigenen Entfernung davon zunehmend zurückzutre-
ten. In den Schriften und Äußerungen der 1950er Jahre ruft er Prousts 
Werk zunehmend als Paradigma der »Modernen« (im Plural!) auf (Mer-
leau-Ponty 2006: 57). Es gestalte die grundlegende Unabgeschlossen-
heit des modernen Weltverhältnisses, die Grenzen der Selbsttransparenz 
(ebd..); Proust protokolliere mit Gide, Valéry, Freud die sensiblen Berei-
che der Erfahrung im modernen Spannungsfeld von Materialismus und 
Spiritualismus (2007: 335), er erarbeite zusammen mit diesen und im 

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

Rückgriff auf de Sade und Stendhal ein »unermüdliches Referat über den 
Körper« (2007: 342), »il insiste sur la multiplicité de chacun de nous, 
sur la discontinuité« »er besteht auf der grundlegenden Vielfältigkeit/
Vielheit eines jeden von uns, auf der Diskontinuität« (Merleau-Ponty 
2016: 169). 

Dieselbe Passage, die er in der Phänomenologie der Wahrnehmung in-
terpretiert hatte, erscheint nun in einem anderen Licht. Er greift sie wie-
der auf in den Vorlesungsskripten von 1954/5, in Claude Leforts Edition 
mit Lektürenotizen zu Du Côté de chez Swann ergänzt (Merleau-Pon-
ty 2015: 335–341; 359–370). Merleau erweitert die Zitation derselben 
Passage um in den 1940er Jahren nicht berücksichtigte Zeilen. In diesen 
entwirft Proust den Körper des erwachenden Ich-Erzählers nicht in der 
Logik eines Subjekts, sondern spricht von ihm als Gemenge zeitlicher 
»Ordnungen« (Proust 2017a: 12), als Ineinander komplexer Korrelati-
onssysteme kinästhetischer, propriozeptiver, visueller, auditiver, räumli-
cher Differenzen, eher »Kinetoskop« denn selbst Subjekt (Proust 2017a: 
15). Merleau-Ponty verknüpft das mit Überlegungen Schilders zum Kör-
perschema, der Körper wird dann vom »Subjekt hinter dem Subjekt« zu 
einem anonymen »Raum-Zeit-Transformator« (Merleau-Ponty 2015: 
336), eine neo-Cartesianische Maschine, die unentwegt Synchronie in 
Diachronie und Diachronie in synchronische Relationen umsetzt und als 
Strukturgestalten wahrnehmbar macht. Der Körper ist hier nicht mehr 
Subjekt und nicht selbst Gedächtnis, sondern »appareil non seulement 
à perçevoir l’espace mais encore le temps« »Apparat, um nicht nur den 
Raum, sondern auch die Zeit wahrzunehmen« (ebd.; Übers. jmk).

An der Beschreibung Prousts betont Merleau nun nicht mehr das 
»corps-sujet«, sondern die durch die Struktur des Körpers begründe-
te generelle Typik, den Zusammenhang, die Korrelation von Differenz-
systemen, und damit eine »atmosphère de généralité« »Atmosphäre der 
Generalität« (Merleau-Ponty 2015: 337), die in den von selbst sich ein-
stellenden Assoziationen liege. Das Problem der verlorenen Zeit ist nicht 
mehr ein Problem der Verbindung der Erinnerungen mit der vergan-
genen Wirklichkeit – in gewissem Sinne gibt es keine Möglichkeit der 
Wiedergewinnung des Vergangenen – sondern weit eher eine mögliche 
Struktur oder strukturelle Möglichkeit der Erfahrung, eine Bedeutung. 
Für Husserl sind Assoziationen eine Form der passiven Synthesis des Be-
wusstseins. Merleau-Ponty rekurriert hier nicht mehr auf diesen Begriff, 
hält aber fest: »Fondement de l’association est corporéité et plus géné-
ralement praxis.« »Grundlage der Assoziation ist die Körperlichkeit und 
noch allgemeiner Praxis.« (ebd.; Übers. jmk). 

Dieselbe exegetische Logik in Bezug auf Proust findet sich noch in den 
zuletzt geschriebenen Seiten des letzten Manuskripts Merleaus wieder, 
Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1994a: 195–200). 
Hier bezieht er sich auf ein »Leitmotiv« der Suche nach der verlorenen 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

Zeit, das fast ebenso berühmt wurde wie die vielzitierte »Madeleine«. Es 
geht um das im Roman so bezeichnete »kleine Thema« oder die »kleine 
Phrase«. Dabei handelt es sich um ein musikalisches Motiv, eine charak-
teristische Stelle aus einer fiktiven Violinsonate eines Komponisten na-
mens Vinteuil, die zu einer Art »idée fixe« des Protagonisten Swann wird. 
Sie beinhaltet einen spezifischen Ausdruckswert, der bei Swann Erinne-
rungsfragmente, eine bestimmte Aura des Vergangenen weckt, die mit 
seiner durchaus fraglichen Liebe zu Odette in Verbindung stehen. Die 
Schilderung dieses Themas ruft eine romantisch-impressionistische Mu-
sikästhetik irgendwo zwischen Saint-Saëns, Fauré, Franck, Débussy auf: 
»Als er sich nach jenem Abend bei den Verdurins die kleine Phrase wie-
der hatte vorspielen lassen und zu durchschauen versuchte, auf welche 
Weise sie ihn, gleich einem Duft, gleich einer zärtlichen Berührung, um-
garnte und umhüllte, war ihm klar geworden, dass dieser Eindruck ei-
ner zurückgenommenen, frostigen Süße dem geringen Abstand zwischen 
den fünf Noten, aus denen sie bestand, und der hartnäckigen Wiederho-
lung zweier von ihnen zu verdanken war; doch in Wirklichkeit wusste er, 
dass er damit nicht über die Phrase selbst nachdachte, sondern nur über 
einfache Notenwerte« (Proust 2017a: 479). Eine halbe Seite weiter ist 
zu lesen: in der »kleinen Phrase spürte man, auch wenn sie der Vernunft 
eine undurchsichtige Oberfläche bot, einen so bestimmten, so stimmi-
gen Inhalt, dem sie eine so neue, so eigenwillige Kraft verlieh, dass die-
jenigen, die sie gehört hatten, sie auf gleicher Ebene mit den Vorstellun-
gen des Verstandes in sich bewahrten [...] Selbst wenn er <Swann, jmk> 
nicht an die kleine Phrase dachte, lebte sie doch unterschwellig in seinem 
Geist, in gleicher Weise wie gewisse andere Begriffe, zu denen es nichts 
Gleichwertiges gibt, wie etwa der des Lichtes, des Klangs, der Kontur, 
der körperlichen Lust, die die reichen Besitztümer ausmachen, in die 
der Bereich unseres Inneren zerfällt und mit denen es sich schmückt.« 
( Proust 2017 a: 480 f.). 

Merleau benützt diese Beschreibung des »kleinen Themas« auf den 
letzten Seiten seines letzten Manuskripts zu einer abermaligen Zusam-
menführung seiner differenztheoretischen und ontologischen Argumen-
tationen. Die feinen Unterschiede der fünf Töne in ihrer spezifischen An-
ordnung, ihre wechselseitigen »Abstände« ergeben die Struktur eines 
Sensible, die Swann sogar benennen kann; aber die Bedeutung dieser No-
ten ist nicht ein Ergebnis dieser Benennung, sondern umgekehrt verdankt 
sich die Analyse der Bedeutungserfahrung, die sich unweigerlich und auf 
einen Schlag einstellt, der Bedeutungseffekt beruht ganz auf der »Syn-
chronie« der diachronen Verhältnisse der fünf Noten (ebd.; 197). Sie 
verdankt sich den »Artikulationen des ästhesiologischen Körpers«, sei-
ner Funktion eines Mediums von Ausgedehntem und Zeit, von Synchro-
nie und Diachronie, dass der Körper als eine Art strukturaler Knoten-
punkt fungieren kann, der die paradigmatischen und syntagmatischen 

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328

Netzwerke der differentiellen Terme auf einen Schlag in eine Bedeutungs-
erfahrung – d.h. in eine Form des Bewusstseins, der Wirklichkeit trans-
formieren kann, ohne dass wir auch nur annähernd sagen könnten, wie 
das möglich ist und zugeht. Entscheidend, ebenso frappierend wie un-
romantisch ist aber bereits in dem Text Marcel Prousts die Klarheit, in 
der das scheinbar »subjektive« Erleben der kleinen Phrase in eine Di-
mension der Generalität übergeht, die Geltung einer Bedeutung erhält, 
die Swann nicht alleine gehört, sondern jedem, der sie hören kann, die 
»stimmig« und »bestimmt« ist, und auf »gleicher Ebene« steht mit den 
»Vorstellungen des Verstandes«, also mit propositionalen Wissensbe-
ständen. Im Grunde kondensiert diese Prouststelle die Entwicklung der 
Merleauschen Ausdruckstheorie und verrät zugleich viel über die his-
torische Aura, der sie sich verdankt. Das Entscheidende an der kleinen 
fünftönigen Melodie ist nicht die Wirklichkeit oder Triftigkeit der von 
ihr geweckten Erinnerungen, sondern die von ihrer Struktur getrage-
ne Qualität, ihr Stimmungsvaleur, der überhaupt erst die Weckung be-
stimmter Erinnerungen ermöglicht. Die ist weder subjektiv, noch objek-
tiv oder universell, sondern generell, für eine unbestimmte Vielzahl von 
Fällen gültig, möglich.

Statt sich der »kleinen Phrase« Prousts als Beispiel zu bedienen, 
hätte Merleau-Ponty ebenso gut auch ein Beispiel aus seiner Lektü-
re als 19-Jähriger nehmen können. Ubu Roi beginnt mit dem Aus-
ruf » Merdre!«, in der deutschen Übersetzung der Reclamausgabe mit 
»Schoiße!« wiedergegeben. Das ist vielleicht noch kondensierter ein Bei-
spiel für die Wirkungsweise von Ausdruckssystemen. Nämlich: Durch 
die bloße Hinzufügung eines einzigen Phonems »r« augenblicklich eine 
Bedeutungserfahrung zu erzielen, die schwer zu formulieren ist, mit der 
man trotzdem nicht alleine ist, sondern die eine Generalität aufweist, mit 
der man »rechnen« kann. »Kaum hatte Ubu sein erstes Fäkalwort ge-
sprochen, brach man in Schmährufe aus oder verließ gar entrüstet das 
Theater« (Nachwort in Jarry 2020: 73). So die Reaktionen der einen, 
die »modern Gesinnten im Saal« dagegen »zeigten sich begeistert«. Das 
Bemerkenswerte an diesem Ausdruck » merdre«, nicht ganz »merde«=-
Scheiße, ist die eigenartige Valenz dieses Kunstwortes, das nach dem 
Prinzip »kohärenter Verformung« (Merleau-Ponty 2007: 113) auch 
von denen spontan verstanden wird, die es noch nie vernommen haben. 
Die verschiedenen möglichen Reaktionen: Empörung, Lachen, Achsel-
zucken über das Billige dieses Effekts, Begeisterung über die tiefsinnige 
Provokation sind nicht einfach Ausdruck subjektiver Lesarten, sondern 
Ausdruck der Generalität möglicher Assoziationen, Querverbindungen, 
»laterale«, »paradigmatische« Bezüge, die in die dia chronen, situativen, 
semiogenetischen Anschlussreaktionen augenblicklich einfließen. Dazu 
gehören ganz sicher und vorrangig alle Assoziationen zu dem im bür-
gerlichen Theater verpönten Fäkalausruf »merde« = Scheiße; vielleicht 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

die Lautmalerei des doppelten »r«, das dem Wort die onomatopoieti-
sche Valenz eines »grogne ment«, eines Brummens oder Grunzens gibt;1 
die Assoziation (simulierter, als-ob-) Kontingenz eines Versprechers, da-
mit die sinnlose Intervention eines physischen, mechanischen Elements 
in einen sinnhaften Vorgang, die aber zu einer plötzlichen Sinnkristalli-
sation führt, und im weiteren Verlauf des Stücks als »running gag« repe-
tiert wird. Zusammen genommen ist das von Bergson und Freud als ent-
scheidende Dimension des Komischen herausgearbeitet worden (Bergson 
2011:41 f.; 77; Freud 1986: 15). 

Ob mit Proust oder Jarry, es schließt sich nochmals die Frage der Fra-
gen an: »durch welches Wunder tritt zu der natürlichen Generalität mei-
nes Körpers und der Welt eine geschaffene Generalität, eine Kultur, eine 
Kenntnis (conaissance) hinzu, die die erstere aufnimmt und ausarbei-
tet <rectifie, Übers. geändert, nicht: »zurechtrückt«>« (Merleau-Ponty 
1994a: 199). Am Ende dieses Satzes steht kein Fragezeichen, sondern ein 
Punkt. Man könnte ihn zugleich als Aussagesatz und so gesehen als Zwi-
schenergebnis auffassen: »zu der natürlichen Generalität meines Körpers 
tritt eine geschaffene Generalität ...«. Zugleich ist aber auch die Frage-
form und der Begriff »Wunder« eine These – sie besagt, dass der präzi-
se Bezug und die Genese beider nach wie vor noch nicht verstanden und 
erklärt sind. Zugleich eröffnet sich ein natur-, kultur- und sozialwissen-
schaftlicher Horizont, wenn die letzten ausgearbeiteten Passagen von 
Das Sichtbare und das Unsichtbare wiederum in die Saussuresche Lin-
guistik und in die Satztheorie überleiten: »in gewissem Sinne bedeutet 
einen Satz zu verstehen nichts anderes, als sein lautliches Dasein ganz in 
sich aufzunehmen oder ihn zu hören/verstehen [entendre], wie man so 
treffend sagt; der Sinn liegt nicht auf dem Satz wie die Butter auf dem 
Brot oder wie eine zweite Schicht ›psychischer Realität‹, die über den 
Ton ausgebreitet ist: der Sinn ist die Totalität des Gesagten, das Integral 
(l’intégrale) <Übers. geändert, jmk, nicht: »Insgesamt«> aller Differen-
zierungen der Wortkette, er steckt in den Worten für jene, die Ohren ha-
ben, ihn zu hören.« (Merleau-Ponty 1994a: 203). 

Mit »Integral« ist hier einfach das Verständnis der Gesamtbedeutung 
einer Sequenz differentieller Terme, die einen Satz bilden gemeint. Diese 
Satzbedeutung ist ebenso wie die Auffassung einer musikalischen Struk-
tur oder die Erfassung einer optischen Gestalt im sichtbaren Raum et-
was, das – sowie man versteht – auf einen Schlag, als Integration einer 
bestimmten Anzahl diskreditisierbarer Relationen erfolgt; ungefähr so, 
wie sich ein mathematisches Integral als »Summen«ausdruck über die 
Differentiale eines bestimmten Bereichs verstehen lässt. Im Unterschied 
zum mathematischen Integral entzieht sich aber das semiologische (oder 

1  So die Anmerkung in der französischen Schulausgabe des Ubu Roi bei Flam-
marion (Paris 2016: 27).

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330

semiotische) Integral bislang der präzisen Operationalisierung. Unsere 
Körper, das komplexe Ineinander ihrer Sinne und motorischen Systeme 
im Zusammenspiel mit den körpergebundenen Gedächtnissystemen sind 
die »Rechenmaschinen«, die »›Computers‹ der Welt« (Merleau-Ponty 
1984b: 18), und das heißt zugleich: die »Computers« der sozialen Welt, 
vieler, aller Begegnungen mit den Körpern der Anderen. Die unablässig 
erneuerten und daher immer offen bleibenden »Ergebnisse« machen die 
Erfahrung unserer Wirklichkeit, unser Bewusstsein aus. Mit ihnen müs-
sen und können wir bei jeder ausdrücklichen bewussten und kommuni-
kativen Konstruktion der Welt immer schon »rechnen« und »weiterrech-
nen«, alles vergleichbar dem von Merleau so häufig zitierten Headschen 
»Taximeter«, das ein »Teilmodul« dieser »Maschinerie« darstellt. 

Wer das Manuskript von Das Sichtbare und das Unsichtbare bis hier-
her gelesen hat und umblättert, ist gespannt darauf, wie es nun wei-
ter geht, mit dieser von Merleau-Ponty projektierten Theorie des Aus-
drucks und der Kommunikation zwischen den Menschen und zwischen 
den Menschen und der Natur. Man hat das Gefühl, genau jetzt wer-
de es interessant. Ich vermute, dass Merleau-Ponty selbst davon aus-
ging, jetzt käme der Hauptteil, jetzt würde seine in den Vorlesungen der 
1950er-Jahren vorskizzierte Bedeutungs- und Ausdruckstheorie über-
haupt erst ihrer Ausarbeitung entgegengehen. Auch Lefort schreibt, das 
bis 1961 bis zur zitierten Passage fertig gestellte Manuskript von Das 
Sichtbare und das Unsichtbare, das mit der Bezugnahme auf die »kleine 
Phrase« der fiktiven Violinsonate Vinteuils ausläuft, sei nur als Einfüh-
rung gedacht gewesen (1994a: 8). Die verschiedenen Gliederungsent-
würfe verraten, dass es nun um die Verknüpfung von Physis und Logos, 
von Natur und Sprache gehen sollte. Die letzte in dem Band aufgeführ-
te Arbeitsnotiz vom März 1961 läuft ebenfalls auf eine solche Synthe-
se hinaus, es klingen nochmals alle Motive unserer letzten Kapitel an: 
»Das Sichtbare muss beschrieben werden als etwas, das sich durch den 
Menschen hindurch realisiert, was aber keineswegs Anthropologie ist 
(also gegen Feuerbach-Marx 1844) – die Natur als die andere Seite des 
Menschen (als Fleisch – keineswegs als ›Materie‹) – der Logos auch als 
einer, der sich im Menschen verwirklicht, aber keineswegs als sein Ei-
gentum.«, erratische Stichworte vom »Kapital als Ding«, »der Ware als 
Fetisch«, ein Satzfetzen »jeder historische Gegenstand ist ein Fetisch« 
und am Ende die ziemlich erratische Gleichung mit zwei Bindestrichen 
auf der linken Seite »Matière–ouvrée–hommes = chiasme« (sic! Mer-
leau-Ponty 1994a: 344). 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


331

Vom 19. ins 21. Jahrhundert

Vielleicht geht es nun darum, die von Merleau-Ponty 1961 liegen gelas-
senen Fragestellungen schlicht mit den sprachlichen und wissenschaftli-
chen Mitteln des 21. Jahrhunderts weiter zu führen, so wie er die des 19. 
mit denen des 20. Jahrhunderts aufgegriffen hat. Welche das genau sind, 
bleibt erst noch zu bestimmen. Wir schreiben das Jahr 2020. Die soeben 
zitierten Zeilen dokumentieren, was Merleau-Ponty betrifft, den Stand 
des März’ 1961. Schütz war im Mai 1959 gestorben. Er hatte sich in sei-
nem Spätwerk und seinen letzten Skizzen faktisch auf die Fragestellun-
gen und Themen Merleau-Pontys der 1950er Jahre zubewegt: die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Figur der passiven Synthesis und dem 
Horizontproblem, die Abkehr von der Idee der transzendentalen Konsti-
tution der Wirklichkeit durch das Bewusstsein, die Themen des Körpers 
bzw. der »Leiblichkeit« und ihrer Generalität, ein starkes Praxiskonzept 
in Verbindung mit einer Theorie des Ausdrucks. Merleau-Ponty wird 
zwei Monate später am 3. Mai 1961 sterben. Für ihn stehen neben diesen 
Themen von neuem die des »Logos«, der Sprache, der Erkenntnis und 
des Wissens an, also die Themen Schützs. Er war im Begriff, ein Problem 
auf neue Weise und bezogen auf einen neuen Gegenstand zu reformulie-
ren, das am Ausgangspunkt seiner Texte und auch dieses Buches stand 
und das er gemeinsam mit Aron Gurwitsch zeitlebens bearbeitet hatte: 
die Aufgabe der Konstanzhypothese und was daraus folgt. Es geht jetzt 
aber, darin liegt der Fortschritt – vermittelt über die »Kinetisierung«, 
Differentialisierung und Verzeitlichung der Struktur- und Gestaltthema-
tik, nicht nur um die Raum-, sondern auch um die Zeitdimension, um 
Impression und Expression in Natur und Kultur zugleich, um eine bei-
de Bereiche voraussetzende und übergreifende Analyse der Semiogenese. 

Mit »Semiogenese«, »Semiologie«, »Semiotik« meine ich hier nichts, 
was an eine im engeren Sinn sprachwissenschaftliche Spezialdisziplin an-
schließt und auch nichts, was irgendwie den Anspruch eines Programms 
hätte. Es geht lediglich um die die Soziologie von Weber an prägende 
Frage nach den Bedingungen der Genese von Bedeutung (Sinn). Diese 
Frage ging Schütz von seinen Analysen zum Alltagswissen her an, wäh-
rend Merleau-Ponty sie über den Weg über die Sensomotorik und dem 
Status des menschlichen Körpers erschließt. Beide landen auf ihre Art 
bei einer »praxistheoretisch« gerahmten Theorie des Symbols und der 
Kommunikation.2

Gurwitsch wird noch über ein Jahrzehnt arbeiten können, hat aber 
Merleau-Pontys Entwicklung seit den 1950er Jahren im Grunde nicht 

2  Damit konvergieren sie außerdem, bei Schütz wissentlich, bei Merleau-Pon-
ty eher unwissentlich mit den pragmatischen Ansätzen John Deweys und 
George H. Meads (vgl. dazu auch Bourdieu/Wacquant 1996: 155). Ebenso 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332

mehr weiter verfolgt und wird davon auch keine Kenntnis mehr neh-
men. Dennoch hätte sein Vortrag bei der Konstanzer Tagung von 1973 
eine Diskussion katalysieren können, die darauf aufmerksam geworden 
wäre. Maßgeblich Beteiligte, die von diesen Entwicklungen der Entwür-
fe Schützs und Merleau-Pontys wussten, waren anwesend und erwar-
teten den Vortrag Gurwitsch, den Freund und Konkurrenten von Mer-
leau-Ponty und Schütz. Der Vortrag wurde nicht gehalten, weil auch 
Gurwitsch vorher starb, dadurch war der Tagung auf gewisse Weise ihre 
zentrale thematische Weichenstellung genommen. Vielleicht wurde trotz-
dem in diese Richtung diskutiert, aber die Thematik geriet aus dem Blick 
und hat die weitere Entwicklung der Soziologie nicht erreicht. Die The-
men des Wissens, des Körpers, der Sprache gingen – überwiegend – ge-
trennte Wege. Ich habe mich in diesem Buch mit verpassten Möglich-
keiten der wissenschaftlichen Konzeptbildung auseinandergesetzt. Nicht 
zuletzt spielte dabei die Auseinandersetzung mit zwei nicht gehaltenen 
Vorträgen eine wichtige Rolle, dem von Gurwitsch 1973 auf der Kon-
stanzer Tagung und dem von Elias zur missglückten Wiederentdeckung 
des Körpers aus dem Jahr 1981. Diese nicht gehaltenen Vorträge habe 
ich auch dazu benutzt, um mit ihrer Hilfe bislang eher latent gebliebene 
konzeptuelle Möglichkeiten eines dritten Autors herauszuarbeiten. Ich 
gebe im Nachhinein gerne zu, dass dieses Vorgehen unweigerlich etwas 
skurril erscheinen wird und bitte alle, die mir bis hierher gefolgt sind, 
um Nachsicht. 

Um das Spiel aber noch weiter zu treiben: Wäre es nicht reizvoll, sich 
vorzustellen, wo wir heute in der Diskussion stehen könnten, wenn die 
Protagonisten, die die Debatten über Körper, Praxis, Wissen, Gesellschaft 
initiiert haben, zum Beispiel das Alter von Norbert Elias erreicht hät-
ten? Dieser war 1990 im Alter von 93 Jahren gestorben, mit immer 
noch funktionsfähigem Gedächtnis, wenngleich fast erblindet. Bourdieu 
wäre noch am Leben, Merleau-Ponty hätte bis 2001 leben können, Gur-
witsch bis 1994, Schütz bis 1992. Alle hätten noch fast drei Jahrzehn-
te überlappend arbeiten können, irgendwann doch unweigerlich mitei-
nander in einen Diskurs eintreten müssen. Vielleicht wäre der Stand der 
fachlichen Diskussion heute ein anderer, einfach, weil die gemeinsam 

wäre heute aber auch Norbert Elias Symboltheorie ins Spiel zu bringen (die 
bei allen Unterschieden, auch große Affinitäten zu den Merleauschen Ent-
würfen, insbesondere in der Betonung der Prozessualität, der kritischen Re-
formulierung des Körperkonzepts sowie in dem evolutionären Begriff von 
Natur aufweist); selbst zu Niklas Luhmanns Theorie sinnverarbeitender Sys-
teme gibt es insofern Berührungspunkte als der Kommunikationsbegriff im 
Zentrum der Theorie steht, der zwar mit der völlig unverträglichen Idee der 
Autopoiesis arbeiten, aber mit einem operativen und verzeitlichten Struk-
turbegriff, der wiederum sehr nahe an dem Merleau-Pontys liegt (vgl. dazu 
Luhmann 1988: Kap. 8).

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

längeren Lebensspannen auch eine größere Spannweite der Synthese der 
Begriffe und Argumentationen ermöglicht hätten? Das wäre dann selbst 
ein Beispiel für die irreduzible Einwirkung eines körperlichen Faktors, 
auf die Strukturen eines sozialen Systems, nämlich auf die Semiogene-
se der soziologischen Theorie. Die Fragestellungen, um die es hier ging, 
ihr Anschauungsmaterial, ihre grundlegenden konzeptuellen Ambivalen-
zen haben im 19. Jahrhundert ihre erste Ausformung erhalten. Das zeigt 
auch der Exkurs zu Proust. Der Autor, um den es hier vor allem ging, 
arbeitet sich im 20. Jahrhundert auch von diesem Nachlass, dem Mate-
rial, dem Stil des 19. Jahrhunderts frei, versucht aber zugleich die Fäden 
weiterzuführen, eine andere Sprache zu finden, einen anderen Stil, und 
Methoden, um sie in andere Kontexte einzuweben. 

Das längere Leben aller genannten Protagonisten hätte – wie man am 
Beispiel Elias’ sieht – vielleicht auch einen größeren argumentativen Bo-
gen und Spannweite, ein höheres Maß an Distanz und Deutlichkeit ge-
wonnen, zur Instituierung einer prägnanteren Struktur der soziologi-
schen Diskussion selbst geführt. Schon für einen Autor wie Bourdieu 
gilt, dass er nicht mehr die Zeit hatte, die Relikte und Scherben, die er 
von Merleau-Ponty bis zum Wintersemester 1954/5 hastig eingesammelt 
hatte, hinreichend zu sortieren und so zu reflektieren, dass er die fehlen-
den Verbindungsstücke hätte ergänzen können. Natürlich ist es zu billig 
zu sagen, er habe übersehen, dass manche Mosaikstücke, derer er sich 
bedient hatte, aus verschiedenen zeitlichen Kontexten stammen und das 
habe dazu geführt, dass er manches »falsch« zusammensetzt. Gerade die 
Merleau-Pontyschen Beschreibungen von Semiogenesen zeigt ja, dass ge-
nau das ein Prinzip jeder Semiogenese ist und eine Bedingung der Ent-
stehung von neuem sein kann. 

Aber genauso ist es dann zulässig, einmal zusammengeklebte Elemen-
te wieder zu diskreditisieren, in differente Terme zu zerlegen und in neue 
Konstellationen zu bringen, die plausibler erscheinen, besser zu anderen 
Konstellaten passen und neue Möglichkeitshorizonte öffnen, statt sie zu 
ehrfürchtig zu hüten. Wenn man der strukturalen und strukturalistischen 
Doktrin glaubt und zugleich neueren oder/und aktuellen neurowissen-
schaftlichen Bewusstseins-Konzepten folgt, dann funktionieren unsere 
Körper, unsere Gehirne, lauter kleine aufeinander eingespielte Kultur-
maschinen, genauso.3 Unplausibel, auch im Hinblick auf eine erreichba-
re größere Spannweite wissenschaftlicher Argumentationen, erscheinen 
mir unreflektierte und anachronistische Relikte des 19. Jahrhunderts, 
die immer noch in der soziologischen Diskussion wirksam sind und zu 
nicht mehr plausiblen Einschränkungen und Ambivalenzen des Sag- und 

3   Ich spiele hier auf die von Tononi, Koch u.a. verfolgte »Integrated Informa-
tion Theory« des Bewusstseins an (vgl. dazu Koch 2019: 73 ff., Massimini/
Tononi 2018; Oizumi u.a. 2014). 

VOM 19. INS 21. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334

Denkbaren führen. Sie stehen in Widerspruch zu unserer praktizierten 
Erfahrung der Wirklichkeit und beinhalten in der Konsequenz teilweise 
regressive politische Epistemologien.

Dazu gehört für mich nach wie vor die Fixierung auf trübe Flecken 
des romantischen Körperkonzepts. Das reicht von eher harmlosen For-
mulierungskonfusionen, mit denen man für sich genommen leben könn-
te, über Mystifikationen in der Sache bis hin zur Renaissance einer 
neofaschistischen Leibmythologie in Gestalt des Schmitzschen philoso-
pho-politischen Systems. So oder so ist hier eine Verkennung und Un-
terausschöpfung des Moments der Generalität der Körper am Werk, der 
Abkappung von Erfahrung und Wirklichkeit, eine Unterschätzung der 
durch und durch nicht-regressiven, komplexen Momente des Körperli-
chen, seiner Erkenntnisdimension. Ich scheue mich nicht zu formulieren: 
einer Dimension der Aufklärung der Wirklichkeit, auch um dem Hei-
deggerschen Begriff der »Lichtung« seine verlogene Poesie vorzuhalten, 
auch, um einen größeren historischen Bogen zu gewinnen, der die Phä-
nomenologie nach rückwärts wieder stärker mit dem kulturellen Projekt 
des 18. Jahrhunderts in Verbindung und nach vorne mit dem der von 
ihr teilweise perhorreszierten Naturwissenschaften bringt. Mit der Ver-
kennung der Dimension der Generalität der Körper und damit einer re-
gressiven, romantischen Auffassung hängt nicht zuletzt auch jene nach 
wie vor wirkende Verkrampfung der Sozial- und Kulturwissenschaften 
gegenüber den Naturwissenschaften zusammen. Selbst wenn es redukti-
onistische Ansprüche der Naturwissenschaften noch geben mag, sie ha-
ben längst ihre Plausibilität verloren, niemand kann heute mehr allen 
Ernstes soziohistorische Konstellationen und Prozesse aus Prozessen der 
Biologie oder der Physik deduzieren und wenn sie oder er es täte, wäre 
das leicht zu widerlegen. Aber genau deshalb brauchen sich die Sozial- 
und Kulturwissenschaften auch nicht mehr als freischwebende wissen-
schaftliche Unternehmungen aufzufassen und so zu tun, als gebe es »ei-
nen« Körper der Naturwissenschaften und »einen« anderen Körper der 
Kulturwissenschaften. 

Semiogenese, soziale Strukturen und  
die »Menschenwissenschaften« (Elias)

Weber, Schütz und Merleau-Ponty haben die Frage nach dem Status von 
Sinn (im Sinn von Bedeutung), die Semiogenese als Grundpro blem der So-
zial- und Kulturwissenschaften verstanden. Sie haben – in der Ver knüpfung 
dieser Frage mit phänomenologischen, sprachtheoretischen, pragmatisti-
schen bzw. praxeologischen Konzepte – zur Definition wesentlicher Min-
destbedingungen des Verständnisses beigetragen. Aber mit ziemlicher 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

Sicherheit bleibt diese seit Weber sich stellende Aufgabe auch im 21. Jahr-
hundert bestehen. Vielleicht ist es auch an der Zeit, anzuerkennen, dass die-
ses Problem nicht mit soziologischen Mitteln allein, überhaupt nicht von 
einer Disziplin, weder der Philosophie, noch der Soziologie, noch der Bio-
logie/den Neurowissenschaften oder der Psychologie oder den Sprachwis-
senschaften klärbar ist, weil es durchgängig in den »Interpenetrationszo-
nen« der heutigen Disziplinen spielt. Die Soziologische Theorie könnte 
hier bescheidener werden müssen, im Sinne von Norbert Elias’ Einsicht 
in die Vorläufigkeit der Differenzierungslinien der »Menschenwissen-
schaften«, auf die er nicht zufällig im Zusammenhang einer »Symbol-
theorie« stößt. Diese bewegt sich durchaus auf einem dem Schützschen 
und Merleau-Pontyschen Projekt analogen Anspruchsniveau, also einer 
allgemeinen Konzeption des Sinns, des Ausdrucks, der Kommunikati-
on, der Bedeutung. Die Anforderungen an eine solche Konzeption passe 
aber, so führt Elias aus, »nicht in das Feld der Biologie in seiner jetzigen 
Gestalt, bietet aber doch genügend Raum für die biologischen Aspekte 
des menschlichen Daseins. Sie passt nicht in das Feld der Psychologie, so 
wie dieser Begriff derzeit verstanden wird. Die Natur der Sprache lässt 
sich nicht angemessen durch einen Typus von Psychologie erforschen, 
der um das Individuum herum zentriert ist. Sie passt auch nicht in die 
Hauptströmung der Soziologie, die bisher die paradigmatischen Infor-
mationen vernachlässigt, die der Komplex ›Wissen, Sprache, Gedächt-
nis und Denken‹ erlangt. Früher oder später wird es nötig werden, die 
derzeit herrschende Arbeitsteilung zwischen Menschen- oder Sozialwis-
senschaften kritisch unter die Lupe zu nehmen.« (Elias 2001: 13). Dann 
wäre die Soziologie der Klärung ihrer Grundfrage nach dem sozialen 
Sinn alleine nicht gewachsen. Das Problem der Semiogenese wäre nicht 
mit ausschließlich soziologischen Mitteln aufklärbar. 

Das heißt nicht, dass man nicht soziologisch wie gewohnt weiterar-
beiten könnte auf der Basis eines vorläufigen und aggregierten Verständ-
nisses sozialer Struktur(ierung)en und auf der Basis der Unterscheidun-
gen zwischen:

• (1) aktualisierten, empirischen Struktur(ierung)en als Funktion der 
in einem gegebenen Kontext gegebenen dispositionalen Strukturen 
und der von ihnen mitimplizierten Artefakte, Ressourcen und In-
frastrukturen; 

• der (2) dabei wirksamen Strukturen in ihrem dispositionalen inkor-
poriertem Modus (eben Wissen, Können, Erinnerungen); 

• und (3) „Struktur“ als statistischer, mathematischer oder seman-
tisch/kultureller Konstruktion, als idealtypischer Generalisierung, 
als Modell und Abstraktion von Gemeinsamkeiten empirischer, ak-
tualisierter Struktur(ierung)en. 

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

Zu sagen, dass soziale Strukturen immer in einer körperlichen Dimen-
sion spielen und losgelöst davon buchstäblich nicht greifbar sind, bein-
haltet in keinem Sinn ein Plädoyer für »Naturalismus« oder »Redukti-
onismus«. 

Es geht weder um einen methodischen oder methodologischen Reduk-
tionismus. Alle sinnverstehenden, „qualitativen“ Methoden behalten ihr 
volles Recht, sie sind unentbehrlich für das Verständnis konkreter Struk-
tur(ierung)en, für die es eine empirische, materiale Grundlage gibt, die 
als solche dokumentiert werden können. Selbstverständlich wird man 
zur Analyse eines bestimmten, konkreten soziohistorischen Komplexes 
oder Prozesses weiterhin dessen Geschichte, dessen spezifische Prozes-
sualität untersuchen, wie Max Weber das vorgeführt hat. Und ebenso 
selbstverständlich kann man die Frage stellen, ob bestimmte Merkma-
le, Indikatoren sozialer Struktur(ierung)en abstrahierbar sind und auch 
in anderen Situationen auftreten. Selbstverständlich kann man dies ope-
rationalisieren, zählen, zusammenfassen, zu Klassen und Typen ordnen, 
um die Reichweite solcher Zusammenhänge zu bestimmen. Alle sich als 
»messend« und »zählend« verstehenden Methoden behalten ebenso ihr 
volles Recht wie eher sinnverstehend-typisierend vorgehender Methoden 
(z.B. Webersche Idealtypen). 

Es geht auch nicht um eine Reduktion von Strukturen auf Handlun-
gen, Akteure oder Individuen. Die aktualisierte empirische Struktur ist 
den sozialen Prozessen der interagierenden Individuen selbst zu ent-
nehmen, dafür ist die Körperdimension nicht ein Hindernis, sondern 
Vo raussetzung. Die dispositionalen Strukturen sind dabei ebenso wirk-
sam und sichtbar, wie der strukturierte Umgang mit differenten Dispo-
sitionen, mit unterschiedlichen Graden von Resonanz und Dissonanz. 
Es ist Teil der dialektischen Ideologie, Struktur überhaupt als Hervor-
bringung aus etwas anderem zu fassen und die Dimension der Genera-
lität erst als Ergebnis einer »Entäußerung«, »Vergegenständlichung«. 
Der individuelle Körper, das individuelle Bewusstsein ist schon in sich 
selbst Struktur, relational zu etwas, materialisierte Differenz und zwar 
bereits auf den Ebenen und Prozessen, die wir gewohnt sind als biolo-
gisch oder psychologisch zu bezeichnen. Struktur ist nicht das Produkt 
von Handlungen, Handlungen sind auch nicht das Produkt von Struk-
turen. Was passiert, sollte man eher als einen Prozess der beständigen 
Konstellierung und Umkonstellierung von Strukturen fassen, denn als 
Dialektik von Wesenheiten namens »Handlung« oder »Akteur« und 
»Struktur«.

Und schließlich geht es auch nicht um eine Reduktion von Mak-
ro- auf Mikrostrukturen. Soziale Strukturen transzendieren, da im-
mer zugleich in einem dispositionalen, d.h. zeitübergreifenden Modus 
wirksam, schon immer diese gegebene Situation, in denen sie aktuali-
siert werden. Das körpergebundene Gedächtnis »verknüpft« nicht nur 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, sondern in eins damit auch 
Nah- und »Fernstrukturen«, so wie ich, um sprechen zu können, zwar 
nicht alle möglichen analogen oder kontrastierenden Paradigmen einer 
Wortverwendung kennen muss, um damit einen Sinn zu verbinden, 
aber doch über eine gewisse Palette verfügen muss. In einem gegebenen 
Kontext können nur Strukturierungen erfolgen, die von da aus auch 
von einem oder mehreren der Beteiligten dispositional „erreichbar“ sind. 
Das heißt aber natürlich nicht, dass von jeder Interaktion aus beliebig 
auf alle oder auf unkontrolliert viele geschlossen werden kann. Es heißt 
nur, dass »die« Gesellschaft ebenso wie »die« Natur überall ist und 
zugleich nirgends. Gesellschaft ist ein Begriff. Gesellschaft wird man in 
der Wirklichkeit genauso wenig finden wie es gelingt, dem Gast, dem 
man den Campus, die Colleges, Bibliotheken, Sportplätze und Museen 
zeigt, zusätzlich noch die Universität zu zeigen (Ryle 2018: 14). Struktu-
ren aber sind, wo sie wirken, wirklich und erfahrbar. Es ist ein wiederum 
nur empirisch zu klärendes Problem, was »Makrostrukturen« ausmacht: 
ob es zwischen sehr vielen sozialen Kontexten zu direkten oder indi-
rekten (ggf. kausalen) Zusammenhängen, Wechselwirkungen oder ledig-
lich zu formalen Gemeinsamkeiten hinsichtlich bestimmter Merkmale 
kommt oder nicht und was dafür die Erklärung ist (vgl. Sprondel 1976: 
186). Wenn man das jeweils als »Makrostruktur« bezeichnen will, dann 
muss klar sein, dass das nicht gleichbedeutend ist mit den wirksamen 
und wirklichen operativen Strukturen. Deren Zusammenhang und Sta-
tus, inwieweit sie sich zum Beispiel wechselseitig voraussetzen, muss im 
Einzelfall empirisch geklärt werden »vor Ort« aufgeklärt werden. Dazu 
müssen beobachtbare, aktualisierte Interaktionen in den Blick kommen 
und miteinander verglichen werden. 

Hier auf ein dialektisches Schema von Subjekt und Objekt zu ver-
zichten, erfordert die Kunst und Disziplin die Generalität und Diver-
sifikation der Körper, der Individuen, zugleich zu sehen und zu verste-
hen, dass das von ihnen aufrecht erhaltene, immer unübersichtliche 
soziale Feld keine ihnen äußerliche, unkörperliche, dinghafte Realität 
ist. Noch bei Bourdieu liegen diese Erkenntnis und ihre gleichzeitige 
Verkennung dicht nebeneinander, wenn er ausgerechnet in der Dialek-
tik den Ausweg aus der falschen Alternative »zwischen Sozialphysik 
und Sozialphänomenologie« sieht. Was aber frappiert, ist, dass auch 
bei ihm in diesem Zusammenhang der Name Marcel Prousts fällt und 
das Personal aus dem ersten Teil der Verlorenen Zeit beschworen wird 
(Bourdieu 1993: 255). Eine für das Anliegen und die Themen Bour-
dieus viel prägnantere Passage, als die, die er selbst anführt, wären die 
Überlegungen aus dem Schlusskapitel des 7. Bandes Die wiedergefun-
dene Zeit. 

Dort stellt Marcel, der Ich-Erzähler, die Frage, wie es gekommen sei, 
dass er »in die Gesellschaft der Guermantes« Einlass gefunden habe 

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338

(Proust 2017b: 459).4 Marcel schildert, wie ihm sein Weg in dieses Mi-
lieu zunächst als »etwas ganz und gar Außergewöhnliches« erschienen 
wäre, ebenso unvergleichbar und individuell käme ihm der Weg der Per-
sonen seines alten Umfeldes, Legrandins, Swanns, Odettes vor. Dem stellt 
er eine scheinbar konträre Position gegenüber. Es ist die der »Vogelper-
spektive, wie sie ein Statistiker einnimmt, der Gefühlsgründe oder ver-
meidbare Unachtsamkeiten [...] vernachlässigt und allein die Zahl der 
Personen feststellt, die aus ein und demselben Milieu gestartet waren, 
dessen Schilderung den Anfang dieses Berichts eingenommen hat <ge-
meint wohl: der erste Band von sieben der Verlorenen Zeit, jmk> in ei-
nem anderen, vollkommen unterschiedlichen, angelangt waren, und es 
ist wahrscheinlich, dass [...] jedes andere kultivierte und wohlhabende 
bürgerliche Milieu einen mehr oder weniger gleich großen Anteil von 
Leuten wie Swann, wie Legrandin, wie mich und wie Bloch geliefert hät-
te, die man sich schließlich in den großen Ozean der ›feinen Gesellschaft‹ 
ergießen sehen würde.« (Proust 2017b: 391). Ein wenig klingt in der 
Vogelperspektive der soziologische Kosmotheoros an, der einen Stand-
punkt von überall und nirgendwo auf das Geschehen einnimmt. Aber 
Prousts Formulierungen sind präziser – es ist ein theoretischer, operatio-
nal definierter Standpunkt, der sich bestimmter Indizien, Methoden der 
Abstraktion und des Zählens bedient, mithin Mengen, Kategorien, Klas-
sen definieren und abschätzen muss, die einen anderen logischen Status 
haben, als die gezählten Elemente. Nur von letzteren darf man anneh-
men, dass es sie in der Wirklichkeit auch gibt. Was daraus folgt ist, wie 
er schreibt, ist die von jeder Erfahrung und Gefühlen abstrahierende hy-
pothetische Abschätzung einer Wahrscheinlichkeit, einer Möglichkeit, 
keine bestimmte Wirklichkeit – etwa so, wie man aus dem Flugzeug se-
hend sagt: »Das könnte eine Ansammlung von kleinen Tümpeln sein, 
in denen Frösche leben könnten.« In diese Annahme geht schon ein be-
stimmtes Wissen ein. Ob es wirklich so ist, und in welchen Fällen, muss 
sich aus der Nähe zeigen. 

Es ist eine nützliche Wahrscheinlichkeit, weil sie eine neue, dritte Po-
sitionierung anregen kann. Diese dritte Positionierung führt die Vor-
teile der beiden anderen auf gewisse Weise zusammen. In ihr vollzieht 
sich eine sehr genaue Beschreibung dessen, worin die Personen einander 
wiedererkennen, wie sie sich zusammenfinden, sich wechselseitig anzie-
hen und bezaubern mit »Vornehmheiten«, »Schliff«, »natürlicher Ele-
ganz«, »schönem Blick«, »brennendem Verlangen zu reüssieren«, der 
Orientierung an »Güte« und »Diskretion« oder zumindest doch mit de-
ren Anzeichen an der Oberfläche der Gesten, Floskeln und des Gehabes. 

4  Man beachte den partikularistischen Sinn, den das Wort »Gesellschaft« hier 
noch hat. Nebenbei: der alte Herzog von Guermantes wird später noch als 
»romantische Ruine« bezeichnet (Proust 2017b: 395).

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

Proust beschreibt auch sehr genau die Irritationen und Hemmnisse, das 
»Befremden angesichts gewisser Eindringlinge und gewisser Wissenslü-
cken«, das »Entsetzen« über »Bemerkungen, die zu erkennen gaben, dass 
ich keinen Schimmer von den Erinnerungen die seine Vergangenheit aus-
machten und seinem Bild von der Gesellschaft Gestalt verliehen« (ebd.: 
390). Mit anderen Worten, Marcel oder hinter ihm: Proust entfaltet sei-
ne Sicht auf die Dispositionensysteme, die inkorporierten Formen sozia-
ler Struktur, die Bourdieu »Habitus« nennt (Kastl 2007). Zugleich liefert 
der ganze dreieinhalbtausend Seiten lange Romanzyklus immer wieder 
präzise Beschreibungen dieser Dispositionen in actu, der aktualisierten, 
wirklichen Strukturen dieser Gesellschaft, die immer zugleich Fälle der 
Gesellschaft schlechthin darstellen, der gesellschaftlichen Kommunika-
tion, von der auch Niklas Luhmann sagt, dass sie immer durch das Na-
delöhr der Interaktionen der Individuen und damit der Körper und der 
an sie gebundenen Bewusstseine hindurch muss. 

Die Wirklichkeit der Gesellschaft, ihre operativen Strukturen setzen 
deshalb in der Tat »Sichtbarkeit« und damit jene »flache Ontologie«, 
von der Schatzki spricht (2016), voraus – wenn damit gemeint ist, dass es 
nur eine ebenso gesellschaftliche wie natürliche Wirklichkeit gibt, ohne 
jeden doppelten Boden oder irgendwie geartete Parallelwelten. Aber es 
dürfte klar geworden sein, dass diese Wirklichkeit eine unbegrenzte Viel-
zahl von Perspektiven zulässt, die gleichermaßen den Anspruch erheben 
können, auf ihre Weise etwas Gemeinsames, niemals völlig Idiosynkra-
tisches, Generelles zu »sehen«, »in den Blick zu bekommen«, von ir-
gendwo her. Die »flache« Ontologie kann daher nur eine »indirekte« 
Ontologie sein. »Das« Sein gibt es für niemanden. Die drei von Marcel 
skizzierten Positionen schließen sich nicht aus, sie gehören zu der Viel-
zahl der Perspektiven, die möglich sind und in denen Merleau-Ponty 
in den Worten Sartres die »Facetten des Seins« sah (Sartre 1968: 156). 

Sie sind trotz der optischen Metaphorik, die sein Werk bis zu den 
letzten Notizen durchzieht, nicht auf das Sehen und das Sichtbare be-
schränkt. Sie beginnen mit schlechthin jedem Fragment des Sensiblen, 
das einem lebenden Körper zur Verfügung stehen kann. Es bedarf nicht 
der Mühen der »Wiedergewinnung der verlorenen Zeit«, der langen und 
langatmigen Phrasierungsbögen Proustscher Stilistik, um an dieser Di-
mension der Generalität teilzuhaben. Schneider, der schwer behinderte 
Arbeiter, dessen Gehirn durch einen Granatsplitter im ersten Weltkrieg 
verletzt wurde, Stichwortgeber der Phänomenologie der Wahrnehmung, 
sieht in dem Sinne, in dem Gurwitsch und Merleau-Ponty visuelles »Se-
hen« verstehen – nichts mehr. Er hat jeden Sinn für die Figuration und 
die Konturen des Sichtbaren verloren. Er kann nicht auf seine Körperteile 
zeigen. Er erkennt ohne weiteres kein Gesicht, nicht seine eigene Hand-
schrift, er kann der Fotografie eines schreienden Affen auf Anhieb nichts 
entnehmen, sie bleibt stumm. Er sieht nicht die Einheit einer Bewegung, er 

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340

sagt: »Eine Bewegung ist, wenn ein Gegenstand wechselt. Wenn er von ei-
nem Punkt verschwindt und wo anders wieder erscheint«, er hat lediglich 
eine aus der Propriozeption abgeleitete Erfahrung von Bewegung »wenn 
ich geh, dann beweg ich mich« (Hochheimer 1932: 57). Schneider fehlt 
jede Fähigkeit des »Hineinsehens in den Zeitvektor« (Hochheimer 1932: 
32). Vergangenheit ist für ihn nichts. »Da kommt immer was Neues«. Auf 
gewisse Weise verhält er sich nicht zur Zukunft. Ob seine Kopfschmerzen 
im Winter besser sind? »Das kann ich jetzt nit sage. Bloß, was momentan 
is.« (ebd.: 33). Gefragt, ob er, wenn es ihm schlecht gehe, aufs Besserwer-
den hoffe, sagt er: »Das is so: man hofft jeden Moment, eben hörts uff, 
und dann hörts immer noch nicht uff. Eben hörts uff, darauf wart man 
... höchstens ein Dritter kann sagen: ›Wird’s schlechter oder besser?‹«. 

Aber Schneider kann sich auf diese Initiativen der Anderen, der Dritten 
ebenso verlassen wie auf seine intakten motorischen und sprachlichen Fer-
tigkeiten sowie sein Wissen. Dadurch und durch die verbliebene sensible 
Funktionsfähigkeit der Propriozeption und Interozeption, des Hörens hat 
selbst Schneider mit seinem geschädigten Körper teil an jener Generalität 
der Körper, der Gesellschaft und ihrer Ordnungen. Er ist ein geschickter 
Handwerker, ein angeregter und anregender Konversationspartner, be-
sorgter Ehemann, Vater und Hasenbesitzer. Er hat ein freundliches Ver-
ständnis für seinen überarbeiteten Arzt und dessen ganz anders gelagerte 
Berufswelt: »Ja, Sie wolln zu rasch Professor werden!«, sagt er zu ihm und 
findet dabei den rechten Tonfall, denn Hochheimer ist – man kann es zwi-
schen den Zeilen lesen – »encharmiert« (Hochheimer 1932: 7). 

Trotzdem trifft für Schneider nicht im mindestens zu, was Marcel, der 
Icherzähler, »auf der Suche nach der verlorenen Zeit« am Ende und zu-
gleich am neuen Anfang seiner Zeitreise behauptet, nämlich »dass diese 
ganze, diese lange Zeit nicht nur unablässig durch mich gelebt, gedacht 
und hervorgebracht worden war«, und dass Menschen im Maße der 
wiedergewonnenen Zeit »einen viel größeren Platz einnehmen als den 
beschränkten Platz, der ihnen im Raum vorbehalten ist, einen Platz von 
grenzenloser Ausdehnung vielmehr – da sie ja, wie Riesen, die weit hi-
nabragen in die Jahre, so weit voneinander entfernte Epochen zugleich 
berühren, die sie durchlebt und zwischen die so viele Tage sich geschoben 
haben – in der Zeit.« (Proust 2017b: 502). Eher lehrt Schneiders Fall, 
dass es sich bei diesem Fazit Marcels um eine ideologische Übertreibung, 
um die Übergeneralisierung einer ihrerseits eingeschränkten Erfahrung 
handelt. Sie bleibt gerade in ihrem vermeintlichen  Weitblick der »Illu-
sio« ihres bürgerlichen Milieus verhaftet.   

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333-321 - am 21.01.2026, 08:01:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

