
Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 237 

Individuelle Navigationsentscheidungen sind nicht individuell interpretierbar, son-

dern nur innerhalb enorm großer Datensätze, in denen der einzelne Zugriff in Bezie-

hung gesetzt wird zu Millionen von anderen. Dabei interessiert sich das System nicht 

für die Wünsche kultureller Eliten und Experten bezüglich der Frage, wie mit kultu-

rellen Inhalten umgegangen werden sollte, sondern wie mit ihnen laufend umgegan-

gen wird ‒ um so Regelmäßigkeiten auszumachen, die man an das Publikum zurück-

spielen kann. Damit scheinen Suchmaschinen natürlich zunächst einmal ganz dem 

Geiste des Rhizoms verpflichtet zu sein: Sie haben keine Ambition dazu, der Infor-

mationswelt, für die sie den Zugang bilden, irgendeine systematische oder kategori-

ale Ordnung mit Ewigkeitsanspruch aufzusetzen, sondern sie sind Instrumente, die 

›Plateaus‹ im Sinne Deleuzes und Guattaris sowohl ausfindig machen, als auch for-

men. Waren Suchmaschinen vor Google lediglich Garanten dafür, dass eine Webseite 

eine bestimmte Folge von Zeichen enthielt, wurden sie nach Page Rank und mit dem 

Aufkommen von Analytics-Systemen zum Bürgen tatsächlicher Sinnhaftigkeit und 

Anschlussfähigkeit auf dem culture layer. Dabei bildet Google aber keine bestimmte 

Pädagogik oder Philosophie kultureller Vermittlung ab außer jener, dass sich ir-

gendwo in den großen Zahlen ein virtueller Konsens des Massenpublikums verbirgt, 

den es nicht zu hinterfragen oder herauszufordern, sondern zu vermessen und weiter-

zutragen gilt. In diesem Sinne ›partizipiert‹ natürlich jeder Nutzer zu einem gewissen 

Grade an der Abruf-Architektur, welche die Suchmaschine dem Web aufsetzt. 

 

 

5.4 CYBERTEXT: EMANZIPATION UND 

FREMDBESTIMMUNG IM GERANKTEN WEB 

 

Es liegt intuitiv nahe, in den Algorithmen der Suchmaschinen ein plebiszitäres Mo-

ment auszumachen: Nicht nur, dass sie das Urteil über die Relevanz von Webinhalten 

scheinbar völlig paritätisch über ihre Nutzermassen verteilen, sie sind dabei auch 

blind für abstrakte Kategorien von kultureller Wertigkeit. Geert Lovink schreibt dazu 

noch im Jahre 2010 (und das Zitat wurde in der Einleitung dieser Arbeit ja bereits 

paraphrasiert): 

 

Ein Gespenst geht um unter den intellektuellen Eliten der Welt: Informationsüberlastung. Das 

gemeine Volk hat sich strategische Ressourcen unter den Nagel gerissen und verstopft einst 

sorgfältig überwachte Medienkanäle. Vor dem Internet beruhte die Macht der Mandarinklasse 

auf der Idee, dass man »Geschwätz« von »Wissen« trennen könne. Mit dem Aufstieg der In-

ternetsuchmaschine ist es jedoch nicht mehr möglich, zwischen patrizischen Einsichten und 

plebejischem Tratsch zu unterscheiden. Die Trennung von high und low, dem Ernsten und dem 

Trivialen, und ihre Vermischung zu Zeiten des Karnevals stammt aus vergangenen Zeiten. (Lo-

vink 2010: 53) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021 - am 14.02.2026, 14:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | Dinge – Nutzer – Netze 

Für Suchmaschinen gibt also es keine Höhenkamm-, sondern nur eine Populärkultur: 

Über Geltung und Rang von Inhalten entscheidet kein institutionalisierter Richtstuhl 

und keine Akademie, sondern nur die relative Popularität. Und damit, so fährt Lovink 

fort, ändert sich die gesamte Rezeptionserfahrung: Der Computer sei keine Maschine, 

die mit Informationen umgeht, sondern lediglich ein Signalprozessor, der es Men-

schen ermöglicht, aus seinen Signalen qua kultureller Deutung Information entstehen 

zu lassen. Sei es in der klassischen, literarischen Schriftkultur noch darum gegangen, 

Lesekompetenz für das Verstehen individuell bedeutungsvoller Texte zu kultivieren, 

benötigten wir heute vor allem eine Medienerziehung, die uns lehrt, wie man Com-

putern gegenüber klare und verständliche Suchanfragen formuliert. Lovinks These 

lautet, dass das Internet eben kein Orakel und keine Wunschmaschine des Wissens 

ist, sondern vielmehr ein Mediendispositiv mit sehr komplexen Machtstrukturen, das 

von uns nicht nur ein funktionales Wohlverhalten im Umgang mit seinen Interfaces, 

sondern eine Anpassung unserer kulturellen Lese- und Lerngewohnheiten an sein 

technisch-formallogisches System einfordert (vgl. ebd.: 57). Wir partizipieren also 

nicht nur am System, sondern das System partizipiert ständig auch an uns, schreibt 

sich unserem Kulturverständnis ein, erzieht uns zu seinen idealen Anwendern, indem 

es uns mit anschlussfähigen Suchtreffern belohnt. 

Espen Aarseth prägte in den 1990er Jahren den Begriff des »Cybertext« als Be-

zeichnung für eine Form der Literatur, in der nicht nur (wie im konventionellen Hy-

pertext) eine zweidimensionale Navigierbarkeit zwischen Textbausteinen vorliegt, 

sondern in der die strukturelle Beschaffenheit von Texten sich unter den Augen des 

Lesers entsprechend seiner Navigationsentscheidungen verändert (vgl. Aarseth 1997: 

1). Damit evoziert das Kompositum ›Cybertext‹ den Cyberspace nicht nur begriff-

lich, sondern auch konzeptuell: Wo der Cyberspace einen sich um das Verhalten des 

Nutzers herum konstituierenden und verändernden ›Raum‹ in Aussicht stellt, da ver-

spricht der Cybertext eben einen Text, der sich prozedural auf persönliche Interes-

senlagen und Entscheidungen hin organisiert. Während der Cyberspace aber eine Me-

tapher ist, die eine abstrakte Kommunikationssituation verräumlicht und damit vor-

stellbar macht, ist der Cybertext genau das, was er zu sein vorgibt ‒ nämlich ein Text, 

der von Rückkopplungsmechanismen zusammengesetzt wird.  

Aarseth bezeichnet diese Eigenschaft von Cybertexten als »Ergodizität« ‒ eine 

Wortschöpfung aus den griechischen Substantiven ergon und hodos, Arbeit und Pfad 

(ebd. 1997: 1). Leser stiften im Cybertext also nicht nur ‒ wie im Hypertext ‒ pfad-

abhängig Sinn zwischen Einzelbausteinen, sondern sie wirken auf die tatsächliche 

Verfasstheit des Textsystems in Gänze ein, und diese Einwirkung wird als ›Arbeit‹, 

als Veräußerung von Energie, klassifiziert. Auf der Leserseite unterscheidet Aarseth 

hier ›trvialen‹ und ›nontrivialen‹ Aufwand. Trivialer Aufwand ist für ihn all das, was 

jeder Leser bei der Rezeption klassischer linearer Texte leisten muss: Dazu gehören 

z.B. Augenbewegungen, das Umblättern, aber auch das grundsätzliche sprachliche 

Verstehen der Worte und Satzstrukturen. Nontrivialer Aufwand bezeichnet dagegen 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021 - am 14.02.2026, 14:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 239 

das navigatorische Element und vor allem das Treffen von Entscheidungen über die 

Bewegung im Textraum. Beides findet natürlich auch im konventionellen Hypertext 

statt. Was Aarseth aber mit seinem Cybertext-Konzept bezwecken will, ist eine Ver-

schiebung der Betrachtungsebene fort von Ergebnissen und hin zu Mitteln. Obwohl 

das gesamte Hypertext-Konzept von seinen Anfängen im Memex-Gedankenspiel bis 

zum WWW eng mit technischen Entwicklungen verbunden war, sieht er die Hyper-

texttheorie befangen in der Frage, was gelesen wird, und nicht etwa, wovon abgelesen 

wird (vgl. ebd.: 3). Damit rückt er das Problem der konkreten Technizität des Medi-

ums in den Brennpunkt des Interesses, und mit ihm das Dispositiv der Lesesituation. 

Aarseth vergleicht das Lesen klassischer literarischer Narrative mit dem Besuch 

einer Sportveranstaltung, oder dem Beobachten einer vorbeiziehenden Landschaft 

aus einem Zugfenster. Der Leser kann natürlich sehr intensiv vereinnahmt werden ‒ 

ergriffen oder gerührt sein, mitfiebern ‒ aber er bleibt auf eine rein voyeuristische 

Rolle beschränkt. Seine Teilhabe reicht nicht über seine emotionale Involviertheit 

hinaus und zugleich kann er sich in seinem Rezeptionsverhalten im Grunde nicht 

falsch betragen, so lange er nur dem gradlinigen Textfluss folgt. Er ist, in Aarseths 

Worten, »safe, but impotent« (ebd.: 4) ‒ zwar kann er den Text auf unzählige Arten 

interpretieren, reflektieren, über ihn nachdenken, ihn gutheißen oder ablehnen, aber 

keine dieser Reaktionen kann auch nur ansatzweise auf den Text in seiner medialen 

Beschaffenheit zurückwirken. Der Cybertextleser setze sich dagegen stets dem Ri-

siko aus, am Text bzw. an den Modalitäten des Lesens zu scheitern. Er ist niemals 

›sicher‹ und damit laut Aarseth auch gar kein ›Leser‹ im klassischen Sinne, sondern 

vielmehr ein Spieler. Im Cybertext stellt unsere nontriviale Arbeit gewissermaßen 

einen ›Einsatz‹ dar, mit dem wir auf eine positive Rezeptionserfahrung setzen. Diese 

›Spielsituation‹ impliziert unweigerlich die Möglichkeit einer Niederlage und damit 

auch die des Verlustes unseres Einsatzes. Im Cybertext ringen wir, so fährt Aarseth 

fort, nicht nur um Vergnügen an einem Narrativ, sondern um Kontrolle über die kon-

krete Erscheinungsform des Textes: Wir wollen nicht nur eine Geschichte erfahren, 

sondern unsere Geschichte bzw. eine Geschichte, die ohne uns gar nicht existieren 

könnte. Während sich beim Lesen klassischer linearer Texte das virtuelle Moment in 

der Interpretation durch den Leser manifestiert und der Hypertext eine zweite Virtu-

alitätsebene in Form der Navigation einführt, erzeugen Cybertexte also eine dritte 

Schicht des Virtuellen in Form der Möglichkeit zur Intervention (vgl. ebd.: 4). Der 

Rezipient deutet nicht nur Individualtexte oder sucht Sinnpfade durch Text-Topolo-

gien, sondern er wird selbst zum Architekten möglicherweise überaus kurzlebiger 

Bedeutungsgefüge. Die von Aarsetz beschriebene Möglichkeit des Scheiterns ergibt 

sich dann daraus, dass im Cybertext Rezeption und Autorschaft zusammenfallen und 

der sinnhafte Abschluss der Lesesituation eben nicht mehr durch eine vorgeschaltete 

Schreibsituation garantiert ist. Trotzdem entgeht der Cybertextrezipient dem Babel-

Szenario, denn während die Bibliothekare der Universalbibliothek auf die Rolle einer 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021 - am 14.02.2026, 14:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | Dinge – Nutzer – Netze 

Leserschaft von Texten ohne Autoren reduziert sind, wird das Cybertextsystem lau-

fend durch die Entscheidungen seines Lesers mit dessen kulturellem Verständnis ver-

koppelt und ist so in einen andauernden Prozess der Kontingenzbewältigung einge-

bunden. ›Erfolgreicher‹ Umgang mit einem Cybertext resultiert für Aarseth in »Inti-

mität« zwischen Leser und Gelesenem, in einem sinnhaften Abschluss nicht nur eines 

literarischen Textes, sondern einer ganzen Rezeptionssituation, die vor allem auch 

den Rezipienten in seiner Wirkmächtigkeit bestätigt, während ›Scheitern‹ einem Ver-

laufen, einer narrative Sackgasse, einer Erfahrung ergodischer Ohnmacht entspricht 

(vgl. ebd.: 4). 

Die gesamte Idee und Absicht hinter Cybertextsystemen zielt also in eine der pä-

dagogischen Programmatik des klassischen Museums völlig entgegengesetzte Rich-

tung. Selbst wenn partizipative Ansätze im Zentrum einer Museumskonzeption ste-

hen, kann sich eine materielle Ausstellung in einem physischen Gebäude unmöglich 

spontan um einzelne Besucher herum neu aufstellen. Veränderungen an der physi-

schen Beschaffenheit eines Museums sind natürlich möglich ‒ Objekte können um-

gestellt werden, aus der Ausstellung in den Fundus oder aus dem Fundus in die Aus-

stellung wandern, ja sogar Gebäude lassen sich umbauen ‒ aber derartige Neuauf-

stellungen müssen nach den Öffnungszeiten in Abwesenheit der Besucher erfolgen, 

können eventuell gar längere Schließungen erfordern. Museen können ihre Besucher 

einbinden und auf sie reagieren, aber ihre Reaktion muss eine verzögerte sein, weil 

sie voraussetzt, dass Menschen einander verstehen und dieses virtuelle Verständnis 

dann durch produktive Tätigkeit in der Ausstellung aktualisieren. Auch eine Aufwei-

chung der Trennung zwischen Kuratorium und Publikum kann dieser Trennung von 

Autorschafts- und Rezeptionsmoment keinen Abbruch tun. Der Cybertext nach Aar-

seth hingegen greift zwar nicht die Raummetapher des Cyberspace auf, wohl aber 

seinen zentralen Gedanken: den von einem medialen Milieu, das auf seine ›Bewoh-

ner‹ (d.h. die Software-Doppelgänger von Rezipienten) entsprechend ihrer kulturel-

len Erwartungen reagiert, ohne dass es dabei von einer menschlichen Autorenpersön-

lichkeit betreut werden müsste. 

Zwei Jahre nach der Veröffentlichung von Aarseths Monographie sollten Brin 

und Page ihr Paper über die Funktionsprinzipien von Google veröffentlichen und da-

mit den Weg dahin ebnen, auch das Web als Cybertext rezipierbar zu machen. Denn 

diese Feststellung muss natürlich vorausgeschickt werden: Per se ist das World Wide 

Web erst einmal kein solcher. In seiner Infrastruktur aus Hard- und Software ist es 

zwar ebenso hoch veränderlich wie in seinem logischen Aufbau ‒ genau deshalb be-

nötigen wir ja dynamische Such- und Indexierungssysteme wie Google, um es navi-

gierbar zu machen ‒ aber seine spezifische und zeitlich wechselhafte Verfasstheit von 

Inhalten und Verlinkungen wird üblicherweise auf der Produzentenseite generiert, 

also von jenen Akteuren, die Webseiten und ihre Verknüpfungen untereinander tat-

sächlich in HTML und verwandten Auszeichnungssprachen erstellen. Das Web ist in 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021 - am 14.02.2026, 14:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 241 

ständigem Wandel begriffen und technisch genau darauf ausgerichtet, diesen zu er-

möglichen, allerdings ändert die bloße Rezeption erst einmal rein gar nichts daran, 

wie Webseiten beschaffen und miteinander verschaltet sind. Page Rank adressierte 

als Dienstleistung 1999 zwar bereits den Endnutzer, stellte diesen aber nicht in den 

Mittelpunkt seiner Datenerhebung. Auch die erste Version von Google blickte in ers-

ter Linie auf jene Netzakteure, die unzweifelhaft auf der Autorenseite standen. Zwar 

konnte sie ihre Relevanzbewertung von Webseiten mittels unermüdlicher Webcraw-

ler dynamisch an sich verändernde Verlinkungskonstellationen anpassen, aber über 

Wichtigkeit und Unwichtigkeit einzelner Angebote entschieden letztlich die Web-

master selbst, die sich über die Entscheidung zur Verlinkung oder Nichtverlinkung 

Relevanz zusprechen oder vorenthalten konnten.  

Der ›User‹ als Leser wurde erst mit Analytics-Diensten zum Referenzpunkt der 

Kulturtechnologie Suchmaschine, und erst mit dieser Entwicklung beginnt das 

WWW, im Sinne Aarseths, echte Cybertext-Züge aufzuweisen. Obwohl Aarseth 

selbst seinen Betrachtungsschwerpunkt noch auf narrative Cybertexte setzt und sich 

vor allem für Formen (nicht zwingend computergestützter) interaktiver Literatur in-

teressiert, bringt er entsprechende Überlegungen bereits in Anschlag. Cybertext ist 

für ihn kein spezifisches literarisches Genre, sondern eine Organisationform für alle 

nur denkbaren Arten von Information und eine mediale Kategorie, die sich nicht über 

Inhalte, sondern über Funktionalität definiert (vgl. ebd.). Diese Funktionalität ist eben 

die prozedurale Umstrukturierung des Textkörpers anhand von Rückkopplungs-

schleifen mit dem Leser (vgl. ebd.: 19). Dass diese Rückkopplungsschleifen im 

WWW nicht das Web selbst um unsere Surfentscheidungen herum neu aufstellen, 

sondern vielmehr Bestandteil von ›Navigator‹-Programmen sind und damit nicht am 

eigentlichen Text, sondern innerhalb eines aufgesetzten Abruf-Interfaces arbeiten, tut 

unserem Erleben dabei keinen Abbruch: Broad- und narrowcasting greifen zwar un-

mittelbar und notwendig ineinander, aber für den Nutzer von Suchmaschinen ver-

schwindet der Breit- weitgehend im Schmalfunk. 

 

 

5.5 ALGORITHMISCHE AUTORSCHAFTEN 

 

Daher werden wir auch allzu leicht blind für die Tatsache, dass hinter dem Ranking 

von Suchergebnissen auf Google-Trefferseiten ebenso wenig eine natürliche Folge-

richtigkeit steht wie hinter den Kaufempfehlungen, die uns Amazon feilbietet. Aar-

seth stellt mit seiner Begrifflichkeit vom Cybertext zwar keinen vollendeten Tod des 

Autors in Aussicht, wohl aber sein Aufgehen in einer cyborghaften »Literaturma-

schine«, in welcher der Computer kein passives Schreibwerkzeug ist, sondern ein 

verinnerlichter Teil der Entstehung des Textes sowohl vor als auch in der Rezeption 

(vgl. ebd.: 129ff.). Damit einher geht eben eine besondere Form der Aneignung durch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021 - am 14.02.2026, 14:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

