Anna Park

1)) ARBEIT

vl ¥

Zur dsthetischen

Dimension von Bildung.

Eine artikulationstheoretische
Anndherung

[transcript] Padagogik

hittps://dol.org/1014361/0783830460344 - am 14.02.2026, 07:41:33. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Anna Park
Die Arbeit am Ausdruck

Padagogik

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In Erinnerung an Verena, Walo & Nitsch

Anna Park (Dr. phil.), geb. 1983, lehrt und forscht an der Universitit Ziirich am
Institut fiir Erziehungswissenschaft im Bereich Allgemeine Pidagogik, Bildungs-
theorie und pidagogische Anthropologie. Weitere Schwerpunkte sind die kultur-
geschichtliche Analyse des Prinzips »Miitterlichkeit« sowie dsthetische Praxis und
Urteilsbildung.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Anna Park

Die Arbeit am Ausdruck

Zur asthetischen Dimension von Bildung.
Eine artikulationstheoretische Annaherung

[transcript]

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Open-Access-Ausgabe wird publiziert mit Unterstiitzung des Schweizeri-
schen Nationalfonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung.

Dank: Prof. Dr. Roland Reichenbach fiir die unzihligen Gespriche und Dr. Mario
Scharli fiir das kritische Lesen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text:
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2022 im transcript Verlag, Bielefeld
© Anna Park

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6034-0

PDF-ISBN 978-3-8394-6034-4

EPUB-ISBN 978-3-7328-6034-0
https://doi.org/10.14361/9783839460344
Buchreihen-ISSN: 2703-1047

Buchreihen-eISSN: 2703-1055

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-
download

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Einleitung ... ..o n
1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen ............ 19
1.1 Bildung als Transformation? (Hans-Christoph Koller).............cooveiiiininnnnn.. 20
111 Transformation: Ein angemessenes Verstandnis des Bildungsprozesses?...... 24
112 Kollers SelbStRritiK ......ovneeeee e 27
113 Licken und Fragen ......ooonniieei e 29
114 Die Bedeutung des Prinzips der Selbsttatigkeit .............ccooeiiiiiiia. 30

11.5  Die Bedeutung und Schwierigkeit des Verstehens von Welt-
und Selbstverh8ItnisSen ........ooiuuiiiii e 32
1.2 Den Bildungsbegriff klar definieren? (Krassimir Stojanov)..............ccoeevnnn. 34
1.2.1  Ein »essentially contested CONCEPL« ....ovvuviiiiiiiii i 35
1.2.2  Bildung versus Erziehung, Sozialisation und Lernen.................c.ooeeeet. 37
1.2.3  Bildung als Selbsttransformation...........c.cccevieiiiiiiiiiiiinens 39
1.2.4  Ein logozentrisches Verstandnis von »bildenden Erfahrungen« ................ 4
1.2.5  Bemerkungen zum Konzept der Selbsttransformation......................... 42
1.3 Die Beschwdrung des Unverfligharen.............cooeiiiiiiiiiiiiiii e 46
1.3.1  Das Paradigma der kategorialen Unverfligbarkeit............................. 47
1.3.2  Grenzen der Autonomie (Alfred Schafer).........ccooveiiiiiiiiiiiiinnn, 48
1.3.3  Erkenntniskritik und Selbsthkritik ..........ccooeiiiiii 51
1.3.4  Kritik |: Autonomiepadagogik ........coevvveieeeieieiiiiiiiiiie e 52
1.3.5  Kritik II: Bildung und Erfahrung .........coooiiiiii e 55
1.3.6  Verabsolutierung der Grenzen der Erfahrung? .............ccoiiiiiiiiin, 59
1.4 Resiimee und Zwischenbilanz ........ ..o 63
2.  Ekphrasis - die bildliche Beschreibung ...............................l 69
2.1 VorbemerKUNGEN .« e 69
2.2 Zum Begriff und Verstandnis der Ekphrasis. ..o 72
2.3 Enargeia und die evidentielle Praxis des lebendig Présentierenden................... 77
2.4 Zur bildungstheoretischen Relevanz der Ekphrasis ............ccoovveiiiiineiin... 82
2.5 Das Prinzip der Energeia bei Wilhelm von Humboldt ...t 87

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2

3.3

3.4

41

4.2

43
b
45

5.2

5.3

Zur Anthropologie des Ausdrucks.................ccooiiiiiiiii 95

Exzentrische Positionalitat (Helmuth Plessner) ............cooovieiiiiiiiiininnnn.. 96
3.1.1  Philosophiegeschichtliche Bemerkungen .............c.coooeiiiiiiiiinn.. .. 98
3.1.2 Doppelcharakter, Grenze und Positionalitat...............ccoeveiiiiiiiinn, 101
3.1.3  Die »Gesetze« der exzentrischen Positionalitdt................ccoooeiinee. 104
3.1.4  »Ausdriicklichkeit«: Exzentrizitat und Strukturformeln ....................... N4
Exzentrische Positionalitat in bildungstheoretischer Hinsicht ....................... 16
3.2.1  Ausdriicklichkeit und Reflexivitdt ...........ccooiiiiiiiii e, !
Anthropologie der Artikulation (Matthias Jung) ..........cccoooiiiiiiiiiiiinn, 121
3.3.1 Die Denkfigur der Artikulation...........oooeeeiiiii i 123
3.3.2 Artikulation und Reflexion: Sprachversténdnis und Sprachkritik.............. 126
Exzentrizitat und die Verbindlichkeit des Unergriindlichen (Volker Schiirmann) ...... 135
3.41 Hermeneutisches SPrechen ........c.ceeeeiiiiiiiiiiiiiiiiii e 135
3.4.2  Das Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen......................... 142
Expressives Zeigen und Artikulation ..., 151
Der Mensch als AuSAruCkSWESEN ......eeneeie e 152
TYPEN VON ZEIgBGESTEN L ovtitee ettt e et e e et e e e e eeenaaas 153
4.2.1 Zeigenund Greifen ......ooo i 154
4.2.2 Deiktische und ikonische Gesten - Zeigen und Darstellen .................... 156
Was sich im expressiven Zeigen zeigl ........eeeeeeeiiiiiiiiiiiiiiii e, 159
Diskursive und prasentative Formen der Artikulation ...t 163
Restiimee und Ausblick . .......coreiniii 166
Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens ........................... 169
Otto Friedrich Bollnows hermeneutische Philosophie der Erkenntnis ................ 169
5.1.1  Das »Doppelgesicht der Wahrheit«........ooiiiiiiii e m
5.2 Versuch iber das Beschreiben (0. F. Bollnow, 1989) ..............ccccvennnnn.. 175
Hermeneutische Logik (Gearg Misch) .........c.oevivvriiiiiiiiiiieieeeeas 181
5.2.1 Philosophiegeschichtliche Bemerkungen ............ccooeiiiiiiiiiiiinnen. 182
5.2.2 Die Logik auf dem Boden der Lebensphilosophie ...l 185
5.2.3 »Lebensphilosophie und Phanomenologie«: Erweiterung des Logos.......... 187
5.2.4 Lebenin der AusdruckSwelt.........ccooeeiiiiiniiiii e 191
5.2.5 Die Lehre vom evozierenden Ausdruck ...........coooiiiiiiiiiiiiiiiiia 197
5.2.6 Zur kritischen Verortung der Leistung Georg Mischs ...................e..e 200
Bildung und Beschreibung - Bollnows Beitrag...........ccevvvieiiiiineiiinnnennn, 203
»Subtilere Sprachen« ... ... ... .. 207
Die Handlungsmacht des Bildungssubjekts ..........coovviiiiiiiiiii i, 207
6.1.1  Herrschaftsmacht und Handlungsmacht.................coiiiiiiia. 209
6.1.2 Reflexive Subjektivitat und individuelle Handlungsmacht ..................... 212

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.2 Die Erweiterung des Ausdrucksvermdgens: »Subtilere Sprachen« (Charles Taylor). ... 217

6.3 Die Beschreibung der Arbeit am Ausdruck der expressiven Differenz................ 222
6.3.1 Artikulation und expressive Differenz ...........coceiiiiiiiiiiiii 225
6.3.2 Artikulation: Kriterien der Arbeit am Ausdruck der expressiven Differenz..... 229

Schlusshemerkung ... 235

LItratUr ... e 237

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»When [ was very young, my mother took me for
walks in Humboldt Park, along the edge of the Prairie River. I have vague memories, like
impressions on glass plates, of an old boathouse, a circular band shell, an arched stone
bridge. The narrows of the river emptied into a wide lagoon and I saw upon its surface a
singular miracle. A long curving neck rose from a dress of white plumage.
Swan, my mother said, sensing my excitement. It pattered the bright water, flapping its
great wings, and lifted into the sky.

The word alone hardly attested to its magnificence nor conveyed the emotion it produced. The
sight of it generated an urge I had no words for, a desire to speak of the swan, to say
something of its whiteness, the explosive nature of its movement, and the slow beating of its
wings.

The swan became one with the sky. I struggled to find words to describe my own sense of it.
Swan, I repeated, not entirely satisfied, and I felt a twinge, a curious yearning,
imperceptible to passershy, my mother, the trees, or the clouds.«

Patti Smith

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Die thematischen Anfinge der vorliegenden Dissertationsschrift liegen Jahre zu-
riick. Im Rahmen des Projekts »Shaping the Future — Das Bild als Generator von
Innovation« itbernahm das Forschungs- und Studienzentrum Pidagogik Basel den
Auftrag der empirischen Erhebung von Bildkompetenz (Park & Reichenbach 2012).
Aufgrund meiner Studienfachkombination Pidagogik und Kunstgeschichte war
ich dezidiert an bildtheoretischen und bildungstheoretischen Fragen interessiert
und nahm daher die Moglichkeit gerne wahr, am Teilprojekt »Bildkompetenz« un-
ter der Leitung von Prof. Roland Reichenbach mitzuarbeiten. Die Recherche zeigte
bald, dass Bildkompetenz kein eindeutiges Konzept darstellt und, wie die Begrift-
lichkeit vielleicht erwarten liesse, auch kaum theoretisch erprobte Modelle zur Er-
hebung derselben vorliegen. Vielmehr wurde deutlich, dass es sich um eine prag-
matische Begriffsschépfung vornehmlich aus dem Feld der Kunstpidagogik han-
delt, die damit der allgemeinen Forderung nach kompetenzorientierten Bildungs-
standards strategisch zu begegnen versucht, wohl auch, da sie ihre Marginalisie-
rung im Ficherkanon firchtet. Man erhofft sich eine moglichst iiberzeugende Be-
stimmung dieser Kompetenz mit dem Ziel, empirisch behandelbare sowie pid-
agogisch umsetzbare Teilkompetenzen zu postulieren, um diese systematisch in
curriculare Vorgaben einzubetten. Dass gerade »Bildkompetenz« (und nicht et-
wa »Kreativititskompetenz«) interessiert, kann als Ausdruck der Konjunktur des
gegenwirtigen Bilddiskurses verstanden werden. Das verstirkte und von vielen

1 Das Gesamtprojekt (01.10.2010 bis 30.09.2012) wurde geleitet von Prof. Dr. Nicolaj van der

Meulen (FHNW). Die weiteren Mitglieder des Forschungsteams bzw. der Teilprojekte waren:
Dr. Sc. Doris Agotai (FHNW), Joél Samuel Beljean (FHNW), Prof. Dr. Rolf Dornberger (FHNW),
Prof. Mario Doulis (FHNW), Darjan Hil (FHNW), BenediktJaggi Schenker (FHNW), Anna Park
(Universitat Basel), Prof. Dr. Roland Reichenbach (Universitit Basel) & Prof. Michael Renner
(FHNW).
Die strategische Initiative »shaping the future« fragte nach dem Stellenwert von Bildern
bei der Entwicklung, Innovation und Kommunikation in den angewandten Wissenschaften:
»Welche Bedeutung haben Bilder/Visualisierungen im Forschungs- und Entwicklungspro-
zess? Wie konnen Visualisierungen Aushandlungsprozesse unterstiitzen? Welche Kompeten-
zen setzt der Umgang mit Bildern (Visualisierungen) voraus?« (vgl.https://irf.fhnw.ch/handle
/11654/32365).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365
https://irf.fhnw.ch/handle/11654/32365

Die Arbeit am Ausdruck

Fichern geteilte Interesse am Bild wird heute als Paradigmenwechsel verhandel,
der mit den Bezeichnungen Iconic Turn und Pictorial Turn bekannte, wenn vielleicht
auch nicht immer verstandene Formeln gefunden hat. Horst Bredekamp sieht dar-
in dem Umstand Rechnung getragen, dass dem Bild seit dem letzten Viertel des
20. Jahrhunderts in der westlichen Kultur erstmals eine dominante kulturelle und
philosophische Relevanz zugestanden worden ist (vgl. Bredekamp 2011, S. 74).

Die manchmal synonym verwendeten Schlagworter Iconic Turn und Pictorial
Turn stehen fur die Aktualitit und Dringlichkeit der Bildthematik. Ist auf diese
Weise von einer Bildwende die Rede, dienen die beiden »Turns« als Redefiguren
etwa dazu, die Zunahme von Bildern, meist als massenmediale »Bilderflut«, zu
bezeichnen. Der Iconic Turn und der Pictorial Turn sind aber mehr als rhetorische
Blitten. Sie stellen wesentliche, im Grunde unumgingliche Elemente der bild-
theoretischen Reflexion innerhalb des Bildwissenschaftsdiskurses dar. Tatsichlich
stehen diese Begriffe fiir Positionen, die beide auf eindeutige Weise einem Autor
zugewiesen werden kénnen. Mit ihnen haben Gottfried Boehm und W. J. Tom
Mitchell erliutert, wie sie eine sich in Verinderung befindliche »Bildprisenz« als
»Wende« verstehen. Ihr jeweiliges Verstindnis des Phinomens diskutieren sie
bildtheoretisch. Damit sind sie Begriinder und Vertreter eines Diskurses, der sich
mit Berufung auf den Iconic Turn (Boehm) bzw. den Pictorial Turn (Mitchell)
spitestens seit den 1990er Jahren wirkmichtig zum sogenannten Bildwissen-
schaftsdiskurs ausgebildet hat. Boehm wie auch Mitchell plidieren dafir, den
Bildern eine ihrer Komplexitit angemessene theoretische Beschreibung und
reflexive Praxis zur Seite zu stellen. Durch das Studium der Kunstgeschichte in
Basel bei Gottfried Boehm war ich mit diesem Diskurs vertraut und es schien
mir sinnvoll, mich fiir Fragen des Umgangs mit Bildern an dieser diszipliniren
Perspektive zu orientieren. Dabei erkannte ich zunehmend die Nihe zwischen
bildtheoretischen und bildungsphilosophischen bzw. -theoretischen Fragestellun-
gen.

Die Trias Produktion, Reflexion und Rezeption im Umgang mit Bildern hat im
Bildkompetenzdiskurs eine gewisse Popularitit gewonnen (Niehoff 2005, S. 104f.).
Bildungstheoretisch interessiert hierbei besonders die Frage der Reflexion und Re-
zeption, d.h. der (Entwicklung und Férderung der) Urteilskompetenz. Die Klirung
des Zusammenhangs von Sehen und Verstehen erweist sich dabei als fundamenta-
le Aufgabe, zumal es sich bei der Rezeption von Bildern um ein besonderes Sehen
handeln konnte. Dieser Zusammenhang ist bisher nicht nur weitgehend ungeklirt,
sondern auch mit grundlegenden anthropologischen und erkenntnistheoretischen
Fragen verbunden. Insbesondere letztere betreffen das Verhiltnis von Anschauung
und Begriff. Menschliches Sehen ist ein besonderes Sehen, da es immer schon als
Wahrnehmung, nie aber als neutrale Empfindung zu verstehen ist. Es ereignet sich
an der begrifflich unbestimmten Stelle, an welcher die Arbeit an einem Logos der Sinne
beginnt, d.h. dort, wo sinnliches Verstehen und Deuten ihren Anfang finden.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Die Fahigkeit des kritischen Urteilens und verstehenden Sehens sieht sich im-
mer mit der Aufgabe konfrontiert, das bereits in der Wahrnehmung sinnhaft Struk-
turierte mitteilbar machen zu miissen. Das kulturell erprobteste Artikulationsme-
dium hierfiir ist die Sprache. Die Herausforderung des kompetenten Umgangs mit
dem Bild besteht darin, das an sich »stumme« Bild, also ein ikonisches Symbolsys-
tem, mit dem diskursiven Symbolsystem Sprache zu fassen. Fiir ein angemessenes
Verstindnis der Erfassung von Bildkompetenz erweist sich diese Herausforderung
als die zentrale Problemstellung. Ein wesentliches Kriterium fiir den kompetenten
Umgang mit Bildern kann daher im spezifischen Umgang mit diesem »Uberset-
zungsproblem« gesehen werden. Boehm bringt diesen Sachverhalt so zum Aus-
druck:

»Spétestens im Bewusstsein und im Munde ihrer Betrachter wird der Sinn der Bil-
der auch sprachlich erprobt. Gleichwohl hiangt alles daran, die Macht des Zeigens
und deren Souverdnitidtzu erkennen und ihre gewaltige Rolle in der Kultur zur Gel-
tung zu bringen. Sie lasst sich auf Sagen niemals reduzieren, und gerade deshalb
ist sie der eigentliche, der sinnerzeugende Uberschuss, der in Bildern wirksam
wird. Er macht aus dem materiellen Sachverhalt etwas Sinnhaftes und bringt den
Dialog mit dem Auge in Gang, in dem das Bild zu seinen Moglichkeiten kommt.«
(Boehm 2010, S.14f))

Die sprachliche Artikulation des Gesehenen und des Sehens ist in bedeutsamer
Weise auch eine soziale Praxis, d.h. Austausch und Diskursivitit gehéren zum Kon-
strukt der Bildkompetenz, wie auch immer sie genauer gefasst werden soll. Ent-
sprechend schreibt Boehm:

»Bilderadressierensich, dankihrer Frontalitit,immer an zwei Augen. Sie rechnen
mit dem einsamen Betrachter, der auch dann einsam bleibt, wenn er sich zuhauf
vor ihnen einfindet. [..] Das Remedium dagegen ist der gedankliche Austausch,
das Gesprach vor Bildern, die Kommunikation des Wissens. Nicht um das Iko-
nische zu entkréften, auf Begriffe zu bringen. Im Gegenteil: Die rechten Fragen
stiarken und erhellen den kulturellen Kreislauf, der zwischen Bild und Auge nie zu
Ende kommt und immer wieder anders beginnt.« (Boehm 2010, S.18)

Eine Kultur des Sehens ist immer auch eine sozial geteilte Kultur, wiewohl es nur
der Einzelne sein kann, der sie im Moment praktiziert.

Eine der iltesten bekannten Bildpraxen ist die »Ekphrasis«. Wihrend darun-
ter allgemein meist die literarische Beschreibung eines Werks der bildenden Kunst
verstanden wird, ist die Ekphrasis besonders in der Intermedialititsforschung zu
einer eigenstindigen Reflexionsfigur geworden. Unter Ekphrasis wird dann ein
medialer Transfer zwischen verschiedenen darstellenden Kiinsten verstanden; Ek-
phrasis als intermediales Zitat wird dabei als Reprisentation zweiter Ordnung de-
finiert. Erstin jiingerer Zeit, hauptsichlich in der kunstgeschichtlichen Forschung,

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

wird in diesem Zusammenhang der spezifische Bezug zur antiken Rhetorik vertieft
reflektiert. Ekphrasis wird dort als eine besondere Form der Beschreibung verstan-
den, die sich durch ihre Anschaulichkeit auszeichnet, so als wiirde der Zuhérerin
das Beschriebene vor Augen gestellt werden. Dabei konnte alles Mégliche Gegen-
stand einer Ekphrase sein, Werke der Kunst ebenso wie Personen, Ereignisse und
Gegenstinde.

Der Umstand, dass Ekphrasis als eine progymnasmatische Ubung besonders in
rhetorischen Schulbiichern behandelt wurde, veranlasste mich, Ekphrasis und die
Frage des Beschreibens auf grundlegende Weise bildungstheoretisch zu reflektie-
ren. Altphilologische Studien zur Ekphrasis erdffneten mir Einblicke in ein quasi
vergessenes Wissen der Rhetorik, insbesondere dahingehend, dass jede intellektu-
elle Uberzeugung letztlich nur dann bedeutsam wird, wenn sie mit einer subjek-
tiven Gewissheit verbunden ist. »Subjektive Gewissheit« ist eine isthetische Ka-
tegorie, d.h. sie entspringt einer sinnlichen Evidenzerfahrung. Ekphrasis als rhe-
torische Beschreibungspraxis weiss um die imaginative Kraft der bildlichen Be-
schreibung und um die Notwendigkeit der Evokation des Visuellen — insbesondere
auch fiir iiberzeugende Argumentation. Mit dem neuzeitlichen Wissenschaftsver-
stindnis wurde die Rhetorik allerdings zunehmend »asthetisiert«. Als »bloss« is-
thetische Kategorie wird das rhetorische Wissen vorwiegend als iiberredungsstra-
tegisch bedeutsam verstanden. Ernsthafte Erkenntniskraft kann ihm daher kaum
mehr zugesprochen werden. Ekphrasis als rhetorische »Schulitbung« hat in der Ge-
schichte der modernen Pidagogik dementsprechend keinen Niederschlag gefun-
den. Das erstaunt wenig, weil die institutionelle Bildungspraxis meist das jeweils
vorherrschende Wissenschaftsparadigma reprasentiert bzw. sich diesem verpflich-
tet fihlt.

Vor dem erorterten Hintergrund sind das kritische Verstehen und die Urteils-
kompetenz als zentrale Aspekte einer Konzeption von Bildkompetenz vorzuschla-
gen. Bilder verstehen und beurteilen muss geiibt werden und das Wesentliche des
(Ein-)Ubens von Urteilsbildung liegt in der Art und Weise der Beschreibung und Be-
fragung des Gegenstandes selbst. Um die im Laufe der explorativen Studie (deren
Aufbau hier nicht im Detail besprochen werden soll) erhobenen Beschreibungen
unterscheiden und vergleichen zu kénnen, wurde ein hypothetisches Analysemo-
dell entwickelt (vgl. Reichenbach & Park 2012). Eine erste Dimension unterscheidet
eine Subjektorientierung von einer Objektorientierung des in der Beschreibung Fokus-
sierten. Die zweite Dimension unterscheidet in Anlehnung an Kants dsthetische
Urteilskraft einen befragenden von einem bestimmenden Beschreibungsmodus. Setzt
man diese beiden Dimensionen zueinander in Beziehung, dann lassen sich idealty-
pisch ein subjektorientiert-befragender, ein subjektorientiert-bestimmender sowie ein ob-
jektorientiert-befragender und ein objektorientiert-bestimmender Modus unterscheiden.
Damit wurde eine qualitative Interpretation der Beschreibung, also die Charakte-
risierung von Beschreibungstypen moglich. Hierbei sind vielfiltige Bewegungen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

innerhalb der Gesamtbeschreibung denkbar, also »Kombinationen« von Beschrei-
bungstypen, die »beschreibungsintern« ineinander tibergehen und sich durch eine
innere Beweglichkeit auszeichnen. Solche Uberginge bezeichnen wir als »Oszillie-
ren«. Wenn diese Beweglichkeit die Gesamtbeschreibung prigt und vielleicht sogar
strukturiert, sprechen wir von einer »oszillierenden Beschreibung«. Bedeutsam fir
den Umgang mit Bildern ist aus dieser Perspektive die Oszillationsqualitit der Be-
schreibung.

Wie sehr das Oszillieren-Kénnen allerdings von der Sprachkompetenz abhingt,
ist eine Frage, die es immer zu beriicksichtigen gilt. Komplexe, d.h. zusammen-
hingende, oszillierende Beschreibungen, also z.B. solche, die zwischen subjektori-
entiert-befragend, objektorientiert-bestimmend, objektorientiert-befragend und
subjektorientiert-bestimmend oszillieren, erfordern auch Fihigkeiten der sprach-
lichen Differenzierung. Zudem ist die differenzierte Reflexion iiber das in der Be-
schreibung Konstituierte wahrscheinlich notwendig, um die Kohirenz der oszil-
lierenden Qualitit und ihres Sinns aufrechtzuerhalten. Daher schlugen wir vor,
im Elaborationsgrad des sprachlichen Ausdrucks ein quantitatives Kriterium zu
sehen. Die Auswertung der Aussagen zeigte, dass sich mit dieser Heuristik un-
terschiedliche Umgangsweisen erkennen lassen und sich diese auf sinnvolle Wei-
se vergleichen und differenzieren lassen. Bildkompetenz zeichnet sich, allgemein
formuliert, durch eine Offenheit und Bereitschaft aus, sich dem Bild nicht ein-
fach »hinzugebenc, sondern sich vielmehr oszillierend zwischen Empfindung und
Wahrnehmung, Meinung und Begriindung mit dem Gegenstand — wie man so
leicht sagt — »auseinanderzusetzen«. Dies scheint ein vielschichtiger und zugleich
auch nicht souveriner oder kontrollierbarer Prozess zu sein.

Uber das vorliufige Ergebnis der Explorationsstudie hinaus dringte sich der
Gedanke auf, ob der Umgang mit der dsthetischen Dimension, den wir mit den Po-
len subjektorientiert versus objektorientiert und befragend versus bestimmend auffassen
und als Beschreibungspraxis differenzieren, nicht nur den Umgang mit Bildern
(oder mit anderen Werken der bildenden Kunst) betrifft, sondern eine allgemei-
ne Qualitit menschlicher Selbst- und Weltverhiltnisse zum Ausdruck bringt. Mich
beschiftigte daher nach meinem Masterabschluss, nun in der Funktion als Assis-
tentin am Lehrstuhl fiir Allgemeine Erziehungswissenschaft in Ziirich (bei Prof. Dr.
Roland Reichenbach), die Thematik des Beschreibens weiter. In dieser Zeit stiess ich
auf den Beitrag »Versuch iiber das Beschreiben« (1987) von Otto F. Bollnow. Dar-
in erprobt Bollnow den Gedanken, zwei grundlegend verschiedene Arten von Be-
schreibungen zu unterscheiden, nimlich einerseits (bekannte) Beschreibungen wie
die wissenschaftlich-objektiven oder alltiglich-funktionalen und andererseits arti-
kulierende oder evozierende Beschreibungen. Die letzteren machen das Beschriebene
so sichtbar, dass es »getroffen« wird, eine spezifische Prisenz erhilt, sodass sich
eine Evidenzerfahrung einstellt, in welcher das Beschriebene auf eine neue, uner-
wartete Weise in Erscheinung tritt. Bollnow bezieht sich dabei auf seinen Lehrer

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

und Doktorvater Georg Misch und dessen Theorie des evozierenden Sprechens (Misch
1994), sodass Bollnows Alterswerk mit diesen Arbeiten nochmals eine neue Ausrich-
tung erhilt. Die Bezeichnung »artikulierende« oder »evozierende« Beschreibung
gibt dem in unserer Studie als befragend bezeichneten Modus in gewisser Weise
riickwirkend einen theoretischen Halt. Zudem werden unter den Stichworten »Ar-
tikulation« und »Ausdruck« Verhiltnisse von Leiblichkeit, Wahrnehmungserleben
und Erfahrung in den Kulturwissenschaften und besonders in der philosophischen
Anthropologie seit der Jahrtausendwende explizit artikulations- und ausdruckstheo-
retisch reflektiert. Die Denkfigur der Artikulation bietet sich dabei insbesondere fiir
die Perspektivierung der personalen Sinnbildung, d.h. der subjektiven Selbsttitig-
keit, an.?

Die Herausforderung dieses scheinbar generischen Prozesses, mit dem die
Thematik meiner Dissertation ihre Kontur gewann, bestand darin, sehr un-
terschiedliche Diskurse und disziplinire Felder zusammenzufithren und ihre
Relevanz in bildungstheoretischer Hinsicht zum Ausdruck zu bringen. Die Ent-
scheidung, die Problematisierung dreier zeitgendssischer Bildungsideen an den
Anfang zu stellen, soll die Bedeutung und den Einsatz der artikulationstheo-
retischen Reflexion insgesamt deutlich machen. Sie betrifft zentrale bildungs-
theoretische Aspekte, die zwar allgemein bekannt sind und diskutiert werden,
aber, so zeige ich im ersten Kapitel, hiufig nicht hinreichend verstanden werden.
Insbesondere die Struktur und Genese des »Selbst- und Weltverhiltnisses« des
Menschen sowie die Idee und Rolle der Selbsttitigkeit. Diese Auseinanderset-
zung miindet in die Frage, welche konkreten Praktiken den Entwicklungsgang von
Bildungsprozessen im Vollzug plausibel vorstellbar machen.

Das zweite Kapitel ist der rhetorischen Figur der Ekphrasis gewidmet, an wel-
cher der komplexe Zusammenhang von Imagination, Bild und Sprache fiir die Be-
deutung der subjektiven Gewissheit im Erkenntnisprozess diskutiert wird.

Im dritten Kapitel wird das anthropologische Fundament dieser rhetoriktheo-
retischen Perspektive erarbeitet und die anthropologische Denkfigur der Artiku-
lation ausgehend von der philosophischen Anthropologie Helmuth Plessners vor-
gestellt. Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen wird ein sowohl in
der Anthropologie (Plessner) als auch hermeneutischen Lebensphilosophie (Misch)
diskutiertes, ethisch verstandenes Prinzip der expressiven (exzentrischen) herme-
neutisch-produktiven Lebensform eingefiihrt.

Kapitel vier reflektiert die Phylogenese und Ontogenese der expressiven Zeige-
geste. Dabei wird anhand des sogenannten expressiven Zeigens die Gleichurspriing-

2 Exemplarisch: Niklas, S. & Roussel, M. (Hg.) (2013). Formen der Artikulation. Philosophische Bei-
triige zu einem kulturwissenschaftlichen Grundbegriff. Miinchen: Wilhelm Fink. Schlette, M. &
Jung, M. (2005). Anthropologie der Artikulation: Begriffliche Grundlagen und Transdisziplinire Per-
spektiven. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

lichkeit dsthetischer bzw. priasentativer Formen des Symbolisierens und diskursi-
ver, d.h. begriffssprachlicher Symbolisierungsformen in ihrer Entstehung begriin-
det.

Im finften Kapitel wird auf der Grundlage der hermeneutischen Philosophie
der Erkenntnis Otto Friedrich Bollnows und der hermeneutischen Logik Georg
Mischs die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens untersucht und her-
vorgehoben. Dabei spielt die Lehre vom »evozierenden Ausdruck« eine entschei-
dende Rolle. Bildung als Arbeit am Ausdruck wird mit Bollnow metaphorisch als Ver-
such des Beschreibens verstanden.

Zentrale Kritikpunkte des zeitgengssischen Bildungsdiskurses, wie sie im ers-
ten Kapitel erdrtert werden, werden im sechsten und letzten Kapitel erneut auf-
genommen, aber nun, um eine bildungstheoretische Position zu vertreten, welche
Bildung als Artikulationsprozess versteht, in welchem der Mensch am Ausdruck
dessen zu arbeiten hat, was als »expressive Differenz« verstanden werden kann.
Vertreten wird die These, dass das Bemithen um Wahrnehmung und Artikulati-
on wesentlich mit der Fihigkeit des Beschreibens, der Suche nach der geeigneten
bzw. angemessenen Ausdrucksform fiir einen Erfahrungsgegenstand, zu tun hat.
Dabei sind die Auslotung und Anerkennung der Grenzen der Moglichkeit ange-
messener Ausdrucksformen gerade Teil der artikulierten Beschreibung selbst. Was
beschrieben werden kann, kann verstanden werden; Beschreibung und Verstehen
sind intrinsisch verbunden. Verstehen ist aber auch auf Verstindlichkeit und Ver-
stindnis angewiesen, d.h. zwei soziale Tugenden bzw. Bestrebungen. Das Ethos
des Beschreibens besteht im Verbindlichnehmen des Unergriindlichen und ver-
weist auf die Prozessualitit des Verstehens als die je eigene, unersetzliche Arbeit
am Ausdruck der expressiven Differenz.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

17


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs -
drei Problematisierungen

An drei zeitgendssisch bedeutsamen bildungstheoretischen Konzepten im
deutschsprachigen Raum sei im Folgenden ein Problem vorgetragen, das als
die »artikulationstheoretische Liicke« im Bildungsdiskurs bezeichnet werden
kann. Es geht dabei weniger darum, die drei Positionen im Einzelnen einer Kritik
zu unterwerfen, als vielmehr darum, mit dieser problematisierenden Diskussion
zu begriinden, warum es fruchtbar sein konnte, Bildungstheorie auch aus ge-
netischer Perspektive zu betrachten (vgl. Kapitel 4) und die anthropologischen
und erkenntnistheoretischen Grundlagen einer solchen Betrachtungsweise (vgl.
Kapitel 3 bis 5) zu explizieren. »Genetisch« betrachten soll hier so viel heissen wie:
den Prozess der Bildung zu verstehen versuchen.

Die drei bildungstheoretischen Positionen werden anhand der Autoren und Au-
torinnen Hans-Christoph Koller (Perspektive 1), Krassimir Stojanov (Perspektive 2)
und Alfred Schifer sowie Christiane Thompson und Gabriele Weiss (Perspektive
3) erliutert. Die erste Perspektive betrifft das derzeit viel diskutierte transformato-
rische Bildungsverstindnis, die zweite kann als argumentationstheoretisch orientiertes
Bildungsverstindnis und die dritte als paradoxales oder widerspruchstheoretisches
Bildungsverstindnis bezeichnet werden. Ziel der Darstellung und Diskussion ist
es, bedeutsame Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Perspektiven im Hinblick
auf drei Gesichtspunkte hervorzuheben. Diese beziehen sich auf das jeweilige Mo-
dell des Bildungsprozesses (1), auf die anthropologischen Grundannahmen (2) und
auf die Bedeutung der Sprache und des Ausdrucks von Erfahrung (3) (vgl. Kapitel
1.4).

(1) Zur bildungstheoretischen Arbeit gehort es m.E., ein (mehr oder weniger kon-
kretes) Modell des Bildungsprozesses vorzustellen. Erstaunlicherweise scheint
aber keines der drei Verstindnisse, die im Folgenden diskutiert werden, tat-
sichlich zu explizieren, wie sich — aus der jeweiligen theoretischen Perspektive
— der Prozess von Zustand A (einer konkreten Variante des Selbst- und Weltver-
haltnisses) nach Zustand B (einer verdnderten konkreten Variante dieses Selbst-
und Weltverhiltnisses) vorstellen lisst.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Die Arbeit am Ausdruck

(2) Zudem werden die anthropologischen Grundannahmen oder Fokussierungen
des Bildungssubjekts in den drei bildungstheoretischen Perspektivierun-
gen wenig expliziert oder problematisiert. Sie sind aber bedeutsam. In der
transformatorischen Perspektive ist der Mensch primir Bewiltiger biografisch
bedeutsamer Probleme und Ereignisse. In der argumentationstheoretischen
Perspektive ist das Bildungssubjekt primir ein der rationalen Argumentation
fihiges Wesen, das sich im »Raum der Griinde« zu verorten sucht. In der
widerspruchstheoretischen Perspektive ist der Mensch ein Grenzginger, der
seine Erfahrungen als letztlich nicht benennbare ertragen lernen muss. Jeder
dieser Aspekte scheint mehr oder weniger iiberzeugend zu sein.

(3) Dabei stellt sich die Frage, ob trotz der unterschiedlichen Deutungsmuster ein
gemeinsames »minimalanthropologisches« Moment erkennbar ist, vor dessen
Hintergrund diese Aspekte verstanden und gedeutet werden konnen. Dieses
besteht darin, dass der Mensch in allen drei bildungstheoretischen Perspek-
tiven (mehr oder weniger implizit) als Ausdruckswesen aufgefasst wird. Seine
Bildsambkeit scheint dabei wesentlich in den Méglichkeiten (und Grenzen) zu
liegen, artikulieren zu kénnen.

Bildungsprozesse bediirfen der Artikulation und fallen mit ihr sogar zusammen.
Dass es fruchtbar ist, diese These — also die artikulationstheoretische Interpretation
des Bildungsprozesses — zu vertiefen, soll zunichst anhand der Probleme und Lii-
cken, aber auch der Stirken und Einsichten der drei Perspektiven deutlich gemacht
werden.

1.1  Bildung als Transformation? (Hans-Christoph Koller)

Hans-Christoph Koller will Bildung »anders denken« (2012) indem er das Kon-
zept eines transformationstheoretischen Verstindnisses von Bildungsprozessen
expliziert. Inspiriert ist seine Theorie von Rainer Kokemohrs Arbeiten, in denen
die Bedeutung der Erfahrung des Fremden im Zentrum steht. Die erschiitternde
Kraft von Fremdheitserfahrung verunsichert Kokemohr zufolge das bisher Selbst-
verstindliche und kann Anlass zu einer Verinderung bestehender Selbst- und
Weltdeutungen sein. Die Aufgabe und Bemithungen, mit solchen Erfahrungen
umzugehen, erfordern Prozesse des Umlernens, die eine Transformation des bis-
herigen Selbst- und Weltverstindnisses tiberhaupt wahrscheinlich und denkbar
machen (vgl. Kokemohr 2007). Kokemohr schligt vor, Bildung auf diesen Erfah-
rungsbegrift zu beziehen, d.h. die damit verbundenen Transformationsprozesse
als Bildungsprozesse zu verstehen. Kollers transformatorische Bildungsprozess-
theorie situiert sich vor dem Hintergrund dieses Erfahrungsbegriffs:

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

»Bildung (also das, was padagogisches Handeln erméglichen und beférdern soll)
kann als Prozess grundlegender Transformationen der Art und Weise verstanden
werden, in der Menschen sich zur Welt und zu sich selbst verhalten. Dabei ist
davon auszugehen, dass Bildung im Sinne solcher Transformationen sich immer
dann vollzieht (oder besser: vollziehen kann), wenn Menschen Erfahrungen ma-
chen, zu deren Bewaltigung ihre bisherigen Mittel und Méglichkeiten nicht aus-
reichen. Anders formuliert: Bildungsprozesse bestehen in der Entstehung neu-
er Formen, neuer Figuren des Welt- und Selbstverhaltnisses in Auseinanderset-
zung mit Problemen, zu deren Bearbeitung die bisherigen Figuren des Welt- und
Selbstverhiltnisses nicht ausreichen.« (Koller 2007, S. 50)

Im Folgenden seien einige problematisierende Fragen an dieses zentrale Zitat ge-
richtet. Es besteht aus drei Sitzen, die Kollers Verstindnis von Bildung als Trans-
formation gut zusammenfassen.

»Bildung (also das, was padagogisches Handeln erméglichen und beférdern soll)
kann als Prozess grundlegender Transformationen der Art und Weise verstanden
werden, in der Menschen sich zur Welt und zu sich selbst verhalten.«

Abgesehen von der Frage, ob pidagogisches Handeln Bildungsprozesse als »grund-
legende« Transformationen zu ermdglichen imstande sei, was durchaus skeptisch zu
beurteilen ist, interessieren an diesem Satz zwei Formulierungen und damit ver-
bundene Unklarheiten:

Erstens: was bedeutet das Wort »grundlegend« in diesem Zusammenhang? Ist
diese Bestimmung, dieses Adjektiv, eine Spezifikation? Wird damit impliziert, dass
es auch »nicht grundlegende« Transformationen gibt? Und wenn ja, sind diesel-
ben dann nicht als Bildungsprozesse zu qualifizieren? Koller scheint genau davon
auszugehen. Im Sinne Piagets konnte man also vermuten, nur Akkommodations-
prozesse (Verinderungen der Struktur des Verstehens) wiirden das Attribut »Bil-
dungsprozess« verdienen, wihrend »blosse« Assimilationsprozesse nicht in diese
Gunst kommen (vgl. Piaget 2003). Diese Hierarchisierung erscheint so problema-
tisch wie unnoétig. Es stellt sich wiederholt die Frage, was »grundlegend« heisst:
Wie grundlegend ist »grundlegend«? Geht es um eine Art Metamorphose so, wie
am Schmetterling letztlich kaum noch zu erkennen ist, dass er einmal Raupe war?
Sind »grundlegende« Transformationen als massive Identititsbriiche zu verstehen?

Zweitens fasst Koller Bildungsprozesse als Transformationen der Art und Wei-
se auf, wie sich Menschen zur Welt und zu sich selbst verhalten. Immer wieder
wird mit Humboldt auf Selbst- und Weltverhiltnisse verwiesen. Diese Terminolo-
gie, so weit verbreitet sie mittlerweile ist, wird in der vorliegenden Arbeit kritisch
betrachtet; sie scheint ungenau zu sein. Genauer wire es, zu sagen, dass sich das
Verstindnis der Selbst- und Weltverhiltnisse verindert. Die sozialen, riumlichen,
okonomischen und auch viele andere Verhiltnisse mégen sogar so stabil sein, dass

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

2


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Die Arbeit am Ausdruck

sie vorerst gar nicht zu verindern sind; aber unser Verstindnis von diesen Verhalt-
nissen, in denen wir leben, unsere Deutung und Distanz dazu mdgen sich in einer
Weise verindern, die man zu Recht als Bildungsprozess bezeichnet. In diesem Zu-
sammenhang erscheint es allgemein problematisch, itberhaupt von »Verhalten« zu
sprechen und nicht eher von Verstehen, Deuten oder Interpretieren.

Nun sei der zweite Satz dieser Passage betrachtet:

»Dabei ist davon auszugehen, dass Bildung im Sinne solcher Transformationen
sich immer dann vollzieht (oder besser: vollziehen kann), wenn Menschen Erfah-
rungen machen, zu deren Bewdltigung ihre bisherigen Mittel und Méglichkeiten
nicht ausreichen.«

Auch diese konsenserheischende Formulierung ist kritisch zu kommentieren. Die
Formulierung, wonach »sich« Bildung »vollziehe«, ist der erste Punkt. Dies ent-
spricht der gleichen Art von Rede, die Koch (2002) und Reichenbach (2014) kri-
tisieren, wenn es um das »neue« Verstindnis des Lernens aus der Perspektive der
Hirnforschung geht. Bildung, die »sich vollzieht, scheint hier plotzlich einem na-
tirlichen Vorgang zu entsprechen. Dies mag aus sozialisationstheoretischer Per-
spektive eher wenig irritieren, ist aber aus bildungstheoretischer Sicht durchaus
zu problematisieren. Wie bei der Rede von »kognitiven Prozessenc, die irgendwie
»ablaufen«, wird hier, um es mit Lutz Koch zu sagen, »der Titer eliminiert«, das
»Tun« in ein »Geschehen« verwandelt (Koch 2002, S. 85).! Dass Bildung immer als
Selbstbildung verstanden werden soll, bedeutet nun aber nicht, dass sie sich wie
»von selbst« ereignet. In dieser Arbeit wird daher nicht von einem quasi-anony-
men Geschehen ausgegangen, sondern es wird vielmehr versucht, den Spuren der
Titerschaft zu folgen. Bildungsprozesse haben wahrscheinlich mehr mit Anstren-
gung, Bemiihen und Verstehenwollen zu tun als mit blossen Geschehnissen. Daher der
Titel der vorliegenden Untersuchung: Die Arbeit am Ausdruck.

Der zweite Punkt betrifft die »Bewdltigung von Erfahrungen«, die Menschen
»machen« witrden. Doch was heisst das, eine »Erfahrung machen«? Und was be-
deutet es, dieselbe zu »bewiltigen«? Auch hier bleiben viele Fragen offen, die Koller
zwar an anderen Orten (z.B. Koller 2012) angeht, etwa indem er auf den Erfah-
rungsbegriff von Bernhard Waldenfels (1990) rekurriert. Dennoch erfihrt die Lese-
rin nicht, was »Bewiltigung von Erfahrung« bedeuten soll. Angemerkt sei an dieser
Stelle nur, dass der Ausdruck »Bewiltigung« zwar im Sinne eines psychologischen
Copings durchaus Sinn macht, aber bildungstheoretisch dennoch zu befragen wi-
re.

1 »Der Psychologismus der Lerntheorie und Lernforschung besteht darin, dass der Tater elimi-
niert wird und das Tun in ein Geschehen verwandelt wird[...]« (Koch 2002, S. 85).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Im dritten Satz kommt nun das »Neue« ins Spiel, ohne welches ein - iiber-
spitzt formuliert — Pathos der Transformation offensichtlich nicht zu iberzeugen
vermag:

»Anders formuliert: Bildungsprozesse bestehen in der Entstehung neuer Formen,
neuer Figuren des Welt- und Selbstverhiltnisses in Auseinandersetzung mit Pro-
blemen, zu deren Bearbeitung die bisherigen Figuren des Welt- und Selbstver-
héltnisses nicht ausreichen.«

Interessant ist auch hier die scheinbar naturalistische Redewendung bzw. passive
Formulierung: »Entstehung«. Doch woher kommt nun das »Neue« in den Men-
schen, die »neuen Formen« und »neuen Figuren« seines Welt- und Selbstverhilt-
nisses? Wenn doch die bisherigen Mittel offenbar nicht ausgereicht haben? Auch
hier erfihrt die Leserin leider nicht viel iiber diesen Prozess.

Wie bereits erwihnt, méchte Koller Bildung als Transformation und nicht bloss
als »Aneignung neuen Wissens oder neuer Informationen« verstanden wissen, son-
dern als »grundlegende Verinderung der Art und Weise, wie solche Informationen
bzw. solches Wissen verarbeitet werden« (Koller 2007, S. 50). Dieses Verstindnis,
Bildung und Lernen einander derart entgegenzusetzen, ist der Problematisierung
wiirdig (vgl. dazu z.B. Meyer-Drawe 2008). Etwas salopp kénnte an Richard Ror-
ty erinnert werden, der das Hirn einmal mit der Hardware und die Kultur mit der
Software verglichen hat (vgl. Rorty 2004). Koller scheint es vor allem um die Ver-
inderungen der »Hardware« zu gehen. Landliufig wiirde man Bildung aber auch
mit »Software« (Aneignung von Kultur) in Verbindung bringen wollen. Nun ist klar,
dass Computer ohne Software wenig brauchbar sind, gewissermassen inhaltslos,
weltlos. Diesen Eindruck macht auch die Rede von Bildung als Transformation: Es
fehlen die Inhalte, das Material.

In menschlichen Transformations- und Anpassungsprozessen geht es aber im-
mer um konkrete Inhalte, Widerfahrnisse, Gegenstinde und Sachverhalte: Von ei-
nem Bild irritiert zu sein, von einem Aufenthalt in einem fremden Land faszi-
niert zu sein, von seinem Partner verlassen zu werden, in einer Korperfunktion
beeintrichtigt zu sein, einen Gerichtsprozess zu verlieren, zum ersten Mal von
der Systemtheorie zu horen. Das scheinen ganz unterschiedlich gelagerte Situa-
tionen zu sein. Man wiirde wohl kaum bestreiten wollen, dass sie alle Anlass zu
Bildungsprozessen sein kénnen (aber natiirlich nicht miissen). Doch ist es iiber-
zeugend, die damit verbundenen und moglicherweise notwendigen Lernprozesse,
die vielleicht noch keine grundlegende Transformation des Welt- und Selbstver-
hiltnisses bedeuten, nicht als Bestandteil des Bildungsprozesses aufzufassen? Die
scheinbar nicht »grundlegenden« Lernprozesse sind meist so zentral fiir den Bil-
dungsprozess, dass sie im Grunde nicht als »blosse« Aneignung, »blosses« Material
oder »blosse« Voraussetzung zu denken sind — vielmehr scheinen sie zur Substanz
jener Prozesse des menschlichen Lernens und Erfahrens zu gehoren, denen wir

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

23


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Die Arbeit am Ausdruck

die Qualitit der Bildung zuschreiben. Zwar vermag die analytische Differenz von
Prozess und Produkt, Bildung und Lernen, Aneignung und Transformation unter
bestimmten theoretischen Pramissen zu iiberzeugen. Doch wenn es um das Verste-
hen von Bildungsprozessen geht, kann die Gesamtkonstellation, die Gemengelage
des menschlichen Lebens, nicht ohne Weiteres in ihre einzelnen Momente aufge-
teilt oder zergliedert werden. Koller betont aber geradezu, dass Bildungsprozesse
im Sinne einer Transformation grundlegender Figuren des Welt- und Selbstver-
hiltnisses eine »hoherstufige« Art von Lernprozessen darstellen wiirden, da es —
dies sei wiederholt — nicht wie bei Lernprozessen »um die Aneignung neuen Wis-
sens oder neuer Informationen geht, sondern um eine grundlegende Verinderung
der Art und Weise, wie solche Informationen bzw. solches Wissen verarbeitet wer-
den« (Koller 2007, S. 50).

111 Transformation: Ein angemessenes Verstandnis
des Bildungsprozesses?

Koller versteht den so skizzierten Begriff von Bildung als rein deskriptiv, insofern
er nur besage, »dass Bildungsprozesse transformatorischen bzw. innovatorischen
Charakter haben, also dass in ihnen Welt- und Selbstverhaltnisse sich grundlegend
andern und neue Figuren, neue Welt- und Selbstentwiirfe hervorgebracht werdenc,
aber keine Kriterien dariiber »enthalte«, »welcher Art diese Transformationen sein
bzw. welche Richtung die Verinderung einschlagen sollen« (Koller 2007, S. 51). Ob
diese fehlende oder reichlich »schwache« Normativitit ausreicht, konnte diskutiert
werden. Koller weist aber darauf hin, »dass angesichts des immer rascheren gesell-
schaftlichen Wandels und einer immer komplexer werdenden Welt Menschen im-
mer hiufiger mit Problemen konfrontiert werden, zu deren Bearbeitung ihre bis-
herigen Méglichkeiten nicht mehr ausreichen, und dass deshalb Bildungsprozesse
im skizzierten Sinne notwendig sind« (ebd.). Damit wird zumindest implizit eine
Normativitit des Faktischen beansprucht und Bildungsprozesse sowie Bildungstheo-
rie werden umstandslos an einen behaupteten allgemeingesellschaftlichen Wandel
gekoppelt. Allerdings verzichtet Koller auch darauf, diese Gesellschaft des Wandels
niher zu beschreiben und daraus beispielsweise pidagogisch oder bildungstheo-
retisch relevante Aspekte und Argumente hinsichtlich einer transformatorischen
Bildungstheorie herzuleiten. Auch im 2012 erschienenen Buch Bildung anders den-
ken — Einfithrung in die Theorie transformatorischer Bildungsprozesse wird dieser Punkt
nicht angesprochen. Vielmehr geht es hier — nun normativ auf wissenschaftsstra-
tegische Weise — darum, dass diese bildungstheoretischen Uberlegungen »auch
anschlussfihig an die (qualitativ-)empirische Untersuchung von Bildungsprozes-
sen sein sollten« (Koller 2012, S. 17). »Eine solche Konzeption miisste«, so schreibt
Koller, »erstens eine Theorie der Struktur jener Welt- und Selbstverhiltnisse enthalten, die
den Gegenstand transformatorischer Bildungsprozesse darstellen« (ebd.). Zweitens sei

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

»eine Theorie jener Problemlagen oder Krisenerfahrungen erforderlich, die dem
skizzierten Grundgedanken zufolge den Anlass fiir transformatorische Bildungs-
prozesse darstellen« (ebd.). Und drittens sei die Frage zu untersuchen, »wie im
Zuge von Transformationen Neues entsteht, wie also neue Grundfiguren des Welt-
und Selbstverhiltnisses hervorgebracht werden, die nicht einfach aus den bishe-
rigen Figuren ableitbar sind« (S. 18). Es geht Koller also darum, theoretische Kon-
zepte ausfindig zu machen, die es erméglichen sollen, Bildung diesem (seinem)
Verstindnis nach zu beschreiben. Die Perspektive, dass transformatorische Bil-
dungsprozesse als wahrnehmbar neue und grundlegend andere Figurationen von
Selbst- und Weltverhiltnissen verstanden sein sollen, bestimmt dabei das Vorge-
hen.

Diese starke These, fast konnte man sagen: dieser Imperativ des »Neuen« und
»grundlegend Anderen« scheint das Hauptproblem dieser gegenwirtig breit re-
zipierten Bildungsidee zu sein. Dies zeigt sich u.a. im Umgang mit den jeweils
diskutierten Theorien, welche das Buch entsprechend den oben genannten drei
Leitfragen strukturieren. Ausgewihlte Theorieansitze werden jeweils kurz skiz-
ziert und dann auf ihre Eignung hinsichtlich des Modells der transformatorischen
Bildungstheorie verarbeitet: Das geht von Pierre Bourdieu iiber Jacques Lacan zu
Judith Butler (mit denen die »Struktur von Welt- und Selbstverhiltnissen« beleuch-
tet wird), von Giinther Buck und Bernhard Waldenfels zu Jean-Frangois Lyotard
(mit denen Anlisse transformatorischer Bildungsprozesse diskutiert werden) und
schliesslich zu Karl R. Popper, Thomas Kuhn, Charles S. Peirce, Ulrich Oevermann,
Hans-Georg Gadamer und Jacques Derrida (mit denen die »Entstehung des Neuen
in transformatorischen Bildungsprozessen« aus wissenschaftstheoretischen, in-
teraktionstheoretischen, hermeneutischen und/oder dekonstruktivistischen Per-
spektiven erhellt werden soll). Dabei stehen die jeweiligen Konzepte, beispielswei-
se zur Struktur von Welt- und Selbstverhiltnissen, eher wie allgemeine Vorschlige
losgel6st nebeneinander. Eine iibergeordnete kritische Diskussion oder Synthese
einer theoretischen Fassung von Welt- und Selbstverhiltnissen hinsichtlich einer
dezidiert transformatorischen Bildungstheorie wird am Ende hingegen nicht ge-
leistet.

Fir diese vielfiltigen Perspektiven bzw. diese eklektische Vorgehensweise
konnte sprechen, dass die transformatorische Bildungstheorie eben einen hohen
Allgemeinheitsgrad beanspruchen miisse, was sogar als attraktiv erscheinen kén-
ne. Dabei ist m.E. aber gerade dieser Aspekt besonders problematisch. Macht eine
Bildungstheorie (auch eine transformatorische) nur derart allgemeine Angaben
iiber das zu Transformierende sowie iiber den Prozess der Transformation selbst,
so bleibt der charakteristische Zusammenhang von Transformation und Bildung
— eben das Spezifische einer Transformation, die sich als Bildungsprozess aus-
zeichnet — unklar; es konnte sich auch um Transformationen handeln, die man
gerade so gut oder sogar noch iiberzeugender aus sozialisations- und/oder ent-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

25


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Die Arbeit am Ausdruck

wicklungstheoretischer bzw. entwicklungspsychologischer Perspektive beleuchten
kann. Was hier »Bildung« meinen kénnte, scheint sich in einem entsprechend
unbestimmt konzipierten Transformationsbegrift’ geradezu aufzulésen. Eine so
allgemeine Vorstellung, welche die Selbst- und Weltverhiltnisse derart unspezi-
fisch fasst und letztlich zum beliebigen Gegenstand von Transformation macht,
lasst am Ende auch die Rede von »allgemeiner« Bildung tiberfliissig werden.

Koller selbst witrde diesem Argument vielleicht entgegenhalten, dass Bildungs-
theorie und Bildungsforschung unterschiedliche Formen des pidagogischen Wis-
sens darstellen. Im Unterschied zur Bildungstheorie, innerhalb derselben Koller in
eine reflexive und eine handlungsorientierte Version unterscheidet und mit Lyo-
tard als unterschiedliche wissenschaftliche Diskursarten versteht, werde in der
empirischen Bildungsforschung »Bildung nicht mehr als hypothetischer Gegen-
stand bzw. als Moglichkeitskategorie behandelt [..], sondern vielmehr als empi-
risch identifizierbarer und d.h. prinzipiell in der Wirklichkeit auffindbarer Sach-
verhalt« (Koller 2012, S. 146). Im Unterschied zur empirischen Forschung mit quan-
titativer Methodik, die durch ein identifizierendes Denken gekennzeichnet sei,
erhebe die qualitative Bildungsforschung den Anspruch, das quantitativ Nicht-
Identifizierbare, also »die interaktiven Prozesse und diskursiven Vorginge zu re-
konstruieren, d.h. interpretativ zu erschliessen« (S. 147). Dennoch zielt auch die
Diskursart der qualitativen Bildungsforschung auf empirisch vorgefundene Wis-
sensformen und erhebt den Anspruch, Bildungsprozesse oder ihre Resultate empi-
risch zu erfassen. Damit steht sie potenziell im Widerstreit zu den bildungstheo-
retischen Diskursarten des handlungsorientierenden und des reflexiven Wissens.

Kollers sorgfiltige Differenzierung der Diskursarten des bildungstheoreti-
schen Zugangs einerseits und der Bildungsforschung andererseits erhellen seinen
eigenen Text m.E. dennoch nur teilweise. Sind transformatorische Bildungspro-
zesse als Gegenstand einer »anderen« oder »neuen« Bildungstheorie zu verstehen?
Oder handelt es sich eher um ein Konzept transformatorischer Bildungsforschung
in bildungstheoretischem Gewand? Moglicherweise ist dieser Punkt nicht so
bedeutsam. Es sollte damit dem méglichen Vorwurf begegnet werden, hier wiirde
ein Rechtsstreit praktiziert, wo tatsichlich ein Widerstreit vorliegen kénnte (um
gemiss Koller und seiner Lyotard-Lektiire zu argumentieren). Dennoch: Legiti-
miert das Motiv der empirischen Anschlussfihigkeit, hinter bildungstheoretische
Reflexionen und Diskursbestinde zuriickzufallen, ohne zumindest ein Problem-
bewusstsein fiir die (vielleicht iibergangene) Komplexitit anzuzeigen? Die Frage
scheint berechtigt, da Koller mit der transformatorischen Bildungstheorie explizit
beansprucht, an bildungstheoretische Traditionen anzukniipfen und diese zu-
gleich gegenwartstauglich, d.h. empirisch anschlussfihig zu machen. Das scheint
attraktiv zu sein, jedenfalls ist die Rezeption der transformatorischen Bildungs-
theorie nach Koller innerhalb der Erziehungswissenschaft und Bildungsforschung
zurzeit ganz beachtlich.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

1.1.2  Kollers Selbstkritik

Eine fundamentale Kritik an Kollers Bildungsidee ist an dieser Stelle weder vor-
gesehen noch wire sie insgesamt angemessen. Das Konzept von Koller dient hier
vielmehr als eine von drei theoretischen Ausgangslagen fiir die weitere bildungs-
theoretische Reflexion. Zudem bietet der Autor im Kapitel »Probleme und Perspek-
tiven der empirischen Erforschung transformatorischer Bildungsprozesse« selbst
ein kritisches Weiterdenken an. Er stellt fest, dass es bisher kaum gelungen sei,
transformatorische Bildungsprozesse zu rekonstruieren:

»AbschliefRend soll eine besondere Schwierigkeit bei den bislang unternomme-
nen Versuchen derempirischen Erforschung transformatorischer Bildungsprozes-
se erortert werden, die darin besteht, dass es bisher eher selten gelungen ist, er-
folgreich vollzogene Transformationen des Welt- und Selbstverhiltnisses zu re-
konstruieren. Im Mittelpunkt der bisherigen empirischen Studien zu Bildungs-
prozessen standen vielmehr eher Phanomene, die als Bildungsprobleme oder Bil-
dungspotentiale gefasst werden kénnen. Mit Bildungsproblemen sind solche Situa-
tionen gemeint, in denen etablierte Welt- und Selbstverhiltnisse in Frage gestellt
werden, wihrend der Begriff Bildungspotentiale Ressourcen bezeichnet, auf die in
Transformationsprozessen zuriickgegriffen werden kann.« (Koller 2012, S.168.)

Es scheint, dass Koller auf Kritik vorbereitet war, denn forschungspraktisch vertritt
er die Haltung,

»dass eine empirische Bildungsforschung, die ihrem Gegenstand Bildung gerecht
werden will, selbst als transformatorischer Bildungsprozess angelegt sein—d.h. in
der Auseinandersetzung mit ihrem Gegenstand offen bleiben sollte fiir Irritatio-
nen und Fremdheitserfahrungen, die zur Transformation des eigenen Welt- und
Selbstverhaltnisses bzw. zur Reformulierung der eigenen Kategorien und Voran-
nahmen theoretischer, methodischer oder sonstiger Art herausfordern.« (Koller
2012, S.152)

Die Irritation oder Enttiuschung seinerseits besteht in der Feststellung, dass selbst
dort, wo Transformation in einem starken Sinne aufgezeigt werden konnte, iiber
das Transformationsgeschehen selbst, d.h. itber den Bildungsprozess als solchen,
nichts gesagt werden kann:

»Und selbst dort, wo es moglich war, grundlegende Veranderungen von Welt- und
Selbstverhaltnissen empirisch aufzuzeigen, beschrinkte sich der Nachweis auf
den Vergleich einer bestimmten Konfiguration des Welt- und Selbstverhiltnisses
vor und nach der Transformation, wihrend das Transformationsgeschehen selbst
(also die Frage, wie sich die Veranderung vollzog) im Dunkeln blieb.« (Koller 2012,
S.168f)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Die Arbeit am Ausdruck

Hier zeigt sich m.E. jene Leerstelle, die Kollers Theorie transformatorischer Bil-
dungsprozesse insgesamt hinterlasst und die auch nicht leicht mittels konzeptuel-
ler oder methodologischer Modifikationen behoben werden kann. Angezeigt wird
sie von Koller selbst, allerdings als Klammerbemerkung: Transformatorische Bil-
dungsforschung kann Transformation erstens selten nachweisen, und wenn, dann
kann sie diese zweitens nur feststellen (vgl. Koller 2012, S. 169). Fiir das Verstindnis
aber, wie Bildungsprozesse vollzogen werden, ist damit wenig bis nichts gewonnen.
Angesichts dieses Befundes stellt Koller nun folgende Uberlegungen an: Méglicher-
weise seien zu hohe theoretische Anspriiche an die Qualitit von Bildungsprozessen
formuliert worden, »die nur in Ausnahmefillen erfiillt werden kénnen« (ebd.). Das
Konzept miisse dann moglicherweise modifiziert werden, sodass Bildung nicht
weiter wie ein insgesamt unwahrscheinlicher Vorgang erscheine. Oder es liege an
den Mitteln der qualitativen biografischen Forschung, die noch unzureichend sein
kénnten, um transformatorische Bildungsprozesse verlisslich zu erfassen, d.h. an-
dere methodische Verfahrensweisen wiren gefragt (vgl. ebd.). Uberraschenderwei-
se (und auch sympathischerweise) relativiert Koller mit dieser Uberlegung seine
bisherigen Ausfithrungen in erstaunlichem Ausmass. »Vielleicht«, so schreibt er,
»besteht Bildung ja weniger in dem abgeschlossenen Vorgang der Ersetzung eines
etablierten durch ein neues Welt- und Selbstverhiltnis als vielmehr in einem un-
abschliessbaren Prozess der Infragestellung oder Verfliissigung bestehender Ord-
nungen und eines Anderswerdens mit offenem Ausgang« (ebd.). Damit zeigt Koller
die Moglichkeit an, dass mit der Zuriicknahme eines radikalen Transformations-
begriffs Bildung moglicherweise angemessener gefasst werden kann. Allerdings
finden sich bei Koller selbst keine theoretischen Ansitze, um diese Uberlegungen
weiterzufithren.

Das Wie, obwohl als eine der drei zentralen Fragen angekiindigt — »[...] wie
im Zuge von Transformationen Neues entsteht, wie also neue Grundfiguren des
Welt- und Selbstverhiltnisses hervorgebracht werden, die nicht einfach aus den
bisherigen Figuren ableitbar sind« (Koller 2012, S. 18) —, kann Koller am Ende nicht
zeigen. Wohl hatte er sich von seinen Untersuchungen mehr versprochen, als sie
leisten kénnen. Erstaunlich ist dies m.E. nicht, ist doch die Anlage von Fragestel-
lung und Methode darauf ausgerichtet, Transformation aufzuzeigen und nach-
zuweisen, und nicht darauf, den damit verbundenen Prozess zu verstehen und
nachzuvollziehen. Vielmehr wurde von bereits »abgeschlossenen« (Bildungs-)Pro-
zessen ausgegangen, die anhand narrativer biografischer Interviews rekonstruiert
und als je vollzogene identifiziert werden sollten. Als Auswertungskriterien dienten
beispielsweise sprachliche Eigenheiten, die auf ein mégliches Transformationsmo-
ment hinweisen wiirden und anhand derer eine Transformation vermutet oder so-
gar identifiziert werden konne. Solche empirischen »Ergebnisse« sind daher eher
als performative Konstruktionen zu sehen, die als Transformationen gedeutet wer-
den.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

1.1.3  Liicken und Fragen

Die hier festgestellten Liicken sind jedoch nicht allein der empirischen Ausrich-
tung dieser Bildungstheorie zuzuschreiben. So hat sich Krassimir Stojanov (vgl.
1.2) der Aufgabe verschrieben, den Begriff der Bildung — die Frage nach dem Ein-
tritt des Neuen — argumentationstheoretisch zu kliren. Auch hier dhnelt die Re-
de von Transformation am Ende einer vergleichsweise leeren Formel. Diese Be-
fiurchtung und damit die hier vertretene Einschitzung scheinen nicht so leicht zu
entkriften zu sein, weder bei Koller noch bei anderen Vorschligen, mit denen Bil-
dung letztlich als eine Art Innovation verstanden und - so scheint es — gewisser-
massen popularisiert, jedenfalls aber anschlussfihig gemacht werden soll. Diese
kritische Anmerkung zielt hier aber weniger auf konkrete bildungstheoretische
Modelle; vielmehr soll damit an Fragen erinnert werden, die fiir die erziehungs-
wissenschaftliche Theoriebildung m.E. zentral sind und auch bleiben sollen:

- Wie sind Bildungsprozesse zu verstehen? (Und nicht primir: zu »erfassenc...)

«  Was tut der Mensch, der sich bildet? (Und nicht: Was »geschieht« mit thm/in
ihm...)

- Welche Mittel stehen ihm zur Verfiigung, um diesen Prozess voranzubringen?

«  Was motiviert ihn @iberhaupt dazu? (Erfahrungen miissen vielleicht weniger
»bewiltigt« als zunichst »ausgedriickt« werden...)

Bildungstheorie, auch (und gerade) jene in der Fassung »grundlegender Transfor-
mation von Selbst- und Weltverhiltnissen«, bedarf der Reflexion und Diskussion
des Prozesses der Bildung und woméglich seiner individuellen, sozialen und situa-
tiven Ermoglichungsbedingungen. Bedeutsam ist allein schon eine grundlegende
Klirung der Frage, was denn gemeint ist, wenn so selbstverstindlich von »Welt-
und Selbstverhiltnissen« die Rede ist. Es geht m.E. darum, begrifflich konsistente
und anschaulich tiberzeugende Vorstellungen zu entwickeln, die es itberhaupt er-
lauben, auf eine differenzierte und auf Unterschiede abzielende Weise von Bildung
als Prozess oder Transformation zu sprechen. Von Bildung auf eine bestimmte -
bildungstheoretische — Art und Weise zu sprechen, verlangt, diesen Prozess oder die-
se Transformation nicht als ein allgemeines Geschehen, sondern als eine spezifische
menschliche Praxis zu verstehen. Ohne diese vorgingige (bildungs-)theoretische
Selbstverstindigung gerit dasjenige, was den Prozess charakterisieren kénnte, von
Anfang an zur Blackbox, deren Inneres auch dann nicht beleuchtet wiirde, wenn
(empirisch) gezeigt werden konnte, dass sich ein Verhiltnis A offenbar in ein Ver-
hiltnis B gewandelt hat. Das Wie des Vollzugs lisst sich am Ende in einer qualita-
tiven Untersuchung und Beurteilung nicht ermitteln, es zeigt sich nicht einfach.
Wenn aber die Genese und Verinderung von Verhiltnissen in bildungstheoreti-
scher Hinsicht interessiert, dann ist es entscheidend, mit kohidrenten Begrifflich-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

29


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Die Arbeit am Ausdruck

keiten ein differenziertes und angemessenes Verstindnis jener Praxen zu explizie-
ren, die den Verlauf solcher Entwicklungsginge, die als Bildungsprozesse gedeutet
werden, strukturieren. Dass das »Transformationsgeschehen« selbst bzw. der Ent-
wicklungsvollzug auf qualitativ-empirische Weise nicht gezeigt werden kann, im-
pliziert moéglicherweise, dass sich Bildungsprozesse sowie ihre Beschreibung den
Kriterien empirischer Bildungsforschung ginzlich oder weitgehend entziehen. Da-
mit wire aber keineswegs auch impliziert, dass sich iiber den Prozess der Bildung
nichts sagen liesse.

1.1.4  Die Bedeutung des Prinzips der Selbsttétigkeit

Bildungstheoretisch enthilt der Topos »Selbst- und Weltverhiltnis« eine Auffas-
sung des Menschen, die zunichst allgemein mit »Selbstbestimmung« bzw. »Selbst-
tatigkeit« bezeichnet werden kann. Idealiter bestimmt der Mensch die Regeln der
Orientierung fiir sich selbst und schafft damit die Struktur seines Selbst- und Welt-
verhaltnisses. Durch die Orientierung an bestimmten Regeln ergeben sich Stand-
punkte, die wiederum die Perspektiven auf Sachverhalte strukturieren. Bezeichnet
man mit »Horizont« das Spektrum der Moglichkeiten des Selbst- und Weltbezugs,
erweist sich der eingenommene Standpunkt sowohl als er6ffnend als auch als be-
grenzend (sowie begrenzt). Um neue Moglichkeiten des Selbst- und Weltverhiltnis-
ses zu erschliessen, ist es aus dieser Sicht also notwendig, den eigenen Standpunkt
zu verandern. Wire es in diesem Fall iiberzeugend, von »grundlegender Transfor-
mation des Welt- und Selbstverhiltnisses« zu sprechen? Hier sind Zweifel ange-
bracht.

Die Vorstellung, dass die grundlegenden Regeln der Orientierung in toto ersetzt
werden (kénnen/sollen), kommt dem dramatischen Bild einer Personlichkeitssto-
rung relativ nahe. Ein sach- bzw. domdnenspezifisches Verstindnis hinsichtlich der
Prozesse der Entstehung, Aufrechterhaltung und Transformation von Ordnungen
des Selbst- und Weltverhiltnisses scheint dagegen iiberzeugender zu sein. Men-
schen stehen, wenn es um Bildungsprozesse geht, vielleicht in Situationen grund-
legender Transformationen in einem bestimmten Bereich ihres Lebens (z.B. Bezie-
hung, Glaube, Beruf, Ausbildung, Politik etc.). Das wiirde bedeuten, dass wesent-
liche (»grundlegende«) Regeln der Orientierung — und damit ihre strukturierende
Kraft - trotz veranderter Verhiltnisbestimmung nicht notwendigerweise aufgelost
oder iiberwunden werden (miissen). So erdrtert Thoms Rucker in seiner komplexi-
titsanalytischen Untersuchung von zeitgendssischen Bildungstheorien einleuch-
tend:

»Dies kénnen Regeln sein, die von grundlegender Art sind, so dass sie von der
Transformation einer Regel nicht erfasst werden. Oder es handelt sich um Regeln,
die andere Sachverhalte betreffen. So muss sich beispielsweise eine veranderte

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

religiose Orientierung nicht zugleich verandernd auf das politische Selbst- und
Weltverhiltnis eines Menschen auswirken und umgekehrt. Jede Entstehung und
Transformation von Ordnungen des Selbst- und Weltverhiltnisses ist eingebettet
in Strukturen, die selbst nicht transformiert werden.« (Rucker 2014, S. 70)

Es kommt hinzu, dass das Aufzeigen oder Nachweisen von grundlegenden Trans-
formationsprozessen und der Entstehung neuer Figuren von Selbst- und Welt-
verhiltnissen kein eindeutiges Indiz fur Bildung darstellt. Es ist diesbeziiglich in
gewisser Weise sogar unerheblich, wie »grundlegend« Verinderungen sind, denn
»der Umstand, dass in Bildungsprozessen Ordnungen des Selbst- und Weltverhilt-
nisses entstehen, aufrechterhalten und verindert werden, ist letztlich kein hin-
reichendes Kriterium zur Unterscheidung von Bildung und anderen Sachverhal-
ten« (ebd.). Mit Bezug auf Alfred Schifer argumentiert Rucker, dass Ordnungen
des Selbst- und Weltverhiltnisses entstehen, erhalten und sich verindern kénnen,
auch ohne durch Stellungnahmen der Person vermittelt zu sein. In diesen Fillen han-
delt es sich nicht um selbsttitige Auseinandersetzungsprozesse (im bildungstheo-
retischen Sinne), sondern um nicht-reflektierte Sozialisationswirkungen oder der
Person nicht transparente psychologische und biologische Entwicklungsprozesse.

Bildungstheoretisch ist demzufolge das Prinzip der Selbsttditigkeit grundlegend.
Dasselbe ist konstitutiv fiir die Qualifizierung von Transformationen als Bildungs-
prozesse. »Selbsttitigkeit mit bildungstheoretischem Bedeutungsindex meint
nicht nur, dass der einzelne Mensch im Prozess der Bildung nicht hintergehbar
und insofern nicht ersetzbar ist, sondern auch, dass ein Mensch sich im Verhiltnis
zu sich selbst und zur Welt selbst bestimmt.« (Rucker 2014, S. 66) »Selbsttitig« ist
der Mensch, wenn er von den ihm verfiigbaren Moglichkeiten Gebrauch macht,
um sich explizit und explizierend, d.h. reflexiv auf seine Lebensverhiltnisse zu
beziehen, und sich damit bemiiht, die Verhiltnishaftigkeit seines Selbst zu arti-
kulieren. Im Zentrum steht weniger eine grundlegende Transformation, sondern
das bewusste Selbstbemithen um eine reflektierte Relationalitit: Selbsttatigkeit in
Bezug auf die Gestaltung seiner Selbst- und Weltverhiltnisse als individuelle Akte
oder Bemithungen der Selbstbestimmung bei gleichzeitig vielfachem, relationalem
Eingebundensein in das Leben. Bildungstheoretisches Denken, das sich fiir diese
Vollziige — fuir den Bildungsprozess — interessiert, kommt daher ohne eine explizite
Verstindigung iber die Moglichkeiten des »Tatigseins« nicht aus. Es verbleibt
sonst in der allgemeinen Rede von Geschehnissen, wie die transformatorische
Bildungstheorie Kollers.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

31


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Die Arbeit am Ausdruck

1.1.5 Die Bedeutung und Schwierigkeit des Verstehens von Welt-
und Selbstverhéltnissen

Ohne ein theoretisch expliziertes Verstindnis der Struktur und Genese des
menschlichen Welt- und Selbstverhiltnisses vermag die Transformationsthese
letztlich nicht zu iiberzeugen, da sie nicht zum Verstehen von Bildungsprozessen
beitrigt. Kurz: Es ist m.E. unzureichend, Bildungsprozesse mit Transformationen
von Selbst- und Weltverhiltnissen gleichzusetzen bzw. als ebensolche zu bestim-
men. Der hohe Allgemeinheitsgrad von Kollers Bildungstheorie fithrt dazu, dass
die aufgerufenen theoretischen Konzepte, welche das Modell weiter unterfiittern
sollen, letztlich wenig diskutiert werden. Exemplarisch zeigt sich dieses Vorgehen
in der Auffassung von und im Umgang mit Giinther Bucks hermeneutischem
Verstehens- und Erfahrungsbegriff.

Koller rezipiert Buck im Zusammenhang mit der Frage nach den Anlissen
transformatorischer Bildungsprozesse. Bucks leitende Fragestellung, nimlich »in-
wiefern die Hermeneutik, d.h. die Theorie des kunstmifig geiibten Verstehens,
als eine Theorie der Bildung gelten kann« (1981, S. 19), interpretiert Koller so, dass
es Buck darum ginge, »herauszufinden, inwiefern das Verstehen selbst eine Voll-
zugsform von Bildung ist« (2012, S. 73). Buck seinerseits bezieht sich auf Wilhelm
Dilthey, der den Prozess des »kunstmissigen« Auslegens und Verstehens von Le-
bensidusserungen als die geisteswissenschaftliche Form der Erkenntnisgewinnung
beschreibt. Hermeneutik als Methode und elaborierte Form des Verstehens meint
aber nicht (nur) ein wissenschaftliches Privileg. Sie basiert vielmehr auf grundle-
genden Erfahrungen des Menschen im tiglichen Lebenszusammenhang.

Die Radikalisierung dieser Position (u.a. durch Heidegger und Gadamer), die
darin besteht, das Verstehen als die spezifische Weise menschlichen In-der-Welt-
Seins itberhaupt zu begreifen, legt es nahe, Verstehen intentional auf menschliche
Lebensiusserungen insgesamt zu beziehen. Aus diesem Grund erschopft sich Kol-
ler zufolge die Bedeutung der Hermeneutik fiir die Bildungstheorie auch nicht dar-
in, Einsichten iiber wissenschaftliche Erkenntnisvorginge per Analogieschluss auf
Bildungsprozesse zu iibertragen. Denn mit der Ausweitung ihres Gegenstandsbe-
reichs bezieht sich, so Koller, »die Hermeneutik sozusagen direkt auf den mensch-
lichen Welt- und Selbstbezug selber, als dessen wesentlichen Modus sie das Ver-
stehen bestimmt« (ebd.).

Koller fragt nun, was die hermeneutische Beschreibung von Verstehenspro-
zessen zur Einsicht in die Struktur transformatorischer Bildungsprozesse und zu
deren theoretischer Erfassung beitragen kann (ebd.). Allerdings steht fiir ihn die
Moglichkeit der Transformation bestehender Selbst- und Weltverhiltnisse bereits
fest. Man konnte umformulieren: Ihn interessiert, ob und wie sich die Verinde-
rung nachweisen lisst, denn vollzogene Transformation begreift er ja als Ausdruck
des Bildungsprozesses. Wie bereits gesagt ist sein Verstindnis vom Anspruch und

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

der Intention geleitet, eine Theorie transformatorischer Bildungsprozesse fiir sozi-
alwissenschaftliche Methoden anschlussfihig zu machen. Kollers allgemeine Ein-
sichten und Bemerkungen zum hermeneutischen Verstehensbegrift zeigen zwar
den Ansatz an, fithren ihn jedoch nicht aus.

Folgte man hingegen der Uberlegung, dass Verstehensprozesse konstitutiv
fiir menschliche Selbst- und Weltbeziige sind und die Formation (Gestaltung,
Bewusstheit, Reflexivitit) dieser Beziige (und nicht primir deren Transformation)
fur Bildungsprozesse zentral ist, wire es folgerichtig, dem Prozess des Verstehens
nachzugehen. Diesen besser zu verstehen, so kann vermutet werden, wiirde es er-
lauben, zumindest besser tiber die Moglichkeit von Bildungsprozessen informiert
zu sein. An dieser Stelle wire es dann angebracht, mit der Transformationsthese
noch zuriickhaltend zu sein. Denn vor der These der Transformation und Konver-
sion der (Selbst- und Welt-)Verhiltnisse wire dann die Frage nach der Maglichkeit
eines verstehenden Umgangs (des Selbst- und Weltverhiltnisses) zu erdrtern.

Diese bildungstheoretisch bedeutsame Liicke, die hier stellvertretend auch fir
andere Autoren bei Koller identifiziert worden ist, soll im Verlauf der vorliegen-
den Arbeit mit Rekurs auf die einschligigen Analysen und Vorschlige von Autoren
wie Otto F. Bollnow, Georg Misch oder Matthias Jung wenigstens ein Stiick weit ge-
schlossen werden. Insofern geht es weniger um die Arbeit am Bildungsbegriff, auch
nicht um die Beschreibung oder gar Erfassung von Bildungsprozessen, als vielmehr
um das Verstehen der Mdglichkeit von Bildsamkeit und Bildungsprozessen. Dazu
reicht es nicht aus, erneut festzuhalten, dass Menschen offenbar bildungsbediirftig
und bildungsfihig sind. Vielmehr soll gezeigt werden, dass es gewinnbringend ist,
die Moglichkeit der Bildsamkeit im Zusammenhang mit der Notwendigkeit und
Fihigkeit des Menschen, Erfahrungen auszudriicken, um sie zu verstehen zu versuchen,
zu betrachten.

Diese anthropologische Priamisse ist weniger selbstverstindlich, als sie
zunichst klingen mag. Bildung wird aus dieser Perspektive bescheidener zu
verstehen sein, nimlich als Bemithung, unterschiedliche Zuginge zu den Selbst-
und Welt-Verhiltnissen zu finden und ihnen Ausdruck zu verleihen. Dazu miissen
die Moglichkeit und potenzielle Fihigkeit unterstellt werden, sich iiberhaupt in
ein Verhiltnis zu seinen Verhiltnissen setzen zu kénnen. Die Arbeit am Ausdruck als
Bemithung um die Deutung, Bedeutung und das Verstehen der Lebensverhiltnisse
erweist sich vielleicht als Voraussetzung und Ergebnis bildender Prozesse, die
eben - und dies im Unterschied zu Kollers Vorstellung — ganz unterschiedlich
starke oder eben schwache transformatorische Momente aufweisen konnen.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

33


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Die Arbeit am Ausdruck

1.2 Den Bildungsbegriff klar definieren? (Krassimir Stojanov)

Krassimir Stojanov legte im »Forum fir Erwidgungskultur«, der Zeitschrift Erwigen
— Wissen — Ethik, eine analytische Rekonstruktion der Bedeutungsdimensionen des
Bildungsbegriffs vor (Stojanov 2014).% Die Rekonstruktion dieses aus der Perspek-
tive der analytischen Philosophie verfassten Bildungsbegriffs sei hier dargestellt
und kritisch kommentiert. Stojanovs Position steht exemplarisch fiir ein bestimm-
tes Verstindnis von Wissen und Wissenschaft, mit welchem der Bildungsbegriff
m.E. in enge logozentrische Schranken verwiesen wird. Mit der Kritik dieser Per-
spektive lassen sich hingegen die Komplexitit eines angemessen erscheinenden
Bildungsbegriffs aufzeigen und Aspekte beleuchten, die fiir die vorliegende Arbeit
als bedeutungsvolle Pramissen diskutiert werden konnen.

Stojanov stellt seiner Rekonstruktion, die den Titel »Bildung: Zur Bestimmung
und Abgrenzung eines Grundbegriffs der Humanwissenschaften« trigt, eine
scharfe Kritik am gegenwirtigen humanwissenschaftlichen Diskurs im Umgang
mit der Katgeorie der Bildung voran. Er behauptet eine marginale Stellung der
Bildungskategorie im humanwissenschaftlichen Diskurs, die der uberwiegen-
den Zuordnung zur Erziehungswissenschaft geschuldet sei, was die Kategorie
der Bildung »von anderen humanwissenschaftlichen Fichern und vor allem der
Philosophie [separiere]« (Stojanov 2014, S. 204). Das sei problematisch, weil der
Bildungsbegriff damit »in ein Wissenschaftsgebiet abgedringt wird, das in einem
hohen Masse inkompatibel mit seinem spezifischen Charakter ist« (ebd.). Die
Diagnose lautet insgesamt, dass eine Trivialisierung des Bildungsbegriffs in und
mit der Erziehungswissenschaft zu beobachten sei; teilweise werde die Kate-
gorie an und in diesem Ort sogar abgelehnt: Selbst Erziehungswissenschaftler
(die in der Disziplin tatsichlich »Bildungstheoretiker« genannt werden), »die
grundsitzlich positiv gegeniiber der Bildungskategorie stehen, buchstabieren
diese oft in einer trivialisierenden, nicht hinreichend differenzierten Art und
Weise aus, ohne dabei notwendige analytische Distinktionen zwischen unter-
schiedlichen Bedeutungszuschreibungen von Bildung vorzunehmen« (S.205).
Eine solche Beschreibung stelle daher ein Desiderat dar und sei vornehmlich die
Aufgabe der (Bildungs-)Philosophie. Denn die »Rekonstruktion des reichhaltigen
und sehr komplexen Bedeutungsgehalts der Bildungskategorie erfordert den
Einsatz von feinjustierten begriffsanalytischen Mitteln, die ein Fremdkérper in
der Erziehungswissenschaft geblieben sind« (S. 206).

2 In dieser halbjahrlich erscheinenden Zeitschrift erscheint jeweils ein Hauptartikel, der von
zahlreichen eingeladenen Kritikern diskutiert wird. Der Autor des Hauptartikels hat dann
unter der Rubrik »Replik« auf die Kritik einzugehen. Im vorliegenden Fall (Heft 2 aus dem
Jahre 2014) nahmen liber 50 Erziehungswissenschaftler/innen, Sozialwissenschaftler/innen
und Philosoph/innen Stellung.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Es verwundert wenig, dass Stojanovs Generalkritik innerhalb der erziehungs-
wissenschaftlichen Reflexion umgekehrt als polemische Trivialisierung des Pro-
blembewusstseins der Disziplin kritisiert wurde. Dies ist einer Vielzahl der kri-
tischen Repliken auf Stojanovs Entwurf zu entnehmen. So weist Thomas Rucker
darauf hin, dass Stojanovs Versuch, die benannte Trivialisierung exemplarisch bei
Wolfgang Klafki vorzufithren, tatsichlich etwas Anderes zeige:

»Er selbst namlich trivialisiert pidagogische Beschreibung von Bildung. Hier-
durch wird ein bildungstheoretisches Problembewusstsein innerhalb der Erzie-
hungswissenschaft suggeriert, das so minimal ist, dass es ein leichtes ist, dieses
philosophisch zu iiberbieten.« (Rucker 2014, S. 316)

Auf eine ausfiihrliche Darstellung dieser Diskussion wird an dieser Stelle verzich-
tet, da die Befragung von Stojanovs Analyse des Bildungsbegriffs im Zentrum
stehen soll. Diese kritische Nachfrage ist bildungstheoretisch und -philosophisch
positioniert und sieht sich zugleich einer pidagogischen Perspektive verpflichtet.
Grundsitzlich teilt sie den Zugang der philosophischen Theorie- und Begriffsbil-
dung, kritisiert aber methodisch den ausschliesslich sprachanalytischen Zugriff,
weil ihm zentrale pidagogische Problemstellungen deutlich zu entgehen schei-
nen. Damit wird infrage gestellt, ob ein rein analytisch-sprachphilosophisches
Verstindnis von Bildung tatsichlich beanspruchen kann, den »komplexen Bedeu-
tungsgehalt der Bildungskategorie« zu erfassen.

1.2.1 Ein »essentially contested concept«

Bildung sei, so Stojanov, ein allgegenwirtiges Wort in der Alltagssprache und »je-
der Mensch hat Erfahrungen mit Bildung und jeder Mensch hat Meinungen oder
zumindest Intuitionen dazu, was Bildung ist und wie sie sein soll« (Stojanov 2014,
S. 206). Bildung sollte daher als ein »essentially contested concept« aufgefasst wer-
den. Solche »essentially contested concepts« sind »leidenschaftlich und hart um-
kimpft, weil sie eine zentrale Orientierungsfunktion fiir das Handeln jedes Ein-
zelnen sowie fiir das gesellschaftliche Zusammenleben haben« (ebd.). In dieser La-
gebeschreibung sieht Stojanov den Ausganspunkt und die Herausforderung der
Definition von Bildung. Es gelte, die alltiglichen Intuitionen in einer begrifflich-
propositionalen Form zu artikulieren und zu priifen, ob die diesen Intuitionen zu-
grundeliegenden Annahmen begriindet seien (vgl. ebd.). Im Lichte einschligiger
Theorien miisse gezeigt werden, welche Aussagen Allgemeingiiltigkeit beanspru-
chen kénnten. Die Plausibilitit der Theorien sei dann gegeben, »wenn sie Alltagsin-
tuitionen zum thematisierten Begriff in sich aufnehmen und verarbeiten« (ebd.).
Als Methode nennt Stojanov das »reflexive equilibrium«, das in den Humanwis-
senschaften durch die Sprachtheorie von Noam Chomsky und die Gerechtigkeits-
theorie von John Rawls bekannt geworden ist (ebd.). »Das Kernstiick dieser Metho-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

35


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Die Arbeit am Ausdruck

de ist das >Equilibrieren< zwischen Intuitionen und Theorien, das darauf abzielt,
einen Begriff (wie etwa denjenigen der Gerechtigkeit bei Rawls, oder denjenigen
der Bildung in diesem Aufsatz) widerspruchsfrei, moglichst vollstindig und allge-
meingiiltig zu fassen.« (Ebd.)

Dazu erste kritische Uberlegungen: Stojanov charakterisiert den Bildungsbe-
griff als ein »essentially contested concept«. Die von Stojanov selbst attestierte Cha-
rakterisierung der Bildungskategorie als »leidenschaftlich und hart umkimpft«
konnte die Uberlegung nahelegen, dass diese Umstrittenheit wesentlich zum Ge-
halt des Begriffs bzw. der Idee von Bildung gehort. Zumindest kénnte diese »Tatsa-
chenfeststellung« in Teilen in die analytische Rekonstruktion selbst eingehen. Dies
wiirde dem genannten Kriterium der Theoriebildung entsprechen, die dann plau-
sibel sei, »wenn sie Alltagsintuitionen zum thematisierten Begriff in sich aufneh-
men und verarbeiten« kénne (Stojanov 2014, S. 206). Stojanov berithrt aber diese
Frage nicht, wohl da er die begriffliche Unschirfe bzw. Umstrittenheit durch das
»bloss« alltigliche, das »bloss« intuitive Verstindnis von Bildung verursacht sieht.
Die Methode des »Equilibrierens« verspricht nach Stojanov hingegen, dass sich
der Begriff der Bildung auf alle Fille »wissenschaftlich« bzw. »theoretisch«, d.h.
begrifflich-propositional, beschreiben und allgemeingiiltig fassen lasse.

Wissenschaftstheoretisch scheint aber einiges dafiir zu sprechen, die erkennt-
nistheoretische Dimension von »essentially contested concepts« zu beachten und
den Anspruch einer (unstrittigen) Begriffsbestimmung mit Allgemeingiiltigkeits-
anspruch infrage zu stellen. Stojanovs analytische Rekonstruktion, so Schifer, sei
»eher als eine performative Konstruktion zu betrachten, die die Vorgingigkeit
des Konstruierten vor eben dieser Konstruktion als Begriindung nachtriglich
postuliert« (Schifer 2014, S.320f.). Mit Gallie wiren derartige Rekonstruktions-
bemithungen essentiell umstrittener Konzepte allenfalls als »Grenzbestimmung
philosophischer Vergewisserungen, die einen Allgemeingiiltigkeitsanspruch be-
haupten wollenc, zu verstehen (ebd., Hervorh. A.P.). Ahnlich kritisiert auch Elmar
Anhalt Stojanovs Anspruch und Verfahren. Anhalt sieht im Argumentationsgang
Stojanovs sogar schon exemplarisch das Vorgehen einer petitio principii, »weil dieser
durchgingig die Voraussetzungen schafft, die er fiir seine Begriindungen vorzufin-
den meint« (Anhalt 2014, S. 213). Das bedeutet, dass »grundlegende Einsichten aus
Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsforschung in z.B. erkenntnis-, begriffs-,
disziplin- und gegenstandstheoretischen Problemstellungen unberiicksichtigt
bleiben« (ebd.).

Es scheint, als nehme Stojanov die Feststellung, dass Bildung ein umkimpfter
Begriff ist, in der analytischen Rekonstruktion theoretisch nicht auf. Es handelt
sich ihm zufolge bei dieser Umstrittenheit des Begriffs lediglich um ein alltags-
theoretisches Problem, das sich durch diszipliniertes Nachdenken auflosen l4sst.
Nimmt man sie aber ernst, so muss man fragen: »Wie soll ein fundamental strit-
tiges Konzept widerspruchsfrei, vollstindig und allgemeingiiltig gefasst werden?«

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

(Reichenbach & Park 2014, S. 309) Schifer plidiert sogar dezidiert dafiir, die Um-
strittenheit solcher Konzepte in ihre Definition aufzunehmen: »lhre soziale Be-
deutsambkeit, d.h. nicht zuletzt auch ihr Anspruch auf Verbindlichkeit hingt nicht
zuletzt daran, dass sie eben gerade nicht eindeutig bestimmt werden kdénnen.«
(2014, S. 321)

1.2.2  Bildung versus Erziehung, Sozialisation und Lernen

Stojanov anerkennt die alltagsweltliche Differenzierung, die darin besteht, Erzie-
hung von Bildung zu unterscheiden:

»Werden Menschen in der Regel nur wiahrend ihrer Kindheit und ihrer Jugend er-
zogen, ist ihre Bildung hingegen ein nicht-abschlief3barer, lebenslanger Prozess.
Nicht von ungefihr spricht man von >Erwachsenenbildungs, nicht aber von >Er-
wachsenenerziehungz. In diesem Sinne deckt sich Bildung mit dem gesamten Pro-
zess der Personlichkeitsentwicklung des menschlichen Individuums, die lebenslang
stattfindet.« (Stojanov 2014, S. 206)

Der Unterscheidung von Erziehung und Bildung ordnet Stojanov zudem zwei For-
men von Wissenserwerb zu: »Verbindet man Erziehung vor allem mit der Kulti-
vierung von Charaktereigenschaften und Tugenden beim Zogling, wird Bildung
meist mit dem Erwerb von Wissen assoziiert.« (Ebd.) Dies kommt ebenso in der
folgenden Passage zum Ausdruck:

»Delegiert man die Aufgabe der Kultivierung von solchen verhaltensformenden
Charaktereigenschaften ausschliefilich an die Erziehung, so ordnet man Bildung
im Umkehrschluss lediglich dem Bereich der Aneignung von >abstrakten< Kennt-
nissen (zu), die keine unmittelbare und direkte Relevanz fiir das Verhalten und das
Handeln des Einzelnen haben, und deshalb oft (und oft genug abwertend) als>Bii-
cherwissen< bezeichnet werden. Das>Biicherwissens, das hier als der eigentliche
Gegenstand von Bildung angesehen wird, stammt nicht aus den Erkenntnissen
und Erfordernissen desspraktischen Lebens, so wie es durch die aktuelle soziale
Umgebung des Educanden bestimmt wird, sondern aus Wissenschaft, Literatur
und Kunst.« (Stojanov 2014, S. 206f.)

Damit werde auch ersichtlich, so Stojanov, dass der Bildung »immer ein Moment
der Uberschreitung der sozialen Umwelt« innewohne, d.h., dass die Einfliisse des
Sozialen auf die Entwicklung des Individuums relativiert werden miissten oder —
anders formuliert — Bildung von Sozialisation zu unterscheiden sei (Stojanov 2014,
S. 207).

Im Unterschied dazu sei die Differenz von Bildung als Wissenserwerb und Ler-
nen weniger leicht ersichtlich, da der »Erwerb von Wissen (...) ohne Zweifel eine
zentrale Domine auch des Begriffs des Lernens« sei (ebd.). Man konne aber zwi-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

37


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Die Arbeit am Ausdruck

schen einem »lernbezogenen und einem bildungsbezogenen Wissenserwerb« un-
terscheiden (ebd.). Bildung sei dann eine bestimmte Form von Wissenserwerb, der
Erwerb von ausgezeichnetem Wissen, das einen Einfluss auf die eigene Lebensfith-
rung habe, indem es deren Horizont erweitere, also der sogenannten Persénlich-
keitsentwicklung diene (vgl. ebd.).

Die Frage bleibt bestehen, ob es sich bei der Unterscheidung von Bildung und
Lernen um analytisch sinnvolle Unterscheidungen handelt oder eher um die Set-
zung einer vielleicht problematischen Dichotomie. Dass die Trennung von Lernen
und Bildung als problematisch erachtet werden kann (und muss), wurde bereits in
der Auseinandersetzung mit Hans-Christoph Kollers Bildungstheorie thematisiert
(vgl. Kapitel 1.1). Wie bei Koller gewinnt man auch bei Stojanov den Eindruck, dass
»blosses« Lernen (im Unterschied zur »wahren« Bildung) letztlich als weniger be-
deutsam betrachtet, stellenweise fast etwas negativ konnotiert wird. So diskutiert
Stojanov Lernen im Rahmen dieser Unterscheidung u.a. am Beispiel der Situati-
on, in welcher »umfangreiche Kenntnisse mit dem ausschliefilichen Ziel angeeig-
net werden, eine Priifung zu bestehen, ohne sie mit personlichem Sinn zu ver-
binden« (Stojanov 2014, S. 207). Die »Kenntnisse werden nach der Priifung sofort
herausgeworfen, ohne dass sie irgendwelche Spuren in den Personlichkeiten der
Studierenden hinterlassen« (ebd.).

Auch das Verstindnis von Sozialisation erleidet mit Stojanovs Bemithung, ei-
nen gehaltvollen Begriff von Bildung zu postulieren, gewisse Deformationen. So
ist zu fragen, ob es so etwas wie eine unmittelbare bzw. direkte Vermittlung oder
Prigung durch die soziale Umgebung iiberhaupt geben kann. Schifer wendet da-
zu ein, dass ein solches Determinationskonzept der Vergesellschaftung fragwiir-
dig sei, insbesondere, wenn man auf Figuren der problematischen Perspektiven-
ibernahme zuriickgreife oder sich der Problematik des hermeneutischen Zugangs
bewusst sei: »Es scheint immer eine Differenz zwischen der eigenen und der >an-
derenc Perspektive zu geben, zu der man sich verhalten muss, will man itberhaupt
als kommunikationsfihig gelten.« (Schifer 2014, S. 321) Die Vorstellung einer »un-
mittelbaren« Kultivierung mit »direkter« Relevanz fiir das Handeln sei nicht iber-
zeugend. Zum Sozialisationsprozess gehore,

»dass in diesem immer ein Verhiltnis des Individuums zu den eingelibten Denk-,
Urteils- und Handlungsmustern eingelibt wird. Dass dieses zu Uberschreiten
selbst wiederum sozial erfordert ist, wenn sich soziale Konstellationen veran-
dern, dass dafiir wiederum Begriindungen und Rechtfertigungen zu erzeugen
sind, durfte auch sozialisationstheoretisch noch verarbeitbar sein.« (Schifer 2014,
S.321)

Zudem stellt sich die Frage, inwiefern die Kultivierung von verhaltensformenden
Charaktereigenschaften, die Stojanov der Erziehung zuordnet, und die sogenann-
te Personlichkeitsentwicklung, die vornehmlich Bildung auszeichnet, itberzeugend

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

unterschieden werden kénnen. Unterscheidungen, die keinen gehaltvollen Unter-
schied nach sich ziehen, konnten, so liesse sich einwenden, als hinfillig erachtet
werden.

1.2.3  Bildung als Selbsttransformation

Von »blosser« Sozialisation méchte Stojanov seinen Bildungsbegrift sicher zu
Recht abgrenzen, um einen »starken« Begriff von Bildung als Selbsttransformati-
on zu gewinnen. Dabei ist fiir Stojanov die Unterscheidung von sozialisatorisch
vermittelter (bei ihm zu verstehen als »verursachter«) Entwicklung und bildungs-
bezogener selbsttransformierender Personlichkeitsentwicklung zentral. Dies
versucht er iiber die Signifikanten »verniinftige und/oder individuelle Autonomie«
zu realisieren, die er korrelativ zur Moglichkeit »begrifflich-objektivierender
Selbst-Artikulation« konzipiert (Stojanov 2014, S.211). Die Objektivitit des Be-
grifflichen sei dabei durch den »Referenzrahmen aller wahrheitsbeanspruchenden
Wissensbestinde« (S. 208) gegeben. An dieser Stelle wird Stojanovs Hervorhebung
des »Biicherwissens« verstindlich. Die Moglichkeit zur Selbsttransformation
bedarf der Befassung mit ideellen und iberindividuellen Inhalten, die einem
transkulturellen Wahrheitsanspruch entsprechen. Im Sinne der »Methode« des
»Uberlegungs-Gleichgewichts« (reflective equilibrium) will Stojanov »die Bedeu-
tungszuschreibung >Personlichkeitsentwicklung« mit den (bildungstheoretisch
relevanten) Bedeutungszuschreibungen wie »sinnstiftender Wissenserwerb,
»Uberschreitung des unmittelbar Gegebenen« und »individuelle Autonomie« in
Einklang bringen (S. 207). Aspekte wie biologische Reifung oder Sozialisation, also
Determination durch externe natitrliche oder soziale Faktoren, entzégen sich der
Freiheit und Autonomie des Einzelnen (S. 207f.). Denn:

»Esistja offensichtlich, dass vereinzelte Gegebenheiten und Gegenstinde, die nur
hier und jetzt, in der unmittelbaren Umwelt des Einzelnen gegeben sind, und nur
fiir sich gelten, diesen Anforderungen nicht geniigen. Vielmehr besteht die >ob-
jektive Seite«<der Bildung aus begrifflichen Inhalten, die nicht in partikularen Um-
welten, sondern in der Welt als (ibergreifenden Referenzrahmen aller wahrheits-
beanspruchenden Wissensbestinde beheimatet sind.« (Stojanov 2014, S. 209)

Die subjektive Erfahrung habe sich an der begrifflichen Begriindung zu bewahren,
die sich dadurch auszeichne, dass sie eine allgemeine Giiltigkeit zu beanspruchen
imstande sei. Stojanov bezieht sich mit diesem Kriterium besonders auf Robert
Brandom:

»Robert Brandom hat in den letzten zwei Dekaden auf eine bahnbrechende Art
und Weise gezeigt, dass man dann (und nur dann) begriffliche Inhalte wahrnimmt
und mitihnen interagiert, wenn man sich an den Begriindungspraktiken beteiligt,

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

39


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 Die Arbeit am Ausdruck

in welchen diese Inhalte eingebettet sind. Generell gesprochen vollzieht sich die
>»Kontaktaufnahme«mit und das Verstehen von begrifflichen Inhalten seitens des
menschlichen Individuums im Rahmen seiner Teilnahme am Spiel des Gebens von
und Verlangens nach Griinden.« (Stojanov 2014, S. 209)

Erfahrungen, die einen Bildungsprozess hervorrufen, zeichnen sich Stojanov zu-
folge dadurch aus, dass sie in das Selbst-Bewusstsein des Individuums gelangen:

»Solche Erfahrungen 16sen nur dann eine Selbst-Transformation aus, wenn ich mir
Rechenschaft dariiber gebe, was sie fiir mich bedeuten, d.h. welche Bediirfnisse
sie von mir ausdriicken und welche Konsequenzen sie fiir mein weiteres Handeln
haben. (..) Dies bedeutet jedoch nichts anderes, als dass solche bildungsstiften-
den Erfahrungen inferentiell, d.h. als begriffliche Inhalte artikuliert werden, die
auf bestimmte Pramissen zuriickverweisen und als Griinde fir weitere begriffli-
che Inhalte in der Gestalt von bewussten, propositional ausdifferenzierten Hand-
lungsentscheidungen dienen.« (Stojanov 2014, S. 210)

Stojanov meint den kantischen Dualismus zwischen subjektiven Neigungen und
universellen Vernunftprinzipien auflosen zu konnen, wenn er mit Hegel argumen-
tiert, dass der subjektive Wille in sich Objektivitit gewinne, indem

»das Subjekt diese Neigungen und Ideale allgemein-verstindlich artikuliert und
sie vor dem Hintergrund von sittlichen Normen reflektiert, die selbst zu einer
begrifflichen Form gebracht sind. Der sich-bildende Mensch artikuliert (und mo-
difiziert) begrifflich seine Begierde, Wiinsche und Ideale, indem er oder sie sich
an Reflexions- und Argumentationsdiskursen (iber zentrale Werte- und Weltdeu-
tungsmuster beteiligt.« (Stojanov 2014, S. 211)

Und er prizisiert:

»Damit ist gemeint, dass der Einzelne seine lebensweltlichen Ideale und die da-
hintersteckenden Weltbilder und Wertevorstellungen propositional ausdifferen-
ziert, sie nach ihrerintersubjektiven Begriindbarkeit befragt, und ihre Konsequen-
zen fiir sich selbst und fiir die Mitmenschen expliziert. Voraussetzung dafiir ist,
dass das bildende Subjekt sich mit iiberindividuellen Wissensbestanden befasst
und sie in ihren inferentiellen Zusammenhangen untereinander versteht — und
dieses Verstehen setzt wiederum voraus, dass das Individuum diese Wissensbe-
stinde, die normalerweise in simtlichen wissenschaftlichen und kiinstlerischen
Disziplinen beheimatet sind, mit seinen lebensweltlichen Erfahrungen und Intui-
tionen in Verbindung setzt.« (Stojanov 2014, S. 211)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

1.2.4 Ein logozentrisches Verstandnis von »bildenden Erfahrungen«

Soll von »bildender« Erfahrung bzw. selbstbewusster bildungsrelevanter Erfahrung
nur gesprochen werden, wenn ihre Bedeutung fiir die Person von dieser auf ihre
zugrundeliegenden Primissen hin expliziert werden kann? Kann von Bildung nur
gesprochen werden, wenn die Person den glisernen »Raum der Griinde« betritt?
Oder ist auch von Bildungserfahrungen auszugehen, deren Artikulations- und Er-
scheinungsformen sich der Logik der Griinde entziehen? Gibt es bildungsrelevante
Erfahrungen, die vielleicht »am besten« oder gar iberhaupt nur in der Poesie, der
Malerei, der Musik oder anderen Artikulationsformen ausgedriickt werden kén-
nen? Und wire der damit verbundene Einsatz der Person ohne Selbstbewusstsein?

Natiirlich ist die logozentrische Verengung des Stojanov’schen Bildungsden-
kens auch Thema etlicher Kritiker. So schreibt beispielsweise Wolfgang Sander em-
phatisch:

»So einleuchtend die Metapher der>Augenéffnung fir den Raum der Griinde« zu-
nachst auch ist, man gerat mit ihr in Schwierigkeiten, wenn man das Feld (oder
den Raum) der ausschlieflich logischen Argumentation verlasst, ja sogar bereits,
wenn man in diesem Raum durch die Fenster nach draufien blickt. Allein schon der
hohe Stellenwert von Emotionen fir die Urteilsfindung von Menschen in konkre-
ten Entscheidungssituationen (...) bereitet hier die ersten Schwierigkeiten, denn
er flihrt unweigerlich zu der Frage, ob es auch so etwas wie Bildung im Sinne der
Kultivierung der Emotionen geben kann. Weiter gefragt: Wie verhilt es sich mit
dem potenziellen Bildungswert von Inhalten aus Musik und Kunst, Literatur und
Film? Stojanov wiirde ihn wohl nicht bestreiten — aber sind diese Inhalte dann
in jedem Fall begriffliche Inhalte, mit denen man sich im >Raum der Griinde« aus-
einandersetzt? Selbst wenn man die Worte >begrifflich< und >Griinde« so weit fas-
sen wollte, dass sie auch den sprachlichen Ausdruck von persénlich berithrender
Leseerfahrung und dsthetische Urteile (iber ein Kunstwerk umfassen — wire das
dann noch der gleiche Raum der Griinde wie der, in dem man iiber den Geltungs-
anspruch der Evolutionstheorie oder (iber ein mathematisches Problem verhan-
delt? Muss nicht der Bildungsbegriff gerade den multiperspektivischen Umgang
mit sehrverschiedenen Formen von Rationalitiat er- und umfassen?« (Sander 2014,
S.319)

Die kognitiv-rationalistische Normativitit korreliert bei Stojanov mit der ebenfalls
nicht weiter problematisierten Annahme eines zur verniinftigen Autonomie fihi-
gen Wesens des Menschen. Dies entspricht einer traditionellen idealistischen und
politisch geforderten Unterstellung, die aber pidagogisch und bildungstheoretisch
seit Langem und profund kritisch diskutiert wird. In diesem kritischen Diskurs
steht Bildung eher fiir eine historische Problemfassung als fiir ein tatsichlich po-
sitiv einlgsbares Versprechen und eine entsprechend einlésbare Norm (vgl. Schifer

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

4


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Die Arbeit am Ausdruck

2014, S. 321). Bei Stojanov ist von einem problematisierenden Vernunftgebrauch
jedoch nichts zu lesen, vielmehr ist hier der »objektive Geist« das »dialektische
Mediumc, das zwischen subjektiven Bediirfnissen und Leidenschaften erfolgreich
vermittelt. Dass der Vernunftgebrauch sich gerade vor die Schwierigkeit gestellt
sieht, eine solche Vermittlung zu denken bzw. zu leisten, wird nicht beleuchtet.

Stojanov sieht Personlichkeitsentwicklung als Bildung ganz »klassisch« im Zu-
sammenhang mit dem Ideal der (verniinftigen) Autonomie. Diese meint bei ihm
so viel wie ein souveriner Umgang mit den lebensweltlichen, sozialisationsbeding-
ten (individuellen) Verhiltnissen, die es zu iiberwinden bzw. zu transformieren
gilt. Wirklich und verniinftig kann dies nur geschehen, wenn das Wirre und wo-
moglich Irrationale der Alltagsintuitionen iberwunden wird, d.h. »Klarheit« ge-
schaffen wird. Die Fahigkeit zu diesem »klaren Denken« liegt in der Aneignung
ausgezeichneten wissenschaftlichen, literarischen und kiinstlerischen Wissens be-
griindet. Der Prozess der Bildung, den Stojanov zu beschreiben oder fassen ver-
sucht, gleicht im Grunde seinem Vorgehen bei der Bestimmung des Bildungsbe-
griffs selbst.

Stojanovs gleichwohl interessante Begriffsdefinition ist so abstrakt wie logo-
zentrisch bzw. kognitivistisch (vgl. Reichenbach & Park 2014, S. 309ff.). Auch er-
fahrt die Leserin an keiner Stelle etwas iiber die Dominenspezifizitit: Bildung der
Gefiihle, politische Bildung, religiose Bildung, dsthetische Bildung, moralische Bil-
dung, technische Bildung, ékonomische Bildung — sind sie alle am Schluss einer
hegelianischen Perspektive zu unterwerfen? Gerade an der dsthetischen Dimensi-
on der Bildung, die Stojanov nur implizit mit seinem schénen Bergsteigen-Beispiel
erdrtert, zeigt sich, wie schwierig es ist, Bildung »als die Entwicklung der spezi-
fisch menschlichen Fihigkeit zur Selbst-Transformation durch begrifflich-objekti-
vierende Artikulation der Wiinsche, Bediirfnisse, Werte und Ideale der Person im
Zuge ihrer verstehenden Befassung mit tiberindividuellen wissenschaftlichen und
kinstlerischen Wissensinhalten zu verstehen [...]« (Stojanov 2014, S. 211). Wahrend
dieses scheinbar umfassende Verstindnis zunichst gleich bejaht werden maéchte,
verweist die Orientierung an der »begrifflich-objektivierenden Artikulation« viel-
mehr auf das generelle Problem der Logozentrizitit und der Begrenztheit dieser
Sichtweise — es fehlt bezeichnenderweise jede (theoretische) Sicht auf »romanti-
sche« Motive und Kritikpunkte an der rein vernunftorientierten Interpretation von
Bildung und Bildungsprozessen.

1.2.5 Bemerkungen zum Konzept der Selbsttransformation

Zwischen »eine Erfahrung machen« oder »Erfahrung haben« und dem Artikulieren
der damit verbundenen Bedeutungen, der darauf zuriickzufithrenden Primissen
sowie deren Implikationen fiir weitere Handlungsentscheidungen - alles im Mass-
stab begrifflich-propositionaler Begriindungslogik — dringen sich viele Fragen auf.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Erfahrungen werden gemiss Stojanov ermdglicht, wenn die Person zunichst etwas
aus einem Bediirfnis oder einer Neigung heraus anstrebt und praktisch umsetzt
(Stojanov nennt fir seine eigene Person die Titigkeiten des Wanderns, Bergstei-
gens und Alpinkletterns). Erfahrungen liegen mit solchen oder anderen Titigkei-
ten »irgendwie« vor — Genaueres fithrt Stojanov dazu nicht aus —, sie haben aber
das Potenzial, »bildungsstiftend« zu sein: nimlich dann, wenn sie als begriffliche
Inhalte artikuliert werden kénnen, die erstens auf bestimmte (bzw. bestimmba-
re) Primissen zuriickverweisen und zweitens als Griinde fiir weitere begriffliche
Inhalte in Gestalt von bewusstem, propositional ausdifferenziertem Wissen fiir
Handlungsentscheidungen zu dienen imstande sind. Stojanov spricht davon, dass
diese Erfahrungen Selbsttransformation »auslésen« kénnen. Es dringt sich u.a.
die Frage auf, welcher Stellenwert dem »Biicherwissen« respektive dem wissen-
schaftlichen Wissen bei diesen »Ausléseprozessen« zukommt. Welche Funktion
oder Rolle spielt die »wissenschaftliche« Methode der rationalen Argumentation
bei der Artikulation der Alltagserfahrung? Stellt objektives Wissen — beispielswei-
se alpinwissenschaftliches oder risikotheoretisches — die Grundlage der konkreten
Handlungsentscheidung dar?

Der Begriff der Transformation ist schon in der Auseinandersetzung mit Kol-
ler ausfithrlicher problematisiert worden (vgl. Kapitel 1.1). Bei Stojanov zeigen sich
die Probleme ihnlich und iiberdies verschirft, da er mit dem Prifix Selbst die Ver-
fiigbarkeit tiber das Transformationsgeschehen dem »Bildungssubjekt« zuordnet
und klar anzugeben kénnen meint, wann von dieser Verfiigbarkeit die Rede sein
kann: nimlich immer dann, wenn Erfahrung im »Raum der Griinde« objektiviert
wird. Der Gebrauch der Metapher des Raumes impliziert bei Stojanov klare Gren-
zen. Bildung wird denn auch als eine Art positivierbare Selbstvermittlung vorge-
stellt. Dazu argumentiert Stojanov ganz »hegelianisch«: »Durch diese Arbeit der
Bildung ist es aber, dass der subjektive Wille selbst in sich Objektivitit gewinnt, in
der er seinerseits allein wiirdig und fihig ist, die Wirklichkeit der Idee zu sein.«
(Stojanov 2014, S. 210) Schifer kritisiert diesen Punkt, indem er moniert, dass die
»Wirklichkeit der Idee« eine Geltungsebene einziehe, »die als solche nicht nur eine
Differenz zur zu bearbeitenden Subjektivitit, sondern auch zur gesellschaftlichen
Wirklichkeit markiert« (Schifer 2014, S. 321). Stellte man die Moglichkeit eines sol-
chen Standpunkts (des absoluten Wissens der Phdanomenologie des Geistes) infrage,

»dann ergibt sich nicht nur die Perspektive auf einen endlosen Prozess der Selbst-
transformation, sondern auch jene der unméoglichen Verfligung iiber diesen Pro-
zess. Eine Selbsttransformation zu konstatieren, ist—unabhdngig davon, ob man
sie als Entwicklung oder als Bruch erzdhlt — nur als nachtrigliche Rekonstruktion
moglich, die das vorgingige Ich von einem Standpunkt aus stilisiert, der gerade
nicht mit diesem identisch ist.« (Schafer 2014, S. 322)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

43


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Die Arbeit am Ausdruck

Die fiir den transformationstheoretischen Ansatz bereits konstatierten Probleme
eines starken Transformationsverstindnisses kommen auch bei Stojanovs Konzep-
tion zum Vorschein.

Die Idee der Transformation, auch der Selbsttransformation, bezeichnet zu-
nichst ein abstraktes Prozessgeschehen. Ob sich dieser Prozess iiber das Konzept
der Selbst-Artikulation konkretisieren lisst, ist infrage zu stellen. Gleichwohl
scheint Stojanov diesen Weg zu wihlen, wenn er das Transformationsgeschehen
in der Praxis der Selbst-Artikulation realisiert sieht. Diese Version von Arti-
kulation versteht er ausdriicklich in Abgrenzung zum Artikulationsverstindnis
von »einschligigen Autoren«, die »diesen Aspekt des Bildungsbegriffs >Selbst-
Transformation« wohl kaum mit Argumentationspraktiken, sondern eher mit
narrativen und poetischen Praktiken des Sich-selbst-neuerfindens und Sich-
selbst-neubeschreibens« verbinden (Stojanov 2014, S. 209). Das Selbst artikuliert
sich bei Stojanov also — explizit im Gegensatz zu Kollers Vorstellung — »argumen-
tativ« und »begriftlich-objektivierend«. In dieser Form der Artikulation sieht er
den direkten Bezug zur Selbst-Transformation.

Allerdings ist auch bei Stojanov die Beziehung von Artikulation und Transfor-
mation keineswegs geklirt. Mit der zusitzlichen Emphase auf das »Selbst« wird
zwar die bei Koller als fehlend monierte Dimension der selbsttitigen Praxis be-
riicksichtigt (oder eher behauptet), allerdings auf eine problembehaftete Weise,
die auf einen im weitesten Sinne transzendentalen Subjektbegriff zuriickzufithren
ist. Insgesamt erweist sich die Emphase auf »Selbst-Artikulation« in Kombination
mit einem starken Transformationsbegriff als wenig tiberzeugend. Das zeigt sich
auch in folgender Passage:

»Durch den so umrissenen Bildungsprozess einer dynamischen begrifflich-objek-
tivierenden Selbst-Artikulation werden zentrale identitdtsstiftende Elemente der
Personlichkeit wie Ideale, Werte, Wiinsche und Bediirfnisse einer permanenten
Transformation unterzogen. In gewissem Sinne erfindet sich das menschliche
Individuum durch diese Transformation stets neu, was heifdt, dass es sich iiber
die sozialisatorischen Pragungen der unmittelbaren Umwelt, in der es aufwéchst,
oder in der es aufgewachsen ist, hinwegsetzt, bzw. die Pragungen kritisch reflek-
tiert, und dadurch seine Autonomie und Freiheit verwirklicht.« (Stojanov 2014,
S. 211)

Es wird in dieser Passage nicht klar, ob die Transformation bloss ein »Neben-
produkt« der begrifflich-objektivierenden Selbst-Artikulation darstellt. Dann wi-
re aber die dominante Rede von Selbst-Transformation wenig plausibel, da das
Transformationsgeschehen eher als Wirkung der Artikulation verstanden werden
miisste. Die Problematik lisst sich an einem Beispiel der Selbst-Thematisierung
Stojanovs verdeutlichen:

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

»S0 zum Beispiel entwickelte ich durch die Tatigkeit des Bergwanderns nach und
nach ein Selbst-Verstindnis von mir als>Gipfelstirmers, der gleichwohl nicht ver-
bissen ist und um jeden Preis seine Ziele erreichen mochte, wenn die Umstéan-
de dies nicht erlauben. Zudem entwickelte ich durch diese Tatigkeit ein differen-
ziertes Gefiihl fiir meinen Kérper und insbesondere fiir die Art und Weise, wie
dieser auf die andauernde physische Belastung reagiert. Und es war ein richtiger
biographischer Sprung fiir mich und ein wirklicher Akt der Selbst-Transformation
von mir, als ich vor einigen Jahren vom Bergwandern zum Bergsteigen und Alpin-
klettern libergegangen bin. Denn dadurch konnte ich mich allméahlich alsjemand
erfassen, der bewusst Risiken kalkulieren und mit komplexer Technik umgehen
kann — und dies war wahrlich eine komplett neue Selbst-Eigenschaft von mir.«
(Stojanov 2014, S. 210)

Schifer sieht m.E. richtig, dass es sich bei den Begriffen »richtig«, »wirklichc,
»wahrlich« um »Authentifizierungsstrategien« fiir ein Selbst handelt, dessen
Transformation nachtriglich rekonstruiert wird (vgl. Schifer 2014, S.322). Fir
die Frage nach der Selbst-Transformation bedeutet dies, dass »zwischen einer
rhetorischen Rationalisierung und Wahrheit kaum zu unterscheiden ist« (ebd.).
Aber genau auf diese Auffassung von Artikulation, die er als bloss poetische und
narrative Praktiken ablehnt, zielt Stojanov ja gerade nicht; vielmehr miissten es
Argumentationspraktiken sein, die sich an der Rationalitit begrifflich-analytisch
rekonstruierbarer Primissen orientieren, damit sie die Objektivitit der Bildung
garantieren.

Der Fokus auf »inferentielle« Artikulation und Begrifflichkeit von bildungsstif-
tenden Erfahrungen ist zwar nicht abwegig, aber in seiner Ausschliesslichkeit ins-
gesamt nicht iberzeugend. Warum soll Bildung ausschliesslich als argumentative
Begriindungspraxis verstanden werden? Und wie kdnnte begriindet oder gezeigt
werden, dass dies immer oder meistens moglich ist? Die Bedeutsambkeiten des in-
dividuellen Erlebens und der direkten Interaktion kénnen woméglich nicht einfach
argumentativ begriindet bzw. symbolisch »verfliissigt« werden, vielmehr gehen sie
»wohl in symbolischen Sprachgebrauch konstitutiv ein und werden umgekehrt von
ihm geformt. Dennoch markieren sie harte Grenzen symbolischer Transparenz
und Bestimmbarkeit.« (Jung 2009, S. 480) Jung, der sich in seiner Anthropologie
der Artikulation (vgl. Kapitel 4) wie Stojanov ebenfalls und ausfiihrlich auf Bran-
dom bezieht, schreibt pointiert: »Expressive Vollstindigkeit im Sinne Brandoms
ist (...) zwar eine logische, aber keine anthropologische Méglichkeit.« (Ebd.)

Bildungstheoretisch bedeutsam bleibt m.E. — und hier lisst sich (im weitesten
Sinne) an Stojanov anschliessen —, dass Erfahrung immer der - selbsttitigen —
Artikulation bedarf, um als solche fiir die Person selbst und fiir andere iiberhaupt
bewusstseinsfihig zu werden. An dieser Stelle deutet sich die Notwendigkeit eines
komplexen Artikulationsbegriffs an, der die anthropologisch fundamentalen Még-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

45


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Die Arbeit am Ausdruck

lichkeiten und Grenzen der Ausdruckspraxis untersucht und bildungstheoretisch
zu deuten versucht.

1.3 Die Beschworung des Unverfiigharen

Nach der kritischen Auseinandersetzung mit den im deutschsprachigen Raum der-
zeit oft rezipierten bildungstheoretischen Positionen von Hans-Christoph Koller
(Kapitel 1.1) und Krassimir Stojanov (Kapitel 1.2) sei nun eine dritte Position be-
trachtet und kommentiert, die von unterschiedlichen Protagonisten, mehrheitlich
aus dem bildungsphilosophischen Bereich, mehr oder weniger dezidiert vertreten
wird. Diese Vertreterinnen und Vertreter nehmen innerhalb der Erziehungswis-
senschaft bildungstheoretische Positionen ein, die insbesondere das Verhiltnis des
padagogischen und philosophischen Nachdenkens systematisch zum Ausgangs-
punkt nehmen, um die Kategorie der Bildung grundsitzlich kritisch zu diskutie-
ren. Mit der Orientierung an der These, dass Piadagogik immer auch mit ihren
eigenen Grenzen konfrontiert sei, wird ein Motiv fokussiert, das unter dem Stich-
wort der »Negativitit« ein konstitutives Moment in der geisteswissenschaftlichen
Tradition des pddagogischen Denkens darstellt. Die entsprechende »Einsicht« be-
steht darin, dass pidagogischen Prozessen immer eine Widerstindigkeit innewoh-
ne, »welche durch die Grenzen der Machbarkeit, der Verfugbarkeit, der Steuerung
und ihrer Bestimmung greifbar wird« (Thompson & Weiss 2008, S. 8). Aus dieser
Perspektive verfehlen Konzepte - seien sie pidagogischer, philosophischer oder so-
zialwissenschaftlicher Provenienz —, in denen die Widerstindigkeit als Topos keine
Aufnahme findet, eine fiir die pidagogischen Kategorien entscheidende Dimensi-
on. Diese Nichtberiicksichtigung bedeute eine theoretisch nicht angemessene Ver-
kiirzung und Ignoranz gegeniiber der Komplexitit des Pidagogischen. Es gelte
aber, die Aufmerksamkeit auf Zusammenhinge und Voraussetzungen zu richten,
»auf deren Basis beispielsweise >Bildung« zuallererst zu einer Frage, zu einer Her-
ausforderung oder vielleicht sogar zu einem Problem wird« (S. 7£.).

Im Folgenden seien zentrale Momente dieser Positionen dargestellt. Diese in-
teressieren aus zwei Griinden: einerseits, weil die Positionen wichtige Problem-
stellungen artikulieren, die jede bildungstheoretische Arbeit zu beachten hat; an-
dererseits, um die darin enthaltenen Schlussfolgerungen kritisch zu befragen und
vielleicht dariiber hinauszugehen. Auch hier sollen die Ausfithrungen keinesfalls
als Generalkritik an der Position oder gar an ihren Vertreterinnen und Vertretern
missverstanden werden. Vielmehr geht es darum, die zugrundeliegenden Voran-
nahmen dieser Positionen und ihrer charakteristischen Argumentationen hervor-
zuheben und sie auf ihre systematischen Grenzen hin zu befragen. Uber die ver-
schiedenen bildungstheoretischen und philosophisch orientierten Ansitze hinweg

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

interessiert hier vor allem die grundlegende Weichenstellung, die mit dem Topos
der »Unverfiigbarkeit« einherzugehen scheint.

1.3.1 Das Paradigma der kategorialen Unverfiigbharkeit

In threm Sammelband Bildende Widerstinde - Widerstindige Bildung. Blickwechsel zwi-
schen Pidagogik und Philosophie skizzieren Christiane Thompson und Gabriele Weiss
(2008) im einfithrenden Beitrag die systematischen Grundannahmen einer solchen
bildungsphilosophischen Perspektive, die sowohl dem idealistischen Bildungsden-
ken alter Schule als auch der Verwissenschaftlichung und Objektivierung von Bil-
dung zu entrinnen versucht. Die Autorinnen postulieren:

»Die kategoriale Unverfligbarkeit von>Bildung<ist aus moderner Sicht Programm:
denn mit dem Bestreben durch>Bildung<einen Gegenhalt gegen die Versuche so-
zialer Normierung anzugeben, einen Gegenhalt, der selbst keinen Referenzpunkt
jenseits der sozialen Ordnung besitzt, ergab sich die Frage nach der Moglichkeit,
diesen Gedanken zu fassen, ohne einer naiven Metaphysik anheim zu fallen.«
(Thompson & Weiss 2008, S.10.)

Und weiter:

»Die vielerorts dominierende Cegeniiberstellung einer Bildungsrhetorik im >Jar-
gon der Eigentlichkeit« gegeniiber einem Bildungsbegriff, der den Anspriichen
von Empirizitit und Operationalisierbarkeit geniigt, traigt dem Gedanken der
Widerstandigkeit, wie erim modernen Bildungsgedanken prasent ist und gegen-
wartig weiter verfolgt wird, nicht Rechnung; denn sowohl in der subjektivistisch-
idealistischen Uberhohung als auch in der objektivierenden Erhebung von >Bil-
dungc< erscheint der Bezug zur Realitit als (zu verbessernder oder festzustellen-
der) Bestimmtheit ungebrochen, wihrend sich doch gerade die Unmdoglichkeit
von Bestimmtheit als wesentliches Motiv des Bildungsgedankens aufweisen
|dsst.« (Thompson & Weiss 2008, S. 10f.)

Die Bildungsphilosophinnen berufen sich u.a. mit Alfred Schifer — ganz normativ
— auf eine fundamentale Andersheit des Menschen gegeniiber der ihn definieren-
den sozialen Ordnung:

»Der Paddagogik geht es also aus moderner Sicht um einen Widerstand gegen so-
ziale Integrationsbemiihungen. Unter der Verwendung von Kategorien wie Sub-
jekt, Identitdt, Autonomie etc. konstituiert sie einen gegeniiber sozialen Normie-
rungen transzendenten Raum, der nicht als wirklich behauptet werden kann, der
sich jedoch fiir dsthetische Inszenierungen eignet, z.B. hinsichtlich des Wandels
von Selbst- und Weltverhaltnissen oder hinsichtlich padagogischer Einflussnah-
me.« (Thompson & Weiss 2008, S. 14)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

47


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 Die Arbeit am Ausdruck

Die Moglichkeit bildender Erfahrung wird insgesamt infrage gestellt, d.h. rein ne-
gativ als Grenzerfahrung betrachtet:

»Bildende Erfahrungen sind, anders gesagt, Erfahrungen, bei denen das Ich an
die Grenze seiner Erfahrungsfihigkeit gefiihrt wird. Angesichts dieser Grenzen
der Erfahrung und der Erfahrungsfahigkeit stellt sich die Frage, inwiefern bilden-
de Erfahrungen iiberhaupt als méglich verstanden werden kénnen. Der bildende
Charakter erscheint in der Widerstandigkeit gegen die Wirklichkeit dieser Erfah-
rung verbiirgt, da es sich eben um Erfahrungen handelt, die das Ich (iber seine
Perspektiven hinaus verweisen.« (Thompson & Weiss 2008, S.10)

Die ethische Bedeutsamkeit eines starken Votums fiir ein Denken der Alteritit hin-
sichtlich eines humanen Subjektbegriffs, und sei es iiber die Konzepte der Wider-
stindigkeit und Unverfiigbarkeit, ist m.E. anzuerkennen. Allerdings kann gefragt
werden, ob die aus dieser Perspektive gezogenen Schlussfolgerungen nicht auch
zu radikal ausfallen kénnen. Dies scheint mit einer Konzeption »bildender Erfah-
rung, die sich ganz im begrifflichen Denkspiel der Grenzziehung a la Derrida ver-
fingt, der Fall zu sein.®> Wihrend damit reduktionistische oder auch triviale Auf-
fassungen von Erfahrung sowie rein pragmatisch-funktionale Erfahrungskonzepte
iberzeugend problematisiert werden, kann die im Umbkehrschluss postulierte »bil-
dende Erfahrung« als »unverfiigbare Erfahrung« theoretisch als eine allzu deutli-
che (und nicht tiberzeugende) Engfithrung kritisiert werden. Das Problem dieser
Engfithrung méchte ich hier als »Beschwérung des Unverfiigbaren« bezeichnen.

Zunichst seien das Problembewusstsein und die theoretischen Grundelemente
der kritischen Bildungstheorie exemplarisch und eher deskriptiv dargestellt.

1.3.2 Grenzen der Autonomie (Alfred Schafer)

Ein differenziertes Problembewusstsein gegeniiber der »Nichtherstellbarkeit« ei-
ner padagogisch vermittelten Autonomie und die Kritik an naiven Vorstellungen
eines souveranen Subjekts sind sicherlich zwei zentrale und bedeutsame Einsich-
ten spitmoderner Bildungsphilosophie und ihrer Theoriebildung. Zu diesen hat im
deutschsprachigen Raum Alfred Schifer mit seinen Arbeiten besonders beigetra-
gen. Ausgehend von Schifers Einfiihrung in die Erziehungsphilosophie (Schifer 2017)
seien zentrale Elemente seiner kritisch-systematischen und poststrukturalistisch
informierten Bildungsphilosophie hervorgehoben, welche fir die damit verbunde-
nen und daran anschliessenden Diskurspositionen und Schlussfolgerungen grund-
legend sind und die es im Anschluss kritisch zu diskutieren gilt.

3 Vgl. etwa den Vortrag »Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen«
(Derrida 2003).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Schifers Hauptkritik richtet sich gegen ein frithneuzeitliches Selbstverstindnis
in der Philosophie, welches in der Periode der Aufklirung die Idee der Selbstbe-
stimmung zur zentralen Figur gemacht habe. Im Anschluss daran formierte und
legitimierte sich die Pidagogik als (zunichst geistes-)wissenschaftliche Disziplin
und bis heute legitimiere sich pidagogische Praxis durch die Vorstellung, dass sie
die Entwicklung der Autonomie des Subjekts ermdglichen solle und vor allem auch
konne. Die Dekonstruktion der Figur autonomer Subjektivitit und der Nachweis
der Grenzen menschlicher Selbstbestimmung sind Schifers Anlass und Grundla-
ge, die an der Leitidee >Autonomie« orientierten Konzepte von Erziehung, Bildung
und Sozialisation kritisch zu befragen.

Anhand ethnografischer Beobachtungen sozialer Praxen der Bevolkerungs-
gruppe der Dogon in Mali und der Batemi in Tansania, insbesondere im Umgang
mit Kindern und der Kinder untereinander, beschreibt Schifer, dass darin ein
implizites Verstindnis fiir die Differenz von sozial artikulierbarem und damit zu
erwartendem Wissen und Verhalten einerseits und einem Sein jedes Menschen,
das der Artikulation entzogen bleibe, andererseits zum Ausdruck komme (vgl.
Schifer 2017, S. 32ff.). Das zeige sich bei den Dogon etwa daran, dass diese viel
Wert darauf legen wiirden, die Formen zu vermitteln, wie die verschiedenen Per-
sonen ihrer sozialen Position und Rolle gemiss anzusprechen und zu behandeln
seien. Zugleich gebe es Hinweise darauf, dass durchaus ein Bewusstsein fiir die
Existenz eines Bereichs jenseits der »sozialen Identitit« vorliege. Dies zeige sich
in einer tibergeordneten Form des Respekts, der darin bestehe, den Anderen nicht
mit Erwartungen zu konfrontieren, die iiber dessen soziale Position hinausgehen
und ihn unter Begriindungs- und Rechtfertigungszwang setzen wiirden. Das sei
die Art und Weise, mittels welcher die Dogon mit dem Problem umgingen, dass es
fir das »Innere« der Person keine soziale Ausdrucksform gebe oder sie sich nicht
als geschlossene Einheit gegeniiber dem Sozialen begreifen lasse (S.36). »Das
>Innere« ist kein Gegenstand sozial artikulierbaren Wissens«, so Schifer (ebd.),
der damit darauf aufmerksam machen will, dass man die Bedeutung dessen, was
iiber die soziale Identitit hinausgeht und was wir in unseren Kulturkreisen mit
»Individualitit« und »Personlichkeit« bezeichnen, auch anders verstehen kann.
An den Beispielen der Dogon und Batemi zeige sich die Moglichkeit, »Individua-
litit, die >personliche Identitit< als etwas (...) [anzunehmen], was letztlich nicht
erfassbar ist — auch fiir den iiber sich Nachdenkenden nicht« (S. 42).

Diese Unverfuigbarkeit und Unzuginglichkeit des eigenen Selbst bezeichnet
Schifer als eine »Logik der Nachtriglichkeit« (ebd.). Sie besagt, »dass man tiber
die eigene Identitit, iiber das[,] was man jenseits sozial definierter Positionen ist,
nur sehr begrenzt verfiigen kann, weil man nicht tber alle Bestimmungsgriinde
des eigenen Selbst, iiber das, was den Menschen zu etwas veranlasst, Bescheid
weifS« (Schifer 2017, S. 42f.). Zwar kénne man durchaus Griinde fiir all die Din-
ge, die man tut, angeben, diese Griinde glichen aber Standardbegriindungen, die

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

49


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Die Arbeit am Ausdruck

man angebe und die in bestimmten sozialen Beziigen akzeptiert wiirden, »aber
iber den sletzten Grunds, iiber das, was einen >im Innersten< motiviert, verfiigt
man nicht. Man bleibt sich letztlich ein Ritsel.« (S. 43) Unser von der Aufklirung
geprigtes Selbstverstindnis sei — so Schifer — dieser »Logik der Nachtraglichkeit«
diametral entgegengesetzt: »Es geht nicht nur von der Méglichkeit der Transpa-
renz, der Erfassbarkeit des eigenen Selbst aus, sondern zusitzlich davon, dass wir
uns auf dieser Grundlage auch mithilfe der Vernunft selbst bestimmen kénnen.«
(Ebd.)

Wiahrend das Individuum in archaischen Gemeinschaften nicht zu beschrei-
ben war und primir oder gar ausschliesslich in seiner Bedeutung und Funktion
im sozialen Zusammenleben wahrgenommen werden konnte, ist die Idee eines
selbstbestimmten bzw. -bestimmbaren Subjekts konstitutiv fiir funktional diffe-
renzierte (moderne) Gesellschaften und ihre Institutionen. Damit geht eine fun-
damentale Verinderung der Selbst- und Fremdauffassung des Individuums einher.
Individuum und Gesellschaft werden nun als essenziell unterschiedlich konzipiert,
einander sozusagen entgegengestellt (anders als die Beziehung zwischen Gemein-
schaftsmitglied und Gemeinschaft). Die Selbstauffassung des Menschen als ein au-
tonomes Individuum vervollstindigt in der Lesart Schifers die Funktionslogik und
Mechanismen moderner Gesellschaft. Derselben geht es um die Selbst- bzw. Sys-
temerhaltung und nicht etwa darum, ob die zugrundeliegenden Annahmen auch
jenseits ihrer Funktionalitit iiberzeugen, bzw. ob sie begriindet sind. Konzepte wie
»Freiheit«, »Gleichheit« und »Individualitit« werden hauptsichlich zugeschrieben,
unterstellt und sollen beansprucht werden. Jede Kritik, die sich auf >Autonomie,
eine Freiheit von der Gesellschaft und ihren Verpflichtungen beruft (was im Funk-
tionssystem der Dogon kaum denkbar ist, weil dazu auch keine Begrifflichkeiten
zu existieren scheinen), erweist sich dabei gerade als funktionale Voraussetzung von
moderner Gesellschaft. Denn

»[...] was man mit seiner erweiterten Autonomisierung fordert, lasst sich durchaus
verstehen als Anspruch, noch besser in das Selbstverstandnis dieser Gesellschaft
eingepasstzuwerden. In diesem Selbstverstindnis wire also der Anspruch auf die
Autonomie des freien und gleichen Individuums nichts anderes als der Anspruch
auf die Unterwerfung unter die idealisierten Funktionsbedingungen dieser Ge-
sellschaft.« (Schifer 2017, S. 64)

Gesellschaftskritik und die Forderungen nach Freiheit und Gleichheit richten sich
damit nur scheinbar gegen die Gesellschaft und ihre Funktionsbedingungen. Tat-
sichlich weisen sie sich aber als innergesellschaftliche Verhaltensweisen aus. Am
Ende konne so kaum unterschieden werden, was Forderungen des Individuums
und was die Erwartungen der Gesellschaft seien. »Wo ist, so fragt Schifer, »die
Grenzlinie zwischen Individuum und Gesellschaft, zwischen dem Standpunkt des
Kritikers und dem Erfiillungsgehilfen eines sozialen Erwartungsraumes?« (Schifer

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

2017, S. 65) Kritik entpuppe sich als performativ-affirmative Herstellung dessen,
was gesellschaftlich von Individuen gefordert wird: »Sie ist Darstellung jener Au-
tonomie, die vertragsfihige Subjekte auszeichnet. Kritik kann dann als eine ausge-
zeichnete soziale Verhaltensweise angesehen werden.« (Ebd.) Der Kritiker bleibt,
solange er an der Voraussetzung von Gleichheit und Freiheit festhilt, in die gesell-
schaftlichen Erfordernisse verstrickt. Er muss sich immer unsicher sein, ob er mit
seiner Kritik nun einen tatsichlich autonomen, eigenverantwortlichen Standpunkt
einnimmt — also einen jenseits der kritisierten Gesellschaft — oder damit gerade
besonders gut mit dem gesellschaftlichen Standpunkt iibereinstimmt (vgl. S. 66).
»Diese Unsicherheit«, so Schifer, »lisst die Betonung jener Autonomie gegeniiber
der Gesellschaft, jene ausschliefiliche Selbstbestimmung, wie sie die Aufklirung
fordert, duflerst fragwiirdig erscheinen.« (Ebd.)

1.3.3 Erkenntniskritik und Selbstkritik

Nicht mit Sicherheit kliren zu kénnen, ob eine sich als selbstbestimmt verstehende
Kritik der Verhiltnisse tatsichlich einen autonomen Akt darstellt oder doch nur ei-
nem gesellschaftlich-normativen Selbstverstindnis entspricht, verweist den Men-
schen auf Fragen erkenntniskritischer Qualitit. Die Erfahrung der Instabilitit ge-
sellschaftlicher Selbstverstindlichkeiten im Spannungsverhiltnis von Autonomie
und sozialer Integration stellt das Individuum vor die Aufgabe, »fiir diese Wahr-
nehmung eine Sprache zu finden, die das Auseinandergebrochene nicht wiederum
nur entproblematisiert dadurch, dass man es als selbstverstindliche Normalitit
ausdriickt« (Schifer 2017, S. 70). Es muss mit dem Dilemma umgehen, dass eine
einfache Kritik der »Falschheit« der Verhiltnisse die Funktionslogik der Verhaltnis-
se gerade stabilisieren konnte, da es nicht sicher wissen kann, welchen Standort
es innerhalb der Verhiltnisse genau einnimmt und ob es seine Kritik von einem
»wahreren« Bezugspunkt aus artikuliert. Daher hat der Kritiker selbstkritisch zu
sein, d.h. »kritisch auch noch bezogen auf die Inhalte seiner Kritik, weil er seinen
eigenen Standpunkt gegeniiber der sWahrheit« nicht angeben kann« (S. 71).

Einen exemplarischen Umgang mit dem Dilemma des Kritikers sieht Schifer
bei Adorno realisiert. Dessen mittlerweile gefliigelte Sentenz, wonach es kein rich-
tiges Leben im falschen geben konne, driicke aus, dass sich auch der Kritiker nicht si-
cher sein konne, ob seine Annahme der »Falschheit« gesellschaftlicher Verhiltnisse
»wahr« sei. Adorno gehe es aber darum, so Schifer, die gesellschaftliche Abhin-
gigkeit der Menschen zu kritisieren, wihrend sie sich gerade fiir autonom halten
wiirden (vgl. S. 72). Dieser Zug Adornos sei strategisch motiviert:

»Er hofft auf den provokativen Effekt seiner Behauptung von der Ohnmacht der
Kritik, auf eine Auseinandersetzung mit seiner Kritik der Gesellschaft, von der er
weifs, dass es fiir sie keinen anderen Grund gibt als die selbstkritische Fortset-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

51


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Die Arbeit am Ausdruck

zung der Kritik, die vielleicht endlose Auseinandersetzung mit der Verstrickung
in soziale Verhaltnisse, die man vor dem Hintergrund des neuzeitlichen Selbst-
verstandnisses nicht akzeptieren kann.« (Schafer 2017, S. 72f.)

Angesichts dieser Befunde fragt Schifer: Wo »[...] ist unter dieser Voraussetzung,
dass das autonomisierte Individuum wichtiger Bestandteil der Gesellschaft ist,
noch ein Ort fiir jene Autonomie, die jenseits und zugleich in der Gesellschaft sein
soll?« (Schifer 2017, S. 73f.)

Adornos immanente Kritik zeige, dass die vermeintliche Autonomie des kriti-
schen Subjekts immer schon gesellschaftlich vermittelt sei, wobei der die gesell-
schaftliche Funktionalitit sprengende Bezugspunkt dieser Kritik darin bestehe,
sichtbar zu machen, »dass die Gesellschaft ihre eigenen Massstibe nicht erfiillt«
(S. 74). Eine solche Kritik verldsst den gesellschaftlichen Erwartungshorizont nicht,
aber sie nehme »das in ihm postulierte Versprechen von Freiheit und Gleichheit
ernster, als es der gesellschaftlichen Wirklichkeit lieb ist« (ebd.). Schifer, so kénnte
man vermuten, scheint die Idee einer radikal verstandenen Autonomie in gewisser
Weise auch gegen die skeptische Argumentation Adornos nicht aufgeben zu wol-
len und nagelt »die Gesellschaft« quasi auf ihr »falsches« Versprechen fest. Dieses
gesellschaftliche Versprechen ist letztlich auch das Versprechen der Bildung, dass
namlich ein individuelles Leben in Freiheit und Autonomie méglich sei. Vor die-
sem Hintergrund adressiert Schifer seine Kritik an die Pidagogik insgesamt und
spezifisch an das Konzept der Bildung.

1.3.4  Kritik I: Autonomiepadagogik

Das theoretische Problem, dem sich Schifer zu stellen sucht, ist die »pidagogische
Steuerung der Menschwerdung des Menschen als eines autonomen Wesens, die
Erméglichung eines Menschen, der, obwohl (nachtrigliches) Ergebnis von Fremd-
bestimmung, dennoch als Ursprung seiner selbst angenommen werden kann [...]«
(Schifer 2017, S. 133). Schifer geht es darum, zu zeigen, dass eine »Autonomiepid-
agogik«, wie etwa Kant sie artikuliere, gegen sich selbst argumentieren miisse. Die
Legitimitit ihres pidagogischen Handelns werde von der von ihr beanspruchten
Begriindungsfigur der autonomen Subjektivitit grundlegend infrage gestellt. Pid-
agogik sehe sich der »Illusion von Autonomie« verpflichtet; statt sich aufklirerisch
in ein kritisches Verhiltnis zu den modernen Disziplinierungs- und Normalisie-
rungsprozessen zu setzen, »hilt (...) das moderne pidagogische Selbstverstind-
nis an seiner Verpflichtung auf das Ideal eines autonomen Subjekts fest« (S. 108).
Damit habe Pidagogik am gesellschaftlichen Disziplinierungs- und Normalisie-
rungsprozess, der im Namen der Selbstverantwortlichkeit erfolge, erheblichen An-
teil (S. 106). Schifer folgt hier der Argumentation Foucaults, welcher die pidagogi-
sche Praxis primir als Moment eines gesellschaftlichen Disziplinierungsprozesses

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

sieht, der auf die Autonomie eines fiir sich selbst verantwortlichen Subjekts aus-
gerichtet ist: Die Pidagogik

»achtet im Namen der Selbstverantwortlichkeit und Eigenstandigkeit, die als
>normaler Zielpunkt< menschlicher Entwicklung in entstehenden psychologi-
schen Entwicklungstheorien angesetzt werden, darauf, dass das von ihr in seiner
Eigenart beobachtete und beurteilte Individuum Fortschritte auf diesem Weg
macht. Wissenschaft schafft Vorgaben fiir Normalitat und Abweichung, fiir rich-
tige Zeitpunkte und Verzégerungen von Entwicklungsschritten —und dies immer
schon vor dem Hintergrund jener imaginaren Vorstellung >des Taters hinter dem
Tun<.« (Schafer 2017, S.106)

Die unter diesen »Normalvorgaben« unterstellte Selbststindigkeit sei aber die
»(kantische) Autonomie eines reinen Vernunftsubjekts, das die MaRstibe des Rich-
tigen jenseits jeden sozialen Einflusses nur in sich selbst findet« (Schifer 2017,
S.107). Pidagogik behauptet dennoch, diese kritische Subjektivitit befordern
zu konnen, wihrend sie nur an den Disziplinierungsprozessen einer kritischen
Haltung beteiligt sein kann. Mit Schifer ausgedriickt: »Die kritische Haltung
ist das, was gesellschaftlich gewollt und mithilfe von Disziplinierungsprozessen
hervorgebracht wird.« (Ebd.) Diese kritische Haltung wird dann als blosse Haltung
verdichtig, da es sein kann, dass sie sich entsprechend der sozialen Erwartung
als kritische inszeniert und nicht wirklich im Individuum begriindet ist. Sie kann
dann »ein blosses Mittel einer isthetischen Selbstdarstellung sein — Theater«
(ebd.).

Urspriinglich, so beanstandet und mahnt Schifer, habe Pidagogik mit ihrem
in der Aufklirung verwurzelten Selbstverstindnis nicht auf eine kritische Haltung,
sondern auf ein »kritisches Subjekt« gezielt. Im Rahmen ihrer aufklarerischen Am-
bitionen ist sie aber konstitutiver Teil moderner Disziplinierungs- und Normali-
sierungsprozesse geworden und hat dennoch am Ideal eines autonomen Subjekts
festgehalten. Dies miindet in die Paradoxie, dass das erklirte Ziel der Pidago-
gik — die Ermoglichung des selbstbestimmten Subjekts — gegen Padagogik selbst
argumentieren miisste. Denn »auch eine pidagogisch ermoglichte Selbstbestim-
mung ist keine Selbstbestimmung. Auch eine piddagogisch ermdglichte Selbstbe-
stimmung kann als disziplinierende Hervorbringung einer bloss kritischen Hal-
tung verstanden werden.« (S. 108) Schifer konstatiert: »Eine im Licht des neuzeit-
lichen Selbstverstindnisses >wahre« Pidagogik kann es dann nur dort geben, wo es
keine Pidagogik gibt.« (Ebd.) Die pidagogische Wirklichkeit basiert Schifer zufol-
ge auf einer imaginiren Konstruktion.

Neben dem Nachweis der Vergesellschaftung des pidagogisch nur vermeint-
lich autonomen Subjekts betrachtet Schifer die Individualgenese des Menschen
zusitzlich aus einer ansatzweise ontogenetischen Perspektive. So zeige der indivi-
duelle Entwicklungsprozess, dass die gesellschaftliche Ordnung zwar einen allge-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

53


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Die Arbeit am Ausdruck

meinen Rahmen fiir das individuelle Selbstverstindnis abgebe, Individualitit aber
nicht in der gesellschaftlichen Ordnung aufgehe (Schifer 2017, S. 75). Er expliziert
das an der Genese des Ich-Bewusstseins, dem ein urspriinglich ungeschiedenes
»In-der-Welt-Sein« zugrunde liege. Voraussetzung des Ich-Bewusstseins ist ein Di-
stanzierungsprozess, der diesem vorgelagert ist. Schifer sieht die Sprache als das
Mittel, mit dem der Mensch einen Begriff fiir sich als »Ich« in Differenz zur »Welt«
gewinnt. Zwei Punkte werden dabei von ihm hervorgehoben.

Erstens werde eine Unterscheidung geschaffen, die vorher nicht da war, denn
»Ich« und »Welt« seien vor der sprachlichen Benennung nicht gegeben, die Un-
terscheidung selbst werde also mithilfe der Sprache hervorgebracht (Schifer 2017,
S. 8of.). »Ich« und »Welt« sind daher sprachlich vermittelte Momente. Nach ihrer
Einfithrung lisst sich ein »Davor« als eine unvermittelte Einheit von Selbst und
Welt zwar denken, aber nicht mehr erfahren. Die Moglichkeit, diesen Unterschied
iberhaupt zum Thema zu machen, verdankt sich eigentlich nur der Markierung,
welche die Sprache als Unterschied zu dieser Einheit eintrigt. Wir kénnen unse-
ren »ausser uns liegenden« Grund, die unserem »Ich« vorausliegende Einheit von
Selbst und Welt, zwar thematisieren, aber nicht erreichen (S. 83f.). Unser Grund
bleibt uns entzogen.

Zweitens ist diese Unterscheidung Teil eines allgemein geteilten symbolischen
Ordnungssystems und das sprachliche Ordnungssystem ist daher gerade nicht in-
dividuell: »Man kann die individuelle Situation in ihm nur mithilfe allgemeiner,
von allen in ihrer Bedeutung geteilter Begriffe ausdriicken.« (Schifer 2017, S. 81)
Damit werde insgesamt fragwiirdig, ob ein »Ich«, das von sich durch Sprache ei-
nen Begriff gewinne, iiberhaupt Individualitit auszudriicken vermége, da es sich
ja einer (symbolischen) Ordnung bedienen miisse, die nicht die eigene sei: »Man
kann sich also fragen, ob unter diesen Voraussetzungen eine authentische Identitit
mit sich selbst, in der >Ich< im Verhiltnis mit sich und nicht mit sozialen Erwar-
tungsmustern identisch ist, itberhaupt méoglich ist.« (S. 84)

Dennoch habe das Individuum so etwas wie einen privilegierten Zugang zu
sich selbst. Aber, so der Einwand Schifers, der lisst sich nur schwer fassen, weil
dazu eben Sprache, also allgemeine Begriffe vorausgesetzt seien (vgl. ebd. S. 86).
Daher hat er grosste Zweifel an der Ausdrucksmoglichkeit des Individuums, das
sich immer in einer nicht-individuellen Sprache ausdriicken muss. Der Zugang be-
stehe hochstens »darin, dass das Individuum merkt, dass es in seinen sprachlichen
Auflerungen nicht aufgeht, dass es sich sich selbst und anderen gegeniiber in der
Sprache nicht hinreichend fassen kann« (S. 86). Wie zeigt sich dem Individuum,
dass es »merkt«? Es sind die Begriffe, Adjektive und Typisierungen, die Schifer zu
Folge immer zu allgemein bleiben und die subjektiv-intuitiv erfasste Bedeutung
nicht geniigend ausdriicken (vgl. ebd.). Nie kénne man sagen, was man meine,
und »die je individuell-konkrete Bedeutsambkeit des Gesagten ergibt sich gleichsam

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

als negativer Effekt aus der wahrgenommenen Unméglichkeit ihrer Mitteilbarkeit«
(S. 86f.).

Wihrend Schifer hier natirlich zu Recht bemerkt, dass die sprachlichen Be-
griffe immer oder oft nur anniherungsweise subjektiv Empfundenes und Gemein-
tes auszusagen vermogen, geht er nicht darauf ein, dass dieses »Merken« nicht nur
»bemerkt«, sondern auch artikuliert werden kann. In derartigen Artikulationsbe-
mithungen zeigt sich der Mensch als ein Wesen, dem dies merkwiirdig erscheint;
und wenn er auch keinen Begriff dafiir hat, was in der sprachlichen Mitteilung
eben nicht auf einen Begrift zu bringen ist, so vermag er diesen Umstand sehr
wohl — »bemerkend« — auszudriicken, und zwar sprachlich oder mit andersweiti-
gen Artikulationsmitteln. Die Aussage, dass sich das »wirklich« Gemeinte nur als
negativer Effekt der wahrgenommenen Unméglichkeit seiner Mitteilbarkeit zeigt,
ist aus der Perspektive des Artikulationsbegriffs, wie an spiterer Stelle herausge-
arbeitet werden soll, weit weniger negativ bzw. »tragisch« zu bewerten, und zwar
auch ohne die von Schifer gedusserte Problematik zu ignorieren. Dabei geht es
besonders darum, den Umstand der »Unmoglichkeit der Mitteilbarkeit« fiir den
Zusammenhang von Bildung und Artikulation anders zu gewichten.

1.3.5 Kritik II: Bildung und Erfahrung

Die zweite Kritik, die hier diskutiert sei, bezieht sich auf die Thematik der Bil-
dung. Ganz im Lichte seiner Analysen zur (Un-)Méglichkeit von Autonomie, erlau-
tert Schifer: »[...] wihrend pidagogische Theorien eher den paradoxen Charakter
von sich verleugnenden technologischen Konzepten haben, sind Bildungstheori-
en eher als Moglichkeitstheorien fiir Selbstbildung zu verstehen« (Schifer 2017,
S.164). Orientiert am Bildungsverstindnis Wilhelm von Humboldts fithrt Schifer
aus, dass die Idee der Bildung eine freie und selbstgestaltete Auseinandersetzung
mit der Welt mit dem Ziel der Auspragung der Individualitit jedes einzelnen Men-
schen beinhalte. Dies sei — zumindest im Sinne Humboldts — nur in der freien
Auseinandersetzung mit einer Mannigfaltigkeit von Situationen und Gegenstin-
den moglich: »Die Zielvorstellung ist die Einheit der individuellen Person, die To-
talitit einer bestimmten Individualitit, zu der diese iiber Auseinandersetzung mit
der Welt gekommen ist und die sich als Einheit in ihrem Umgang mit der Welt
ausdriickt.« (S.166) Am Duktus dieser Passage deutet sich an, dass sich Schifer
an der scheinbar harmonischen Bildungsidee Humboldts stosst und auch daran,
dass Selbstkonstitution #iber aneignende Auseinandersetzung mit Welt mdéglich
sein soll (vgl. S. 167).

Es ist an dieser Stelle weder moglich noch notwendig, vertieft der Frage nach-
zugehen, ob Schifer Humboldt etwas einseitig liest. Folgende Aussage weist in
diese Richtung: »Individualitit, die individuelle Bewiltigung der Welt bedeutet
— fiir Humboldt wie schon fiir Leibniz — nicht Konflikt« (ebd.). Hier muss der

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

55


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Die Arbeit am Ausdruck

Hinweis geniigen, dass das Vollkommenheitsideal bei Humboldt in eine grossere,
menschheits- und kulturgeschichtliche Entwicklungsperspektive gestellt ist, inter-
essiert er sich doch fir den Zusammenhang zwischen der »Idee der Menschheit«
(Gesellschaft) und der Bildung und Entwicklung des einzelnen Menschen. Den in-
dividuellen Auseinandersetzungsprozess zwischen »Ich« und »Welt« beschreibt er
keineswegs als reibungslos, sondern als widerstindige Auseinandersetzung, im
Laufe derer die individuellen Krifte Ausdruck finden.*

Schifer intensiviert seine Kritik anhand der Interpretation von Hegels Erfah-
rungsbegriff, der eine Nihe zu Humboldts Bildungskonzept aufweise. Hegels Er-
fahrungsbegriff konstituiere sich durch »deviante« Formen des Umgangs mit der
Welt, welche eigentliche Erfahrung gerade verhindern wiirden. Im ersten Fall wird
subjektivistisch vorgegangen: »Man halt sich die Welt dadurch vom Hals, dass man
sie in die eigene bisherige Weltsicht zwingt.« (Schifer 2017, S. 170) Im zweiten Fall
verfihrt man objektivistisch: »Alles, was man iiber die Welt sagt, mag ja stimmen,
aber es hat doch mit der eigenen subjektiven Wirklichkeit nichts zu tun.« (Ebd.)
Damit wird ex negativo definiert, was — nach Hegel — gelingende Erfahrung aus-
macht. Es gehe darum, »dass das Individuum bereit ist, seine Sicht der Dinge und
damit sich selbst in Frage zu stellen angesichts einer neuen Situation« (ebd.). He-
gel bezeichnet diesen Prozess als Entfremdunyg; sie ist die Voraussetzung von Erfah-
rung, d.h. die Bedingung der Moglichkeit, sich und die Welt neu und anders wahr-
zunehmen. Lisst sich das Individuum auf diesen Prozess ein, erfihrt es sich und
die Welt (moglicherweise) anders als bisher. Es verlisst die Situation als »verin-
derter Mensch« und kehrt zu sich selbst als einem anderen zuriick (ebd.). Dieses
Konzept beschreibt Bildung als einen gelingenden Prozess und als ein am Ende
souverines Unterfangen. Zwar ist die Entfremdung gegeniiber sich selbst Voraus-
setzung fir Erfahrung und damit fir Bildung, sie ist aber nur voriibergehend, denn
schliesslich kehrt das Individuum sozusagen gestirkt zu sich selbst zuriick:

»Die zeitweise Unterwerfung unter die Fremdheit der Weltdientin diesem Modell
dazu, die eigene Autonomie zu steigern. [..] Das Modell sieht keine Situation vor,
in der man aus der Fremdheit bzw. der Selbstfremdheit nicht wieder als strahlen-
der Sieger hervorgeht. Das Individuum behalt hier immer die Kontrolle dariiber,
ob und wie weit es sich Fremdheit zumutet.« (Schafer 2017, S. 171)

Die Konzepte einer sich sukzessive entfaltenden Individualitit durch die Verkniip-
fung von Ich und Welt bei Humboldt und/oder der Erweiterung der Subjektivitit
bei Hegel verfithren nach Schifer dazu, den Verfiigungsfantasien eines souveri-
nen, sich selbst und die Welt kontrollierenden Subjekts zu verfallen (Schifer 2017,
S. 174).

4 Siehe bspw. Koller, H.-C. (1999). Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer Bildungs-
prozesse in der (Post-)Moderne. Miinchen: Wilhelm Fink.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Diesem affirmativen, neuhumanistischen Bildungs- und Erfahrungsbegriff
stellt Schifer Adornos Figur der doppelten Differenz von Erfahrung, die eigent-
lich Bildung auszeichnen wiirde, entgegen: »Nur wenn in einer Erfahrung diese
doppelte Differenz wahrnehmbar ist, handelt es sich [...] um Bildung« (ebd.). Der
Hintergrund dieses Denkens ist die von Adorno und Horkheimer in der Dialektik
der Aufklirung formulierte Dekonstruktion des neuzeitlichen Wissenschaftsver-
stindnisses. Das von Adorno so genannte »identifizierende Denken« trete mit
dem Anspruch der Selbst- und Weltbeherrschung auf. Diese Einstellung setze
voraus, dass Wirklichkeit nur beanspruchen kénne, was objektiv beschreibbar sei.
Das, was die Welt nicht rational errechenbar und damit verfiigbar mache, miisse
als storend empfunden werden (vgl. Schifer 2017, S.175). »Damit«, so Schifer,
»sind auch Verpflichtungen fiir das sich dieser Wirklichkeit nihernde Subjekt
angegeben. Es muss jede andere Einstellung zur Wirklichkeit als diejenige, sie
sich im Begriff verfiigbar machen zu wollen, in sich ausschliessen.« (Ebd.)

Der Erfahrungsbegriff, welcher der negativen Dialektik entspreche, enthilt
das Konzept der doppelten Differenz. Schifer bezeichnet diese mit Adorno als
den zweifachen Vorrang des Objekts (vgl. Schifer 2017, S. 176). Der erste Vorrang
des Objekts meint die unhintergehbare Nachtriglichkeit des Subjekts. Diese Figur
wurde von Schifer schon fiir die Individualgenese von Ich und Welt beansprucht.
Dasselbe gelte auch fiir die Erfahrungen des Subjekts, welche immer nur in der
symbolischen Ordnung der Sprache erfasst werden und somit nur im gesell-
schaftlichen Rahmen erfolgen kénnen. Dieser Rahmen ist nie ganz prisent zu
machen; er liegt dem Subjekt als symbolischer Horizont gesellschaftlicher Ver-
stindigung immer schon voraus. »Der >Vorrang des Objekts< meint also in diesem
Fall die Unméglichkeit fiir das Subjekt, hinter die es ermoglichenden (-objektiven)
Bedingungen zuriickgehen zu kénnen.« (Ebd.)

Der zweite Vorrang des Objekts bezieht sich auf die Nichtidentitit des Objekts
mit seiner im Rahmen der symbolischen Ordnung erfolgten Bestimmung.

»Die ldentitit, unter die man die Welt begrifflich zu bringen versucht, ist unse-
re, von Menschen unter kulturellen Vorgaben hergestellt: >die< Welt aber hat im-
mer noch andere Seiten, sie bleibt jedem Versuch ihrer Identifikation zugleich ein
Nichtidentisches. Nie geht sie in den Begriffen, mit denen wir sie erfassen wol-
len, auf. Sie bleibt uns ebenso fremd, ein Rétsel, wie wir uns selbst jenseits unse-
rer Selbstbestimmung mithilfe sozialer Kategorien immer fremd bleiben werden.
Das — und damit ein anderes Verhdltnis zur Welt wie zu uns selbst in ihr, ein Ver-
hiltnis, das nicht auf einer Selbst und Welt verdinglichenden Selbstbehauptung
beruhen wiirde — wére fiir Adorno das Kennzeichen einer gelingenden, einer bil-
denden Erfahrung.« (Schifer 2017, S.177)

Die Kritische Theorie hat in Schifers Bildungskritik eine zweifache Funktion. Ei-
nerseits dient sie als Hintergrund, um das neuzeitliche Subjektverstindnis und

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

57


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Die Arbeit am Ausdruck

damit die idealistischen Bildungsvorstellungen gelingender Erfahrung zu kritisie-
ren. Andererseits sieht Schifer im Erfahrungsbegriff Adornos das moderne Bil-
dungsdenken an die Grenze gefithrt. Er sieht darin eine bildungstheoretische Auf-
fassung formuliert, die eine kritische Einschitzung der Moglichkeit von Bildung
und Erfahrung bedeutet. Insgesamt werden die Erziehungs- und Bildungskonzep-
te nach Schifers Dekonstruktion zu hochst problematischen Kategorien, d.h. Ka-
tegorien, die auf dem Geriist des frithneuzeitlichen Subjektverstindnisses errich-
tet worden sind, welches sich als »untragbar« erwiesen habe. Mit Adorno versucht
Schifer aufzuzeigen, was diesem Verstindnis entgehe: ein Sinn fir das Andere,
das Nichtbegriffliche. Genau dies sei es aber, was unter Bildung »eigentlich« ver-
handelt werden solle und diesen Begriff iiberhaupt verdiene. Alles andere sei blos-
ser Ausdruck von Vergesellschaftungsprozessen, von Unterwerfung unter rationale
Kontrolle und Herrschaft.

In seiner Schlussbetrachtung macht Schifer deutlich, was nach seiner Kritik
noch unter dem Stichwort »Bildung« verhandelt werden kénne. Immer noch stehe
das »Subjekt« im Zentrum des Nachdenkens. Allerdings gehe es um jene Aspekte
des Subjekts, welche die Moglichkeiten des Symbolischen sprengen. Bildung be-
ginnt (und endet?) mit Schifer an der Grenze der symbolischen Ordnung unse-
rer fiir selbstverstindlich gehaltenen Selbst- und Weltverstindnisse (vgl. Schifer
2017, S. 217). »Diese muss als Grenze des Symbolischen, des Fassbaren, respektiert
werden, wenn man der Singularitit des Einzelnen gerecht werden will.« (ebd.)
In dieser Diskussion des Bildungsbegriffs wird deutlich, dass es scheinbar kein
affirmatives Verstindnis von Bildung geben kann, da dieses letztlich auf einem
»idealistischen Bildungssubjekt« beruhe. Es handelt sich um ein Subjekt das sich
hauptsichlich fiir eine Welt als funktional erweise, deren Beschaffenheit und ge-
sellschaftliche Bedingungen auf idealistischen Versprechungen beruhen wiirden,
die aber nicht haltbar seien und daher insgesamt als unmenschlich gelten kénnten.
Individualitit, Autonomie und Freiheit seien hier Versprechungen unter falschen
Voraussetzungen.

Ein solcher Ansatz operiert mit einem fundamental oppositionellen Verstind-
nis der Begriffe Gesellschaft und Individuum. Allerdings behilt sich Schifer vor,
jenseits dieser Verhiltnisse durchaus vom Individuum auszugehen, allerdings nur
im Modus einer unwahrscheinlichen Moglichkeit. Bildungssubjekte haben es al-
so doppelt schwer, soll heissen: Ihnen bleibt nicht nur der Zugriff auf sich selbst
und die Welt verwehrt, auch ihre vermeintliche Subjektivitit erweist sich als blosse
Wirkung sozialer Michte. Verstindlicherweise kann dann von Bildung nur »jen-
seits« oder »abseits« dieser Verhiltnisse gesprochen werden, ja, Bildung ermog-
liche und/oder erfordere deren Uberschreitung. Das Problem, das sich aus die-
ser radikalen und letztlich ausweglosen Perspektive ergibt, ist m.E., dass Bildung
dann zwar noch denkbar, aber nicht oder kaum beschreibbar ist, geschweige denn
als realisierbarer Prozess erscheint. Im Gegenteil: Jeder »positive« Ausdruck von Bil-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

dung steht unter dem Verdacht des Motivs, das Unverfiigbare verfiigbar machen
zu wollen, und verfehlt aus dieser Sicht die entscheidende »Pointe der Bildung,
wie Schifer sie verstanden haben mochte.

Die Kategorie des Unverfiigbaren dient dabei zur Kritik an einer bestimmten
Rationalitit, der es sich zu entziehen gelte. Zugleich erweist sich aber diese Ratio-
nalitit als konstitutiv fiir diese Grenzziehung, da jeglicher symbolische Ausdruck
mit ebendieser Rationalitit identifiziert wird. Es dringt sich der Gedanke auf, dass
hier moglicherweise ein performatives Moment negativer Affirmation vorliegt. Ein
so starker Unergriindlichkeitsbegriff konstituiert moglicherweise gerade das, wo-
gegen er sich abgrenzen will, und verleiht ihm dadurch eine zusitzliche, wahr-
scheinlich nicht intendierte Bedeutungsmacht. Das Vorgehen kann auch als eine
Strategie normativer Sprachregelung beurteilt werden, wobei diese unter ande-
rem mit der Ethik eines Alterititsdiskurses zu iiberzeugen versucht. Exemplarisch
soll dieses Vorgehen an einer bildungsphilosophischen Reflexion des Begriffs der
Erfahrung gezeigt werden, die in ihren theoretischen Grundannahmen auf den
Argumentationen Schifers beruht.

1.3.6  Verabsolutierung der Grenzen der Erfahrung?

Christiane Thompson, die Bildung als einen zu spezifizierenden »Erfahrungspro-
zess« (Thompson 2009, S. 16) versteht, greift mit »Erfahrung« auf einen sowohl fiir
die neuzeitliche als auch fiir die nachmetaphysische Moderne zentralen Begrift zu-
riick, mit dem das komplexe Verhiltnis von Ich und Welt reflektiert werden konne.
Exemplarisch soll anhand zentraler Momente dieser bildungstheoretischen Argu-
mentation gezeigt werden, was als »Beschworung des Unverfiigbaren« bezeichnet
und problematisiert werden kann.

Thompsons Anliegen ist es, mit Rekurs auf die basalen »Grenzen der Erfah-
rung« zu zeigen, dass auch das Konzept der Bildung durch tiefgreifende, »uniiber-
windbare« Grenzen geprigt sei (ebd.). Dieser Ansatz, der »das Thema der Grenze
bis in das Innerste der Bildung« (Thompson 2009, S. 21) hineintrage, liefere so am
Ende die Primissen fiir eine Bildungstheorie, die weder den Bildungsbegrift gene-
rell verabschieden noch am klassischen Bildungsbegriff festhalten wolle. Vielmehr
gehe es darum, die konstitutive »Widerstindigkeit der Bildung« (ebd.) zu entfal-
ten.

Mit der Betonung des Unbestimmten und der Grenzen von Verfiigbarkeit und
Erfahrung wird, ganz allgemein gesagt, aus der Perspektive einer Ethik der Alteri-
tit argumentiert. Diese bezieht ihre Argumente im vorliegenden Fall vornehmlich
aus der Dialektik der Kritischen Theorie, und es geht ihr darum, die Nichtidentitit
von Ich und Welt als regulative Einsicht fiir die Bildungskategorie zu nutzen. Die
Vehemenz, mit der die Unverfiigbarkeit und Grenzbestimmungen postuliert wer-
den, richtet sich dabei gegen »die gesellschaftliche Funktionalitit des neuzeitlichen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

59


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Die Arbeit am Ausdruck

menschlichen Selbstverstindnisses als allgemeinen, titigen und selbsttransparen-
ten Subjekts« (Thompson 2009, S. 140). Da Bildung die »Erfahrung einer Entzo-
genheit von Selbst und Welt fest[hilt], die nicht iiberwunden werden kann«, werde
sie zur »Ritselkategorie fiir unser Verhiltnis zur Welt und zu uns selbst« (S. 144).
Damit gehe keine Absage an das Denken einher, sondern es bestehe die Moglich-
keit der verstehensmissigen Auseinandersetzung mit den Grenzen der Rationa-
litdt und ihren imperialistischen Ziigen (vgl. S. 145). Die Aufmerksambkeit gilt hier
insgesamt der Etablierung des sich selbst entzogenen und fiir Erfahrung nicht ver-
fiigbaren Subjekts.

Die »Selbstentzogenheit« dieses Subjekts plausibel zu machen und zu vertei-
digen, darauf richtet sich, dhnlich wie bei Schifer, die gesamte Energie der Stoss-
richtung von Thompsons Ansatz. Die Idee des Selbstentzugs bei Adorno (der zwei-
fache Vorrang des Objekts) scheint insofern noch tiberboten (bzw. auch subversiv
unterwandert) zu werden, da Subjektivitit mit Foucault als blosse Wirkung sozia-
ler Macht konzipiert und das (klassische) Bildungsmotiv der Selbstwerdung damit
letztlich als Farce entlarvt wird. Die Argumentation Thompsons ist dabei sehr dif-
ferenziert; so analysiert sie ihre Rekonstruktionsbemithung zur Moglichkeit von
Erfahrung wie folgt:

»Eine Grenzerfahrung, die das Subjekt von sich selbst losreifit, wurde mit einer
Umkehr der Machtverhiltnisse in Verbindung gebracht. Foucault ist jedoch weit
davon entfernt, diese Erfahrung als Realitat zu behaupten. Die Aura einer —fiir ein
Subjekt verbindlichen — Erfahrung wird dort als massiv entlarvt oder zerstort, wo
Foucault die Realitdt der Erfahrung einklammert. Es ist vorliegend argumentiert
worden, dass es sich bei der Grenzerfahrung um eine Leerstelle handelt, einen
nicht-identifizierbaren Ubergang; denn auf welcher Grundlage sollte ein solcher
Ubergang identifiziert werden?« (Thompson 2009, S. 211)

Und weiter:

»Wenn nun die Erfahrung im Hinblick auf das sich auf diese Erfahrung verste-
hende Subjekt in Bewegung gerat, dann ldsst sich die bildende Erfahrung kaum
noch im Sinne von Identifikation und Zuschreibung verstehen. Der Versuch, ein
Ceschehen zu identifizieren, durch das ein Individuum sein Selbst-, Welt- und
Fremdverhiltnis wandelnd hindurchgegangen sein soll, scheitert an der Unmit-
telbarkeit der Selbstbeziehung, die bei diesem Geschehen vorausgesetzt werden
misste. Wenn das Subjekt der Bildung auch und gerade der Effekt von Macht-
verhdltnissen ist und wenn Macht keine reine Identifikationsarbeit, sondern ein
Herausarbeiten der widerstandigen, fluktuierenden Machtverhiltnisse darstellt,
ist es sinnlos, vom Subjekt als Ausgangspunkt bildender Erfahrung auszugehen.«
(Thompson 2009, S. 211)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Auch wenn es nicht Thompsons Anliegen sein mag, stellt sich angesichts dieser
Schlussfolgerungen die Frage, inwiefern tiberhaupt noch auf sinnvolle Weise am
Bildungsbegriff festgehalten werden kann oder soll. Jedenfalls scheint die Idee ei-
nes zur Erfahrung und damit zu Bildung fihigen Menschen nur noch einer utopi-
schen Kategorie anzugehoren.

Ralf Beuthan stellt in seiner Besprechung von Thompsons Arbeit fest:

»Der Gedankenfigur von >Selbstentzug« [...] und >Selbstiiberschreitung« verpflich-
tet, stellt Thompson mit Adorno dies>Erfahrung des Scheiterns unserer verstehens-
mafigen Zugriffe« [...] heraus und konzipiert Bildung als einen >subversiven Be-
griff, der Unsicherheitin unser Verhaltnis zur Welt und uns selbst bringt<[..] —eine
Subversivitit, die mit Foucault zu Ende gedacht wird: Bildung wird von dem klassi-
schen Motiv der>Selbstwerdung«[..] auf der Basis einer Theorie, die Subjektivitat
als Machteffekte konzipiert und pluralisiert, abgel6st. Die Diagnose des >Selbst-
entzugs< wird zum Programm einer >Entsubjektivierung«[...] erhoben.« (Beuthan
2010, S.2)

Das Motiv, diesen radikalen Schritt zu gehen, sei bei Thompson — wie auch an-
deren Bildungstheoretikerinnen und -theoretikern, die mit dem zeitgendssischen
Bildungsdiskurs hadern - einerseits nachvollziehbar. Es folge der verstindlichen
Beobachtung, dass Bildung heute oft auf instrumentelle, funktionale Verhiltnis-
se verkiirzt werde. Doch so vertraut das Motiv auch sein moge, so fithre dieser
Schritt doch nur zu einer negativen Bestimmung von Bildung. Sie wird vor allem
in scharfem Kontrast zu instrumentell-funktionalen Vorstellungen gedacht. Mit
der Primisse der stets zu iiberschreitenden Machtverhiltnisse und der aufdring-
lichen Logik des Entweder-Oder (z.B. funktional vs. dysfunktional) werde Bildung
am Ende trotz der zunichst vielversprechenden Erweiterung zur »bildenden Er-
fahrung« vor allem als das thematisiert, was sie nicht sein diirfe (vgl. ebd.).”
Zusammenfassend lisst sich sagen, dass die skizzierten bildungsphilosophi-
schen Konzepte idealistische Bildungsverstindnisse kritisieren, die — scheinbar —
auf der Moglichkeit einer souverinen, sich selbst verfiigbaren Subjektivitit basie-
ren. Die entsprechende Dekonstruktion basiert auf erkenntniskritischen Primis-
sen einerseits sowie auf gesellschaftskritischen Annahmen andererseits, wobei vor-
nehmlich der Argumentation der Kritischen Theorie Adornos und den Machtana-

5 »Wenn es ein Volk von Gottern gabe, wiirde es sich demokratisch regieren. Eine so vollkom-

mene Regierung passt fiir Menschen nicht, schrieb Rousseau im Contrat Social (Rousseau
2008, S.74).
Das Problem des hier kritisierten Bildungsbegriffs l4sst sich analog zu Rousseaus kritischer
Feststellung gegentber der Moglichkeit einer (ideal gedachten) Demokratie beschreiben
und damit vergleichen: Waren wir von Gottern als Bildungssubjekte vorgesehen, so wiirden
wir uns bilden kénnen. Doch ein so vollkommenes Konzept der Selbstgestaltung ist uns Men-
schen nicht gegeben.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

61


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Die Arbeit am Ausdruck

lysen Foucaults gefolgt wird. Zudem geht es ihnen darum, einem (rein) funktio-
nalistischen und positiv-empirischen Bildungsverstindnis Widerstand zu leisten.
Bildung soll mehr sein als etwas, das gesellschaftlichen Anspriichen oder wissen-
schaftlichen (eigentlich: empirisch-quantitativen) Kriterien geniigt. Gesellschaftli-
che und wissenschaftliche Brauchbarkeit des Bildungsdenkens scheint storend zu
sein, weil darin »der Bezug zur Realitit als (zu verbessender oder festzustellender)
Bestimmtheit [als] ungebrochen [erscheint], wihrend sich doch gerade die Un-
moglichkeit von Bestimmung als wesentliches Motiv des Bildungsgedankens auf-
weisen lisst« (Thompson & Weiss 2008, S. 11).

Die iberzeugende und ernst zu nehmende Kritik der Selbstverfiigbarkeit
des Subjekts erteilt der Rede von Autonomie eine klare Absage, denn der Hand-
lungsraum des Bildungssubjekts ist ja immer schon konventionell geordnet und
bestimmt, in symbolischer und sozialer Hinsicht.® Bildung sei daher von gesell-
schaftlichen und wissenschaftlichen Bestimmungen und Funktionen abzuheben,
ja sogar als Kategorie des Widerstands gegen die soziale Ordnung zu charakteri-
sieren. Zugleich wird aber auch die Méglichkeit solchen Agierens infrage gestellt.
Unter der Verwendung von Kategorien wie Subjekt, Identitit und Autonomie
werde hingegen — so der Vorschlag der sich als modern verstehenden Pidagogik
- »ein[] gegeniiber sozialen Normierungen transzendente[r] Raum [konstituiert],
der nicht als wirklich behauptet werden kann, der sich jedoch fiir dsthetische
Inszenierungen eignet, z.B. hinsichtlich des Wandels von Selbst- und Weltverhalt-
nissen oder hinsichtlich pidagogischer Einflussnahme« (Thompson & Weiss 2008,
S.14).

Die Frage dringt sich auf: Wird mit solchen dramatischen Schlussfolgerungen
nicht das »Kind der Bildung« mit dem Badewasser der Kritik ausgeschiittet? Wih-
rend die Kritik an der Bestimmbarkeit eines idealistischen wie auch rein operativ-
funktionalistischen Bildungsverstindnisses in vielerlei Hinsicht iiberzeugt und vor
allem grundlegend erscheint, ist die Aufgabe jedes Realititsbezugs zugunsten eines
rein diskursiven und dsthetisch-transzendenten »Moglichkeitsraumes« kritisch zu
befragen. Ist dieser Raum letztlich nichts anderes als ein imaginirer Ort, an dem
genau jene essenzielle Idee der Bildung doch noch verhandelt werden soll, die ja
abgelehnt wird? Handelt es sich um einen Raum, in welchem von den Attributen
des starken Subjekts und dem unaussprechlichen und nicht benennbaren »ganz
Anderen« getriumt werden kann? Ist man in diesem Raum von den mithsamen Be-
ziigen der Realitit des menschlichen Alltags endlich befreit? Soll in diesem Raum

6 Hier ist auf Kate Meyer-Drawes Analyse Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und
Allmacht des Ich hinzuweisen. Die Absage an ein absolut souverines Verstandnis des autonom
verstandenen Subjekts impliziert umgekehrt nicht eine absolute Ohnmacht des Menschen
(Meyer-Drawe 1990).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

die Eigentlichkeit des Selbst und der Bildung, wenn sie schon nicht gerettet wer-
den kann, wenigstens aufbewahrt werden? Zu welchem Preis soll dies geschehen?
Wie gut sind die Griinde fir die Annahme, es sei sinnlos oder nicht mehr moglich,
vom Subjekt als Ort bildender Erfahrung auszugehen? Die alltiglichen Bemithun-
gen personlicher, biografischer, aber auch pidagogischer Praxis kénnen aus der
Perspektive dieses Raumes wohl nur belichelt werden. Das normale »Bildungs-
subjekt« ist allenfalls noch zur Halbbildung a la Adorno fihig, doch die »wahre«
Bildung hat mit unserer Welt offenbar nichts zu tun.

Ganz abgesehen davon konnte gefragt werden, ob es strategisch geschickt und
theoretisch tiberzeugend ist, eine derart radikale Einschitzung zu vertreten. Die
bildungsphilosophische Perspektive ist ja hauptsichlich durch die Kritik an einem
(nicht dem!) sogenannten »neuzeitlichen Selbstverstindnis« motiviert und stark
subjektphilosophisch geprigt. Die (postmoderne?) Einsicht in die Grenzen der
Selbstbestimmung und die Absage an das (neuzeitliche) Ideal einer souverinen
Selbstbegriindung sind mittlerweile ja unbestritten zentrale und konstitutive
Momente spitmoderner bildungsphilosophischer Reflexion und Theoriebildung.
Dennoch: Subjektphilosophie und Bildungsphilosophie fallen nicht einfach zu-
sammen. Die subjektkritische Perspektive fiithrt die bildungsphilosophische
Theoriebildung an eine zweifelhafte Grenze, wenn mit ihr argumentiert wird,
dass das Individuum, die Person als das schlicht »ineffable« (Unaussprechbare)
verstanden werden miisse. Bei Thompson (2009), Thompson & Weiss (2008) so-
wie Schifer (2017), so wurde aufzuzeigen versucht, wird diese Grenze zu einer
ethisch-normativen Sprachregelung, die in die Restriktion miindet, iiber bildende
Erfahrungen des Subjekts liesse sich nichts sagen, da diese unverfiigbar seien.
Dies kann als Beschworung des Unverfiigbaren bezeichnet werden.

Auch wenn man die »Unmoglichkeit von Bestimmtheit als wesentliches Motiv
des Bildungsgedankens« (Thompson & Weiss 2008, S. 10) ernst nimmt und ihr im
Grundgedanken zustimmt, kann die Frage gestellt werden, ob die Unmoglichkeit
»bildender Erfahrung« aufgrund der »Unmoglichkeit einer identifikatorischen
Selbstbestimmung oder objektivierenden Vereinnahmung« (Thompson 2009,
S.220) eine solche Grenzziehung notwendig macht. Fithrt »Bildung« in Anbe-
tracht ihrer konstitutiven Grenzen in ein »informiertes« Schweigen, in welchem
die Grenzen der Erfahrung und des Wissens bzw. Nicht-Wissens zwar vorbehalten
werden, aber nicht weiter auszuformulieren sind?

1.4 Resiimee und Zwischenbilanz

Die drei exemplarisch skizzierten und kritisch kommentierten bildungstheoreti-
schen Konzepte sollten das Problembewusstsein fiir die Fragestellung dieser Ar-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

63


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Die Arbeit am Ausdruck

beit schirfen, aber auch der Komplexitit des Gegenstandes Rechnung tragen. Die
Befragungen zeigten Folgendes:

Mit der transformatorischen Bildungstheorie versucht Koller Bildung als Pro-
zessgeschehen zu begreifen. Das Konzept einer starken Transformation, in und mit
welcher sich die Selbst- und Weltverhiltnisse grundlegend verindern, iberzeugt
dabei bildungstheoretisch nicht. Es stellt sich die Frage, ob es sich dabei iber-
haupt um einen bildungstheoretischen und nicht vielmehr sozialisationstheoreti-
schen Ansatz der Transformation handelt. Allerdings sensibilisieren die kritische
Rezeption und Analyse sowie Kollers Selbstkritik dafiir, dass der Frage nach den
»Vollzugsformen« nachzugehen ist, wenn man Bildungsprozesse verstehen méch-
te. Damit riickt die Frage nach den konkreten Praxen, d.h. nach den Moglichkeiten
von Bildungsprozessen, itberhaupt erst in den Blick.

Stojanov versteht diesen Prozess als eine (positive) Dialektik verniinftiger Arti-
kulation zwischen subjektiver Erfahrung und objektivierender Begriindungspra-
xis. Dieses enge, eher wissenschaftlich orientierte »klassisch-idealistische« Ver-
stindnis des gelingenden Artikulationsprozesses erweist sich als ebenso logozen-
trisch und reduktionistisch wie auch normativ geschlossen. Dies wird spitestens
dann deutlich, wenn es mit Fragen eines nicht-souverinen menschlichen Selbst-
und Weltbezugs konfrontiert wird bzw. mit Fragen nach dem Verhiltnis von Erfah-
rung und sprachlich-diskursiven Artikulationsformen sowie iberhaupt mit nicht
primir begriffssprachlich-diskursiven Artikulationsformen. Wie bei Kollers Vor-
schlag stellt sich auch hier die offene bzw. kaum behandelte Frage nach den Voll-
zugsformen menschlicher Bildungsprozesse. So zeigt die kritische Befragung des
von Stojanov eingefithrten Begriffs der Artikulation, dass fiir eine Verstindigung
tiber die Struktur des menschlichen Selbst- und Weltbezugs eine moglichst sorg-
faltige Beschreibung der charakteristischen Momente eben dieses Artikulations-
prozesses theoretisch gefordert ist.

Im Unterschied zu den ersten beiden Perspektiven steht die dritte Position ei-
ner positiven Bestimmbarkeit der Kategorie Bildung grundlegend kritisch gegen-
iber. Gegen einen starken Transformationsbegrift oder den souverinen Umgang
mit Erfahrung hat sie unbedingte Vorbehalte. Diese griinden vornehmlich in der
Hinterfragung individualtheoretisch justierter pidagogischer Grundbegriffe (vgl.
Thompson & Weiss 2008, S. 14). Die Vertreterinnen und Vertreter dieser Perspek-
tive stellen das Konzept eines transparenten und souveridnen Subjektbegriffs und
damit ein unmittelbar validierbares Selbstverhiltnis infrage und betonen die inter-
subjektive Struktur menschlicher Existenz. Zudem betonen sie die notwendige Un-
bestimmtheit modernen pidagogischen Denkens, das sie mit zwei Momenten des
Widerstindigen identifizieren, die als konstitutiv fiir ihre pidagogische Perspekti-
ve zu verstehen sind. Das erste Moment betriftt die Form der Erfahrung, die dann
als bildungstheoretisch bedeutsam erachtet wird, wenn sie mit Irritation, mit Ver-
unsicherung verbunden, im weitesten Sinne widerstindig ist und den Menschen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

mit seinem Nicht-Wissen, seinen Vorurteilen und blossen Meinungen konfrontiert.
Hierbei steht nicht ein bestimmter Inhalt im Vordergrund, sondern vielmehr die
Erfahrung des Verlusts des Bestimmbaren.” Das zweite Moment schliesst an diese
Einsicht an: Die Erfahrung der Negativitit kann nur in einem »unbestimmten« Sin-
ne relevant sein; was als Bildung gelten konne, sei daher auch etwas Unbestimmtes
(vgl. S. 13).

Unter drei Gesichtspunkten sollen nun etwas systematischer zusammenge-
fasst bedeutsame Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den Positionen
verdeutlicht sowie ihre spezifischen Eigenheiten hervorgehoben werden:

1) Modell des Bildungsprozesses: Die drei dargestellten und diskutierten Positionen
zeichnen sich m.E. durch eine (negative) Gemeinsambkeit aus: das Fehlen eines Mo-
dells des Bildungsprozesses, man konnte auch sagen: das Fehlen einer genetischen
Perspektive. Keines der drei Verstindnisse expliziert, wie man sich den Prozess
von Zustand A (eine konkrete Variation des Selbst- und Weltverhiltnisses) nach B
(eine verdnderte konkrete Variation dieses Selbst- und Weltverhiltnisses) aus der
jeweiligen theoretischen Perspektive vorzustellen hat bzw. vorstellen kénnte.

2) Anthropologische Grundannahmen: Keine der drei Positionen - eine weitere, hier
negativ formulierte Gemeinsamkeit — expliziert auf problematisierende Weise die
anthropologischen Primissen oder Grundannahmen der favorisierten Perspektive.
Dabei ist es natiirlich nicht so, dass das jeweilige Bild des Bildungssubjektes in
den drei Positionen sozusagen »anthropologisch neutral« ausfillt.

In der transformatorischen Perspektive ist der Mensch als Subjekt seiner Bil-
dung primir ein Bewiltiger biografisch bedeutsamer Probleme und Ereignisse. Als
solcher ist er von einem »blossen« Sozialisationssubjekt kaum zu unterscheiden.

In der argumentationstheoretischen Perspektive ist das Bildungssubjekt pri-
mir ein der rationalen Argumentation fihiges Wesen, das sich im »Raum der Griin-
de« zu verorten sucht.

In der widerspruchstheoretischen Perspektive ist der Mensch ein Grenzginger,
der seine Erfahrungen als letztlich nicht benennbare ertragen lernen muss.

Die drei »Menschenbilder« — Bewiltiger, rationaler Argumentierer und Grenz-
ginger — treffen sicherlich einen je zentralen Aspekt der bildungstheoretischen
Moglichkeiten und Anliegen. Was aber zu fehlen scheint, ist jeweils eine Selbstver-
stindigung der impliziten anthropologischen Grundannahmen. Dies wilrde eine
Perspektive ermoglichen, aus welcher diese Aspekte verstanden bzw. vergleichend
gedeutet werden konnen. Diese Perspektive fehlt allerdings in keiner der drei Po-
sitionen vollstindig, vielmehr taucht sie an manchen Stellen auf: die Perspektive

7 Dieses Momenterinnert natiirlich ganzan die Bedeutung der Negativitit mancher sokratisch
bzw. platonisch inspirierter Ideen zur Bildung.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

65


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Die Arbeit am Ausdruck

des Menschen als Ausdruckswesen, dessen Bildungsprozesse der Artikulation nicht
nur bediirfen, sondern im Grunde mit den Artikulationsbemithungen zusammen-
zufallen scheinen. Aber keine der drei Positionen expliziert ein jeweils in Anspruch
genommenes anthropologisches Konzept von Artikulation und Artikulierbarkeit.
Dieses zeigt sich vielmehr jeweils implizit als Differenz in der Beurteilung dessen,
wie die Moglichkeiten der Artikulation normativ bestimmt werden.

3) Bedeutung der Sprache und des Ausdrucks von Erfahrung: In allen diskutierten Positio-
nen ist der sprachliche Ausdruck (von Erfahrung) zentral, was bildungstheoretisch
natiirlich nicht verwunderlich ist.

In der transformatorischen Perspektive geht es primir um die biografische Re-
konstruktion von - im weitesten Sinne — Lebensbewiltigung. Diese Perspektive
konnte narrationstheoretisch vertieft werden.

In der argumentationstheoretischen Perspektive wird die bildungstheoretische
Bedeutung der Sprache bzw. des Ausdrucks von Erfahrung letztlich ausschliesslich
diskursiv-logisch verstanden. Dieses Bemithen um Klarheit muss mit dem hohen
Preis der logozentrischen Verengung des Bildungsverstindnisses bezahlt werden;
was nicht der Logik der Griinde unterzogen werden kann, fillt aus der Betrachtung
weg.

In der widerspruchstheoretischen Perspektive schliesslich wird diese Engfiih-
rung abgelehnt, da hier der Sinn fiir das diskursiv nicht Einholbare bzw. fur die
Grenzen des Diskursiven, sofern es um Ausdruck und Artikulation von Erfahrung
geht, sehr ausgeprigt ist. Allerdings wirkt die Grenze zwischen dem Aussagbaren
und dem Nicht-Aussagbaren in dieser Perspektive nahezu absolut gesetzt. Sie ist
eine Folge der begrifflichen Kritik an subjektphilosophischen Vorstellungen, wel-
che in ihrer »Unméglichkeit« sowohl als nicht haltbar als auch als nicht hintergeh-
bar markiert werden sollen.

In der widerspruchstheoretischen Sicht soll die Idee der Bildung in ihrer Un-
aussprechbarkeit oder Unaussagbarkeit gegen funktionalistische und rationalisti-
sche Vorstellungen bewahrt werden. Daher kann diese Perspektive als eine Art ver-
kappte Romantik betrachtet werden, denn das Eigentliche der Bildung bleibt dem
Subjekt verborgen und ist auch bildungstheoretisch nicht benennbar. Bildung und
Bildungstheorie haben mit einer negativen Transzendenz zu tun, »positiv« aus-
gedriickt mit der Entwicklung des Sinns fiir die Unverfiigbarkeit iiber das, was im
Zentrum der Bildung steht. Diese Probleme kennt die argumentationstheoretische
Perspektive nicht, da sie sich ganz dem rationalen Diskurs verpflichtet sieht. Die
transformatorische Perspektive kennt das Problem der Grenzen des Aussagbaren
und/oder Ausdriickbaren, aber nimmt es nicht als theoretisch konstitutives Mo-
ment in ihre Reflexion auf. Insofern hat sie kein Problem.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Bildungsideen im zeitgendssischen Diskurs - drei Problematisierungen

Die dritte Perspektive, verdeutlicht mit Alfred Schifer sowie Christiane Thompson
und Gabriele Weiss, scheint mir daher jene zu sein, deren Problembewusstsein von
den hier diskutierten Positionen am grossten ist. Es wird aber zu zeigen sein, dass
auf eine Beschworung und »Verabsolutierung« der Grenze des Erfahr- und Aus-
sagbaren verzichtet werden kann, ohne zugleich das »Unergriindlichkeitsmoment«
von Bildung aufzugeben. Dazu sollen der Zugriff auf anthropologische Grundein-
sichten Helmuth Plessners (vgl. Kapitel 3) und ein artikulationstheoretisches Ver-
stindnis des Menschen und seiner Bildung (vgl. Kapitel 4 und 5) beitragen.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

67


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

»Warum auch sollte das Bild verstummen
und die Rede erblinden? Wo sie sich doch
wechselseitig so glanzend zu erhellen und
erginzen vermochten?«

Gottfried Boehm

2.1 Vorbemerkungen

Nachdem sich das erste Kapitel einer dreifachen Problematisierung des Bildungs-
verstindnisses gewidmet hat, wie es in den zeitgendssischen bildungstheoreti-
schen Diskursen im deutschsprachigen Raum anzutreffen ist, soll dieses zweite
Kapitel einen allgemeinen Zugang zum Verstindnis des Bildungsprozesses er6ft-
nen, der in der Folge (in den weiteren Kapiteln) vertieft und systematisiert werden
wird. Hierbei geht es um eine erste Erérterung der bildungstheoretischen Bedeu-
tung des Beschreibens.

Mit der Titigkeit bzw. auch Metapher des Beschreibens lassen sich m.E. die
Probleme um das Bildungsverstindnis, die im ersten Kapitel an drei Beispielen be-
obachtet wurden, zwar nicht »lésen, aber doch relativieren und prizisieren. Oh-
ne an dieser frithen Stelle schon vertieft darauf eingehen zu kénnen, sei bemerkt,
dass »grundlegende Transformationen des Selbst- und Weltverhiltnisses« (vgl. die
Kritik an Kollers Bildungstheorie, Kapitel 1.1) bescheidener als Verinderungen der
Beschreibungs- und Ausdrucksweise verstanden werden kénnen, mit denen Menschen
die Verhiltnisse, in denen und mit denen sie zu leben haben, die sie prigen und
gepragt haben, verstehen lernen. Die damit verbundenen Verinderungen mogen
»transformativen« Charakter besitzen, sind aber als Bildungsprozesse auch dann
schon hinreichend bedeutsam oder interessant, wenn es sich um Differenzierungen,
Klirungen oder erstmals explizierte Auseinandersetzungen handelt.

Dahinter steht die These, dass Bildungsprozesse als (1) Beschreibungstitigkeit
und (2) Veranderungen der Fihigkeiten des Beschreibens verstanden werden kon-
nen. Bildung in diesem Sinne voraus, sich iiberhaupt bewusst darum zu bemiihen,
Selbst- und Weltverhiltnisse zu artikulieren. Schon dieses Bemithen um Ausdriick-
lichkeit und Artikulation gilt es daher als Aspekt von Bildungsprozessen zu verste-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Die Arbeit am Ausdruck

hen. Bildungstheoretisch relevant sind Entwicklungsprozesse als Transformatio-
nen letztlich erst dann, wenn Verinderungen des Selbst- und Weltverhiltnisses
vom Bildungssubjekt neu oder anders beschrieben werden konnen. Bildung ist Re-
flexion von Sozialisation oder der eigenen Entwicklung. Etwas umstindlich, aber
praziser formuliert: Im Bildungsprozess setzt sich der Mensch artikulierend in ein
reflexives Verhiltnis zu seinen (vorgingigen) Verhiltnisbeschreibungen.' Anders
wiren Bildungsprozesse begrifflich nicht von Entwicklungs- und Sozialisations-
prozessen zu unterscheiden, wobei die Termini Sozialisation und Entwicklung als
der Bildung begriffslogisch tibergeordnet zu verstehen sind.

In der zweiten Kritik (des Bildungsverstindnisses bei Stojanov, vgl. Kapitel 1.2)
wurde die Engfithrung von Bildung mit diskursiv-logischer bzw. argumentativer
Rationalitit bemingelt. Auch diesem Verstindnis von Bildung kann mit dem Be-
schreibungstheorem eine Position entgegengestellt werden, die als Erweiterung und
Bereicherung der Bildungsidee zu betrachten ist; eine Position, mit der beansprucht
wird, den Gegenstand der Bildung selbst angemessener beschreiben zu konnen.
Einsichtig-werden heisst nicht allein, ins grosse — dann aber doch nicht so grosse
— Reich der logischen Griinde einzutreten, sondern zunichst eine Sprache zu fin-
den, Vokabulare zu benutzen, itberhaupt Ausdrucksformen zu suchen, mit denen
der Mensch die ihn prigenden Verhiltnisse (einschliesslich der unterschiedlichen
Facetten des Selbstverhiltnisses) iiberhaupt thematisieren kann. Diesem Vermogen
vorgingig ist die Anstrengung, iiberhaupt verstehen zu wollen und sich auf bisher
Unbekanntes, Unbedachtes, Unerkanntes, Unverstandenes einzulassen. Ein logo-
zentrisches Bildungsverstindnis mag aus rein erkenntnistheoretischer Perspektive
tiberzeugen, erweist sich jedoch aus padagogischer Sicht als eine begriffliche Ver-
engung.

Wahrend der Sprache und der Ausdrucksfihigkeit einerseits gewissermassen
zu viel zugemutet werden kann (vgl. Kapitel 1.2), kann ihr andererseits auch zu
wenig zugemutet werden. Dieser Einwand kam in der dritten Kritik (vgl. Kapi-
tel 1.3) zum Ausdruck. Das Unverfiighare, das Entzogene oder radikal Andere verweist
nicht auf klar definierte Stoppregeln oder absolute Grenzziehungen; vielmehr kén-
nen die Grenzen des Verstehens und die Negativitit zentraler menschlicher Erfah-
rungen als konstitutives Merkmal von bestimmten Bildungsprozessen betrachtet
werden. Bildungsprozesse haben, anders gesagt, mit den Bemithungen zu tun, die

1 Was hier wie zwei getrennte Vorgange erscheint, ist der analytischen Unterscheidung ge-
schuldet. Es ist u.a. Ziel dieser Arbeit, zu zeigen, dass das Neu-Beschreiben und das schein-
barvorgingig Bestehende bzw. Beschriebene konstitutiv aufeinander bezogen sind und blei-
ben. Dieses generische Beschreibungsverstindnis kommt mit der Bezeichnung »Arbeit am
Ausdruck«zum Ausdruck und ist dem Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit ver-
pflichtet (siehe Kapitel 3.4 und 6).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

Grenzen des Sagbaren zu erweitern (vgl. Kapitel 6). Was uns nicht oder kaum ver-
fugbar ist (z.B. das Wissen iiber ein Leben nach dem Tod, das Unbewusste, die
Ritselhaftigkeit menschlicher Motive, die Bedingungen des gliicklichen Zusam-
menlebens, das Ergriffenwerden von Situationen, Menschen oder Kunstwerken,
die kiinfrige Bedeutung der Diagnose einer gravierenden Krankheit oder des Ver-
lusts eines geliebten Menschen etc.), kann gerade einen besonders bedeutsamen
Anlass fiir Bildungsprozesse darstellen. Dieser Anlass wird nicht gesucht, sondern
dringt sich dem Menschen mit einer solchen Dringlichkeit auf, dass er emotio-
nal und kognitiv bewiltigt, verarbeitet, iiberstanden werden muss. Damit diese
Situationen iiberhaupt verstanden werden kdnnen, miissen sie zuerst oft miihe-
voll artikuliert und beschrieben werden. Solche Beschreibungen sind in einem rein
diskursiv-logischen Modus nicht zu leisten; hier versagt die Bezugnahme auf Wis-
senschaft, Rationalitit und Technik bekanntlich meist auf kligliche Art und Weise.

Diese Bemithung des Beschreibens kann als Suche nach einem (zunichst sub-
jektiv) angemessenen Ausdruck verstanden werden. Dabei spielt die Formfindung
eine zentrale Rolle und hat ein sinnstiftendes Potenzial. Der Mensch wird in dieser
Perspektive als Wesen verstanden, fiir das der Umgang mit Grenzen des Gewohn-
ten grundlegend ist. Wihrend der Umgang mit Grenzen individuell unterschied-
lich gestaltet werden mag und vielleicht nur im Einzelfall in einem starken Sinne
als bildungsrelevant beschrieben werden kann, ist es m.E. kaum iiberzeugend, den
Grenz- und Erfahrungsbegriff in absoluter Manier mit dem Phinomen des Unver-
fiigbaren zu verbinden und iiberhaupt mit (negativer) Bildung zu korrelieren. Die
Konsequenz davon ist, dass Bildungsprozesse letztlich zu héchst unwahrschein-
lichen und/oder nicht beschreibbaren Transformationsphinomenen werden (vgl.
Kapitel 1.3). Denn die (negative) Erfahrung von Unverfiigbarkeit schliesst den (Be-
schreibungs-)Versuch, dem Moment des Unverfiigbaren einen Ausdruck zu ver-
leihen, nicht aus, sondern ein. Hier zeigt sich m.E., dass es einer theoretischen
Konzeption bedarf, die sensibel ist fiir den komplexen Zusammenhang von Ima-
gination und Artikulation, von Bild, Bildung und Sprache. Die Reflexion zur rhe-
torischen Figur der Ekphruasis zeigt, dass bereits die antike Rhetoriktheorie einen
ausgeprigten Sinn fir diesen Zusammenhang hatte.

Im Folgenden geht es (Kapitel 2.2 und 2.3) um diesen »alten« Begriff, der heute
nahezu exklusiv im Feld der Kunsttheorie bzw. Kunstgeschichte diskutiert wird,
aber urspriinglich dem antiken Bildungskontext entstammt. In Kapitel 2.4 wird
anschliessend die Bedeutung dieser Thematisierung fiir die weitere Darstellung
und Diskussion dieser Arbeit erortert. Dabei sei vorangestellt, dass das antike Ver-
stindnis von Ekphrasis sich auf eine ganz besondere Art und Weise auf die Quali-
tit der Rede bezieht und unterschieden werden muss vom engeren und historisch
spateren Verstindnis der Ekphrasis als der Beschreibung eines Kunstwerks. Die vor-
liegenden von der rhetorischen Tradition geprigten Begriffsanalysen zeigen, dass
der Zusammenhang von Wort und Bild sowie von Sprache und Imagination schon

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

U


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Die Arbeit am Ausdruck

in der Antike auf subtile Weise reflektiert worden ist. Es ist u.a. Gottfried Boehm
(1995), Fritz Graf (1995) und Ruth Webb (1999, 2009) zu verdanken, einschligige an-
tike Quellen zusammengestellt und diskutiert zu haben. Das Kapitel wird mit einer
Darstellung der Bedeutung des Prinzips der Energeia bei Wilhelm von Humboldt
abgerundet (Kapitel 2.5). Energeia ist das Wirkprinzip der Ekphrasis (vgl. Kapitel
2.3). Humboldts Bezugnahme daraufin seiner Sprachphilosophie kann als wesent-
licher Grundstein einer spiter expliziten artikulationstheoretischen Anthropologie
betrachtet werden, die fiir die vorliegende bildungstheoretische Reflexion und Po-
sitionierung zentral ist.

2.2 Zum Begriff und Verstandnis der Ekphrasis

In den Neunzigerjahren des vierten Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung begann
die Karriere des »griechischen Publizisten« Isokrates als Lehrer der Rhetorik, der
damit »sich und ein ganz eigenes, auf die Grundlage der Rhetorik gestelltes Kon-
zept zur Erziehung der Jugend« vorgestellt hat (Bohme 2009, S. 3). Isokrates gilt
als einer der ersten, der die Erziehung als eine Hinfithrung zum »verniinftigen
Denken«* und zu der Ausdrucksfihigkeit desselben verstanden haben. »Sein Er-
ziehungsanspruch besteht aber nicht allein darin, das Reden zu lehren, sondern er
weist dem Unterricht, indem er die Formung des Geistes dem Logos tibertrigt, eine
umfassende, den ganzen Menschen betreffende Rolle zu.« (Bhme 2009, S. 167) Da-
mit wird die Sprache als Mittel der geistigen Bildung verstanden (was, wie Bchme
mutmasst, den Vorgingern von Isokrates, z.B. den Sophisten, »so nicht bekannt zu
sein« schien (ebd.)). Die Ausbildung zum Redner und die Bildung zu einem »prag-
matisch versierten Menschen« scheinen in einem engen Zusammenhang gesehen
geworden zu sein (vgl. S. 168).

Diese Bildung zur »Beredsamkeit« umfasste nach Isokrates u.a. die Kenntnis-
se unterschiedlicher Formen der Rede, die Auswahl der Inhalte und Struktur der
Rede sowie die »Gestaltung des Inhaltes mit passenden Gedanken und stilistische
Ausarbeitung mit rhythmischen und musikalischen Elementenc (S. 169). Zur An-
gemessenheit der Komposition der Rede gehorte die Gestaltung der Rede auf eine
zu erzielende Reaktion des Publikums hin (S. 177). Der Weg zum Ziel und Ideal
der Beredsamkeit kann nach Isokrates weder auf direkte noch leichte Weise be-
gangen werden; vielmehr benétige er »viel Arbeit und bestindige Ubung durch
pidagogische Vermittlung« (S. 189), wobei eine »natiirliche Veranlagung« als eine
»unabdingbare Voraussetzung fiir die Ausbildung« zum Redner galt (S. 205).

2 »Verniinftigkeit«ist in diesem Kontext mit»Angemessenheit« gleichzusetzen (Bhme 2009,
S.203).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

Hier ist nicht der Ort, die verloren gegangenen bzw. weitgehend vergessen
scheinenden Urspriinge des Bildungsdenkens in der griechischen Rhetorik ver-
tieft zu beleuchten (vgl. dazu Dérpinghaus & Helmer 2002; Helmer 2006). Aber
es soll darauf verwiesen werden, dass das Ideal der Beredsamkeit und die damit
verbundene Fihigkeit, den Gegenstand in der Rede so zu gestalten und >lebendig«
werden zu lassen, dass das Publikum damit retwas anfangen« kann, ein altes Bil-
dungsideal darstellen, das auf die rhetorische Tradition der griechischen Antike
zuriickgeht. Derselbe Ursprung liegt der Idee und Praxis der Ekphrasis zugrunde,
wie Graf schreibt:

»Ekphrasis ist mithin ein >vollig und restlos deutlich Machenc«. Freilich kommen
Substantiv und Verb schon im Griechischen praktisch nur als Fachwort der Rhe-
torik vor; das blassere descriptio — das entsprechende Fachwort der lateinischen
Rhetorik, wird in der Nachantike tradiert, ohne sich aber wirklich durchzusetzen
— was weniger an der Blisse des lateinischen Terminus liegt als daran, dass nur
im Criechischen die Gattung Ekphrasis eine eigenstandige Geschichte hat.« (Graf
1995, S.143)

Die Ekphrasis ist Teil der Ausbildung zum Redner, sie

»hat ihren festen Platz unter den Progymnasmata, den >Anfingeribungen< —
elementaren Ubungen, die den angehenden Rhetor in seine Kunst einfiihren.
Wenn man tberhaupt von einer Gattung reden will, muss man den Begriff der
Cattung erst einmal sehr einschranken: Ekphrasis ist ein Unterort der Textgattung
>Ubungstextec« (Graf 1995, S. 144)

Ruth Webb beschreibt die Progymnasmata ebenso als »elementary exercises used
to train students in the basic skills needed to compose speeches (or indeed of any
other kind of text)« (Webb 1999, S. 11), spezifiziert dann aber: »The composition of
an ekphrasis is one of the more advanced exercises following exercises in, among
other things, narration, confirmation and refutation of a version of events, praise
and blame, comparison and characterization.« (Ebd.) Die Form und das Wesen der
Rede sind so vielfiltig wie ihr jeweiliger Anlass; eine Lobrede ist keine Festrede, eine
Verteidigungsrede keine Rede der Anklage, eine Trauerrede nicht unbedingt eine
Predigt.

Im Grunde behandelt und verhandelt die rhetorische Tradition den Umstand,
dass die menschlichen Urteile unter den Bedingungen der Unsicherheit und des blos-
sen Meinens gefillt werden. Gemeinsam mit der philosophischen Dialektik ist der
rhetorischen Theorie der »Beredsamkeit« das Priifen und Stiitzen von Argumen-
ten in einem verteidigenden oder anklagenden Modus, aber im Unterschied zur
Dialektik will sich die Rhetorik nicht allein auf die Kraft der logischen Deduktion
stittzen (vgl. Ueding 2011, S. 28). Rhetorik — zumindest im Sinne Aristoteles’ — geht
implizit oder explizit von einer »Theorie der perspektivischen Wahrheit« aus und

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

13


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Die Arbeit am Ausdruck

der »Erkenntnis dessen, was wahrscheinlich ist« (S. 18f.). Sie stellt eine »Theorie
des Meinungswissens«, der »glaubhaften Argumentation« und des »Uberzeugens
durch Gefithlsgriinde« dar (S. 28). In diesem Zusammenhang kommt der Ekphra-
sis — der lebendig-anschaulichen und glaubwiirdigen Beschreibung - eine zentrale
Funktion zu. Man mag diese Funktion unterschitzen, wenn es scheinbar lapidar
bei Theon heisst: »Ekphrasis ist ein beschreibender Text, der das Mitgeteilte an-
schaulich [...] vor Augen fithrt.« (zit. bei Graf'1995, S. 144)

Die Definitionen der Ekphrasis, welche in den verschiedenen Versionen der
Progymnasmata gegeben werden — Webb erwahnt nebst Theon (1. Jh. n. Chr.) auch
Hermegones (2. Jh.), Aphthonios (4. Jh.) und Nikolaos (5. Jh.) —, seien »practically
identical« (Webb 1999, S. 11). Dabei geht es bei der Ekphrase vor allen Dingen um
die Wirkung auf eine Zuhorerschaft: »It is the subject-matter that commonly de-
fines a description and which distinguishes it from narration: a description deals
with objects, while narration deals with actions. Ekphrasis in contrast was defined
in terms of its impact on an audience.« (S. 12) Die Wirkung, die durch Veranschau-
lichung erzielt wird, ist mehr als die »blosse« Erzihlung (als Bericht) einer Hand-
lung oder die »blosse« (abbildhafte) Beschreibung eines Sachverhalts oder eines
Dings. Die Ekphrase fokussiert die Schilderung der Wahrnehmungsqualitit in der
Absicht, diese dem Zuhdorer zu vermitteln: »Narration is a simple account of what
happened, while an ekphrasis includes the details that tell one how it happened, how
it looked (one might add also how it sounded and felt).« (S. 13)

Grundsitzlich konnte alles Bestandteil einer Ekphrase sein, wihrend sie heu-
te nur noch als Kunstbeschreibung interessiert. So schreibt Graf: »In dieser gan-
zen antiken Rhetoriktradition wird (...) Ekphrasis auflerordentlich weit gefasst: es
ist jede Beschreibung. Bildbeschreibung ist keine Sonderkategorie, ja sie kommt
als Moglichkeit der Ekphrasis in der Kategorisierung schon gar nicht vor.« (Graf
1995, S.145) Innerhalb der rhetorischen Tradition wird die Ekphrasis (neben der
Beschreibung als Ubung in Schulrhetorikhandbiichern) als besonders relevant fiir
epideiktische Reden genannt. Epideixis steht in der aristotelischen Systematik fir
die Gattung der Festreden und umfasst etwa Lob- und Tadelreden, Grabreden oder
Hochzeitsreden. Das Wort Epideixis verweist auf »Aufzeigen« bzw. »Hinweisen,
da die Aufgabe dieser Redeform nicht unmittelbar darin besteht, den Zuhorer zu
einem Urteil (wie in der Gerichtsrede) oder einer Entscheidung (wie in der Parla-
mentsrede) zu bewegen, sondern darin, ihn in die Rolle des Zuschauers zu versetzen.
Im Zentrum steht die Qualitit der Rede mit Blick auf die Frage, ob sie das, was sie
(sprachlich) ausdriicken will, iiberzeugend zur Darstellung bringt. Die Praxis der
Ekphrasis ist in diesen Reden zentraler Bestandteil, da es auf Anschaulichkeit an-
kommt (vgl. Webb 2009, S. 133-139). Die allmihliche Ausgliederung der Ekphrasis
als eine eigene literarische Gattung ist spitestens mit den Eikones (Bildern) des
(dlteren) Philostrat belegt. Dabei steht jedoch besonders die literarische Kunst im

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

Vordergrund, mit Worten Bilder beschreiben zu kénnen (vgl. Graf 1995, S. 153) —
und weniger um die bilderzeugende Sprache.

Da es fiir unseren Zusammenhang nicht um eine ausfithrliche begriffsge-
schichtliche Analyse gehen kann, gilt es vielmehr, das spezifische heuristische
Potenzial der Praxis der Ekphrasis hervorzuheben, das sich in der Struktur der
komplexen Begriffsgeschichte zeigt. Es stellt sich nimlich die Frage, ob und
inwiefern sich die Ekphrase von der >blossen« Beschreibung unterscheidet bzw.
wann eine Beschreibung die Qualitit einer Ekphrase aufweist. Diese Frage zu
beantworten, ist allerdings kein leichtes Unterfangen. Es kann aber das Konzept
der Enargeia vorgestellt werden, welches regelmissig mitdiskutiert wird, wenn
von Ekphrasis die Rede ist. Graf erliutert fiir den kunsthistorischen Kontext:
»Dominant in den Ubersetzungsversuchen ist [..] das Visuelle: >Enargeia« ist die
Kraft des Textes, visuelle Bilder zu schaffen, den Hérer [..] zum Zuschauer zu
machen.« (Graf 1995, S.145) Sie ist »die Eigenschaft der Rede, Vergangenes —
oder allgemeiner: nicht Gegenwartiges — innerlich prisent zu machen und dabei
scheinbar den Wortcharakter des Textes aufzuheben: das eben meint die Formel
»aus Zuhorern Zuschauer machen.« (Vgl. ebd.) Das mag einerseits reichlich meta-
physisch anmuten (falls dies ein Problem wire), andererseits kann daran erinnert
werden, dass eine grundlegende Funktion aller Lehrmittel gerade darin besteht,
nicht Gegenwirtiges priasent zu machen (vgl. Reichenbach 2018).

Gottfried Boehm hebt in diesem Zusammenhang die Bedeutung des Zeigens
hervor (welche in der vorliegenden Arbeit noch grundlegend betrachtet werden
wird, vgl. Kapitel 4):

»Den Horer zum Zuschauer machen, das bedeutet, dass die Ekphrasis die Zei-
gefihigkeit der Sprache aktiviert. Zeigen ist auch der eigentliche Sinn jener Mi-
schung verschiedener Darstellungsweisen. Es sind Zeige-Handlungen, die bereits
das Verbum phrazein<meint, das sich in der verstarkten Form des>ekphrazein<zu
einem Zeigen steigert, das vollige Deutlichkeit erzielt.« (Boehm 1995, S. 35)

Im Unterschied zur gegenstindlich-reprisentativen Vergegenwirtigung (etwa
durch ein Symbol, eine illustrative Zeichnung, ein Diagramm) zielt Ekphrasis auf
die Kreation »innerer« Bilder (beim Horer) durch die Rede. Diese inneren Bilder
erhalten ihre Qualitit aber letztlich erst durch eine emotionale Dimension: »A
successful orator must move his audience, must make them feel as if they were
present at the events described, this is the purpose of enargeia.« (Webb 1999,
S. 13) So beziehen Anekdote und Erlebnisbericht »den Zuhérer direkter ein in das
Dargestellte, das Pathos des Kiinstlers iibertrigt sich auf ihn« (Graf 1995, S. 149).
Enargeia hat damit, anders ausgedriickt, mit Pathos zu tun, d.h. »Gefithlsstim-
mung, sie produziere »affectus, Pathos« (S. 154). Diese Qualitit wird aber nicht als
Gefithlsmanipulation betrachtet, sondern sei vielmehr der Wahrheitsempfindung
dienlich, d.h. sie erdffne einen Zugang zu einem Firwahrhalten von etwas, das

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

75


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Die Arbeit am Ausdruck

den Wahrheitsanspruch nicht fiir sich allein erheben kann. Entsprechend schreibt
Webb: »It was more important that the events communicated by the orator should
be slike truths, that they should be acceptable to the listener, than that they should
actually have happened.« (Webb 1999, S. 13)

In der rémischen Rhetoriktheorie wurde die von Boehm herausgestellte Zei-
gefihigkeit der Sprache insbesondere anhand der Bedeutung der Geste beim Re-
den betont. Zwar erfihrt der Begriff der Ekphrasis in der romischen Kaiserzeit
eine Verschiebung und findet im lateinischen descriptio seine Entsprechung. Dort
taucht er allerdings nicht als eigene Gattungsbezeichnung wie in den Progymnas-
mata auf, sondern als Teil rhetorischer Exkurse und stirker orientiert an der Titig-
keit des Schreibens. Als Bestandteil der romischen Rhetoriktradition standen die
descriptiones mit der gestischen Vermittlung der Rede in Zusammenhang. Cicero
ist bekannt dafiir, eine beeindruckende »korperliche Beredsamkeit« entwickelt zu
haben, und Quintilian betont die Bedeutung der die Rede begleitenden Handbe-
wegungen. Andreas Hetzel bezeichnet das Verhiltnis der »Geste zur Stimme als
deren Gebung oder Prisentation« (Hetzel 2011, S. 359) und zitiert Quintilian, der
eine spezielle Geste dieser Prisentation beschreibt, die pars pro toto fiir alle Gesten
gelten konne: »Ebenso wird die Hand mit nach unten gerichteten Fingern in etwas
freierer Bewegung gegen uns gekehrt geschlossen und dann in etwas grofierem
Schwung in der umgekehrten Richtung wieder geoffnet, so dass es so ist, als biete
sich die Rede selbst dar.« (Quintilian, zit. n. Hetzel 2011, S. 359)

Statt also von einer Trennung der griechischen und rémischen Tradition zu
sprechen, wie Graf es vorzieht (vgl. Graf 1995, S. 144), bietet es sich moglicherwei-
se an, am Ubergang vom griechischen zum rémischen Kontext einer verinderten
Verfahrenspraxis nachzuspiiren, die das Konzept der Ekphrasis hinsichtlich ihres
Gehalts differenziert. Das metaphorische Zeigen der Ekphrasis (als Moglichkeit der
Sprache tiberhaupt) findet in der Geste ihren leiblichen und konkret die Wahrneh-
mung unterstittzenden visuell zuginglichen Ausdruck: »In der Geste berithren sich
Rede und Leib, sie bringt den ganzen Menschen zum Sprechen, artikuliert sein Er-
scheinen bzw. seinen Auftritt.« (Hetzel 2011, S. 357) Boehm bringt m.E. gut auf den
Punkt, wie das Zeigen die Welt zur Befragung disponiert und den Bereich des zu
Sprache zu Bringenden, also die Notwendigkeit von artikuliertem Ausdruck, eroft-
net:

»Die zeigende Gebirde repréasentiert einen Fernsinn, sie weist hin, ohne greifen
zumissen. Sie hat, im urspriinglichen Sinne, eine theoretische Potenz und Orien-
tierung, sie zielt auf etwas, schafft dem Blick eine neue Bahn, tut, was sie tut mit
einer eigentiimlich betonten Aufmerksambkeit. Die Erkenntnis er6ffnende Kraft
der Deixis wird am deutlichsten daran, dass der gezeigte Gegenstand sich zeigt. Er
wird »als solcher« (als er selbst) erkennbar. Das Zeigen, so stumm es geschehen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

mag, baut einen Erkenntnisraum auf, dessen wesentliches Kennzeichen Distanz
(Intentionalitat) ist.« (Boehm 1995, S. 39)

Das Praverb ek — »aus« — deutet die nach aussen gerichtete Bewegung und das Her-
ausstellen an, wird aber meist allgemein als restloses Deutlichmachen oder Ganz-
Aussprechen iibersetzt (vgl. Graf 1995). Es kann aber m.E. durchaus auch als Aus-
druck einer dialektischen Spannung der »Bewegung« in der Rede »von innen nach
aussenc« (durch den Redner) gesehen werden, deren Weg mit der prototypischen
Zeigegeste angezeigt und begleitet wird, die Quintilian beschreibt.?

2.3 Enargeia und die evidentielle Praxis des lebendig Prasentierenden

Moglicherweise macht das Moment der Wirkungsabsicht die ekphratische Beschrei-
bung aus heutiger Sicht etwas suspekt. Der ethisch-normative Aspekt, sozusagen
die Motivlage der ekphratischen Praxis, miisste einer Priiffung unterzogen werden.
Was in der rhetorischen Tradition der griechischen Antike als selbstverstindlich er-
schienen sein mag — namlich die Erkenntnisfunktion —, wird heute als fragwiirdig
bewertet, besonders wenn von Ekphrasis in einem affirmativen Sinne gesprochen
werden soll. Dieser Vorbehalt entspringt der »klassisch-modernen« Skepsis gegen-
iiber dem Feld der Rhetorik im Allgemeinen und ihrer scheinbar dubiosen Ethik im
Besonderen. Doch die »rhetorische Theorie reiissiert als Folge der Unmaglichkeit,
Wahrheit zu erreichen, schreibt Helmer (2006, S. 9) und verdeutlicht: »Mit dem
Beginn der Moderne geriet die rhetorische Theorie ins Abseits, da sie den cartesi-
schen Prinzipien more geometrico generierter Wahrheiten nicht entsprach. Mit der
im 20. Jahrhundert wachsenden Einsicht, Wissenschaften erzeugten nicht linger
Ergebnisse von unanfechtbarer Gewissheit, wurde die ars rhetorica wiederentdeckt
und erneuert.« (Ebd.) Eine produktive Riickbesinnung hat nichts mit einer Position
zu tun, die behauptet, dass auf Anspriiche der Wahrheit und Gewissheit verzichtet
werden miisse und alles vielmehr eine Sache (vulgir-)rhetorischer Uberredungs-
wirkung sei. Vielmehr erinnert sie an und verbindet sie sich mit der Anerkennung
eines Verstindnisses von Gewissheit bzw. Evidenz, das einer Zeit vor dem Glauben
an die exakte Beobachtung und dem systematisch kontrollierten Experiment ent-
stammt. Es geht, mit anderen Worten, um den Sinn dafiir, dass »die Funktion der
Gewissheit im Wissen nicht ohne die Form der Prisenz im Vor-Augen-Stehen zu
haben« ist, zugleich »aber der Zusammenhang zwischen epistemologischer Funk-

3 Eine genetische Perspektive auf den Konnex Wahrnehmung, Zeigen und Artikulation wird
in Kapitel 4 ausgefiihrt. Im Schlusskapitel werden die zunichst vielleicht etwas disparat er-
scheinenden Stringe in ihrem thematischen Zusammenhang erneut betrachtet und disku-
tiert.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

71


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Die Arbeit am Ausdruck

tion und Form der Prisenz [...] auch nicht unmittelbar zu greifen« ist, wie Riidiger
Campe (2006, S. 29) treffend formuliert.

Jedes Gefiihl von Evidenz — Evidenzerleben — ist Bedingungen der Prisenz und
Reprisentation des (Wissens-)Gegenstandes unterworfen. In der »prisenztheore-
tischen Debatte« der Neuzeit, so Campe, werde die »alte Trennung zwischen Philo-
sophie und Rhetorik« wieder aufgenommen (ebd.). Alexander Gottlieb Baumgarten
kann hier als eine zentrale Figur im deutschsprachigen Raum verstanden werden,
da er mit seinem Entwurf der Asthetik der »terminologischen Spannung im Ge-
brauch des Wortes Evidenz einen Raum der Entfaltung« gegeben habe (S. 30). Ge-
wissheit sei bei Baumgarten nimlich »ausgespannt zwischen Ontologie und Psy-
chologie« (ebd.). Campe fasst zusammen:

»Gewissheit der Dinge« (Baumgartens Ubersetzung fiir certitudo objectiva) heiflt
danach die in den Dingen angelegte Moglichkeit, das Wahre des Seins, und das
heif’t: das Zusammenbestehen der Teile im Ganzen, aufzufassen und zu Bewusst-
sein zu bringen (apperceptibilitas). Objektive Gewissheit ist die Eigenschaft der
kosmologischen Ordnung, sich als Ordnung zu Bewusstsein zu bringen. Die Ge-
wissheit, ssubjektiv betrachtets, ist dagegen fiir Baumgarten das>Bewusstsein des
Wahren«« (Campe 2006, S. 30)

Diese »subjektive« Gewissheit als ein Bewusstsein des Wahren sei zugleich als in
sich gespalten zu verstehen, nimlich in eine »iiberredende Gewissheit« (persuasio),
wenn sie »sinnliche Gewissheit« sei, und eine »iiberzeugende Gewissheit« (convic-
tio), wenn sie »intellektuelle Gewissheit« sei (ebd.). Unteilbar sei Evidenz, so Campes
Baumgarten-Lesart, allein in ihrer »Funktion im Wissenc, indem sie es ermdglicht,
»dass etwas als Teil der Ordnung des Seins zu Bewusstsein kommt« (Campe 2006,
S. 30). Sie zerfalle aber sogleich in »mindestens zwei Evidenzen«, wenn es um die
»Prasenzform der Evidenz fir ein Subjekt geht« (ebd.). Damit werde die Spaltung
zwischen »intellektueller und persuasiver Gewissheit« — d.h. die Gegeniiberstel-
lung von »objektiver« und »subjektiver« Gewissheit, sozusagen zwischen Ontolo-
gie und Psychologie - innerhalb der »subjektiven Gewissheit« wiederholt. Was hier
begriffslogisch unklar anmutet, nochmals anders mit Campe ausgedriickt: »[...] in-
tellektuell ist die Gewissheit im Subjekt, wenn sie sich auf die Objektivitit der Din-
ge« bezieht, »persuasiv ist sie, wenn sie sich auf das Subjekt bezieht« (ebd., Her-
vorh. A.P.). Baumgarten zeige mit seinen Definitionen von objektiver und subjek-
tiver Gewissheit auf, »wie man Rhetorik so rekonstruieren kann, dass ihre interne
Struktur (die Spannung zwischen Uberzeugen und Uberreden) die Spannung zwi-
schen Philosophie und Rhetorik und damit ihre eigene diskursive Voraussetzung in
sich abbildet« (ebd.). Der isthetisierende Blick Baumgartens auf die Rhetorik ent-
spreche der »Begriindung der Asthetik aus dem Material der Rhetorik: der Blick
namlich auf Rhetorik, der sie mit ihrer Aufspaltung in Uberreden und Uberzeu-
gen, Kognition und Persuasion, die Einheit der philosophisch ontologischen Evi-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

denz aktualisieren und spalten sieht« (ebd.). Man kénnte, moglicherweise etwas
gewagt, auch formulieren, dass Asthetik bzw. der dsthetische Modus des Denkens
und Empfindens die Spaltung und Unterscheidung von convictio (»iiberzeugendx,
»intellektuelle Gewissheit«) und persuasio (»itberredend«, »sinnliche Gewissheit«) in
sich aufnimmt und damit gleichzeitig zu iiberwinden versucht. Die Asthetik — im
Sinne Baumgartens — gebe also der »Spannung zwischen theoretischer und rhe-
torischer Evidenz einen eigenen Bereich, wo sie ausgetragen und ausgehandelt werden
kann, wo sie zur Wirkung kommt und diskursiv eingehegt wird« (S. 31, Hervorh. A.P.).
Sie ist damit primir die Diskursivierung von (festgestellten) Unterschieden und (u.a.
begrifflichen) Unterscheidungen.

Im Zentrum dieser dsthetischen Theorie stehen die »Unterscheidung zwischen
und das Nebeneinander von Uberzeugung und Uberredung« (ebd., Hervorh. A.P.),
und dies auf »doppelte Weise«: Fragen des Wissens und Fragen der Prisenz oder
Anschauung kénnen im subjektiven Bewusstsein unterschieden und damit thema-
tisch werden; gleichzeitig kénnen —innerhalb der Asthetik - die Prisenzformen
in ihrer kognitiven und persuasiv sinnlichen Aktualitit unterschieden und thema-
tisch werden (ebd.). Damit sei der Bereich des Asthetischen bei Baumgarten weder
auf eine »Philosophie der Kunst« eingeschrinkt noch entgrenze sie diesen auf die
»unfokussierte Weite des Sinnlichen, wie man es unter dem Stichwort Aisthesis zu-
letzt immer wieder gesagt« habe (ebd.). Dies wird dadurch geleistet, dass in der
Asthetik Baumgartens vielmehr »evidentielle Praktiken und Techniken« interessie-
ren (S. 32).

Den Ausgangspunkt bildet also die Frage, ob und wie zwischen Praktiken des
Uberredens und Uberzeugens klar unterschieden werden kann, wie man es sich
vielleicht aus einer »modernen« Perspektive erhofft. Baumgarten habe mit seiner
Ubersetzung von convictio als »Uberzeugung« (oder »Uberfithrung«) und persuasio
als »Uberredung« die »doppelte Bedeutung der rhetorischen Persuasion« als Erster
in dieser Schirfe hervorgehoben, denn — so Campe — »das lateinische persuadere
kann ja bekanntlich beides, Uberreden und Uberzeugen, bedeuten« (Campe 2006,
S. 31). Darin liege auch »die Pointe« von Baumgartens Asthetik (ebd.).

Aus dieser Erérterung soll an dieser Stelle der Vorschlag unterbreitet werden,
dass — zumindest in einem gewissen Sinn — jede ernsthafte Beschreibungsbemii-
hung als evidentielle Praxis und insofern als rhetorische Praxis zu verstehen ist. Sich
selbst zu itberzeugen und andere zu iiberzeugen — d.h. sich selbst oder anderen
etwas vor Augen stellen (vgl. Campe 1997) — mag nicht dasselbe sein, aber die aristo-
telische Trias von Logos (sachliche Richtigkeit, Argumentationslogik), Ethos (Glaub-
wiirdigkeit und Autoritit) und Pathos (affektive bzw. emotionale Wirkungsweise)
wird auf die eine oder andere Art und Weise zur Geltung kommen.

In der rhetorischen Tradition - typischerweise die Situation des Gerichtsverfah-
rens und die damit verbundene Urteilshildung betreffend - sind jeweils mindestens
drei Personen im Spiel: »der Redner, der affizieren will und sich selbst affiziert;

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

79


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Die Arbeit am Ausdruck

der Richter, der affiziert werden soll; und die Person der Prozesspartei, fiir die
der Redner auftritt und an deren Geschichte oder Gestalt, Charakter oder Affekt
er sich affiziert« (2000, S. 139). »Vor Augen stellen« heisst in diesem Kontext vor
allem »Abwesendes prisentieren, im Verfahren geltend machen, was nicht in ihm
vorkommt« (S. 141). Der Redner tibernimmt die Rolle der Prozesspartei und wird
damit »zum sichtbar erscheinenden, interessierenden Subjekt im Blick des An-
deren (des Richters). Affizierung durch Selbstaffizierung setzt eine erzihlbare Welt
voraus, in der das Geschehen des Falls und die Affekte des Betroffenen vorkommen,
und bringt sie damit hervor.« (Ebd., Hervorh. A.P.)

Spiter wird die »fremde zur eigenen Sache machen [...] als die Struktur der Re-
de von der politischen und sozialen Interpretation des patronalen Redners weitge-
hend gelost und zur Rede des Subjekts unter Bedingungen zuerst der gerichtlichen
Institution, dann in der Verlingerung auf die Schulitbungen, von Institutionalitit
iberhaupt« (S. 144). Campe sieht in Quintilian (um 30-100 n. Chr.) eine zentra-
le Figur dieses Wandels innerhalb der rhetorischen Tradition, weil jener die »pa-
tronale Sozialform« ablgse und »die rhetorisch-anthropologische Analyse der rhe-
torischen Situation erdffne« (ebd.). Das Sich-vor-Augen-Stellen benétigt mitun-
ter ein Sich-in-die-Schuhe-des-Anderen-Stellen und ein So-Tun-als-ob-man-ein-
Anderer-wire. Dies sind Formen oder Praxen der Affizierung und Selbstaffizierung
oder »Selbsterregung«, mittels derer das sonst Unbemerkte und/oder Abwesende
zur Erscheinung gebracht und vergegenwirtigt wird.

»Selbsterregung nutzt die rhetorische Figur der enargeia oder evidentia, des le-
bendig Prasentierenden, in der Sprache gleichsam zeigenden Vor-Augen-Stellens
des Unsichtbaren, Unbelebten oder Abwesenden. Sie ist nichts anderes als deren
Anwendung durch den Redenden in seinem eigenen Sprechen; der Redner setzt
seine Rede selbst der enargeia aus, um wie aus der Gegenwart der fremden Sache
und des fremden Affekts heraus zu reden. Enargeia ist hier nicht so sehr eine Figur
in der Rede, sondern der Vollzug oder Vorgang der Figurierung der Rede in der Re-
de. In diesem Sinn kann man die enargeia die Protofigur des selbstaffizierenden
und selbstaffizierten Sprechens nennen.« (Campe 2000, S.148f., Hervorh. A.P)

Diese epistemologischen Merkmale der Rhetorik im Allgemeinen und der evidenti-
ellen Praxis des Vor-Augen-Stellens im Besonderen erweisen sich im Lichte dieser
rhetorisch-anthropologischen Analyse als Merkmale allgemeiner Strukturmomen-
te der Rede und des sprechenden Subjekts im Kontext gesellschaftlicher Institutio-
nen. Um zu iiberzeugen, bedarf die Rede der Affizierung der »Anderenc, und diese
ist gewissermassen kaum oder nicht ohne eine Selbstaffizierung des Sprechenden
zu haben. Ob man in eigener oder fremder Sache spricht: Um Geltung zu gewin-
nen, muss die (Selbst-)Betroffenheit glaubhaft erscheinen. Ethisch lisst sich hier
die Notwendigkeit der Fiirsprache fiir jene erkennen, die selbst der Sprache nicht

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

oder wenig michtig sind und unter anderem auf die emotionalen Fihigkeiten des
Redners angewiesen sind.

Bildungstheoretisch zeigt sich hier eine grundlegende Problemstellung. Man
kann zwar wollen, dass jede ihre und jeder seine Fihigkeit zur Selbst- und Fremd-
affektion im Reden- und Beschreibenkdnnen kultiviert und in Bezug auf eine Sache
oder die Selbstreflexion einsetzt. Im herstellenden Modus herbeifiihren l4sst sich
dies jedoch kaum; noch weniger lisst sich steuern, fiir welche Zwecke die allfil-
lige Rede schliesslich eingesetzt wird. Aus bildungsdidaktischer Perspektive wire
die Vermittlung und Darstellung von Inhalten in Bildungsinstitutionen dann nicht
allein darum als pidagogisch bedeutsam zu diskutieren, weil sie Wissen und Ge-
wissheiten tatsichlich vermittelt, die zu kennen von Bildungswert ist. Sie erweitert
sich um die Bedeutung des Rhetorischen im Hinblick auf die affektive Qualitit der
Darstellung und Vermittlung - also die Art und Weise, wie sie ihre Gegenstinde
beschreibt, vor Augen stellt, evident zu machen beabsichtigt, und zwar so, dass
dadurch eine Affektion fiir den Gegenstand, die Sache, den Stoff zum Ausdruck
kommt. Denn nur dann kann sich die Sache als slebendig« (man kénnte auch sa-
gen: als >relevant) zeigen.

Die vom Pidagogen erwarteten Bemithungen, den Stoff in seiner Richtigkeit
und Bedeutsamkeit zu zeigen (vermitteln), liessen sich so rhetorisch differenziert
beschreiben: Die Aufgabe erfordert von ihm einerseits, seine Affekte, also das Pa-
thos, in den Dienst des Logos zu stellen, und andererseits geniigend »Leidenschaft«
fiir den Gegenstand aufrechtzuerhalten. Darin besteht das Ethos (Glaubwiirdig-
keit) der Lehrperson und daraus bezieht sie ihre Autoritit. Daher zeigt sich in dem
so rhetorisch verstandenen »padagogischen« Zeigen immer noch mehr: nimlich
der Pidagoge in seinem Verhiltnis zu und zwischen Logos, Ethos und Pathos. In
diesem Sich-Zeigen zeigt er, wie Gegenstinde beschrieben werden kénnen, sodass
sie sich auf eine bestimmte Weise zeigen. In der Art und Weise der Weltbeschrei-
bung liegt somit auch eine vor-bildende Funktion ekphratischer Beschreibung.

Es soll hier keineswegs die Moglichkeit einer mimetischen Bildungsprozess-
idee suggeriert werden. Im Gegenteil, die >rhetorische« Darstellung tut gerade des-
halb not, weil niemand zu Bildungsprozessen gezwungen werden kann. Es muss
daher ein Weg denkbar sein, etwas auf eine Art und Weise darzustellen, die den
Lernenden Moglichkeiten eréffnet, die »Inhalte« im Entwicklungsgang ihrer Be-
schreibung selbst mitzuvollziehen oder diese mindestens anhand derselben nach-
vollziehen zu konnen. Die Aufgabe der pidagogischen Beschreibung respektive Re-
de kann als zweifache verstanden werden: einmal als Fiirsprache fiir eine Sache,
die es auf eine bestimmte Weise zu vermitteln gilt, und einmal als Fiirsprache fiir
die Lernenden, die eben keine Richter und noch keine politisch Miindigen sind, die
den Sachen mit ihrer Urteilskraft der Rede begegnen, sondern sich auf dem Weg

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Die Arbeit am Ausdruck

dahin befinden und dabei auf Unterstiitzung und firsorgliche Leitung angewiesen
sind.*

Die allgemeine pidagogische Bedeutung der Beschreibung beruht damit es-
senziell auf einer rhetorischen Praxis, die implizit oder explizit um die Bedeu-
tung des Beschreibens weiss. Dies ist weniger ein didaktisch-technisches Wissen
als eines, das um das »Ethos des Beschreibens« weiss und sich darum bemiiht.
Bildungstheoretisch gedacht wird hier das Moment der Selbsttitigkeit als Arbeit
am Ausdruck und an der Artikulation sichtbar, die dem Individuum immer selbst
aufgegeben ist und sich nur bedingt vermitteln ldsst, sondern primir auf Praxen
des Zeigens angewiesen ist.

2.4 Zur bildungstheoretischen Relevanz der Ekphrasis

Die isthetische Dimension des Bildungsprozesses, so kann auf der Grundlage die-
ser Betrachtungen zu den rhetorisch bedeutsamen Konzepten der Ekphrasis, Enar-
geia und Evidenz formuliert werden, betrifft also im Kern die evidentiellen Prakti-
ken selbst. Spitestens mit den kunsttheoretischen Diskursen des 19. Jahrhunderts
kommt es, wie oben schon angedeutet, zu einem gravierenden Bedeutungswech-
sel: »Ekphrasis was now entirely divorced from its rhetorical background and rein-
terpreted as a poetic genre stretching not only backwards to Homer and Theocri-
tus, but also forward to the nineteenth century.« (Webb 1999, S. 17) Webb diskutiert
dies zwar nicht nostalgisch als reine Verfallsgeschichte, versucht aber trotzdem, die
Aushohlung des Verstindnisses nachzuvollziehen. »Now, the term had been thou-
roughly removed from its ancient meaning and contexts, schreibt sie; die Ekphrase
als (objektivierte) Bildbeschreibung habe ihr eigentliches Wesen, namlich Ausdruck
einer die Imagination und die Emotion stimulierenden Titigkeit zu sein — »an ac-
tive stimulus to imaginative involvement« —, weitgehend verloren: »Throughout the
nineteenth and twentieth centuries sekphrasis< has undergone a process of gradual
redefinition to conform to contemporary intellectual and esthetic preoccupation.«
(Ebd.)

Diese Perspektive ist die eine Seite. Die neuere kunsttheoretische Betrachtung
der Ekphrasis (vgl. Boehm & Pfotenhauer 1995) hat das antike Verstindnis auf der
anderen Seite gliicklicherweise wieder in Erinnerung gerufen. Dies natiirlich nicht
allein aus historischem Interesse, sondern vielmehr, um die Trennung von Sprache
und Bild zu problematisieren.

4 Hier kann auf Hannah Arendt verwiesen werde, die in ihrem Vortrag »Die Krise der Erzie-
hung«auf die zentrale Bedeutung der Autoritit und die damit verbundene doppelte Verant-
wortung fiir die Heranwachsenden eingeht (vgl. Arendt1994).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

»Bilder und Sprache gelten von alters her als verwandt. Die Bilder, so hief es,
brauchten die Sprache, um ihr Bedeutungspotential ganz zu entbinden; und die
Sprache musste, um ihrer Uberzeugungskraft willen, anschaulich sein, musste
bildhaft die Phantasie anregen. Das stumme Bild und die blinde Sprache hat-
ten im jeweils anderen Medium ihre Erganzung. Die Frage des Transfers vom ei-
nen ins andere schien daher unproblematisch. Der Name Ekphrasis stand fiir die
Gleichung von Bild und Wort, er meinte anschauliche Beschreibungen allgemein,
spater dann besonders die Beschreibung der Bilder.« (Boehm & Pfotenhauer1995,
S.9)

Die moderne und gewiss allzu radikale Trennung von Bild und Sprache ist auch
bildungstheoretisch bedenklich und stellt eine Herausforderung dar. Was Boehm
aus kunsttheoretischer Perspektive kritisch betrachtet, hat in der vorliegenden Ar-
beit auch eine Entsprechung in bildungstheoretischer Perspektive: Beschreiben ist
nicht mit Abbilden gleichzusetzen und erschépft sich auch niemals darin, wenn-
gleich dies auch fur klar umrissene, vergleichsweise »banale« (aber nichtsdesto-
trotz u.U. sehr bedeutsame) Gegenstinde zutreffen mag. »Auch unter modernen
Vorzeichen kann sich der Beschreibungstext weder mit Feststellungen bzw. Erzeu-
gungsregeln begniigen noch blof3 subjektiven Empfindungen nachgehen. Was er
zu erfassen hat, ist die Interdependenz, die im Kontext von Faktum und Aktum
liegt.« (Boehm 1995, S. 38) Boehm geht hier auf Josef Albers Unterscheidung zwi-
schen »factual facts« und »actual facts« ein, den »Kontrast zwischen feststellbaren
Ausgangsbedingungen des Bildes und der daraus entspringenden nur noch voll-
ziehbaren Lebendigkeit« (ebd.). Es liege auf der Hand, die Differenz von factual
facts und actual facts mit dem zu vergleichen, was im sprachlichen Kontrastspiel
der Ekphrasis als Enargeia beschrieben werden konne (vgl. ebd.).

Ansatzweise unternimmt Gottfried Boehm den Versuch, zu artikulieren was
die »gute« von einer »schlechten« Ekphrasis unterscheiden kénnte (auch wenn hier
von der Ekphrasis als Bildbeschreibung die Rede ist):

»Jede gute Ekphrasis besitzt das Moment der Selbsttransparenz: sie blaht sich
in ihrer sprachlichen Pracht nicht auf, sondern macht sich durchsichtig im Hin-
blick auf das Bild. Sie hilft damit dem Blick auf die Spriinge, weist ihm die Wege,
die nur er allein zu Ende gehen kann. Die Beschreibung hilft dem Sehen auf, das
Bild dient der Kommunikation unter den Betrachtern, fiir die es gemalt wurde.«
(Boehm 1995, S. 40)

Aus pidagogischer Perspektive konnte entsprechend allgemein formuliert werden:
Eine »gute« Ekphrasis will den Menschen (Zuhorer, Bildbetrachter...) nicht manipu-
lieren, ihm keine Sichtweise aufdringen, aber sein Sehen, Wahrnehmen und Ver-
stehen férdern, indem sie ihm einen moglichst bedeutungsvollen und sinnhaften
(wie auch sinnlichen) Zugang zum Gegenstand eroffnet. Svetlana Alpers schreibt

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

83


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Die Arbeit am Ausdruck

in diesem Zusammenhang treffend - ohne den Gedanken aber weiter zu explizie-
ren —, dass die Ekphrasis »die Erziehung des Betrachters, nicht des Kiinstlers zum
Ziel« habe (Alpers 1995, S. 233). Nach Boehm meint — spezieller — der Ausdruck der
Enargeia »Klarheit, Deutlichkeit, Anschaulichkeit, auch im Sinne des Durchblicks«
(Boehm 1995, S. 35); insofern konnte sogar von einer aufklirerischen Funktion der
Ekphrasis und ihrer wesenhaften Wirkungsweise (durch die Enargeia) gesprochen
werden.

Was Boehm fiir Bildbeschreibungen formuliert und moniert, kann m.E. analog
fir die Beschreibung von Bildungsprozessen vorgetragen werden:

»Bildbeschreibungen folgen mithin nicht dem Ideal einer moglichst vollstandi-
gen >verbalen Abbildung« Wie gute Ubersetzungen treffen sie auch nicht, wenn
sie sich um Buchstablichkeit und Wértlichkeit bemiihen (was bekanntlich dazu
fithrt, den Geist eines Textes durch die Isolierung seines Buchstabens zu verzer-
ren). Beschreibungen miissen sich davor hiiten, der Sache zu nahe zu kommen
oder sich zu weit von ihr zu entfernen.« (Boehm 1995, S. 39f))

Entsprechend darf formuliert werden, dass die logozentrische Perspektive auf Bil-
dung und Bildungsprozesse dem Gegenstand »zu nahe« kommt, wihrend das Ver-
stindnis der Bildung als Transformation sich umgekehrt zu weit weg von ihm be-
wegt. Dass die Idee bzw. das Phinomen der Ekphrasis von pidagogischer bzw. bil-
dungstheoretischer Bedeutung ist, konnte als eine triviale Feststellung bezeichnet
werden, ist sie doch in einem Bildungskontext entstanden und iiber einige Jahr-
hunderte praktisch wirksam gewesen. Diese »dusserliche« Kennzeichnung bleibt
bedeutsam, interessant ist aber natiirlich die Idee selbst. Ruth Webb ist ginzlich
zuzustimmen, wenn sie schreibt: »The nature of ekphrasis, its defining quality of
enargeia (or >vividness<), and the role of the imagination in both mean that this
is almost as much a study of ancient psychology as of rhetoric.« (Webb 2009, S. 5)
Ekphrasis — und das ihr zentrale Phinomen der Enargeia — verbindet Mensch und
Sache, Gegenstand und Subjekt. Sie tut dies auf eine »transformatorische« Weise,
sie lisst den Zuhoérer zum Zuschauer werden, sie verbindet das Ohr mit dem Auge,
lisst den Mensch innere Bilder sehen.

Bildungsprozesse sind ohne Imagination, Einbildungskraft bzw. Einbildungs-
prozesse nicht denk- oder verstehbar. Mit der ekphratischen Qualitit einer Dar-
stellung wird die Trennung von Bild und Sprache (wenigstens zeitweilig) »iiber-
wunden«. Mario Klarer bezeichnet Ekphrasis »as a seemingly postmodern word-
and-image hybrid« (Klarer 1999, S. 2). Er schligt vor, die Ekphrasis als ein Mittel
zu verstehen, mit dem sich auch zeitgendssische Reprisentationskonzepte kultur-
und geschichtsbezogen rekonstruieren lassen. Bescheidener kann gesagt werden,
dass in der rhetorischen Formel der Ekphrasis das Verhiltnis von Bild und Spra-
che thematisiert wird. Die beiden Bereiche konnen als sich erginzend oder gar
wechselseitig bedingend betrachtet werden; so ist vom »stummen Bild« und der

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

»blinden Sprache« die Rede bzw. von der Bildlichkeit der Sprache und der Sprach-
lichkeit des Bildes.

Es kann hier nicht darum gehen, diese Beziehung vertieft zu erértern oder
zu bewerten. Angemerkt sei aber, dass eine Moglichkeit, Sprache und Bild als
mit analogen Funktionen behaftet zu verstehen, darin liegt, die Beschreibung
bzw. das Beschreiben als ein »Ab-Bilden« im Sinne von Zeigen und Sichtbar-
machen (einer) Wirklichkeit zu definieren. Die Beschreibung kann dabei in
einer doppelten Beziehung zum Bild verstanden werden, wie Angehrn schreibt:
»Beschreibung wird in Analogie zum Bild verstanden — das Verhiltnis Beschrei-
bung/Beschreibungsgegenstand ist analog dem Verhiltnis Bild/abgebildeter
Gegenstand.« (Anghern 1995, S.59) Die Idee, wonach beide, Bild und Sprache,
Wirklichkeit darstellen (beschreiben, abbilden, zeigen), kann als implizite Grund-
lage fiir die Beziehung zwischen Sprache und Bild - nach beiden Seiten oder
Richtungen - begriffen werden: In der Verbildlichung eines Textes oder der
Beschreibung eines Bildes wird jeweils die Bildhaftigkeit der Sprache oder die Be-
schreibungskraft des Bildes verbiirgt (vgl. S. 61). Der Idee der Ekphrasis, wie oben
erliutert, geht es gerade nicht um die Idee einer moglichst prizisen Abbildung
der Wirklichkeit, sondern um ein Erzeugen des »Gefithls« oder den Sinn fiir Wirk-
lichkeit und Wahrhaftigkeit. Das lateinische verisimilitude ~-Wahrheitsihnlichkeit
als das Empfinden von Wahrheitsnihe oder der Eindruck von Wahrheit —, welches
Webb in ihrer Ekphrasis-Analyse kurz diskutiert (vgl. Webb 1999, S.18), scheint
hier der treffendere Ausdruck zu sein.

Dass die Tatigkeit des Beschreibens von grosser Bedeutung ist, hat bildungs-
theoretisch eine lange Tradition. Die Wurzeln liegen in der rhetorischen Kunst der
griechischen Antike, in der Ausbildung zum Redner und dem Ideal der Beredsam-
keit. Zwar sind die Ekphrasis und das ihr zugrunde liegende Prinzip der Enargeia
von dem Bildungskontext der Rhetorik losgeldst worden, doch in den kunsttheo-
retischen und kunstphilosophischen Diskussionen der Gegenwart ist das Interesse
an der Ekphrasis wieder stark geworden, wohl weil sie das Problem und das Phi-
nomen des Bezugs von Bild und Sprache auf eine eigentimlich einsichtige Weise
thematisiert.

Die Ek-Phrase ist das Finden von Ausdruck, das moglichst treffende und leben-
dige Darstellen einer Sache in der Beschreibung, das dieselbe dem Zuhérer vor
Augen stellen soll. Das pidagogisch unhinterfragte Prinzip der Veranschaulichung
wird mit der Ekphrasis historisch vielleicht zum ersten Mal auf implizite Weise
bildungstheoretisch gedeutet: Denn letztlich ist es immer der Zuhorer selbst bzw.
die Betrachterin, die Schiilerin, der Autodidakt oder das Bildungssubjekt, der oder
die das innere Bild produziert, sich die Sache vor Augen fithrt, ohne welches we-
der bedeutungsvolles Lernen noch iiberhaupt Bildungsprozesse im Allgemeinen
ernsthaft vorzustellen sind. Die Arbeit am Ausdruck (von Erfahrungen) ist von der
vorgingigen Bereitschaft abhingig, sich etwas sagen oder zeigen zu lassen. Diese

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

85


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Die Arbeit am Ausdruck

Bereitschaft oder Disposition kann Bildsamkeit genannt werden. Bildung als Arbeit
am Ausdruck setzt die Fahigkeit voraus, sich von der Welt beeindrucken zu lassen,
tiberhaupt ansprechbar zu sein. Eindrucksfihigkeit und Ausdrucksfihigkeit sind
intrinsisch miteinander verbunden.

Ekphratisch konnte eine Darstellung oder Beschreibung genannt werden,
wenn sie die Ansprechbarkeit des Menschen fordert, ihn insbesondere fiir Fragen
nach der Wahrheit iiber die Welt und iiber sich selbst ansprechbar macht. Die Idee
der Ekphrasis bietet daher einen geeigneten Anlass, um (a) das transformative
Moment von Bildungsprozessen besser, d.h. differenzierter zu verstehen (vgl.
Kapitel 1.1), (b) den Logozentrismus in der Bildungstheorie zu hinterfragen und
vielleicht zu tiberwinden (vgl. Kapitel 1.2), und (c) die hiufig absolut gesetzten
(postmodernen) Vokabeln der »Unverfiigbarkeit« und »Entzogenheit« oder »radi-
kalen Heterogenitit« in den zeitgendssischen bildungsphilosophischen Diskursen
zu entkriften bzw. zu relativieren (Kapitel 1.3). Die Thematik der Ekphrasis ruft
weiter das dsthetische Moment in Erinnerung, das Bildungsprozessen inhirent
ist und zugrunde zu liegen scheint, das heisst unter anderem die Bedeutung eines
angemessenen Zusammenhangs von (Ausdrucks-)Form, Inhalt und Gehalt. Dieser
Zusammenhang muss immer je neu gefunden werden, vor allem dann, wenn sich
das Lernen und Umlernen des Menschen auf seine Selbst- und Weltverhiltnisse zu
beziehen hat. Der Kontext der Diskussion um das Prinzip der Ekphrasis und der in
ihr zur Wirkung kommenden Enargeia hebt explizit die elementare Bedeutung der
Eindrucksfihigkeit und Ausdrucksarbeit von Bildungsprozessen hervor, welche in
dieser Arbeit artikulationstheoretisch verstanden werden.

An dieser Stelle ist zu betonen, dass damit keineswegs beabsichtigt wird,
die »Versprechungen des Asthetischen«<® zu erneuern. Vielmehr geht es darum,
die spannungsreiche, aber grundlegende isthetische Dimension der Artikulation
sichtbar zu machen, welche die antike Rhetoriktheorie mit den Konzepten der
Enargeia und Evidentia reflektiert und darin Berithrungspunkte und Heraus-
forderungen im Hinblick auf Fragen des Wahren und Guten markiert. In der
Artikulationstitigkeit zeigt sich dem Bildungssubjekt — auf zunichst implizite
und (vielleicht) zunehmend explizite Weise — der blosse Beschreibungscharakter

5 Vgl. Ehrenspeck, Y. (1998). Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bil-
dungsprojekts. Opladen: Leske + Budrich. Die Perspektive der dsthetischen Dimension einer
artikulationsanthropologisch informierten Bildungstheorie ist dezidiert von aktuellen De-
batten um asthetische Bildung und einer als »klassisch« verstandenen Asthetik-Diskussion
zu unterscheiden. Asthetik wird weder transzendental (als Autonomieisthetik) noch sen-
sualistisch-empirisch (als Aisthesis), sondern philosophisch-anthropologisch als spezifisch
menschliche Disposition zur Eindrucks- und Ausdrucksfihigkeit verstanden, die ilber den
unmittelbar lebensnotwendigen (funktionalen) Vollzug hinaus quasi kontingent formt, ge-
staltet, artikuliert und ausdriickt, wobei das so Artikulierte individuell sowie Gberindividuell
auf existenzielle Weise bedeutsam zu werden vermag.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

seines Selbst- und Weltbezugs. Es eréffnet sich ihm die Dimension der Selbstver-
antwortlichkeit von Autorschaft, die teleologisch anmutende Kraft und Zumutung,
treffend und wahrhaftig zu sein in Bezug auf die Passung von Form und Inhalt
dessen, was ausgedriickt werden will, dessen, was in seinem Selbst nach Ausdruck
dringt. Es erfihrt sich als verantwortlich fiir die expressive Qualitit und die
Stimmigkeit seines Versuchs, den materialen Aspekten seines Selbst-Erlebens eine
Form zu geben, die vor seiner kritik- und urteilsfihigen Subjektivitit selbst be-
stehen und verstanden werden kann. Diese Situation ldsst sich in drei, respektive
fiinf Momente differenzieren: 1) Zunehmendes Gewahrwerden des Beschrei-
bungscharakters, d.h. der artikulierten Struktur des Selbst- und Weltbezugs; 2)
das Moment der eigenen Unvertretbarkeit in der Artikulationstitigkeit; 3) das
charakteristische Moment dieser Titigkeit als Aufgabe: ein Zugleich von Freiheit
und Zumutung; 3a) Freiheit zur Selbstversuchung und Formgebung, 3b) Zumu-
tung der Selbstverantwortung fiir die Ausdrucksformen gegeniiber der eigenen,
urteilsfihigen Subjektivitat.

Esist zu betonen, dass es sich bei diesen Aspekten und Momenten um eine rein
analytische Perspektivierung einer tatsichlich immer synthetisierten Gemengela-
ge des Bildungsprozesses handelt, der nicht als Funktionskreis vorgestellt werden
kann. Denn Artikulation als Prozess ist unvermeidbar durch sowohl kontinuierli-
che als auch diskontinuierliche Momente strukturiert. Das Ethos des Beschreibens
kann als Versuch und zunehmend bewusstere Arbeit am Ausdruck verstanden wer-
den, zu diesem Prozess eine artikulierte, d.h. im weitesten Sinne mitteilbare, re-
flexive Form zu finden und sich damit in ein - fiir sich selbst und fiir andere —
reflexives, beurteilbares Verhiltnis zu setzen zu versuchen.

2.5 Das Prinzip der Energeia bei Wilhelm von Humboldt

In der neueren Forschung wird Ekphrasis primir als verbale Bezugnahme auf
nichtsprachliche Artefakte verstanden (vgl. Schaefer & Rentsch 2004, S. 134). Eine
Auswertung der Diskussionen um Ekphrasis seit den 1990er Jahren zeigt, dass sich
mit Hugh Heffernans Bestimmung der Ekphrasis als »verbal representation of vi-
sual representation« das Kriterium der Reprisentation im Diskurs verselbstindigt
hat und zu einer Grundkonstituente des Ekphrasis-Verstindnisses geworden ist
(vgl. S. 143).

Die Diskussion um den Aspekt der doppelten Reprisentation (»verbal repre-
sentation of visual representation«) dreht sich vornehmlich um die Frage, inwie-
fern Reprisentation mimetisch zu verstehen ist und auch abstrakte Werke der bil-
denden Kiinste unter dieser Perspektive zu beurteilen sind. Die Einschrinkung
des »modernen« Verstindnisses von Ekphrasis auf eine verbale und/oder schrift-
liche Bezugnahme auf ein Artefakt ist angesichts des komplexen rhetoriktheoreti-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

87


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Die Arbeit am Ausdruck

schen Hintergrunds mit seinen vielfiltigen anthropologischen und sprachphiloso-
phischen Uberlegungen zumindest erstaunlich. Aber aus artikulationsanthropolo-
gischer Perspektive (vgl. Kapitel 3 und 4) interessiert die Frage, wofir die gegen-
wirtige »Konjunktur« des Forschungsthemas »Ekphrasis« stehen kénnte.

Die Moglichkeiten der sprachlichen Bezugnahme auf kulturelle, nicht-sprach-
liche Ausdrucksformen scheinen zu faszinieren und das Medium Sprache heraus-
zufordern. Vielleicht kommt darin die Hoffnung zum Ausdruck, der prignanten
Prisenz dessen, was nicht begrifflich artikuliert ist (oder sein kann oder will), iiber
Wortsprache auf die Spur zu kommen. Zugleich scheint es, als halte der Repri-
sentationsbegriff diese Frage gerade auf Abstand bzw. objektiviere sie, insofern
es den Realisationsmodus der Ekphrasis vornehmlich in Relation zu einem Re-
ferenzbereich untersucht und Ekphrasis als verbale Reprisentation versteht. Wenn
Ekphrasis als verbale Darstellung einer visuellen Darstellung dezidiert nur noch
als Reprisentationspraxis interessiert, stehen nicht mehr Fragen der Prisenz und
Anschaulichkeit im Zentrum. Damit wird das mit der Ekphrasis zentral verbunde-
ne Konzept der Enargeia implizit fiir unerheblich erklirt. Auch werden die spezi-
fischen Ausdrucksformen hinsichtlich ihrer affektiven Qualititen als weniger be-
deutsam betrachtet; pathetisch formuliert kdnnte man sagen, eine lesende oder
hérende Rezipientin wird schon gar nicht mehr in Betracht gezogen, ganz so, als
ob das Konzept der Ekphrasis ohne Erfahrungssubjekte noch iiberzeugen konnte.

Diese Sorglosigkeit im Umgang mit der im Grunde existenziellen Kategorie
der (oben diskutierten) Evidenz fillt spitestens dann auf, wenn man sich mit dem
antiken rhetorischen Diskurs um Ekphrasis und Enargeia vertraut gemacht hat.
In diesem wird immer von der Spannung zwischen sinnlicher und intellektueller
Gewissheit als zur Struktur der Rede und der Sprache gehérend ausgegangen; das
Wissen darum und der Umgang damit kennzeichnen den Kern der Theorie und
Diskussion um die Ekphrasis und descriptio. Enargeia wird als das Wirkungsprinzip
der Ekphrasis verstanden, d.h. sie wird von einer Kraft (energeia) getragen, die der
Sprache und dem Sprechen inhirent ist und je nach Artikulationsmodus — hier des
ekphratischen - realisiert und aktualisiert werden kann.®

Wiahrend das rhetorische Wissen um die Wirkung und Bedeutung der Sprache
fiir das Wissen bzw. fiir das Erkenntnissubjekt in Philosophie und Wissenschaft an
Bedeutung verloren hat und durch die Ausdifferenzierung der Disziplinen andere
Mittel und Wege der Wahrheits- und Erkenntnisbestimmung bedeutsam wurden,

6 Andieser Stelle sei darauf aufmerksam gemacht, dass die Begriffe »enargeiacund »energeia«
nicht synonym verwendet werden, obschon dies seit der Renaissance zu beobachten ist. Die
Uberlagerung ist dabei keineswegs einfach der Beinahe-Homonymie geschuldet (vgl. Adler
& Gross 2016). Die folgenden Ausfithrungen zum humboldtschen Artikulations- und Sprach-
verstandnis haben u.a. zum Ziel, die unterschiedlichen Momente in ihrem Zusammenhang
vorzustellen.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

sind die Kategorien der Ekphrasis, Enargeia und Energeia gerade im Hinblick auf
bildungstheoretische Fragen und Diskussion von heuristischem Wert. Dabei kann,
wie weiter unten ausfihrlicher gezeigt wird, schon auf Einsichten zur Bedeutung
der Energeia bei Wilhelm von Humboldt hingewiesen werden. Im Zuge der Auf-
klirung und der Etablierung der empirischen Wissenschaften wird Evidentia vor-
nehmlich zum Kriterium des Beweisverfahrens, mit welchem quasi unabhingig
von individuellen Praxen der Einsicht, Gewissheit und Uberzeugung allgemein-
giltige Erkenntnis gefunden und daher auf das »Vor-Augen-Stellen« im ekphra-
tischen Sinne verzichtet werden kann. Doch nachdem diese moderne Hoffnung,
mit wissenschaftlichen Mitteln absolute Wahrheit und Evidenz zu erreichen, im
Laufe der Zeit empfindlich enttiuscht wurde, erinnerten sich manche an die rhe-
torische Einsicht in die Bedeutung der Evidenzerfahrung fiir das »Ge-wahr-sein
des Wissens«.

Elemente der Rhetorik sind zwar entsprechend ihren Funktionen in Teilbe-
reiche der pragmatisch fundierten Linguistik und der allgemeinen Sprachwissen-
schaft eingegangen, aber von der epistemologischen Seite des rhetorischen Wis-
sens getrennt worden, oder diese wurde vergessen. Wihrend sich die Philosophie
im Rahmen der Erkenntniskritik der Sprache zugewendet hat (linguistic turn), the-
matisiert sie als Wissenschaftstheorie allenfalls den Zusammenhang zwischen den
epistemologischen Funktionen der Evidenz und den Formen bzw. Praxen der Evi-
denz. Ein umfassenderes Wissen und die Reflexion antiker Rhetoriktheorie sind
hingegen zumindest teilweise im Bereich der Altphilologie und allenfalls der histo-
rischen Sprachwissenschaft zu finden. Dennoch hat die Thematik der Wirksambkeit
der Rede und auch das Interesse am entsprechenden rhetorischen Wissen in vielen
modernen Lebensbereichen nicht an Aktualitit verloren: so etwa in der Politik, in
der Religion, in der Gerichtspraxis und natiirlich in der Bildung.

Bei Wilhelm von Humboldt ist das Prinzip der Energeia bedeutungsvolles Ele-
ment seiner anthropologischen und sprachphilosophischen Betrachtungen. Es zu
erhellen, gleicht allerdings einer Spurensuche in sehr unterschiedlichen Feldern
und erfordert ein sensibles Oszillieren zwischen Differenzieren und Zusammen-
sehen, Trennen und Verbinden. Die Antwort auf die Frage nach der Struktur und
Genese des menschlichen Selbst- und Weltverhaltnisses ist bei Humboldt in seiner
Sprachphilosophie angelegt und kann als eine Artikulationstheorie avant la lettre be-
zeichnet werden. Allgemein formuliert, bezeichnet Humboldt mit Artikulation den
Prozess von Sprechen und Denken als ein wechselseitiges sich Befordern, in wel-
chem das »Selbst« realisiert wird und zugleich jener intersubjektive Bereich kon-
stituiert wird, den er Welt nennt. Artikulation ist dabei jener Begriff, der das Ent-
wicklungsprinzip dieser zweifachen Verhiltnisgenese fasst. Zugleich bezeichnet
Artikulation die konkrete Vermittlungstitigkeit des auf Verstehen und Verstindi-
gung angewiesenen und ausgerichteten Menschen und enthilt damit bereits alle
entscheidenden Momente einer Ausdrucksanthropologie.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

89


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Die Arbeit am Ausdruck

Humboldts Sprachphilosophie fusst implizit geradezu auf rhetorischem Wis-
sen, indem er das prozessuale Moment des Sprechens als doppelte Artikulation
hervorhebt, um auf den Zusammenhang von Denken und Sprache aufmerksam
zu machen, die beide wiederum im Prinzip des Artikuliert-Seins verbunden sind.
Sprache ist fiir Humboldt nicht primir langue, sondern vornehmlich parole. Im
Sprechen vollzieht der Mensch artikulierend wechselseitige Transformationen sei-
nes Denkens und Sprechens, nicht eine Transposition von Denken in Sprache. Der
materialisierte Sprachausdruck macht menschliches Denken iiberhaupt erst mit-
teilbar, im Sinne von objektivierbar, d.h. natiirlich vor allem mitteilbar und zuging-
lich fiir Andere, aber auch fiir sich selbst. Mit diesem Verstindnis hebt Humboldt
die Praxis des Sprachvollzugs als »Tatigkeit« hervor und weist gleichzeitig auf die
Verkorperung des artikulierten Gedankens im Sprechen hin.

Das Wesen der Sprache ist ihm zufolge nur aus ihrem Vollzugscharakter, ihrer
Prozessualitit und ihrem Wirken heraus zu verstehen. Sprache ist nicht primar
ein Werk, sondern eine Titigkeit, in Humboldts Worten: Energeia. Das Wesen der
Sprache als Energeia zu bestimmen, ist heute nicht mehr unmittelbar einsichtig.
Jiurgen Trabant erinnert daran, dass die klassische Rhetorik offenbar und interes-
santerweise gerade kaum eine Idee der Sprache an sich hatte, sondern vor allem ein
komplexes Wissen um die Energeia, um Sprache als auf einen Rezipienten gerich-
tete Ausserungen, also die wirksame, konkret situierte und sich an einen Zuhérer
(oder Leser) richtende Rede (vgl. Trabant 2017, S. 232f.). Humboldts sogenannter
»Energeia-Satz« — sein Verstindnis des Wesens der Sprache — stehe somit auch
fir die essenzielle »Rhetorizitit« seiner Sprachphilosophie (vgl. ebd.). Humboldt
hebt mit dem Prinzip der Energeia den Entwicklungsgang der Artikulation, also
den Vorgang des Sprechens, als wesentliches Moment von Sprache heraus:

»Die Sprache, in ihrem wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas bestindig und in
jedem Augenblicke Voriibergehendes. Selbst ihre Erhaltung durch die Schrift ist
immer nur eine unvollstindige, mumienartige Aufbewahrung, die es doch erst
wieder bedarf, dass man dabei den lebendigen Vortrag zu versinnlichen sucht.
Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thatigkeit (Energeia). lhre wahre
Definition kann daher nur eine genetische seyn. Sie ist nehmlich die sich ewig
wiederholende Arbeit des Ceistes, den articulierten Laut zum Ausdruck des Ce-
danken fiahig zu machen. Unmittelbar und streng genommen, ist dies die Defini-
tion des jedesmaligen Sprechens; aber im wahren und wesentlichen Sinne kann
man auch nur gleichsam die Totalitit dieses Sprechens als die Sprache ansehen.«
(Humboldt 1979, S. 418)

In diesen Sitzen wird die Arbeit am sprachlichen Ausdruck, die Arbeit der Arti-
kulationstitigkeit hervorgehoben. Sprechen-Kénnen ist fiir Humboldt damit ver-
bunden, Gedanken horbar, lesbar oder schlicht: wahrnehmbar zu artikulieren. Das
Wesen der Sprache ist daher nicht ausserhalb dieser Praxis festzustellen, sondern

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

kann nur an ihr selbst sichtbar werden. Die Worter »artikulieren« und »Ausdruck«
sind an dieser Stelle gerade nicht als synonym mit Wortern wie »abbildenc, »re-
prasentieren« oder »Reprasentation« zu verstehen, sondern heben sich von diesen
Vorstellungen ab. Sie zielen auf einen komplexen Artikulationsbegriff, der fiir die
Prozessualitit und Praxis (energeia) des Sprechens steht.

Nach Jiirgen Trabant kann der Begriff der Artikulation bei Humboldt auf zwei-
fache Weise expliziert werden, »nidmlich dass wir in sartikulierten< Ténen spre-
chen, also in Kombinationen von unterscheidbaren Lautproduktionen, und dass
mit diesen >artikulierten< Ténen die Sprache aber auch die geistigen Erfahrungen
des Menschen sgliedert, also die Welt in >Bedeutungen« oder >Gedanken« eingeteilt
und kombiniert wird« (Trabant 2008, S. 26). Heute wird der Begriff der »doppelten
Artikulation« (»double articulation«) daher meist mit Humboldt assoziiert, wie-
wohl er selbst diese Bezeichnung nicht verwendet hat. Vielmehr geht sie auf die
Tradition der franzosischen Sprachwissenschaft, insbesondere auf Andre Marti-
net, zuriick, der das Humboldt'sche Verstindnis aufnimmt.”

Humboldts Verstindnis der doppelten Artikulation geht jedoch weiter als jenes
der Linguistik. In seinem Akademievortrag mit dem Titel »Uber das vergleichen-
de Sprachstudium in Beziehung auf die verschiedenen Epochen in der Sprach-
entwicklung«, gehalten im Jahre 1820 in Berlin, prizisiert Humboldt den Artiku-
lationsbegriff dahingehend, dass die auffallende Artikuliertheit der menschlichen
»Tone« im Unterscheid zur Stummbheit der Tiere nicht einfach physisch zu begriin-
den sei. Vielmehr sei Artikulation ein komplexes geistig-phonetisches Geschehen,
welches Laut und Gedanken »durchdringe«:

»Es vereinigen sich also im Menschen zwei Gebiete, welche der Theilung bis auf
eine (ibersehbare Zahl fester Elemente, der Verbindung dieser aber bis ins Unend-
liche fahig sind, und in welchen jeder Theil seine eigenthiimliche Natur immer
zugleich als Verhaltniss zu den zu ihm gehdrenden darstellt. Der Mensch besitzt
die Kraft, diese Gebiete zu theilen, geistig durch Reflexion, kérperlich durch Ar-
tikulation, und ihre Theile wieder zu verbinden, geistig durch die Synthesis des
Verstandes, korperlich durch den Accent, welcher die Sylben zum Worte, und die
Worte zur Rede vereint. Wie daher sein Bewusstsein machtig genug geworden ist,
um sich diese beiden Gebiete mit der Kraft durchdringen zu lassen, welche die-
selbe Durchdringung im Hérenden bewirkt, so ist er auch im Besitz des Ganzen
beider Cebiete. Ihre wechselseitige Durchdringung kann nur durch eine und die-
selbe Kraft geschehen, und diese nur vom Verstande ausgehen. Auch lasst sich
die Artikulation der Tone, der ungeheure Unterschied zwischen der Stummbheit
des Thiers, und der menschlichen Rede nicht physisch erklaren. Nur die Starke

7 Zur Begriffsgeschichte ausfiihrlich Trabant (2008, S. 27f).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Die Arbeit am Ausdruck

des Selbstbewusstseins nothigt der kérperlichen Natur die scharfe Theilung und
feste Begrenzung der Laute ab, die wir Artikulation nennen.« (Humboldt 1979, S. 3)

Alle zentralen Momente des Artikulationsverhiltnisses sind in dieser Passage zu-
sammengestellt: die »artikulatorische« Arbeit des Geistes als »Reflexion« und »Syn-
thesis« und das physisch artikulierte Sprechen als lautliches »Artikulieren« und
»Accentuieren«. Beide typisch menschlichen »Gebiete« sind sich in dem gemein-
samen Prinzip der »Theilung« und »Verbindung« dhnlich (heute wiirde man sa-
gen: »strukturverwandt«). Sie durchdringen sich wechselseitig, was Humboldt zu-
folge durch die Kraft eines von allen Menschen geteilten Verstandes moglich ist.
Im »Wesens-Satz« wird diese Kraft mit energeia bezeichnet und als das Wesen der
Sprache bezeichnet.

Vier Jahre spiter wird Energeia als Kraft zu teilen und zu verbinden allgemein
auf das Artikulationsvermégen und den Artikulationsprozess insgesamt bezogen.
Humboldt benutzt den Begriff Artikulation also auch als Bezeichnung fiir den Ge-
samtvollzug dieses Prozesses (vgl. Trabant 2008, S. 41ff. und Jung 2009, S. 94). Der
Begriff der Energeia ist bereits bei Aristoteles als eine transformierende Kraft ver-
standen worden. Aristoteles, so Jammer, »was the first to use energeia as a technical
term in his conceptual scheme, where it often signified the progressive >actualiza-
tion¢ of that which previously existed only in potentiality« (Jammer 1967, S. 511).
Hans Adler und Sabine Gross weisen darauf hin, dass die Bedeutungsiiberlagerung
und spitestens seit der Renaissance weitgehend auch synonyme Verwendung von
»enargeia« (Lebhaftigkeit als Deutlichkeit) und »energeia« (Lebhaftigkeit als Kraft)
auf Aristoteles’ Einfithrung der energeia als Gelingensbedingung des Vor-Augen-
Stellens in der Rhetorik zuriick gehe, ohne aber per se etwas mit Visualitit zu tun
zu haben (vgl. Adler & Gross 2016, S. 13). Auch wenn die beiden Begriffe zwei As-
pekte analytisch zu unterscheiden scheinen, so kann die Vermischung auch als
Beleg dafiir gelesen werden, »wie plausibel Klarheit, Deutlichkeit und visuelle Pri-
senz sich als koextensiv, kausal oder final mit Lebhaftigkeit und Wirkungskraft
der Darstellung verbunden denken lassen« (ebd.). Energeia markiert bereits hier
die vergegenwirtigende Kraft von Sprache bzw. des Sprechens.

Zwei Aspekte sind weiter zu beachten: Erstens wird die leibliche Fundiertheit
(oder Verkorperung) der Artikulation herausgestellt, und zweitens wird das Ausge-
driickte (die Bedeutung) nicht als etwas Feststehendes vorgestellt, das in der Spra-
che oder im Denken aufgehoben ist, sondern als etwas, das erst im Vollzug des Ar-
tikulationsprozesses der wechselseitigen Durchdringung von einem »Hoérenden«
aufgenommen werden kann. Mit der von Humboldt paradigmatisch explizierten
energetischen Wechselbeziehung von Laut und Gedanke kommt bereits die an-
thropologische Dimension der Denkfigur »Artikulation« zum Vorschein. Aus der
Perspektive einer Ausdrucksanthropologie (vgl. Kapitel 3 und 4) ist das Sprach-
verstindnis der »doppelten Artikulation« weit aufschlussreicher und iiberzeugen-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

der als ein enges, rein linguistisches. Dazu gehort, die Titigkeit des Denkens mit
Humboldt auch auf die Bereiche des Wahrnehmens und des Umgangs mit Vor-
stellungsbildern zu beziehen und diese — in einer artikulationsanthropologischen
Perspektive — auch auf das Fithlen zu erweitern.

Doppelte Artikulation als wechselseitiges Innenverhiltnis von Denken und
Fithlen und verkdrpertem Ausdruck (sei dies in einer sprachlichen, gestischen,
kiinstlerischen oder sonst einer Art kulturellen Ausdrucksform) impliziert, dass
das Ausgedriickte »als zunehmende Artikulierung auf das zuriickwirkt, was qua-
litativ gespiirt wurde und den Ausserungsdruck erst erzeugt hat« (Niklas 2013,
S.26). Dieses Riickkoppelungsverhiltnis und die unumgingliche Materialitit
der Artikulation (als Verkorperung) implizieren, dass mit Artikulation Prozesse
bezeichnet werden, die Bedeutung hervorbringen. Bedeutung ist von verkdrperter
Form auf substanzielle Weise letztlich nicht zu unterscheiden. »Verkdrperung«
kann man auch als »die strukturelle Koppelung von Sinnstrukturen am materiellen
Zeichen« bezeichnen (S. 22), d.h., Bedeutung und Sinn sind fir den Menschen
nur »verkdrpert« zu haben, und das bedeutet weiter auch, sie sind immer »nur«
vermittelt (vgl. Kapitel 3).

Diese Vermittlung ist in unserer symbolisch strukturierten Welt als funktional
habitualisierte und institutionalisierte Form in allen zentralen Lebensbereichen
oft wie natiirlich bereits vollzogen, wobei Sprache hiufig die dominante Artiku-
lationsform darstellt. Dennoch sind es immer die einzelnen Menschen, die diese
(re-)artikulieren, die sich artikulieren kénnen und wollen und miissen, d.h. auch
das scheinbar bereits Vermittelte muss von Individuen immer neu nachvollzogen
und mitvollzogen werden. Hier zeigt sich das nichtkontingente Moment der Arti-
kulation und es deutet sich zugleich ein Spielraum des Artikulierens an, eine Mog-
lichkeit zur Arbeit am Ausdruck.

Zusammenfassend sei wiederholt, dass das Prinzip der Energeia paradigma-
tisch fiir Wilhelm von Humboldts (implizites) artikulationstheoretisches Verstind-
nis des Zusammenhangs von Denken und Sprechen steht. Die darin beschriebe-
ne lautlich-leiblich fundierte Dimension der Sprache erweist sich als notwendig
verkorperter Ausdruck eines wechselseitigen Vollzugsprinzips. Mit diesem Zugang
wird Artikulation als eine produktiv-reflexive Ausdrucksarbeit des Geistes verstan-
den, also als sinn- und bedeutungsbildende Tatigkeit.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

93


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Im zweiten Kapitel wurde anhand der antiken Idee und Praxis der Ekphrasis dar-
auf hingewiesen, dass die Bedeutung der Titigkeit des Beschreibens auf eine lange
Tradition zuriickblicken kann. Die »Ek-Phrase« als das Bemiihen, fiir (isthetische)
Erfahrung einen moglichst treffenden und lebendigen Ausdruck zu finden, steht
am Anfang einer pidagogischen Praxis des Veranschaulichens, die im Grunde seit
jeher als bildungstheoretische Praxis verstanden werden kann. Der aufmerksam H6-
rende soll Sehender werden (vgl. Herzog 2002). Bildungstheoretisch geht es darum,
dass sich der Mensch sich selbst und seine Welt vor Augen zu fithren und sich zu-
nehmend zu diesen Bildern in ein Verhiltnis zu setzen vermag. Die »Arbeit am Aus-
druck« (von Erfahrungen) ist in der einen oder anderen Weise von der vorgangigen
Bereitschaft abhingig, sich etwas sagen oder zeigen zu lassen, das heisst: von der
Bildsamkeit des Bildungssubjekts. Dieselbe ist weniger als passives Vermdgen zu
verstehen, sondern vielmehr als eine Bereitschaft zur Selbsttitigkeit. Wihrend die
Frage nach der Selbsttitigkeit, also nach der Méglichkeit von bildungsrelevanten
Praxen, im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht, ist die damit verbundene Re-
de von »Selbst- und Weltverhiltnissen« zu explizieren und hinterfragen. Denn die
Moglichkeit einer sogenannten Selbsttitigkeit, also eines tendenziell souverinen
»Sich-zu-den-eigenen-Verhiltnissen-verhalten-Kénnens«, hingt insgesamt davon
ab, (a) wie diese »Verhiltnishaftigkeit« des Menschen strukturiert ist bzw. vollzo-
gen wird und (b) ob sich eine darauf bezogene spezifische Praxis erkennen lisst.
Die Bewertung dieser Praxis als ausgewiesen individuelle Selbsttitigkeit verweist
auf eine normativ-ethische Dimension der Theoriebildung. Im Folgenden wird mit
Helmuth Plessner und Georg Misch gezeigt, dass es sich dabei um den Einsatz ei-
ner bewussten theoretischen Haltung zur Frage der Ergriindbarkeit und der Uner-
griindlichkeit des Selbst- und Weltverhiltnisses des Menschen handelt (vgl. Kapitel
3.4). Dass so selbstverstindlich von diesen Verhiltnissen gesprochen werden kann,
darf als ein Ausdruck der Sonderstellung des Menschen betrachtet werden, auf die
nun mit Helmuth Plessners Anthropologie eingegangen werden soll.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Die Arbeit am Ausdruck

3.1 Exzentrische Positionalitat (Helmuth Plessner)

Wihrend viele bildungstheoretisch interessierte Erziehungswissenschaftler:innen
heute eine Scheu vor anthropologischen Deutungen zu haben scheinen, weil sie
sich vor »Festlegungenc« fiirchten, die den Menschen auf »zentrische« Weise zu be-
stimmen versuchen, also aus Perspektiven, die nicht mehr als legitim erscheinen,
zeigen Roland Reichenbach (2001) und Hans-Riidiger Miiller (2002) auf, dass die
anthropologischen Perspektiven von Helmuth Plessner bildungstheoretisch in der
heutigen Diskussionslage fruchtbar und attraktiv sind. Denn bei Plessner stehe
gerade die »exzentrische« Lebensweise des Menschen im Fokus: ein In-der-Welt-
Sein, das weniger durch konkrete Bestimmungen (was der Mensch sei) als durch
Aufgaben, Moglichkeiten und Grenzen der Selbst- und Weltwahrnehmung charak-
terisiert werden kann.

Vor dem Hintergrund des moderne-postmoderne Diskurses (vgl. Reichenbach
2001) kann mit dem »Kompromissbegriff« Spitmoderne (S. 77{f.) eine »radikalisier-
te« bzw. »reflexive« Moderne (vgl. Giddens 1991) bezeichnet werden, zu deren Ver-
stindnis die Ausdrucksanthropologie Plessners beitrigt. Die Radikalisierung be-
treffe die Geschwindigkeit des Wandels und die Reichweite der Verinderungen und
damit den inneren Kern der modernen Institutionen, insbesondere im Hinblick
auf deren Reflexivitit. Reichenbach, der sich auf Giddens bezieht, konstatiert die
damit verbundenen Implikationen fiir verschiedenste Lebensbereiche, insbeson-
dere fiir die Frage nach der Bildung des Selbst: »The reflexivity of modernity extends
into the core of the self. Put another way, in the context of a post-traditional or-
der, the self becomes a reflexive project.« (Giddens 1991, zit. n. Reichenbach 2001,
S. 85). Dabei gehe es um mehr als eine Beunruhigung, die sich auf der Ebene des
theoretischen bzw. philosophischen Diskurses abspiele, sondern es betreffe das ge-
wohnliche Individuum grundlegend; u.a. geht es um das expandierende Wissen
— beispielsweise sozialwissenschaftliches Wissen —, das als Expertenwissen iiber
soziale Praktiken in Form von Beratung und Expertise zunehmend in verschie-
denste Lebensbereiche und deren Praxen eingreife und diese verindere. Zu der
Geschwindigkeit und Reichweite dieses Wissens gehore zugleich ein Wissen um
die Vorlaufigkeit und grundsitzliche Widerlegbarkeit von Wissen tiberhaupt (die
der Laie mindestens ahnen kann). Mit der Bezeichnung »radikale Reflexivitit« der
Spitmoderne soll dieser Einsicht Ausdruck verliehen werden:

»Die Reflexivitit der Moderne, die im Dienste der stindigen Erzeugung von syste-
matischer Selbsterkenntnis steht, ist prinzipiell destabilisierend; zwischen Exper-
tenwissen und Wissen, das Nichtexperten in ihren Handlungen anwenden, be-
steht eine Dynamik, welche die soziale Welt wenig voraussagbar und kaum kon-
trollierbar umgestaltet.« (Reichenbach 2001, S. 85)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Die Fragen nach den Moglichkeiten und der in dieser Situation zugespitzten Not-
wendigkeit selbsttitiger Praxis sind auf die angemessene Beschreibung eines Ver-
stindnisses eines Selbst im Kontext seiner Lebensverhiltnisse angewiesen, dessen
Beschreibung die sogenannte »radikale Reflexivitit der Spitmoderne« konstitutiv
integriert. Mit Helmuth Plessners philosophischer Anthropologie kann ein derart
zeitgemaisses Konzept von Selbst (bzw. Bildungssubjekt) plausibel gemacht wer-
den. Dennoch lisst sich das manchmal dramatisch anmutende Diskursfeld, das
sich zwischen den modernen Aufklirungsidealen eines souverinen, autonomen
und einheitlich bestimmten Subjekts einerseits und dem radikalen postmodernen
Zweifel eines durch die Fragmentierung der Erfahrung zersetzten Selbst anderer-
seits eroffnet, anthropologisch nicht einfach beruhigen. Ob eine solche Beruhi-
gung itberhaupt erstrebenswert ist, steht auf einem anderen Blatt — Konersmann
(2015) pladiert dafiir, die Unruhe ernst zu nehmen. Mit Plessners anthropologi-
schem Denken kann dieser Auseinandersetzung aber auch theoretisch begegnet
werden. Zentral ist dabei die Darstellung des Begriffs der »exzentrischen Positio-
nalitit« bzw. »Positionalitit der exzentrischen Form« des Lebens (Plessner 2016,
S. 360).

Belebte Phinomene unterscheiden sich von unbelebten Phinomenen nach
Plessner durch die Art ihrer Gremze gegeniiber der Umwelt (Plessner 2016,
S.149-156). Organische Lebensformen haben - im Unterschied zu anorgani-
schen Korpern — ein Verhdltnis zu ihrer Umwelt, welches tiber ihre Grenze reguliert
wird. Leblose Dinge — zum Beispiel eine Kartonschachtel — haben nach Plessner
und anders als alltagssprachlich wiblich, »keine Grenze«, sondern bloss einen Rand:
»Die Grenze des Dings ist sein Rand, mit dem es an etwas Anderes, als es selbst ist,
stoft.« (S. 151) Der Rand bestimmt den Anfang und das Ende des Dings. Pflanzen
und Tiere seien aber »grenzrealisierende« Wesen, insofern sie eine Begrenzung
gegeniiber der Umwelt vollziehen (S. 154). Pflanzen sind dabei offen organisiert und
ohne Zentrum, Tiere demgegeniiber aber zentrisch organisiert. Die Differenz von
Pflanze und Tier ist jedoch keineswegs absolut gesetzt: »Pflanze und Tier lassen
sich nicht nach empirischen Merkmalen wesensmaf3ig unterscheiden. Ihre Diffe-
renz ist in voller Realitit ideell« (S. 301), denn es gibt auch Tiere »ohne ausgebildete
Zentren, wie es Pflanzen ohne das Vermogen der Assimilation anorganischer Stof-
fe gibt« (ebd.). Die Organisationsideen der »offenen bzw. der geschlossenen Form
bedeuten Spielformen, welche nie voll durch einen bestimmten Merkmalskomplex
ausfiillbar sind« (ebd.).

Die geschlossene Form der Organisation der Tiere ist vom sogenannten Dop-
pelaspekt geprigt, ihre Wirklichkeit ist sowohl Kérper als auch Leib (S. 303). Wie
die Menschen haben Tiere Korper und Leib, doch sie sind zentrisch organisiert,
wihrend die Organisationsform des Menschen exzentrisch ist, was nicht mehr und
nicht weniger heisst, als dass er fihig ist, sich reflexiv zu seinem Leben zu verhal-
ten. Der Doppelaspekt des Korper-Habens und des Korper-Seins hat eine biologische

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

97


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Die Arbeit am Ausdruck

Grundlage, und Selbstbewusstsein ist (nur) ein Moment des reflexiven Verhiltnisses.
»Das Tier lebt aus seiner Mitte heraus, in seine Mitte hinein, aber es lebt nicht als
Mitte.« (Plessner 2016, S. 360, Hervorh. A.P.). Das Tier steht nicht »in Beziehung
zur positionalen Mitte«, »sein selber Sein« ist dem tierischen Individuum verbor-
gen, zwar lebt es auch als »riickbeziigliches Systemc, aber »es erlebt nicht - sich«
(ebd., Hervorh. A.P.). Das Tier erlebt (vollstindig), d.h., es lebt ganz als Leib, aber
erlebt nicht sein Erleben. Dafiir ist es nétig, neben sich zu stehen — eben exzen-
trisch poitioniert zu sein — und sich so zu sich selbst zu verhalten. Dies ist sowohl
die bildungstheoretisch bedeutsame Fahigkeit als auch die Grundlage einer aus-
drucksanthropologischen Deutung menschlicher Entwicklung und Existenz.

Die Anthropologie Plessners fragt nach der Positionierung der Lebewesen in
ihrer Umwelt, darauf verweist der Begriff der Positionalitit; sie wird bestimmt
durch Zentrizitit und Grenze bzw. das Medium und die Art der Selbst-Umwelt-
Vermittlung als exzentrisches Lebewesen.

3.1.1  Philosophiegeschichtliche Bemerkungen

Joachim Fischer bezeichnet die Kategorie der »exzentrischen Positionalitit« als
Antwort auf philosophiegeschichtliche Problemlagen zwischen 1900 und 1925. Die
Kategorie

»bildetsich aus dem Bewusstsein, sowohl vor dem>Bruch«—auf der Seite des Idea-
lismus — als auch diesseits des Bruches zu stehen, auf der Seite der Lebensphi-
losophie, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts kontinentaleuropéisch mafgeblich
werdenden Denkstromung, die ein Resultat des Bruches darstellt.« (Fischer 2000,
S. 266)

Mit »Bruch« ist die Skepsis gegeniiber und Abwendung von Einsichten und Pos-
tulaten der Bewusstseinsphilosophie gemeint. Um 1800 wurde in der Philosophie
des deutschen Idealismus das von Descartes »entdeckte« Bewusstsein als Fihigkeit
des Menschen zur Selbstbestimmung gedeutet. Fischer zitiert eine zentrale Stelle
bei Descartes:

»lch denke, also binich. [...] Daraus erkannte ich, dass ich eine Substanz bin, deren
ganzes Wesen oder deren Natur nur darin besteht, zu denken und die zum Sein
keines Ortes bedarf, noch von irgendeinem materiellen Dinge abhangt...« (Des-
cartes, zit. n. Fischer 2000, S. 267)

Und Fischer kommentiert den damit verbundenen Optimismus:

»Die Erhabenheit eines dualistischen Lebensgefiihls, das Selbstbild des au-
tonomen homo sapiens, das die korperliche Autonomie seines denkenden
Ichs einerseits, die wissenschaftlich feststellbare Welt der Kérper andererseits

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

entdeckt, vervollstindigt sich in den Systemen idealistischer Selbstreflexion.«
(Fischer 2000, S. 267)

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts lasse sich die Philosophiegeschichte jedoch als im-
mer neu einsetzende Kritik an dieser Ausformulierung von Selbstbestimmung und
Selbstmichtigkeit des denkenden Ichs nachzeichnen. Gerade die durch die carte-
sianische Dualitit von Koérper und Geist freigesetzte Erfahrung des Kérperlichen
ermoglichte die wissenschaftliche Erforschung der Welt und zugleich die zuneh-
mende »Entdeckung« von Wirklichkeitsmomenten, die der idealistischen Perspek-
tive entzogen waren oder ihr gar widersprachen (Fischer 2000, S. 268). Fischer
spricht passend von einer »Krisengeschichte der Vernunft«, in der »ihre system-
artig vermittelnde Kraft zersetzt« werde, wobei »in der Zersetzung [...] im philoso-
phischen Raum zugleich neuartige Wirklichkeitserfahrungen akut« wiirden (ebd.).

Der »Abbau« der Vernunftphilosophie wurde fiir die Philosophie selbst zum
Problem, insofern sie als wissenschaftlich bzw. erkenntnistheoretisch vermitteln-
de Instanz zunehmend insgesamt infrage gestellt wurde: »Damit ging auch ihre
Zustandigkeit fur die Ausdifferenzierung der die materialen Momente entdecken-
den verschiedenen Einzelwissenschaften verloren.« (Fischer 2000, S. 269) Die Be-
wegungen des Neuidealismus und Neukantianismus sowie spiter des logischen
Empirismus kénnen als Reaktion auf diese Bedrohung bzw. diesen Bedeutungs-
verlust verstanden werden. Die Philosophie

»restabilisierte die Vernunft [...], indem sie sich strikt an die (Natur-) Wissenschaft
band und philosophische Reflexion systematisch auf den logischen Aufbau der
Wissenschaft beschrinkte — bei Abschottung gegen deren materiale Resultate.
Oder sie setzte darauf, dass der Abbau der Vernunftmomente auf prarationale
Grofien zu einer Gegenkategorie tendierte, zur Koinzidenz in der Kategorie sLe-
ben«« (Fischer 2000, S. 269)

Statt auf Vernunft und das Prinzip des autonomen »Ich« setzte die Lebensphilosophie
auf das Medium »Leben« (vgl. Fischer 2000, S. 269). Den Spiess des 19. Jahrhun-
derts, mit seiner Leidenschaft fiir das Abbauen, umzudrehen und den »Geist« wie-
der in das »Leben« einzubauen, darin zeigen sich nach Fischer das relevante Motiv
und der philosophiegeschichtliche Ort der Kategorie der »exzentrischen Positio-
nalitit« (S. 170): »Es ging um die Wiederherstellung der richtigen Intuitionen der
Vernunftphilosophie im Medium der richtigen Entdeckungen der Vernunftkritik,
was eine Verinderung der Vernunfttheorie, eine Transformation der Philosophie
bedeutet.« (Ebd.)

In seinem 1928 erschienenen Epochenwerk Die Stufen des Organischen und der
Mensch erarbeitet Helmuth Plessner (2026) die Kategorie der »exzentrischen Posi-
tionalitit« als Kennzeichnung der menschlichen Situation auf systematische Wei-
se. Das Problem der »doppelten Selbstbeschreibung« des Menschen, welches sich

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

99


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Die Arbeit am Ausdruck

aus dem cartesianischen Dualismus ergibt, beschreibt Plessner spiter — in der 1941
erschienenen Schrift Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen
Verhaltens' — wie folgt:

»Ich gehe mit meinem Bewusstsein spazieren, der Leib ist sein Triager, von dessen
jeweiligem Standort der Ausschnitt und die Perspektive des Bewusstseins abhian-
gen; und ich gehe in meinem Bewusstsein spazieren, und der eigene Leib mit sei-
nen Standortverdnderungen erscheint als Inhalt seiner Sphare.« (Plessner 2003,
S. 240)

Es handelt sich hierbei um mehr als eine bloss zweifache Deutung desselben, viel-
mehr zeigen sich zwei Ordnungen, die eine ineinander verschrinkte Einheit bil-
den. »Zwischen beiden Ordnungen eine Entscheidung treffen zu wollen, hief3e die
Notwendigkeit ihrer gegenseitigen Verschrinkung missverstehen.« (Ebd.) Denn:
»Beide Ordnungen zeichnen sich in der Doppelrolle des Menschen als Kérper und
im Korper ab.« (Ebd.) In dieser Charakterisierung liegt auch die argumentative
Bedeutung des Konzepts der philosophischen Anthropologie Plessners sowohl fiir
»idealistische« als auch »realistische« Zuginge. Die damit verbundene »Doppel-
deutigkeit« des Doppelaspekts (Kérper — Leib) kann weder zu einem Ende kom-
men, noch ist sie iiberhaupt zu verhindern. Wird die Verbindung zwischen den
beiden Selbstbeschreibungen nicht in die Beschreibung des Menschen aufgenom-
men, wird eine sensible Leerstelle sichtbar, die letztlich die Einheit und Wiirde
des Menschen zu verletzen riskiert. Plessner versucht aus dieser Lage heraus ein
Verstindnis zu gewinnen, das den Menschen aus seiner Erfahrungsstellung denkt,
aber die Doppelung der Beschreibung mitenthalt.

Mit der Analyse der Struktur von Lebensformen soll iiber die »Stufen des Orga-
nischen« hinweg eine Beschreibung der Lebensformen gewonnen werden, die der
Dichotomie von essenziell-metaphysischer und wissenschaftlicher Deutung vor-
gelagert ist bzw. diese zu umspannen vermag. Die methodologische Trennung in
naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche Erfahrungsaspekte ist nicht
empirisch gedacht, rekurriert nicht auf tatsichlich getrennte Phinomene, sondern
ist analytisch zu verstehen. Die Kategorie »Leben« bietet sich nach Plessner als
geeigneter Ausgangspunkt fiir die Aufgabe der strikten (cartesianischen/neuzeitli-
chen) Korper-Geist-Trennung an: Weder kommt dem lebendigen Kérper zwangs-
laufig Geist oder Verstand zu, noch sind dieselben vom Kérper ausgeschlossen. Um
es mit Fischer zu sagen:

»Wenn durch eine spezielle Operation an der Kategorie Leben eine erste tief gele-
gene Kontaktstelle zwischen getrennten Gréfien, zwischen Innen und Aufien, ge-
zeigt werden konnte, dann bot das Phdnomen Lebens, dessen Prérationalitit als

1 Die Schrift findet sich als Kapitel in Plessner 2003, S. 201-388.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Abbaubasis aller Vernunft zu fungieren schien, als Umkehrpunkt die Bedingung
der Moglichkeit, von prarationalen Momenten aus eine Fundierung aufzubauen:
Stufen des Organischen und der Mensch.« (Fischer 2000, S. 270)

Diese Perspektive mutet »genetisch« an und sie ist es in einem bestimmten Sinne
auch, insofern die leitende Frage lautet, welche Position der Mensch in der Ent-
wicklung des Lebendigen einnimmt. Plessners Darstellung der Entwicklungsstu-
fen des Lebendigen ist allerdings primir als begriffliche und systematische Her-
leitung zu verstehen und beansprucht nicht, deren Genese (z.B. evolutionstheore-
tisch) darzustellen oder gar zu erkliren.

Die Stufen des Organischen und der Mensch gilt als die Grundlegung von Plessners
Anthropologie, wobei der Hauptteil der Ausfithrungen den organischen Lebensfor-
men als einer »philosophischen Biologie« gewidmet ist; erst im siebten und letzten
Kapitel - »Die Sphire des Menschen« — werden das Konzept der exzentrischen Po-
sitionalitit und die dazugehérigen »anthropologischen Gesetze« entfaltet. Mit La-
chen und Weinen. Uber die Grenzen des menschlichen Verhaltens (Plessner 2003) kommt
Plessner dann dazu, sein Theorieprogramm an typisch menschlichen Phinomenen
selbst einer Art Bewihrungsprobe zu unterziehen. Die folgenden Ausfithrungen
seien nun aber weiter der Darstellung der exzentrischen Positionalitit gewidmet.

3.1.2  Doppelcharakter, Grenze und Positionalitat

Plessner beginnt mit einer phinomenologischen Vergewisserung der Gegenstind-
lichkeit eines der Wahrnehmung gegebenen Objekts: »Jedes in seinem vollen
Dingcharakter wahrgenommene Ding erscheint seiner riumlichen Begrenzung
entsprechend als kernhaft geordnete Einheit von Eigenschaften.« (Plessner 2016,
S.128) Gegenstindlich erscheint der Wahrnehmung etwas als abgegrenztes Ding
kraft eines Doppelaspekts. Wir nehmen »es« — das Ding bzw. den Gegenstand
— durch ein »Aussen« wahr, d.h. etwa durch einen Rand, der im Kontrast zu
angrenzendem Anderen als Wahrnehmungsding raum-zeitlich positioniert ist.
Damit erscheint es als Korper, dessen real erscheinende Eigenschaften aspekthaft
bestimmt sind und die auf eine innere Einheit verweisen, welche jedoch nicht
wahrgenommen werden kann (vgl. S. 151). Die Phinomenalitit des Doppelaspekts
ist eine Bedingung der Wahrnehmung des erscheinenden Dings, aber nicht Eigen-
schaft desselben. Fiir die Unterscheidung lebendiger von unbelebten Kérpern wird
die begriffliche Bestimmung der Doppelaspektivitit, die zunichst nur Bedingung
der Gegenstandswahrnehmung war, im Fall des lebendigen »Dinges« zu seiner
Eigenschaft (Kérper und Leib/Natur und Geist).

Mit dem Begriff der Grenze als Realisierungsform der Doppelaspektivitit kon-
stituiert sich nach Plessner die Eigenkomplexitit von Organismen. Organismen
existieren im Grenzverkehr mit der sie umgebenden Umwelt. Die Grenzrealisierung

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Die Arbeit am Ausdruck

kraft der Doppelaspektivitit, die dem lebendigen Kérper innewohnt, unterliuft die
cartesianische Trennung von Innen und Aussen, aber sie unterliuft auch die le-
bensphilosophische Verabsolutierung eines lebendigen Stromens. Denn, so Fischer
zu dieser Einsicht, »Leben selbst ist der Sache nach nur méglich durch Unterbre-
chung - in Form von Grenzrealisierung« (Fischer 2000, S. 273). Mit diesem begriff-
lichen Vokabular kénnen die »Stufen« der Lebensorganisation als unterschiedliche
Organisationsniveaus, d.h. unterschiedliche Grenzregulierungen beschrieben wer-
den.

Zur Beschreibung der »grenzrealisierenden« Organismen (Pflanzen, Tiere,
Menschen) gehort der Begriff der Positionalitit. »Mit Positionalitit fithrt Plessner
vor dem setzenden >Ich« des Idealismus ein eigendynamisches >Es< ein, das sich
grenzrealisierend in Bezug auf Anderes hilt, ohne ontotheologisch auf einen
setzenden >Er«< als vorgingigen Schopfer zu rekurrieren«, meint Fischer etwas
umstindlich (Fischer 2000, S.274). Mit dem Ausdruck Gesetztheit bzw. »Posi-
tionalitit« — also in eine Umwelt gestellt zu sein — erhilt diese Bestimmung
zusitzlich ein passivisches Moment. »Positionalitit« erméglicht aber auch eine
Differenzierung und zugleich Verschrinkung der Reflexionsebenen, da sie als
durchlaufende Denkkategorie angelegt ist. Zur Kennzeichnung lebendiger Dinge
ist im Begriff zum einen die »Position« angesprochen, die materiell-physische
Schicht bewegter Korper in ihrer riumlichen und zeitlichen Bestimmtheit. Dies
ist die Ebene der empirischen Bestimmbarkeit durch Messung, die Ebene des
naturwissenschaftlichen Blicks. Zugleich enthilt der Begriff mit dem Attribut
»positional« ein Moment, das iiber die mehr oder weniger klar fassbare »Posi-
tion« hinausweist, ohne ihr entgegengesetzt zu sein. Fir etwas, das in Raum
und Zeit ist, gilt zugleich, dass es — im Falle eines grenzrealisierenden Organis-
mus - auf bestimmte Weise Eigenraumlichkeit und Eigenzeitlichkeit und damit
Prozesscharakter zu behaupten vermag.

Somit kann »Positionalitit« als eine Kategorie mit »Steigerungspotenzial, eine
zu explizierende Weise der Grenzrealisierung verstanden werden. »Positionalitidt«
ersetzt damit die bloss biologisch-funktionale Kategorie der »Zweckmissigkeit«
als Grundkategorie des Organischen. Durch die Beobachtung der jeweiligen Voll-
zugsformen des Organismus in und mit seiner korrelativen Umwelt lassen sich die
Entfaltungsbedingungen (Vitalkategorien) als Art und Weise ihrer »Positionalitit«
beschreiben. Fischer spricht von der Maglichkeits-Logik lebendiger Formen im Ge-
gensatz zu einer Teleologik des Organischen (vgl. S. 278). Positionalitit ist also —
wie eine stets gemachte Voraussetzung — einer jeweiligen Zweckmissigkeit vorge-
lagert.

Die Organisationsformen der Positionalitit beschreiben, wie Organismen
ihren Umweltbezug, also ihre Grenze, gemiss der Doppelaspektivitit realisieren.
Wihrend unlebendige Dinge klar von dem sie umgebenden Anderen abgegrenzt
sind und an ihrem Rand »aufhéreng, vollziehen lebendige Organismen Grenziiber-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

ginge (vgl. Plessner 2016, S. 188). Positionalitit verweist allgemein auf eine Vollzug-
weise dieses Ubergangs. Dieser kann als unterschiedliche Weise der Verhiltnisse
zweier »Ordnungen« beschrieben werden: als Art des Verhiltnisses von Korper-
Haben und Korper-Sein, wobei der Vollzug dieses Verhiltnisses sich wiederum in
der Art und Weise seiner Grenzrealisierung (Zentrum-Aussenwelt-Verhiltnis) als
charakteristische Lebensform beschreiben lisst. Der Doppelcharakter der zwei
Ordnungen lisst sich an der Unterscheidung von Korper — Leib (bzw. »Korper-
Haben« und »Korper-Sein«) und deren Zusammenhang erliutern. Koérper kann
Leib werden, »jene konkrete Mitte, durch die das Lebenssubjekt mit dem Umfeld
zusammenhingt« (S. 296).

Der Bezug zu seiner Umwelt ist dem Lebewesen durch seinen Korper vermit-
telt. Das Korper-Haben bedeutet, iiber ein Instrument zu verfiigen, das Korper-
Sein betrifft den Aspekt des Kérpers als Leib, als Medium nicht einer Wahl, son-
dern Bestimmung. Kérper-Haben ist immer auch an Korper-Sein gebunden. Daher
enthilt die »Handhabung« des Koérpers immer auch ein Moment, welches die kon-
trollierte Bezugnahme auf die Umwelt iiberschreitet bzw. unterliuft. Es handelt
sich nicht um den Gegensatz zwischen direkter und nicht-direkter Vermittlung,
sondern um zwei unterschiedliche Formen von Vermittlung, die unter sich selbst
unterschiedlichvermittelt sind und die beide, auch auf der Stufe der menschlichen
Sphire, fiir den Lebensvollzug konstitutiv bleiben (vgl. Plessner 2016, S. 2481t.).

Plessner deutet nun exemplarisch die Pflanze als offene und das Tier als ge-
schlossene Form der Positionalitit. Die Begrifflichkeiten »offen« und »geschlos-
sen« sind etwas irrefithrend, da sie die jeweils dingimmanente Doppelstruktur der
(Un-)Mittelbarkeitsvermittlung nicht ausdriicken. Zur Erliuterung sind sie den-
noch hilfreich. »Offen« bedeutet demnach, dass die Reiz- und Reaktionszone bei
der Pflanze gegeniiber der Umwelt unmittelbar geéfinet ist. Im Fall der Pflanze
bedeutet das eine relative Unmittelbarkeit und Unselbstindigkeit des Organismus
der Umwelt gegeniiber. Die Spezifizierung der tierischen Lebensform (insbeson-
dere der Wirbeltiere) als »geschlossen« expliziert Plessner als »zentrische Positio-
nalitit«. Beim Tier ist die Reiz- und Reaktionszone nochmals an den gesamten
Korper gebunden und bildet so ein riickbeziigliches (geschlossenes) System. Im
Unterschied zu Pflanzen oder anderen dezentralen Organismen hat das Tier einen
zentral vermittelten Korper und damit einen vergrosserten Bewegungs- und Spiel-
raum in der Umweltbezugnahme. Charakterisiert ist dieselbe durch seine Fronta-
litdt gegeniiber einer z.B. dinglich gegliederten Umwelt, auf die es in Spontanitit
und Aktionsbereitschaft gerichtet ist (vgl. Plessner 2016, S. 303ff.).

Allerdings zeigt sich die Bezugnahme auf der Ebene der zentrischen Positiona-
lit4e als instinktive Zuordnung der zentral vermittelten Reize, d.h. als direkte Re-
aktion des Lebenssubjekts auf seine Umwelt. Das Tier vollzieht den Umschlag vom
Korper-Haben zum Kérper-Sein (und vom eher sensorischen »Sein« zum eher mo-
torischen »Haben«) in bestindiger Weise als relativ eingespielte Aktion und Reakti-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

103


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Die Arbeit am Ausdruck

on in seinem Positionsfeld: »Dem Tier«, so Plessner, »ist sein Hier-Jetzt-Charakter
nicht gegeben, nicht gegenwirtig, es geht noch in ihm auf und trigt darin die ihm
selbst verborgene Schranke gegen seine eigene individuelle Existenz.« (Plessner
2016, S. 306)

3.1.3 Die »Gesetze« der exzentrischen Positionalitat

Diese Ausfithrungen zur Positionalitit organischer Lebensformen erméglichen ein
Verstindnis der typisch menschlichen Positionalitit, die Plessner als exzentrische
kennzeichnet. Mit dem Prifix »ex« vollzieht Plessner die entscheidende kategoriale
Wendung, die seine philosophische Anthropologie insgesamt auszeichnet. Exzen-
trizitit bedeutet nicht, dass die zentrische Positionalitit itberwunden wird. Wih-
rend die Reflexivitit des Gesamtsystems, die zentrische Positionalitit als Vollzugs-
mitte erhalten bleibt, macht sie dennoch nicht einfach das Leben aus (wie fiir das
Tier), sondern ist dem Menschen bewusst zuginglich:

»Sein Leben aus der Mitte kommt in Beziehung zu ihm, der riickbezligliche Cha-
rakter des zentral reprasentierten Korpers ist ihm selbst gegeben. Obwohl| auch
aufdieser Stufe das Lebewesen im Hier-Jetzt aufgeht, aus der Mitte lebt, so istihm
doch die Zentralitat seiner Existenz bewusst geworden.« (Plessner 2016, S. 363)

Der Mensch lebt nicht nur in dem Doppelaspekt (von Kérper und Leib), vielmehr
erlebt er denselben. Zwar muss auch er aus der Mitte heraus leben, wie das Tier. Da
er aber ein Bewusstsein fiir die Verhiltnishaftigkeit seines Standortes hat, bedeutet
dies fiir den Menschen einen Bruch der Unmittelbarkeit im Lebensvollzug. Plessner
beschreibt das so:

»lhm ist der Umschlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum Sein aus-
serhalb des Leibes ein unaufhebbarer Doppelaspekt der Existenz, ein wirklicher
Bruch der Natur. Er lebt diesseits und jenseits des Bruches, als Seele und als Kérper
und als die psychophysisch neutrale Einheit dieser Spharen. Diese Einheit iiber-
deckt jedoch nicht den Doppelaspekt, sie lasst ihn nicht aus sich hervorgehen,
sie ist nicht das den Gegensatz verséhnende Dritte, das in die entgegengesetz-
ten Spharen Uberleitet, sie bildet keine selbstindige Sphare. Sie ist der Bruch,
der Hiatus, das leere Hindurch der Vermittlung, die fiir den Lebendigen selber
dem absoluten Doppelcharakter und Doppelaspekt von Kérperleib und Seele
gleichkommt, in der er ihn erlebt.« (Plessner 2016, S. 365)

Damit dndert sich gewissermassen alles. Die Exzentrizitit der Position ermdglicht
einen Blick auf die Daseinsbedingungen. Mit der Positionalitit der Exzentrizitit er-
weist sich die strukturelle Autonomie des Geistes, die Souverdnitit des Korper-
Habens, immer auch als Kérper-Sein, als leibgebundene Erfahrungseinheit. Und
diese Gleichzeitigkeit der Ordnungen ist dem Menschen zuginglich: »Er lebt und

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

erlebt nicht nur, sondern er erlebt sein Erleben.« (Plessner 2016, S. 364) Gleich-
zeitig geht mit dem Selbsterleben auch die Erfahrung einher, dass ihm diese Er-
fahrungseinheit, in der er zwar immanent und unvertretbar ist, immer auch ent-
zogen bleibt. Die Situation ist vergleichbar mit der intellektuellen Fihigkeit, wie
durch ein Objektiv auf sich und die Welt blicken zu kénnen, im gleichzeitigen Wis-
sen, in diesem Blickfeld zu stehen, das man zu iiberblicken vermeint. Der Mensch
hat sozusagen den eigenen Blick im Riicken und ist zugleich selbst derjenige, der
diesem Blick die Aussicht verstellt. Unruhig ist der Mensch an beiden Orten und
daher auch an keinem Ort — Plessner nennt den Menschen darum auch homo ab-
sconditus und bezeichnet damit den strukturellen Selbstentzug der Exzentrizitit.”
Der Mensch ist »in seine Grenze gesetzt und deshalb tiber sie hinaus, die ihn, das
lebendige Ding begrenzt« (ebd.). So heisst es in Lachen und Weinen:

»Kann der Mensch auch keine Entscheidung zwischen den beiden Ordnungen, der
mittelpunktsbezogenen und der nicht mittelpunktsbezogenen, treffen, so muss
er trotzdem ein Verhdltnis zu ihnen finden. Denn er geht in keiner von beiden
Ordnungen auf. Er ist weder allein Leib noch hat er allein Leib (Kérper). Jede Be-
anspruchung der physischen Existenz verlangt einen Ausgleich zwischen Sein und
Haben, Draufien und Drinnen.« (Plessner 2003, S. 241)

Mit dieser Besonderheit miisse jeder Mensch fiir sich »fertig werden — und wird
in gewisser Weise nie damit fertig« (Plessner 2003, S. 242). Die Besonderheit der
menschlichen Situation als exzentrische Positionalitit wird im Vergleich mit der
zentrischen der Tiere besonders deutlich:

»Darin ist der Mensch dem Tier unterlegen, weil das Tier sich selbst in der Abge-
schlossenheit gegen die physische Existenz, als Inneres und Ich nicht erlebt und
infolgedessen keinen Bruch zwischen sich und sich, sich und ihr zu iiberwinden
hat. Sein Korpersein trennt sich ihm nicht von seinem Haben des Korpers. Es lebt
zwar in dieser Trennung — keine Bewegung, kein Sprung (dem die Schdtzung der
Distanz vorangeht) ware moglich ohne sie. Auch das Tier muss seinen Leib ein-
setzen, situationsgemaf einsetzen, sonst erreicht es sein Ziel nicht. Aber der Um-
schlag vom Sein ins Haben, vom Haben ins Sein, den das Tier bestidndig vollzieht,
stellt sich ihm nicht noch einmal dar und bietet ihm infolgedessen auch kein >Pro-
blem«.« (Plessner 2003, S. 242)

Dem Menschen hingegen ist seine korperliche Situation zugleich als gegenstind-
liche und zustindliche bewusst, womit sich eine bestindige Hemmung und ein
bestindiger Anreiz verbinden, sie zu iiberwinden (vgl. Plessner 2003, S. 242). Die
Beschreibung der Situation exzentrischer Wesen, denen die Doppeldeutigkeit ihrer
Existenz aufgeht und aufgegeben ist, macht deutlich, was Leben als Grenzvollzug

2 Siehe Kapitel 3.4 zur Unergriindlichkeit des Menschen.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

105


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Die Arbeit am Ausdruck

bedeutet: Existenz- und Daseinsform als Mensch- und Person-Sein ist notwendige
Aufgabe und Moglichkeit.

Die dynamische Gestaltung der Grenzvollziige, der Lebensvollziige ange-
sichts der gebrochenen Situation machen Beschreibungen notwendig, welche den
menschlichen Umgang mit der Welt in seiner komplexen Struktur erfassen. Das
Verhiltnis von Lebensform und Lebenssphire verlangt eigene, der exzentrischen
Position entsprechende Beschreibungen der menschlichen Entfaltungsbedingun-
gen (Vitalkategorien) im jeweiligen Positionsfeld. Plessner formuliert dazu drei
»anthropologische Gesetze«: »natiirliche Kiinstlichkeit«, »vermittelte Unmittelbar-
keit« und »utopischer Standort«.?

3.1.3.1 Das Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit

Das Wissen des Menschen um die Situation seines Daseins, das seine Freiheit und
Voraussicht ermoglicht, hat seinen Preis darin, dass ihm die Sicherheit im Lebens-
vollzug entzogen ist. Plessner spricht von einem Schmerz, der das Wissen um die
eigene Existenz stets begleitet. Die Natiirlichkeit anderer Lebewesen, deren Exis-
tenz gesichert ist, ohne dass sie sich darum sorgen miissen, ist fiir ihn unerreich-
bar. Die exzentrische Positionsform erklirt diese Lage, aber sie enthilt keine An-
leitung, wie mit ihr und in ihr zu leben sei. Dem Menschen ist der instinkthaft-
natiirliche Vollzug unméglich, da er sich selbst als in Distanz zur natiirlichen Um-
welt erlebt.

Die zahlreichen (schépfungsgeschichtlichen) Anfangserzihlungen sind in ih-
rer mythischen Form Ausdruck dieser Erkenntnis. Als ein Beispiel unter vielen sei
auf den christlichen Schépfungsmythos verwiesen. Die Vertreibung aus dem Pa-
radies kann als eine metaphorische Beschreibung der exzentrischen Positionali-
tit verstanden werden. Der Mensch hat (dummerweise?) vom Baum der Erkennt-
nis gegessen, damit ist ihm »mit dem Wissen die Direktheit verlorengegangen,
er sieht seine Nacktheit, schimt sich seiner Blofie und muss daher auf Umwegen
iber kiinstliche Dinge leben« (Plessner 2016, S. 384). Diese Erzdhlungen kénnen
als exemplarischer Ausdruck der natiirlichen Kinstlichkeit und der exzentrischen
Positionsform gedeutet werden. »Wer in ihr ist, steht in dem Aspekt einer absolu-
ten Antinomie: Sich zu dem erst machen zu miissen, was er schon ist, das Leben

3 An dieser Stelle seien allein zwei der drei »anthropologischen Grundgesetze« (Plessner 2016,
S.383—425) ausfiihrlich diskutiert, das »Gesetz der natiirlichen Kinstlichkeit« (S.383-396)
und das »Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit« (S.396—419), wiahrend das »Gesetz des
utopischen Standorts« (S. 419—425), welches Plessners Werk abrundet und abschliessen soll,
insbesondere aus bildungstheoretischer Perspektive weniger interessiert. Stattdessen wird
das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit ausfithrlich im Zusammenhang mit
den ersten zwei Gesetzen und der Exzentrizitat diskutiert. Der Grundgedanke des utopischen
Standorts ist dabei impliziert.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

zu fithren, welches er lebt.« (Ebd.) Weil der Mensch durch seinen Existenztyp ge-
zwungen ist, das Leben zu fithren, welches er lebt, »eben weil er nur ist, wenn
er vollzieht — braucht er ein Komplement nichtnatiirlicher, nichtgewachsener Art
[...]J«. »Darum ist er von Natur, aus Griinden seiner Existenzform kiinstlich«, bringt
Plessner das Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit auf den Punkt (S. 384f.). Auf-
grund der Gleichgewichtslosigkeit seiner Natur bedarf der Mensch etwas, das ihm
Gleichgewicht verschaftt, damit er leben kann. Jedoch findet er die Dinge nicht vor,
die fur ein solches Gleichgewicht sorgen konnten. Daher muss er so leben, dass er
Dinge schafft und sich an Dinge hilt, die von eigenem Gewicht sind, um leben zu
konnen.

Die Bediirftigkeit des Menschen und die exzentrische Lebensform gehéren zu-
sammen. In ihnen »liegt das Movens fir alle spezifisch menschliche, d.h. auf Irrea-
les gerichtete und mit kiinstlichen Mitteln arbeitende Titigkeit, der letzte Grund
fir das Werkzeug und dasjenige, dem es dient: die Kultur« (ebd.). Plessner spricht
in diesem Zusammenhang auch von der zweiten Natur des Menschen. Da er durch
die Exzentrizitit seiner Positionsform im Sein nicht aufgeht, »ist der Mensch ein
Lebewesen, das Anforderungen an sich stellt. Er kann, so Plessner, »ohne Sitte
und Bindung an irreale Normen, die ihr eigenes Gewicht haben, um Anerkennung
zu verlangen (deren sie fiir sich selber nicht bediirfen), nicht existieren.« (S. 392)

Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass die Tatsache der »Kultur« nach Pless-
ner in der exzentrischen Positionsform griindet, die nach dem Prinzip der natiir-
lichen Kiinstlichkeit strukturiert sei. Das bedeutet, dass die Frage nach der Be-
stimmung des Menschen offenbleibt. Demzufolge disqualifizieren sich spiritua-
listische und naturalistische Erklirungen fiir den Ursprung von Kultur gleicher-
massen: »Spiritualistische Theorien ignorieren die spezifisch menschliche Natur-
grundlage.« (Plessner 2016, S. 386) Wihrend der Spiritualismus »an der Urfaktizitit
eines Geistes, einer Geistigkeit, Bewusstheit, Intelligenz fest[hilt] und jede Frage
nach einer Reduktion dieser Urtatsache auf Prinzipien ihrer Konstitution, also ih-
res Ursprungs im nichtzeitlichen Sinne, fiir Unsinn [erklirt]«, rolle der Naturalis-
mus das Problem zwar immer wieder auf, aber seine Erklirungen hitten durch-
gehend die Form, »welche seit Reuter als die Definition der Armut durch pauvreté
bezeichnet wird« (S. 392). Dabei werde von naturalistischen oder pragmatischen
Primissen ausgegangen, entlang derer Kultur bestimmt werde. Aber die Lebens-
iusserungen des Menschen liessen sich nicht auf Triebe, soziale oder biologische
Zweckmaissigkeit und auch nicht auf krankhafte Hypertrophie zuriickfithren. Die
pragmatisch-biologischen Ursprungstheorien wiirden es daher nicht vermdogen,
»die nicht-zweckhafte Sphire der Kultivierung, Sitte und Kultur im engeren Sinn
[...], die innere Gewichtigkeit der Werke, d.h. ihren Geltungsanspruch, ihren Sach-
charakter zu begreifen« (S. 396). »Die konstitutive Gleichgewichtslosigkeit seiner
besonderen Positionalititsart — und nicht erst die Stdrung eines urspriinglich nor-
mal, harmonisch gewesenen und wieder harmonisch werden kénnenden Lebens-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

107


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Die Arbeit am Ausdruck

systems ist der >Anlass« zur Kultur« (S. 391). Das schliesse nicht aus, dass bestimm-
te Kulturleistungen hinsichtlich ihrer Funktionen und Zwecke adiquat diskutiert
werden konnten. Aber es gehe darum, zu verstehen, was es erfordert, »damit ein
Lebewesen Sitte und zweckfreie Werke intendiert« (S. 396).

Plessner will Kulturleistungen als eigenstindigen Ausdruck des menschlichen
Selbst- und Weltverhiltnisses verstindlich machen. Mit der Formel natiirliche
Kiinstlichkeit wird so gesehen die dsthetische Dimension des menschlichen Selbst-
und Weltbezugs anthropologisch strukturiert und begriindet. Bei Plessner ist das
theorieimmanent quasi selbstverstindlich und bedarf darum keiner separaten
isthetischen Theorie. Wie jedoch in Kapitel 3.4 und mit Misch argumentiert und
gezeigt wird, handelt es sich vielmehr insgesamt um eine Anthropologie, die
implizit von einem Wissen um die fundamentale Bedeutung einer Asthetik der
Existenz getragen ist. Die artikulationstheoretische Rekonstruktion der Zeigegeste
und des Evozierens wird zeigen, inwiefern eine dsthetische Dimension als genuin
verstanden werden kann.

3.1.3.2 Das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit
Das zweite anthropologische Gesetz handelt von der Struktur des menschlichen
Selbst- und Weltverhiltnisses. Die Begrifflichkeiten der Immanenz und Expressi-
vitit erliutern dabei die Bedingungen menschlichen Wissens und Handelns.
Plessners Frage richtet sich ganz allgemein auf die Art und Weise des Verhilt-
nisses von Korpern zu ihrer Umwelt, d.h. auch zu anderen Kérpern. Mit dem Posi-
tionalititscharakter lisst sich die jeweilige Beziehung (auch Grenzvollzug genannt,
vgl. oben) genauer beschreiben und unterscheiden. »Bei der Pflanze tritt eine po-
sitional begriindete Beziehung zwischen Lebenssubjekt und Medium nicht auf.«
(Plessner 2016, S. 400) Es zeige sich dort eine direkte Bezugnahme am Organis-
mus, aber aufgrund der offenen Organisationsform der Pflanze ist diese Bezug-
nahme nicht als Beziehung zu verstehen. (vgl. ebd.) Bei der geschlossenen Organi-
sationsform ist die Bezugnahme hingegen nochmals an den Organismus zuriickge-
bunden: Tiere sind aufgrund ihrer geschlossenen Organisationsform grundsitzlich
durch eine indirekte Beziehung zu ihrem Umfeld strukturiert. Der Unterschied ist
— fur das Tier — durch seine Positionalitit bzw. zentrische Positionalitit bedingt.
Im Fall der offenen Organisationsform findet eine direkte Zuordnung von Reiz
und Reaktion statt. Die Beziehung zwischen Organismus und Umfeld ist daher
unmittelbar (vgl. S. 401). Im Fall der zentrischen Positionalitit erfolge die Zuord-
nung von Reiz und Reaktion hingegen durch das Lebenssubjekt. Die Beziehung
zwischen Subjekt und Umfeld ist daher mittelbar. Was bedeutet es von diesem Le-
bewesen aus gesehen, »dass zwischen ihm und dem Umfeld eine durch es selber
vermittelte Beziehung existiert« (ebd.)? Da es im Zentrum der Vermittlung steht
und diese bildet, bemerkt es den Vermittlungsaspekt nicht: »Diese Beziehung kann

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

dem Lebewesen gar nicht anders als direkt, als unmittelbar erscheinen.« (Ebd.) Da
es im Punkt der Vermittlung steht, bleibt es sich selbst verborgen; es geht in die-
sem Geschehen ganz auf. Von der Vermittlung weiss es nicht. »Um von ihr etwas
zu merken, miisste es daneben stehen, ohne doch seine vermittelnde Zentralitit
zu verlieren.« (Ebd.)

Genau dies ist mit der exzentrischen Position im Menschen verwirklicht. Wie
das Tier ist der Mensch dem Gesetz der geschlossenen Lebensform und damit der
Positionalitit unterworfen. Auch er bildet den Punkt der Vermittlung und steht
in deren Zentrum. Aber die Setzung seines Standortes ist ihm bewusst: »Er weifd
von der Indirektheit seiner Beziehung, sie ist ihm als mittelbare gegeben.« (Pless-
ner 2016, S. 401) Nun kénnte man daraus den Schluss ziehen, dass der Mensch in
zwei unterschiedlichen Beziehungen zur Umwelt steht, einmal in einer direkten
und einmal in einer indirekten. Dieser Schluss sei aber falsch, denn derjenige, der
im Feld der Vermittlung steht und in dieser Beziehung aufgeht, ist identisch mit
demjenigen, dem diese Unmittelbarkeit des Vollzugs als durch sich vermittelt ge-
genstindlich wird. Der Mensch »bildet die Vermittlung zwischen ihm und dem
Feld, geht aber nur restlos darin auf, sofern er auch noch in ihr steht« (S. 403). Er
steht aber auch dariiber und »bildet infolgedessen die Vermittlung zwischen sich
und dem Feld« (ebd.).

Vermittelte Unmittelbarkeit driickt ebendiese Verschrinkung aus, »einen Wi-
derspruch, der sinnvoll bleibt, auch wenn ihm die analytische Logik nicht folgen
kann« (S. 400). Damit ist auch die subjektiv erfahrene Dominanz der Direktheit
und Unmittelbarkeit gegeniiber der Indirektheit und Vermitteltheit nachvollzieh-
bar. »In der Richtung des erfahrenden, wahrnehmenden, anschauenden, innewer-
denden, verstehenden Wissens selber muss dem Menschen die Wissensbeziehung
unmittelbar, direkt sein.« (S. 404) Es ist das Subjeket selbst, das die Vermittlung
zwischen sich und dem Objekt bildet. Das unmittelbare Wissen vom Objekt re-
sultiert aus der Vermittlung zwischen sich und ihm. Im Vollzug der Vermittlung
vergisst das vermittelnde Subjekt sich, »und die naive Direktheit mit der ganzen
Evidenz, die Sache an sich gepackt zu haben, kommt zustande« (S. 404).

Exzentrizitit kann das Bewusstsein der Unmittelbarkeit und die Erfahrungs-
qualitit des direkten Kontakts nicht verhindern, und zwar aufgrund der Positiona-
litit. Als lebendiger Korper lebt und erlebt der Mensch - insofern stehe er immer
auch im Zentrum der durch ihn verkérperten Vermittlung. Dieser Aspekt garan-
tiere den Unmittelbarkeitszugang und Realititscharakter seines Weltverhiltnisses.
Gleichzeitig sei seine Exzentrizitit, »auch wenn sie sich im Vollzug des Wissens
(der Vermittlung) vergisst, nicht getilgt« (Plessner 2016, S. 405). Aber nur in der
Situation vermittelter Unmittelbarkeit ist es nach Plessner moglich, eine Diffe-
renz zwischen Wirklichkeit und Wirken zu machen. Fiir das Tier verlieren sich der
Wirklichkeitscharakter und die Objektivitit. »Durch seine Zentrizitit ist es ihm
nicht moglich, Erscheinungen als Er-scheinungen zu fassen. Es nimmt Bilder oh-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Die Arbeit am Ausdruck

ne Objektivititscharakter wahr.« (Ebd.) Der »Gewinn« der so vermittelten Unmit-
telbarkeit als Wirklichkeit mit Objektivititscharakter ist ein ambivalenter. »Denn
wie ihm allein die Exzentrizitit einen Kontakt mit Realem iiberhaupt erst moglich
macht, befihigt sie ihn auch zur Reflexion.« (Ebd.) Das bedeutet, »dass der Mensch
an der Unmittelbarkeit seines Wissens, an der Direktheit seines Realkontakts, wie
sie fiir ihn mit absoluter Evidenz besteht, irre wird« (ebd.).

Die Reflexion auf die Bewusstseinsakte, in der diese als wirklichkeitsvermit-
telnde evident werden, ist nur sinnvoll verstindlich, wenn die Bewusstseinsakte
mit etwas unmittelbar ausserhalb des Bewusstseins zu tun haben. Die scheinbare
Evidenz des Wissens erlebt der Mensch als durch seine Wahrnehmung vermittelten
Bewusstseinsinhalt und »deshalb nicht als etwas im Bewusstsein, sondern ausser-
halb des Bewusstseins Seiendes« (S. 404). Und genau diese vermittelte Unmittel-
barkeit erméglicht die Perspektive auf eine gegenstindliche Welt und deren Wirk-
lichkeitscharakter. Diese Bestimmung ist besonders als Abgrenzung zu Positionen
zu verstehen, die entweder den Vermittlungsaspekt oder den Unmittelbarkeits-
aspekt verabsolutieren. Die »monadologische Konsequenz, die alles Bewusstsein
zum Selbstbewusstsein erklire, [ist] ebenso wie die naiv-realistische Konsequenz,
die alles Bewusstsein zur direkten Berithrung mit der Wirklichkeit macht, falsch«
(S. 407). Die Strukturformel der vermittelten Unmittelbarkeit driickt dagegen das
Sowohl-als-auch dieser einseitigen Positionen aus.

Die Distanz, die das personale Subjektzentrum dank der exzentrischen Positi-
on als doppelte Abhebung vom eigenen Leib (als Kérper-Haben und Kérper-Sein)
aufweist, ermoglicht Realitit. Bewusstseinsakt, Gegenstandsbewusstsein und der
damit verbundene Wirklichkeitssinn sind nicht etwas von den erscheinenden Ge-
genstinden vollig Getrenntes. Die vermittelte Unmittelbarkeit zeigt sich fiir das
Bewusstsein vielmehr an der Struktur des Gegenstandes, den es erfasst: »Der Ge-
genstand ist als Erscheinung einer Realitit, als kernhafte Gebundenheit direkt er-
lebbarer Mannigfaltigkeit selbst vermittelte Unmittelbarkeit. Er entspricht fiir sich
der Struktur des Bewusstseins von ihm.« (Plessner 2016, S. 414) Die Erscheinungs-
struktur des Gegenstandes und die Wahrnehmungsstruktur des Bewusstseins ent-
sprechen sich gemiss der Struktur der vermittelten Unmittelbarkeit. Weil der reale
Gegenstand an sich die Mittelbarkeit manifest macht, besteht fiir das Bewusstsein
die einzige Moglichkeit, »fiir sich in einer unmittelbaren Beziehung zum Gegen-
stand zu stehen, mit voller Evidenz die Wirklichkeit direkt an ihm zu haben und
trotzdem sich nicht dabei zu tiuschen, trotzdem nicht blosse Erscheinungen dabei
zu erleben« (ebd.).

Die vermittelte Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst- und Weltbezugs in
seiner scheinbar nicht aufzulésenden Paradoxie zu formulieren, sichert dem Men-
schen eine genuine Beschreibung der Eigenstruktur seiner Existenz. Plessners Vor-
gehen zielt darauf ab, den (anthropologischen) »Begriindungsakt« aufzugeben und
stattdessen ein Strukturprinzip anzusetzen, das zwar als verbindlich genommen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

wird, aber hinsichtlich des Was und des Wie des »Wesens« des Menschen und seiner
Ausdrucksmoglichkeiten offenbleibt.

Wie sich und als was sich der Mensch gemdss dem Prinzip der vermittelten
Unmittelbarkeit zeigt, ist und bleibt aber Grund einer Verbindlichkeit in der Rede
tiber »den« Menschen. Diese Offenheit »sichert« dem Menschen eine Art Freiheit
und Wiirde seines Selbst und Lebens. Seine Ausdrucksformen sagen uns und ihm
selbst viel, sie aber als bare Gestalten zu nehmen und an ihnen zuriickverfolgen
zu wollen, was als das »Wesen« des Menschen entdeckt werden konnte, wire mit
Plessner als naiver Essenzialismus zu betrachten. Denn auch das expressive Ver-
halten des Menschen, die Erfiillung (s)einer Intention im strebenden Verhalten, ist
»objektiv« bloss vermittelte Unmittelbarkeit. Als Subjekt der Realisierung seines
Strebens erfihrt der Mensch diese moglicherweise als adiquate Erfullung — aber
nur, indem er den Unterschied zwischen dem Zielpunkt der Intention und dem
Endpunkt der Realisierung bemerkt:

»Die faktische Inaddquatheit von Intention und wirklicher Erfiilllung, welche auf
der volligen Verschiedenartigkeit von Geist, Seele und korperlicher Natur beruht,
wird also nur deshalb der Intention nicht zum Verhangnis, verurteilt sie nur des-
halb nicht zur ewigen Unerfiillbarkeit und ihren Erfillungsglauben zu einer bloss
subjektiven Illusion, weil die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt als eine Re-
lation indirekter Direktheit diesen Bruch auffingt, legitimiert, fordert.« (Plessner
2016, S. 411)

Das Ergebnis der realisierten Intention steht nicht in einer zufilligen Verbindung
mit dem Subjekt und seiner Intention, denn die Form,

»von der als dem Abstand zwischen Zielpunkt der Intention und Endpunkt der
Realisierung die Rede ist, ldsst sich eben deshalb nicht vorwegnehmen, vom In-
haltwegnehmen und auf den Inhalt stiilpen, sie ergibt sich in der Realisierung. Sie
widerfahrt dem Inhalt, der nur das wahrend der Realisierung durchgehaltene Ziel
des Bestrebens ist. Und weil es auf diese Weise eine Kontinuitdt zwischen Intenti-
on und Erfiillung gibt trotz der vorher nicht bekannten und wesensmassig nie fiir
sich gegebenen Brechung des Intentionsstrahls im Medium der seelischen und
korperlichen Wirklichkeit, hat das Subjekt ein Recht, von einem Gelingen seines
Bestrebens zu sprechen.« (Plessner 2016, S. 415)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Die Arbeit am Ausdruck

Aber das ist auch der Grund, warum die Ausdrucksformen nicht geeignet sind,
um das Wesen des Menschen zu bestimmen.* Allein iiber die Beschreibung der
Vollzugsstruktur kann man sich dieser Frage nihern.

Das Streben nach Erfiillung bezeichnet Plessner als die Expressivitit des Men-
schen, als »Ausdriicklichkeit menschlicher Lebensiusserung iberhaupt« (Plessner
2016, S. 399). Expressivitit ist etwas anderes als Ausdrucksverhalten im Sinne von
responsivem Geschehen, welches fiir alle Formen von Lebendigkeit gilt. Nach dem
Gesetz der natiirlichen Kinstlichkeit muss der Mensch schopferisch titig sein. Das
schopferische Schaffen allein macht aber eine Verschiedenheit im Fortgang nicht
einsichtig, denn im Falle eines direkten Verhiltnisses von Intention und Erfillung
»gliche der Fortgang einer schnurgeraden Kette adiquater Erfilllungen, in der das
je folgende Glied die vorausliegenden Glieder iiberbote« (S. 416). Wire das Verhalt-
nis nur indirekt, so entspriche der Fortgang einem ewigen »an der Stelle tretenc, ei-
nem ewigen »Szeneriewechsel ein und derselben Illusion, und die Rastlosigkeit der
Menschen von Generation zu Generation wire soviel wert wie der Lauf des Eich-
hérnchens in der unter seinen Fiissen sich drehenden Trommel« (ebd.). Doch die
in der Exzentrizitit des Menschen begriindete vermittelte Unmittelbarkeit seiner
Existenz schliesst dies aus. »Der Prozess, in dem er wesenhaft lebt, ist ein Konti-
nuum diskontinuierlich sich absetzender, auskristallisierender Ereignisse« (Ebd.)
— Ereignisse, die als Erfahrungen nach Ausdruck verlangen. »Er hilt gewissermas-
sen die Mitte zwischen den beiden Moglichkeiten eines Prozesses, dessen Sinn im
Fortschritt zur nichsten Etappe besteht, und eines Kreisprozesses, der dem abso-
luten Stillstand dquivalent ist.« (Ebd.) Die Expressivitit des Menschen begriindet
die spezifisch historische bzw. biografische Dynamik seines Lebens:

»Durch seine Taten und Werke, die ihm das von der Natur verwehrte Gleichge-
wicht geben sollen und auch wirklich geben, wird der Mensch zugleich aus ihm
wieder herausgeworfen, um es aufs Neue mit Gliick und doch vergeblich zu versu-
chen. Ihn stofst das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit ewig aus der Ruhela-

4 Plessner dazu: »Denn das gelungene Ergebnis ist (nicht aus Griinden der Mangel irdischer
Existenz und des sproden Materials, sondern aus inneren Griinden) dort, wo es nicht sein
sollte, das was es nicht sein sollte. Seinem Gehalt nach ist es die addquate Realisierung, aber
wo ist der Gehalt? Er lasst sich nicht von der Form abtrennen, ist in sie eingeschmolzen und
niemand kann sagen, wo der Inhalt anfingt und die Form aufhort, solange er im Bestreben
selbst begriffen die Erfiillung erreicht und festhalt. Erst am gelungenen Werk, der realisier-
ten Gebarde und Rede merken wir den Unterschied. Realisiert, bricht es auch schon in das
Was und das Wie auseinander. Die Diskrepanz zwischen dem Erreichten und Erstrebten ist
Ereignis geworden. Aus dem erkalteten Ergebnis ist schon das begeisternde Streben ent-
wichen, als Schale bleibt es zuriick. Entfremdet wird es zum Gegenstand der Betrachtung,
das vordem unsichtbarer Raum unseres Strebens war. Und da das Streben nicht aufhort und
nach Realisierung verlangt, kann ihm das gewordene als Formgewordenes nicht geniigen.
Der Mensch muss sich erneut ans Werk machen.« (Plessner 2016, S. 145f)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

ge, in die er wieder zuriickkehren will. Aus dieser Grundbewegung ergibt sich die
Geschichte. lhr Sinn ist die Wiedererlangung des Verlorenen mit neuen Mitteln,
Herstellung des Gleichgewichts durch grundstiirzende Anderung, Bewahrung des
Alten durch Wendung nach vorwarts.« (Plessner 2016, S. 417)

Ersichtlich sind Expressivitit bzw. Ausdriicklichkeit einerseits und Immanenz des
Wirklichkeitsbewusstseins andererseits durch die Struktur der vermittelten Un-
mittelbarkeit verbunden. Wesen, denen Wirklichkeit unmittelbar »nur« als Aus-
druck vermittelt ist, miissen ihre Intentionen ausdriicklich zu realisieren versu-
chen und kénnen dies aufgrund der Vermitteltheit nur iiber den Weg der Expres-
sivitit und Ausdriicklichkeit. Wenn Plessner Kultur als Ausdruck des menschli-
chen Selbst- und Weltverhiltnisses, d.h. seiner natiirlichen Kiinstlichkeit, bezeich-
net, dann meint er damit nicht diese oder jene spezifischen kulturellen Errun-
genschaften oder Ausdrucksformen, sondern dass Kultur ganz allgemein auf dem
Zusammenhang zwischen exzentrischer Positionsform und Ausdriicklichkeit als
Lebensmodus des Menschen beruht. Das Strukturprinzip der vermittelten Unmit-
telbarkeit bezeichnet den anthropologischen Grund dafiir, dass zu einem Inhalt
eine Form gefunden werden muss. Die konkrete Ausdrucksform oder die Frage
nach der Realisierung spezifischer Intention sind Ausdruck der strukturell beding-
ten vermittelten Unmittelbarkeit und dieser nachgelagert. Kulturelle Ausdrucks-
formen sind demzufolge eine schlechte Referenz, um das Wesen des Menschen
unmittelbar erkliren zu wollen oder von ihnen qualitative Riickschliisse auf sein
Wesen selbst zu ziehen.

Dennoch manifestiert sich die natiirliche Kiinstlichkeit des menschlichen Le-
bens in den Objekten seines kulturellen Schaffens (z.B. im Handwerk oder den
Kinsten). Aber der Begriff der Ausdriicklichkeit ist zunichst allein als Vollzugs-
form menschlicher Lebensfithrung zu verstehen. Im Vollzug kommt eine spezifi-
sche Darstellungsnotwendigkeit zum Tragen, die dem Menschen das »Mitspielen«
ermoglicht (Plessner bezieht sich direkt auf die Schauspielmetapher und die Be-
deutung des Spiels®). Dabei interessiert anthropologisch weniger die Frage, wie et-
was oder was dargestellt wird, als vielmehr die Tatsache des Ausdriicken-Miissens
an sich, da in ihr die reflexive Brechung des Verhiltnisses zum Leib als Korper zum
Ausdruck kommt. Bildungstheoretisch sind hingegen gerade die Ausdruckspraxen
von besonderem Interesse und kénnen im Anschluss an Plessner als Artikulations-
prozesse reflektiert werden.

5 Vgl. dazu auch »Zur Anthropologie des Schauspielers« (1948), erschienen u.a. in Plessner
(2003, S. 399—418), sowie »Der Mensch im Spiel« (1967), erschienen auch in Plessner (2003a,
S.307-313).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Die Arbeit am Ausdruck

3.1.4  »Ausdriicklichkeit«: Exzentrizitat und Strukturformeln

Exzentrizitit und ihre Strukturformeln wiirden missverstanden, verstiinde man
sie als blosse Option des Menschen, sich in ein Verhiltnis zu den beiden Ordnungen
von Leib und Korper setzen zu konnen, sozusagen als Alternative zu denjenigen
Situationen, in denen sich der Ausgleich oder Umschlag zwischen Kérper-Haben
und Koérper-Sein, wie beim Tier, einfach vollzieht. Exzentrizitit muss vielmehr als
die Verschrinkung beider Ordnungen vorgestellt werden, ohne dass aber etwas
Bestimmtes iiber das Was und das Wie, den konkreten Inhalt und die Form des
Vollzugs angegeben werden kénnte.

Jedes menschliche Tun vollzieht sich als Verhiltnissetzung, aber »im normalen
Ablauf des Lebens mit seiner Fixiertheit auf gewohnte Ziele fillt dieser Zwang
zum Ausgleich nicht auf« (Plessner 2003, S. 241). Dennoch muss der Vollzug, das
Sich-ins-Verhiltnis-Setzen fiir den Menschen selbst relevant bzw. gegenstindlich
sein. Exzentrizitit ist daher nichts, was dem Menschen einfach geschieht, aber
auch nichts, was vom Menschen der Moglichkeit nach realisiert werden kénnte
oder auch nicht. Exzentrizitit ist ein »aktives Sich-immer-schon-vollzogen-haben.
Jenseits dieser Paradoxie ist Exzentrizitit nicht zu haben.« (Schiirmann 2012,
S. 219) Schiirmann verdeutlicht, »dass im Rahmen dieses Konzepts menschliches
Tun nicht nicht exzentrisch sein kann, dass aber der Modus der Exzentrizitit —
die Art und Weise, in der sie realisiert ist — in der Macht des Menschen steht«
(ebd.).® Die paradoxen Formulierungen der Strukturformeln sind ja gerade Aus-
druck der grundlegenden Doppeldeutigkeit der exzentrischen Positionalitit und
widerspiegeln somit die mehrfache Ambivalenz menschlichen Daseins. In ihrer
»Paradoxalitit« ermoglichen diese Formulierungen ein begriffliches Denken des
nur beschrinkt begrifflich vermittelbaren Vollzugs menschlichen Lebens. Die
paradox oder antinomisch anmutende Struktur ist nicht einfach eine interessante
Wortspielerei, sondern vielmehr wirkungsvolles Element fiir das Verstehen und
Beschreiben des Vollzugsgeschehens des Menschen in der exzentrischen Position.

Die Strukturformen bzw. »Gesetze« sind ausdriicklich nicht als Exzentrizitit
fundierende Definitionen zu verstehen, sondern eben bloss als »Formelng, die, so
Plessner, »keinen abschliessend-theoretischen, sondern nur einen aufschliessend-
exponierenden Wert beanspruchen« sollen (Plessner 2003a, S. 39). Zwar bilde »der«
»Mensch (seiner Species nach)« ihre »Leitkategorie, aber nicht zum Zweck einer
blossen Klassifikation, sondern der Sicherung einer Unergriindlichkeit, welche den
Ernst der Verantwortung vor »allen< Moglichkeiten ausmacht, in denen er sich ver-

6 Schirmann verweist in seiner Analyse auf Plessners Gesprachspartner, den Philosophen Jo-
seph Kénig (der seinerseits bei Georg Misch promovierte), der solche Strukturen als »not-
wendige Moglichkeiten« bezeichnete (vgl. Schiirmann 2012, S. 219).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

stehen und also sein kann« (ebd., Hervorh. A.P.).” Exzentrizitit ist demnach keine
apriorische Bestimmung, die immer schon in Gebrauch ist, sobald vom Menschen
die Rede ist, sondern erst dann, wenn ihm diese Unergriindlichkeit zugesichert
wird. Der Mensch lebt und erlebt nicht nur — dies sei wiederholt —, sondern er
erlebt auch sein Erleben, was ritselhaft ist. »Positional liegt ein Dreifaches vor: das
Lebendige ist Korper, im Korper (als Innenleben oder Seele) und ausser dem Kor-
per als Blickpunkt, von dem aus es beides ist.« (Plessner 2016, S. 365) Von diesem
Blickpunkt aus erlebt der Mensch sein Erleben als ein Erleben, das exklusiv im
Zentrum seiner selbst begriindet ist: »Ein Individuum, welches positional derart
dreifach charakterisiert ist, heifst Person.« (ebd.)

Indem der Mensch seiner selbst als Vermittlungsinstanz von Wirklichkeitser-
fahrung gewahr wird, d.h. letztlich: Person sein kann, erfihrt er Wirklichkeit als
Ausdruck seiner Intentionen in Bezug auf die Welt. Er erfihrt sich als ein Wesen,
das nicht anders kann, als in dieser Situation zu leben; aber das ist nicht ein Wis-
sen nebenher, so als konnte der Mensch auch unmittelbar leben. Alle menschlichen
Lebensformen, Daseinsdeutungen, Kulturformen sind Spielarten und »ausdriick-
licher Ausdruck« exzentrischer Positionalitit. Die Strukturgesetze verdeutlichen,
dass menschliches Tun nicht nicht exzentrisch sein kann. Exzentrizitit, so kénn-
te man vorsichtig formulieren, ist eine notwendige Mdoglichkeit der Reflexivitit,
deren Moglichkeiten unterschiedlich intensiv in Anspruch genommen und prakti-
ziert werden konnen.

Die Offenheit der Bestimmung ist bei Plessner nicht nur zusitzliches Postulat,
sondern auf grundlegende Weise bedeutsam. Offenheit ist (theoretische und prak-
tische) Konsequenz der Unergriindlichkeit. Diese als philosophisches Prinzip zu
verstehen, heisst vielleicht auch, sie in ihrer ethischen Verbindlichkeit anzuerken-
nen (vgl. Diskussion in Kapitel 3.4). In Macht und menschliche Natur stellt Plessner
die historische bzw. politisch-ethische Struktur und Bedeutung der exzentrischen
Positionalitit heraus und bezieht sie explizit auf Georg Mischs Prinzip der Uner-
grindlichkeit. Das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit wird erst in
der jiungeren Rezeption als konstitutiv fiir die Anthropologie Plessners diskutiert.
Das ist erstaunlich, da damit die anthropologische Theoriebildung eine feine, aber
entscheidende Differenzierung erfihrt, die auch bildungstheoretisch bedeutsam
ist. Das Kapitel 3.4 ist dieser Diskussion gewidmet.

Joachim Fischer weist in seiner Besprechung darauf hin, dass Plessner den le-
bensphilosophischen Exzentrizitits- und Geistbegriff Ludwig Klages’ aufgenom-
men hat, ihn aber dezidiert philosophisch-anthropologisch gewendet habe. »Geist«

7 Esistsicher passend, wohlauch kein Zufall, dass Plessner von der»Sicherung der Unergriind-
lichkeit« spricht, wie Georg Misch in etwas anderem Zusammenhang von der »Verbindlich-
keit der Unergriindlichkeit« (vgl. Kapitel 5).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

115


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Die Arbeit am Ausdruck

sei bei Klages Gegenbegriff zu »Leben« und entspreche insofern einer naturalis-
tischen und romantischen Kulturkritik, da »Geist« vom »Leben« entfremde und
als logozentrischer Einbruch das leibseelische Gleichgewicht beunruhige (Fischer
2000, S. 277). Mit Plessner sind »Geist« und Exzentrizitit nicht als Gegensatz, son-
dern als innere Differenzierung der Kategorie »Leben« zu verstehen. »Geist« oder
»L0ogos« als dusserste Heraussetzung (Ex-zentrizitdt) des Lebenszentrums ist Aus-
differenzierung innerhalb einer Moglichkeitslogik des Lebens und steht zu diesem
nicht in Opposition. Die erkenntnistheoretisch als intentio recta und intentio obliqua
thematisierten Erkenntnisverhiltnisse verschrinkt Plessner als Lebensverhiltnis-
se: »Exzentrische Positionalitit ist also die Kennzeichnung des Menschen als kon-
krete Subjektivitit: als ein in der Natur vorkommendes Wesen, das unter Prinzipen
steht, die nicht in der Natur vorkommen (Geist), und das mit diesen Prinzipen im
Verhaltnis zur Natur (Kérper, Seele) steht.« (S. 278)

3.2 Exzentrische Positionalitat in bildungstheoretischer Hinsicht

Plessners philosophische Anthropologie entwickelt den Ausdrucksbegriff systema-
tisch mit dem (oben erlduterten) Prinzip der »Doppelaspektivitit«. Die begriffliche
Bestimmung erliutert er an den Strukturformeln bzw. den drei »Grundgesetzen,
die eine heuristische Funktion haben und weniger einer Wesensbestimmung glei-
chen. Dabei sieht er die Expressivitit der menschlichen Lebensformen im Verhilt-
nis des Menschen zu seinem Kérper und seiner Umwelt begriindet. Systematisch
ist die Strukturform der exzentrischen Positionalitit der sogenannten »Mitwelt«
vorgelagert. Mit »Mitwelt« meint Plessner mehr als bloss die »soziale Umgebung
des Menschen« (vgl. Plessner 2016, S. 379). Das »Mitverhiltnis« kennen auch Tie-
re, doch die Beziehungen zu den »Mittieren« (S. 381) seien anders geprigt als jene
des Menschen zu seinen Mitmenschen. Nur der Mensch kenne ein »echtes Gegen-
verhiltnis (im objektiven, nicht feindlichen Sinne)« (S. 382). Dies hat mit seiner
exzentrischen Position zu tun, er gehort sozusagen dazu und nicht dazu, ein Mit-
verhiltnis der besonderen Art.®

Plessners anthropologische Fundierung legt weder im Bereich des Sozialen
noch des Gegenstindlichen oder Ideellen unmittelbare Annahmen tiber Bildungs-
prozesse nahe, bietet aber dazu die Erméglichungsbedingungen. Besonders inter-
essant ist sie in bildungstheoretischer Hinsicht, wenn es um die Fragen reflexiver

8 »Die Sphére, in der wahrhaft Du und Ich zur Einheit des Lebens verkniipft sind und einer dem
anderen ins aufgedeckte Antlitz blickt, ist aber dem Menschen vorbehalten, die Mitwelt, in
der nicht nur Mitverhaltnisse herrschen, sondern das Mitverhaltnis zur Konstitutionsform
einer wirklichen Welt des ausdriicklichen Ich und Du verschmelzenden Wir geworden ist.«
(Plessner 2016, S. 382)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Ausdrucksprozesse sowie der Sinn- und Erkenntnisbildung geht. Das Prinzip der
exzentrischen Positionalitit biete den Vorteil, so Hans-Riidiger Miiller in seinen
bildungstheoretischen Uberlegungen zu Plessner, »den Bildungsprozess von vorn-
herein als einen Akt der (im weitesten Sinne) denkenden Distanznahme zum Le-
bensvollzug zu begreifen, ohne diesen Akt auf eine nur immanente Angelegenheit
des Geistes zu reduzieren« (Miiller 2002, S. 58). Die Strukturformel der exzentri-
schen Positionalitit lasse offen, »in welcher Form das Ich die virtuelle Distanz zu
seiner leiblichen Verfasstheit herstellt, auf welche Weise es den Leib, der es ja im-
mer auch ist, verkorpert, und wo im Geflecht symbolisch-kultureller Ordnungen
und Diskurse es sich eigentlich befindet« (ebd.).

Ausgehend vom Ausdrucksbegriff, den Plessner entwickelt, lassen sich im Hin-
blick auf eine symbolisch organisierte »Mitwelt« bildungstheoretische Fragen hin-
sichtlich der individuellen Auseinandersetzung mit der Welt und sich selbst disku-
tieren. Miiller versteht die symbolischen Ordnungen als variable empirische For-
men, die sich ausgehend von der »nur als Méglichkeitsbedingung konzipierte[n]
Idee einer rexzentrischen Positionalitit« zeigen wiirden (2002, S. 58). Als bildungs-
theoretisch bedeutsam erachtet er insbesondere, dass sich damit der Fokus auf
den »Prozess der Symbolisierung« (ebd.) richte, der als Ubergang und als unauflés-
bares Ineinandergreifen von fundierender Leiblichkeit und Denken zu verstehen
sei. Das Subjekt distanziere sich in diesem Prozess zwar vom leiblich-sinnlichen
Geschehen, »aber es 16st sich eben nicht vollig davon, sondern interpretiert es nur
in einer besonderen Weise« (S. 58). Der Prozess der Distanznahme, der zugleich
als ein Prozess der Bezugnahme zu verstehen sei, miisse als ein »Wechsel der symbo-
lischen Ordnungen« verstanden werden, wobei sich diese nicht eindeutig hierarchi-
sieren liessen (ebd.). Miiller folgert daraus, dass man darauf verzichten miisse, von
vornherein einen normativen Fluchtpunkt festzulegen; vielmehr »miisste man den
Bildungsbewegungen des Subjekts im Geflecht dieser Ordnungen folgen« (ebd.).
»Selbsttitigkeit im Bildungsprozess hiefle dann nicht, so Milller, »diesem Geflecht
entgehen zu kdnnen, sondern sich in ihm immer wieder neu exzentrisch zu posi-
tionieren.« (Ebd.)

Bezieht man sich wie Miiller auf Plessners exzentrische Positionalitit, so gilt
es daran zu erinnern, dass die exzentrische Strukturform keine blosse Maglichkeit,
sondern eine notwendige Moglichkeit der menschlichen Lebensform darstellt. Der
Mensch kann demzufolge nicht ausserhalb der exzentrischen Position leben, er
kann nicht im Nichts stehen, sondern nur immer im Lebensvollzug stecken — er
befindet sich immer schon im Prozess der Symbolisierung, der den Umgang mit
den verschiedenen symbolischen Ordnungen erfordert und einschliesst. Miillers
Formulierung der Selbsttitigkeit, »sich immer wieder neu exzentrisch zu positio-
nieren, ist daher vielleicht eine begrifflich wenig sorgfiltige oder grobe Wendung
im Rahmen einer bildungstheoretischen Interpretation der Anthropologie Pless-
ners.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Die Arbeit am Ausdruck

Exzentrische Positionalitit ist, wie bereits erliutert wurde, keine Moglichkeit,
sondern konstitutiv fiir die Situation des Menschen. Sie bezeichnet eine nicht hin-
tergehbare Grundkonstellation der menschlichen Selbst- und Weltverhiltnisse. Er-
kennt man diese Einsicht als verbindlich an, dann erscheint das Verstindnis der
Selbsttitigkeit als Fihigkeit und Praxis, »sich immer wieder neu exzentrisch zu
positionieren«, zu undifferenziert und dhnlich problematisch wie das Bildungs-
prozessverstindnis im Sinne »grundlegender Transformationen des Selbst- und
Weltverhiltnisses« (vgl. Kapitel 1.1). Akzeptiert man die Perspektive der exzentri-
schen Positionalitit, so ist das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis eben genau
dadurch »grundlegend« geprigt, es kann sich daher auch keineswegs »grundle-
gend transformieren«. Aus Sicht der Plessner’schen Anthropologie ergibt die bil-
dungstheoretische Rede von einer »grundlegenden Transformation des Selbst- und
Weltverhiltnisses« im Grunde keinen Sinn. Der Mensch lebt »ausdriicklich« und
als Ausdruckswesen, doch ist er seiner Position nach gezwungen, mit sich und der
Welt in Verhdltnissen zu leben, deren expressive Vermittlung immer schon mitent-
halten bzw. mitzudenken ist.

Die expressiven Bewegungen des Subjekts innerhalb der symbolischen Ord-
nungen per se schon als Bildungsprozesse auszuzeichnen, ist mit dhnlichen
Schwierigkeiten verbunden, wie sie sich hinsichtlich der transformatorischen
Bildungstheorie Kollers gezeigt haben. Die Fihigkeit zum Wechsel zwischen
symbolischen Ordnungen ist daher eher als Leistung primirer Sozialisation zu
verstehen, etwa als Habitualisierung bzw. dominenspezifisches und konventio-
nalisiertes Rollen- und Ausdrucksverhalten. Dass Bildungsprozesse ohne diese
basalen Fihigkeiten und damit verbundenen Lernprozesse undenkbar sind, ist
unbestritten. Aber »sich immer wieder neu exzentrisch zu positionieren« als
»Selbsttitigkeit im Bildungsprozess« bzw. als Bildungsprozess selbst zu bestim-
men, wie Miiller (2002) vorschligt, itberzeugt ebenso wenig wie das Konzept der
Bildung als grundlegende Transformation des Selbst- und Weltverhiltnisses. Der
Mensch hat — aus der Perspektive Plessners — vielmehr vermittelt und vermittelnd
in seinen Verhiltnissen zu leben, er kann sich zu diesen verhalten, aber nicht
grundlegend die Lebensstruktur der exzentrischen Position selbst strukturieren.
Dazu miisste er schon ausserhalb derselben stehen, leben und handeln kénnen und
dann entscheiden konnen, ob er sein Leben eher in der positionalen Bestimmung
einer Pflanze, eines Tieres oder eines Gottes fithren will. Wenn etwas »grundle-
gend« ist, dann die Kennzeichnung der exzentrischen Position. Wihrend Miillers
Beschreibung der Bildung inmitten der exzentrischen Positionalitit gefangen
bleibt und bildungstheoretisch darauf keinen wirklich weiterfithrenden Gedanken
aufbaut, sondern eine entsprechende Kompatibilitit bzw. »Anschlussfihigkeit«
aufzeigt, wiirde man bei der transformatorischen Bildungstheorie schliessen, dass
dieselbe die Anthropologie Plessners sozusagen »iiberfordert.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

3.2.1 Ausdriicklichkeit und Reflexivitat

Mit Plessners komplexer Bestimmung lisst sich Reflexivitit als Teil der Expressi-
vitdt bzw. Ausdriicklichkeit der menschlichen Lebensiusserungen bezeichnen (vgl.
2016, S. 399). Allerdings macht Plessner iiber expressive Prozesse und Praxen nur
sehr allgemeine Aussagen. Aufgrund seines systematischen Interesses steht die
Verhiltnisbestimmung des menschlichen Selbst- und Weltverhiltnisses im Vorder-
grund und weniger die Frage nach dem Entwicklungsgang desselben. Es sind aber
explizit die Momente der Expressivitit und der menschlichen Ausdrucksformen,
welche die Frage nach dem Charakter der Vollzugsstruktur menschlicher Selbst-
tatigkeit nahelegen (das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit beinhaltet ja die
Aspekte der Immanenz und Expressivitit, vgl. S. 396ff.). Plessner leistet mit den
Aufsitzen in Ausdruck und menschliche Natur (Plessner 2003) vielfiltige phinomeno-
logische Beschreibungen basaler Ausdrucksformen.® Darin wendet er sein anthro-
pologisches Denken exemplarisch auf charakteristische Phinomene menschlicher
Expressivititsformen an.

Wiahrend die exzentrische Positionalitit als philosophisch-anthropologische
Kennzeichnung ein In-der-Welt-Sein des Menschen beschreibt, fungiert der
Hinweis auf Expressivitit respektive Ausdriicklichkeit als erste Charakterisie-
rung menschlicher Verhaltens- und Handlungsweisen einer so gefassten conditio
humana. Der expressive Charakter menschlichen Ausdrucks griindet im Struk-
turprinzip der (reflexiven) Vermitteltheit seiner Position. Allgemein kann diese
Praxis als Symbolisieren bezeichnet werden. Im Grunde handelt es sich dabei
um eine Bezeichnung fir all jene Phinomene und Vorginge in der menschlichen
Lebenswelt, die ihre Expressivitit und Kulturalitit umfassen.

Bildungstheoretisch interessiert dabei insbesondere der Akt der Distanznahme
unter Beriicksichtigung der Leiblichkeit. Grundsitzlich kénnen Akte der Distanz-
nahme sinnvollerweise nicht vom leiblichen Vollzug losgeldst gedacht werden, auch
wenn es um das Denken geht. Die im weitesten Sinne »denkende Distanznahme«
(Miller 2002, S. 58) — die, wie gesagt, immer auch Bezugnahme ist und gleich-
zeitig sowohl trennt als auch verbindet (vgl. Kapitel 4) — betrifft den Prozess der
Vermittlung selbst, auf den mit dem Begriff »Selbsttitigkeit« bildungstheoretisch
Bezug genommen werden kann. Ubereinstimmend mit Miiller kann der »Akt der
(im weitesten Sinne) denkenden Distanznahmex als Prozess der Symbolisierung ver-
standen werden (ebd.). Symbolisierungsprozesse sind in Plessners Perspektive mit
den Formen der Expressivitit zu vergleichen oder gar zu bezeichnen. Die bildungs-
theoretisch interessante Rede von einer denkenden Distanznahme im Prozess der
Symbolisierung und von einem moglichen Wechsel der symbolischen Ordnungen
erfordert aber vorgingig ein Verstindnis der Vollzugsstruktur des Symbolisierens,

9 Etwa zum Lachen, Licheln, Weinen und Schauspiel.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Die Arbeit am Ausdruck

in welchem die anthropologische Struktur des Menschen explizit mitgedacht wird.
Dann konnte auch differenzierter angegeben werden, inwiefern Prozesse der Sym-
bolisierung als denkende Distanznahme gelten kénnen und ob bzw. inwiefern ein
Wechsel der symbolischen Ordnung als Bildungsbewegung oder -prozess verstan-
den werden kann. In Miillers Rezeption kénnen mit Plessner selbst noch keine wei-
teren Angaben zum Entwicklungsgang der Vermittlung selbst und zum Symboli-
sierungsprozess gemacht werden. Das hat sicherlich damit zu tun, dass Plessner
die anthropologischen Bedingungen systematisch bestimmt, die Vermittlung not-
wendig machen, aber die entsprechenden Prozesse nicht beschreibt. Diese quasi-
systematische Perspektive mit universellem Anspruch zeigt folglich in Bezug auf
diese Frage zwar die Richtung an, ist aber noch weitgehend theoretisch unbear-
beitet.

Miillers Interpretation, exzentrische Positionalitit nur als eine Moglichkeitsbe-
dingung zu verstehen, verstellt eher den Blick auf die dringendere Frage nach der
Vermittlung; es wurde ja bereits deutlich gemacht, dass Exzentrizitit nicht véllig
kontingent ist. Die Leerstelle der »leeren Formel von der exzentrischen Positionali-
tit«, von der Miiller (2002, S. 58) spricht, bezeichnet eine Frage, die auch in Miillers
Anniherung, deren Intention grundsitzlich zu begriissen ist, letztlich unberiick-
sichtigt bleibt. Zwar trifft sicherlich zu, dass offen ist, in welcher Form das Ich die
virtuelle Distanz zu seiner leiblichen Verfasstheit herstellt — nicht offen ist aber,
dass sich der Mensch immer in actu, immer im konkreten Prozess einer Verhilt-
nisbestimmung von Ich und Mir, Kérper-Haben und Leib-Sein auszudriicken hat.
Man kann sich also — um hier sprachlich etwas spitzfindig zu sein — nicht »im-
mer wieder neu exzentrisch positionieren« (ebd.). Aus einer existenzialistischen
Perspektive ergibt die Rede vielleicht Sinn, aber bildungstheoretisch und anthro-
pologisch — sozusagen weniger exklusiv — kénnte man sagen, dass die Situation
der exzentrischen Position den Menschen immer wieder zwingt, sich zu den Ver-
hiltnissen, in denen er lebt und von denen er geprigt wird, in ein Verhiltnis zu
setzen (Verhiltnissetzung zweiter Ordnung). Natiirlich kann er sich auch zu die-
sem Sachverhalt in ein Verhiltnis setzen, nimlich zu der Art und Weise, wie er sich
zu seinen Verhiltnissen ins Verhiltnis setzt (Verhiltnissetzung dritter Ordnung),
aber das ist erstens unwahrscheinlich und fillt zweitens nicht mit einer Verhilt-
nissetzung der Strukturbedingungen exzentrischer Positionalitit zusammen (was
eine philosophisch-anthropologische Titigkeit sein mag...).*°

Man muss Miller allerdings zugutehalten, dass seine Leseweise von Plessners
Beschreibung der Exzentrizitit, wie dieser sie in den Stufen vorstellt, nicht entge-
gensteht. Plessner schwankt dort in der Bestimmung und lisst diese Interpretatio-
nen durchaus zu. Dies dndert sich mit der Einfithrung des Prinzips der Verbind-

10  Diese Hinweise zur Verhaltnissetzung (zweiter und dritter Ordnung) verdanke ich dem Ge-
sprach mit Roland Reichenbach.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

lichkeit der Unergriindlichkeit in Macht und menschliche Natur, einer feinen Sinn-
justierung, die aber einen entscheidenden Unterschied fiir das Ganze macht. Ka-
pitel 3.4 wird darum nochmals Plessners Anthropologie und das Prinzip der Un-
ergriindlichkeit aufnehmen, da das Theorem der Unergriindlichkeit der kritische
Problemstein einer artikulationstheoretischen Begriindung der isthetischen Di-
mension von Bildungsprozessen ist.

An dieser Stelle sollte deutlich geworden sein, dass die groben bildungs-
theoretischen Rahmenvorstellungen (wie teilweise in Kapitel 1 kritisiert) durch
ausdrucksanthropologische und/oder artikulationstheoretische Deutungen gewis-
se Konkretisierungen und Verfeinerungen erfahren kénnten. Miiller (2002) ist ganz
zuzustimmen, wenn er auf die bildungstheoretische Bedeutung der Prozesse des
Symbolisierens und des Wechselns zwischen und von symbolischen Ordnungen
hinweist. Allerdings ist dies nicht mehr als ein Hinweis und der Allgemeinheits-
grad seiner Erliuterungen sehr hoch, sodass die Prozesse theoretisch noch nicht
erhellt werden bzw. zu unspezifisch bleiben. Auch macht es m.E. einen grossen
Unterschied, ob eine symbolische Ordnung situationsspezifisch gewechselt wird
(vielleicht sogar ganz routinehaft) oder ob der Mensch sich (willentlich) anstrengt,
einen Gegenstand seines Wahrnehmens und Empfindens anders auszudriicken
und darzustellen, um ihn in anderer Weise sichtbar zu machen, als es zum Bei-
spiel Routine und kollektive Pragmatik der Situation anbieten oder nahelegen.
Zwischen dem konstatierten Phinomen der Ausdriicklichkeit und der Praxis des
Vermittlungsvollzugs, also des konkreten menschlichen Symbolgebrauchs und ar-
bitriren Zeicheneinsatzes, ist eine Differenz und auch eine Distanz angezeigt, die
es zu klaren gilt. Fiir diese Perspektivierung wird in Kapitel 3.3 die Denkfigur der
Artikulation vorgestellt und fiir eine Anthropologie und Theorie der Artikulation
votiert, die in Kapitel 5 und 6 theoretisch und argumentativ vertieft und gefestigt
werden.

3.3 Anthropologie der Artikulation (Matthias Jung)

Um die Komplexitit des Vermittlungsvollzugs (im Plessner’schen Sinne) zu be-
schreiben, muss man verstehen, was den Menschen zum Symbolisieren befihigt.
Ausdruck bzw. Ausdriicklichkeit ist ohne einen damit verbundenen »Eindruck«
nicht denkbar. In der Rede der Ausdriicklichkeit wird auf den intentionalen™ Cha-

11 »Intentional« im Sinne von »gegenstandlich«, es geht immer um etwas, Ausdruck und »Et-
washaftigkeit« (aboutness) gehdren zusammen. »Etwas« ist ein sprachlicher Platzhalter, aber
auch eine Anzeige, dass es um ein Sein (das ontische) geht, zu dem wir (ontologisch) noch
keinen Zugang haben. Eigentlich heisst »about«ja »iiber«, das auf ein »Etwas«, das zunachst
alles sein kann, zeigt. Der Genese und dem Zusammenhang von Zeigen und Artikulation ist

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Die Arbeit am Ausdruck

rakter des menschlichen Ausdrucks verwiesen, die Besonderheit, dass und wie er
mit Eindriicken umgeht, umgehen zu miissen scheint. Ausdruck ist meistens die
Reaktion auf einen Eindruck. Bei zentrisch positionierten Lebewesen ist der Aus-
druck Reaktion auf einen Wahrnehmungseindruck, die meist funktional und in-
stinktgeleitet interpretiert wird. Zwar sagt man, das Reh habe Angst gehabt, dies
erkenne man an der Fluchtreaktion, aber man scheint damit keinen komplexen
psychischen Prozess zu verbinden. Auch macht es wenig Sinn, zu sagen, das Reh
fliehe ausdriicklich. Mit Ausdriicklichkeit verbinden wir die im weitesten Sinne
bewusste Bezugnahme auf einen vorhergehenden oder gegenwirtigen Eindruck.
Einem Eindruck einen Ausdruck zu verleihen, kann als »Arbeit am Ausdruck« be-
zeichnet werden (vgl. Marcel Gauchet, der von der bildungsmissigen Steigerung
der »Arbeit am Ausdruck menschlicher Erfahrung« spricht, zit. n. Reichenbach 2011,
S. 197, Hervorh. A.P).

Damit zeigt sich eine Verschiebung der Perspektive. Am Phinomen der Arti-
kulation ist der Aspekt des Vermittlungsvollzugs vom Ausdruck zur Artikulation von
besonderem Interesse. Das notwendige Vermittlungsmoment der Ausdriicklichkeit
menschlichen Daseins lisst die Moglichkeit des unvermittelten, reinen Ausdrucks
letztlich nicht zu. Selbst das Lachen und Weinen des Menschen ist demzufolge Aus-
druck symbolischer Prignanz und damit intentional. Die Grenzphinomene zwi-
schen Ausdruck und Artikulation sind besonders aufschlussreich und erfordern es,
die Aufgabe und Rolle der Artikulation in der menschlichen Lebensform und Bil-
dung genauer zu betrachten. So viel ist an dieser Stelle schon klar: Wihrend die
im weitesten Sinne bewusste Bezugnahme sich qualitativ vom unmittelbaren Aus-
drucksverhalten tierischer Kommunikation unterscheidet, bleibt auch der mensch-
liche Ausdruck an das konstitutive Prinzip der Verkérperung gebunden.

Dem Symbolisierungsprozess geht eine gelungene Artikulationspraxis voraus.
Symbolisieren ist eine Unterart des Artikulierens, Artikulieren dem Symbolisie-
ren begriffslogisch also iitbergeordnet. Das nun niher zu erliuternde Konzept der
Artikulation ermdglicht eine differenziertere Reflexion des dynamischen Charak-
ters und Prozesses menschlichen Ausdrucks. Artikulation ist einerseits anthropo-
logische Notwendigkeit und Bedingung menschlichen Lebens, andererseits ist ihre
Praxis kontingent.

Es kann hier nicht darum gehen, eine ausdrucksanthropologische Theorie der
Kultur oder Kulturgenese zu rekonstruieren. Das schliesst jedoch nicht aus, sowohl
phylogenetisch als auch ontogenetisch von einer Koevolution natiirlicher und kul-
tureller Faktoren auszugehen, sodass von einer »organischen Verankerung der ex-
zentrischen Positionalitit zu Beginn jeder Ontogenese« gesprochen werden kann,

das Kapitel 4 dieser Arbeit gewidmet. Allgemein dazu Searle, J. (1983). Intentionality: An Essay
in the Philosophy of Mind. Cambridge: Cambridge University Press.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

um hier Norbert Meuter (2006, S. 110) zu folgen. Der Aussage, wonach »die exzen-
trische Positionalitit [...] nicht die Voraussetzung, sondern die Folge des Kulturpro-
zesses« darstelle (S. 359), ist in diesem Kontext dennoch nicht zuzustimmen, da sie
den Punkt Plessners verfehlt, exzentrische Positionalitit als strukturelle Vorausset-
zung zu sehen, um Kultur als eine eigene Sphire zu denken. Diese Sphire ist mit
Plessner weiter zu fassen als eine »blosse« Evolutionsstufe. Die »Stufen des Orga-
nischen und der Mensch« heisst gerade nicht, dass der Mensch die »unteren« Stu-
fen hinter sich gelassen hat oder tiberhaupt hinter sich lassen kann. Auch wire es
verfehlt, Plessner vorzuwerfen, nicht genetisch gedacht zu haben. Vielmehr ist an-
zuerkennen, dass seine systematischen Uberlegungen einen begrifflich sorgfiltig
erarbeiteten Einsatzpunkt bereitstellen und es ermdéglichen, bildungstheoretisch
zu einer differenzierteren Auffassung des sogenannten Selbst- und Weltverhilt-
nisses zu kommen.

Seit der Jahrtausendwende sind zunehmend anthropologische Analysen er-
schienen, welche die korperliche Verfasstheit menschlicher Expressivitit und
Symbolisierungsprozesse zusammenzudenken versuchen. Allgemein formuliert
geht es dieser Stossrichtung darum, menschliche Expressivitit als strukturierte
Ganzheit aufzufassen, d.h. den Zusammenhang von leib-kérperlichem Ausdruck
und der Transzendenz von Zeichenprozessen zu beleuchten. Die Frage nach dem
Zusammenhang von symbolischen Zeichen, ihren aussersprachlichen Referenten
und den leiblichen Expressionen geht — mit Plessner — von der Vermitteltheit
menschlichen Daseins aus, fokussiert aber akzentuierter die Praxis des Vermittelns
als expressiven Prozess. Es geht, nochmals anders ausgedriickt, um den inneren
Zusammenhang expressiven Leib-Seins und symbolischer Ausdrucksprozesse.

3.3.1 Die Denkfigur der Artikulation

Matthias Jung legt mit Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation eine
diesem Ansatz entsprechende »integrative« Anthropologie vor (2009). »Integrativ«
heisst, eine anthropologische Perspektive einzunehmen, kulturwissenschaftli-
che und naturwissenschaftliche Momente gleichermassen zu beriicksichtigen
und in ihren theoretisch plausiblen Verbindungsmoglichkeiten zu betrachten.
Zu den neueren Arbeiten dieser Art gehoren sicherlich auch die Entwiirfe von
Norbert Meuter — Anthropologie des Ausdrucks. Die Expressivitit des Menschen zwischen
Natur und Kultur (2006) — und von Christian Illies — Philosophische Anthropologie
im biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur (2006). Beide Arbei-
ten reflektieren die anthropologischen Grundlagen von Moral, indem sie nach
Konvergenzen zwischen naturalistisch beschreibbaren und normativ-sinnhaften
Phinomenen suchen. Wihrend Meuter beim Erlebnisausdruck ansetzt — ganz
nach dem Bottom-up-Prinzip — und die Fihigkeit zum symbolischen Ausdruck
als entscheidend fur die Entstehung moralischer Sensibilitit und Urteilsfihigkeit

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Die Arbeit am Ausdruck

ansieht, verbindet Illies eine bewusstseinstheoretische Top-down-Perspektive mit
evolutionstheoretischen Bottom-up-Argumenten und zielt auf die Synthese dieser
zunichst unabhingigen Argumentationslinien.

Jung (2009) situiert seine Anthropologie des Ausdrucks in expliziter, aber kriti-
scher Nihe zu diesen Arbeiten. Mit Meuter eint ihn, »dass nur solche Anthropolo-
gien, die bei der Verkérpertheit von Zeichenprozessen einsetzen, mit Aussicht auf
Erfolg gegen dualistische wie gegen reduktionistische Positionen gleichzeitig argu-
mentieren kénnen« (Jung 2009, S. 5). Meuters ausdruckszentrierte Anthropologie
ist hingegen insofern »beschrinkter, da sie strukturell auszublenden scheint, dass
die Entstehung sachlogisch organisierter Kulturbereiche wie Kunst und Wissen-
schaft, die iiber symbolische Interferenzen artikuliert sind, nur noch einen indirek-
ten Bezug zu den situativen Expressionen des Lebewesens Mensch aufweisen (vgl.
ebd.). Die Frage nach der Struktur dieser symbolischen Verkniipfung wird damit
gar nicht tangiert. Jung nimmt das verkérperungstheoretisch-expressive Anliegen
Meuters auf, will aber diese Beschrinkung vermeiden, indem er, »sehr pauschal
gesagt, Verkorpertheit und Transzendenz des Zeichens zusammendenkt« (ebd.).
Ihm geht es darum, nachzuvollziehen, was es fiir den einzelnen Menschen bedeu-
tet, je immer auch selbst ausdriicken zu missen. Jung begriisst ausdriicklich Illies’
antireduktionistischen und antidualistischen Impuls, mit dem dieser evolutioni-
re Ethik und universalistische Vernunftmoral konvergieren lisst. Allerdings will
Jung selbst »weniger auf eine finale Synthese des Getrennten als [vielmehr] auf
dessen urspriingliche Einheit im praktischen Weltverhiltnis« hinaus und eine »in-
trinsische Verkorpertheit des Denkens« ins Spiel bringen (S. 7). Jung ist daher um
ein grundbegrifflich-integratives Vorgehen bemiiht, mit welchem die expressiv-
verkorperte erstpersonale Sinnperspektive zusammen mit der artikulierten dritt-
personalen Kausalperspektive als expressives Kontinuum theoretisch itberzeugend
verstanden werden kann (vgl. S. 9 & 19f.).

Im Zentrum von Jungs begrifflicher Analyse steht die »Denkfigur der Artikula-
tion«. Hierzu sei ein lingeres Zitat in definitorischer Absicht wiedergegeben:

»Unter Artikulation verstehe ich die anthropologisch basale Tatsache, dass Men-
schen ihre Lebensvollzige fiir sich und andere verstandlich machen, indem sie
erlebte Qualititen und motorische Impulse artikulieren, sie also in gegliederte
Handlungsablaufe und syntaktisch strukturierte Symbolketten transformieren.
Bei diesem Geschehen setzen die bedeutungsfestlegende Gliederung der Gedan-
ken wie die Bestimmung der Handlungsintentionen stets, und hierin liegt die
antidualistische Pointe, eine physische Gliederung der Bewegungen voraus, ohne
die sie nicht moglich wiren — ob es sich nun um die Verkettung von Lautfolgen,
Schriftzeichen, motorische Aktivitaten usw. handelt. Wenn Menschen sich artiku-
lieren, erzeugen sie sinnhafte Strukturen, indem sie jeweils bestimmte physische

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

—inden basalen Formen physiologische —Muster realisieren: Der Gedanke bedarf
des materiell realisierten Zeichens.« Jung 2009, S. 12f.)

Der theoretische Rahmen der exzentrischen Positionalitit, in der sich die Aus-
driicklichkeit menschlicher Lebensiusserungen manifestiert, ermoglicht es, den
Zusammenhang zwischen Verhalten bzw. Verhiltnissen und der Fihigkeit, sich
ausdriicklich auf Verhalten bzw. Verhiltnisse beziehen zu kénnen, zu verstehen.
Jung bezeichnet dies als ein spezifisch menschliches Verhiltnis zwischen Verhal-
ten und Sinn, das sich in der Fihigkeit zeigt, vollziehend in diesem Verhiltnis zu
stehen, d.h. »eben diesen Weltbezug semantisch werden zu lassen, ihn also zum
Gegenstand symbolischer Ausdruckshandlungen zu machen« (Jung 2009, S. 103).
Was Menschen demnach auszeichnet,

»ist der ausdrickliche und mithin mittelbare Charakter unseres Weltverhiltnis-
ses. Spezifisch menschliche Rationalitit organisiert Wahrnehmung nicht durch
direkte Implementierung in intelligentes Verhalten, sondern als Erfahrung: in-
dem sie diese expliziert, ausdriicklich macht und so in eine kulturerméglichende
reflexive Distanz zu ihr eintritt — eine Distanz freilich, deren Maf nicht der des-
engagierte Beobachter abgibt, sondern der Teilnehmer des Lebensspiels, der sich
aus dem Handlungszusammenhang von Selbst und Milieu nur zeitweise heraus-
nimmt, um desto besser wieder hineinzukommen.« (Jung 2009, S. 105)

So lasst sich sagen, dass das leiblich-expressive Organismus-Umwelt-Verhiltnis
durch Prozesse symbolischer Artikulation vermittelt ist und kulturelle Differen-
zierung als konstitutiv fiir die Notwendigkeit und Moglichkeit der reflexiven, tran-
szendierenden und rationalen Artikulationspraxen hinsichtlich humanspezifischer
Kognition und moralischer Orientierung betrachtet werden kann. Die Denkfigur
der Artikulation zeichnet sich durch ihr antidualistisches Potenzial aus: Sie unter-
lduft programmatisch die cartesianische Trennung von Kérper und Geist. Die Figur
des Ausdrucks verlangt daher nach theoretischen Positionen, in denen die Dimen-
sionen der geistig-kulturellen und der organisch-natiirlichen Betrachtungsweisen
nicht gegeneinander aufgestellt werden, sondern als gleichermassen konstitutiv
fiir die Praxis des menschlichen Selbst- und Weltbezugs diskutiert werden konnen.
Dabei geht es sicherlich nicht um einen methodischen Eklektizismus, sondern um
die Erkenntnis, dass die analytisch zu unterscheidenden Betrachtungsweisen auf
Phinomene verweisen, die in ihrer »Wirklichkeit«, d.h. in und als Praxis, eine Ein-
heit oder Gemengelage bilden.

Jung rekonstruiert bedeutsame philosophiehistorische Linien und deren Kon-
tinuitit ausfihrlich, um daran anschliessend seine eigene Theorie vorzustellen. Es
geht ihm dabei weniger um wirkungsgeschichtliche Verbindungen als darum, ge-
haltvolle Verkniipfungen und Uberschneidungen des hermeneutisch-expressivis-
tischen Denkens von Johann Gottfried Herder iiber Wilhelm von Humboldt und

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Die Arbeit am Ausdruck

Wilhelm Dilthey zu den pragmatischen Traditionen von Charles Sanders Peirce,
John Dewey und George Herbert Mead vorzustellen. Die substanzielle Nihe dieser
philosophischen und sozialtheoretischen Positionen wird auch von Autoren, die in
einer stark expressivistischen Tradition stehen, wie etwa Charles Taylor,'* insge-
samt wenig beachtet.

Die Aufgabe, zwischen evolutionir-biologischen, naturwissenschaftlichen Er-
kenntnissen und historisch-kulturwissenschaftlichen Uberlegungen zu vermitteln,
formuliert Jung so:

»[...] es geht um die Verhiltnisbestimmung von evolutionirer Genese und Konti-
nuitat einerseits und dem, was ich den Holismus der Differenz nennen werde, ande-
rerseits: darunter verstehe ich die Tatsache, dass sich die menschliche Lebensform
als strukturierte Ganzheit—und eben nicht allein durch zusétzliche kognitive und
kommunikative Kompetenzen — von derjenigen anderer Lebewesen unterschei-
det.« (2009, S.1)

Und:

»Menschen sind Lebewesen und der evolutioniren Kontinuitit eingeordnet, die
alles Lebendige umgreift. Doch die kulturelle Lebensform, die so entstanden ist,
unterscheidet sich als Ganze, nicht erst in den sogenannten >hoheren< Funktionen des
Bewusstseins, von derjenigen anderer Lebewesen.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Akzeptiert man den Gedanken eines »Holismus der Differenz«, so iiberzeugen
in der Folge weder Positionen, die Bewusstsein und Kultur ohne internen Bezug
zur organischen Dimension des menschlichen Lebens betrachten, noch jene, die
menschliches Verhalten rein behavioristisch beschreiben und von der typisch
menschlichen Einbettung des Lebens in eine normativ-symbolisch strukturierte
Kultur absehen (vgl. ebd.).

3.3.2 Artikulation und Reflexion: Sprachverstandnis und Sprachkritik

Der Anspruch, die sehr verschiedenen Forschungsansitze und theoretischen Posi-
tionen miteinander zu verbinden und argumentativ zu integrieren, bestimmt aber
auch die »Flughdhe« von Jungs Uberlegungen. So verbleibt er grundsitzlich im ex-
emplarischen Bereich der Sprache. Damit scheint der Sprache paradigmatischer
Status zuzukommen, denn andere Formen der Artikulation werden nicht spezi-
fisch diskutiert. Das zeigt sich beispielweise in der Diskussion von kérperlichem
Ausdrucksverhalten und spezifischer der Auffassung des Gestischen. Es kann ver-
mutet werden, dass die sehr weittragenden Begrifflichkeiten der Peirce’schen Se-
miotik dazu (ver-)fithren, das ikonische Moment des »lcon« unhinterfragt mime-

12 Vgl. zu Taylor Kapitel 6.2 bzw. Taylor (2017).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

tisch zu konzipieren und in der Folge »Ausdruck« vom artikulierten Symbol zu
trennen (Jung 2009, S. 186ft.). Das passt zwar auch zu Michael Tomasellos (2009)
Theorie der Sprachgenese, in welcher die Zeigegeste sprachkonstitutiv, aber als vor-
sprachlich (und zwar sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch) verstanden
wird und auf die Jung sich in seinem kommunikationstheoretischen Verstindnis
von Handlung beruft. Das komplexe Zusammenspiel von Wahrnehmung und ex-
pressiven Zeigegesten (ein unterbehandelter Zeige-Typ, der ontogenetisch gleichzei-
tig mit den anderen entsteht) sowie die mogliche Genese anderer, nicht-begriffs-
sprachlicher und -schriftsprachlicher, aber artikulierter Ausdrucksformen bleiben
unberiicksichtigt.

Das hat insbesondere damit zu tun, dass es iblich ist, das Icon bzw. das Iko-
nische primir der Ebene des Ausdrucksverhaltens zuzuschreiben und das Gesti-
sche dabei zusammen mit dem Zeigen als vorbewusste, expressive Ausdrucksform
und als nicht bzw. noch nicht bewusst artikuliert definiert wird (vgl. Jung 2009,
S. 325fT.). Dass Jung diesen Weg geht, hat damit zu tun, dass er sich auf die Diskus-
sion »expressives Ausdrucksverhalten und instrumentelles Handeln« bzw. »expres-
sives Ausdrucksverhalten vs. Handeln« (bei ihm von Darwin und Gehlen reprisen-
tiert) einldsst. Jungs Ziel ist es einen Mittelweg zu finden, da hier die Integration
der Verkérperung des Handelns — und bei Jung damit der differenzholistische An-
satz seiner Anthropologie der Artikulation — auf dem Spiel steht. Seine »Lésung«
besteht dann im Vorschlag der Gleichurspriinglichkeit von instrumentellem und
kommunikativem Handeln, die er beide im vorbewusst-somatischen Ausdrucks-
verhalten begriindet:

»Systematisch formuliert geht es darum, Handlung und Expression so in Bezie-
hung zu setzten, dass erstens die Asymmetrie beider gewahrt bleibt — nur Artiku-
lation, nicht Ausdruck hat Handlungscharakter —, zweitens deutlich wird, dass in-
strumentelles und kommunikatives Handeln gleichurspriinglich auf vorbewusste
motorische Schemata des Kérpers bezogen sind und drittens symbolische Hand-
lungen so verstanden werden kdnnen, dass sie auf vorbewussten Expressionen
aufbauen, diese aber in ein artikuliertes Weltverhdltnis integrieren.« Jung 2009,
S.324)

Jung bezieht sich dabei auf experimentelle und neuroanatomische Untersuchun-
gen und kommt zu dem Schluss, dass »Lautsprache und Gestik von denselben Feed-
backschlaufen und neuronalen Aktivierungsmustern gesteuert werden, also auch
die Lautsprache eine ihr wesentliche motorische Gliederung aufweist«. Er fasst
zusammen, dass »sinnhafte Handlungen immer artikuliert, d.h. von kérperbildli-
chen Aktivierungen korperschematischer Gliederungen erméglicht und motorisch
an physische Feedbackinstanzen riickgekoppelt sind« (Jung 2009, S. 337).

Jung mochte »sinnhaftes Handeln« und »intentionale Motorik« als funda-
mental verkorpert verstehen. Nun ist es allerdings so, dass im sprachtheoretischen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

127


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Die Arbeit am Ausdruck

Handlungsmodell, wie es Tomasellos Theorie zugrunde liegt, (Zeige-)Gesten phylo-
wie ontogenetisch als vor der konventionellen Sprache liegend verstanden werden.
Tomasellos Kooperations- und Kommunikationstheorie ist im Grunde ebenfalls
zweckrational determiniert und sein Verstindnis von Kommunikation »basiert auf
der total humorlosen und poesiefreien Griceschen Konversationsethik«, wie Jiir-
gen Trabant in seiner insgesamt sehr anerkennenden Rezension zu dessen Werk
Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens schreibt (2015, S.178). Somit bleibt
Jungs Grundmodell trotz geteilter neuronaler Feedbackschlaufen und Riickkoppe-
lung an motorische Feedbackinstanzen letztlich zweistufig, da nichtsprachliche
Gliederungs- und andere Symbolisierungsformen innerhalb der Genese und des
Konzepts des kommunikativen Handelns als nichtartikuliert verstanden werden.

Gesten sind vor diesem Hintergrund als »nichtartikulierte Ausdrucksformen«
zu verstehen, »bei denen der Raum iiber die Zeit dominiert« (Jung 2009, S. 333).
Es stellt sich die Frage, ob Erleben als unartikulierte, kérperlich gespiirte Situation
angemessen aufgefasst ist und ob »der bewusste Ausdruck« auf die Artikulation ei-
nes Nichtartikulierten zuriickgeht. In Kapitel 4 dieser Arbeit wird daher die Genese
von Zeigegesten genuin artikulationskritisch untersucht und befragt.

Die von Jung nicht gestellte Frage, die sich aber in bildungstheoretischer und -
kritischer Hinsicht fur ein Artikulationsverstindnis aufdringt, lautet, ob nicht das
Mimetisch-Ikonische der Gebirde bzw. die menschliche Zeigegeste bereits als ar-
tikulierte (symbolische) Form verstanden werden sollte und nicht nur als Teil der
Genese von Symbolisierungsformen -, ob Artikulation also »mehrdimensionaler«
und weiter aufgefasst werden sollte. Es spricht einiges dafiir, dass der Prozess der
menschlichen Artikulation feinteiliger ist und daher subtiler und befragender be-
schrieben werden sollte, um die Verstehens- und Artikulationsprozesse zu reflek-
tieren."?

Der (titelgebende) »bewusste Ausdruck« ist bei Jung letztlich an der Begriffsspra-
che orientiert, da diese sich durch eine metareflexive Sonderstellung auszeich-
ne. Mit dem holistisch-expressiven Sprachbegriff Robert Brandoms verbindet ihn
der »Glaube« an die metareflexive Sonderstellung der Sprache, die er — hier »ge-
gen« Brandom - nicht als »Hyperlinguismus« verstanden haben will (vgl. Jung
2005, S. 115). Denn Brandom verzichte zwecks Dualismusvermeidung auf den Er-
fahrungsbegrift, verschenke damit aber die Moglichkeit, »den Subjektpol unseres

13 So unterscheidet etwa Susanne Langer in ihrer wegweisenden Schrift Philosophie auf neuen
Wegen diskursive und prasentative Formen der Artikulation und hilt fest: »Alle Sensitivitat
tragt den Stempel des Geistigen. >Sehen<zum Beispiel ist kein passiver Vorgang, durch den
bedeutungslose Eindriicke gesammelt werden, damit der ordnende Geist aus diesen amor-
phen Daten Formen fiir seine eigenen Zwecke herauslesen kann, >Sehenc ist selber schon
ein Formulierungsprozess; unser Verstandnis der sichtbaren Welt beginnt im Auge.« (Langer
1987, S.97)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Weltverhiltnisses in seiner Spezifik und erstpersonalen Situiertheit zu denkenc
(ebd.). Jungs Artikulationskonzept ermogliche es hingegen, »Erfahrung als rezi-
proke Transformationsbeziehung zwischen dem individuellen Bewusstseinsleben
und dem sozialen Raum semantischen Sinns konzeptualisieren zu kénnen« (ebd.).
Den Holismus der Brandom’schen Sprachphilosophie méchte Jung um den Aspekt
der Unvertretbarkeit des Erfahrungssubjekts — den qualitativ-eudimonistischen
Standpunkt der ersten Person, wie er dies gerne bezeichnet — zu einem Holismus
artikulierter Erfahrung erweitern. Es geht ihm darum, einen Dualismus zu ver-
meiden, in welchem beispielsweise die Fillle des qualitativen Erlebens gegen die
Beschrinkungen des Symbolischen ausgespielt wiirden. Einem quasi komplemen-
tiren Denken entsprechend gelte es, »einen Erfahrungsbegriff zu entwickeln, der
Erleben und Artikulation als intrinsisch bezogene Relata innerhalb einer holisti-
schen Struktur auffasst« (S. 117).

Jung mochte aufjeden Fall die »romantische Anthropologie der Innerlichkeitc,
aber zugleich auch eine »rein analytische Deutung von Subjektivitit als lokaler In-
stantiierung von intersubjektiver Rationalitit« vermeiden (S. 115). Er verweist dabei
(zurecht) auf die vernachlissigte, aber zentrale welterschliessende Rolle von Emo-
tionen, ohne die nichts, keine Entitit zum sogenannten propositionalen Objekt
subjektiven Interesses und intersubjektiver Deliberation werden kénnte (vgl. ebd.
sowie Kapitel 2.3 dieser Arbeit). Der Einbezug des emotionalen Ausdrucks sei aber
nicht als romantische Entiusserung weltferner Innerlichkeit zu verstehen, »son-
dern artikulatorisch als symbolische Explikation der intentionalen Gefiihle unseres
Gefiihlslebens« (ebd.).

Sein artikulationstheoretischer Holismusbegriff ist dabei ganz immanent zu
verstehen. Zwar ist es Jung wichtig, die Nicht-Substituierbarkeit aller genuinen
Ausdrucksmedien zu betonen. Eine Vielzahl reflexiver Medien stiinden der singu-
laren metareflexiven Instanz Sprache gegeniiber, und es hinge »von nicht forma-
lisierbaren Gesichtspunkten der situativen Angemessenheit ab, welches expressi-
ve Medium die wohlgeformteste und prignanteste Sinnbestimmung qualitativer
Erfahrung erlaubt« (S. 134). Jung unterscheidet damit grundsitzlich eine Vielfalt
expressiver Medien, die er reflexiv versteht, von Sprache, die exklusiv als metare-
flexives Medium zu verstehen sei. Denn nur die logischen Krifte der Sprache er-
laubten es, Intension und Extension von Expressionen eindeutig zu bestimmen, sie
in dekontextualisierte Propositionen zu transformieren und so eine wissenschaftli-
che Dritte-Person-Sprache zu entwickeln oder in Metadiskursen die Implikationen
unserer Alltagsnarrationen zu explizieren (vgl. S. 133f.).

Diese Einschitzung gilt es m.E. zu befragen, ohne Jungs artikulationstheoreti-
sches Grundkonzept insgesamt infrage zu stellen. Es geht hier mehr um einen Vor-
schlag zur Erweiterung um einen entscheidenden Aspekt, den ich als die »4stheti-
sche Dimension« bezeichne, die gerade fir die Vorstellung von Bildungsprozessen
wichtig erscheint. Jung gelingt es, die Frage zu vermeiden, indem er durch die

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

129


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Die Arbeit am Ausdruck

metareflexive Funktion der Sprache andere Ausdrucksmedien zwar mit dem »Eh-
rentitel der Reflexion« versieht und als nicht-substituierbar bezeichnet. Die Nicht-
Substituierbarkeit wird jedoch durch die von Jung herausgestellte Metareflexivitit
der Sprache in ihrer Eigenbedeutung relativiert, denn der Einsatz von sprachlich
artikulierter Metareflexivitit ist bei ihm primir eine Frage sozialer Konventionen.
Jemand, dem es etwa einfiele, »einen erotisch grundierten persénlichen Austausch
durch metareflexive Einschaltungen zu bereichern«, der kdnne »schnell alleine sit-
zen« (Jung 2005, S. 134). Die (begriffssprachliche) metareflexive Artikulation einer
Situation ist so gesehen zwar immer moglich, aber nicht immer passend. Einem
artikulierten Selbst steht daher eine fein abgestufte Palette expressiver Tone und
Medien zur Verfigung, aus denen es in kontextsensibler Auswahl unter Umstin-
den auch mehrere heranziehen kann, um ein Maximum an Prignanz zu erzielen
(vgl. ebd.). Das »artikulierte Selbst« scheint sich hier recht souverin verschiede-
ner Ausdrucksmedien bedienen zu kénnen, um intentionale Gefiithlsausdriicke zu
explizieren.

Was nicht diskutiert wird, ist, ob es Erfahrungen gibt, deren Bedeutungsge-
halt nur in einem bestimmten Medium Ausdruck verliehen werden kann und de-
ren Sinn dabei verstanden werden kann, obwohl er gerade nicht begriffssprachlich
ausgesagt wird und der auch nicht in metareflexiver Bezugnahme treffend aus-
gedriickt werden kann. Um den Sinn und Bedeutungsgehalt zu treffen, miisste
Sprache versuchen, die Ausdrucksqualitit des gerade nicht in der Begriffsspra-
che »Formulierten« zu evozieren. Das hiesse, Sprache miisste ihre Stirke des »Be-
griffseins« aufgeben und etwa ihre rhythmische oder ikonisch-metaphorische Di-
mensionen ausloten. Das wiirde aber bedeuten, dass diese Artikulation wiederum
eigensinnige und eigenstindige Artikulationsformen hervorbringt, die der Artiku-
lationsform, auf die sie sich bezieht, keineswegs analog gegeniiberstehen und ihr
auch nicht einfach unter- noch itbergeordnet werden kénnen. Sprachlich kénnte
allenfalls dieser Sachverhalt benannt werden (etwa so, wie hier vorgefithrt wird).
Ob dafiir die Emphase ihrer metareflexiven Sonderstellung angemessen ist, sei in-
frage gestellt.

Auch die Annahme, dass es unmoglich sei, nicht-sprachlich (i.e.S.) metareflexiv
zu artikulieren, ist m.E. nicht iitberzeugend. Man denke beispielweise an die bil-
denden Kiinste, die auf ihre Ausdrucksmittel auf vielfiltige Weise in ihrem eigenen
Medium Bezug nehmen und dariiber hinaus auf mehreren Ebenen die komplexen
wechselseitigen Konstitutionsbedingungen artikulieren, indem sie diese zeigend
sichtbar machen. Dies liesse sich wohl sprachlich einholen, ist aber dennoch eine
eigenstindige »metareflexive« Artikulation, die einen Sinn zum Ausdruck bringt,
der nicht einfach auch propositional ausgesagt werden konnte. Die begriffliche Be-
urteilung und sprachliche Bezugnahme von und auf Artikulationen ist vielmehr die
Art und Weise, wie sich begriffssprachliche Metareflexivitit artikuliert. In anderen
Artikulationsformen zeigt sich Metareflexivitit entsprechend auf andere Weise.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Der Versuch, diese in einem eindeutigen Verhiltnis anzuordnen, scheint mir bei
Jung darin begriindet, den sprachanalytischen Holismus zwar hinsichtlich seiner
Leibvergessenheit zu kritisieren und um die Verkdrperungsdimension zu erwei-
tern, ohne diesen jedoch selbst zu hinterfragen.

Aber vielleicht ist dieser Holismus nicht so einfach zu haben, und das hat wo-
moglich damit zu tun, dass das Wesen der Sprache viel komplexer ist, als einem
theoretisch lieb sein kénnte. Es wire dann zu iiberlegen, ob Metareflexivitit in
der vermittelten Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst- und Weltverhaltnisses
seinen Grund hat und letztlich méglicher Teil aller genuin menschlichen Artiku-
lationsformen ist. Es konnte sein, dass die sprachliche Metareflexivitit zwar eine
fir eine bestimmte Kultur dominante Reflexionspraxis und -form darstellt. Davon
ausgehend aber darauf zu schliessen, dass sie dafir das ausgezeichnete oder al-
leinige Medium ist, itberzeugt nicht. Metareflexivitit bedarf eines oder mehrerer
Artikulationsmedien. Aber das Kriterium ist nicht das Medium an sich, sondern
was und wie damit artikuliert wird: Kann das Ausgedriickte verstanden werden?
Konnen darin und damit komplexe, vielschichtige Prozesse des Verstehens wahr-
nehmbar und verstehbar werden? Und sind diese Prozesse der Verstindigung und
Artikulationsprozessen zuginglich?

Auch der Sprachwissenschaftler Jirgen Trabant teilt diese anthropologische
Einsicht. Er zeigt in seiner Historischen Anthropologie der Sprache (1998), dass es ent-
scheidend darum geht, wie Sprache und ihre Rolle aufgefasst werden. Der Blick
in die Geschichte der wissenschaftlichen Bestimmung der Sprache zeige, dass die
Sprache »zwischen Natur und Kultur hin und her geschoben zu werden« scheine
(S. 21). Dieses Hin und Her impliziere aber gerade nicht, dass eine Entscheidung
entweder fir Natur oder fir Kultur zu treffen sei. Die Sprache sei vielmehr auf
und an der Grenze zwischen Natur und Kultur zu situieren. Das Hin und Her sei
(wissenschafts-)historisch bedingt. Nicht das Phinomen der Sprache an sich ver-
indere sich primir, sondern »die Kenntnisse oder Annahmen der Menschen iiber
die Grenze zwischen Natur und Kultur« (ebd.). Eine »Historische Anthropologie
der Sprache« gehe von der konstitutiven Historizitit der Sprache aus. Sie erfor-
sche den geschichtlichen Wandel der Betrachtung von Sprache, indem sie die je-
weiligen natiirlichen bzw. kultiirlichen Anteile bestimme und ihr Zusammenspiel
beschreibe (vgl. ebd.).

Es ist kein Zufall, dass Trabant insbesondere hinsichtlich des Begriffs der Arti-
kulation Wilhelm von Humboldts Sprachstudien ins Zentrum seiner Uberlegungen
stellt. Fiir Trabant, der sich auch auf Henri Meschonnic bezieht, ist diese so be-
deutsam, weil Humboldt eine der ersten neuzeitlichen Sprachtheorien vorlegt, die
gleichzeitig eine Anthropologie darstellt (vgl. S. 11). Humboldts Uberlegungen zur
Grundbewegung der Sprache, so Trabant, gehen von der konstitutiven Historizitit
des anthropologischen Gegenstandes »Sprache« aus. Zudem korrespondiert Hum-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Die Arbeit am Ausdruck

boldts Ansatz mit dem Prinzip einer integrativen Anthropologie, wie Jung (2009)
aufzeigt.

Die Bedeutung der Sprache fiir Bildungsprozesse wird gemeinhin als zentral
erachtet. Zugleich wird die »Sprache der Bildung« im zeitgendssischen Bildungs-
diskurs immer wieder kritisiert, da sie als spekulativ, schwammig oder roman-
tisch erscheint. Solche Kritik (wie etwa durch Stojanov 2014, vgl. Kapitel 1.2) beruft
sich dabei implizit oder explizit auf Kriterien der Klarheit, Richtigkeit oder Ge-
nauigkeit. Bisher, so scheint es, begniigt man sich mit der Einsicht, dass es sich
bei bildungstheoretischen und sozialwissenschaftlichen Perspektiven einfach um
inkommensurable Positionen handle. Mitunter stimmen die Akteure wechselseitig
zumindest in den Grundton eines »nachsichtigen Gewihrenlassens« ein. Bildungs-
philosophische Theoriebildung mag dann nur noch als »dsthetisches Surplus« ak-
zeptiert werden.

Uber diese Querelen hinaus scheint bedeutsam zu sein, was sich aus der Akzep-
tanz unterschiedlicher Sprachauffassungen (wie sie schon im ersten Kapitel zum
Ausdruck gekommen sind) fir das Verstehen von Bildungsprozessen ergibt. Die
Hoffnung scheint berechtigt, dass auf der Grundlage einer artikulationstheore-
tischen Perspektive (vgl. insbesondere Kapitel 4) feinere Beschreibungen fiir jene
Vorginge zu gewinnen sind, als sie bisher aus logozentrischen bzw. rein argumen-
tationstheoretisch orientierten Perspektiven oder aber mit der Philosophie des Un-
verfiigbaren und der Negativitit aller Erfahrung geleistet werden (vgl. Kapitel 1).
Es geht weniger darum, haarscharf definieren zu wollen oder zu kénnen, was Bil-
dung ist und nicht ist, als vielmehr um die Haltung, sich nicht mit den Grenzen des
diskursiv-logisch Aussagbaren zu begniigen und ein fir alle Mal zu arrangieren.
Fiir solche Grenzsetzungen der einen oder anderen Variante gibt es keine logischen
Griinde.

Woriiber man keine klaren Aussagen machen kann, dariiber lisst sich den-
noch sprechen. Die Artikulationsbemithungen des Menschen handeln zentral da-
von, iiber das jetzt und hier Sagbare und Aussagbare hinauszugehen und auf mog-
licherweise noch nicht Sagbares, méglicherweise nie Sagbares, aber dennoch Be-
deutsames hinzuweisen. Nicht das »Noch-Nicht« oder das »Nie« sind dabei ent-
scheidend, sondern die Entwicklung des Verstindnisses iiber Erfahrungen, deren
Sinn und Bedeutung nicht mit der sprachlichen Aussage enden. Diese Erfahrungen
auszudriicken — in der Haltung, dass das Unergriindliche einen Verbindlichkeits-
charakter ausweisen kann (vgl. Kapitel 3.4 und 5) — kann hingegen von »logischer«
Relevanz sein. Wenn etwa Gottfried Boehm darauf hinweist, dass Bilder Riume
voller Sinn und Bedeutung entfalten, die sich sprachlich nicht einholen lassen, son-
dern die sich zeigen, dann verweist er auf jene ikonische Differenz, die auch dem
Bereich des Logischen angehért und ihn sogar mitkonstituiert (vgl. Boehm 1995,
2010).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

In der Einleitung seiner letzten und umfassendsten Schrift Uber die Verschieden-
heit des menschlichen Sprachbaus und ihven Einfluss auf die geistige Entwicklung des Men-
schengeschlechts (Humboldt 1836) findet sich ein Passus — der sogenannte »Energeia-
Satz« —, den Humboldt selbst als eine »Definition« der Sprache charakterisiert.
Auch und besonders weil dieser Satz den Erwartungen an eine Definition nicht
zu entsprechen scheint, eignet er sich als Beispiel einer Sprachauffassung, die fur
eine bildungs- und artikulationstheoretische Perspektive fruchtbar ist. Obwohl in
Kapitel 2 bereits ausfithrlich kommentiert, sei hier das Zitat nochmals in voller
Linge wiedergegeben:

»Die Sprache, in ihrem wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas bestdndig und in
jedem Augenblicke Voriibergehendes. Selbst ihre Erhaltung durch die Schrift ist
immer nur eine unvollstindige, mumienartige Aufbewahrung, die es doch erst
wieder bedarf, dass man dabei den lebendigen Vortrag zu versinnlichen sucht.
Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thatigkeit (Energeia). lhre wahre
Definition kann daher nur eine genetische seyn. Sie ist nehmlich die sich ewig
wiederholende Arbeit des Ceistes, den articulierten Laut zum Ausdruck des Ge-
danken fiahig zu machen. Unmittelbar und streng genommen, ist dies die Defini-
tion des jedesmaligen Sprechens; aber im wahren und wesentlichen Sinne kann
man auch nur gleichsam die Totalitit dieses Sprechens als die Sprache ansehen.«
(Humboldt, 1836, VII, S. 46)

Humboldts »Definition« stellt keine Regeln auf, mit denen der infrage stehende
Begriff bzw. Gegenstand der Sprache eindeutig, abgrenzbar und klar herausge-
stellt wird. Vielmehr beschreibt er Sprache als etwas, das sich nicht unmittelbar
zum wissenschaftlichen Gegenstand objektivieren lisst. Sie ist ihrem Wesen nach
kein Objekt, kein Werk (Produkt), sondern ist im Grunde ein »Geschehenc, eine
Praxis. Um zu verstehen, was Sprache ist, muss man demzufolge nach den be-
sonderen Vorgingen fragen, die dem Sprechen-Kénnen inhirent sind. Sprache als
Sprechen-Konnen fasst Sprache als Fihigkeit der verbundenen und sinnvollen Re-
de auf: »Sprache als Sprechenc, so Trabant, »ist nicht nur Produktion von Sitzen,
sondern eine viel kompliziertere Aktivitit.« (1998, S. 35) Mit dem Satz »Sie ist die
sich ewig wiederholende Arbeit des Geistes, den articulierten Laut zum Ausdruck
des Gedankens fihig zu machen« verweist Humboldt auf diese Aktivitit.

Die Pointe der hier kurz vorgestellten artikulationstheoretischen Perspektive
lautet: Bildung ist Artikulationstitigkeit als bewusste Arbeit am Ausdruck mensch-
licher Erfahrung, die primir darin besteht, zwischen Aussage und Ausdruck, ge-
nauer: zwischen Aussagbarkeit und Ausdriickbarkeit zu unterscheiden. Damit sind
nicht logische, aber faktische Begrenzungen des Artikulierens zu erkennen und

14 Und die noch weiter zu vertiefen ist, vgl. Kapitel 4.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

133


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Die Arbeit am Ausdruck

akzeptieren. Treffend formuliert Jung: »Expressive Vollstindigkeit im Sinne Bran-
doms ist [...] zwar eine logische, aber keine anthropologische Moglichkeit.« (2009,
S. 480) Bewusster lisst sich kaum aussagen, was die Moglichkeiten und Grenzen
einer Theorie und Anthropologie zur Praxis des »bewussten Ausdrucks« sind.

Es ist allerdings moglich und m.E. auch geboten, die anthropologischen Mog-
lichkeiten der Artikulation nicht nur formal in Relation zu einer denkbaren im
Sinne einer diskursiv-logischen expressiven Vollstindigkeit zu situieren. Von ei-
nem Holismus artikulierter Erfahrung auszugehen, wie Jung (2005, S. 134ff.) das
tut, heisst letztlich, vorab von einem Begriff der Immanenz der Erfahrung auszu-
gehen und sich mit der Formel »Immanenz der Transzendenz« vor dem Vorwurf
der Metaphysik zu schiitzten. Tut man dies nicht, riskiert man, sich eine roman-
tische Blosse zu geben. Bildungsphilosophie muss es m.E. riskieren, sich dieser
Gefahr auszusetzten. Es geht hier allerdings nicht darum, in dualistischer Manier
Transzendenz gegen Immanenz oder die Fiille des Lebens gegen den Bereich des
Symbolischen auszuspielen. Vielmehr geht es darum, diese Fragen und die dar-
in enthaltene Spannung ernst zu nehmen, zu verstehen zu versuchen, und eine
Haltung dazu einzunehmen. Dies scheint mir bildungstheoretisch notwendig an-
gesichts der Tendenz, entweder fiir oder gegen die eine Lesart zu argumentieren
und dann entweder einen rein positiven oder unmdglichen negativen oder dsthe-
tisierten Begriff von Bildung zu vertreten.

Eine Bildungstheorie, in deren Zentrum nicht der bewusste Ausdruck, sondern
die Arbeit am Ausdruck steht, hat ein anderes, erweitertes Verstindnis expressiver
Moglichkeit und Praxis. Es geht darum, menschliche Artikulationspraxis als poten-
tiell vollstindig artikuliert in ihrer Eigenart zu verstehen. Die expressiven Moglich-
keiten des Menschen, d.h. sein Umgang mit den Konstellationen von Unbestimmt-
heit und Ausdruck, reichen moglicherweise weiter, als sich auch mit einer sehr
differenzierten Typologie der Unbestimmtheiten bestimmen lasst (vgl. Jung 2009,
S. 470ff.). Das erfordert allerdings einen anderen Begriff von Unbestimmtheit und
fithrt zu einer anderen Beurteilung moglicher Vollstindigkeit menschlicher, d.h.
anthropologischer Artikulationsarbeit. Eine Moglichkeit, diesen Aspekt zu reflek-
tieren, sehe ich darin, eine Ethik der Unergriindlichkeit des Lebens theoretisch zu
beschreiben und bildungsphilosophisch ernst zu nehmen. In Kapitel 3.4 wird dazu
eine mogliche Haltung expliziert, die fiur die vorliegende Arbeit grundlegend ist.
Jungs Ansatz offeriert dafiir insgesamt eine wertvolle systematische Hilfe und er-
mutigt dazu, einen artikulationstheoretischen Ansatz zu verfolgen. Daher schliesst
diese Arbeit affirmativ an Jungs Arbeit an. Dem so erdffneten Forschungsfeld und
den in diesem Umkreis zu verortenden Publikationen und Sammelbinden ist der
zeitgendssische »Artikulationsdiskurs« zu verdanken.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

3.4 Exzentrizitat und die Verbindlichkeit des Unergriindlichen
(Volker Schiirmann)

In diesem Unterkapitel soll der bisher wenig erliuterte Zusammenhang zwischen
der Bestimmung der exzentrischen Positionalitit (Anthropologie) und dem Prinzip
der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit (Lebensphilosophie) vertieft werden. Es
ist das Verdienst von Volker Schiirmanns intensiver Auseinandersetzung mit den
Werken Helmuth Plessners, Josef Konigs und Georg Mischs, diesen Zusammen-
hang hervorgehoben und analysiert zu haben. Fiir die vorliegende Arbeit ist dieser
Zusammenhang von besonderer Bedeutung, da er erlaubt, die logozentrische Po-
sition der bildungstheoretischen Vorstellungen - sei sie affirmativ eingenommen
(wie bei Krassimir Stojanov) oder kritisch hingenommen (wie bei Alfred Schifer) —
anthropologisch zu befragen und ihr daran anschliessend eine artikulationstheo-
retische Perspektive entgegenzusetzen.

Dabei sei auf zwei Arbeiten Volker Schiirmanns eingegangen: zunichst auf
Uberlegungen aus seiner Habilitationsschrift Zur Struktur hermeneutischen Spre-
chens. Eine Bestimmung in Anschluss an Josef Konig (1999) und dann auf zentrale
Aspekte seines neueren Werkes Souverdnitit als Lebensform. Plessners urbane Philo-
sophie der Moderne (2014). Die beiden Zuwendungen sollen helfen, mit Plessners
Strukturprinzip der vermittelten Unmittelbarkeit jenen theoretischen Ort zu
markieren, der die Bedeutung dessen, was sich nicht (logisch-diskursiv) aussagen,
aber eben ausdriicken lisst, fiir eine Bildungstheorie fruchtbar zu machen. Das
Prinzip »vermittelte Unmittelbarkeit« wird zunichst in den Zusammenhang von
Vernunfttitigkeit und Verstandesformen bzw. der Differenz von Vernunft und
Verstand gesetzt (3.4.1), um daran das ethisch und bildungstheoretisch relevante
Theorem der Unergriindlichkeit plausibel zu machen (3.4.2). Gleichzeitig soll die
anthropologische Perspektive Plessners gegen den Vorwurf, es handele sich dabei
um eine »apriorische« Wesensbestimmung des Menschen, verteidigt werden.

3.4.1 Hermeneutisches Sprechen

Der vielleicht etwas eigenartig anmutenden Ausdruck »hermeneutisches Spre-
chen« verweist auf ein primir auslegendes, auf Verstehen angelegtes Sprechen, das
auf vorgegebene bzw. zu ergriindende Sinnzusammenhinge und interpretative
Sprechsituationen gerichtet ist und als spezifische Sprechpraxis auch neue Bedeu-
tung stiften kann (vgl. Obert 2005, S. 545). Schiirmann schreibt der Hermeneutik
und dem hermeneutischen Sprechen — im Unterschied zu manchen Vertretern
der philosophischen Hermeneutik — eine (theoretische bzw. begrifflich-konzep-
tionelle) »Doppeldeutigkeit« zu: Einerseits sei »hermeneutisches Sprechen« als
Gegenbegrift zu einem im engen Sinne verstandenen diskursiven Sprechen charakte-
risiert und behaupte damit seine eigentiimliche Spezifik, andererseits sei es auch

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

135


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Die Arbeit am Ausdruck

als eine Unterart des diskursiven Sprechens zu begreifen (vgl. 1999, S. 367). Was
hier wie ein begriffslogisch unsauberes Verhiltnis von Ober- und Unterbegriff
aussieht, ist dem komplexen Verstindnis von Hermeneutik bei Josef Kénig und
Georg Misch geschuldet, dem sich Schiirmann widmet. Das Charakteristikum
hermeneutischer Aussagen liege darin — so Schiirmann mit Konig -,

»[..] dass sie, und zwar nur sie im Unterschied zu nicht-hermeneutischen Aussa-
gen, ihre Bedeutung in produktiver Resonanz mit bereits vorliegenden anderen Re-
deweisen gewinnen. So gesehen, ist der Bereich der hermeneutischen Aussagen
der Ort, an dem neuartige Bedeutung entspringt; wiahrend diskursives Sprechen
i.e.S. eine Kombinatorik bereits bestehender Bedeutung ist.« (1999, S. 367)

Offenbar ist es zum besseren Verstindnis nétig, sowohl hinsichtlich des herme-
neutischen Sprechens als auch des diskursiven Sprechens zwischen engerem und
weiterem Sinn zu unterscheiden. Hermeneutisches Sprechen ist diskursives Spre-
chen im weiteren Sinn, aber nicht im engeren Sinn. Hermeneutisches Sprechen
im engeren Sinne ist dann nicht diskursives Sprechen im engeren Sinne, wenn
es allgemein als evozierende Artikulation, evozierendes Sprechen oder (mit Boll-
now, siehe Kapitel 5) als artikulierende Beschreibung verstanden wird. Die Bestim-
mung, die Schiirmann in Bezug auf die Kraft der Produktion bzw. die Fihigkeit der
Reproduktion und Kombinatorik der beiden Sprechweisen gibt, erklirt die zunichst
begriffslogisch eher wenig plausibel erscheinende Charakterisierung der »Doppel-
deutigkeit« des hermeneutischen Sprechens. Zur Verdeutlichung: »lL.e.S. diskursi-
ves Sprechen ist, so gesehen, ein Sprechen im Rahmen einer gegebenen Welt von
Bedeutungen und insofern reproduktiv, wihrend hermeneutisches Sprechen diese
Welt als solche gestaltet und insofern produktives Sprechen ist.« (Schiirmann 1999,
S. 367f.) Im ersten Fall — so Schiirmann mit Schiitz und Waldenfels — werde Neues
erzeugt, im zweiten Fall Neuartiges (vgl. ebd.). Im hermeneutischen Sprechen — und
das ist entscheidend - transzendiert der Sinn die wortliche Bedeutung. Die »zen-
trale These« der Habilitationsschrift Schiirmanns besteht in der Behauptung, dass
»vermittelte Unmittelbarkeit das logische Kriterium des hermeneutischen Sprechens«
sei (S. 30).”%

»Vermittelte Unmittelbarkeit« wird — so Schiirmann an derselben Stelle - in
verschiedenen Bedeutungen gebraucht: »1. als (Titel fir das) Charakteristikum des
spekulativen Sprechens [...]., 2. als Charakteristikum des hermeneutischen Spre-
chens [...], 3. als Charakteristikum der exzentrischen Positionalitdt [...] und 4. als das
Gemeinsame der Bedeutungen 1.-3. [...]J« (ebd.).’ In der Einleitung seiner Analy-

15 Schiirmann scheint den Begriff des »hermeneutischen« Sprechens — je nach Referenz und
Kontext — synonym mit »spekulativem« und »evozierendem« Sprechen zu verwenden.

16 Mit der Begrifflichkeit des »spekulativen Sprechens« verweist Schiirmann auf eine spezifi-
sche Form des »evozierenden Sprechens« (vgl. Kapitel 5.2.5 in dieser Arbeit) — es hat fiir den

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

se der Struktur des hermeneutischen Sprechens diskutiert Schiirmann das Kon-
zept der vermittelten Unmittelbarkeit »als Probierstein spekulativer Philosophie«
(S. 18fF.) und geht dabei auf die Verhiltnisbestimmung von Verstand und Vernunft
und insbesondere auf diesbeziigliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede bei Kant
und Hegel ein. Wihrend es nicht moglich (und auch nicht nétig) ist, die differen-
zierte Diskussion — nicht nur Schiirmanns, sondern tiberhaupt der Frage des Ver-
hiltnisses von Vernunft und Verstand - an dieser Stelle wiederzugeben, sei doch
auf Einsichten und Kommentare insbesondere hinsichtlich der kantischen Position
verwiesen, die fiir unseren Zusammenhang bedeutsam erscheinen.

Entscheidend ist nimlich Kants Einsicht in die Unvermeidbarkeit von Fragen,
die der Mensch als unbeantwortbar erkennen muss. Diese Fragen konnen als »me-
taphysisch« bezeichnet werden. »Der transzendentalphilosophischen Tradition ist
eine Metaphysikkritik zu verdankens, schreibt Reichenbach,

»welche metaphysischen Fragen gerade nicht als absurd oder unbeantwortbar
verwirft, sondern—[...] mit Rekurs auf Immanuel Kant—zumindest einraumt, dass
sich metaphysische Fragen immer wieder aufdrangen, wenn auch nicht abschlies-
send beantworten lassen, es abereinen grossen Unterschied macht, ob sie erkannt
werden oder nicht. Der Mensch wird hier —anthropologisch —als animal metaphy-
sicum betrachtet und die Erkenntniskritik der Metaphysik vorgeschaltet, der Fokus
wird also weniger auf Fragen des Seins (Ontologie) als auf Fragen des Wissens und
der Erkenntnis (Epistemologie) gerichtet.« (Reichenbach 2018, S.187)

Aufklirung betrifft eben nicht »nur« das Wissen iiber die Welt, sondern insbe-
sondere die Frage nach den Grenzen des Erkennen-Konnens (vgl. Reichenbach 2018,
S. 79). Mit diesem selbst-kritischen (erkenntnistheoretischen) Perspektivenwechsel
gehe der philosophische Blick weg von den klassischen Themen (wie beispielsweise
der Frage nach Gott, der Freiheit, der Unsterblichkeit, dem Weltganzen oder dem
Wesen der Dinge) »hin auf unsere Erkenntnisart von Gegenstinden, nicht in psy-
chologischer Manier, sondern darauf bezogen, was Erkenntnis und Urteil so mog-
lich macht, dass ihnen teils objektive Geltung zukommyt, teils offensichtlich gerade
nicht oder jedenfalls noch nicht« (Fischer 1998, S. 134, zit. n. Reichenbach 2018,
S. 79). Kant identifiziert »zwei Quellen unseres Wissens bzw. unserer Erkenntnisc,
fasst Reichenbach weiter zusammen,

»namlich die Empfindung (Sinneswahrnehmung) und die reinen Formen des Verstan-
des. So gibt es einerseits die Erkenntnis durch Empfindung, welche durch konkrete
Erfahrung mit Welt bedingt ist bzw. der Erfahrung im Nachhinein folgt (also eine —

weiteren Verlauf der Argumentation an dieser Stelle jedoch wenig Bedeutung. Zum »speku-
lativen Sprechen«vgl. Schiirmann (1999, S. 377-395).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

137


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Die Arbeit am Ausdruck

behauptete — Erkenntnis a posteriori darstellt), und andererseits auch erfahrungs-
unabhingige Bedingungen fiir bestimmte Behauptungen, sogenannte a priori Be-
dingungen.« (Reichenbach 2018, S. 80)

»Erst wenn beides zusammenspielt, >Erfahrung« und apriorisches Vermégen des
Verstandesc, »liegt objektive Erkenntnis der Méglichkeit nach vor« (Fischer 1998,
zit. n. Reichenbach 2018, S. 80). Wenn es aber an Erfahrungsmaterial fehle, kénne
die »Wahrheit« nicht tiberpriift werden. Untersuchungen dieser Art, die sich nicht
mit Gegenstinden befassen, sondern mit der Art der Erkenntnis, insofern diese
auf apriorischen Elementen beruht, nennt Kant »transzendental« bzw. »transzen-
dentale Kritik« (vgl. ebd.).

Die vernunftkritische Titigkeit, insbesondere in ihrer Analyse des Verstandes
und der Verstandesformen, ist also eine grundsitzlichere Titigkeit als jene des Er-
kennens und Beurteilens von »gewohnlichen« Gegenstinden, die nicht der Ver-
stand selbst sind. Vernunft hat also eine Meta-Funktion, kdnnte man sagen, da sie
den Unterschied zwischen Wissen und Nichtwissen thematisiert und fragt, woher
wir X wissen, wenn wir X glauben oder behaupten. Dieses »Meta-Wissen« (Ver-
nunftwissen) ist in der kantischen Perspektive (letztlich) unvermeidbar, es eroffnet
den Sinn fur das Nicht- bzw. Unbeantwortbare, das sich aber als Frage aufdringt.
Im Unterschied dazu bewegt sich Verstandeswissen — als verstandenes und gesi-
chertes Wissen — innerhalb der Grenzen der jeweiligen Verstandesform. Doch die
beiden Wissenstypen sind nicht einfach kategorial getrennt, sondern aufeinander
bezogen bzw. auf komplexe Weise miteinander verbunden. So schreibt Schiirmann:

»Insofern metaphysische Fragen unabweisbar sind, bilden bei Kant Verstandes-
und Vernunftwissen eine suntrennbare Einheit¢, aber durch den Rekurs auf die Na-
tur des Menschen ist das Vernunftwissen nicht inneres Moment des Verstandeswis-
sens, und auch nicht umgekehrt. Notwendigkeit der Metaphysik ist bei Kant an-
thropologische Unvermeidbarkeit, nicht aber verstandeslogische Notwendigkeit.«
(Schiirmann 1999, S. 21)

Spekulative Philosophie hingegen griinde wesentlich in der Konzeption des Ver-
niinftigen im Verstindigen, und spekulative Philosophie sei »die Konzeption des
Verniinftigen als entspringend im Verstindigen« (S. 26). Mit Josef Konig kénne auch
gesagt werden: »Vernunftwissen ist ein wissenschaftliches Wissen, nur kraft unse-
rer Hilfe, aber es ist ein Vernunftwissen kraft des Habens von Verstandeswissen.«
(Ebd.) Mit diesen Beziigen dringt sich die Frage nach dem Vermittlungsverhdltnis
jeglichen Wissens auf. Der Geltungsgrund des Verstandeswissens ist nicht als gesi-
chertes Wissen zu haben. Warum sollte man etwa — um ein Beispiel zu geben — eine
konkrete Frage im Bereich der Fliichtlingspolitik aus ethischer und nicht besser aus
okonomischer Perspektive entscheiden? Die Sicherheit dieses Wissens um einen Gel-
tungsgrund misste auf einer unterstellten Unmittelbarkeit dieses Wissens beruhen.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Hegel habe eine solche Unterstellung, so Schiirmann, als »Appell ans >inwendige
Orakel« bezeichnet (S. 28). Mit dieser Metapher sei der Hinweis gegeben, »dass
ein Rekurs auf eine Unmittelbarkeit itberhaupt nicht erkliren kann, was Bewusst-
sein als solches ist — mithin nicht nur ein Konzept von Inhumanitit ist, sondern
das Humanum erst gar nicht einfingt« (ebd.). Es wilrde sich sozusagen um eine
esoterische Gewissheit handeln, die nur Eingeweihten zuginglich ist.

Wenn man der These folge, wonach »ein metaphysisches Moment verstindi-
gen Wissens nicht nicht im Gebrauch sein kann« (S. 29, Hervorh. A.P.), dann sei
die Aussage, »dass auch Vernunftwissen ein vermitteltes Wissen ist, mitbehauptet:
dass auch Vernunftwissen vermitteltes Wissen ist, heisst, dass es seine Gewissheit
nicht aus irgendeiner Unmittelbarkeit erfahrt, mithin den Status einer subjektiven
Versicherung bzw. Glaubensannahme hat« (ebd.). In gewisser Weise scheint Ver-
nunftwissen aber dennoch unmittelbar wirksam zu sein, wenn dem Konzept des
»Verniinftigen im Verstindigen« und der damit verbundenen Einsicht nachgegan-
gen wird, dass ein metaphysisches Moment verstindigen Wissens nicht nicht im
Gebrauch sein kénne. Unmittelbar ist oder erscheint Vernunftwissen insofern, als
»dass es zu haben nicht auf einer Entscheidung beruht, die auch so hitte ausfal-
len kénnen, dass wir uns dagegen entschieden hitten, Vernunftwissen zu haben«
(ebd.). »Unmittelbarkeit des Vernunftwissens« heisst also letztlich, dass immer ir-
gendein Vernunftwissen in Gebrauch ist und dies nicht unserer Entscheidung ob-
liegt. Doch mit dieser Bemerkung wird nicht auch ausgesagt, dass Vernunftwissen
ein unmittelbar bestimmtes Wissen sei; es wird damit iiber Inhalte iiberhaupt nichts
ausgesagt, da dies nicht allgemein méglich ist. Vielmehr erliutert Schiirmann die-
se Spezifik mit einem mathematischen Bild: Das

»Vernunftwissen ist ein Koordinatensystem des Verstandeswissens — ein Koordi-
natensystem ist nicht Ergebnis der Bestimmung einer gewissen Punktmenge, son-
dern der Erméglichungsgrund einer solchen Bestimmung; und diese Behauptung
ist nicht dquivalent zu der Behauptung, dass jegliches Verstandeswissen sich im-
mer in dasselbe Koordinatensystem eintragt.« (Schiirmann 1999, S. 29, Hervorh i.
Orig.)

Der Unterschied von Verstandeswissen und Vernunftwissen driicke sich dann dar-

in aus,

»dass die Art und Weise der Vermittlung, in der Vernunftwissen ein vermitteltes
ist, eine radikal andere istals die Weise, in der ein Verstandeswissen ein vermittel-
tes Wissen ist: wiewohl vermittelt, hat es den Status nicht nicht sein zu kénnen (in
Bezug auf gewisses Verstandeswissen), wihrend Verstandeswissen niemals den
Status hat, nicht nicht sein zu kénnen.« (Schiitrmann 1999, S. 30)

Daher ldsst sich auch sagen, dass Vernunftwissen von vermittelter Unmittelbarkeit
ist, wihrend Verstandeswissen den Status vermittelter Vermitteltheit aufweist.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Die Arbeit am Ausdruck

»Hermeneutisches Sprecheng, so kann das Anliegen Schiirmanns m.E. aufge-
fasst werden, ist eine spezifische Verstehens- und Verstindigungspraxis, die nicht
allein darin besteht, sich innerhalb einer Verstandesform mehr oder weniger sou-
verin zu bewegen, wie es fiir das diskursive Sprechen im engeren Sinn der Fall sein
kann, sondern in der vielmehr die »Logik« der vermittelten Unmittelbarkeit als
ein anthropologisches Strukturmerkmal, das Plessner zusammen mit der exzen-
trischen Positionalitit postuliert, auf eine bestimmte Weise zum Ausdruck kommt.
Die »hermeneutische Logik« ist nach Schiirmanns Misch-Lektiire keine »Bereichs-
logik, die etwa (allein) als eine »Logik der Geisteswissenschaften« verstanden wer-
den miisste, sondern sie umfasse vielmehr den Versuch, »den Ort des Logischen«
iberhaupt zu bestimmen (S. 279). Sie sei auch nicht eine blosse Kritik an der for-
malen Logik, sondern um die Frage nach dem systematischen Ort der Logik bemitht
(vgl. ebd.). Schitrmann folgt hier Mischs zentraler These, »dass es ein standpunkt-
gebundenes Vorurteil ist, die sLogik< an das Urteil zu binden bzw. auf das Vermo-
gen des Urteilens einzuschrinken, wie dies in der traditionellen Logik der Fall sei«
(ebd.). Das Vorurteil, das mit der engen Anbindung von Logik und Urteil entstehe,
impliziere, dass »auch die Idee der Wahrheit eine feste Ortsbestimmung« (Misch,
zit. n. Schiirmann 1999, S. 279) erfahre, denn »es ist das wesentliche Charakteris-
tikum des Urteils (und nur des Urteils), wahr oder falsch sein zu kénnen« (ebd.).
Dies entspreche einer »unhaltbaren Einschrinkung«, gegen die Misch geltend ge-
macht habe, »dass nicht bloss das Urteil, sondern die menschliche Rede iiberhaupt
der Moglichkeit nach auf Wahrheit befragbar sei« (S. 280).

»Logik« nach Misch meine im Grunde eine »Theorie des Wissens« (ebd.) — was
als Wissen Geltung beanspruchen kann oder nicht, liegt aber nicht in der alleinigen
Macht der formallogischen Position. Auch Sinn und Bedeutung, die im hermeneu-
tischen, dem auslegenden und verstehenden Sprechen nachvollzogen und produ-
ziert werden, kénnen auf ihren Wahrheitsgehalt befragt werden. Im Unterschied
zum rein diskursiven Sprechen kommt dem hermeneutischen Sprechen eine Art
dsthetische Vernunft und Kraft zu, mit der die »wortliche« Bedeutung bzw. die inne-
re Logik einer Verstandesform transzendiert werden kann, d.h. es wird Bedeutung
tiber die Grenzen der vorliegenden Verstandesform hinweg produziert. Im weite-
ren Sinne ist jede Rede diskursiv und insofern umfasst die Welt des Diskursiven
auch das hermeneutische Sprechen, welches bei Georg Misch als ein Evozieren vor-
gestellt wird. Diese Fihigkeit ist ebenso »verniinftig« (»diskursiv«) wie die verstan-
desmissige, z.B. argumentative Auseinandersetzung innerhalb der (mehr oder we-
niger) klaren Grenzen eines z.B. wissenschaftlichen Diskurses. Hermeneutisches
oder evozierendes Sprechen ist ohne den Einsatz der Vernunft gar nicht denkbar,
da es fiir die Grenzen des momentan Verstandenen oder der Verstandesform, um
die es geht, erkenntniskritisch-sensibel ist. In diesem Kontakt mit den Grenzen
des Verstehens kommt aber nicht primir der Skandal zum Ausdruck, dass die Er-
kenntnis an ein Ende gelangt ist; vielmehr wird erst damit die Moglichkeit ergffnet,

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

anders als in den gewohnten Bahnen zu denken und urteilen. Aus Reproduktion
und Kombinatorik mag »Neues« entstehen, »Neuartiges« aber muss produziert, pro-
biert, evoziert werden, und in dieser versuchsweisen Produktion mag natiirlich auch
beispielsweise die formale Logik eine bedeutsame Rolle spielen.

»Es gibt Reden oder auch Sitze, die sagen genau das aus, was sie sagen«, meint
Schiirmann (S. 298). Zwei seiner Beispiele: »Es ist heif heute« oder »Nelson Mande-
la hat den Friedensnobelpreis bekommenc« (ebd.). Solche Sitze geben den »propo-
sitionalen Gehalt der Aussagen anc, die relativ zu spezifischen Kontext- und Wahr-
heitsbedingungen beurteilt werden kénnen. Dies sei aber ganz anders bei Goethes
Ballade Der Fischer, welche schon Misch heranzieht (und die deswegen auch bei
Schiirmann mehrmals auftaucht):

»Auch diese Ballade kann nicht verhindern, dass sie als eine Aneinanderreihung
von Aussage- und Wunschsatzen erscheint. Aber ihr Sinn liegt ganz offenkundig
nicht darin, dass sie eine Begebenheit erzihlt, dass da dereinst ein Fischer am
Wasser saf3, ihm eine Nixe erscheint usw.; hier ist die Begebenheit gar nicht als
Begebenheit gemeint, sondern sie dient in gleichnishafter Weise als Sinnbild fiir
etwas anderes und eigentlich Gemeintes, was Goethe direkt nicht aussagt.« (Ebd.)

Der im Ausgedriickten enthaltene sachliche Gehalt weist also iiber sich hinaus.
Wenn ausgedriickter Sinn und dargestellter Sachgehalt nicht identisch sind und der
Sinn nicht direkt dem Sachverhalt zu entnehmen ist, kommt das hermeneutische
bzw. evozierende Moment zu seinem Recht, seiner Geltung und vielleicht seiner
Bewihrung, konnte man sagen.

Nun, warum hat Goethe nicht gleich direkt den »Sinn« ausgedriickt, um wel-
chen es ihm bzw. in diesem Gedicht geht? Warum eigentlich poetische (oder ande-
re dsthetische) Umwege, um etwas auszusagen, was alle wohl gleich und leichter
verstehen konnten, witrde es direkt ausgesagt oder behauptet? Warum wird nicht
direkt ausgedriickt, was ausgesagt werden soll? Warum diese Hemmung? Offenbar
— um hier einige Antworten zu geben - (i) weil der Unterschied zwischen Dar-
stellung und impliziertem Sinn bedeutsam ist bzw. erscheint, (ii) weil Aussagbares
und Auszudriickendes nicht zusammenfallen — nicht zusammenfallen kinnen, viel-
leicht noch nicht zusammenfallen kénnen und/oder nicht zusammenfallen sollen —,
(iii) weil die Darstellung sich dem verpflichtet fithlt, was nicht oder kaum ergriindet
werden kann. Damit wird nicht primir der Mangel des Verstehens oder Erkennens
bekundet, sondern vielmehr die Achtung vor dem, was ausgedriickt werden soll
und sich gleichzeitig dem Wunsch oder der Méglichkeit des rein diskursiv Aussag-
baren entzieht. Die Unvermeidbarkeit des Unbeantwortbaren ist also gerade nicht
die Grenze der evozierenden Titigkeit, sondern gewissermassen ihr Anfang und
moglicherweise sogar ihr Motiv.

Goethes Fischer ist nicht Vernunftkritik, das ist klar, das Gedicht ist aber auch
nicht unverniinftig, diverse Verstandesfihigkeiten sind nétig, um es zu verfassen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Die Arbeit am Ausdruck

(und zu verstehen), und doch steht das, worum es im Gedicht geht, nicht vor uns, es
ist nicht sichtbar, es muss vielmehr erschlossen werden. Doch dieses Erschliessen
findet sein Ende nicht mit einem abschliessenden Urteil — dies konnte bei einem
mittelmissigen oder wirklich schlechten Gedicht jedoch durchaus der Fall sein —,
vielmehr erdffnet es einen Zugang zu dem, was eben nur ausgedriickt, noch nicht
aber ausgesagt werden kann. Es er6ffnet damit einen Zugang zum Nichtabschliess-
baren.

In der Arbeit am Ausdruck von Erfahrungen, iiber die am Ende nicht diskursiv-
logisch geurteilt werden kann, liegt ein (nicht nur) bildungstheoretisch relevantes
Moment, das Georg Misch mit der Formel der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit
bezeichnet, die von Plessner aufgenommen worden ist (vgl. Kapitel 3.4.2). Dieses
Moment kann zwar als »metaphysisch« verunglimpft werden, aber eine solche Ein-
schitzung ist Ausdruck einer diskursiv-logozentrischen Perspektive, welcher der
Sinn fur die dsthetische Dimension (auch der Bildung) vollstindig abhandenge-
kommen ist. Dieser Sinn fiir die dsthetische Dimension nimmt die vom Menschen
erfahrbare Spannung zwischen subjektiver, sinnlicher Gewissheit und objektivier-
barem Wissen ernst.

3.4.2  Das Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen

Die Rede eines »Prinzips der Verbindlichkeit des Unergriindlichen«, die Helmuth
Plessner 1931 aufgreift, geht auf Georg Misch zuriick. Misch seinerseits bezieht
sich damit auf das Aoyog-Verstindnis von Heraklit (vgl. 1994, S.110). Darin sieht
Misch die »Urpolaritit von Unergriindlichkeit und Gedankenmifigkeit« ausge-
driickt, wie die Herausgeber Kithne-Bertram und Rodi einleitend zu Mischs Der
Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens kommentieren (1994, S. 42).
Misch beharrt auf der grundlegenden Bedeutung des Adyos-Begrifts bei Heraklit
(von welchem sich der Begriff »Logik« ableitet), der sich aber nicht einseitig auf
Vernunft (ratio) beziehe, sondern zugleich das Unergriindliche miteinbeziehe. Mit
Kithne-Bertram und Rodi gesprochen:

»[..] gerade der Zug der Unergrindlichkeit, des Bekannten, aber Unerkannten, des
noch nicht bewusst gewordenen, vortheoretischen Wissens und der Cegenstinde,
die sich nicht —und schon gar nicht ein fiir alle Mal — fixieren lassen, sondern im
Vollzug lber sprachliche Erfassung erst geschaffen werden missen: dieser Zug,
der in der traditionellen Logik ausgeblendet und verschiittet sei, soll ans Licht
gebracht werden und der in Welt und Leben verborgene, vernehmbare Sinn soll
in die Logik Eingang finden.« (Ebd.)

Die Verbindlichkeit ist auf die Logik zu beziehen, in der das Wissen vom Uner-
griindlichen mitberiicksichtigt werden miisse. Das Prinzip der Verbindlichkeit des
Unergriindlichen stelle sich, so Misch, »gegen die traditionelle Beschrinkung des

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Logischen auf das verstandesmif3ig Durchsichtige, wie ja herkémmlich die Logik
grade als Verstandeswissenschaft, als der Mathematik vergleichbares Musterbild
der reinen Verstandeswissenschaft gilt« (1994, S. 110). Wer so verfahre, verweise
das Wissen vom Unergriindlichen in den Bereich ausserhalb der Logik. Demgegen-
iiber besage das Prinzip, »dass wir die Gedankenmifigkeit nicht isolieren diirfen,
sondern gerade das Verhiltnis von Gedankenmaf3igkeit und Unergriindlichkeit als
grundlegend fiir die Theorie des Wissens herausstellen miissen« (S. 111).

Interessanterweise argumentiert Misch, dass sich dieser erweiterte (oder eben
»urspriingliche«) Logikbegriff durchaus auch mit Kant erdrtern lasst: »Ich konnte
aber auch an Kant ankniipfen. Denn auch bei Kant hat ratio diese doppelsinnige
Bedeutung, um die es uns hier zu tun war.« (Ebd.) Kant habe die beiden Pole mit
seiner Unterscheidung von Verstand und Vernunft »terminologisch fixiert, er ha-
be die Unterscheidung ganz entsprechend vorgenommen, »nur im Unterschied zu
Heraklit in einem subjektiven neuzeitlichen Verstindnis« (ebd.). Mit Verstand sei
das Vermdgen zu urteilen und begreifen charakterisiert, womit die »gedanklich
durchsichtigen Beziehungen zu den endlichen Erscheinungen« hergestellt wer-
den, wihrend der Vernunft dagegen der »Zug zum Unendlichen« eigen ist, denn
sie ist »das Vermogen zu Ideen, des in Totalitit Zusammenfassens, wie die me-
taphysischen Ideen Gott, Weltganzes, Seele die Welt des Unergriindlichen das der
menschlichen Erkenntnis Unzugingliche bezeichnen« (Misch 1994, S. 111f.). Aller-
dings habe Kant die Einsicht in die Titigkeiten der Vernunft aus dem Bereich der
formalen Logik ausgeschlossen; dort erklire er nimlich, »dass in der Logik der
Verstand nur mit sich selbst zu schaffen hat« (S. 112). Diese Beschrinkung wer-
de mit dem urspriinglichen Adyog-Verstindnis nicht transportiert, vielmehr seien
die »rationalen« und »iiberrationalen Momente des Lebenszusammenhangs« (d.h.
Gedankenmissigkeit und Unergriindlichkeit) dort in einem Wort — Aéyog — als zu-
sammengehorig ausgedriickt (ebd.). Zur »Aéyog-Vernunft« gehore aber, wenn man
so will, der vernehmbare Sinn, der offenbar werdende Sinn, der auch unergriind-
lich sein und bleiben kénne (ebd.).

In Souverinitit als Lebensform. Plessners urbane Philosophie der Moderne stellt sich
Schiirmann (2014) mit Plessner die Frage, ob das einmiitig behauptete Ende der
metaphysischen Systeme wirklich durchzuhalten sei. Schiirmann zufolge kann
nicht davon ausgegangen werden: »Es soll die Selbstverstindlichkeit geltend
gemacht werden, dass eine allgemeine Absage an ein Absolutes der Vernunft nicht
bereits als solches die Eroffnung einer metaphysikfreien Zone ist.« (2014, S. 30)
Eine Uberwindung der Metaphysik kénne offenbar nicht durch eine ersatzlose
Abschaffung des »Absoluten der Vernunft« erreicht werden. Dies sei schon der
Stachel der Hegelschen Philosophie gewesen, »der Aufweis« nimlich,

»dass man ein Absolutes nicht nicht im Gebrauch haben kann, falls und indem
man Wissen hat. Das Programm einer Uberwindung der Metaphysik wird ihr me-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

143


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Die Arbeit am Ausdruck

taphysisches Moment genauso wenig los wie eine (iberwundene Metaphysik. Im
Lichte dieser These ist jeder Versuch der Abschaffung des Absoluten — also al-
le naturalisierenden bzw. historisierenden Begriindungsstrategien —lediglich der
Versuch der Verschleierung des eigenen Absoluten. Metaphysik-Kritik ist sinnvol-
lerweise eine Kritik des Ortes des metaphysischen Moments.« (S. 31)

Nach Feuerbach und mit Plessner werde mit der (Einsicht in die) Geschichtlich-
keit des Menschseins auch die Kritik der menschlichen Vernunft zu einem Fall fiir
die Anthropologie: »Anthropologie kann nach Feuerbach nicht mehr recht verstan-
den werden als ein bestimmtes Gebiet der Philosophie und blofer Anwendungs-
fall einer Vernunftkritik, Vernunftkritik verweist auch nicht bloR erginzungsweise
auf eine Anthropologie, sondern Vernunftkritik ist an sich selbst Anthropologie.«
(Ebd.) Anthropologisch stelle sich die Frage, wie sogenannte Wesensbestimmun-
gen des Menschen mit dem Faktum der geschichtlichen Relativitit zu vereinbaren
sind. »Konzepte philosophischer Anthropologie halten daran fest, dass solcherart We-
sensbestimmungen nottun, und widersetzen sich damit naturalisierenden bzw.
historisierenden Begriindungsstrategien.« (Ebd.) Plessner wolle mit seiner Arbeit
Macht und menschliche Natur (1931/2019) gerade zeigen, »dass und wie eine Wesens-
lehre des Menschseins nicht nur vertriglich ist mit der unterstellten bzw. erfahre-
nen geschichtlichen Relativitit des Menschseins, sondern diese Geschichtlichkeit
allererst herausstellt« (ebd.).

Es handelt sich, wie Schiirmann mit Blick auf die oben diskutierten Stufen des
Organischen und der Mensch zeigt, um eine Weiterentwicklung in Plessners Denken,
die sich diesem Problem direkt annimmt. Denn mit dem Postulat der Exzentrizi-
tit — jedenfalls fir sich allein genommen - setzen sich die Stufen dem Verdacht
aus, konstitutionsphilosophisch zu verfahren und eine apriorische Wesensbestim-
mung vorzunehmen. Eine »aprioristische« Anthropologie postuliere eine Differenz
zwischen dem »eigentlichen« und dem »uneigentlichen« Menschen, und dies gel-
te es zu unterlaufen. Plessner versteht das Prinzip der Exzentrizitit jedoch strikt
als »Kategorialanalyse«: »Herausgestellt werden soll ein Prinzip, das immer schon
im Gebrauch ist, wenn man den Menschen wohlbestimmt als Menschen anspricht.«
(Schiirmann 2014, S. 33) Dieses Prinzip der Ansprechbarkeit liefere aber nicht das
Prinzip des Was-Seins des Menschen, konne also nicht zugleich das Prinzip des-
sen sein, was den Menschen zum Menschen mache. »Ein Apriorismus ist geradezu
dadurch definiert, dass eine vermeintlich blof} kategoriale Bestimmung doch zur
Garantie dessen gerit, was die Sache ist.« (Ebd.)

Ginge man allein von den Stufen aus, so wire eine solche problematische Leseart
zumindest noch méglich. Dort unterscheidet Plessner noch nicht explizit zwischen
einem »Prinzip der Ansprechbarkeit« und einem »Prinzip des Was-Seins«. Pless-
ner geht es um zwei Momente, die beide in der Exzentrizitit enthalten sind, die
aber, da sie in den Stufen zunichst nur mit dem Begrift der Exzentrizitit erliu-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

tert werden, seine Wesenslehre einem Apriorismusverdacht aussetzen kénnen. Er
erlautert die Spezifik des »Sich-in-der Welt-Bewegens« als zwar vermittelte, betont
dabei aber das unmittelbar immer im Vollzug Zugegensein und damit die Unmit-
telbarkeit der vermitteltenBezugnahme auf die Dinge. Die Betonung des Unmittel-
barkeitscharakters im Vermittlungs-Vollzug hat den Sinn, Kultur nicht als Leistung
oder Produkt eines bestimmten Menschseins zu verstehen, dass also

»[...] Kultur nicht als Werkzeug aus Kompensationsgriinden gedacht werden muss,
sondern als Medium des Menschseins gedacht werden kann — ganz analog dazu,
dass ein Fisch das Wasser nichtals ein Werkzeug einsetzt, um an seine Nahrung zu
kommen, wiewohl das Wasser die Nahrungsaufnahme eines Wasserlebewesens
vermittelt.« (S. 35)

Damit ist ein »neutraler« Begriff von Kultur impliziert, was insbesondere bedeut-
sam wird, wenn es um die Diskussion und Bewertung von pluralistischen kultu-
rellen Lebens- und Ausdrucksformen geht.

In gewissem Sinne gegen die Aussicht, seine Anthropologie vor dem Aprioris-
musverdacht erfolgreich zu schiitzen, stehe aber, »dass Plessner zugleich erweisen
will, dass sich diese Unmittelbarkeit der Bezugnahme nur in vermittelter Weise
realisiert« (S. 36). Damit dieser Aspekt der Exzentrizitit als »eine Beziehung« (ei-
ne nicht umkehrbare Struktur) vermittelter Unmittelbarkeit deutlich wird, betont
Plessner die Identitit desjenigen, der im Zentrum dieser Vermittlung steht. Pless-
ner, so Schiirmann, versichere zwar sofort, dass es diese Identitit nur im Vollzug
gebe, doch die Zweideutigkeit, die Exzentrizitit meine, bleibe bestehen:

»Je nach Bedarf ist sie mal — um die Unmittelbarkeit der vermittelten Unmittel-
barkeit zu sichern — der Vollzug als solcher, mal — um die Einheitlichkeit der ver-
mittelten Unmittelbarkeit zusichern—ein diesem Vollzug vorgelagertes>Zentrum
der Gestelltheit; gelegentlich auch als kombinatorisches Einerlei beider theorie-
strategischen Notwendigkeiten formuliert.« (Ebd.)

Das Problem der Plessner’schen Unklarheit in den Stufen bestehe also darin, dass
der Vollzug der exzentrischen Positionalitit »als ein Vorgang konzipiert ist, den
der Mensch unternehmen kann oder auch nicht; Bewegung als solche wird nicht als
gegeben unterstellt, sondern gilt als zu erklirender Problemfall eines Abweichens
aus der Ruhe- bzw. Gleichgewichtslage« (ebd.).

In Macht und menschliche Natur fihrt Plessner das Theorem der Unergriindlich-
keit explizit ein. Schiirmann erliutert iberzeugend, dass es sich um ein Prinzip
handelt, das dem Prinzip der Exzentrizitit isosthenisch — also gleichwertig bzw.
gleichkriftig — zugeordnet ist. Das Theorem sei nicht einfach ein viertes »anthro-
pologisches Grundgesetz«, das zu den bestehenden drei Grundgesetzen der Stufen
hinzukomme, sondern ein eigenes Prinzip, das nicht nur ein wesentliches Moment
der Exzentrizitit explizieren helfe, »sondern, dariiberhinaus, in sehr eigentiimli-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

145


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Die Arbeit am Ausdruck

cher Weise selbst Ermoglichungsgrund von Exzentrizitit« sei (2014, S. 32, Fn. 1).
Es handelt sich um eine methodische bzw. methodologische Weiterentwicklung
des Konzepts der Exzentrizitit, wobei nun zwei Begriindungsdimensionen unter-
schieden werden kénnen:

»Das Prinzip der Exzentrizitat stellt das Prinzip der Ansprechbarkeit des Men-
schen als Menschen dar, wahrend das Prinzip der Unergriindlichkeit eine Behaup-
tung zum Was-Sein des Menschen ist, ndmlich von dessen prinzipieller histori-
scher Relativitdt und damit Offenheit: Die Essenz des Menschen ist als soffene
Frage<bzw. als >Macht«zu begreifen.« (Schiirmann 2014, S. 38)

Allerdings »sichert« das Prinzip der Unergriindlichkeit nur die Annahme der ge-
schichtlichen Relativitit des Menschseins und konnte auch zur Begriindung von
kulturrelativistischen Positionen herangezogen werden, da es von Anfang an als
negativer Grenzbegriff auftritt. In unmittelbarem Anschluss an Georg Mischs Ter-
minologie insistiert Plessner jedoch auf der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit. Da-
bei geht es ithm auch um eine Kritik an der Logik der Theoriebildung, wie dieses
lingere Zitat zeigt:

»Soll der Mensch als die schépferische Durchbruchstelle seiner geistigen Welt, aus
deren Werten und Kategorien heraus er sich, seine Mitwelt und Umwelt versteht
und behandelt, seines eigenen Apriori also und seiner ihm je schon vorgezeichne-
ten Denk-, Willens- und Gefiihlsmoglichkeiten verstanden werden, dann kann die
Theorie, die eben dieses Urhebertum begreiflich zu machen sucht, wie wir sahen,
weder empirisch noch apriorisch sein. Sie darf sich wenigstens keiner der beiden
Methodenprinzipien verschreiben. Es muss offenbleiben, um der Universalitit des
Blickes willen auf das menschliche Leben in der Breite aller Kulturen und Epochen,
wessen der Mensch fahig ist. Darum riickt in den Mittelpunkt der Anthropolo-
gie die Unergriindlichkeit des Menschen, und die Méglichkeit zum Menschsein,
in der beschlossen liegt, was den Menschen allererst zum Menschen macht, je-
nes menschliche Radikal, muss nach Mafigabe der Unergriindlichkeit fallen. Nur
wenn und weil wir nicht wissen, wessen der Mensch noch fihig ist, hat es einen
Sinn, das leidvolle Leben auf dieser Erde zu bestehen. Die Unergriindlichkeit sei-
nerselbstistdas um des Ernstes seiner Aufgaben willen verbindliche Prinzip seines
Lebens und seines Lebensverstindnisses.« (Plessner 2019, S. 160f.)

In der »Nicht-Entscheidbarkeit« des Primats eines dieser beiden Prinzipien — Un-
ergriindlichkeit und Exzentrizitit — liegt nach Schitrmann »der methodologische
Ausdruck der Verbindlichkeit des Prinzips der Unergriindlichkeit« (2014, S. 44).
Die Isosthenie von Exzentrizitit und Unergriindlichkeit ist der Grund der Nicht-
Entscheidbarkeit eines Primats, die es als verbindlich zu nehmen gilt und die in
das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit miindet. Die Unentscheid-
barkeit ist der normative und erkenntnisskeptische Grund, die Unergriindlichkeit

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

verbindlich zu nehmen. Schiirmann spricht von Verbindlichkeit als einem aus
dieser Isosthenie gestifteten Prinzip, das auch preisgegeben werden kann, und fithrt
aus, dass es solches Preisgeben kulturell durchaus gibt und gab — »die Bibel, der
Koran haben diese Funktion gehabt« (so Plessner, zit. n. Schiirmann 2014, S. 44).
Doch diese Preisgaben sind »weder Gegeneinwand noch ein Beleg dafiir, dass die
Verbindlichkeit des Prinzips der Unergriindlichkeit einen blof3 regulativen Status
hat«, so Schiirmann mit Plessner (2014, S. 44). Die Verbindlichkeit ist nicht einfach
eine mogliche Deutung des Menschseins, sondern sie steht fiir eine besondere Art
und Weise der Deutung. Weniger auf die Deutung als auf die Deutungsweise und
Deutungsbedingungen kommt es an, konnte man sagen:

»Als gestiftetes Prinzip wird darauf bestanden, dass die Verbindlichkeit konstitu-
iert, was hier Menschsein ist: Hier ist der Mensch unergriindlich, und es ist nicht
so, dass er noch nicht (oder niemals) vollendet ergriindet ist: Unergriindlichkeit
ist ein positives Prinzip, und nicht die Annahme eines Abweichens von einem
unterstellten Eigentlichen. Die Verbindlichkeit dieses Prinzips liegt in einer Fest-
Setzung; seine Relativitit liegt darin, dass es durch ein anderes Prinzip, und damit
durch ein ganz anderes Konzept, ersetzbar ist, nicht aber in dem Gedanken ei-
ner unendlichen Anndherung, der eben immer noch ein Eigentliches unterstellt.«
(Schiirmann 2014, S. 44)

Das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit hat damit eine qualita-
tive Eigenbedeutsambkeit, die darin liegt, dass es auch anders sein konnte: Die
Moglichkeit, das Prinzip der Unergriindlichkeit unverbindlich zu nehmen, steht
ihm gegeniiber. Ohne diese Eigenbedeutung kime dem Prinzip die »Weihe ei-
nes nicht-anders-sein-Kénnens« zu (ebd.), d.h., »die Verbindlichkeitserklirung
ist nicht zwingend, jedenfalls nicht zwingend aus rein theoretischen Griinden«
(2014, S. 45). Die Verbindlichkeitserklirung der Unergriindlichkeit des Menschen
stelle zwar keine dezisionistische Festlegung dar, entspreche gleichwohl einer
geschichtlichen Tat, »die nicht aus rein theoretischen Griinden als die einzig mog-
liche erwiesen werden kann« (ebd.) — sie sei somit »Ausdruck eines Politikums«
(ebd.), denn jede Wesenserkenntnis des Menschseins habe sich — so Schiirmann
mit Plessner — »schon im Ansatz fir eine bestimmte Auffassung entschieden«
(ebd.). Anthropologie sei daher in diesem Sinne politisch relevant, »und politische
Anthropologie ist nicht lediglich eine Anwendung allgemeiner anthropologi-
scher Erkenntnisse auf das Gebiet des Politischen. Eine solche Anthropologie als
Politikum ist zugleich auch nicht Anwendungsfall allgemeiner philosophischer
Einsichten derart, dass es neben einer philosophischen Anthropologie noch eine
philosophische Geschichts-, Erkenntnis-, Naturtheorie etc. gibe« (ebd.).

Nach Helmuth Fahrenbach (1991) ist das Prinzip der Verbindlichkeit der Uner-
griindlichkeit Ausdruck des lebensphilosophischen Zugs der philosophischen Anthro-
pologie, als deren Begriinder Helmuth Plessner gesehen werden konne. Fahren-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

147


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Die Arbeit am Ausdruck

bach zeigt dies an Plessners Kritik an und Auseinandersetzung mit Heideggers
existenzialistischer Anthropologie, der er auf iiberzeugende Weise ein Fundierungs-
verhaltnis von Leben und Existenz entgegensetze. Diese Kritik sei hier nicht wei-
terverfolgt, dennoch ist der Hinweis auf die theoretische und inhaltliche Nihe des
Theorems der Unergriindlichkeit zu Georg Mischs lebensphilosophischer Theorie
des Wissens bedeutsam (vgl. Kapitel 5). Der anzuerkennende Ausgangspunkt ist
ein wirkungsmichtiges Wissen um das, was scheinbar so pathetisch als die »Un-
ergriindlichkeit des Lebens« bezeichnet werden kann. Im Anschluss an Plessners
komplexe philosophische Anthropologie kann mit Georg Misch der Frage nach dem
Verhiltnis von Exzentrizitit und Expressivitit nachgegangen werden, d.h. insbe-
sondere der Frage nach der Bedeutung der Artikulationstitigkeit in der Situation der
immer »nur« vermittelten Unmittelbarkeit im Lebensvollzug.

Zeitgleich zu Plessners Stufen des Organischen und der Mensch hat Georg Misch
(1928) in seinen Gottinger Vorlesungen die damit verbundenen erkenntnistheo-
retischen Konsequenzen in Anschlag gebracht und eine »Logik« auf dem Boden
einer so verstandenen Philosophie des Lebens aufgebaut. Die anthropologisch-er-
kenntnistheoretischen Implikationen von Plessners und Mischs Denken sind fir
bildungstheoretische Grundlegungen besonders interessant. Wihrend die soge-
nannte »Offenheit« des Menschen (insbesondere die »Weltoffenheit« bei Arnold
Gehlen 1940/2009) pidagogisch meist als normative Begriindung fiir Bildsamkeit
herangezogen worden ist, ermoglicht die Anerkennung der Verbindlichkeit der
Unergriindlichkeit eine differenzierte Auffassung davon, wie Bildungsprozesse be-
schrieben und verstanden werden kénnen.

Die Verbindlichkeit der Unergrindlichkeit lasst sich nicht rein diskursiv be-
griinden. Die Praxen des Evozierens und hermeneutischen Sprechens kénnen als
charakteristische sowie genuine Ausdriicke exzentrischer Positionalitit — der Ex-
pressivitit des menschlichen Lebensvollzugs — verstanden werden; bedeutsame
Modi im Umgang mit der vermittelten Unmittelbarkeit der Selbst- und Weltbe-
ziige. Im evozierenden und hermeneutischen Sprechen finden die »Urpolariti-
ten von Gedankenmaifiigkeit und Unergrindlichkeit« (Misch 1994, S. 577f.) einen
Raum, in welchem ihre Beziehung thematisch werden kann, sei dies verbindend
oder trennend, sei dies in einer Dialektik von synthetisierenden und analytischen
Momenten. In dieser — immer auch kreierend kreativen — Leistung zeigt sich eine
zugrundeliegende dsthetische Dimension (insbesondere des Bildungsprozesses).
Eine Polaritit ist keine Dichotomie, Evokation und Diskurs stehen nicht in Wider-
spruch, aber sie stehen in einer Spannung und kénnen sich wechselseitig anstiften.
Der diskursiv-analytische Sinn mag von den evozierenden Suchbewegungen eben-
so profitieren, wie das hermeneutische Sprechen sich von den diskursiv-logischen
Kriterien der Rede und des Denkens nicht vollstindig abschotten kann.

Dem Menschen ist es aufgrund seiner exzentrisch-positionalen Lebensform
aufgegeben, sich stets in wichtigen Anliegen und Problemlagen zu artikulieren

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

und einen geeigneten Ausdruck zu finden, um sein Leben auf eine ihm sinnvoll
erscheinende Art zu fithren. Aber er kann sich mehr oder weniger intensiv, ernst-
haft und um Wahrhaftigkeit bemiiht seiner Arbeit am Ausdruck widmen. Ohne
eine Art verbindlicher Beziehung zum Unergriindlichen ist ein Leben kaum denk-
bar oder es erschiene doch sehr 6de, wenngleich es so vielleicht >souverin« gefithrt
werden konnte.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

149


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

»Ich bin selber langst so weit zu wissen,
dass das Zeigen [..] auch schon Sprechen
ist und die gesamte Leiblichkeit mit-
spricht, die Gesten-Sprache, Tonsprache
usw., Sprachlichkeit ist nur ein Anndhe-
rungsbegriff. Man muss viel, viel weiter
gehen .«

Hans-Georg Gadamer

Im Folgenden wird auf anthropologische und philosophische Vorstellungen zur
Subjektgenese eingegangen. Die Autorinnen und Autoren, auf die hier Bezug ge-
nommen wird, sind insbesondere Michael Tomasello, Georg Misch, Stefan Niklas,
Christian Griiny, Gottfried Boehm und Susanne Langer. Sie alle beschiftigen oder
beschiftigten sich aus unterschiedlichen diszipliniren Perspektiven mit der Inter-
pretation der Bedeutung des Zeigens, d.h. der Zeigegeste, in der menschlichen Onto-
genese. Wie schon in der Einleitung und im ersten Kapitel erliutert, ist das Motiv
meiner Arbeit eine Art mit gegenwirtig diskutierten bildungstheoretischen Vor-
stellungen, wie eben jenen von Hans-Christoph Koller, Krassimir Stojanov und Al-
fred Schifer sowie Christiane Thompson (vgl. Kapitel 1). Die entsprechenden Theo-
rievorschlige leiden m.E. auf je unterschiedliche Weise unter einem Defizit, wel-
ches darin besteht, die dsthetische Dimension des Bildungsprozesses zu grob zu
behandeln oder ganz zu vernachlissigen und zudem die Bedeutung der diskursiv-
logischen Sprache fiir Bildung — sei es in affirmativer (z.B. Stojanov) oder aber kri-
tischer (z.B. Schifer) Absicht — zu iiberschitzen.

Daher soll es nun darum gehen, Bildungsprozesse und Subjektgenese in ihrer
asthetischen Dimension besser zu verstehen. Dabei helfen die Untersuchungen zur
Ontogenese der Zeigegeste in den nichsten sechs Unterkapiteln: In Kapitel 4.1 sei
der Mensch als Ausdruckswesen kurz umrissen, dann in Kapitel 4.2 auf Typen von Zei-
gegesten — besonders auf die expressive Zeigegeste — eingegangen und der fragliche
Zusammenhang von Zeigen und Greifen diskutiert, um die traditionelle Unterschei-
dung von deiktischen und ikonischen Gesten zu befragen. Dies soll helfen, die (auch
bildungstheoretische) Bedeutung des expressiven Zeigens zu verstehen (Kapitel 4.3).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Die Arbeit am Ausdruck

Im vierten Unterkapitel (4.4) wird — nun etwas allgemeiner — auf Susanne Langers
Unterscheidung von diskursiven und prisentativen Symbolisierungen Bezug genom-
men. Damit kann m.E. auch die bildungstheoretische Relevanz des vorgetragenen
Anliegens verdeutlicht werden.

4.1 Der Mensch als Ausdruckswesen

In seinem Buch Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation entwirft Michael To-
masello eine Theorie zur Genese der Sprache und der menschlichen Kultur. Eine
seiner Grundthesen besteht in der Annahme, dass (Korper-)Gesten als Grundlage
der Sprache und Sprachentwicklung zu verstehen sind, d.h. der stimmlichen Arti-
kulation evolutionir — sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch — vorangehen
und diese strukturell vorbereiteten (vgl. Tomasello 2009, S. 121f.).

Tomasellos Untersuchungen zur Entwicklung der Gesten bei Kleinkindern zei-
gen, dass dabei insbesondere der Zeigegeste eine fundamentale Bedeutung zu-
kommt. Zeigegesten sind aber tiber ihre grundlegende Funktion fiir die Sprachon-
togenese hinaus auch hinsichtlich anthropologischer Uberlegungen sehr interes-
sant und m.E. bildungstheoretisch anschlussfihig und gewinnbringend. Anhand
des Phinomens der frithkindlichen Zeigegesten kénnen grundlegende Fragen nach
der Verfasstheit des menschlichen Welt- und Selbstverhiltnisses gestellt werden.
Diese bildungstheoretische Thematik interessiert, wobei weniger die Erwartung
eindeutiger Antworten motivieren mag als vielmehr die Hoffnung auf Einsichten
und Ausblicke, die sich durch mégliche und vorliufige Antworten auf die Frage
nach der Bedeutung des Zeigens fiir die Ontogenese und Subjektgenese ergeben.
Es geht also zunichst um das Phinomen des Zeigens »an sich«, das aufmerksam zu
befragen ist, ohne es von Anfang an in seiner Funktion fiir die Sprachentwicklung
festzulegen.! Diesem Vorgehen liegt eine einfache, aber vielleicht entscheidende
Annahme zugrunde, die im Folgenden plausibel werden soll: Im Zeigen zeigt sich das
menschliche Selbst- und Weltverhdltnis als ein artikuliertes und auf Artikulation angewiese-
nes.

Mit »Artikulation« wird nicht auf »blossen« Ausdruck oder »natiirliche« Expres-
sivitit verwiesen, obwohl der Mensch natiirlich ein expressives, ein sich ausdrii-
ckendes Wesen ist. Im Unterschied zum blossen Ausdruck bedeutet Artikulation
»Gliederung«.> Um dies mit Stefan Niklas zu verdeutlichen: »Etwas ist artikuliert,
wenn es nicht mehr bloR die Entladung eines Affekts ist, wenn es als Aulerung
nicht mehr blofRe Interjektion, sondern gegliederter Ausdruck ist.« (Niklas 2013,

1 Eine Funktion, die keineswegs infrage gestellt werden soll.
2 Im Franzosischen heisst articulation (f) Gelenk, die Gelenke verbinden die Kérperglieder, sie
»gliedern« und »untergliedern« den Korper.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

S.16) Noch allgemeiner ausgedriickt: »Nicht erst das Sprechen macht Menschen
zu (sich) artikulierenden Wesen. Artikulation beginnt dort, wo Menschen auf et-
was zeigen und fihrt iiber die verschiedenen Ausdrucksweisen von Fithlen und
Denken bis hin zu den komplexesten kulturellen Formen, schreiben Niklas und
Roussel (2013).

Es geht einer sogenannten »Anthropologie der Artikulation« (vgl. Schlette &
Jung 2005) primir darum, die Bedeutung der vorsprachlichen und nichtsprachli-
chen Formen der Artikulation zu erkunden, die im Zeigen bzw. in der Zeigegeste
ihren Ausdruck finden.

Zeigen ist nicht nur typisch fiir das Kleinkindalter, sondern begleitet und prigt
das ganze menschliche Leben. Das Zeigen ist eine eigenstindige Praxis, die im
Kontinuum der menschlichen Kommunikation ihre Funktion und ihren Stellen-
wert hat. Dariiber hinaus ist das Zeigen als nichtsprachliche Artikulation im Hin-
blick auf erkenntnistheoretische Fragen stellvertretend fir alle Formen, Bereiche
und Dimensionen des Erkennens und Verstehens zu deuten, die in einem unge-
klarten Verhiltnis zur diskursiv-propositionalen Sprache stehen oder zu stehen
scheinen. Im Unterschied zu einer primir kommunikationstheoretischen Perspek-
tive, wie sie etwa Tomasello vertritt, geht es einer artikulationsanthropologischen
bzw. artikulationsphilosophischen Perspektive, wie sie hier entwickelt wird, nicht
nur darum, Gesten und Artikulationen als vor-sprachliche Phinomene zu deuten,
also hinsichtlich ihrer generischen Funktion fir die begriffssprachliche Artikulati-
on, sondern auch in ihrer grundlegenden Bedeutung fiir alle Lebensbereiche, ins-
besondere fir jene, die sich der logisch-diskursiven Sprache weitgehend entzie-
hen.

4.2 Typen von Zeigegesten

Mit rund 12 Monaten beginnen Kleinkinder Zeigegesten zu verwenden, d.h. mit
Arm, Hand und Finger auf Dinge, auf die Welt hinzuweisen. Sie beniitzen die Zei-
gegeste einerseits, um Dinge zu verlangen, und andererseits, um auf Dinge auf-
merksam zu machen. In der Forschung wurden daher zwei Kommunikationsmo-
tive unterschieden: deklarative Zeigegesten und imperative Zeigegesten (vgl. Bates
1976, S. 49—71; Bates 1979; Tomasello 2009, S. 124ff.). Beide Formen treten in der
kindlichen Entwicklung zeitgleich im Alter von etwa 12 Monaten auf.

Gemeinhin wird das deklarative Zeigen als eine Vorform der Fihigkeit aufge-
fasst, deklarative Aussagesitze zu formulieren. Tomasello differenziert die dekla-
rative Zeigegeste wiederum in zwei Untertypen, in denen er unterschiedliche Mo-
tive erkennt, namentlich (1) deklarativ-informative und (2) deklarativ-expressive Zeige-
gesten (vgl. Tomasello 2009, S. 131ff.): Mit deklarativ-informativen Zeigegesten ver-
sucht das Kind den Erwachsenen mit notwendigen oder wiinschenswerten Infor-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

153


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Die Arbeit am Ausdruck

mationen (die dieser gegenwirtig nicht besitzt) iiber einen Bezugsgegenstand zu
versorgen. Mit deklarativ-expressiven Zeigegesten versucht das Kind hingegen, ei-
ne Einstellung hinsichtlich eines gemeinsamen Bezugsgegenstands mit einem Erwach-
senen zu teilen. Beide Gesten sind nach Tomasello psychologischer Ausdruck der
Fihigkeit, »mit anderen an Akten geteilter Intentionalitit mitzuwirken« (S. 84). Er
definiert: »[Geteilte] Intentionalitit setzt eine stillschweigende Auffassung des an-
deren als Kandidat fiir kooperatives Handeln voraus [..], [was] eine notwendige
Bedingung fiir jedes Kollektivverhalten und somit fiir jede Unterhaltung darstellt.«
(Ebd.) In experimentellen Untersuchungen mit einjihrigen Kindern konnte Toma-
sello nachweisen, dass diese beiden informativen Zeigegesten unabhingig vonein-
ander sind.

Fir den Zusammenhang, um den es in meiner Arbeit geht, sind die Ergebnis-
se der Untersuchungen zum deklarativ-expressiven Zeigen besonders interessant.
Ohne dies hier im Detail erliutern zu konnen, seien vor allem folgende zentra-
le Resultate hervorgehoben: Die kleinen Kinder reagieren im Experiment erstens
sichtlich unzufrieden, wenn ihre Zeigegesten von den Erwachsenen ignoriert werden.
Sie wiederholen die Geste zunichst immer wieder und stellen sie dann resigniert
ein. Im Unterschied dazu reagieren die Kinder unter der Bedingung der geteilten
Aufmerksamkeit bzw. des geteilten Interesses mit Zufriedenheit und vollziehen
typischerweise eine einzige, relativ lange dauernde Zeigegeste. In dieser Situation
blickt der Erwachsene abwechselnd auf das Kleinkind und das, worauf dieses zeigt,
und begleitet dies mit positivem Affektausdruck. Es geht in dieser vom Kind in-
itiierten Interaktion nicht nur darum, dass der Erwachsene seine Aufmerksamkeit
allein auf den Bezugsgegenstand richten soll. Vielmehr scheint es darum zu gehen,
dass der Erwachsene der Wahrnehmungsaufforderung des Kindes folgt und dieser
Wahrnehmung explizit Ausdruck verleiht. Tomasello nennt dies eine »gemeinsa-
me Einstellung auf einen Bezugsgegenstand« — kurz: geteilte Intentionalitit (vgl.
S. 131f.). Davon unterscheiden sich deklarativ-informative Zeigegesten, mit denen
der Erwachsene schlicht auf etwas aufmerksam gemacht wird, was er zu suchen
scheint, aber vorgibt nicht zu sehen. Hier wird offenbar keine Reaktion wie beim
expressiven Zeigen erwartet und das Kind zeigt sich zufrieden, wenn der Erwach-
sene sich dem gefundenen Gegenstand zuwendet.

4.2.1 Zeigen und Greifen

In den Forschungsarbeiten Tomasellos steht die Untersuchung der Kooperativi-
tit im Zentrum der Rekonstruktion der Sprachentstehung. Kooperation wird im
— wenn auch sehr weit verstandenen — Rahmen evolutionirer Funktionalitit in-
terpretiert. Die Fihigkeit und Bereitschaft, sich von anderen helfen zu lassen und
andere mit Informationen zu unterstiitzen, werden in dieser Perspektive als ein
evolutiondrer Vorteil betrachtet, da Gemeinschaftlichkeit (eine »gemeinsame Ein-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

stellung zur Welt«) Kooperativitit beférdert. Hinsichtlich des expressiven Zeigens
dringt sich aber die Frage auf, um welche (andere) Art von Gegenstinden es sich
handelt, auf die gezeigt wird, oder, anders ausgedriickt: Was hat es mit dieser be-
sonderen Zuwendung zu den Sachen auf sich? Und ist es itberzeugend, diese Zuwen-
dung primir als Anlass dafiir zu deuten, Gemeinschaft herzustellen?

So fragt Christian Griiny (2013), ob und wie ein »interesseloses Zeigen« denkbar
ist. »Interesselos« heisst natiirlich nicht »desinteressiert« (vgl. Koch 1994), sondern
im Grunde nur »nicht an einen dusseren Zweck gebunden«, d.h., Interesselosigkeit
ist in diesem Sinne gerade eine besonders intensive Form des Interessiertseins.
Griiny baut nun keine Opposition zur These der sozialen Intention aller Varian-
ten von Zeigegesten auf, sondern fokussiert auf eine wenig beachtete Variante und
deren Interpretation, die sich von den primir funktional zu verstehenden unter-
scheidet (und moglicherweise in einem besonderen Verhiltnis zu denselben steht).
Griiny will vielmehr nahelegen, dass es auch schon frithe Formen der Zuwendung
zu den Dingen geben muss, die zuerst einmal um ihrer selbst willen geschehen,
die zwar in einen sozialen bzw. kommunikativen Kontext eingebettet sind und viel-
leicht auch nur vor solchem Hintergrund stattfinden kénnen, die aber nicht in ers-
ter Linie auf diesen abzielen, sondern iberhaupt keine Ziele verfolgen (vgl. Griiny
2013, S. 63).

Motiviert von dieser Frage untersucht Griiny diverse Konzepte der (Onto-)Ge-
nese von Zeigegesten. »Klassisch« werden alle Gesten aus der Greifbewegung abge-
leitet. So formulierte beispielsweise Wilhelm Wundt: Die »hinweisende Gebirdex,
d.h. Zeigegeste,

»ist genetisch betrachtet nichts anderes als die bis zur Andeutung abgeschwachte
Greifbewegung. In allen méglichen Ubergingen von der urspriinglichen zur spa-
teren Form begegnet sie uns noch fortwahrend beim Kinde. Dieses greift auch
nach solchen Cegenstidnden, die es nicht erreichen kann. Damit geht aber die
Greifbewegung unmittelbarin die Deutebewegung tiber.« (Wundt1921, zit. n. Grii-
ny 2013, S. 63)

Der Ubergang vom Greifen zum Zeigen lasse sich, so Griiny, allerdings nicht so
einsichtig konzipieren, wie es Wundt zu suggerieren scheint. Die Greifbewegung
zeichnet sich durch ein Ergreifen und In-Besitz-Nehmen aus: »Das Fassen mit der
Hand ist in dieser Phase in der Regel ein zum Mund Fithren, in dem die Aneignung
ihren Abschluss findet.« (Griiny 2013, S. 64). Zwar fungiere der Mund hier als »Ex-
plorationsorgan« und der ergriffene Gegenstand werde »mit Lippen, Zunge und
Zihnen regelrecht — und zwar deutlich differenzierter als mit den Hinden — be-
tastet«, doch stehe dabei immer die »materielle Aneignung in Form des Zerkauens
und Verschluckens« im Raum (ebd.). Wenn aber beim Zeigen die Aneignung im
weitesten Sinne erhalten bleibe, so habe die Geste selbst ihre Funktion gewechselt:
»[...] von der unmittelbaren Bewegung der Aneignung zum expliziten Appell an ei-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

155


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Die Arbeit am Ausdruck

nen anderen, womit dieses Ziel notgedrungen verlagert und aufgeschoben wird«
(S. 64). Es handle sich dabei keinesfalls um einen unmittelbaren Ubergang, wie ge-
meinhin gemeint werde. Nach diesem Modell oder dieser Vorstellung werde zudem
vom Primat der imperativen Zeigegeste ausgegangen und der Ubergang zum de-
klarativen Zeigen sei damit wenig verstindlich zu machen. Aufgrund eigener und
zahlreicher weiterer, neuerer empirischer Untersuchungen kommt Charles Butter-
worth, auf den sich Griiny hier bezieht, zum Ergebnis, dass das Zeigen nicht auf
eine gescheiterte Greifbewegung zuriickzufithren sei und es auch keinen Hinweis
darauf gebe, dass dem imperativen Zeigen Primatstatus zukomme (vgl. ebd.).
Doch die Frage nach dem Ubergang von der Greifbewegung zur Zeigegeste
bleibt bestehen. Hilfreich ist es nach Griiny, zwei Momente des Greifens zu unter-
scheiden. Schon Werner & Kapplan (1963) hitten ein »reaching-for-grabbing« von
einem »reaching-for-touching« unterschieden (Griiny 2013, S. 65). Butterworth vo-
tiert nach Griiny fiir eine Modellierung des Ubergangs und bezieht die Zeigegeste
auf den sogenannten »Pinzettengriff« (ebd.). Damit ist das Greifen mit Daumen
und Zeigefinger gemeint. Das ist eine schon sehr differenzierte Form des Umgangs
mit den Dingen und steht weniger mit deren Einverleibung als mit der vorsichti-
gen Exploration in Verbindung. Beide, das Zeigen und der Pinzettengriff, verbin-
det das Moment des Ergreifens als ein »reaching-for-touching«, meint Griiny. Der
Pinzettengriff, der vom Herausheben zum Zweck des genauen Explorierens moti-
viert ist, steht so in einem Zusammenhang mit dem Zeigen als einem Heraushe-
ben und Prisentieren, d.h. einem Kommunikationsangebot. Allerdings betrachtet
Butterworth das Verhiltnis von Zeigegeste und Pinzettengriff als antithetische co-
evolutionire Entwicklungsmomente der Handfunktion. Der Pinzettengriff respek-
tive die Zeigegeste werden bei ihm phinomenal gegeniibergestellt: Dem Einklem-
men mit zwei Fingern im Greifen steht das Freigeben im Strecken der Finger beim
Zeigen gegeniiber. Griiny findet diese reichlich spekulative Rekonstruktion, mit
welcher Butterworth das Zeigen gewissermassen als Gegenteil des Pinzettengriffs
konzipiert, allerdings nicht iiberzeugend (vgl. S. 65). Er schligt dagegen vor, die
Zeigegeste tatsichlich mit der Greifgeste »reaching-for-touching« in Verbindung
zu sehen, allerdings nicht nach dem Modell der »vergeblichen« Berithrung (im Sin-
ne von: was nicht physisch hervorgehoben werden kann, darauf kann wenigstens
gezeigt werden...), sondern als Darstellung der explizit nicht zu Ende gebrachten
prisentierenden Greifgeste, das heisst als eine ikonische Geste (vgl. ebd.).

4.2.2 Deiktische und ikonische Gesten - Zeigen und Darstellen

Nun werden aber deiktische und ikonische Gesten gemeinhin, so auch von Tomasello,
als voneinander unabhingig verstanden. Deixis (altgriechisch fiir »Zeigen«) ist ein
Fachbegrift der Sprachpragmatik und meint die hinweisende Funktion der Spra-
che bzw. der Worter (etwa auf Personen, Gegenstinde, Orte u.a.). Die Genese der

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

deiktischen Zeigegesten wird hauptsichlich im Kontext der diskursiv-kommuni-
kativen Sprachentwicklung reflektiert, wobei dieses korperliche Zeigen der Geste
semiotisch transformiert wird und in das symbolische Zeichensystem der Begriffs-
sprache eingeht. Im Unterschied dazu werden ikonische Gesten als darstellende,
bildliche oder auch symbolisierende Gesten verstanden. Der allgemeinere deut-
sche Begriff der Zeigegeste subsumiert also beide Formen unter sich, deiktische
und ikonische Gesten (wiewohl die Namensgeschichte Verwirrung stiften kénn-
te). Wihrend die deiktischen Zeigegesten immer einen deutlichen Bezug zu einem
Referenzobjekt haben und sichern (sollen), gelten als ikonische Zeigegesten solche,
die eine vollstindige Darstellung eines Gegenstandes oder Vorgangs ausdriicken.
Deiktische Zeigegesten, zu denen das imperative und deklarative Zeigen gehoren,
gelten im Unterschied dazu als eher »primitive«, im Sinne von »erste« oder »ur-
spriingliche« Formen der menschlichen Kommunikation und als strukturfunktio-
nale Grundlage der Sprachgenese. Ikonische Gesten erfordern dagegen »zusitzli-
che Fihigkeiten [...], und zwar insbesondere Fertigkeiten der Imitation und sym-
bolischen Reprisentation« (Tomasello 2009, S. 164).

Die so sprachpragmatisch definierten ikonischen Gesten unterscheiden sich
in dieser Konzeption wesentlich von »bloss« deiktischen. Sie sind sprachanalog
zu verstehen und setzen bereits einen gewissen Grad an Sprachkompetenz vor-
aus. Diese (etwas iiberspitzt ausgedriickt) »Spaltung« von blossen vorsprachlichen
(deiktischen) Zeigegesten einerseits und bereits semantisch strukturierten ikoni-
schen Gesten andererseits vermittelt den Eindruck, dass die Fahigkeit zu ikoni-
schen Artikulationsformen scheinbar der Sprache nachgeordnet ist und die iko-
nische Dimension explizit semantische, d.h. begriffssprachliche Kompetenz vor-
aussetzt. Dies rithrt m.E. daher, dass die Eigenart des expressiven Zeigens (eine
deiktische resp. deklarative Zeigegeste) kaum beachtet wird, sondern hauptsich-
lich in ihrer Strukturfunktion zur Disposition der geteilten Aufmerksamkeit im
Hinblick auf sprachliche Kooperation und Kommunikation Beachtung findet. Oh-
ne diese Funktion in Frage zu stellen, wird hier u.a. mit Griiny vermutet, dass
das Moment des expressiven Zeigens nicht nur fir die Genese der diskursiv-kom-
munikativen Struktur des Selbst- und Weltbezugs entscheidend ist. Erweitert und
gleichurspriinglich kann auch die Genese einer prisentativ-ikonischen Dimension
symbolischer Artikulation angenommen werden oder wenigstens vorstellbar sein.

In diesem Zusammenhang bringt Griiny eine, wie mir scheint, entscheidende
Uberlegung ein, wenn er die deiktische Zeigegeste mit dem Greifen in der Bedeu-
tung »reaching-for-touching« verbindet und in der Zeigegeste eine Transformati-
on vom physischen Akt der Prisentation (»Pinzettengriff«) zur subtil verdichteten
Version des Zeigens (deklarativ-expressives Zeigen) vollzogen sieht, das als Repra-
sentation dieses Prisentationsaktes deutbar ist und damit den Menschen als Re-
prisentationsfihigen sichtbar macht:

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

157


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Die Arbeit am Ausdruck

»Die Zeigegeste als ikonische Greif- und Explorationsgeste kdnnte hier einen be-
sonderen Status haben, als es sich beim Greifen fiir das Kind um die primare Weise
des aktiven Verhaltens zur Welt handelt. [..] Es ist von daher vielleicht nicht un-
plausibel, diese Geste auch als ersten Gegenstand der Darstellung anzunehmen.«
(Griiny 2013, S. 66f.)

Griiny dekonstruiert die Unterscheidung von deiktischen und ikonischen Gesten,
indem er darauf hinweist, dass das Kind mit der expressiven Zeigegeste das pra-
sentierende Greifen und damit auch sich als zeigendes, d.h. als ein der symboli-
schen Reprisentation fihiges Wesen darstellt. Es ist fiir die bildungstheoretische
Interpretation artikulationsphilosophischer und anthropologischer Einsichten von
grosser Bedeutung, nicht allein die Zeigegeste oder den gezeigten Gegenstand zu
fokussieren, sondern auch den Menschen als darstellendes Wesen systematisch in
die Reflexion miteinzubeziehen: Das Kind zeigt auf einen Gegenstand, zeigt sich
damit auch als Wesen, dem sich etwas zeigt (sein Ergreifen bzw. sein Ergriffen-
sein von etwas), und stellt diesen Prozess mit seinem Zeigen dar. Man kénnte also
sagen, das Zeigen tritt in dreierlei Hinsicht in Erscheinung.

Greifen und Explorieren sind zunichst keine Formen der Referenz, sondern
andersartige Praxen. Die expressive Zeigegeste als Darstellung der Greifbewegung
zu deuten, setzt hingegen voraus, dass die Fihigkeiten des Darstellens und der
Gegenstandswahrnehmung, also die Fihigkeit zur symbolischen Reprisentation,
schon vollzogen sind, bevor sie (dem Kind) in gegenstindlicher Weise bewusst sind
oder bewusstseinsfihig sein konnen. Die (ontogenetisch) spitere bewusste Refe-
renz wird sicher durch die Sprache sichtbar (und vielleicht erméglicht), ist aber
eine nachtrigliche Selbstbesinnung des schon Vollzogenen.? Georg Misch hat die-
sen Gedanken expliziert. Er schreibt:

»Das Hinzeigenkénnen setzt offenbar eine Distanzierung des Zeigenden zu dem,
worauf er hinzeigt, voraus; diese Distanzierung wieder setzt voraus, dass man sei-
nen eigenen Standort einzunehmen vermag, d.h. aber, eine riickwendige Bewe-
gung zu sich selbst—und als solche Riickwendigkeit bezeichnete ich ja bereits die
Besinnung, die das menschliche Lebensverhalten als menschliches auszeichnet.«
(Misch 1994, S. 236)*

Doch zuriick zum Zusammenhang von Greifen und Zeigen. In der Deutung, um
die es hier geht, nimmt das Greifen von der Praxis des Zugreifens Abstand und hilt

3 Vgl. Mischs Konzept des Tathandelns (Misch 1994, S. 269).

4 Diese Stelle und der Fokus auf die »Riickwendung« erinnern an den Kern der Anthropologie
Plessners: »Der Mensch steht in Einer Beziehung zu fremden Dingen, die den Charakter der
vermittelten Unmittelbarkeit, der indirekten Direktheit hat, und nicht in zwei fein sauberlich
nebeneinander laufenden, voneinander getrennten Beziehungen.« (Plessner 2016, S. 401f,,
Hervorh. »Einer« wie i. Orig.)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

inne. Im »Deuten-auf« (im Sinne des reaching-for-touching) — und im Unterschied
zum »Greifen-nach« (im Sinne des reaching-for-grabbing) — ist das Zeigen also in-
sofern als ikonisches Zeigen deutbar, als es sich im Zeigen auf den Gegenstand
als Zeigen zeigt. In und mit der Zeigegeste werden die Fihigkeit und das Erstau-
nen sichtbar, dass da etwas ist, was von einem Ich wahrgenommen wird und sich
ihm offenbar gezeigt hat. Dies lasst vermuten, dass die Zeigegeste als Ausdruck
des Weltbezugs einerseits und die Genese von Subjektivitit andererseits — als Ge-
genstandsbewusstsein und Selbstbewusstsein — in einem engen Zusammenhang
stehen. Dieser Zusammenhang verwundert bildungstheoretisch zwar nicht, aber
er ist bildungstheoretisch meines Wissens bisher auch kaum erhellt worden.

Im Zeigen zeigt sich also auch der Mensch als ein Wesen, dem sich die Welt
zeigt. Aus diesem Grund kénnen deiktische und ikonische Zeigegesten nicht auf
absolute Weise voneinander unterschieden werden, obwohl sie in vielen meist ein-
fach strukturierten Fillen gut zu unterscheiden sind. Doch in komplexeren Situa-
tionen wird im Zeigen die Wahrnehmungsweise des Zeigenden thematischer Teil
und vielleicht sogar besonders bedeutungsvoller Teil des Zeigeaktes. Im Fall des ex-
pressiven Zeigens konnte es sich um die Darstellung eines ersten Reflexivwerdens
handeln. Die Untersuchung der Zeigegeste ermdglicht, so hoffe ich, einen konzep-
tionellen und auch empirischen Zugang, mit welchem der bildungstheoretische
Topos der Entwicklung des Welt- und Selbstverhiltnisses in praxeologischer Art
und Weise besser verstanden werden kann. In diesem Prozess ist die dsthetische
Dimension elementar, wie hier bisher nur implizit gezeigt worden ist.

4.3 Was sich im expressiven Zeigen zeigt

Der Kunsthistoriker und Bildtheoretiker Gottfried Boehm konstatiert, dass die dis-
kursive Verstindigung iiber das Deiktische insgesamt instabil und bisher vor al-
lem einseitig zeichentheoretisch (semiotisch) formuliert worden ist. Die lange und
reichhaltige Kultur des Zeigens bleibe dabei seltsam unberiicksichtigt und unver-
mittelt (vgl. Boehm 2010, S. 21). Boehm setzt mit seinen Uberlegungen dort an,
»wo das Zeigen gebraucht wird, wo es sich in der Lebenspraxis ausdifferenziert.
Das geschieht am und mit dem menschlichen Kérper und seinen Aktivititen, als
vorsprachlicher Basis der Artikulation.« (S. 22) Damit thematisiert Boehm die Zei-
gegeste als komplexe Verschrinkung von »Sich-Zeigen« einerseits und »Zeigen-
auf« andererseits, ein Zusammenhang, der von Tomasello entkoppelt worden ist,
so als wire das, was sich gezeigt hat, schon im Zeigen-auf verstanden und geklirt.
Boehm macht darauf aufmerksam: »Denn die Natur, die Dinge oder — noch ge-
nereller — das Sein —, sie miissen sich auf die eine oder andere Weise prisentieren,
bevor und indem wir sie besprechen, denken, darstellen, in irgendeinem Sinn re-
prisentieren.« (Ebd.) Griiny kommentiert diese Passage und meint, dass in diesem

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Die Arbeit am Ausdruck

»bevor und indem« die »eigenartige Doppelung von wechselseitiger Verwiesenheit
und logischer und sachlicher Vorgingigkeit gut auf den Punkt gebracht« werde
(Griiny 2013, S. 70). Das Zeigen sei namlich darauf angewiesen, »dass es sich er-
fiille, und fir diese Erfillung kann es nicht selbst aufkommen. Sie ist ein Ziel, das
aber dem Zeigen nicht nachgeordnet ist, sondern in ihm selbst stattfindet und ihm
vorausgeht.« (Ebd.) Man kann also sagen, dass sich etwas bereits gezeigt haben
muss, um (iiberhaupt) gezeigt werden zu konnen. Dies ist ausdrucksanthropolo-
gisch bedeutsam. Etwas umstindlich konnte man sagen, dass der auf etwas zei-
gende Mensch nicht nur »auf etwas« zeigt, sondern auch zeigt, dass sich ihm etwas
zeigt oder gezeigt hat. Das Zeigen zeigt damit sowohl auf das Wahrgenommene
als auch auf die Wahrnehmung des oder der Zeigenden. Mit der deklarativen, ge-
nauer der expressiven Zeigegeste kommt ontogenetisch eine »neue« Dimension ins
Spiel, nimlich eine Form der Weltwahrnehmung, die dariiber Auskunft gibt, dass
die Welt dem Menschen erscheint. Dabei erweist sich folgende Frage als besonders
interessant, da sie die Verbindung von Form und Inhalt betrifft: Wie und als was
erscheint die Welt dem Menschen und wie artikuliert er diese Erscheinung?

Mit der expressiven Zeigegeste wird die Wahrnehmung als solche thematisch
bzw. thematisierbar. Die Zeigegeste ist Indiz fiir ein Distanzverhiltnis und fiir ei-
ne Verbundenheit, die sich in der Wahrnehmung artikulieren. Dieses Welt- und
Selbstverhiltnis lisst sich (zunichst) nicht auf das bereits Bekannte reduzieren
oder auf eine Aussage bringen, vielmehr driickt sich darin eine deiktische, d.h.
immer auch leibliche Ausrichtung und Bezugnahme des Menschen zur Welt aus.
Boehm diskutiert die Deixis in ebendieser Weise und fragt, ob sie sich als Ermog-
lichungsbedingung von Bildlichkeit verstehen ldsst. Ohne diese Richtung hier ver-
tiefen zu kdnnen und wollen, sei auf Boehms Einwinde gegen die Sichtweise ver-
wiesen, Gesten primdr semiotisch nach dem Modell der syntaktischen Sprache zu
verstehen:

»Dagegen spricht, [...] dass der Kdrper kein Zeichen ist, das sich je entschliisseln lie-
Re, wenn schon, dann ist er der Schauplatz moglicher, im brigen meist vieldeu-
tiger oder, was aufs Gleiche hinauslauft, deutungsloser Zeichen. [..] Die Dechif-
frierungskunst unterschlagt aber, dass die Geste jeweils grundiert ist, wir es mit
einer, wie gesagt wurde, doppelten Lesbarkeit zu tun haben. Was Gesten zeigen,
geht niemals in dem auf, was sie zu sagen scheinen. [...] Was sich in der Ceste zeigt
und wassie allenfalls besagt, kommenin aller Regel nicht zur Deckung. Sich-Zeigen
erschopft sich nicht darin Etwas zu zeigen, Etwas, dem ein bestimmtes Wort, eine
sagbare Bedeutung zugeschrieben werden kann.« (Boehm 2007, S. 149f.)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

Mit diesem sprachkritischen Einsatz am Beispiel des »Sich-Zeigens« wird ein Sach-
verhalt angesprochen, der in Untersuchungen zur Sprachgenese wenige beachtet
wird.>

Das Zeigen als Deuten-auf betont demgegeniiber den instrumentellen Cha-
rakter der Geste. Der instrumentelle Charakter scheint durch seine kommunika-
tive Funktion hervorgebracht zu werden. Griiny moniert, dass das Zeigen in der
einschligigen Diskussion meist als Anfang des »Heissens« aufgefasst wird, also
der sprachlichen Benennung. Die Benennung scheint die im Zeigen angedeutete
Freisetzung zu erfiillen: Was nicht ergriffen werden kann, das kann wenigstens
mit einem »Begriff« bzw. einem Wort oder Namen versehen werden — als ob die
Dinge mit den Begriffen zumindest symbolisch ergriffen wiirden. In den Kategori-
en des informativen und imperativen Zeigens wird der instrumentelle Charakter
dieser Gesten betont. Aufgrund dieser (vorgingigen) kommunikativ-funktionalen
Bestimmung scheint die Frage nach der Art und Weise der Zuwendung zu einer
Sache selbst dieser Funktion zu- bzw. untergeordnet zu werden.

Versteht man nun aber das expressive Zeigen als Darstellung der nicht ausge-
fithrten Greifbewegung, so ergibt sich die Moglichkeit, subtiler iiber das Verhiltnis
von Zeigen und Bestimmen (»Heissen«/Benennen) nachzudenken. Dies ist bedeut-
sam, um die dsthetische Dimension von Bildungsprozessen zu verstehen, wenn
es also darum geht, einerseits die logozentrische Reduktion einer rein diskursi-
ven Weltaneignung zu vermeiden® und andererseits die Grenzen des Aussagbaren
nicht absolut zu setzen.” Der Bereich des Ausdriickbaren ist wesentlich grosser als
jener des Aussagbaren, und diese Einsicht ist keineswegs nur fur das Verstindnis
der dsthetischen Bildung im engeren Sinn zentral, sondern betriftt das Verstindnis
von Bildungsprozessen insgesamt. An anthropologischen und sprachwissenschaft-
lichen Interpretationen der Zeigegeste manifestieren sich die Differenzen im Kern,
die sich dann bildungstheoretisch als grundsitzlich differente Auffassungen von
Selbst- und Weltverhiltnis und seiner Entwicklung entpuppen. Dies indert nichts
daran, dass im Zeigen die Voraussetzung des Benennens, also des Aufbaus referen-
zieller Beziehungen zu den Gegenstinden, gesehen werden kann und muss. Doch
das ist eben nicht alles! Um es mit Griiny — vielleicht nicht unproblematisch, da im
normativen Duktus — zu sagen:

»Wenn die Zeigegeste tatsachlich eine Art ikonische Creif- oder Explorationsges-
te ist, so ist es wichtig, dass sie unvollendet bleibt — dass sie als offene dargestellt

5 Boehms Anliegen ist allerdings weit allgemeiner; er méchte ausgehend vom Zeigen die Idee
eines deiktischen bzw. ikonischen Logos hervorheben. Christian Griiny beschiaftigen dhnliche
Fragen.

6 Im Sinne der Kritik, wie sie in Kapitel 1.2 an Stojanov erértert worden ist.

7 Vgl. die Kritik in Kapitel 1.3 an den Uberlegungen von Schifer bzw. Thompson.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Die Arbeit am Ausdruck

wird und sich insofern mit Zuschreibungen und Bestimmung zurlickhilt. Der ent-
scheidende Punkt beim Zeigen wire dann, dass es die Dinge frei und als nicht
vorweg in praktische Zusammenhinge eingeordnet sich zeigen ldsst.« (Griiny 2013,
5.73)

Mit der Reflexion des expressiven Zeigens wird die Frage, was sich im Zeigen er-
eignet, zum zentralen Bezugspunkt. Welche Bedeutung hat die Wahrnehmung des
Zeigenden, der auf etwas zeigt, das sich ihm gezeigt hat? Der Zeigende zeigt sich
als Wahrnehmender. Das Zeigen weist daher iiber die Zeigerichtung hinaus oder,
genauer gesagt, es weist auf etwas sinnlich gar nicht Wahrnehmbares hin, nim-
lich auf die Wahrnehmung - bzw. auf das »Wahrgenommen-Haben«, die Wahr-
nehmungsfihigkeit, den Wahrnehmungsmodus — des Zeigenden. Diese Perspek-
tive wird auch in Tomasellos Untersuchungen aufgezeigt, aber nicht vertieft. Das
expressive Zeigen verweist auf einen reflexiven Akt, insofern es sich auf die Auf-
fassungsweise des Wahrgenommenen bezieht. Die Expressivitit und Reflexivitit,
die sich im Akt des Hinzeigen-Konnens offenbaren, indizieren ein Gegenstands-
bewusstsein des Zeigenden. Im expressiven Zeigen als einer Riickwendung auf die
eigene Wahrnehmung zeigt sich der Mensch als ein Wesen, dem die eigene Wahr-
nehmung prignant geworden ist. Dieses anthropologische Moment setzt einen
geistigen Grundakt voraus, der dem Menschen nicht in gegenstindlicher Weise
bewusst werden muss. Es wird deutlich, dass Gegenstandsbewusstsein und Selbst-
bewusstsein aneinandergebunden sind.

Mit diesen Uberlegungen soll verdeutlicht werden, dass sich in der ontogene-
tisch frithen Praxis des expressiven Zeigens — fern von der pidagogischen Intention
oder einer ausformulierten Pidagogik des Zeigens (wie von Prange (2005) vorge-
legt) — die Anfinge der Subjektgenese manifestieren. Im expressiven Zeigen zeigt
sich der Mensch als ein Selbst bzw. als Person, mag dies auch zunichst noch in
sehr rudimentirer Form erfolgen.

Man kénnte auch sagen, dass das Zeigen die »Weltlichkeit« der Wahrnehmung
(bzw. des Menschen) bezeugt.8 Diese »Welt«, das »Weltlichwerden« wird mit dem
Zeigen mit-geteilt.” Das kleine Kind kennt in seinem Zeigen die Schwierigkeit wohl
noch nicht, diese Wahrnehmung mitzuteilen. Erst wenn ihm konventionelle Mittel
fiir eine differenziertere Kommunikation zur Verfiigung stehen, kénnen ihm die
Probleme der Mitteilbarkeit bewusst werden. Es wird dann erfahren miissen, dass
sich nicht alles aussagen lisst, was wahrgenommen werden kann, aber damit lernt

8 »Weltlichkeit« kann hier im Sinne Hannah Arendts verstanden werden, wie sie den Begriffin
Vita activa (1996) entwickelt. Vgl. dazu auch Reichenbachs Beitrag Die Arena der Weltlichkeit.
Hannah Arendt als Pidagogin des Offentlichen (2001a).

9 Insofern ist diese »Welt« mit dem Konzept der »Mitwelt« bei Plessner (2016, S. 365ff.; vgl.
Kapitel 3) durchaus vergleichbar.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

es, zumindest implizit, auch, dass die Grenzen von Sprache und Artikulation nicht
zusammenfallen.

4.4 Diskursive und prasentative Formen der Artikulation

Fiir Wilhelm von Humboldt (1969) leistet die Sprache die Verkniipfung von Selbst und
Welt. Diese Zuschreibung der Funktion der Sprache darf als das zentrale Moment
seiner Bildungsidee betrachtet werden. Der Fokus auf das Studium der Sprachen
hat bekanntlich auch die Idee des humanistischen Gymnasiums lange Zeit geprigt.
Sprache wird und wurde bildungstheoretisch jedoch nie auf ihren kommunikati-
ven Aspekt verkiirzt, sondern in ihrer Vielfalt und Bedeutung fiir das Denken, die
Literatur und Dichtung, Philosophie und Rhetorik etc., d.h. fiir ihre das kulturelle
Erbe der Welt er6ffnende Funktion, geschitzt. Der heute international verwendete
Begriff der Literacy zeugt — als Abglanz — noch von diesem Fokus.

Es wire daher ganz falsch, Bildungstheorie insgesamt als ein letztlich logozentri-
sches Unterfangen zu verstehen, nicht nur deshalb, weil man auch etwa der Mathe-
matik und den Kiinsten niemals ihre Bildungsrelevanz abgesprochen hat. Aber es
sind heute Tendenzen im Bereich des Bildungsdenkens und der Bildungsforschung
zu bemerken, die dahin gehen, die Sprache entweder aufihre kommunikative Funk-
tion zu verkiirzen oder aber primir noch in ihrer wissenschaftlichen Dimension,
insbesondere als diskursiv-logische Angelegenheit, ernst zu nehmen, weil alles an-
dere ja ohnehin nur »Metaphysik« sei. Diese Reduktionen sind vielleicht auch ein
Grund dafiir, warum die Idee der Bildung bzw. Bildungstheorien in der heutigen
Erziehungswissenschaft und Bildungsforschung weniger interessieren. Doch die
Kritik an der Vorherrschaft einer rein diskursiven Vernunft ist weder neu noch
allein romantisch motiviert.

Zu den Philosophinnen, welche die erkenntnistheoretische — und wie ich meine
implizit auch bildungstheoretische — Engfithrung von Sprache und Diskursivitat
auf fundamentale Weise kritisiert haben, gehért die Amerikanerin Susanne Langer
(1895-1985), die eine Schiilerin von Alfred North Whitehead (1861-1947) gewesen ist
und am Connecticut College in New London (Connecticut) gelehrt hat sowie Mit-
glied der bedeutungsvollen American Academy of Arts and Sciences war. Langer ist fiir
ihre Arbeiten zur symbolischen Logik bekannt geworden, insbesondere fiir die Un-
terscheidung zwischen »diskursiver« und »prisentativer« Symbolisierung, welche fir
die Theorie der Asthetik herausragende Bedeutung erlangt hat. Kunst liefert nach
Langer Symbole fiir das Unsagbare, insbesondere das Leben der Gefiihle, welches
gerade der zentrale Gegenstand der Kunst sei. Mit prisentativen Symbolisierun-
gen werden Phinomene (Ideen, Formen) artikulierbar, die sich dem sprachlichen
Zugrift entziehen und sogar auch widersetzen. Langer kritisiert den Vorrang des
Diskursiven insbesondere, wenn es um Fragen der Erkenntnis geht. Vor allem ar-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

163


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Die Arbeit am Ausdruck

gumentiert sie in ihrem Werk gegen zwei erkenntnistheoretische Vorurteile. Diese
sind: »1. Dass die Sprache das einzige Mittel sei, um artikuliert zu denken, und 2.
Dass alles, was nicht aussprechbarer Gedanke ist, Gefithl sei« (Langer 1987, S. 95).
Mit diesen Vorurteilen entstehe ein sehr enges Bild von menschlicher Erkenntnis
und des geistigen Lebens tiberhaupt:

»Die Sprache ist keinesfalls unsere einzige artikulierte Hervorbringung. Unsere
reine Sinneserfahrung ist bereits ein Prozess der Formulierung. Die Welt, die den
Sinnen wirklich begegnet, ist ja keine Welt von>Dingens, an denen wir Tatsachen
entdecken sollen, sobald wir dazu die erforderliche logische Sprache kodifiziert
haben.« (Ebd.)

Dichtung und Metaphysik beispielsweise mogen offiziellen wissenschaftlichen
Standards vielleicht nicht geniigen, aber ihnen ihre Bedeutung fiir menschliche
Erkenntnis abzusprechen, ist deshalb noch lange nicht einsichtig. In den Worten
Langers:

»Es ist klar, Dichtung bedeutet mehr als ein Aufschrei; dass sie artikuliert ist, hat
gute Griinde; und die Metaphysik ist mehr als das sanfte Brummen, mit dem wir
es uns in der Welt gemiitlich machen. Wir haben es hier mit Symbolismen zu tun,
und was sie ausdriicken, ist oft von hoher Intellektualitdt. Nur sind Form und Funk-
tion solcher Symbolismen nicht identisch mit denen, die die Logistik unter dem
Titel >Sprachec<erforscht. Das Feld der Semantik reicht weiter als das der Sprache
[..].« (Langer1987, S. 93)

Dies scheint mir die entscheidende Einsicht und auch bedeutungsvolle bildungs-
theoretische Grundlage zu sein: Das Feld der Semantik ist weiter als jenes der Spra-
che! Anders ausgedriickt: Das Aussagbare ist nur ein Teil des Ausdriickbaren und
innerhalb des Sprachlichen gibt es viele Verwendungsweisen. Dabei gibt es keine
stichhaltigen Griinde dafiir, der logisch-diskursiven Verwendung von Sprache den
Vorrangstatus zuzuschreiben.

Das »Leben des Geistes« ist weit und vielfiltig. »Alle Sensitivitit«, so Langer,

»tragt den Stempel des Ceistigen.>Sehen<zum Beispiel ist kein passiver Vorgang,
durch den bedeutungslose Eindriicke gesammelt werden, damit der ordnende
Ceist aus diesen amorphen Daten Formen fiir seine eignen Zwecke herauslesen
kann, >Sehenc ist selber schon ein Formulierungsprozess; unser Verstandnis der
sichtbaren Welt beginnt im Auge.« (Langer 1987, S. 97)

Diese Sichtweise, auf die schon die platonische Philosophie hinweise (vgl. Langer
1987, S. 97), ist in unsere Alltagssprache eingeflochten: wir reden von »Einsicht, ei-
nen »Blick auf etwas werfenc, einen »Einblick« haben oder bekommen, jemanden
»ins Bild setzen«, kurz, Erkenntnis und Kenntnis werden sehr hiufig mit Meta-
phern des Sehens und des Auges treffend umschrieben.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

Doch natiirlich nicht nur dem Auge, sondern jedem Sinnesorgan kommt in der
einen oder anderen Weise Erkenntnisfunktion zu. Die damit verbundenen Wahrneh-
mungen, die mehr als blosse Empfindungen sind, nennt Langer Artikulationen:

»Die vom Auge und Ohr vollzogenen Artikulationen — die Formen der direkten
Wahrnehmung sind die primitivsten Instrumente unserer Intelligenz. Sie sind
echtes symbolisches Material, Medien des Verstehens, durch deren Vermittlung
wir eine Welt von Dingen und von Ereignissen erfassen, die die Geschichte der
Dinge sind. Die Bereitstellung solcher Vorstellungen ist ihre Hauptaufgabe.
Unsere Sinnesorgane machen ihre gewohnheitsmafigen, unbewussten Abstrak-
tionen im Interesse dieser >verdinglichenden« Funktion, die dem gewdhnlichen
Erkennen von Gegenstanden zugrunde liegt: der Kenntnis von Anzeichen, Wor-
ten, Kldngen, Orten und der Moéglichkeit, dergleichen in der dufieren Welt nach
Arten zu klassifizieren. Wir erkennen die Elemente dieser sinnlichen Analyse in
allen Arten von Kombinationen wieder; wir kdnnen sie imaginativ gebrauchen,
um voraussichtliche Veranderungen in vertrauten Bildern zu begreifen.

Visuelle Formen — Linien, Farben, Proportionen usw. — sind ebenso der Artiku-
lation, d.h. der komplexen Kombination fihig wie Worter. Aber die Gesetze, die
diese Art von Artikulation regieren, sind von denen der Syntax, die die Sprache
regieren, grundverschieden. Der radikalste Unterschied ist der, dass visuelle
Formen nicht diskursiv sind. Sie bieten ihre Bestandteile nicht nacheinander,
sondern gleichzeitig dar, weshalb die Beziehungen, die eine visuelle Struktur
bestimmen, in einem Akt des Sehens erfasst werden. Daher ist ihre Komplexitat
nicht wie die des Diskurses nach Maflgabe dessen begrenzt, was der Geist vom
Beginn eines Auffassungsaktes bis zu seinem Ende behalten kann. Natiirlich setzt
eine solche Beschrinkung beim Diskurs auch der Komplexitiat aussprechbarer
Ideen Grenzen. Eine Idee, die zu viele winzige, jedoch eng aufeinander bezogene
Teilbestimmungen enthdlt, zu viele Beziehungen innerhalb von Beziehungen,
lasst sich nicht in diskursive Form sprojizierens sie ist fiir die Rede zu subtil.
Daher schliefst eine an die Sprache gebundene Theorie des Geistes sie aus dem
Herrschaftsbereich des Verstandes und der Erkenntnissphére aus.« (Langer 1987,
S.98f)

Entgegen der Auffassung, dass es ausserhalb der Sphire des Diskursiv-Logischen
nur Subjektivismus und Intuitionismus geben kénne, betrachtet Langer Aus-
druckshandlungen, die der Qualitit der oben erliuterten expressiven Zeigegesten
nahekommen, nimlich als Hinwendungen zur Welt, die nicht psychologisch
verkiirzt werden sollten, nicht als ein Ungeniigen oder Noch-nicht-in-Begriffen-
fassen-Konnen missverstanden werden sollten

»Sobald aber eine Ausdruckshandlung ohne inneren momentanen Zwang voll-
fihrt wird, ist sie nicht mehr unmittelbarer Selbstausdruck, sondern expressivim

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Die Arbeit am Ausdruck

logischen Sinne. Sie ist nicht Anzeichen der Gemiitsbewegung, die sie (ibertragt,
sondern ihr Symbol; anstatt die natiirliche Geschichte eines Gefiihls zu vollenden,
bezeichnet sie das Gefiihl und bringt es, vielleicht selbst dem Agierenden, blof
in den Sinn. Wenn eine Handlung diese Bedeutung erlangt, wird sie zur Geste.«
(Langer 1987, S.154)

4.5 Resiimee und Ausblick

Wie weiter unten ausgefithrt werden wird (vgl. Kapitel s5), reflektiert auch Ge-
org Misch die Zeigegeste im Zusammenhang mit der gleichzeitigen Entwicklung
von Gegenstandsbewusstsein und Selbstbewusstsein. Misch sieht in der Zeigeges-
te ebenfalls eine entscheidende Differenz gegeniiber der Ausdrucksbewegung, die
Susanne Langer »unmittelbarer Selbstausdruck« nennt. »Das Hinzeigen ist eine
sinnvolle und als solche also verstindliche Gebarde und dieser ihr Sinn selber ist
nur in eins mit der sinnlichen Anschauung fafilich, wie ich den Finger ausstrecke,
fafilich eben als Zeigerichtung des ausgestreckten Fingers« (Misch 1994, S. 237). Die
Zeigerichtung ist zwar sinnlich wahrnehmbar, aber das, worauf sie gerichtet ist,
geht tiber sie hinaus. Sie ist eher Anzeichen fiir eine Richtung, auf die sich ihr Sinn
bezieht. Von diesem Sinn selbst weiss allenfalls jener etwas, der auf etwas zeigt,
das sich ihm gezeigt hat. Misch bezeichnet die Zeigegeste daher als symbolisierendes
Zeichen, denn die Zeigegebirde weise durch ihren Richtungssinn tiber sich selbst
hinaus auf eine Welt hin bzw. in eine Welt hinein. Insofern ist die Gebirde des
»Hinzeigens auf etwas« dem geistigen Akt des »Etwas-Meinens« verwandt, »das
wir als die eigentiimliche Art erkannten, in der Sinn und Bedeutung in der Rede
auftritt. [..] Die Zeigegebirde nimmt also eine Zwischenstellung zwischen dem
die Sache bezeichnenden Wort und den unwillkiirlichen Ausdrucksbewegungen
des Lebensverkehrs ein.« (S. 238) Diese »Zwischenstellung« zu verstehen, von der
Misch spricht, ist wesentlich, um die dsthetische Dimension des Bildungsprozes-
ses verdeutlichen zu kénnen. »Hinzeigenkénnen«’® indiziert, dass Selbst und Welt
sowohl getrennt wie auch verbunden sind; Verkniipfung setzt Distanzierung vor-
aus, und diese Verkniipfung wird nicht primdr diskursiv-logisch geleistet, sondern expressiv!
Sie ist weder blosser (unwillkiirlicher) Selbstausdruck noch subjektivistische Aneig-
nung objektiver Welt, sondern Ausdruck dessen, was bildungstheoretisch »Selbst-

10 »Das Hinzeigenkonnen setzt offenbar eine Distanzierung des Zeigenden zu dem, worauf er
hinzeigt, voraus; diese Distanzierung wieder setzt voraus, dass man seinen eigenen Standort
einzunehmen vermag, d.h. aber, eine riickwendige Bewegung zu sich selbst—und als solche
Riickwendigkeit bezeichnete ich ja bereits die Besinnung, die das menschliche Lebensver-
halten als menschliches auszeichnet.« (Misch 1994, S. 236)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

und Weltverhiltnis« genannt wird, als ob klar wire, was dieses »Und« zwischen
Selbst und Welt tatsachlich bedeutet.

Erziehungstheoretisch mag man annehmen, die Erwachsenen zeigen dem
Kind die Welt und dieses lasse sich die Welt von den Erwachsenen mehr oder
weniger zeigen. Bildungstheoretisch ergibt diese Rede aber wenig Sinn. Mit der
kindlichen Zeigegeste wird deutlich, dass das kindliche Zeigen nicht nur Anlass fur
irgendeine Form von pidagogischem Zeigen darstellen kann, sondern vielmehr
elementarer Ausdruck der Bildsamkeit des Kindes ist. Die Zeigegeste als besondere
Darstellung der Greifgeste ist prasentatives Symbol des Wahrnehmens bzw. der
Artikulation von Wahrgenommenem. Die expressive Zeigegeste verweist auf die
Wahrnehmung als einen Artikulationsprozess und ist damit artikulierter Ausdruck
der Selbst- und Weltverkniipfung. Die primire symbolische Reprisentation der
Wahrnehmung als Artikulation ist die ikonische Zeigegeste, und als solche ist
sie prasentativ artikuliert. Dies impliziert, dass die semantische Struktur der
Wahrnehmung nicht diskursiver, sondern zunichst prisentativer Natur ist. Die
expressive oder ikonische Zeigegeste steht geradezu exemplarisch fiir die Praxis
des prisentativen Symbolismus, sie ist artikulierter Ausdruck einer inneren oder
geistigen Gliederung, die vom Selbst geleistet wird.

Das Moment der inneren Artikuliertheit der Wahrnehmung, die bereits die ex-
pressiven Geste vermuten lisst, ist nicht einfach nur Ubergang zur diskursiven Welt,
sondern vielmehr Voraussetzung der Reflexivitit itberhaupt, insbesondere auch, um
jene Aspekte der Welt zu erdffnen und zu erschliessen, die sich der diskursiven
Sprachlichkeit entziehen. Fiir jede Form von — ausgeprigter bzw. entwickelter —
Reflexivitit gilt, dass sie sich nicht in der Wahrnehmung eines Gegenstandes er-
schopft, sondern den Wahrnehmungsprozess bzw. seine Qualitit als etwas Vor-
ausgesetztes und Begleitendes wahrnimmt, das dem Gegenstand selbst nicht voll-
umfinglich anhaftet. Diese Umschreibung ist der Versuch, die Gleichurspriing-
lichkeit von Selbstbewusstsein und Gegenstandsbewusstsein (bzw. bildungstheo-
retisch: von Selbst- und Weltverhiltnis) zu verstehen und zu beschreiben.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

167


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung
des Beschreibens

»[..] das Leben birgt in sich selbst die
Macht der Bedeutung, die gliedert, auf-
baut und gestaltet.«

Georg Misch

Dieses Kapitel ist bedeutsamen Werken und damit verbundenen Einsichten zweier
Figuren gewidmet, die im heutigen erziehungswissenschaftlichen und bildungs-
philosophischen Diskurs kaum noch erwihnt werden, nimlich Otto Friedrich Boll-
now (1903-1991) und Georg Misch (1878-1965). Bollnow ist der wichtige Hinweis zu
verdanken, dass die Praxis des Beschreibens nicht nur im Rahmen einer herme-
neutischen Philosophie, sondern — zumindest implizit — auch im Zusammenhang
der Theorie der Bildung von elementarer Bedeutung ist. Diesen Zugang fand Boll-
now allerdings erst sehr spit in seinem Leben, aber er erkannte, wie bedeutsam
die »Vorarbeiten« seines Lehrers Georg Misch gewesen sind, insbesondere dessen
»bahnbrechende Lehre vom evozierenden Ausdruck« (so Grondin 1998, S. 62), die
auch hier im Mittelpunkt stehen soll, wiewohl die Hinfithrung einiger Umwege

bedarf.

5.1 Otto Friedrich Bollnows hermeneutische Philosophie
der Erkenntnis

Der Thematik des>Beschreibens< widmete sich Bollnow zum ersten Mal ausfithrlich
im zweiten Teil der Philosophie der Erkenntnis (Bollnow 1970, 1975), die als philoso-
phische Fundierung seiner anthropologischen Pidagogik gelten kann. Im ersten
Teil — »Vorverstindnis und die Erfahrung des Neuen« — befragt Bollnow erkennt-
nistheoretische Leitbegriffe und versucht sie in ihrer tieferen »Lebensfunktion«
zu begreifen. Diesen Ansatz bezeichnet Bollnow als »anthropologische Redukti-
on«. Mit der Philosophie der Erkenntnis wird eine »anthropologische Riickwendung«
vollzogen, die »selber also anthropologisch fragt, indem sie die leitenden Begrif-
fe, die in der bisherigen Erkenntnistheorie als selbstverstindlich hingenommen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Die Arbeit am Ausdruck

wurden, in ihrer tieferen Lebensfunktion zu begreifen sucht« (Bollnow 1970, S. 26).
Erst wenn ihre Bedeutung im menschlichen Lebenszusammenhang verstindlich
gemacht werde, sei Erkenntniskritik im Rahmen einer erkenntnistheoretischen
Perspektive méglich, die sich nicht im Sinne der diskursiven Logik erweisen miis-
se, sondern vielmehr angesichts der menschlichen Lebenspraxis und ihrer anthro-
pologischen Voraussetzungen bewihren und als konsistent erweisen konne. Da-
mit wird suggeriert, dass Erkenntnis, auch »rationale« Erkenntnis, »nicht ablgsbar
ist von dem Untergrund der Willensregungen, der Gefiihle und der Stimmungen«
und dass diese »nicht als blofRe Stérungen zu betrachten sind, die man nach Még-
lichkeit auszuschalten versuchen miisse, um dadurch eine objektive Erkenntnis zu
gewinnen, sondern dass sie als unablosbare Voraussetzungen in den Grund der
Erkenntnis selber eingehen« (S. 10).

Die hermeneutische Primisse in Bollnows Ansatz besteht im Postulat, dass es
unmoglich sei, einen Anfang im Erkenntnisprozess auszumachen. »Der Mensch
lebt schon immer in einer verstandenen Welt, und es hat schlechterdings keinen
Sinn, hinter dieses Verstindnis zuriickgreifen zu wollen auf einen Anfangszustand,
wo der Mensch seine Erkenntnis von Grund aus neu aufbauen kénnte.« (Bollnow
1970, S. 23) Die hermeneutische Primisse bestreitet die Moglichkeit eines archi-
medischen Punktes der Erkenntnis, ist aber auch eine Kritik an der Vorstellung ei-
ner reinen Zirkelhaftigkeit von Erkenntnisprozessen. Sie bezeichne vielmehr den
Einsatz von Erkenntnisarbeit, die immer im Lebenszusammenhang selbst beginne
und von dort aus Zusammenhinge zu verstehen versuche. Wihrend die (traditio-
nelle) Hermeneutik lange Zeit als eine Methode der Textauslegung in den geistes-
wissenschaftlichen Disziplinen betrachtet worden ist, kdnne sie als das Grundprin-
zip der Philosophie der Erkenntnis betrachtet werden. Eine derart gewendete an-
thropologisch-hermeneutische Erkenntnistheorie hilt also fest, dass menschliche
Erkenntnis ihrem Wesen nach hermeneutisch ist: »Indem wir diesen Tatbestand
als grundlegend festhalten, sprechen wir von einer hermeneutischen Erkenntnis-
lehre.« (S. 25)

Diese methodischen Ausfithrungen in der Philosophie der Erkenntnis fithren zum
Ansatz einer »hermeneutischen Philosophie«. 1986 macht Bollnow diese Setzung
explizit. Den Grundgedanken einer systematischen Ausrichtung der hermeneuti-
schen Philosophie formuliert er wie folgt:

»Am Anfang einer hermeneutischen Philosophie steht als Grundgegebenheit, auf
deralles andere aufbaut, die einfache Tatsache, dass uns in unserem Lebenimmer
schon ein Verstiandnis des Lebens und der Welt gegeben ist. Wir erwerben es nicht
erst, sondern, sofern wir (tberhaupt leben, verstehen wir auch immer schon die
Welt, in der wir leben.« (Bollnow 1986, S. 94)

Hermeneutische Philosophie macht die Grundgegebenheit, »dass die vertraute
Umwelt immer schon eine in ihrer Bedeutung verstandene Welt ist« (S. 96), zu

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

ihrem Ausgangspunkt. Anstatt zu versuchen, von einem absoluten (begrifflichen)
Anfang aus ein sicheres Erkenntnissystem zu errichten, setzt sie sich mit den
immanenten Voraussetzungen des Verstehens auseinander.

Mit Friedrich Kiimmel unterscheidet Bollnow zwei verschiedene Formen des
Vorverstindnisses. Das antizipierende Vorverstindnis bezieht sich auf ein bestimm-
tes Werk oder eine bestimmte Fragestellung, die durch Interpretation genauer
bestimmt werden sollen, wihrend das mitgebrachte Vorverstindnis das allgemei-
ne Welt- und Lebensverstindnis beinhaltet. »Dieses mitgebrachte Vorverstindnis
ist dem Verstehenden so selbstverstindlich, dass es in der Regel nicht als solches
bewusst ist und erst bei einer Unterbrechung des gewéhnlichen Verhaltens erkannt
wird.« (Bollnow 1986, S. 97) Die hermeneutische Philosophie widmet sich vor allem
dem »mitgebrachten« Vorverstindnis, wihrend das antizipierende Vorverstindnis
im Zentrum des Interesses insbesondere der philologischen und philosophischen
Hermeneutik steht. Gleichwohl macht Bollnow klar, dass eine allzu scharfe Tren-
nung weder moglich noch sinnvoll ist.

5.1.1 Das »Doppelgesicht der Wahrheit«

In der Einleitung des zweiten Teils der Philosophie der Erkenntnis (1975) erldutert Boll-
now zwei Wahrheitsbegriffe: die Seinswahrheit oder personelle Wahrheit einerseits
und die Erkenntniswahrheit andererseits. Wihrend die sogenannte Erkenntnis-
wahrheit historisch der abendlindischen Philosophie und damit der Erkenntnis-
theorie im engeren Sinn zugeordnet werden konne, lasse sich die personelle Wahr-
heit als Teil der Ethik verstehen. Uber diese Differenzierung hinaus seien die Wahr-
heitsverstindnisse aber miteinander verbunden und wiirden sich sogar bedingen,
denn auch Erkenntniswahrheit sei — letztlich — auf eine ethische Problemstellung
zuriickzufiithren (Bollnow 1975, S. 10). Im Zentrum stehe nimlich jeweils die Frage,
welche Bedeutung der Wahrheit fiir das menschliche Leben zukomme.

Die anthropologische Setzung (der Erkenntnistheorie) impliziert die Frage
nach der Art der Verbindung der beiden Wahrheitsverstindnisse oder -begriffe.
Von besonderem Interesse ist hierbei, welche Rolle die Beschreibung im Rahmen
von Erkenntnis und Erkenntnisprozessen spielt oder spielen kann. Ausgehend
von diesen frithen Studien und Reflexionen iiber das Beschreiben lassen sich die
Transformation von Bollnows Fragestellung und Theoriebildung sowie die Genese
seines speziellen Beschreibungsbegriffs nachzeichnen.

Fiir Bollnow ist die Beschreibung ein Mittel der Erkenntnis. Seine Uberlegun-
gen dazu sind in Doppelgesicht der Wahrheit (Bollnow 1975) im Grundton zwar wis-
senschaftsethisch gestimmt, aber dem anthropologischen Denken niher. Es klin-
gen bereits Momente einer erweiterten Betrachtung der Bedeutung des Beschrei-
bens und der Beschreibung an, die Bollnow in den 1980er Jahren explizit und im
Zusammenhang mit einer veranderten Fragestellung aufnimmt (vgl. weiter unten).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

m


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Die Arbeit am Ausdruck

Bollnow beginnt ganz von vorn, wenn er sich im Rahmen der Thematik des auf-
merksamen Betrachtens zunichst der Anschauung widmet. Dem philosophischen
Topos der Anschauung widmete sich Bollnow schon im ersten Teil seiner Philosophie
der Erkenntnis.! Dort versteht er Anschauung als das Fundament der Erkenntnis.
Seine Perspektive auf die »reine Anschauung« und ihre Bedeutung im Erkenntnis-
prozess ist zentral fiir die Frage nach dem »Neuenc. Es geht um die Frage, wie eine
Anschauung, in der »die Welt« in einem »ungeteilten Gesamteindruck« (Bollnow
1975, S. 122) gegeben sei, gegenstindlich werden kénne. Es ist dieser Zusammen-
hang, in dem fiir Bollnow die Beschreibung als Mittel der Erkenntnis sowohl in
ihrer »wissenschaftlichen« (objektiven) als auch in ihrer ethischen (wertgebunde-
nen) Dimension zentral wird.

Mit dem Verweis auf das kantische Diktum, wonach Anschauungen ohne Be-
griffe blind seien (und Begriffe ohne Anschauungen leer), kritisiert Bollnow die
schnelle Folgerung, dass alle Erkenntnis bei der Anschauung beginne und von dort
zu den Begriffen aufsteige (vgl. Bollnow 1970, S. 70). Als Beispiel fithrt er die Pad-
agogik an, die »den Ausgang von der Anschauung zum Grundprinzip einer gesi-
chertes Wissen vermittelnden Didaktik gemacht« habe (ebd.) - so beispielsweise
Pestalozzi, der »die Formen alles Unterrichtens den ewigen Gesetzen unterwer-
fen« wollte, »nach welchen der menschliche Geist von sinnlichen Anschauungen
sich zu deutlichen Begriffen erhebt« (Pestalozzi, zit. in Bollnow 1970, S. 70). Ana-
log zu Boehm (vgl. weiter unten) wendet Bollnow ein, dass dieser Ansatz seiner
Grundlage entbehre, »sobald wir erkannt haben, dass wir uns von vorherein in
einer vertrauten, in irgendeiner Weise schon immer verstandenen Welt bewegen«
(S. 71). Aufgrund dieses Vorverstindnisses hitten wir »schon immer irgendwie ver-
standen und kommen gar nicht zu dem, was nach der iiberlieferten Theorie (Kant)
am Anfang stehen sollte: der reinen und unbefangenen Anschauung. Wir haben
die Anschauung schon immer irgendwie itbersprungen.« (ebd.) Damit stellt sich
die Frage, ob und wie der Anschauung unter diesen Vorbehalten im Erkenntnis-
prozess grundlegende Bedeutung zukommt.

Der Zusammenhang von Sehen und Verstehen ist so elementar wie auch rit-
selhaft, es ist daher kein Wunder, dass er nicht nur ein Topos der Philosophiege-
schichte ist. Der Bildtheoretiker und Philosoph Gottfried Boehm betont, dass »die
kantische Uberlegung, wonach alle Anschauung sinnlich sei, eine weitgehende In-
terpretation« darstelle, in der die Wahrnehmung zunichst lediglich ein rezeptives
Vermogen reprasentiere (1997, S. 296). Sie wird als Voraussetzung oder »Stoff« ver-
standen, wobei ihr erst der »intellektuelle Prozess«, verstanden als Begriffsbildung,
den Rang der Erkenntnis verleihe. (ebd.) Psychologisch kénnte man in diesem Zu-
sammenhang auf die Differenz von Empfindung und Wahrnehmung hinweisen.

1 Vgl. das fiinfte Kapitel von »Das Vorverstindnis und die Erfahrung des Neuenc, das ganz der
Anschauung gewidmet ist (Bollnow 1970).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Doch mit der Feststellung, dass Begriffe ohne Anschauung blind, Anschauungen
ohne Begriffe dagegen leer seien, um die kantische Formel erneut aufzugreifen,
ist noch nichts iiber die Art des Verhiltnisses von Anschauung und Begriff oder
die Anschauung selbst gesagt. (vgl. ebd.) Vielmehr wird hier die wahrnehmbare,
aber begrifflich noch unbestimmte Stelle markiert, an welcher die Arbeit an einem
Logos der Sinne beginnt, ein sinnliches Verstehen und Deuten. Die hermeneutische
Kritik, so Boehm, wendet sich

»gegen die aufklarerische lllusion, es existiere eine Art neutrales Sehen. Eine ba-
sisgebende Visualitit, die sich auf die Inhalte, die sie liefert, nicht auswirke. Die
Welt des Auges begriindet vielleicht nicht einen Logos, aber doch verschiedene
Logoi, die, miteinander vergleichbar, sich in einer Konkurrenz der Plausibilitat be-
finden.« (S. 297)?

Bollnow weist entsprechend darauf hin, dass wir die Anschauung immer schon
irgendwie »iibersprungen« hitten. Dieses Uberspringen kann m.E. in zweifacher
Weise verstanden werden: Einmal im wissenschaftlichen oder wissenschafts-
theoretischen Sinne, weil bzw. wenn die Anschauung unreflektiert als Anfang
und Grundlage im Erkenntnisaufbau angenommen, dabei aber tberflissig und
vernachlissigbar wird, sobald man wihnt, sich auf dem Boden gesicherten be-
grifflichen Wissens zu bewegen. Einmal begriffen, interessiert den mit diesen
Begriffen Hantierenden oft kaum noch, wie dieses zu Stande kam. Dann wird die
Anschauung aber auch im praktischen Lebenszusammenhang »iibersprungen,
wenn der normale Gang der Tagesgeschifte gewdhrleistet werden soll. Diese
zweite Art des Uberspringens ist aufschlussreich hinsichtlich der Frage nach
einem angemessenen Verstindnis von Anschauung bzw. der Moglichkeit der
reinen Anschauung. »Uberspringen« bedeutet nach Bollnow ja gerade nicht, dass
Anschauung keine Rolle spiele. Priziser wire vielleicht die Bezeichnung »implizit«
oder »unbeachtet bleiben«. Im alltiglichen Leben wird Anschauung sozusagen
nur im schwachen Sinne »praktiziert« und als solche selbst nicht thematisch: »Im
taglichen Leben ist der Blick schon immer verstellt durch die Befangenheit im
>Betrieb«. Die Menschen wissen die Dinge zu nutzen, zu gebrauchen, sie sind
gewissermaflen eingeschmolzen in ihr tigliches Geschift.« (Bollnow 1970, S. 72)
Fiur Betrachtung und Anschauung ist aber mehr erforderlich: »Dazu muss der
Mensch zuriicktreten aus dem Getriebe des tiglichen Lebens, darf nichts mehr
von den Dingen wollen, um sie nur noch anzuschauen, frei und unbefangen
den Dingen hingegeben.« (Ebd.) Bollnow hebt hervor, dass das, was er als »reine
Anschauung« bezeichnet, nicht als eine ganz andere Anschauung zu verstehen ist
als jene, die im alltiglichen Leben zum Tragen kommt. Das mag zunichst paradox
klingen:

2 Vgl. zu diesem Themenzusammenhang Park und Reichenbach (2014).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

173


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Die Arbeit am Ausdruck

»Die reine Anschauung steht nicht am Anfang, sie ist eine héhere Leistung, zu
der sich der Mensch erst erheben muss. Und trotzdem ist sie die urspringliche
Verfassung des Menschen. [..] Das Problem ist also, dass diese Urspriinglichkeit
der Anschauung nicht selber am Anfang steht, sondern immer schon iibersprun-
genistund nurim Rickgang, in einer Gegenbewegung gegen die>natirliche<Ent-
wicklung des Lebens gewonnen werden kann. Die Anschauung legt frei, was unter
der Hand schon immer geschehen ist, was in einer unausdriicklichen, indirekten
Weise schon immer geleistet worden ist. Das kldrt zunichst die unbehagliche Si-
tuation, dass der praktische Umgang mit der Welt zwar notwendig das Erste ist,
dass darin aber immer schon von etwas Gebrauch gemacht wird, was vorher hitte
geschehen sein miissen. Diese immer schon tibersprungenen Urspriinge werden
jetzt in der reinen Anschauung ans Licht gebracht.« (Bollnow 1970, S. 73)

Damit ist ein gemeinsamer Bezugspunkt von »Logos« und »Ethos« gewonnen bzw.
damit werden die Aspekte in gewissem Sinne zusammengefiihrt:

»S0 bestatigt sich von der Seite der Erkenntnis her, was sich auch vom Ethischen,
besser von der ganzen Lebensverfassung des Menschen her zeigen ldsst: dass der
Mensch so beschaffen ist, dass er sein eigenstes Wesen erst im Rickgang zu sei-
nem verborgenen Ursprung gewinnen kann, dass sein>Ursprungc<nie im zeitlichen
Sinn am Anfang liegt, sondern erst in einer ausdriicklichen Gegenbewegung ge-
gen den zunichst gegebenensuneigentlichen<Zustand gewonnen werden muss.«
(Bollnow 1970, S. 73)

Der Ausdriicklichkeitscharakter, der dieser Gegenbewegung eigen ist, die Moglichkeit
der »Umkehr«, bezeugt fiir Bollnow die Fragilitit menschlicher Erkenntnisprozes-
se.

»Von hier aus wird das Erkenntnisproblem in seinem letzten Sinn ein ethisches
Problem, und gerade die Anschauung bezeichnet die Stelle, wo beides unmittel-
bar zusammenhdngt. In der Hingabe an die reine Anschauung verwandelt sich
der Mensch selber in seinem innersten Wesen. Und die Anschauung wird dem
Menschen nicht als selbstverstindliches Geschenk gegeben, so dass er die Augen
aufzuschlagen braucht, um anzuschauen, sondern muss erst in einer anstrengen-
den Leistung gewonnen werden. [...] So also entsteht die Frage: Wie gelingt diese
eine eingreifende innere Umkehr erfordernde Leistung?« (Bollnow 1970, S. 74)

Wichtig scheint m.E. vor allem auch der Hinweis, dass die Umwendung zur An-
schauung einer Anstrengung bedarf. Mit Anstrengung ist aber weniger eine intensi-
ve Tatigkeit gemeint als vielmehr ein Bemiihen um eine bestimmte Haltung, die ih-
rerseits auf giinstige zeit-riumliche Bedingungen angewiesen ist. Es sei »eine ganz
andre Verfassung erforderlich, die Mufe, mit der der Mensch aus seinen Geschif-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

ten heraustritt, und eine ruhig und heiter gestimmte Seele« (ebd.). Die Anschauung
erfordert — und sei es nur als Abglanz — einen Zugang zur vita contemplativa.

In Doppelgesicht der Wahrheit (1975) kniipft Bollnow an diese anthropologischen
Voraussetzungen an. Es seien nach dem »Geist des Misstrauens« mit einer je »neu
gewonnenen Unbefangenheit die ersten Schritte im Aufbau der Erkenntnis zu ver-
gegenwartigen« (S. 121). Das wichtigste Werkzeug bei »dieser sich ins einzelne ver-
tiefenden Betrachtung ist die Unterscheidung des einen vom anderen« (S. 122).
Schon an dieser Stelle wird deutlich, dass es sich bei diesem anderen Vorgehen
nicht um einen wahrnehmungsphysiologischen Vorgang handeln kann, sondern
vielmehr um eine Praxis und Haltung der reflektierenden Anschauung und Theo-
riebildung. Bollnow betont die bewusste »Haltung« oder »Bereitschaft«, insbeson-
dere um »bei Entwicklungsprozessen, in denen etwas Neues hervortritt, das im
Fritheren noch nicht enthalten war und das sich aus diesem nicht ableiten lisst,
dieses Neue als etwas Neues zu erkennen« (ebd.). Das differenzierende Betrach-
ten und Aufrechthalten des so Wahrgenommenen erfordere besondere Aufmerk-
sambkeit, »denn eine natiirliche Neigung dringt den Menschen dazu, das neu Be-
gegnende moglichst schnell in den Umkreis des schon Bekannten einzuordnen.
Sie bildet dann, wenn das nicht gleich gelingt, Erklirungen aus, die eine solche
Reduktion erméglichen.« (Ebd.) Dabei kommt der unterscheidenden Betrachtung
eine Schlisselstellung zu, sie erweist sich (in einer »erkenntnistheoretischen« Fra-
gestellung) als Herausforderung sprachlicher Moglichkeiten. Bollnow erkennt hierin
die Bedeutung der Beschreibung: »Das beste Mittel, sich das in der Anschauung
Gegebene zu vergegenwirtigen und dem anderen mitzuteilen, ist die Beschreibung,
d.h. die Wiedergabe des Angeschauten im Medium der Sprache.« (S. 123, Hervorh.
A.P)

5.1.2  Versuch iiber das Beschreiben (0. F. Bolinow, 1989)

Schon in Doppelgesicht der Wahrheit (1975) unterscheidet Bollnow zunichst sachlich
objektivierende Beschreibungen von jenen, die in alltiglicher Praxis notwendig
sind. Die Bezeichnungen »sachlich« und »objektiv« sind etwas irrefithrend, da sie
eine regelgeleitete Methode suggerieren. Dabei ist gerade das Gegenteil der Fall.
Das wird deutlich durch eine Charakterisierung des Beschreibens, wie es Bollnow
versteht:

»Diese Beschreibung ist zunachst Mittel der Ubermittlung des Aufgenommenen
an einen anderen. Sie geschieht im Gesprach oder auch in schriftlicher Form. Die
Beschreibung ist aber darliber hinaus ein Mittel der eigenen Vergegenwartigung
und des tieferen Eindringens in den Gegenstand und gewinntinsofern in der Wis-
senschaft eine besondere Bedeutung.« (Bollnow 1975, S.123f.)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

175


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Die Arbeit am Ausdruck

Im Zusammenhang des Beschreibens ist das zeitlich vorausgehende Beobachten
bedeutungsvoll. Dabei ist aber nicht das systematisch forschende Beobachten ge-
meint, sondern »ein nicht vorher fixiertes Offensein fiir das, was sich nicht an
Vorausgesehenem zeigt« (S. 136), also eine Art Offenheit gegeniiber einem (Beob-
achtungs-)Gegenstand, von welchem noch unklar ist, was und wie er ist.

Frithjof Rodi bezeichnete Bollnows »erste« Theorie der Beschreibung als ein
»Stiick Wissenschaftsethik« (1997, S. 75). Das ergibt insofern Sinn, als die Beschrei-
bung als Mittel der Erkenntnis ein zentrales Motiv in Doppelgesicht der Wahrheit
darstellt und dort als eine immer wiederkehrende Aufgabe jeder Wissenschaft be-
zeichnet wird. Korrigiert wird damit die Vorstellung, dass die Beschreibung ein
der >eigentlichen< Wissenschaft dusseres Vorstadium sei, auf dem diese dann auf-
baue. Vielmehr bestehe ein Verhiltnis wechselseitiger Abhingigkeit, wobei in der
Beschreibung eine Kraft liege, die das Abgleiten in wissenschaftliche Routine ver-
hindere, da sie zur Selbstkritik zwinge (vgl. Bollnow 1975, S. 138).

Im Jahre 1979, vier Jahre vor seinem 80. Geburtstag, begann fiir Bollnow eine
neue Phase seines philosophischen Arbeitens. Sein ehemaliger Schiiler Rodi fasste
die in der Folge entstandenen Schriften Bollnows unter dem Begriff »Spitwerk«
zusammen. Am Beginn dieser neuen Schaffensphase stand die Einladung zu ei-
nem Vortrag, fiir den Bollnow gebeten worden war, sich noch einmal mit den eige-
nen philosophischen Anfingen zu befassen und dabei iiber die Bedeutung seines
Lehrers Georg Misch zu sprechen.? Es seien vor allem neu in Bewegung geratene
Ideen zu einem hermeneutischen Philosophieren gewesen, in welchem, so Bollnow
im April 1979 an Rodi, »die schopferische Leistung des Sehen-lassens« eine beson-
dere Stellung einnehmen sollte (Brief an Rodi vom 8.4.1979, zit. n. Rodi 1997, S. 61,
vgl. Fn. 4). Rodi zufolge markiert der Brief den Anfang einer neuen Phase inten-
siven philosophischen Arbeitens, in welcher Bollnow einen grossen Teil der schon
im Brief genannten Themen und Projekte schliesslich ausarbeiten sollte (vgl. ebd.).
Wie sehr ihn die erneute Beschiftigung mit dem »Gottinger Kreis« angeregt hat,
driickt Bollnow folgendermassen aus:

»Die Perspektiven, die sich mit dem letzten Bochumer Vortrag ergeben haben,
haben mir einen neuen Schwung gegeben und mich geradezu verjingt. Ich freue
mich auf die (gelassen vorangehende) Fortfiihrung dieser Arbeit. Die Paddagogik
des Barock kann deswegen ruhig wieder in den Winterschlaf gehen.« (Bollnow
Brief an Rodi vom 20.7.1979, zit. n. Rodi, ebd.)

Bollnows Briefe aus dem Herbst 1979 seien dann aber, so Rodi, voller Pline und
ungeduldigem Dringen gewesen. Uber den Vortrag hinaus widmete sich Bollnow

3 Der Vortrag mit dem Titel »Uber Lebensphilosophie und Logik. Georg Misch und der Got-
tinger Kreis« wurde 1980 in der Zeitschrift fiir philosophische Forschung publiziert (Band 34,
S. 423-440).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Georg Mischs Vorlesungen zur Logik, die Misch in Géttingen zwischen 1919 und
1935 insgesamt vier Mal gehalten hatte. Bollnow, der mit diesen Vorlesungen gut
vertraut war,* arbeitete mit den Transkriptionen und dem Editionsmaterial, das
sich in Bochum befand. Unter dem Titel Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Phi-
losophie des Lebens fullt die Darstellung von Mischs philosophischem Denken mehr
als die Hilfte des zweiten Bandes der Studien zur Hermeneutik (vgl. ebd.).> Aller-
dings reichte Bollnows Zeit nicht, um die »schopferische Leistung des Sehen-las-
sens« systematisch darzustellen. Die Bedeutung, die Bollnow mit dieser Thematik
verband, kommt in seinen Briefen zum Ausdruck. Im Herbst 1988 schreibt er:

»Es ist schon ernst gemeint, wenn ich sage, dass ich wiinschte, jetzt von vorn an-
fangen zu kénnen. In schlaflosen Stunden sehe ich die Moglichkeit einer herme-
neutischen Philosophie, aberich fihle mich wie Moses vor dem gelobten Land: ich
sehe, wie es weitergehen miisste, aber ich weif3, dass ich eine so grofle Aufgabe in
meinen Jahren nicht mehr unternehmen darf.« (Brief an Rodi vom 10.10.1988, zit.
n. Rodi 1997, S. 62f)).

Und ein Jahr spiter: »Das Fernziel einer hermeneutischen Philosophie — mit starker
Beriicksichtigung der Beschreibung — wird wohl ein siifier Traum bleiben. [...] Ich
sehe die Moglichkeiten, aber mit meinen Jahren ist es so spit.« (Brief an Rodi vom
5.12.1989, zit. n. Rodi 1997, S. 79)

Wie sehr die Auseinandersetzung mit Georg Misch Bollnow ermdglichte,
vertraute Fragen anders zu betrachten (zum »Sehen-lassen zu kommen«), zeigt
sich dann in seinem Versuch iiber das Beschreiben (1989). Bollnow beschreibt, was
geschieht, wenn innerhalb der handwerklich-technischen Welt »etwas nicht so
geht, wie wir es uns vorgestellt haben« (1989, S. 58). Wir sind dann gezwungen,
den Gang der Dinge zu unterbrechen, genau hinzuschauen, und missen die
Sachlage oder den Gegenstand neu oder anders erfassen. Damit kann aus den
Bediirfnissen der Praxis eine Theorie entstehen. Allerdings handelt es sich dann
»um eine Theorie um der Praxis willen« (ebd.). Bollnow betont, dass er diese
theoretische Reflexion und ihre Kategorien aus der Praxis gewonnen hat und ihre
Gegenstinde daher weiterhin unter diesem Gesichtspunkt betrachtet, das heisst
»als Material, das es zu gebrauchen gilt oder als Verfahren, das man anwenden
kann, [...] nicht aber auf das hin, was die Dinge — soweit sich der Begriff des Dings
itberhaupt noch sinnvoll anwenden lasst — als Naturgebilde von ihnen selbst her
sind« (ebd.). Es treibt ihn die Frage an, welche Moglichkeiten der Artikulation
dariiber hinaus moglich sind: »Sind wir in diesem Verstindnis wie in einem Kifig

4 Bollnow habilitierte sich 1931 an der Universitat Gottingen, auch und insbesondere mit der
Unterstiitzung Georg Mischs.
5 Eine systematische wissenschaftliche Edition der Vorlesung liegt seit 1994 vor (Misch 1994).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Die Arbeit am Ausdruck

eingeschlossen [..] oder ist es moglich, iiber das anfinglich gegebene Verstind-
nis hinauszugehen und auch grundsitzlich Neues zu erfahren, etwas, das im
vorhandenen Verstindnis nicht enthalten ist?« (ebd.) Und, reichlich pathetisch
anmutend: »Ist die Welt des praktischen Umgangs wirklich die ganze Welt oder
gibt es, gewissermaflen hinter ihr, noch eine andre Welt mit einem eigenen Wesen
und einer eigenen Schénheit? Und wenn ja, wie konnen wir einen Zugang zu ihr
gewinnen?« (S. 59) Dass es diesen Zugang gibt oder geben muss, steht fiir Bollnow
jedoch ausser Frage. Allerdings betont er die Schwierigkeit der Thematik, die
immer Gefahr laufe, in unverbindliches Reden abzugleiten (vgl. ebd.).

Da es natiirlich Beschreibungen verschiedenster Art gibt, versucht Bollnow
gleichsam exemplarisch, verschiedene Formen zu analysieren. Dabei geht es ihm
nicht darum, eine Typologie von Beschreibungsformen aufzustellen; viel eher
handelt es sich um ein notwendiges Vorgehen, um die von ihm gesuchte Form des
Beschreibens herauszuarbeiten (vgl. S. 59f.). Beschreibungen kommen im prakti-
schen Leben im Allgemeinen die Aufgabe zu, »einem andern eine Sache, die man
kennt, die er aber nicht kennt, vorzustellen« (S. 60). Der Weg zum Bahnhof wird
beispielsweise durch die Angabe markanter Merkmale (Kreuzung, Gebiude etc.)
beschrieben. Die Beschreibung dient der Orientierung. Oder ein verlorener Koffer
wird im Fundbiiro beschrieben. Dabei ist es sinnvoll, neben allgemeinen Angaben
auch >zufillige¢, individuell-typische Merkmale, etwa eine beschidigte Ecke, zu
beschreiben, damit der Koffer identifiziert werden kann. Zusammengefasst lasst
sich fiir Beschreibungen im praktischen Leben sagen, dass es dabei selten um ein
vollstindiges Bild der jeweiligen Sache geht, sondern um eine Beschreibung jener
Merkmale, die fur die jeweiligen Zwecke sinnvoll sind.

Von dieser Form der Beschreibung, die Bollnow »praktisch« nennt, hebt er die
»sachliche« Beschreibung ab. Sehr ausgeprigt wird diese Form der Beschreibung
in den Wissenschaften angewandt, und zwar sowohl in den beschreibenden als
auch in den theoretischen Wissenschaften, »denn auch hier ist vor aller Erklirung
oder Deutung, vor aller Theoriebildung, eine genaue Beschreibung des zu behan-
delnden Gegenstandes erforderlich« (S. 61). Diese Form der Beschreibung, der sich
Bollnow schon in Doppelgesicht der Wahrheit ausfithrlich gewidmet hat (vgl. 1975, S.
128f%.), schloss damals seine erste Reflexion iiber das Beschreiben ab. 1989 geht es
Bollnow aber darum, diese Auffassung zu erweitern. Nach erneuter Darstellung
der sachlichen Beschreibung stellt er fest, dass auch diese Beschreibungsform im
Bereich der aus der Praxis entwickelten Theorie verbleibe:

»Das hier Beschriebene wird durch die genaue Beobachtung aus einem leben-
digen, gefithlsmafiig verbundenen Du zu einem gefiihlsmaflig gleichgiiltigen Es
verwandelt. So sind wirauch bei andern Wesen (ich benutze abkiirzend diese noch
unbestimmte Bezeichnung), nicht imstande, im Sinne der einleitend entwickel-
ten Fragestellung auf das zu héren, was sie von sich aus zu sagen haben. Hier setzt

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

eine ganz andre Einstellung ein, und mit ihr wird auch eine ganz andre Form der
Beschreibung erforderlich.« (Bollnow 1989, S. 62)

Was sind nun aber jene Situationen, in denen eine »ganz andre Form der Beschrei-
bung« notwendig wird? Bollnow fihrt Beispiele auf, die zwar auch alltiglicher Art
sind, die aber dennoch nicht im praktischen Leben eingebunden sind, sondern
dieses vielmehr irritieren bzw. unterbrechen. Er schreibt:

»Es gibt im Leben Augenblicke, wo in der gewohnten, uns selbstverstidndlich ge-
wordenen Welt pl6tzlich etwas aufbricht, das uns aus dem alltaglichen Leben her-
auswirft: das reine Blau einer Glockenblume am Wegrand im Walde, der Harzge-
ruch im sommerlich heifien Kiefernwald, die weifie Seerose auf dem abgriindig
schwarzen Wasser des Teichs, oder auch der hilflos erstaunte Blick eines Kindes.
Wir spliren, dass da etwas ist, das uns anspricht, das uns etwas zu sagen hat, das
in dieser Weise Anspriiche an uns stellt, denen wir uns stellen mussen.« (S. 59)

Aber diese Augenblicke des »Erschreckens«, das Bollnow mehr mit dem platoni-
schen Staunen vergleicht als mit einem drohenden Unbekannten verbindet, gehen
meist schnell voriiber. Der Mensch bleibt meist etwas »hilflos« zuriick mit dem Ge-
fihl, seltsam angerithrt worden zu sein. »Das einzige Mittel, das hier bleibt«, so
Bollnow, sei der Versuch, »sich erst einmal in einer genauen Beschreibung dessen
zu vergewissern, was ihm da widerfahren ist.« (Ebd.)

Damit erhalte die Beschreibung eine zentrale Bedeutung im Aufbau der Phi-
losophie, »denn sie allein bietet die Méglichkeit, das allzu leicht Entschwindende
festzuhalten und seine >Botschaft« tiefer zu ergriinden« (ebd.). In deutlicher Ab-
grenzung von der sachlichen Beschreibung bezeichnet Bollnow diese »ganz andre
Einstellung«, die mit einer »ganz andren Form der Beschreibung« einhergeht, als
»artikulierende Beschreibung« (Bollnow 1989, S. 62, Hervorh. A.P.).

»Warum, so kdnnen wir fragen, macht uns die liebevolle Beschreibung (etwa) ei-
ner Stadt, die wir kennen, also nicht erst durch die Beschreibung kennen lernen,
einen so grofSen Genuss? Es liegt wohl daran, dass wir sie durch die Beschreibung
in einer neuen Weise kennen lernen, dass uns darin etwas aufgeht, das wir zuvor
nicht oder doch nicht so gesehen haben, und wir jetzt mit Staunen fithlen: Ja, so
ist es, dunkel habe ich es schon lange empfunden, aber jetzt erst sehe ich es rich-
tig. Die Beschreibung ldsst uns erst richtig sehen. Es ist ein begliickendes Gefiihl
der Evidenz. Und vielleicht ist dies tiberhaupt die urspriingliche Form der Evidenz
und die in der Logik behandelte Evidenz des Urteils erst eine daraus abgeleitete
Form.« (Bollnow 1989, S. 62)©

6 Mit dem Stichwort Beschreibung und Evidenz sei hier an die rhetorische Figur der Ekphrasis
erinnert, die in Kapitel 2 reflektiert wurde.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

179


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Die Arbeit am Ausdruck

Die artikulierende Beschreibung, und darin liegt ihre Herausforderung, soll »tref-
fend« sein. »Aber das die Sache treffende Wort ist ungleich schwerer zu finden als
zuvor bei der um Genauigkeit bemiihten sachlichen Beschreibung.« (S. 63) Es ist
ein mithsames Ringen um Sprache und die treffenden Worte. Das liegt daran, dass
der zu beschreibende Gegenstand nicht von Anfang an feststeht, sondern durch die
Beschreibung — das ist ihr eigentlicher Sinn - iiberhaupt erst hervorgebracht wird.

»Die Beschreibung gewinntso dem bis dahin Ungesagten und unsagbar Scheinen-
den ein neues Stiick des Sagbaren ab. Sie ist als das Gestalten aus dem Ungestal-
teten eine schopferische Leistung. Wir kdnnen auch sagen, dass die Beschreibung
im Beschreiben ihren Gegenstand erst hervorbringt.« (S. 63)

Mit Bezugnahme auf Georg Mischs Konzept des »evozierenden Sprechens« (1994)
und Josef Kdnigs Uberlegungen zur »Natur der dsthetischen Wirkung« (1978) erwei-
tert Bollnow seine Ausfithrungen zur artikulierenden Beschreibung und verweist
auf ein theoretisches Bezugsfeld. Die grundsitzliche Unterscheidung ist nun je-
ne zwischen der sachlichen und der artikulierenden Beschreibungsform. Die erneute
Beschiftigung mit den >Gottingern« brachte Bollnow offensichtlich dazu, die Frage
der Beschreibung erneut aufzunehmen und um die Form der artikulierenden Be-
schreibung zu erweitern. Zugleich wird ihm dabei klar, dass er nicht einfach einen
schon begonnenen Gedanken weiterentwickelt hat, sondern viel eher an den (oder
einen) eigentlichen Anfang gekommen ist. Denn die artikulierende Beschreibung
impliziert einen wesentlich anderen Begriff von Beschreibung und ist nicht einfach
als eine weitere mogliche Form zu verstehen.

Mit dem »Versuch iiber das Beschreiben« zeigte sich also, dass es, um zu dieser
anderen Auffassung der Dinge zu gelangen, nicht ausreicht, eine formale Erweite-
rung des Beschreibungsbegriffs vorzuschlagen. Vielmehr ist ein anderer theoreti-
scher Zugriff erforderlich, ein anderes Schauen gefragt. Beide damit verbundenen
Fragekomplexe verweisen aufeinander: Nach dem Wesen der Dinge zu fragen ver-
langt, wenn man so will, nach einer angemessenen Theorie der Beschreibung, die ein
»Zu-sehen-lassen-Kommen« zu ermdoglichen verspricht. Und eine Beschreibung,
der es um ein »Zu-sehen-lassen-Kommen« geht, ist dezidiert an der Prignanz der
Eigenprisenz der Dinge interessiert. Die besondere Herausforderung besteht dar-
in — und damit kommt der Anspruch einer Grundlegung der hermeneutischen Phi-
losophie unter Beriicksichtigung der Kategorie der Beschreibung zum Ausdruck —,
diese besondere Auffassungsweise als integralen Teil einer allgemeinen Erkennt-
nislehre zu begriinden. »Es wire verkehrt«, so Bollnow, »diesen Auffassungswei-
sen den Erkenntniswert abzusprechen, nur weil sie nicht den Anforderungen eines
streng rationalen Erkenntnisbegriffs entsprechen, und sie als unverbindliches Ge-
rede beiseitezuschieben.« (1989, S. 73)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

5.2 Hermeneutische Logik (Georg Misch)

Der oben schon erwihnte Vortrag Bollnows aus dem Jahr 1979, Lebensphilosophie und
Logik — Georg Misch und der Gottinger Kreis, ist ein aufschlussreiches Zeugnis fur die
Frage einer erkenntnistheoretisch orientierten Fassung eines erweiterten Beschrei-
bungsbegriffs. Es geht darin in erster Linie um die (Wieder-)Aufnahme einer his-
torisch vernachlissigten Diskussion innerhalb der philosophischen Hermeneutik,
auf die Bollnow aufmerksam machen will. Wihrend die philosophische Hermeneu-
tik allgemein durch die Linie Husserl, Heidegger und Gadamer bestimmt werde,
vernachlissige man, so Bollnow, die an die Spitphilosophie Diltheys ankniipfende
Linie (vgl. 1980, S. 423). Bollnow beginnt mit einer Wiirdigung des Werks und der
Wirkung Gadamers. Dessen Werk Wahrheit und Methode — Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik (1975)7 habe wesentlich mit dazu beigetragen, die Hermeneutik,
nachdem sie lange Zeit unter der Vorherrschaft der an den Naturwissenschaften
orientierten Wissenschaftstheorie als unwissenschaftlich beiseitegeschoben wor-
den sei, wieder in den Mittelpunkt des Philosophischen zu stellen. Zudem habe
das Werk vor allem in den Sozialwissenschaften lebhafte Diskussionen ausgelost
(vgl. Bollnow 1980, S. 423). Es stelle sich aber die Frage, ob die Problemstellung
des Werks, die durch die Linie Husserl-Heidegger—-Gadamer bestimmt sei, nicht
zu einseitig sei und ob dabei nicht eine andere, von der Spitphilosophie Diltheys
ausgehende und zu den Namen Georg Misch und Hans Lipps fithrende »Linie«
iibersehen worden sei (vgl. ebd.).

Bollnow war daran gelegen, »das wieder in die Diskussion zuriickzuholen, was
seinerzeit schon in Gottingen geleistet und dann unter dem Zwang der politischen
Ereignisse in Vergessenheit geraten war« (ebd.). Dabei gehe es um Grundsitzli-
ches, um nicht weniger nidmlich als um das Verhiltnis von Natur- und Geistes-
wissenschaften und speziell um das Verhiltnis von wissenschaftlicher Erkenntnis
und unmittelbarer Lebenserfahrung, das vom Gottinger Kreis dezidiert anders ak-
zentuiert worden sei als in den Diskussionen im Anschluss an Wahrheit und Metho-
de. Schon mit diesem Titel zeige sich Gadamers Trennung von methodisch-wis-
senschaftlicher Erkenntnis einerseits und einer alle wissenschaftliche Methodik
iiberschreitenden Erfahrung von Wahrheit, wie sie in der Kunst und der Herme-
neutik gegeben sei andererseits (vgl. S. 428). Das Problematische an dieser Tren-
nung ist Bollnow zufolge, dass »damit der in der Hermeneutik erfassten Wahrheit
die Moglichkeit einer methodischen Sicherung genommen wird« (ebd.). An die-
ser Stelle sind fiir Bollnow die Ansitze der Gottinger und allen voran derjenige
Georgs Mischs bedeutsam. Bollnow erinnert daran, dass Misch bereits 1924 in sei-
nem Aufsatz Die Idee der Lebensphilosophie in der Theorie der Geisteswissenschaften (1926)

7 Original 1960.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

181


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Die Arbeit am Ausdruck

darauf hingewiesen habe, dass die (itber-)scharfe Trennung von Natur- und Geis-
teswissenschaften letztlich in der besonderen Lage der Wissenschaften um 1870
begriindet gewesen sei (vgl. Bollnow 1980, S. 429).

Tatsichlich geniesst der sogenannte Gottinger Kreis keine allzu grosse Reso-
nanz; was fir die Rezeptionsgeschichte von Helmuth Plessners Werk gilt, trifft
auch auf das philosophische Schaffen seines Kollegen Georg Misch zu. Die beruf-
liche Entlassung aus rassischen Griinden durch das nationalsozialistische Regime
und die damit verbundene Schmihung seiner Arbeiten trugen zu einem vorliufi-
gen Vergessen von Person und Werk bei. Hinzu kommt, dass mit »philosophischer
Hermeneutik« fast automatisch, zumindest in erster Linie, die Namen Gadamer
und Heidegger assoziiert werden und erst in zweiter Linie, wenn tiberhaupt, die
Namen Misch, Lipps und Bollnow.

Zwar kann die vorliegende Arbeit nicht eine umfassende Auseinandersetzung
mit der Hermeneutik leisten. Aber die Beschiftigung mit den hermeneutischen
und lebensphilosophischen Uberlegungen Georg Mischs ist von der These geleitet,
dass es sich hierbei um ein eigenstindiges Konzept philosophischer Hermeneu-
tik handelt, das fiir bildungstheoretische Uberlegungen fruchtbar gemacht werden

kann.®

5.2.1 Philosophiegeschichtliche Bemerkungen

Eine philosophiegeschichtliche Situierung der philosophischen Hermeneutik ist
aber auch darum sinnvoll, weil Rezeption und Deutung hauptsichlich an den Ar-
beiten Gadamers orientiert sind. Das hat Konsequenzen fiir den Geltungsbereich
eines alternativen Denkens auf dhnlichen Grundlagen, wie es das Denken Mischs
ist. Es geht hier nun nicht um einen Vergleich, etwa von Gadamer, Heidegger und
Misch, sondern darum, die Position(en) Mischs nachvollziehbar darzustellen und
damit die bisher in dieser Arbeit vorgestellten Uberlegungen zu vertiefen und zu
festigen.

Hinsichtlich des Begriffs der Hermeneutik wird gemeinhin zwischen »tradi-
tioneller« Hermeneutik einerseits und »philosophischer« Hermeneutik anderer-
seits unterschieden. »Traditionell« wird jene hermeneutische Theorie genannt, die
das Verstehen vergegenstindlichter Sinngehalte hinsichtlich »erkenntnistheoreti-
scher-methodologischer« Fragen reflektiert. Mit »philosophischer« Hermeneutik
wird demgegeniiber die »fundamental-ontologische« Erweiterung gemeint, also
die Bemithung, im Verstehen den urspriinglichen Seinscharakter menschlichen
Daseins tiberhaupt zu begriinden. Nach Rodi ist die Unterscheidung traditionel-
le versus philosophische Hermeneutik unter Gadamers Einfluss entstanden (vgl.

8 In dieser Annahme folge ich Volker Schiirmann (2014).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Rodi 1990, S. 90). Dabei kritisiert er Gadamers Darstellung der traditionellen Her-
meneutik als verkiirzt, womit die Unterscheidung insgesamt problematisch werde
(vgl. S. 97). Gadamer werfe der traditionellen Hermeneutik vor, den Problemhori-
zont des Verstehens in unangemessener Weise verengt zu haben, da sie Verstehen
auf die Moglichkeit des methodisch gesicherten Erfassens von objektivierten Sinn-
intentionen beschrinke. Besonders die Ambiguitit des Wissenschaftsbegriffs von
Dilthey mache dies deutlich. Gadamer zufolge sei der Zusammenhang von Leben
und Wissen eine urspriingliche Gegebenheit. »Jedoch kénne Dilthey« — so Rodi
Gadamers Kritik zusammenfassend —

»dieses Theorem von derlebensimmanenten Besinnungin seiner erkenntnistheo-
retischen Grundlegung der Geisteswissenschaften nicht durchhalten. Vielmehr
relativiere er es durch die Hervorhebung des Gegensatzes zwischen der Uner-
griindlichkeit des Lebens und der durch die Wissenschaftlichkeit erreichbaren
Sicherheit giiltigen Wissens. In diesem letzteren Gegensatz, der die produktive
Spannung von Leben und Wissen aufgebe zugunsten eines an den Naturwissen-
schaften orientierten Wissenschaftsideals, setzte sich bei ihm der Einfluss der
romantischen Hermeneutik durch, die gleichfalls von der Méglichkeit objektiver
Giiltigkeit der Verstehensleistungen ausging.« (S. 96)

Rodi betont, dass Gadamer die Ambiguitit des Wissenschaftsbegriffs bei Dilthey
zu Recht kritisiere. Hierin liege auch

»eine der grofsten Schwierigkeiten der Dilthey-Interpretation, die (brigens schon
die engsten Schiiler und Herausgeber seiner Schriften, wie Georg Misch und Bern-
hard Groethuysen, gesehen haben. Stark verzeichnet erscheint jedoch diese Am-
biguitdt, wenn sie unter der Voraussetzung eines rein negativen Begriffs von Uner-
griindlichkeit zu einer Alternative>Sicherheit—Unergriindlichkeit<und schlieflich
zur Preisgabe der produktiven Spannung von Leben und Wissen zu Gunsten einer
Sicherheit durch Wissenschaft umstilisiert wird.« (Ebd. Hervorh. A. P)

Rodi betrachtet die Folgen dieser Gewichtung Gadamers fiir die philosophiege-
schichtliche Darstellung der traditionellen Hermeneutik:

»Dass die Weiterfithrung des im Begriff der Unergriindlichkeit und derimmanen-
ten Reflexivitdt des Lebens angelegten Gedankens in der Dilthey-Schule fiir Ga-
damer nur ein Stiick Dilthey-Interpretation, nicht jedoch eine in das Fundament
der philosophischen Hermeneutik aufzunehmende Konsequenz dieses Denkens
geworden ist, hat zu der fast gewaltsamen Betonung der Diskontinuitit in der
Tradition der Hermeneutik zwischen Dilthey und Heidegger und damit zur Uber-
betonung des radikalen Neuanfangs durch Heidegger gefiihrt.« (S. 96f.)

Dabei werde das »Prinzip der produktiven Unergriindlichkeit, wie es von Schleier-
macher und dann von August Boeck durch die Betonung der Unendlichkeit der Ver-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

183


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Die Arbeit am Ausdruck

stehensaufgabe und ihrer immer nur approximativ bleibenden Ergebnisse formu-
liert wurde«, von Gadamer »nicht gesehen« (S. 97). Das von der »philosophischen
Hermeneutik« fir das wirkungsgeschichtliche Bewusstsein reklamierte »Prinzip
der Offenheit« bleibe damit auch ohne erkennbare Beziige zur Romantik und der
historischen Schule (vgl. ebd.). Rodi stellt in seiner Kritik an der Darstellung der
»traditionellen Hermeneutik« durch Gadamer klar:

»Spdtestens seit Dilthey, in Ansdtzen jedoch schon bei Schleiermacher und Bo-
eck, ist die hermeneutische Reflexion gekennzeichnet durch die Anerkennung
des Prinzips der produktiven Unergriindlichkeit und ihres methodischen Korre-
lats, der approximativ-unendlichen Verstehensaufgabe. Die Diskreditierung der
aus dieser hermeneutischen Reflexion erwachsenen Methodenprobleme als>Me-
thodologismus<verdunkelt den lebensweltlichen Erfahrenscharakter, der auch in
der Verstehenskonzeption der»traditionellen Hermeneutik<angelegt ist.« (Ebd.)

Diese moglicherweise etwas kleinlich wirkende Ausfithrung scheint angesichts Ge-
org Mischs grosser Nihe zu Dilthey’ und der sogenannten traditionellen Herme-
neutik gerechtfertigt. Hier soll Volker Schiirmanns These gefolgt werden, wonach
»es sich bei der Dilthey-Interpretation von Misch um einen qualitativen Schritt in
der Geschichte der Hermeneutik handelt und nicht einfach um einen Abkémmling
der >Diltheyschen Konzeption« (1999, S. 47).*°

Dariiber hinaus ist dieser >Streitpunkt« insgesamt fiir die Problemstellung die-
ser Arbeit interessant. Er betrifft im Grunde auf vergleichbare Weise die Frage nach
der Plausibilitit und argumentativen Legitimitit der radikalen Trennung zwischen
den diskurs-logischen und evozierenden Sprechweisen, wie sie — teilweise impli-
zit, teilweise explizit — in der Auseinandersetzung zwischen den eingangs vorge-
stellten und kritisch diskutierten bildungstheoretischen Positionen sichtbar wur-
de. Es geht, allgemein gesagt, um die Frage des Umgangs mit dem (scheinbar)
Unergriindlichen; Muss vor dieser Grenze kapituliert werden? Oder ist (bildungs-
theoretisch) ein produktiver, verbindlicher Umgang denkbar, ohne freilich einen
trivial-souverdnen Umgang in Aussicht zu stellen?

9 Seinerseits Doktorvater und Schwiegervater von Georg Misch.

10 So greift Misch das Prinzip der Unergriindlichkeit auf und formuliert es als verbindlich um.
Die Unergriindlichkeit des Lebens als Verbindlichkeit und nicht als Mangel aufzufassen ver-
abschiedet die Idee, dass Verstehen als unendlich-approximative Aufgabe zu konzipieren.
Mit Mischs Konzept der Immanenz des Transzendenten sieht Schiirmann eine alternative
hermeneutische Philosophie gegeniiber Heidegger vorliegen, »es [handelt] sich mithin um
einen Gegenentwurf auf demselben Kampfplatz [..], und nicht um einen Einwurf gegen Hei-
degger von aussen« (Schiirmann 1999, S. 48).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

5.2.2 Die Logik auf dem Boden der Lebensphilosophie

Die von Bollnow erliuterte Tendenz einer einseitigen Auffassung philosophischer
Hermeneutik besteht weitgehend bis heute. Neben der schon erwihnten histori-
schen Situation liegt dies im Fall von Georg Misch auch daran, dass er seine syste-
matischen Hauptgedanken eher indirekt verdffentlichte. So dusserte er dieselben
hiufig nur in historischen Darstellungen — wie etwa in der vierbindigen Geschichte
der Autobiographie (in den Erstauflagen zwischen 1907 und 1969 erschienen, d.h. zu
Lebzeiten und posthum), in Der Weg in die Philosophie (1926/1950) oder in dem gros-
sen »Vorbericht des Herausgebers« zum 5. Band von Diltheys Gesammelten Schriften
(Einleitung des Dilthey-Jahrbuchs 1997-98). Jahrzehntelang war das Buch Lebens-
philosophie und Phinomenologie (1930/1967) die einzige offentlich zugingliche Quelle
zu den systematischen Gedanken Georg Mischs. Aber der systematische Zugang
wird auch in diesem Buch erschwert, da Misch »den Gang seiner Gedanken an das
Kreuz einer Auseinandersetzung mit Husserl und Heidegger geschlagen« habe, so
Bollnow (1980, S. 436). Nur in einem Werk hat Misch seine Gedanken systematisch
entfaltet, nimlich in den Gottinger Vorlesungen. Aber Misch stellte deren Publika-
tion hinter die Geschichte der Autobiographie, der er sich nach seiner Riickkehr aus
dem Exil umfinglich widmete. Bollnow, der die Vorlesung gehort und »immer in
Erinnerung behalten« hatte, bezeichnet sie noch gut fiinfzig Jahre danach als das
Hauptwerk Mischs (ebd.). Zwar konnte er fiir den Vortrag einige Abschnitte aus
dem Manuskript lesen, fiigt aber an, dass eine einigermassen verbindliche Aus-
sage erst moglich sein werde, wenn die Vorlesung gedruckt sei und man einzelne
Formulierungen durchdenken kénne (vgl. ebd.).

Misch hielt die dreistiindige Vorlesung »Logik und Einleitung in die Theorie des
Wissens« insgesamt vier Mal jeweils im Wintersemester (zwischen 1927 und 1934).
Darin entwickelte er seinen Ansatz und sein Denken weiter. Mit der Alber-Edition
liegt seit 1994 unter dem Titel Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des
Lebens der zweite, systematische Teil der Vorlesung vor (vgl. Misch 1994).

Mit dem Erscheinen der lange vorbereiteten Edition, gefolgt von einem Sympo-
sium im Jahre 1996 mit dem Titel »Georg Misch der Philosoph«, wurde einer Rezep-
tion endlich der Weg bereitet. So erscheinen seit Mitte der 1990er Jahre vermehrt
Forschungsbeitrige iiber Georg Misch.™ Bis dahin nahm, abgesehen von zeitge-
nossischen Kollegen, ein eher kleiner Kreis Bezug auf seine Arbeit. Mischs weiterer
Ansatz, der sich im Bereich von Sprachphilosophie, Logik, Hermeneutik und Wis-
senschaftstheorie bewegt, war nur durch sekundire Quellen zuginglich und wurde
daher im geistes- bzw. kulturwissenschaftlichen Rahmen insgesamt wenig disku-
tiert. Dennoch lisst sich innerhalb des Goéttinger Kreises eine Art Rezeptionslinie

11 Vgl. besonders die Biande 11 und 12 des Dilthey-Jahrbuchs, Géttingen 1998 bzw. 2000, mit
dem thematischen Schwerpunkt »Der Philosoph Georg Misch«.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

185


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Die Arbeit am Ausdruck

bestimmen, die Mischs Dilthey-, Husserl- und Heidegger-Interpretationen folg-
te. Beispielsweise greift Josef Konig in seiner Abhandlung Die Natur der dsthetischen
Wirkung (1978) eine Fragestellung aus Mischs Logik-Vorlesung auf und fihrt die
Uberlegungen auf aufschlussreiche Weise weiter. Allerdings gehdrt auch Kénig zu
den selten rezipierten Géttingern.' Der 1994 veréffentlichte Briefwechsel zwischen
Helmuth Plessner und Josef Kénig dokumentiert nicht nur die freundschaftlichen
Beziehungen der Géttinger, sondern auch das wechselseitige philosophische Inter-
esse. Misch prigte zudem durch die Herausgabe, Einfithrung und kritische Inter-
pretation von Diltheys Schriften dessen Rezeption massgeblich. Sein lebensphilo-
sophisches Interesse an der Bedeutung des (Lebens-)Ausdrucks zeitigt eine grosse
Nihe zur philosophischen Anthropologie Plessners im thematischen Kontext der
Expressivitit menschlicher Lebensform zwischen »Bios und Logos« (vgl. Fischer
2000, S. 116). Zudem formulierte Misch schon frith programmatisch die Notwen-
digkeit einer Reformierung der geisteswissenschaftlichen Theoriebildung auf der
Grundlage der Lebensphilosophie.’

Die von Kant behauptete praktische Stellung der Vernunft diene dazu, so
Misch, das sittliche Bewusstsein von der Seinserkenntnis abzusondern und an
den Glauben heranzuriicken. Sobald man aber »die Beschrinkung der Erkenntnis
aufs Ontische fallen lisst und dem Ontischen das historische des geistigen Lebens
gegeniiber stellt«, wird das »ethisch-religios gebundene Prinzip der praktischen
Vernunft« zur »Basis einer Erfahrungsstellung« (Misch 1947, S. 46). In der »Auf-
fassung und Analyse des Menschlichen« als etwas, das »lebt und sein wahres
Leben nur als geschichtliches hat«, kommt das zentrale geisteswissenschaftliche
Verstindnis zum Tragen (ebd.). Die

»logische Eigenart der Ceisteswissenschaft beruht dann auf dem Ausdruckscha-
rakter ihrer Gegenstinde: darauf, dass diese geistigen Gegenstdnde, sei es nun ei-
ne Religion oder ein Werk der Kunst, selber von sich aus zu uns sprechen kdnnen,
nicht bloss Sinn in sich tragen in gestalthaftem Sein, sondern von ihrem eigenen
Sinn wissen und ihn ausdriicken, so dass er vernehmlich wird dem, der durch die
Seinsgestalten hindurch zuriickdringt in die Seele des Lebens, das sich in ihnen
gestaltet.« (S. 46)

12 Bollnow erklart das einerseits mit der umstindlichen Argumentationsart Kénigs. Zudem ist
es fiir angemessenes Verstehen notwendig, den philosophischen Traditionszusammenhang
zuverstehen, den Kénig aufnimmt und fortfiithrt. Die Kenntnis von Mischs Logik-Vorlesungen
istin dieser Hinsicht entscheidend (vgl. Bollnow 1991, S.14).

13 Zuerst in: Osterreichische Rundschau 20 (1924), S.359—372; Abdruck in: Kant-Studien 31
(1926), S. 536—548; Wiederabdruckin: Misch, G. (1947). Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm
Diltheys. Frankfurt a.M.: Schulte-Blumke, S.37-51, und Rodi, F. / Lessing, H.-U. (Hg.) (1984).
Materialien zur Philosophie Wilhelm Diltheys. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 132—-146. (Im Folgen-
den wird aus der Ausgabe von 1947 zitiert.)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Wir sind nach Misch in der Lage, die Sprache dieser Gegenstinde zu verstehen.
Dem geisteswissenschaftlichen Erkennen liege daher »ein anderes Verhalten zu
Grunde, als es angesichts von Naturobjekten obwaltet«, denn »das Erkennen er-
wichst hier im Verstehen vom Erlebnis aus« (S. 47). Dies habe zur methodischen
Konsequenz, »dass die Hermeneutik an die Stelle der Psychologie in die Grundla-
ge der Geisteswissenschaft hineinriicke, ja dariiber hinaus in den Mittelpunkt der
allgemeinen philosophischen Logik fillt« (ebd.). Insgesamt werde damit also eine
»Erweiterung der logischen Fundamente« notwendig (ebd.). Es gehe darum,

»flr die lebendige Art von Begriffen, die in den Ceisteswissenschaften auf Grund
jenes eigentiimlichen Ausdruckscharakters ihrer unter der Berithrung des Wortes
erzitternden Gegenstande entspringen, (..) Raum zu schaffen in der Logik, und
zwar sogleich in der altersgrauen Lehre von den sogenannten logischen >Elemen-
tens, dem Begriff, Urteil und Schluss.« (Misch 1947, S. 47f)™*

Misch geht es zudem darum, eine naiv-erkenntnistheoretische Einstellung zu
iiberwinden, die den Gegensatz von Natur- und Geisteswissenschaften durch eine
scheinbar denknotwendige formal-logische Konstruktion fixiert (vgl. S. 50f.). Die
lebensphilosophische Erweiterung der logischen Fundamente erfordere ihren
Raum in der Wissenschaftslehre, um so eine »produktive Art des Fortgangs der
lebendigen Wissenschaften« moglich zu machen (S.50). Mit der Bemerkung,
dass »in der Gegenwart auch schon die Denkmittel vorhanden sind, die gestatten
werden, iiber das blof3e Postulat hinauszukommen zur Leistung«, hat er offenbar
seine eigene Arbeit im Blick (S. 51). Mischs grundsitzliche Frage nach dem sys-
tematischen Ort des Logischen wird von der These getragen, »dass der logische
Bereich nicht gebietsmifdig abgegrenzt ist, sondern eine unbegrenzte Reichweite
hat« (S. 53). Der systematische Einsatz (der Logik) miisse in dieser Konsequenz vor
der wissenschaftlichen Theorie liegen, »denn der Erkenntnisbereich, der von den
Wissenschaften besetzt ist, darf nicht von vornherein als der eigentliche Ort des
Logischen angesetzt werden, sondern soll erst erreicht werden« (S. 63). Die Weite
des Logischen ergibt sich fir Misch in dessen Beziehung zu den philosophischen
Grundfragen, d.h. zum Sein, zum Denken und zum Leben (vgl. ebd.).

5.2.3 »Lebensphilosophie und Phanomenologie«: Erweiterung des Logos

In Lebensphilosophie und Phianomenologie (1930) setzte Misch die Diskussion, aus-
gehend von Diltheys Philosophie des Lebens, in kritischer Auseinandersetzung
mit der Phinomenologie Husserls und der Fundamentalontologie Heideggers fort.
Doch die Auseinandersetzung zwischen der »Dilthey-Schule«, Heidegger und der

14 Damit geht m.E. ein bestimmtes Bildungsverstindnis einher bzw. wird zunachst eine bil-
dungskritische Haltung impliziert.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

187


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Die Arbeit am Ausdruck

Phinomenologie war aufgrund der politischen Situation in Deutschland bald nicht
mehr moglich. Das Buch wurde eingestampft und Misch verlor 1935 seine ordent-
liche Professur in Géttingen (vgl. Kithne-Bertram & Rodi 1994, S. 27).

Mischs Erweiterung des logischen Fundaments bedingt eine Kritik am Primat
des Logischen (im engeren Sinne des Verstindnisses) — Kritik nicht an der logi-
schen Richtigkeit des in der formalen Logik Verhandelten, sondern an der darin
enthaltenen Auffassung, dass mit dem Prinzip der formalen Logik das allgemeine
Fundament des »Logischen« tiberhaupt gegeben sei. Misch folgt Dilthey, der fir
die Theorie der Geisteswissenschaften zu zeigen versucht habe, dass die Realitit
der Geisteswissenschaften, d.h. ihre gesellschaftlich-geschichtliche Wirklichkeit,
auf »Kategorien des Lebens« beruhe (Misch 1930/1975, S.197). Was Misch jedoch
nicht itberzeugt, ist die Herleitung bei Dilthey:

»Denn Diltheys Auflésung des sLogismus< durch die Lehre von den >elementa-
ren logischen Operationen< kann den Logiker nicht befriedigen. Die ungeldsten
Schwierigkeiten, die in den Formproblemen zuriickblieben, zeigten sich bei sei-
ner Herleitung der>Kategorien des Lebens«.« (Ebd.)

Soll mit den Lebenskategorien ernst gemacht werden, dann ist damit die Uner-
grindlichkeit des Lebens zum verbindlichen Prinzip zu erheben. Dies impliziere ei-
ne eigenstindige Begriindung der Geisteswissenschaften. Ihre »logische Wirklich-
keit« bleibe aber prekir. Denn die Kategorie des Lebens habe die Lebensphilosophie
durch den Bruch mit dem »Primat der Logik« gewonnen (S. 37, 218). Zwar erweise
sich Dilthey als richtungsweisend, allerdings sei der Durchbruch nicht gelungen,
da der iiberlieferte Formbestand der reinen Logik »unanalysiert« stehengelassen
worden sei (S. 197). Misch versucht mit Dilthey und der Lebensphilosophie iiber
Dilthey hinauszugehen. So soll die Lebensphilosophie

»ihre philosophische Zulanglichkeit nun gerade darin zeigen, dass sie die Kraft zur
Erneuerung der Logik besitzt, ja die Kraft, der urspriinglichen Konzeption des>Lo-
gos< gerecht zu werden, in der die gegensatzlichen Wesensziige der Philosophie
vereint sind: die Aufklarung der GedankenméafRigkeit und Bedeutsamkeit und das
metaphysische Wissen vom Unergriindlichen.« (S. 219)

Die Urpolaritit von Gedankenmaissigkeit und Unergriindlichkeit ist fir Mischs
Programm einer lebensphilosophischen Erweiterung der Logik grundlegend.
Misch geht es dabei nicht nur um eine Riickbindung der logischen Sphire an
ein urspriingliches Lebensverhalten. Vielmehr will er einsichtig machen, dass das
anfingliche Lebensverhalten zwar unergriindlich ist, es sich dabei aber nicht um
blosse oder chaotische Lebendigkeit handelt, die (in der Entwicklung) iiberwunden
und dann mit Sinn versehen wird, sondern dass darin bereits Sinn und Vernunft
enthalten sind.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Man kénnte aus heutiger Sicht formulieren: Sein Anliegen ist an der Frage
nach der Genese von Bedeutung orientiert. Zwar ist das Leben nicht auf einen
Ursprung hin ergriindbar, aber Leben ist fir Sinn und Bedeutung begriindend. Der
Boden der Lebensphilosophie (vgl. Kapitel 5.2.2) ist das Leben selbst, konnte man
sagen; letztlich nichts anderes als der (Lebens-)Ausdruck bzw. die Ausdrucksfihigkeit
von Lebewesen, die sich im Leben und ihrer Lebenswelt verhalten und die damit
aus dem unergriindlichen Lebenszusammenhang Momente von Bedeutung und
Sinn erkennbar und unterscheidbar machen, ohne sich von diesem Lebenszusam-
menhang unabhingig machen zu kénnen. Im Unterschied zu einer genetischen
Perspektive, wie sie heute vielleicht vertreten wird, bedeutet >Unergriindlichkeit«
aber, dass die Momente des Anfangs weder phylogenetisch noch ontogenetisch
»bestimmt« werden kénnen. Mit Hannah Arendt kénnte man kommentieren, dass
der Anfang unverfiigbar ist (vgl. 1996). In diesem Wissen um die Bedeutung des
Unergriindlichen sieht Misch eine Art Verbindlichkeit insbesondere auch fir die
Logik. Die Verbindlichkeit des Unergriindlichen ist ein stetiges Prinzip, eine Art
erkenntnistheoretische Bescheidenheit und Riickbindung an die Ritselhaftigkeit
von Anfang und Ursprung aller Ausdrucksformen (des Lebens, Empfindens, Den-
kens, Verhaltens und Handelns...).

Die Prinzipien »Unergriindlichkeit« und »Gedankenmissigkeit« haben nach
Misch eine dialektische Form. Um diese zu verdeutlichen, greift Misch auf das
Logos-Verstindnis von Heraklit zuriick.” Der Verweis auf den heraklitischen
Logos steht bei Misch fiir ein Wissen um die Unergriindlichkeit und deren Be-
deutung fiir eine Theorie des Wissens insgesamt. Misch bezeichnet dieses Wissen
als »metaphysisch«. Der Dialektiker Heraklit habe mit seinem Verstindnis des
Logos die abendlindische Metaphysik geprigt und dieses Verstindnis komme in
der Bedeutung den »Urworten« der orientalischen Metaphysik und Religionen,
brahman und tao, nahe (vgl. Misch 1994, S. 108).16 Heraklit habe »Logos« zu einem

»philosophischen Urwort gepragt, d.h. er hat dies Wort, das zu den geldufigen
Worten der griechischen Umgangssprache gehért, zwar aus der Umgangssprache
aufgenommen, aber es in einem neuen, gesteigerten, gar nicht alltidglichen, eben
metaphysischen Sinn genommen und es zum Ausdruck des metaphysischen Wis-
sens vom absolut Unendlichen gemacht.« (S.108)

Die Berufung auf das antike Konzept sei mehr als bloss historische Erinnerung.
Denn Mischs »Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens« beruht

15 Hier sei die Darstellung zum Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen vertieft, das
schon im dritten Kapitel ansatzweise eingefiihrt und erlautert worden ist.

16  Diesen »Weg vom Leben in die Philosophie« hat Misch in seiner Philosophischen Fibel aus-
fithrlich dargestellt. Verwiesen sei hier auch auf das vergleichbare Anliegen mit der Begriff-
lichkeit der »Achsenzeit« bei Karl Jaspers (1949).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

189


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Die Arbeit am Ausdruck

auf der Einsicht in die Verbindlichkeit der »Unergriindlichkeit des Lebens«, die
er von der »Gedankenmissigkeit des Lebens« nicht entkoppelt sehen will. Logos
bezeichne bei Heraklit »die Vernunft als den in der Welt wie im Leben verborgenen
Sinn, der aber verborgen nur ist fiir den, der, wie gewdhnlich die Menschen, nicht
auf ihn hinhort, wihrend der, der auf ihn hort, wie der Philosoph das tut, ihn zu
vernehmen vermagx (S. 109, Hervorh. A.P.).

Zugang zum »verborgenen Sinn« zu erhalten oder zu suchen, kann als Bil-
dungsaufgabe gesehen werden. Diese »metaphysische Verwendung des Wortes Lo-
gos« ermogliche es, die Einsicht in den »Zusammenhang von Ausdruck und Sinn« in
einem Wort zu fassen (ebd., Hervorh. A.P.). Es gehe in dieser Verwendungsweise
also nicht bloss um den »Ausdruck der Rede, sondern — viel allgemeiner — um die
»Ausdriickbarkeit oder Vernehmbarkeit« (ebd.). Logos im metaphysischen Sinne
bezeichne nicht bloss die »Gedankenmissigkeit des Lebens als etwas in seiner all-
gemeinen Verbindlichkeit Vernehmbares und also Erkennbares«, sondern zugleich
das »Unergriindliche mit Bezug auf die produktive Kraft« des Logos (ebd.). An die-
ser Stelle Heraklit zitierend: »Der Seele ist der Aéyog eigen, der sich selbst mehrt«
(S. 109f.). Die »innere Produktivitit«, die dem Logos hier zugesprochen werde, die-
se »steigerungsfihige Lebendigkeit« (S. 109), ist fiir Mischs Lehre des evozierenden
Sprechens (vgl. Kapitel 5.2.4) von herausragender Bedeutung (wenn auch philoso-
phisch kritisch zu betrachten, vgl. Kapitel 5.2.5). Die Unergriindlichkeit des Lebens
sei auf die Tiefgriindigkeit des Logos in der Seele zuriickzufithren: »Der Seele Gren-
zen wirst du nicht ausfinden, und wenn du jeden Weg abschrittest; so tief ist der
Aoyos in ihr« (Heraklit zit. n. Misch 1994, S. 110).

Jean Greisch weist in seiner Diskussion des »Prinzips der Verbindlichkeit des
Unergriindlichen« von Misch darauf hin, dass Heraklit als Erster »die Fundamente
jener Briicke« gebaut habe, »ohne die Mischs Entwurf einer Logik auf dem Boden
der Philosophie des Lebens keinen Bestand hitte« (2000, S. 17). Mischs Programm
— so idealistisch es auch anmuten mag - fusst gewissermassen auf der postulier-
ten »urspriinglichen Konzeption des Logos in seiner metaphysischen Bedeutung,
von welcher aus er — nicht ohne Pathos - die »doppelsinnige Bedeutung« markie-
ren will, »die das Grundverhiltnis von Gedankenmifligkeit und Unergriindlichkeit
betrifft« (Misch 1994, S. 110). Die Verkiirzung oder Verengung der Logik sei zu tiber-
winden und die Unergriindlichkeit anzuerkennen.

»Und dies festzustellen, ist fir uns Heutige so wesentlich, weil es uns heute in der
Logik und deren Grundlegung liberhaupt wieder um eben dieses Grundverhalt-
nis geht, weil wir gegeniiber der traditionellen Logik, die eine rein szientifische,
jatheoretisch-wissenschaftliche, ja mathematisch eingestellte Formwissenschaft
war, von einer Logik des Lebens reden.« (S.110)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Dabei geht es Misch weniger um den Ursprung in der dialektischen Philosophie der
Antike als um die Sache: »Ich konnte aber auch bei Kant ankniipfenc, formuliert
Misch an fast gleicher Stelle (S. 111) und fahrt fort:

»Denn auch bei Kant hat ratio diese doppelsinnige Bedeutung, um die es uns hier
zu tun war. Kant hat das terminologisch fixiert, indem er unterschied zwischen
Vernunftund Verstand; er unterscheidet Vernunft und Verstand in eben dem Sinn,
auf den es uns hier ankam, nur im Unterschied zu Heraklit in einem subjektiven
neuzeitlichen Verstandnis. Der Verstand ist charakterisiert als das Vermégen zu
Urteilen und Begriffen, die die gedanklich durchsichtigen Beziehungen zu den
endlichen Erscheinungen herstellen, kurz als cognitio circa rem. Der Vernunft da-
gegen eignet der Zug zum Unendlichen, sie ist das Vermdgen zu Ideen, des in To-
talitit Zusammenfassens, wie die metaphysischen Ideen Gott, Weltganzes, Seele
die Welt des Unergriindlichen das der menschlichen Erkenntnis Unzuldngliche
bezeichnen.«<'7 (S.111f,, Zeichensetzung wie im Orig.)

5.2.4 Leben in der Ausdruckswelt

Misch stellt sich die nicht gerade bescheidene — heute wohl eher noch historisch
interessierende — Aufgabe,

»die logischen Fundamente so breit anzulegen, dass auf ihnen nun eine wirklich
umfassende Theorie des Wissens aufgebaut werden kann, die sowohl die lebens-
nahe Objektivitat der geisteswissenschaftlichen Begriffe wie die rein theoretische
Erkenntnisstellung der exakten Wissenschaften umfasst, d.h. beide an ihren Ort
im Ganzen des Wissens einzustellen vermag als etwas, was sich im genetischen
Fortgang ergibt.« (1994, S. 71f.)

Der Anspruch dieser Aufgabe muss heute wohl als iberhdht betrachtet werden (vgl.
Kapitel 5.2.6). Nichtsdestotrotz ist und bleibt Mischs Anliegen von (nicht nur bil-
dungstheoretischer) Bedeutung. Es besteht darin, das »vorwissenschaftliche Wis-
sen [...] auch schon um seiner selbst willen [...] in der Logik« zu beriicksichtigen,

17 Aber Kant habe — (vgl. auch Kapitel 3) —»jene seiner tiefen Einsichten nun gerade nicht fiir
den Aufbau der Logik verwendet, sondern lieR? die Vernunft aus der formalen Logik heraus,
wo er ja erkldrte, dass in der Logik der Verstand nur mit sich selbst zu schaffen hat. Dies
war gesagt in bezug auf die Schultradition der logischen Formenlehre. Demgegeniiber war
klarzustellen, dass der Begriff des Logos, in seiner urspriinglichen Konzeption, eine solche
Beschriankung nicht mit sich fiihrt, wie das bei Heraklit offensichtlich ist. In dieser urspriing-
lichen Konzeption sind tiefsinnig die Gedankenmafigkeit und die Unergrindlichkeit, die ra-
tionalen und Uberrationalen des Lebenszusammenhangs durch das einzige Wort Logos in
eins gegriffen worden.« (Misch 1994, S.112)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

191


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Die Arbeit am Ausdruck

»da in ihm ein unmittelbares, unreflektiertes Bewusstwerden der Erlebnisse
sich darstellt, das eine andauernde Kraft besitzt und nicht etwa aufgehoben
wird durch den Fortgang, der vom Bewusstwerden hinfithrt zum reflektierten
Bewusstmachen, wie es in den wissenschaftlichen Theorien (iber Gegenstinde
der Erfahrung erfolgt.« (S. 72)

Misch geht es darum (wie auch schon Susanne Langer, vgl. Kapitel 4.6), ein Ver-
standnis fiir die »Genese des Logischen« (vgl. Grondin 1998, S. 56) zu erlangen. Eine
solche »genetische Herleitung der Logik« muss die vorgingigen, vortheoretischen
Ausdriicke des Lebens miteinbeziehen. Denn tatsichlich bleiben, so Misch,

»sogar die Theorien, z.B. (iber Dichtung oder Religion, gebunden an die vortheo-
retischen, in der kiinstlerischen Produktion oder der religiésen Aktion auftreten-
den Ausspriiche, in denen der Kiinstler oder der Religidse sein Bewusstsein von
dem Sinn seines Tuns zur Aussprache, zum Ausdruck bringt. Dieses Bewusstwer-
den des Erlebten durch die Kraft des Ausdrucks, des produktiv-objektivierenden, die
Bedeutung des Erlebten hervorholenden Ausdrucks — das ist der Ausgangspunkt, der
sich bei der Beziehung des Logischen auf das Leben ergibt.« (Misch 1994, S. 72,
Hervorh. A.P)

Ein entsprechendes theoretisches Anliegen diirfe nicht bei den Wissenschaften
selbst beginnen, sondern gelange »von dem vorwissenschaftlichen Wissen aus, wie
es im menschlichen Lebensverhalten als Verstindnis von Sinn und Bedeutsamkeit
und zugleich gegenstindliches Sichgegeniiberhaben des uns Begegnenden obwal-
tets, erst zu ihnen (S. 72). Verstehen ist nach Misch die Weise, »wie uns etwas im
Ausdruck Gegebenes zuginglich ist« (S. 75, Hervorh. A.P.). Demgegeniiber scheint es
problematisch zu sein, Denken mit dem Vermdgen des Urteilens zu identifizieren.
Die »Einstellung« wire zu erweitern, »dass das Denken itberhaupt von vornherein
mit dem Urteilen gleichgesetzt wird, wie Kant ja ausdriicklich formulierte: dass
der Verstand iiberhaupt als ein Vermdgen zu urteilen vorzustellen ist« (S. 55).
Misch versteht die Lebenswelt des Menschen zuallererst als Ausdruckswelt:

»Uberall ist der Ausdruck die Form, in der das Leben leibhaftig, greifbar und Men-
schen einer Gemeinschaft verbindend da ist. Uberall ist der Ausdruck fiir uns das
Erste, wenn die Erkenntnis sich allgemein darauf richtet, verstehend in das vom
Leben her Ausgedriickte, in den erlebbaren verstindlichen Gehalt einzudringen.«
(S.78)

Auch fur das »seelische Leben« sei es nicht anders, immer sei der »indirekte Weg
tiber den Ausdruck« zu gehen:

»Denn wir bewegen uns mit dem Erlebnis nicht in der Sphare der Empfindungen,
nicht in der subjektiven Sphéare der Gefiihle, sondern der objektiven der Werte
und der Zwecke, indem der Wille sie aus sich herausstellt und sich aufklart in

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

seinem Zweckgedanken als seinem Ausdruck. Kurz: wir bewegen uns in einer Aus-
druckswelt und nicht in einer Erlebniswelt.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Auch die »geistige Welt«, in der wir leben wiirden, sei Ausdruckswelt; es sei

»offenbar, dass die Sphare des Ausdrucks universell ist, sie ist unbegrenzt, unend-
lich wie das geistige Leben selber; denn das geistige Leben kommt zum Bewusst-
sein seines eigenen Sinnes, zur Besinnung, aufgrund davon, dass es sich objek-
tiviert in irgendeiner Art des Ausdrucks, sei es in Worten oder Symbolen oder in
Musik oder sonstiger Kunst oder in der Religion mit der ihr eigenen Formenspra-
che.«(S.79)

Am Nexus von Ein- und Ausdruck, der Ebene des Lebensverhaltens und der Aus-
drucksgestalten kann die Grundlage des Wissens deutlich gemacht werden. Es
handelt sich um eine Grundlage ohne festen Boden, die dennoch fiir Erkenntnis
und Logik, theoretisches und objektives Wissen nicht nur vorgingigen, sondern
vielmehr konstitutiven Charakter hat. Dem Ausdruck haftet eine Mehrdeutigkeit
an: »die objektive: etwas wird ausgedriickt. Und die subjektive: ich driicke mich aus
oder ich driicke mich so oder so aus in Bezug auf etwas« (S. 76). Auf der Stufe oder
Ebene des Lebensverhaltens geht es Misch darum, die Struktur der Bedeutungsbil-
dung herauszustellen, die den Zusammenhang von Ausdruck und Verstehen deut-
lich macht und, wie oben schon formuliert, Ausdruck und Verstehen korrelativ
konzipiert — Verstehen »ist die Weise, wie uns etwas im Ausdruck Gegebenes zu-
ginglich ist« (S. 75). Damit wird auch, ganz elementar, die Rolle der Wahrnehmung
und der Anschauung fiir jede Art von Theorie des Wissens ins Zentrum geriickt.
Die Lebensiusserungen als Ausdrucksbewegungen — z.B. die Miene, das Runzeln
der Stirn oder Gebirden, die hinweisen, hinzeigen, auch ein Schrei - sollen oder
miissen verstanden werden (vgl. S. 76f.).

Ein rein sensualistisches Verstindnis der Wahrnehmung, welches allein sensu-
elle Daten als wissenschaftlich fass- oder messbar in Betracht ziehen wiirde, kénn-
te kein Verstehen erkliren (man sieht keine Muskeln, die sich nach physikalischen
Gesetzen zueinander zu verhalten scheinen, sondern z.B. einen Menschen, der die
Strasse iiberquert). In welcher Weise kann etwas als Ausdruck eines Lebensverhal-
tens verstanden werden und was bedeutet dies firr die Wahrnehmungsakte? Wie
sind Ausdruck und Eindruck aufeinander bezogen, ist zu fragen, denn damit er-
fahrt man auch etwas iiber die Struktur des Selbst-Weltverhiltnisses.

Ausdrucksbewegungen mogen als bestimmte Antworten auf vorgingige, be-
stimmte Eindriicke verstanden werden. Schon auf der Ebene des Leibvollzugs und
Ausdrucksverhaltens ist eine Genese des Zusammenhangs von Bedeutung und Ver-
stehen anzunehmen (vgl. S. 179f.):

»Im Verhalten liegt, wie wir beim Begriff des Leibes fanden, die sinnvolle Bezie-
hung auf die Umwelt, das Eingespieltsein auf sie, das Eingeschlossensein in das

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Die Arbeit am Ausdruck

Miteinander-Dasein. Daraus entspringt das Sinnvolle der wahrnehmbaren Leibes-
haltungen, durch dassie inihrer Bedeutung verstandlich sind und das selber nicht
anschaulich gegeben ist, sondern den Horizont bildet, in dem wir uns beim Ver-
stehen halten.«(S.180)

Misch nimmt zuerst elementare, leiblich fundierte Momente basaler Sinnbildung
in den Blick. Diese liegen zwar vor der logischen Sphire der Subjekt-Objekt-
Differenz, aber schon innerhalb einer Sphire von Sinn und Bedeutung. Diese
elementaren Zusammenhinge versucht Misch in die Theorie des Wissens einzu-
binden. Der Sinn ist vielleicht noch nicht gegenstindlich geworden, er scheint
aber in der Sphire des Verhaltens auf:

»Das, was uns hier als Sinn entgegentritt, als hinzukommend zu der wahrnehm-
baren Bildgestalt, wird deutlicher werden, wenn wir die beiden Grundrichtungen
verfolgen, in die sich das Verhalten differenziert, die Richtung der Ausdrucksbe-
wegung und die Richtung der Handlung.« (S.181)

Verstehen ist nicht auf den Bereich der Sprache begrenzt. Seiner Grundtendenz
nach ist das Verstehen bei Misch »auf eine Schicht hinter der Sprache, eine noch
elementarere Schicht gerichtet« (Grondin 1998, S. 60). Misch bezieht sich dabei auf
Plessner, der in »Die Deutung des mimischen Ausdrucks« den Sinn in der Schicht
des Verhaltens bestimmt, »wenn er als Ausdruck oder als Handlung erscheint«
(2016, S. 90). Misch ersetzt dabei das Wort Handlung durch Tun. Tun und Aus-
druck griinden nach Misch als zwei gleichurspriingliche Momente im Lebensver-
halten: »Beim Tun wird der anschauliche Tatbestand der Bewegung verstindlich
durch Beziehung auf ein bei der Bewegung vorgeschwebtes Ziel. Das Tun zielt im
sukzessiven Ablauf auf eine Endphase hin, in der sich seine Sinnrichtung erst er-
fillt.« (1994, S. 181) Dabei ist die Eigenbedeutung des Ausdrucks, der das Tun im
Verhalten begleitet, von besonderem Interesse. Handlung oder Tun als sinnerfil-
lende Bewegung haben Funktionswert (vgl. Plessner 2016, S. 91). Die Ausdrucksseite
des Verhaltens dagegen dauert an: »Ausdruck als sinnerfiilltes Bild hat Seinswert.«
(Ebd.)

Plessner verwendet fir dieses sinnerfiillte Bild den Begriff »Ausdrucksbild«,
wihrend Misch den Begriff »Ausdrucksbewegung« vorzieht, aber auch »Affektaus-
druck« verwendet. Aber wichtiger als diese Wortdifferenzen scheint zu sein, dass
damit frithe Momente der Sinngenese markiert werden, die schon in der Schicht
des Verhaltens in eine handlungstheoretische und eine bedeutungstheoretische Di-
mension zu differenzieren sind. Misch zitiert Plessner direkt:

»Im Ausdrucksbild erscheint der Sinn, und das Phdnomen, die Gestalt wird selbst
transparent, indem wir ihn verstehen. Das beruhtalso nicht auf einem mystischen
Prozess, einem Sichhervordringen der Seele und des Geistes aus dem Kérper, son-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

dern liegtin der Auffassung des Bildes als eines Symbols fiir den Sinn begriindet.«
(Plessner, zit. n. Misch 1994, S.182)

Es ist der Prozesscharakter der Ausdrucksbewegung, welche die Rede der Ver-
sinnbildlichung nahelegt. Mit Plessner formuliert: »Die in der Schicht des Verhal-
tens selbst mitgegebene Sinnhaftigkeit wird hier, so wie sie da ist, konkretisiert
und festgehalten und in der Erscheinung als ihrer plastischen Ausprigung objek-
tiviert.« (2016, S. 91)

Das Verstindnis von Sinnbild oder Symbol mit Seinswert im Zusammenhang
der Ausdrucksbewegung im Verhalten psychophysisch indifferenter Leibhaftigkeit
sei gegen zwei (semiotische) Symbolverstindnisse abzugrenzen: Weder sei es als
ein Zeichen eines rein geistigen Gedanklichen, das versinnlicht werde, noch als
Zeichen einer Idee des Undenkbaren (Religiosen) zu verstehen. Die Bedeutung
des Affektausdrucks sei zwar auch nichts Gedankliches, »aber sie liegt nicht tiber
der rationalen Schicht, sondern darunter. Sie wird durch den sichtbaren Ausdruck
nicht reprisentiert, sondern ist in ihm prisent« (Misch 1994, S. 183, Hervorh. A.P.).
Die Prisenz des Seinswerts im Ausdrucksbild (oder im Affektausdruck oder in der
Ausdrucksbewegung — Misch wechselt, wie erwihnt, die Bezeichnungen) verrate
noch nichts »von dem konkreten Ziel, gegen das er gespannt ist und sich entla-
den wird« (S. 184), aber es handle sich auch nicht um eine reine Anschauung, die
von einem allgemeinen Sinn getrennt sei, der dann mit den Verstandesbegriffen
hinzukomme. Die Ausdrucksbewegungen konnten vielmehr in sich bereits einen
allgemeinen Sinn haben (»Seinswert«).

Misch betont, dass »das Allgemeine nicht erst in der logischen Sphire mit der
Wortbedeutung und Begrifflichkeit« entspringe (S. 185). Damit meint er konkret:
»Wenn ein Gesicht Wut oder Entsetzen zeigt, so bedeutet sein Ausdruck Wut oder
Entsetzen schlechtweg die typisch-allgemeinen, mit diesem Namen bezeichneten
Affekte.« (S. 184). Ausdrucksbewegungen hitten auch an sich selbst

»einen Aktionszug. Sie zeigen den Beginn eines Tuns oder die Aktionsbereitschaft
an oder konnen das wenigstens anzeigen. Die zornige Miene offenbart nicht blofd
den Zorn, der den anderen erfiillt, sondern zeigt den Vernichtungsdrang, der sich
entladen wird, Furcht zeigt den Drang zur Flucht, Staunen einen Drang, sich zu
orientieren.« (S.187)

Ausdrucksbewegungen haben einen initiierenden Charakter: »Die Ausdrucksbewe-
gungen sind Anfinge (Initien) einer Handlung.« (S. 187) Artikulationstheoretisch
konnte man formulieren, Ausdrucksbildern sei eine mogliche Artikulation eines
Aktionszugs implizit, ohne dass jedoch der konkrete Handlungsvollzug damit im-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Die Arbeit am Ausdruck

pliziert wire. Man sieht den Menschen Dinge (Motive, Emotionen) an, die man
objektiv gar nicht wirklich sehen kann.'®

Der grundlegende Zusammenhang von Lebensvollzug, Ausdruck, Verstehen
und Bedeuten bildet die Grundlage des Wissens; dieser Zusammenhang ist selbst
bereits eine Form von Wissen, wenn auch vortheoretischer bzw. impliziter Art. Um
die Rolle der Wahrnehmung zu verstehen, ist dies bedeutsam: »Die Wahrnehmung
ist von Haus aus, wo sie in der Schicht des Lebensverhaltens auftritt, itberhaupt
nichts Eigenstindiges.« (S. 190) Das stelle sich dann heraus, »wenn man das Wissen
der Lebewesen voneinander und von dem, womit sie zu tun haben, beriicksichtige

(ebd.). Wahrnehmung sei Wahrnehmung

»erst im Rahmen einer gewissen, unwillkiirlichen Erwartung, die sich innerhalb
des Horizontes des Lebensverstindnisses halt und durch die Lebensbeziige
bestimmt ist. Die Struktur der Sphare des Verhaltens ist Gegenseitigkeit, dem-
entsprechend Ausdruck und Verstehen einen strukturellen Zusammenhang
bilden.« (Ebd.)

Und noch deutlicher diese Stelle:

»Die Wahrnehmung hat selber Grundlagen in einem vorgangigen Verhalten und
tatgebundenen Wissen, das den Horizont fiir das aufbauende Verstehen des in
der Wahrnehmung Auftretenden abgibt und innerhalb dieses Horizontes eine
gleichfalls tatgebundene Bewusstseinseinheit herstellt.« (S.191)

Diese Einsicht sei erkenntnistheoretisch bzw. im Verstindnis des Logischen zu be-
riicksichtigen, denn das »Nachtrigliche, Herausanalysierte darf nicht zum vorgin-
gigen Fundament des Wissens gemacht werden« (Misch 1994, S. 190).

Man erkennt hier die genetische Qualitit des Denkens von Georg Misch, das
stetige Bedenken der Voraussetzungen des Erkannten und Geltenden. Vielleicht
darf man sagen: Misch kitmmert sich in seinem Denken um den Zusammenhang
von Genese und Geltung. Es wire sehr verkiirzt, auf diese Perspektive nur mit
einem schulterzuckenden >Das ist ja klar< (dass das vortheoretische Wissen die
Grundlage des theoretischen Wissens darstelle) zu reagieren. Das hiesse, das An-

18  Eine schone Stelle bei Misch lautet dazu: »In Bezug auf die Ausdrucksbewegung habe ich
mich wiederholt unserer deutschen Redewendung mit dem Verbum >ansehenc< bedient, ich
sehe dir deine Wut u.s.f. an. Auf diese Redewendung legte ich soviel Gewicht, weil in ihr der
Uberschuss des Gesehenen iiber die sinnlichen Gegebenheiten ausgesprochen ist, der zu-
niachst einmal klarzustellen war gegeniiber der Cartesianischen Verkiirzung auf das Gesicht,
die zum verfrithten Ansatz der logischen Denkform, zum Rickgriff gleich auf die facutas iu-
dicandi als Grundlage des wahrnehmungsmafSigen Erkennens notigt. Aber ich sagte damals
schon, dass wir dabei nicht stehen bleiben diirfen, denn dem Verméogen liber etwas zu urtei-
len, geht das, jemandem etwas ansehen zu kénnen, voraus.« (Misch 1994, S.194)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

liegen von Misch nicht zu verstehen. Mit der Theorie des evozierenden Sprechens
wird deutlich, dass jedes Sprechen seine Kraft aus diesen tiefen Schichten erhilt.

5.2.5 Die Lehre vom evozierenden Ausdruck

Das achte Kapitel von Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens
(Misch 1994, S. 499-578) ist der Darstellung des Unterschieds und Zusammenhangs
von »evozierenden Aussagen« und »rein diskursiven Feststellungen« gewidmet, die
sich beide »innerhalb der allgemeinen diskursiven Form« befinden (S. 499). Auf die
Unterscheidung zwischen rein diskursiven und evozierenden Aussagen wurde vor-
liegend schon mit Jung (2009) und Schiirmann (1999) ausfithrlich Bezug genommen
(vgl. Kapitel 3.3 und 3.4). Misch spricht von »polar entgegengesetzten Moglichkei-
ten in der Verwendung der diskursiven Form« (1994, S. 502) und verdeutlicht:

»[...] wir unterscheiden nicht etwa den rein diskursiven und den evozierend ge-
pragten Satz, sondern zwei polar entgegengesetzte Ausdrucksformen, die inner-
halb der allgemeinen (mit dem satzmafigen Ausdruck dessen, was man meint,
gegebenen) diskursiven Form auseinandertreten; und es soll sich zeigen, dass sie
zu zwei verschiedenen Arten oder Typen von Gegenstinden gehéren.« (S. 502f,,
Hervorh. A.P)

»Nur die eine von beiden, die rein diskursive Formulierung, lasst sich iitberhaupt
durch einzelne Sitze beispielsweise veranschaulichen.« (S. 503, Hervorh. A. P.).
Die rein diskursive Formulierung hat eine klare Beziehung zu theoretischen Ge-
genstinden. Sie wird von Misch mit vier Merkmalen charakterisiert: (1) »Die vol-
le Darstellbarkeit und Aufhebung des Gemeinten im Aussagesatz« (S. 505): Das
heisst, es bedarf fiir rein diskursive Formulierungen »keines Ubergriffs iiber das
Gesagte in eine andere Dimension«, denn die »Sache ist festgestellt und der, der
das Dargestellte aufnimmt, weifl nunmehr den Sachverhalt und kann damit ar-
beiten als mit etwas Festem« (ebd.). (2) »Die Richtung der Satzfolge auf einen Ab-
schluss hin« (ebd.): »Zusammengefasst, das rein diskursive Denken zielt dahin,
das Gemeinte thesenhaft in einem einzelnen Satz festzulegen und so die Bewe-
gung des Denkens zum Stehen zu bringen, indem der Gedanke im Aussagesatz
voll klargestellt und sozusagen aufgehoben, besiegelt ist.« (S. 506) (3) »Der eindi-
mensionale Fortgang« (ebd.): »Dieser Charakter des rein diskursiven Denkens, das
Gemeinte in sich aufgehoben zu enthalten und in einer Dimension vorwirtszuge-
hen, ist nur, allgemein gefasst, eben jener lineare Gedankenzusammenhang, des-
sen vollkommenste, einfachste Form die durch die antike Logik herausgearbeitete
Schliissigkeit ist.« (Ebd.) Und schliesslich (4) »Die Konzentration auf den erkennt-
nismifigen Bedeutungsgehalt (Tatsachen, Sachbeschaffenheiten und Sachverhal-
te, Geltungen)« (S. 507). Bei rein diskursiven Sitzen »kommt es lediglich auf den
Inhalt, den mitgeteilten Sachverhalt oder die angegebene Absicht an, die in ihnen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

197


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Die Arbeit am Ausdruck

voll ausgesprochen wird« (ebd.). Es kann sich dabei um Sitze handeln, die trotz der
Lebensnihe rein diskursive Formulierungen darstellen (vgl. S. 508).

Typische Beispiele rein diskursiver Aussagen sind zum einen Feststellungen:
»Der Neubau ist unter Dach. — Ich werde jetzt spazieren gehen und nicht arbei-
ten. — Bismarck stellte den Staat tiber die Nation. [..] — Der Zellkern ist selber
auch organisiert. — Die chemischen Elemente sind unveranderlich.« (S. 503) Des
Weiteren Definitionen: »Eine ungerade Zahl ist diejenige Zahl, die nicht durch
Zwei teilbar ist. — Ein Korper ist ein riumliches Gebilde, das allseitig von Flichen
begrenzt ist. — Der Satz ist eine Verbindung von Worten, die einen vollstindigen
Gedanken ausdriickt.« (Ebd.) Und schliesslich Formulierungen von mathematischen
Geltungen: »Wenn a > b, ist a + ¢ > b + c«, oder »eine logische Einsicht wie >Die
Bedeutung eines Wortes ist die Voraussetzung fiir die Fixierung jedes denkbaren
Sinnes« (ebd.).

Auf dem anderen Pol innerhalb des Bereichs oder der Dimension des Diskur-
siven steht nun der evozierende Ausdruck, der sich hinsichtlich der vier Merkma-
le des rein diskursiven Denkens und Formulierens unterscheidet. Misch beginnt
die Erorterung mit dem Beispiel einer Ballade, Der Fischer von Johann Wolfgang
von Goethe, der von seinem Gedicht gesagt habe, er habe »darin das Gefithl des
Wassers ausdriicken wollen« (S. 511). Es geht hier natiirlich darum, dass Goethe
mit dem »Gefiithl des Wassers« eine Qualitit bezeichnet, wie Wasser anmuten kann
(vgl. S. 514); es geht um den treffenden Ausdruck, um einen Eindruck wiederzugeben
(hier: wie Wasser sein kann, anmutet). Gewisse Dinge, Sachverhalte, Stimmungen
haben einen Anmutungscharakter (vgl. ebd.). In Goethes Gedicht wird Wasser nicht
in seiner objektiven Qualitit, als chemische Formel (H,o0), thematisiert, sondern
in seiner sinnlichen Erscheinungsart (seinem Rauschen, Murmeln, Raunen, seiner
Farbe, seinem Licht etc.). Es geht auch nicht um die Gefiihle des Dichters, sondern
um das »Gefiihl des Wassers« (vgl. S. 13), d.h. das uns Anmutende des Wassers.

Evozierende Formulierungen sind nun aber keineswegs eine rein »kiinstleri-
sche Angelegenheit« (S. 515), die evozierende Titigkeit in der Dichtung ist aber ex-
emplarisch. Die Fihigkeiten fir »dichterische Gestaltungen« (S. 522) sind vielleicht
nur wenigen gegeben, aber »hermeneutische Gestaltungen« (S. 523) sind eine quasi
alltigliche Praxis, der evozierende Ausdruck ist der Versuch einer produktiven Ob-
jektivierung (vgl. ebd.). Die eigentliche Kraft und Bedeutung des Evozierens liegt
aber nicht in den kleineren und grésseren Routinen des Alltagslebens, sondern an
den Grenzen des gegenstindlichen Wissens (vgl. S. 525-533), an denen das Unaussagbare
ausgesprochen werden muss. »Das ist das Schicksal jedes Redenden«, so Hans-Georg
Gadamer im Gesprich itber Misch, »dass in einem Wort etwas evokativ ist und doch
in Wahrheit gerade nicht ganz trifft.« (1998, S. 23) Der wesentliche Unterschied des
Evozierens zum rein Diskursiven besteht darin, dass das Ausgesagte nicht mit dem
Gemeinten zusammenfillt, nicht deckungsgleich ist, dass vielmehr das Gemeinte

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

iiber den sprachlichen Bedeutungsgehalt der Sitze hinausreicht (vgl. Misch 1994,
S. 525). Dieser Zug zeige sich »am reinsten« da,

»wo das Gemeinte sich iiberhaupt nicht in einer begrenzten Bestimmung fassen
lasst, geschweige denn durch gegenstindliche Beziehungen oder Sachverhalte
begreifen lasst, und das ist da der Fall, wo das urspriingliche metaphysische Wis-
sen oder auch das religiése sich Ausdruck schafft; da pflegt man geradezu vom
Unaussprechlichen [...] zu reden, dem Mystischen, indem so in bezug auf das Un-
endliche eben auch Platon in bezug auf die Idee des Guten spricht von der Kraft-
losigkeit des Wortes, die metaphysische Schau festzuhalten.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Diese Umschreibung scheint nun - im ersten Augenblick zumindest — dem rein
diskursiven Pol aufs Ausserste entgegengesetzt. Auf den zweiten Blick wird aber
deutlich, dass es wenig radikal ist und nicht extrem oder selten, sondern dass es
vielmehr hiufig vorkommt, dass die Worte als Worte keine Kraft mehr besitzen,
dafiir aber die Bilder — und seien es die Wortbilder, die Metaphern. Evokation ist
fast immer durch Bilder vermittelter Ausdruck (vgl. S. 533). »Das ist doch die eigentliche
hermeneutische Erfahrung«, so Gadamer, »dass man niemals das ganz sagen kann,
was man sagen wollte.« (1998, S. 22)

Misch diskutiert Evozieren als »geisteswissenschaftliche Methode« (vgl. 1994,
S. 540ff.) u.a. mit dem amerikanischen Pragmatisten und Psychologen William
James und dessen Werk The Principles of Psychology. Das »James’sche Verfahren«
(S. 542) zeichne sich dadurch aus, dass es psychische Vorginge mit Erlebnissen,
Veranschaulichungen, Bildern, Bezeichnungsweisen u.a.m. zu interpretieren ver-
suche, die man als »treffend« bezeichnen mochte. Die andere eingehendere Ausein-
andersetzung ist jene mit dem Religionswissenschaftler Rudolf Otto und seinem
Buch Das Heilige. An den beiden Beispielen will Misch zeigen,

»worauf es fiir den Zweck der Logik ankommt. Sie beweisen, dass das Evozieren
eines Sinnzusammenhanges, das wir innerhalb der Produktivitit des geistigen
Lebensals einer Grundform der Aussage fanden, in den Wissenschaften vom geis-
tigen Leben seine Rolle behalt und dort zu einem Mittel, einer Methode wird, um
den Sinngehalt, den das geistige Leben von sich als ein selbstisches besitzt, uns
klar und deutlich ins Bewusstsein zu erheben.« (S. 545)

Die beiden Pole — die rein diskursive Sprache und die evozierende Sprache - ste-
hen in einem Zusammenhang mit der Unterscheidung von Natur- und Geistes-
wissenschaften, ohne aber mit ihr zusammenzufallen (vgl. S. 547ff.). »Naturwis-
senschaftliche Begriffe wie >Potentials, >Differential, >Kraft, >Masse, >Geschwin-
digkeit« u.s.f. sind, sobald sie einmal gewonnen sind, ein fir alle Mal gewonnen,
und man kann mit ihnen arbeiten wie mit festbestimmten GréfSen« (S. 550). Im
Unterschied dazu verlieren die »Worte deren sich die Geisteswissenschaften be-
dienen«

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

199


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Die Arbeit am Ausdruck

»grade ihre Ausdruckskraft, sobald sie in terminologischen Gebrauch genommen
werden, z.B. das Wort >Erlebnis¢, Heideggers Wort >Sorge< oder auch >Struktur<—
sobald es zu einem Schlagwort geworden ist, nutzt es sich schnell ab und man
mag es gar nicht mehr gebrauchen.« (S. 551)

Darin zeige sich der Gegensatz zum rein diskursiven Ausdruck in den exakten Wis-
senschaften (vgl. ebd.). Das schnelle »Sichverbrauchen der Ausdruckskraft eines
urspriinglich treffenden Wortes« entstehe, weil

»die Ausdruckskraft an den Vollzug des darin ausgedriickten Wissens gebunden
ist, damit die Lehre wirklich angeeignet werde, die terminologische Verwendung
aber entbindet von der (verstehenden) produktiven Aneignung der Sache und
mochte eine blofd intellektuelle Besitznahme des fertigen Ergebnisses ermdgli-
chen.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Dies sei aber »dem Wesen hermeneutischer Gestaltungen zuwider« (ebd.). In
der »Abwehr der Verbegrifflichung«, die der »Begriffsfeindschaft der Sturm- und
Drangbewegung« entspreche, sei aber »Richtiges mit Falschem gemischt«. Dies
beruhe auf dem Mangel einer logischen Klirung, denn »nicht die begriffliche
Auslegung tiberhaupt, sondern nur die rein diskursive Festlegung des Erlebnisses ist das
Abzuwehrende« (S. 552, Hervorh. A.P.).

Es ist wichtig festzuhalten, dass Misch von den zwei Polen der Diskursivitit
spricht (z.B. S.554). Die wissenschaftlichen Gegenstinde, die an den Polen je
verhandelt werden konnen, unterscheiden sich — Sprache ist nicht Schall, Kunst
ist nicht Elektrizitit, Religion nicht Wirme -, aber »wenn jede Vergleichshin-
sicht fehlte, konnten wir sie ja gar nicht nebeneinanderstellen als Gegenstinde
der Wissenschaft, die sie doch gleichermafien sind« (S. 555). Denn natiirlich ist
Religion in einem gewissen Sinne mit Wirme und vielleicht Kilte zu vergleichen,
natiirlich kann Kunst in einem gewissen Sinn elektrifizieren und kénnen mit
Elektrizitit Kunstobjekte gestaltet werden, und natiirlich ist Sprechen oft nicht
mehr als Schall. Nochmals zusammenfassend: Evozieren ist — nach Misch — nicht
anti-diskursiv, Evozieren ist diskursiv, aber nicht rein diskursiv.

5.2.6  Zur kritischen Verortung der Leistung Georg Mischs

Grondin hilt in seiner wohlwollend-kritischen Diskussion zu Misch fest, dass des-
sen »genetische[] Herleitung der Logik« die »Universalitit des Logischen nicht in
Frage« gestellt habe (1998, S. 56). Er wolle sie nur besser »verstehen«. Die Logik be-
sitze nach Misch eine »unbegrenzte« Reichweite (ebd.). Es sei aber doch insgesamt
fraglich, ob hier noch von »Logik« gesprochen werden diirfe (S. 61): »Lehnt man
sich hierbei an ein breites Verstindnis des logos als der allgemeinen Bedeutungs-
oder Ausdrucksfihigkeit des Menschen anc, liege das vielleicht nahe, so Grondin,

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

aber es frage sich, ob am Ende so etwas wie eine »Logik«, und »sei sie noch so sehr
eine des Lebens«, herauskommen konne (ebd.).

Grondin vermutet, dass Misch so sehr auf eine Logik Wert gelegt habe, um den
Angriffen von Rickert und Husserl zu begegnen, fiir die die Lebensphilosophie auf
Irrationalismus hinauslaufe. Es sei sogar zu fragen, ob damit nicht gerade »die Vor-
machtstellung der Aussagenlogik, die er hermeneutisch zu erschiittern versprach,
aufrechterhalten bleibt. In diesem Zusammenhang hitte es vielleicht niher gele-
gen, das Verstindigungsmodell, auf das man aus ist, eher in der Rhetorik zu er-
kennen.« (Ebd.) Drei fitr Misch wichtige Merkmale seien eher in der Rhetorik als
in der Logik »beheimatet«: (1) die affektive Dimension, (2) die Situationsbezogen-
heit und (3) der evokative Charakter der Rede (vgl. ebd.). Misch sei aber leider —
wie so viele, mochte man sagen - einem »rein negativen Rhetorikbegriff verhaf-
tet« geblieben (8. 61f.); dabei wire eine »konsequente Wiirdigung der rhetorischen
Tradition« Mischs »bahnbrechender Lehre vom evozierenden Ausdruck sicherlich
zugute gekommen. Sie hitte es ihm vielleicht auch erlaubt, dieser Lehre die ihr
zustehende Universalitit beizumessen.« (S. 62)

Misch scheine der rein diskursiven Rede »einen stillschweigenden Primat zu
lassen, wenn er das Evozieren als eine Verwendungsmdoglichkeit der san sich diskur-
siven Form« beschreibt« (ebd.). Von der Perspektive der »Universalitit der Herme-
neutik« her betrachtet lige es niher, die »[...] Evokation universell anzusetzen und
zugrundezulegen: Ist nicht jede Sprache als solche von vorneherein evokativ, rheto-
risch, und wird sie nicht erst infolge einer logischen Abstraktion als rein theoretisch-
gegenstindlich betrachtet und verwendet?« (S. 62f., Hervorh. A.P.) In den drei Mo-
menten — rhetorische Dimension, Situationsgebundenheit, Evokationskraft — je-
der Sprache liege der hermeneutische Charakter der Sprache begriindet (vgl. S. 63). An
dieser Stelle sei Gadamers Bezug zur Rhetorik iiberzeugender bzw. konsequenter.
Auch wenn Gadamer insbesondere fiir seine Dilthey-Rezeption von Rodi heftig an-
gegriffen worden ist (vgl. Kapitel 5.2.1), betont Gadamer im Gesprich mit Gudrun
Kithne-Bertram und Frithjof Rodi dennoch, man solle nicht vergessen, »wie weit
noch bis Ende des 18. Jahrhunderts der Bereich der Rhetorik reichte. Was Misch
>Logik« genannt hat, das habe ich vor diesem grofRen Hintergrund der Geschichte
der Rhetorik halbwegs akzeptieren kénnen.« (1998, S. 23)

Vielleicht, so Grondin, gehe es nur um einen Wortstreit. Der Streit zwischen
den hermeneutischen Schulen konne provinziell wirken. Daran sei Misch selbst
nicht unschuldig gewesen, »als er immer wieder auf der Eigenstindigkeit der >Dil-
theyschen Richtung« beharrte« (1998, S. 63). »Ist diese Absetzung wirklich noch er-
forderlich?«, fragt Grondin, oder »hat man es hier nicht, wie das ja nicht selten in
der Philosophie geschieht, mit Differenzen von Zeitgenossen zu tun, die sich ihres
Gemeinsamen allzu wenig bewusst waren?« (ebd.)

Unabhingig von solchen Fragen und Zwistigkeiten innerhalb der philosophi-
schen Gemeinde, die hier nicht weiter interessieren miissen, bleibt das Verdienst

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

201


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Die Arbeit am Ausdruck

Georg Mischs hervorzuheben, gezeigt zu haben, dass die »Kraft des Ausdrucks«
auch darin besteht, »die Bedeutung des Erlebten hervorzuholen« (1994, S. 72, Her-
vorh. A.P.). Giovanni Matteucci weist darauf hin, dass im Prifix »hervor- [...] vor
allem der Sinn von etwas spiirbar« sei, »das Prisenz gewinnt, das realisiert wird,
das fiir das Verstehen, das Mitteilen und das Miterleben verfiigbar wird: es handelt
sich um ein Leibhaftig-Machen, und damit um ein Vernehmbar-Werden, und nicht
um einen bloss duflerlichen Hinweis« (1998, S. 126). Bedeutung wird im Ausdruck ar-
tikuliert. Man konnte geringschitzen, dass Bedeutung nur »reprisentiert« werde,
so Misch, doch dieser »Mangel an Anschaulichkeit ist doch gerade die Bedingung
fiir die positive Wendung zur freien Verfiigbarkeit iiber den Ausdruck, unabhingig
von Moment und Ort, wodurch er erst iibertragbar wird« (1994, S. 283). Bedeutung
ist demzufolge nicht von Ausdruck zu trennen; daher ist Bedeutung von einer ds-
thetischen Dimension durchdrungen. Denn der Ausdruck fiir die Konstitution von
Bedeutung ist nicht beliebig, sondern muss »treffen« (vgl. dazu Matteucci 1998,
S.132).

Die Arbeit am Ausdruck von Erfahrung, von »Erlebtem« bzw. des »Erlebens«, wie
Misch sagen wiirde, ist daher ein Bemithen um Stimmigkeit der Beschreibung,
eine Suche nach dem stimmigen oder angemessenen Zusammenspiel von Form
und Inhalt. Der treffende Ausdruck bezieht sich also insbesondere auf das Wie des
Gesagten und Gemeinten. Treffend ist der Ausdruck, wenn er mit dem Eindruck
sitbereinstimmts, doch dies ist weniger als ein statischer Abgleich zu verstehen als
vielmehr als ein Oszillieren zwischen den Eindrucks- und Ausdrucks-Wahrnehmungen.
Der provozierte Eindruck (das auf uns >Driickende<) verlangt gewissermassen nach
evozierenden Ausdrucksprozessen, um die Momente des »Pro-vozierens« und »E-
vozierens« (vgl. Matteucci 1998, S. 133) in Einklang zu bringen. Genau darin besteht
die Arbeit am Ausdruck von Erfahrung: Ein So-ausgedriickt-Werden (und Nicht-
anders-ausgedriickt-Werden) soll mit diesen Eindriicken (Solchen-Eindriicken und
nicht anderen Eindriicken) korrespondieren.

Die »Objektivationen des Lebens« — ein von Dilthey geprigter Begriff (vgl.
Misch 1994, S.559) — sind Gegenstinde der Geisteswissenschaften, der Kunst,
der Religion usw.; es handle sich um Objektivationen des geistigen Lebens selbst.
Diese Objektivationen sind fir Misch - in Abgrenzung zu Husserl — nicht »In-
tellektualisierungenc, sie gehoren auch nicht in den Bereich des rein diskursiven
Denkens und dazugehoriger theoretischer Perspektiven, sie sind itberhaupt nicht
dem »isolierten Denken« zu verdanken,

»das durch seine logischen Operationen unter der Herrschaft von Kategorien
ein in sich unbestimmbares strukturlos stromendes Leben in gedankliche Form
brachte, sondern das Leben birgt in sich selbst die Macht der Bedeutung, die gliedert,
aufbaut und gestaltet. Deshalb, weil es selber Struktur und Sinn in sich hat, kann
es von dem Denken umgriffen werden.« (Misch 1994, S. 559, Hervorh. A.P)

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Diese »Objektivationen« zeigen sich aber nicht von selbst, sie dringen sich nicht
immer einfach auf und konnen dann ohne Anstrengung wahrgenommen werden,
vielmehr bediirfen sie mitunter »harter Verstandesarbeit« und »entscheidender
schopferischer Taten« (S. 560).

5.3 Bildung und Beschreibung - Bolinows Beitrag

Bollnow vermochte es nicht mehr, eine hermeneutische Philosophie des Beschrei-
bens zu verfassen, geschweige denn, sie padagogisch fruchtbar zu machen. Ruft
man jedoch seine Arbeiten aus den 50er und 6oer Jahren zu »Existenzphilosophie
und Pidagogik« sowie »Krise und neuer Anfang« in Erinnerung, kénnten diese mit
einer Philosophie des Beschreibens, wie sie ihm vorschwebte, eine signifikante Er-
weiterung erfahren. Bollnow reflektierte in diesen Schriften zentrale Schliisselbe-
griffe wie jenen der Erfahrung am Beispiel der Begegnung und der Krise, an denen
er anhand ihrer existenzialistischen Bedeutungsdimension die unstetigen Formen
der Erziehung und die Grenze der pidagogischen sMethodisierung« erértert. Er
zeigt, dass ein existenzialistischer Erfahrungsbegrift pidagogisch — bzw. bildungs-
theoretisch — besonders wertvoll ist, aber aus ethischen Griinden aufgrund eben-
dieser existenzialistischen Qualitit keine »Pidagogik der Krise« zu legitimieren
ist, denn er impliziert fiir die Betroffenen einen prekiren Ort moglicher Bewdlti-
gung, an welchem die pidagogischen Mittel an ihre Grenzen gelangen. Bollnow
halt fest, dass die Bedeutung der Krise fiir das menschliche Leben in der Chance
bestehe, dass in ihr ein Neuanfang méglich sei. Die Krise zu bewaltigen und zu
ergreifen bzw. einen Neuanfang zu wagen, sei aber dem Menschen primar selbst
auferlegt. Der Erzieher oder die Erzieherin konne allenfalls verstindnisvoll und
beratend beistehen (vgl. Bollnow 2014, S. 5-127 und S. 133-263).

In diesen pidagogischen Schriften geht es Bollnow vor allem darum, die
existenzphilosophische Bedeutungsdimension solcher Erfahrungen als frucht-
bares und entscheidendes Moment im Hinblick auf die pidagogische Aufgabe
zu verdeutlichen und zugleich die praktischen Moglichkeiten des Erziehens zu
befragen. Denn so fruchtbar diese existenziellen Ereignisse sind: es ist gerade die
sie auszeichnende Unstetigkeit, die eine pidagogische Planung an ihre Grenzen
fithrt, da solche fruchtbaren Momente nicht methodisierbar sind (vgl. 2014, S. 32).
Dennoch: Krisenhaften Ereignissen eignet eine Kraft, die sowohl auflésend als
auch ermoglichend und sogar schépferisch wirken kann, wenn auch moglicher-
weise »das wirklich Neue nur durch den Hoéllensturz der Verzweiflung hindurch
erreichbar ist« (S. 33). Es ist dieses Moment, dieser Vorgang, den Bollnow (mit
Bezug auf Friedrich Copei 1930) als entscheidend fiir Bildungsprozesse ansieht.

Zu den Mitteln und Moglichkeiten — wie der Mensch in der Krise >durchkom-
men« bzw. neu anfangen kénnte — dussert Bollnow sich in diesen Texten und auch

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Die Arbeit am Ausdruck

spiter nicht. Er verbleibt bei der Feststellung, dass es sich um eine Moglichkeit der
Riickkehr zu einem Neuanfang handeln konne, der schopferisch sei (vgl. S. 1651t.).
Allerdings betonte er schon in seinen frithen, erkenntnistheoretisch ausgerichte-
ten Uberlegungen das schépferische Potenzial des Beschreibens. Es sei die Praxis
des Beschreibens selbst, die das Unerwartete zu ermdglichen vermége und die fir
den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess eine wichtige Methode sei: »Die grof3e
Kunst der Beschreibung besteht darin, hier wach zu sein fiir das unerwartet Neue,
das sich vor ihr auftut und die mitgebrachten Schemata als unzulinglich erweist.«
(Bollnow 1975, S. 134) Und dieses Neue — Bollnow spricht von der nachtraglichen
Korrektur des mitgebrachten Verstindnisses — »entsteht erst in der Beschreibung«
(ebd.).

Hier war es primir der wissenschaftliche Gegenstand, in dessen angemesse-
ner Auffassung die Schwierigkeit einer guten Beschreibung liegt und den es in und
mit der Beschreibung neu zu erfahren gilt. Sie kimpft mit dem Gegenstand, bezie-
hungsweise mit den Vorurteilen ihm gegeniiber, und ist daher »in der bestindigen
Auseinandersetzung zwischen der mitgebrachten Erwartung und dem, was dieser
vom Gegenstand her widerspricht« (ebd.). Darum bewegt die Beschreibung sich
»stindig am Rande des Unsagbaren und muss zufrieden sein, wenn sie diesem
wenigstens ein Stiick des unsagbar Scheinenden abgewinnt« (ebd.). Der »Kampf«
ist einer mit den konventionellen Sprech- und Ausdrucksweisen, in denen auch
die Gewohnheiten, Erwartungen und Vorurteile liegen, und darum ein beharrli-
ches Ringen mit der Sprache erfordern. In der Praxis des ringenden Beschreibens
ereignet sich das fir die Beschreibung Wesentliche: »Es wird etwas herausgeho-
ben, greifbar gemacht, was man vorher nicht oder doch nicht so gesehen hatte.«
(S. 136) Zudem wird dieses Etwas durch die Beschreibung »auch den anderen ver-
mittelt, so dass auch sie es sehen konnen« (ebd.). Eine gute »an den Gegenstand
hingegebene und um die sprachliche Wiedergabe bemiihte Beschreibung« ist »eine
wirklich schopferische, Wirklichkeit sichtbar machende und Wirklichkeit vermeh-
rende Leistung« (S. 137).

Bollnows spite Reflexion »Versuch iiber die Beschreibung« (1989) 16st die Be-
schreibung dann aus dem methodischen wissenschaftstheoretischen Kontext und
macht sie zum theoretischen und praktischen Zentrum einer hermeneutischen Phi-
losophie. Auffillig ist, dass die Formulierungen im »Versuch tiber das Beschreiben«
teilweise offenbar wortlich aus dem Text von 1975 itbernommen wurden und den-
noch mit der »artikulierenden Beschreibung« eine dezidiert andere Auffassung von
Beschreibung zum Ausdruck kommt. Ihre fundamental anthropologisch-existen-
zielle Bedeutung wird prignant und es scheint sich darin eine Antwort auf die
Frage nach den Moglichkeiten und Mitteln fiir den Umgang mit existenziellen,
potenziell bildsamen Erfahrungen abzuzeichnen. Daran deutet sich an, dass der
Erfahrungsbegriff bei Bollnow nicht so negativ bestimmt werden muss, wie es im
Denken der Kritischen Theorie und dem daran orientierten bildungstheoretischen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Diskurs der Fall ist, die ja ihre Kritik gerade an der Logik propositionaler Diskursi-
vitit entwickelt. Eine Theorie des evozierenden Sprechens verortet sich nicht jen-
seits des diskursiven Raumes. Vielmehr versteht sie den Bereich der Diskursivitit
weiter, genauer: als um die evokative Dimension erweitert.

Die Intuition, das Wesen der Beschreibung theoretisch so auszulegen, dass
darin der Aspekt des »Zu-sehen-lassen-Kommens« deutlich gemacht werden kann,
ist m.E. fur praktisch-existenzielle Herausforderungen und in diesem Sinne bil-
dungstheoretische Fragestellungen zentral. Fiir >seelische Phinomene« sind arti-
kulierende Beschreibungen nétig, ohne die Versuche des Verstehens und der Ver-
stindigung kaum méglich sind. Hier befindet man sich sehr weit weg vom logisch-
diskursiven »Raum der Griinde« (vgl. Kapitel 1.2), aber keineswegs im Reich des Ir-
rationalen oder Unverniinftigen und ebenso wenig vor der unitberwindbaren Gren-
ze der Erfahrung (vgl. Kapitel 1.3). Es geht darum, angemessen dariiber nachden-
ken zu kénnen, welche Moglichkeiten dem Menschen gegeben sind, die ihn um-
gebenden Verhiltnisse und seine Widerfahrnisse, deren Teil er ist, aufzufassen, zu
verstehen, d.h. beschreiben zu kénnen.

In diesem Verstindnis von >Auffassenc ist ein Sinn fiir die Verhiltnishaftigkeit
immer schon enthalten. Es ist immer schon auf Artikulation ausgerichtet. Auf-
fassungsgabe und Artikulationsfihigkeit sind intrinsisch verkniipft. In dieser Ver-
kniipfung machen sie den Menschen sich selbst und der Mitwelt verstehbar (zu-
mindest: verstindlicher), 6ffnen sich der Befragung und werden zuginglich fur
Deutung. Die Beschreibung des nicht unmittelbar sinnlich Wahrnehmbaren er-
fordert eine Artikulationsweise, die stark dsthetischen Charakter hat und im Ein-
bildungsvermigen grindet. Es sind Beschreibungsversuche fiir Gegenstinde — wie
etwa eine unerwartet verstorende oder begliickende Begegnung —, deren Realitit
und Wirkung sich der unmittelbaren Beobachtung entziehen und méglicherweise
nur iiber eine artikulierende Beschreibung Wirklichkeit gewinnen.

Riickblickend zeigt sich, dass Bollnows frithere Auffassungen des Beschreibens
an Grenzen gestossen sind, die er bei der Wiederaufnahme der Beschiftigung mit
dieser Thematik in den 1980er Jahren erkannt hat. Letztere fithrte zur Einsicht in
die Notwendigkeit einer erweiterten Fassung des Wesens der Beschreibung, deren
erste bedeutsame »Denkmittel« von Vertretern des Gottinger Kreises, namentlich
Georg Misch, Josef Kénig, Hans Lipps und Helmuth Plessner, zur Verfiigung ge-
stellt worden sind.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

205


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachenc«

»Das Wichtigste im Leben und in der
Arbeit ist, etwas zu werden, das man am
Anfang nicht war. Wenn Sie ein Buch
beginnen und wissen schon am Anfang,
was Sie am Ende sagen werden, hitten
Sie dann noch den Mut, es zu schreiben?
Was fiir das Schreiben gilt und fiir eine
Liebesbeziehung, das gilt fiir das Leben
(berhaupt. Das Spiel ist deshalb lohnend,
weil wir nicht wissen, was am Ende dabei
herauskommen wird.«

Michel Foucault

6.1 Die Handlungsmacht des Bildungssubjekts

Die kritischen Analysen des Bildungsbegriffs, wie sie in den bildungsphilosophi-
schen Perspektiven von Alfred Schifer (2017) und Christiane Thompson (2009)
exemplarisch vorgelegt worden sind, befragen ein emphatisches Verstindnis von
Subjektivitit und Erfahrung. Die sowohl der Kritischen Theorie als auch dem Pa-
radigma der Dekonstruktion folgende Kritik hinterfragt das neuzeitlich geprigte
Verstindnis von Rationalitit, dem sie einen paradigmatischen Status (auch fir
Bildungstheorie) und sogar >imperialistische« Ziige zuschreibt, auf fundamentale
Weise. An dieser Kritik iiberzeugen die dekonstruktiven Argumente hinsichtlich
eines starken Gebrauchs der Begriffe Subjekt und Erfahrung. Charakteristisch
fiir diese Position und die damit verbundenen Argumentationen ist eine scharfe
Grenzziehung zwischen begrifflichem Denken und unbegrifflichem oder nicht
begrifflichem Denken. Dabei stellen sich die Fragen, wie ein Verstehen jenseits
des »begrifflichen Begreifens« denkbar ist und ob es eine gewinnbringende bil-
dungsphilosophische Strategie darstellt, einer (allzu) logozentrischen Rationalitit
den Gedanken einer radikalen Alteritit entgegenzustellen. Die Verwendungsweise
der Konzepte der Alteritit und Grenze bzw. der Unverfiigbarkeit des Subjekts

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Die Arbeit am Ausdruck

und seiner Erfahrung stehen so in unmittelbarer Opposition zum kritisierten
Logozentrismus.

Diese >Philosophie der Unverfiigbarkeit« scheint den gesamten Bereich der Spra-
che der logozentrischen Kritik auszusetzen. Das damit verbundene bildungstheo-
retische Denken legitimiert sich also primir negativ, d.h. in Form einer Gegenposi-
tion. Es wendet sich gegen eine logozentrisch verstandene Rationalitit und betont
die damit verbundenen Grenzen bzw. deren Begrenztheit. Gleichzeitig verdankt es
die eigene Verortung dem Kritisierten und kann seine Geltung allein negativ bzw.
oppositionell beanspruchen. Es suggeriert, dass die konstitutiven oder wenigstens
relevanten bildungstheoretischen Elemente und Aspekte jenseits der kritisierten be-
grifflichen Rationalitit zu verorten sind.

Mit dieser Ausrichtung riicken Begrifflichkeiten wie die >Singularitit des Ande-
ren< oder die >Erfahrung des Nichterfahrbaren« ins Zentrum des bildungsphiloso-
phischen Denkens. Das Bildungssubjekt ist in dieser letztlich paradoxalen Sicht al-
lein in Erfahrungen des Entzugs und der Unverfiigbarkeit thematisierbar — infolge
der nie zu schliessenden oder iiberwindenden Differenz von Sagen und Gesagtem.
»Begreifen« wird hier ausschliesslich als ein »Begreifen in Begriffen« verstanden
(Schifer 2017, S. 219). Dem Paradigma des Logozentrismus in kritischer Oppositi-
on folgend erscheint das Subjekt als eine sich auf prinzipielle Weise und dauerhaft
entzogene, fremde Entitit. Eine treffende Beschreibung und Selbstbeschreibung
bleiben dem Subjekt letztlich unverfiigbar und es besteht kaum Hoffnung, dass
es sich selbst darin begegnet. Im Lichte der Rede des Fremdbleibens, des Entzugs
und der Unverfiigbarkeit werden Konzepte, die sich affirmativ den Prozessen der
Selbstwerdung, Erfahrung und Bildung zuzuwenden wagen, von vornherein ver-
dichtigt, die Identifizierbarkeit von Ich und Welt anzustreben, d.h. keinen Sinn fiir
das >Jenseitige« aufzuweisen, da diese Bereiche als der Sprache und dem sprachli-
chen Ausdruck prinzipiell entzogen markiert sind.

Mit dieser Perspektive wird eine (sehr) enge Auffassung von Sprache vorgelegt,
das Sprachliche auf den logisch-diskursiven Modus reduziert, der als solcher zwar
kritisiert, aber auch als gesetzt akzeptiert wird. Bei genauerer Betrachtung spielt
jedoch das fiir diese Bildungskritik konstitutive Jenseits im kritisierten Sprach-
spiel der sogenannten diskursiven Logik mit. Denn die Grenze wird als auf fun-
damentale Weise ja gerade negativ durch jene Rationalitit bestimmt, von welcher
sich das Bildungsdenken abgrenzen will. Tatsichlich kann die konstatierte Grenze
auch nur mittels der Kriterien des kritisierten Sprach- und Rationalititsbegriffs
gezogen werden, verstanden als eine Grenze des Aussagbaren und Begreifbaren.
Markiert wird somit eine Grenze eines bestimmten Sprachbegriffs, eine Grenze, die
sich an der Tragweite von Begriffen in ihrer logozentrischen, d.h. rein diskursiven
Fassung orientiert, wie man mit Georg Misch sagen konnte.

Wie aber mit Mischs Theorie des evozierenden Sprechens und dem damit
verbundenen Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen sowie mit der ar-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

tikulationsanthropologischen Perspektive deutlich geworden ist, sind Ausdrucks-,
Erfahrungs- und Artikulationsprozesse auch wesentlich vielschichtiger und als auf
komplexe Weise aufeinander bezogen denkbar. Rein diskursives Begreifen bzw.
rein logisch-diskursive Aussagen sind nur eine Moglichkeit von sehr vielen Mog-
lichkeiten des Bildungssubjekts, Bedeutung und Bedeutsames der menschlichen
Erfahrung auszudriicken. Doch fiir die Feinheiten und Differenzerfahrungen der
Ubergénge in und zwischen menschlichen Artikulationspraxen und -formen im
Umgang mit komplexer Lebensrealitit hat diese bildungstheoretische Perspektive
offenbar wenig Sinn - zumindest werden diese nicht in Betracht gezogen. Das
subtile Verhiltnis von Meinen, Sprechen und Sagen wird vernachlissigt und
die Bedeutung aisthetischer Weltverhiltnisse, das heisst das Zusammenspiel von
Wahrnehmung und Artikulation, findet kaum Erwihnung.

So itberzeugend und auch wichtig die Kritik am Logozentrismus tatsichlich ist,
muss doch festgehalten werden, dass sie problematisch und iberzogen erscheint,
wenn sie in Hypersensibilitit gegen simtliche Versuche der Diskursivierung um-
schligt. Die Moglichkeiten des Bildungssubjekts werden dadurch m.E. systema-
tisch unterschdtzt. Daher sollen im folgenden Kapitel — ganz im argumentativen
Rahmen Kritischer Theorie — die Moglichkeiten situierter Autonomie und refle-
xiver Subjektivitit erwogen werden. Dabei wird insbesondere auf das Verhiltnis
von Herrschaftsmacht und Handlungsmacht hingewiesen und aufgezeigt, dass Bil-
dungsphilosophie die Méglichkeiten des Bildungssubjekts nicht nur tiberschitzen,
sondern eben auch unterschitzen kann.

6.1.1 Herrschaftsmacht und Handlungsmacht

»Denn im Bildungsbegrift soll eine Idee von Menschsein geschiitzt werden, die
fiir individuelle Ausgestaltungen offenbleiben soll, um eine eigene Vision von ge-
lingendem Leben entwickeln zu kénnen, schreibt Birbel Frischmann emphatisch
(2012, S. 160). Trotz dieser affirmativen Emphase sieht auch Frischmann den Men-
schen als gefihrdet im Spielfeld gesellschaftlicher Unterdriickung und Vereinnah-
mung. Insbesondere durch einen zwar idealistischen, aber von den Markt- und
Verwertungslogiken vereinnahmten Bildungs- und damit einhergehendem Sub-
jektbegriff sieht sie die Idee des Zusammenhangs von Humanitit und Bildung
pervertiert. Im Gestus der Verteidigung des humanistischen Gedankens folgt sie
— grob gefasst — dem Impetus der Kritischen Theorie in ihrem Urteil itber die Un-
moglichkeit von Bildung. In diesem Spannungsfeld hat die Idee der individuellen
Ausgestaltung als Vision eines gelingenden Lebens einen schweren Stand. Sie ris-
kiert, als Ausdruck eines naiven und unzureichenden Verstindnisses der Einsich-
ten der Kritischen Theorie zu erscheinen. Diesem Verdacht will sich eine Pidagogik
nicht aussetzen, die sich als modern versteht.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

209


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Doch wie soll eine Bildungsphilosophie beurteilt werden, die sich dogmatisch
auf negative Dialektik festlegt und in ihrem Anti-Positivismus von vorneherein jeg-
liches Gelingen von Bildungsprozessen und jede Form gesellschaftlicher Anerken-
nung auszuschliessen scheint? (vgl. Zenkert 2015, S. 156) Kritische Bildungstheorie
folgt Adornos »Bilderverbot«, das »untersagt, eine Gegenwirklichkeit oder Utopie
explizit zu machen und zu propagieren, da selbst die eigenen Normen, Wiinsche
und Triume von den herrschenden Gegebenheiten kontaminiert sind und diese
lediglich perpetuieren« (Deines 2003, S. 69). Getragen vom Misstrauen gegen die
eigenen Visionen kann nur immer auf das Nicht-Identische, das Unbeschreibbare
und ganz Andere verwiesen — und vielleicht gehofft werden.

Die Individualitit des Bildungssubjekts gehort dabei zu diesem entzogenen Be-
reich, der geschiitzt werden soll. Allerdings riskiert die Fixierung auf das Theorem
der Unverfiigbarkeit im Namen der Ideologiekritik, ihrerseits dogmatisch oder
ideologisch zu werden, so der Bildungsphilosoph Georg Zenkert, und »ein Ver-
dikt tiber die Unmoglichkeit der Bildung bringt eine kritische Auseinandersetzung
eher zum Verstummen« (2015, S. 156). Es scheint, als erfordere der affirmative Um-
gang mit den wichtigen Einsichten der negativen Dialektik grosses Fingerspitzen-
gefithl. Dieses besteht darin, deren Kritik mit guten Griinden zu antizipieren, aber
dabei nicht iiber das Ziel hinauszuschiessen und den intendierten, schiitzenswer-
ten Bereich einer >Idee des Menschseins« zu verfehlen. Bildungstheoretisch geht
es darum, die Gestaltungsmoglichkeiten des Menschen nicht nur fiir begrenzt zu
erkliren, sondern den Umgang mit der Grenze, dem Unergriindlichen als fiir Bil-
dung konstitutiv zu verstehen, ohne die Problemzonen zu nivellieren. Das besagte
Fingerspitzengefiihl ist deskriptiv (Bildungstheorie) sowie normativ (Vollzugsform
von Bildungsprozessen) entscheidend. Cornelia Klinger beschreibt, wie schnell die
Situation »kippen« kann. In ihrer Analyse stellt sie der »Dialektik der Aufklirung«
eine »Dialektik der Romantik« zur Seite:

»Dialektik der Aufklarung hatte geheiRen: statt der Herrschaft des Subjekts setzt
sich mitjedem Schritt auf dem Weg der Rationalitit die Herrschaft des blind Ob-
jektiven fort. Nicht zuletzt in Opposition dagegen und in der Absicht, die Herr-
schaft des Subjekts im positiven Sinne zu vollenden, hatte die Wendung zum In-
dividuum stattgefunden. Sie entwickelte eine Dynamik, die im Streben (iber das
Subjektive hinauszugelangen, letztlich doch wieder auf es zuriick féllt, so dass
Dialektik der Romantik heiRen kann:jeder Versuch, die herrschaftlich strukturier-
te Subjektivitit durch den Sprunginssganz Andere<zu iiberwinden, fithrt statt zur
ersehnten Riickkehr zur Substantialitat zu nichts anderem als zur Diktatur einer
hypertrophen Subjektivitat.« (Klinger 1995, S. 85f.)

Der charakteristische »Sprung ins >ganz Andere« scheint die hauptsichliche Pro-
blematik darzustellen und ist letztlich — von den kritisch informierten Positionen
sicher nicht intendiert — mit Klinger als »Dialektik der Romantik« beschreibbar.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

Dennoch, die proklamierte (Selbst-)Entzogenheit des Individuums wird gerne zum
»ganz Anderenc stilisiert und fithrt in der Folge zu der von Georg Zenkert festge-
stellten Verstummung des Bildungsdiskurses. Zenkert macht dahingegen deutlich,
dass es darauf ankomme, den Zusammenhang von Individualitit und Handlungs-
macht zu analysieren, da eine pauschale Kritik der Macht Gefahr laufe, wirkungslos
zu bleiben (vgl. 2015, S. 156.).

Der fiir die Kritische Theorie charakteristische Paradigmenwechsel von der
Individualitit zur Subjektivitit hat die kategoriale Beschrinkung von Macht auf
Herrschaftsbeziehung zur Voraussetzung. Die Uberblendung der unterschiedli-
chen und unterscheidbaren Konzepte des Selbst, der Individualitit und der Sub-
jektivitit ergibt sich aus einem spezifischen Verstindnis der negativen Dialektik
von Macht und Herrschaft. Mit dem reduktionistischen Verstindnis von Macht als
Herrschaftsmacht iibernimmt die so zugespitzte Bildungsphilosophie fraglos die
charakteristische Argumentationsstruktur Adornos. Die begriffliche und konzep-
tuelle Auflgsung des Individuums im und als Subjekt korreliert begrifflich mit dem
Machttypus der Herrschaft. Zenkert zeigt dies an Adornos Argumentation auf, ins-
besondere wenn dieser fir die Diagnose der Machtwirkung von Institutionen zu-
nichst auf den positiven Sinn von Individualitit zuriickgreife: »Einerseits unter-
stellt er pauschal jeder Organisation, die urspriinglichen Regungen der Individuen
zu unterdriicken, entlarvt aber andererseits im selben Atemzug die Vorstellung ei-
ner Urspriinglichkeit als schlechten Schein. Noch die Konzeption von Individuali-
tit selbst wird als Produkt des ideologischen Wirkens des Systems entlarvt.« (2015,
S. 150). Das Konzept der Individualitit als Effekt der Herrschaftsmacht ist Zenkert
zu Folge aber keine Diagnose, sondern Teil der Voraussetzung, soziale Macht ge-
nerell unter die Kategorie von Herrschaft zu fassen (S. 149). Fiir eine iiberzeugende
Bestandsaufnahme der empirischen Verhiltnisse sei aber entscheidend, dass die
relevanten Kategorien das Ergebnis nicht schon antizipieren. In dieser Hinsicht
bestehe die Herausforderung anspruchsvoller Bildungskritik darin, »ein begriffli-
ches Instrumentarium zu entwickeln, das Unterdriickung von produktiver Macht
zu unterscheiden erlaubt« (S. 155). Mit einem lingeren Zitat sei hier zusammen-
fassend Zenkerts Argumentation gefolgt:

»Sofern indes die Individuen von der Wirklichkeit des Handelns abgeschnitten,
also ohnmaichtig sind, ergibt sich eine Konstellation, die ideologisch zu nennen
dann durchaus berechtigt wire, wenn sich das Individuum durch seine Machtlo-
sigkeit bestitigt glaubt und seine eigenen Defizite der schlechten Wirklichkeit
anlastet. Individuen mussen um ihrer eigenen Identitit willen bestrebt sein,
Wirklichkeit zu pragen. Das bedeutet immer, als Macht in Erscheinung zu treten.
Aber daraus folgt keineswegs, dass dies unweigerlich zur Unterdriickung fithrt.
Nicht Herrschaft, sondern Wirkungsmacht ist das elementare Ziel des Handelns.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

21


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Im gesellschaftlichen Raum kommt es deshalb darauf an, Macht zu gestalten,
statt sie pauschal als Unterdriickung zu diffamieren.« (Ebd.)

Zenkert betont die Notwendigkeit einer analytischen Unterscheidung der Be-
grifflichkeiten von Selbst, Individualitit und Subjektivitit. Das Subjekt der
(Bildungs-)Kritik als Produkt von Herrschaftsmacht bestimmt Individualitit nur
im Rahmen eben dieses Machtbegriffs und kann darum zu einem differenzierten
Verstindnis des Verhiltnises von Subjektivierungsprozessen als Machteffekte einer-
seits und als Moglichkeiten individueller Handlungsfihigkeit andererseits nichts
beitragen.

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass Adornos »Theorie der
Halbbildung« nicht in erster Linie als Theorie der Bildung, sondern als — bedeut-
same — Kritik der Bildung zu verstehen ist. Als Bildungstheorie ist das darin auf-
scheinende Bildungskonzept zu unbestimmt: »Es ist nicht hinreichend konkreti-
siert, um der Differenz zwischen dem produktiven Prozess der Entwicklung des
Selbst in Auseinandersetzung mit der Welt einerseits und der Entfremdung unter
dem Einfluss ideologischer Tendenzen andererseits gerecht zu werden.« (Zenkert
2015, S. 155) Zenkert kommt zum Schluss, dass einer sich kritisch verstehenden
Bildungsphilosophie zwar der Status der Bildungskritik, jedoch nicht jener einer
Bildungstheorie zukommen koénne, wenn sie der Argumentation Adornos in dieser
distanzlosen Art und Weise folge.

6.1.2 Reflexive Subjektivitat und individuelle Handlungsmacht

Wie Zenkert gehort auch Hans-Herbert Kogler zu jenen Autoren, die »mit dem
Poststrukturalismus die Uberzeugung teilen, dass all jene Subjektkonzeptionen,
die das Selbstverhiltnis auf ein direktes epistemisches Selbstwissen griinden
wollen, problematisch sind« (2003, S. 78, Anm. 2). Es geht in diesen Uberlegungen
daher nicht darum, die poststrukturalistischen Einsichten an sich in Frage zu
stellen. Die Anbindung des Subjekts an konkrete Diskurspraktiken beinhaltet
immer schon seine Integration in die Machtbeziehungen und seine Abhingigkeit
von Herrschaftsstrukturen einer bestimmten Gesellschaft. Doch: »Die radikale
Subjektdestruktion am und gegen das Leitbild der Substanzmetaphysik, die sich
gegen die cartesianische Verdinglichung des Bewusstseins richtet, hat keinen
Sinn fiir das Konzept eines moglichen hermeneutischen Selbstbezugs reflexiver
Subjektivitit.« (S. 83f.)

Der machtbestimmte Hintergrund der symbolisch-praktischen Vermittlung
des subjektiven Selbstbezugs kann unterschiedlich ausgelegt werden. Wie Zenkert
moniert auch Kogler einen einseitigen Machtbegriff und betont, dass die durch
die sprachliche Vermittlung des Denkens erzeugte Riickbindung des Subjekts
an kontingente kulturelle Kontexte nicht mit einer Reduktion des Subjekts auf

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

anonyme Sinn- und Machtstrukturen verwechselt werden sollte (vgl. 2003, S. 78).
Kogler hilt zwar terminologisch am Begrift des Subjekts fest, unterscheidet aber
das psychologisch-identische vom reflexiv-interpretativen Subjekt. Mit dieser Differenz
versucht er zu zeigen, dass eine véllige Destruktion des Subjekts nicht schliissig
sein kann und auch nicht dem Sinn der postmodernen Kritik entspricht. Dabei
bezieht er sich insbesondere auf die Arbeiten Michels Foucaults.

Die klassischen Arbeiten Foucaults zeichnen sich methodisch zweifach durch
eine subjektdestruktive Methode aus (archiologisch/epistemisch; genealogisch/so-
zial-ontologisch). Das sprechende Subjekt wird als in diskursive Kontexte zuriick-
gebundenes konzipiert. Diese Kontexte versteht Foucault als durch soziale Prakti-
ken bestimmt, die immer auch als Machtpraktiken zu verstehen sind. Die histo-
rische Situiertheit und Kontingenz der diskursiven Hintergrundregeln triumphie-
ren hier iiber das transzendentale Subjekt, das hinter den Produkten der Macht
verschwindet. Doch die diskursive Macht ist ohne reflexive Leistung des (titigen)
Menschen nicht denkbar. Wihrend transzendentale Subjektivitit diese Reflexivitit
als allgemeines Vermogen menschlicher Vernunft bestimmte, ist sie bei Foucault
an die konkreten diskursiven und sozialen Praktiken gebunden. Machtpraktiken
wiren wirkungslos, witrden sie von Menschen nicht verstanden und interpretiert.
In Koglers Worten:

»Die entscheidende begriffliche Weichenstellung in unserem Zusammenhang
besteht darin, dass sich die Macht nur durch eine kooperierende Handlungsdis-
position des Subjekts erhalten kann. [..] Die Macht steht also in Foucault nicht,
wie gemeinhin angenommen, dem subjektiven Selbstverstindnis der Subjekte
als das Andere, das Entgegengesetzte, das Objektive gegeniiber; vielmehr exis-
tiert Macht nur dadurch, dass sie ontologisch Selbst-Verstehen schafft, dass sie
Subjekte als Subjekte formt.« (2003, S. 81f.)

Und er kommt zum Schluss: »Die Macht ist also selbst auf die Subjekte, auf deren
Korper, Gesten und Gedanken sie bildend wirkt, essentiell angewiesen.« (ebd.).

Macht ist, aus dieser Perspektive betrachtet, auf Menschen angewiesen, die
empfindsam und empfinglich sind und mit ihren Kérpern, Gesten und Gedanken
die Erwartungen und Zumutungen interpretieren. Nur konkret handelnde Indi-
viduen verleihen der Macht ihre Effizienz, Uberzeugungskraft und Unangreifbar-
keit. Das Angewiesensein auf die interpretative Leistung individuellen Handelns
bedeutet auch, das Macht ohne die entsprechende Entwicklung eines Selbstver-
stindnisses von situierten Subjekten nicht moglich ist. Doch das Selbstverstehen
der Subjekte ist nie véllig kontrollierbar und damit ist die Transzendenz der Macht
mit ihrer Implementierung mitgesetzt und ermdoglicht eine »hermeneutische In-
version der Macht« (S. 82). Diese (andere) Macht verdankt sich im Grunde einem
»sich selbst zugewendeten interpretativen Akt« — darin liegen die hermeneutischen
Wurzeln der Macht (ebd.).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

213


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Auch wenn das Selbstverstehen sozial strukturiert ist, bleibt es einer determi-
nierenden Kausalitit entzogen. Da der Sinn in und von Interpretationsakten nicht
einfach festzustellen ist, kann auch das subjektive Selbstverhiltnis nie endgiiltig
dominiert werden (vgl. ebd.). Voraussetzung fiir die Wirksamkeit des hermeneuti-
schen Potentials ist aber die reflexive Thematisierung von Intentionen und Verhilt-
nissen. Diese Voraussetzungen und ihr Mittel sieht Kégler in der Sprache gegeben,
die potentiell als eigene Meta-Sprache fungieren kann (vgl. ebd.). »Agency« als si-
tuierte Handlungsfihigkeit, so Kogler,

»besteht demnach in der Kompetenz zur Ausschopfung der sprachlich angeleg-
ten Reflexionspotentiale und darf weder als transzendentales Geschenk (Be-
wusstseinsphilosophie) noch als existentieller Freibrief (Sartre, spater Foucault)
missverstanden werden. Das Subjekt existiert vielmehr als kritisch-reflexive
Selbstrelation von dem Hintergrund vorgegebener Strukturen.« (S. 83)

Die Moglichkeit der Selbstverstindigung ist als eine im weitesten Sinne sprach-
lich vermittelte Reflexion zu verstehen. Oder artikulationstheoretisch formuliert:
Artikulationsprozesse von Selbst- und Weltverhiltnissen konnen ein zunehmend
reflexives Verstindnis und Bewusstsein fir die Moglichkeiten selbstreferenzieller
Situierung und die sozial strukturierte Selbstbestimmung erméglichen.

Zenkert verfolgt einen dhnlichen Gedanken. Was Kogler als reflexives Selbst-
verstindnis situierter Subjektivitit konzipiert, bezeichnet Zenkert als Individuali-
tit. Diese fillt nicht mit dem als determiniert verstandenen und dekonstruierten
Subjekt der Kritischen Theorie zusammen, so wenig wie reflexive, situierte Sub-
jektivitit von Subjektivierungsprozessen nicht ganzlich iiberwiltigt wird. Zenkert
verweist ebenfalls auf einen zu differenzierenden Machtbegriff. Zwar spricht er
nicht von einer »Inversion der Macht, siedelt sie aber strukturell an einem ana-
logen Ort an: Handlungsfihigkeit als Handlungsmacht markiert das Moment des
Individuellen (bei Kdgler: situierte, reflexive Subjektivitit).

Handlungsmacht stehe gemiss der aristotelischen Handlungstheorie »fir ei-
nen Machttypus, der sich nicht auf Herrschaft zuriickfithren lisst, noch unmittel-
bar in Herrschaft miindet« (Zenkert 2015, S. 149). Vielmehr sei das Selbstverstehen
des reflexiven Subjekts konsequent im Zusammenhang des Konzepts der Indivi-
dualitit zu begreifen. Individualitit sei das Konzept des Selbst und hier zeige sich
der intrinsische Bezug zu seiner Bildung (S. 151). Wie auch Kogler betont Zenkert
die fundamental bedeutsame Praxis der Selbstdeutung. Dazu ausfiihrlich:

»Stellt man die strukturelle Differenz von >Individuumc« gegeniiber >Subjekt< in
Rechnung, dann kristallisiert sich im Spektrum divergierender Auffassungen ein
Kriterium heraus, das als unverzichtbar gelten muss: Das Individuum ist ganz ent-
scheidend gepragt von den Versuchen seiner Selbstdeutung. Dieser Sachverhalt
stellt einen komplexen Zusammenhang dar. Selbstdeutung ist nicht ein reiner Re-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

flexionsakt noch eine Reihe einzelner Akte. Denn das Selbst, von dem die Rede ist,
besitzt keine Realitit aufRerhalb des Prozesses, esistin seiner ganzen Erscheinung
diachron. Sein Wesen kann nurim Modus des Werdens zur Erscheinung kommen.
Dieses Werden ist sowohl das Ergebnis seiner eigenen Tatigkeit als auch der for-
menden Wirkung seiner Umwelt. Ein Individuum realisiert sich — mit anderen
Worten — durch Bildung und im Modus der Bildung gestaltet sich das Verhiltnis
von Individuum und Welt.« (Ebd.)

Bildungstheoretisch kommt es darauf an, den Sinn fiir die Feinheiten dieser
Verhiltnisse zu schirfen und dieselben kritisch-produktiv mit Blick auf die
Méglichkeit von Bildungsprozessen zu priifen bzw. zur Geltung zu bringen. Die
bildungsphilosophisch konstatierten Phinomene der (Selbst-)Entzogenheit und
(Selbst-)Unverfiigbarkeit konnen zwar aus einer bildungskritischen Sicht, aber eben
auch aus einer bildungstheoretischen Sicht beleuchtet werden. Bildungskritisch geht
es darum, die Phinomene, Moglichkeiten und Grenzen der Bildung in kultur-
und gesellschaftskritischer Perspektive zu diskutieren, wihrend Bildungstheorie
grundsitzlicher auch versucht, sie — wenn auch natiirlich nicht ausschliesslich — in
anthropologischer Hinsicht zu deuten. Kritik ist an der Reflexion der historischen
Situation einer Gesellschaft interessiert, das Verstindnis fiir die iiberkontextuelle
Situation des Menschen tritt hier in den Hintergrund. Dennoch lisst sich tiber
die Bildung nicht ohne zumindest implizite oder stillschweigende Vorannahmen
zur conditio humana sprechen, auch wenn anthropologischen Zugingen in der ge-
genwirtigen Bildungsphilosophie mit ihrem bildungskritischen Fokus mit Skepsis
begegnet wird. Die nicht explizierten bzw. nicht reflektierten Vorannahmen
prigen jedoch auch die Kritikbildung und Bildungskritik massgeblich (vgl. Kap.1).

Mit dem anthropologischen Verstindnis der exzentrischen Positionalitit im
Sinne Plessners ist eine Grundlage gegeben, um tiber Anlass, Notwendigkeit und
Moglichkeit der Vollzugsformen des Bildungsprozesses nachzudenken. Auch in
dieser Anthropologie steht die Selbstentzogenheit des Menschen im Zentrum, die-
se wird sogar als strukturelles Merkmal der Art und Weise des In-der-Welt-Seins ver-
standen. Doch Gesellschaftsverstindnis und Gesellschaftskritik sind diesem Merk-
mal entwicklungs- und begriffslogisch nachgelagert. Andererseits ist die anthro-
pologische Reflexion ausserhalb des Gesellschaftlichen wohl eine Illusion. Die an
dieser Stelle erforderliche theoretische Sensibilitit fiir die Standortgebundenbheit,
d.h. die historischen Bedingungen, kennzeichnet Plessners philosophische Anthro-
pologie. Sie weiss um die Verletzlichkeit der menschlichen Situation, die in deren
Unergriindlichkeit und Unverfiigbarkeit begriindet liegt, der sich der Mensch aber
auch im alltdglichen Lebensvollzug nicht entziehen kann, sondern sie vielmehr auf
die eine oder andere Weise, und sei es bloss implizit, bewiltigen und mit ihr umge-
hen muss. Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit (vgl. Kapitel
3.4) wird die Bedeutung des Verbindlichnehmens dieser zugrundeliegenden Uner-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

griindlichkeit bildungstheoretisch hervorgehoben, artikulationstheoretisch inter-
pretiert und weiterentwickelt.

Entscheidend ist aus bildungstheoretischer Perspektive nicht das Faktum der
Entzogenheit, sondern der Umgang mit ihr. Die konstitutiven Phinomene der Ent-
zogenheit und Unverfiigbarkeit stellen nicht die Grenze oder das Ende der Mog-
lichkeit von (bildenden) Erfahrungen dar, sondern sind zuallererst ihr Anlass. Die
durchaus typischen Erfahrungen der Grenze der logisch-diskursiven Rationalitit
fithren ja nicht zum Denkstopp, sondern sind vielmehr Motiv fiir die Bemithungen,
die jeweilige Situation des Selbst mit anderen sprachlichen und nicht-sprachlichen
Artikulations- und Ausdruckmitteln zu beschreiben, zu verstehen und zu bewilti-
gen versuchen. Das Deutungsfeld, das dabei evozierend erweitert wird, mag nach-
folgend auch im logisch-diskursiven Modus eingeholt und bearbeitet werden. Dies
schmilert oder entwertet die individuellen Ausdrucks- und Artikulationsversuche
in keiner Weise, im Gegenteil. Was fiir eine Person ein schon selbstverstindlicher
Bestandteil ihres diskursiv-explizierbaren Weltverstehens ist, mag fir die andere
Person noch einen Bereich darstellen, dem sie sich erst evozierend annihert, um
ihn sich anschaulich und verstindlich zu machen, das heisst, vor Augen zu fithren.

Es kann daran erinnert werden, dass Wittgensteins Diktum — »Was sich tiber-
haupt sagen lisst, lasst sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, dariiber
muss man schweigen« (2003, S.7) — in seinem Spitwerk eine klare Revision er-
fahrt. Was gemessen an Kriterien eines moglichen (philosophischen) Paradigmas
als unverfiigbar oder unaussagbar erscheint, steht nicht auch automatisch fiir ei-
ne Unverfiigbarkeit der menschlichen Erfahrungen in der Lebenswelt itberhaupt.
Mit diesem Blick wird nicht suggeriert oder behauptet, es gebe keine Grenzen der
Erfahrung und des Erfahrbaren. Schon der Begriff der Erfahrung bleibt einer theo-
retischen Bestimmung bzw. Verfiigung entzogen. Aber der Mensch ist in seinen
Lebensvollziigen sicher nicht auf sprachphilosophische und -theoretische Gren-
zen festgelegt. Er muss schweigen, wo ihm die Worte fehlen, aber mag, wo seine
sprachlichen Moglichkeiten enden, andere Ausdrucksformen finden. Er ist darauf
angewiesen und bestimmte Situationen fordern ihn auf, nicht die, sondern seine
Grenzen, die Grenzen des fiir ihn Aussagbaren in seinem Ausdruck zu erweitern.
Diese besondere Fihigkeit ist ihm gegeben, aber dennoch nicht als beliebig ein-
setzbare Technik verfiigbar. Hingegen kann er an seinem Umgang damit arbeiten.
Ohne das »Gliick« der Bildsamkeit miisste er an der Unverriickbarkeit absoluter
Grenzen scheitern oder sogar verzweifeln.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

6.2 Die Erweiterung des Ausdrucksvermdgens: »Subtilere Sprachen«
(Charles Taylor)

»Als erstes lernen wir, bestimmte Be-
deutungen enaktiv umzusetzen, und
anschlieRend lernen wir vielleicht, wie
man sie beschreibt. Beides ist notwendig,
aber es dirfte klar sein, dass der erste
Lernschritt einen gewissen ontogeneti-
schen Vorrang hat.«

Charles Taylor

»Subtilere Sprachenc ist eine Bezeichnung, die Charles Taylor dem romantischen
Dichter Percy Bysshe Shelley (1792-1822) entnimmt (Taylor 1996, S. 664). Roman-
tische Dichtung habe das Anliegen gehabt, eine »originelle Sicht des Kosmos« zu
artikulieren, besonders in der Beschreibung der Natur bzw. der natiirlichen Um-
gebung sollte etwas zum Bewusstsein gebracht werden, »wofir wir bisher noch
keine angemessenen Worte haben« (S. 665). Wie in der Dichtung finde sich die-
se Bemithung auch in der Malerei, meint Taylor und geht beispielhaft auf Caspar
David Friedrich ein, der in der Natur einen Symbolismus gesucht habe, »der nicht
auf den anerkannten Konventionen basiert«, sondern vielmehr von der »iiberlie-
ferten Ikonographie« abgeriickt sei (S. 664). Mit Kants Trennung von Natur und
Vernunft, die quasi prototypisch fur das »tibliche Aufklirungsdenken« stehe, sei
die Natur nicht mehr eine Quelle von Erkenntnis und Bedeutung. Als romantisch
kann die Suche nach einer Uberwindung dieses modernen »Desengagement« be-
zeichnet werden. »Wenn wir etwas objektivieren oder neutralisieren, erkliren wir
unsere Trennung, unsere moralische Unabhingigkeit von dem betreffenden Et-
was.« (S. 667) Diese Trennung hindere uns daran, uns fir den inneren und dusseren
Elan der Natur zu 6ffnen (ebd.).

Nun ist hier nicht der Ort, um den philosophischen und isthetischen Kampf
um die geistigen Einstellungen zur Welt und Natur zu kommentieren oder zu dis-
kutieren, der im achtzehnten Jahrhundert beginnt. Mit den wenigen Bemerkungen
soll darauf verwiesen werden, dass die Auseinandersetzung darum, was sich lo-
gisch-diskursiv und was sich evozierend ausdriicken lisst, was als gesichertes Wis-
sen gilt und was eher als kiinstlerische Expression, eine lange Geschichte hat. Die
Geschichte der Bildungstheorie, besonders aber der isthetischen Bildung kann -
zumindest teilweise — als Bestreben rekonstruiert werden, die Erzihlung plausibel
zu machen, dass die mit dem Aufklirungsdenken getrennten Wege von Vernunft
und Natur urspriinglich eine Einheit gebildet hitten, die dann - so das Verspre-
chen der Bildung bzw. der Asthetik —auf eine neue Art, namentlich durch Bildung,
sversohnt« werden konnten.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Dieser Bruch wird von den romantischen Denkern aber nicht beklagt, sondern
vielmehr als Fortschritt akzeptiert. So meint Taylor mit Bezug auf Friedrich Schil-
lers Briefe Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, es habe sich die Vorstellung
herausgebildet, »dass der Bruch zwischen Vernunft und Natur notwendig ist und
dass der Mensch ihn herbeifthren muss, um sein Vermégen des rationalen Den-
kens und der Abstraktion zu entfalten« (S. 671). Kritisiert werden seit Beginn der
Aufklirung hingegen eindimensionale Auffassungen iiber den Menschen. Ein be-
trichtlicher Teil der Auseinandersetzung, die in den vorausgegangenen Kapiteln
dieser Arbeit erfolgt, kann im weitesten Sinn als Fortfithrung dieser Kritik ver-
standen werden, wobei Akzentverschiebungen natiirlich historisch und systema-
tisch bedeutsam sind. Dennoch: Diese Kritik hatte und hat Berechtigung und zeigt
ihre Wirkungen.

Taylor, der in Quellen des Selbst die Entstehung der neuzeitlichen Identitit und
Subjektivitit rekonstruiert, schreibt: »Das neuzeitliche Subjekt ist nicht mehr nur
durch das Vermogen der desengagierten rationalen Kontrolle definiert, sondern
auflerdem durch dieses neue Vermdgen der expressiven Selbstartikulierung: das Ver-
mogen mithin, das seit der Romantik der schopferischen Einbildungskraft zugeschrie-
ben wird.« (S. 678; Hervorh. A. P.) Diese beiden »Sichtweisen« auf den Menschen —
aufklirerische und romantische Akzentuierung — sind sicher nicht als »verséhnt«
zu verstehen. Vielmehr befindet sich ein »Mensch der Moderne, der beide Ver-
mogen anerkennt, [...] von vorneherein in einem Zustand der Spannung« (S. 679).
Moglicherweise anerkennt er die beiden Vermégen nicht als gleichwertig, aber
wenn er es tut, wird seine »moralische Situation« zwar »sehr viel komplizierter,
aber auch »gehaltvoller« (ebd.).

In seinem neuen Werk Das sprachbegabte Tier (2017) vertieft und systematisiert
Taylor die Analyse der Bedeutung des menschlichen Sprachvermdégens. Seine Per-
spektive ist von sprachtheoretischen Denkern jener Epoche geprigt, die als »deut-
sche Romantik« bezeichnet wird, namentlich von Johann Georg Hamann, Johann
Gottfried Herder und Wilhelm von Humboldt, deren Positionen er entsprechend
zu einer »HHH-Theorie« zusammenfasst. Dieser stellt er die »HLC-Theorie« ge-
geniiber, deren Hauptexponenten er in Thomas Hobbes, John Locke und Etienne
Bonnot de Condillac sieht (S. 7). Mit der HLC-Theorie werde versucht, die Spra-
che innerhalb »der Grenzen der von Descartes zur Vorherrschaft gebrachten re-
prisentationalistischen Erkenntnistheorie der Neuzeit zu verstehen« (8. 15). Wis-
sen bestehe aus dieser Perspektive im Wesentlichen darin, dass die »Darstellung
tatsichlich mit der Wirklichkeit« iibereinstimme (ebd.), wihrend die Vertreter der
HHH-Theorie (besonders Herder) von der »Einsicht« ausgehe[n], »dass die Sprache
eine neue Art von Bewusstsein« ermdgliche (S. 18).

Letztlich geht es dabei um die Frage, welche Kriterien der Richtigkeit wir bei Be-
schreibungen akzeptieren. Es gehore zur »semantischen« Leistung, fiir Fragen einer
»intrinsischen Richtigkeit« empfinglich zu sein (S. 28). Das ist Herders Position.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

»Ein Wort einer menschlichen Sprache zu beherrschen heifit, einen Sinn dafiir zu
haben, dass es das richtige Wort ist, oder [...]: fiir die Thematik seiner unhintergeh-
baren Richtigkeit empfinglich zu sein.« (S. 40) Dies entspricht dem Bedeutungsholis-
mus von Herder, der besagt, dass Einzelwdrter »itberhaupt nur im Zusammenhang
einer artikulierten Sprache Worter sein [konnen]. Die Sprache ist nichts, was man
Wort fiir Wort nacheinander aufbauen konnte« (S. 43). Dies zu verkennen, sei der
Irrtum etwa Condillacs, demzufolge »ein Lexikon mit einem einzigen Wort durch-
aus denkbar« sei (ebd.). Humboldt greift auf Herders Bedeutungsholismus zuriick,
wenn er das Bild entwirft, wonach die Sprache als ein Gewebe verstanden werden
konne (S. 45). Bedeutsam an der sprachholistischen Sicht ist die damit verbundene
Einsicht, dass sprachliches Bewusstsein zu haben auch bedeutet, dass man stindig
an die Grenzen dieses Bewusstseins stdsst (S. 52). Auf manche Fragen koénnen wir
keine Antworten geben oder nur solche, die uns selbst nicht befriedigen und den
anderen vielleicht noch weniger. Um zwei Beispiele von Taylor (ebd.) zu nennen:
»Warum hast Du das getan?«, »Warum magst Du dieses Bild nicht?« Um sich und
andere zu verstehen, briuchten wir neue »Modelle«, die man anzuerkennen lernen
miisse. Das sei auch der Grund, warum Literatur eine so wichtige Quelle fiir neue
Einsichten sein kénne (8. 53). Humboldt zeige, »wie wichtig diese Grenze zwischen
dem Sagbaren und dem ist, was jenseits dieser Grenze liegt, und gibt Aufschluss
iiber unseren stets wiederkehrenden Drang, diese Grenze weiter hinauszuschieben und das
Gebiet unseres Artikulationsvermdgens zu erweitern« (S. 54; Hervorh. A. P.).

Die Arbeit am Ausdruck ist der Versuch, die Grenze des Sagbaren hinauszu-
schieben, eine subtilere Sprache zu finden, treffende(re) Beschreibungen zu voll-
bringen. Diese Titigkeit wurde in der vorliegenden Arbeit insbesondere als Evozie-
ren verstanden. Natiirlich ist die Reichweite des menschlichen Sprachvermdgens
begrenzt, denn Grenzen konnen nicht beliebig erweitert werden. Dies zu akzep-
tieren gehort auch zum Ethos der Verbindlichkeit der Unergrindlichkeit, auf das
mit Plessner und Misch hingewiesen worden ist (vgl. Kapitel 3.4). Die Begrenzun-
gen sind vielfacher Natur, insbesondere ontogenetischer, sozialer, epistemischer
und kultureller. Bildungsprozesse als Arbeit am Ausdruck zu verstehen, dabei die
Bedingungen der Artikulationsmoglichkeiten wahrzunehmen und zu bedenken,
gehort zum zentralen Anliegen nicht nur der personlichen oder personalen, son-
dern auch der institutionellen Bildung.

Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass ein rein analytischer, begriin-
dungstheoretisch konzipierter Begriff von Bildung, wie er exemplarisch mit
Krassimir Stojanov vorgestellt wurde, keinen Sinn fiir jenen subtilen Sprachsinn
aufbringt bzw. diesen schlicht nicht einbezieht. Diese Perspektive meint vielmehr,
begrifflich propositional verniinftig geleitete Begriindungs- und Argumentati-
onspraktiken der Selbstreflexion von narrativen und poetischen Praktiken des
Sich-selbst-neu-Beschreibens messerscharf unterscheiden und bildungsrelevante
Selbst-Transformation ausschliesslich mit ersteren identifizieren zu miissen. Dass

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

219


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Die Arbeit am Ausdruck

diese Einschitzung nicht iiberzeugt, wurde m.E. bereits aufgezeigt. Es kommt
aber nicht darauf an, eine Artikulationspraxis gegen die andere auszuspielen. Der
Glaube an die Moglichkeit der vollstindigen argumentativen Selbstergriindung
und -begriindung ist ebenso naiv wie der Glaube an die Méglichkeit einer ganz
seigenen, kreativen Selbst-Beschreibung als Kriterium gelungener Bildung. Beide
Sichtweisen verpassen das prozessuale Moment, welches fur Bildungstheorie letzt-
lich entscheidend ist. Unabhingig davon, ob es sich um begrifflich-propositionale
(Selbst-)Begriindungsdiskurse oder um poetische (Selbst-)Beschreibungen han-
delt, geht es darum, Artikulationsprozesse — sowohl das Artikulieren-Miissen (als
anthropologische Konstante) als auch das Artikulieren-Kéonnen (als ontogenetisch
gegebenes und individuelles Vermodgen) - als zentrale Aspekte menschlicher
Lebens- und Verinderungspraxis anzuerkennen und zu verstehen.

Mit dieser Arbeit sollte aus einer systematisch-anthropologischen sowie einer
ontogenetischen Perspektive gezeigt werden, dass das Selbst- und Weltverhiltnis
schon immer als ein artikuliertes und zu artikulierendes zu verstehen ist (Kapitel
3 & 4). Es bietet sich erkenntniskritisch an, dabei von der Gleichurspriinglichkeit
von Selbst- und Weltbewusstsein auszugehen. Die Rede von der »Nachtriglichkeit
des Selbst« (z.B. Schifer 2017) scheint aus dieser Perspektive unzutreffend oder
zumindest ungenau zu sein. Denn Selbst und Welt sind nicht als determiniertes,
sondern artikuliertes und sich jeweils im Vollzug artikulierendes Verhiltnis zu den-
ken. Zwar mogen Prozesse der Zuschreibung und Adressierung dabei durchaus
macht- und wirkungsvoll sein. Aber dieselben hitten keinen Halt, keinen Zugriff,
wire beispielsweise das Kleinkind nicht expressiv zeigend als Zeigendes fir die Er-
scheinungen der Welt empfinglich und sich selbst dabei als Wahrnehmendes im
Hinblick auf das, was sich ihm zeigt, zu situieren bereit und fihig — und wiirde
es diese Beziehung nicht zunehmend auf komplexere und vielfiltigere Weise zu
artikulieren beginnen.

Das Artikulationsbemiihen ist dabei immer ein doppeltes: aus der (Beobach-
ter-)Perspektive der bereits bestehenden Verhiltnisse erscheint es als nachtrigli-
cher Vollzug der Verhiltnisse, doch zugleich ist der Vollzug dieses Verhiltnisses
im Hier und Jetzt der einzige Ort, an dem diese Verhiltnishaftigkeit unmittelbar
gewiss und manifest ist. Die Rede von >Selbst und Welt< erhilt also nur im jeweili-
gen Vollzug eine Wirklichkeit. In diesem Vollzug zeigt sich die Unvertretbarkeit des
Menschen als Person, geht es doch um die Artikulation als eine Verwirklichung des
Selbst. So betrachtet kann die Moglichkeit und Bedeutung von Artikulationspro-
zessen im Hinblick auf >Selbstverwirklichung reflektiert werden, ohne dass dabei
naive, idealistische oder triviale Positionen bezogen werden miissen.

Artikulation griindet in der unumginglichen symbolisch strukturierten Di-
mension des Selbst- und Weltverhiltnisses. Auch der — scheinbar - sreine« oder
sunmittelbare« Ausdruck ist fiir den und vom Menschen durch symbolische
Artikulationskraft strukturiert, in welcher die Moglichkeiten und Grenzen der

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

Selbstdistanzierung und Verhiltnisbestimmung liegen. Die kulturellen, sozia-
len und historischen Bedingungen sind die Realprimissen dafiir, ob iiberhaupt
und in welcher Form Moglichkeiten bestehen, die Selbst- und Weltverhiltnisse
hermeneutisch-produktiv zu artikulieren. Die Aufgabe einer Bildungstheorie
besteht daher unter anderem darin, diese Bedingungen in die Reflexion aufzu-
nehmen. Dies zumindest in gewisser Perspektive geleistet zu haben, ist ein Teil
des Anspruchs der vorliegenden Arbeit.

Dabei ist erstens einsichtig geworden, dass die sozialen und diskursiven Sub-
jektivierungspraxen nicht das Ende subjektiver Autonomie bedeuten und subjekti-
ve Selbstbeziehung undenkbar machen. Sprachliche Konventionen, institutionelle
Subjektivierungsregeln und -praxen, deren >Produkt« das Subjekt ist, stellen zu-
gleich einen wesentlichen Teil der konstitutiven Rahmenbedingungen dar, die zu
reflektieren der Mensch nicht nur fihig ist, sondern — und darin besteht eine
weitere zentrale Einsicht — die er auch verdndert und gestaltet, ohne iiber den
Handlungsrahmen direkt verfiigen zu konnen. Freilich ist der historische, sozia-
le und kulturelle konventionell normierte Raum mit seinen Symbolsystemen und
Ausdrucksformen kontingent. Damit wird gesagt, dass die Unergriindlichkeit zur
strukturellen Voraussetzung der Moglichkeit von Artikulation im bildungstheoreti-
schen Sinn gehort (vgl. Kapitel 3.4). Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit der Uner-
grindlichkeit ist im weitesten Sinne ein ethisch-normatives Kriterium formuliert,
wonach die Arbeit der (Artikulations-)Erweiterung Bestimmungsversuche und Be-
fragungen notwendig macht. Dadurch wird dem Menschen ein Handlungs- und
Reflexionsraum zugemutet und ermoglicht, den dieser nur dann fiir die Praxen des
Deutens, Befragens und Denkens, und das heisst letztlich: fir den Raum des Hu-
manen, offenhilt, wenn er selbst die Unergriindlichkeit verbindlich nimmt. Nimmt
er diese fiir verbindlich, so versteht er seine Bestimmungen und Antworten als not-
wendig, ohne aber das darin Fragliche als endgiiltig und abschliessend verstanden
und aufgehoben zu meinen.

Bildung dagegen ausschliesslich als ein rein diskursives, propositional-argu-
mentatives Begriindungsverfahren zu betrachten, scheint von der (nicht begriin-
deten) Vorannahme der Ergriindbarkeit auszugehen und die Dimension des Uner-
griindlichen nicht als »verbindlich« zu verstehen. Darin kann quasi der eine Pol des
diskursiven Kontinuums gesehen werden, an dessen gegeniiberliegendem Ende
die benannte »Beschwoérung der Unergriindlichkeit« zu verorten wire, welche die
Moglichkeiten der artikulatorischen Kraft subjektiver Deutung und Bedeutung von
Selbst und Welt grundsitzlich skeptisch bewertet. An diesem Ende des Spektrums
des diskursiven Raumes wird die Unergriindlichkeit nicht als verbindlich wahrge-
nommen, sondern vielmehr in einer Weise verabsolutiert, dass die entsprechend
qualifizierten Artikulationsversuche — d.h. im Grunde: Bildung! — zum Scheitern
bestimmt sind. Anzumerken ist, dass beide (Extrem-)Positionen, wenn auch letz-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Die Arbeit am Ausdruck

tere in Negation, am selben eng gefassten Logos-Begriff orientiert sind (vgl. Kapitel
6.1).

Mit Georg Mischs Erweiterung des Logikbegriffs und der Theorie des Evozie-
rens wurde dagegen ein Sprachverstindnis vorgeschlagen, welches sehr viel sensi-
bler fiir die Moglichkeiten verschiedener Formen der Artikulation ist. Der Formas-
pekt kann die Art und Weise der Formulierung des Artikulierten bezeichnen, also
auch das Artikulationsmedium insgesamt. Das kulturell dominante Artikulations-
medium ist unbestritten die gesprochene und geschriebene Sprache. Ein weiteres
sehr prisentes Artikulationsmedium ist jedoch das Bild bzw. sind die Bilder. Die
Ausfihrungen zur Ekphrasis (vgl. Kapitel 2) haben gezeigt, dass diese augenschein-
lich sehr unterschiedlichen Artikulationsformen und -medien tatsichlich aber in
einem komplexen und sogar wechselseitig konstitutiven Verhiltnis stehen, auch wenn
dies in der alltiglichen Gebrauchspraxis kaum auffillt. Formulierungen wie >die
Sprachlichkeit des Bildes< und »die Bildhaftigkeit der Sprache< u.a.m. verweisen
auf die nicht endgiiltig zu klirende Struktur dieser wechselseitigen Abhingigkeit.

Allgemein wird die paradigmatische Stellung der Sprache mit der formal-logi-
schen Kraft von rationalen Aussagen und Argumentation begriindet, mit der auch
die Moglichkeit zur Metareflexivitit gegeben ist. Unter Metareflexivitit wird ver-
standen, dass Sprache auch das, was nur implizit artikuliert ist, zu explizieren
fihig sei. Der einseitige Fokus auf die Moglichkeit so verstandener sprachlogi-
scher Explikationen und Begriindungen wurde hier bereits geniigend kritisiert.
Allerdings sind deren Bedeutsambkeit — unter anderem auch fiir ein verniinftiges
und friedliches Zusammenleben — keineswegs in Frage zu stellen. Vielmehr geht
es darum, darauf aufmerksam zu machen, dass es in bildungstheoretischer Per-
spektive nebst der Betonung des Potentials verniinftiger Diskurse (bzw. von Dis-
kursivitit und Diskursfihigkeit) vor allem darauf ankommt, diese wechselseitige
Abhingigkeit in doppelter Weise zu verstehen: einerseits als Moglichkeit, aber auch
Herausforderung realer Bildungsprozesse (im Sinne der Arbeit am Ausdruck) und
andererseits als zentrale, wenn auch meist vernachlissigte, Elemente der bildungs-
theoretischen Reflexion.

6.3 Die Beschreibung der Arbeit am Ausdruck
der expressiven Differenz

Im Vorwort zu ihrem Essayband Freedom richtet sich die afroamerikanische Au-
torin Zadie Smith an die Leserin und reflektiert die Aspekte ihrer Titigkeit des
Schreibens:

»Meine Beweisfiihrung — soweit vorhanden — ist praktisch immer sehr intim. Ich
empfinde das so — Sie auch? Dieser Gedanke beschiftigt mich — und Sie? Es-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

says, die von der affektiven Erfahrung eines einzelnen Menschen handeln, ste-
hen schon ihrem Wesen nach auf verlorenem Posten. Sie haben nur ihre Freiheit.
Und die Leserin ihrerseits ist ebenso ungewoéhnlich frei, weil ich ihr absolut nichts
voraus-, keine Macht (iber sie habe. Sie darf meine Gefiihle jederzeit von sich wei-
sen, sie darf sagen:>Nein, so habe ich das noch nie empfundens, oder auch: >Mein
Cott, dieser Gedanke ist mir wirklich noch nie gekommen!«

Schreiben existiert (aus meiner Sicht) an der Schnittstelle dreier recht heikler,
unsicherer Elemente: Sprache, Welt und Ich. Ersteres gehdrt mir niemals ganz,
zweiteres kann ich allenfalls teilweise erfassen, und das dritte Element ist ei-
ne formbare, improvisierte Antwort auf die ersten beiden. Wenn mein Schreiben
also ein Psychodramaist, dann liegt das, glaube ich, nicht daran, dass ich zu emo-
tional wire —so many feels, wie es im Internet so schén heifst —, sondern daran,
dass die richtige Balance und Gewichtung jedes einzelnen dieser drei Elemente
fir mich niemals offensichtlich ist. Dieses Ich, dessen Grenzen unsicher bleiben,
dessen Sprache niemals rein, dessen Welt in keiner Hinsicht>offensichtlich<ist —
das ist es, aus dem heraus, an das ich zu schreiben versuche. Ich hoffe dabei auf
eine Leserin, die sich wie die Autorin haufig fragt, wie frei sie wirklich ist, und
es als selbstverstindlich hinnimmt, dass Lesen genau dieselben Freiheiten und
Erfordernisse umfasst wie Schreiben.« (2018, S. 11f.)

Freiheit besteht fiir Smith in der und als Moglichkeit, individuelle Erfahrungen
als eine legitime Grundlage fir gesellschaftskritisches Denken zu beanspruchen
und damit verbundene Schlussfolgerungen artikulieren zu kénnen. Diese Art der
Beweisfithrung enthilt das Risiko, das sensible Moment individueller Selbstiiber-
zeugungen zu offenbaren. Dieses Moment besteht im fehlenden letzten Grund fur
gesicherte Erkenntnis: Der beanspruchten Freiheit der Autorin steht die Freiheit
der Leserin gegeniiber, die mit Ablehnung auf die Beschreibungen und interpre-
tierten Zusammenhinge reagieren kann oder sich umgekehrt in Aspekten erkennt,
welche ihren Erfahrungshorizont treffen oder diesen vielleicht irritieren und wo-
moglich erweitern.

Die jeweilige »Freiheit« ist aber keineswegs so harmlos, dass es letztlich keine
Rolle spielen wiirde, ob das Ausgedriickte auf emphatische oder ablehnende Re-
sonanz stdsst. Vielmehr kann Ge- und Beschriebenes sowie Gelesenes das Selbst
auf fundamentale Weise treffen. Denn diese (ihre) Art des Schreibens, so Smith,
existiere an der Schnittstelle dreier Elemente: Sprache, Welt und Ich. Jedes der drei
Elemente besitzt seine eigenen Schwierigkeiten und hat seine Tiicken, die Schrei-
ben zu einer riskanten Praxis werden lassen. Die Sprache steht der Autorin zwar
zur Verfiigung, aber als gesellschaftlich geteiltes Reprisentationsmedium >gehort«
es ihr natiirlich nicht. Die Welt ist zwar vertrautes Lebensmittel, ihr Element und
Ort der Erfahrung, aber die Autorin hat hinzunehmen, dass sie sich zum gréssten
Teil der umfassenden Wahrnehmung entzieht.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

223


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Die Arbeit am Ausdruck

Aufgrund dieser Eigenart beschreibt Smith das Ich als eine formbare, immer
improvisierte Antwort: Das Ich konstituiert sich in Resonanz auf die eben charak-
terisierten Elemente der Sprache und der Welt. Die Bestimmung des Ich bleibt
daher immer unsicher, seine Sprache kann nicht rein sein und seine Welt ist nicht
offensichtlich. Dieses Ich ist es, aus dem heraus Smith zu schreiben versucht, und
es ist zugleich jenes Ich, an das Smith sich schreibend wendet. Dies deutet die pre-
kire Situation des intimen Ich an, das seine Erfahrungen und Empfindungen mit
der Welt zum Ausgang prignanter Beschreibungen derselben macht. Gleichzeitig
ist es dieses Ich, an welches sich die Beschreibungen richten, weil es dieser »im-
provisierten Antworten« bedarf, ja im Grunde nur in diesen Beschreibungen und
Narrativen erfahrbar ist und eine vorliufige Form erhilt. Dann wiederum ist das
Ich, an das sich Smith schreibend wendet, potentiell jedes andere Ich, das Ich jeder
Leserin sozusagen, unsicher und im instabilen Universum von Sprache und Welt
der Artikulation bediirftig. Schreiben kann daher einerseits als ein mehrfach nicht-
souverdner Prozess und andererseits gerade deshalb als Freiheitspraxis verstanden
werden.

Auf einen zentralen Aspekt geht Zadie Smith in ihrer prosaischen Analyse nicht
ein: dass niamlich die Praxis des Schreibens zugleich auf seine Ermdglichungsbe-
dingungen zuriickwirkt. Die Sprache wird Teil derer, die sich ihrer annehmen, und
die Welt gewinnt in der und durch die Beschreibung an Gestalt. Schreiben ist an-
gewiesen auf und verbindet alle drei Elemente: Sprache, Welt und Ich. Aber erst
in der Praxis und im Prozess des Schreibens und - allgemeiner — des Artikulie-
rens kommen diese drei Elemente iiberhaupt zur Geltung, weil sie dadurch eine
Form erhalten und wahrnehmbar werden. Schreiben als Arbeit am Ausdruck — nicht
als blosser, rein zweckorientierter Gebrauch von Schriftzeichen - ist eine exem-
plarische Artikulationspraxis, welche die Verschrinkung von Selbst- und Weltver-
hiltnissen deutlich macht; mit der erfahrungsbezogenen Beschreibung steht daher
immer auch das das Selbst auf dem Spiel, sei dies in scheinbar freier, explorieren-
der und ungezwungener Art, sei es in ernsthafter Bemithung um biographische
Aufrichtigkeit. In der Arbeit am Ausdruck betritt der Mensch einen Raum, in wel-
chem er seine Freiheit zu spiiren bekommt.

Smith beschreibt drei zentrale Momente, die ihre Artikulationspraxis, das
Schreiben, strukturieren: Sprache, Welt und Ich. Aus einer artikulationstheore-
tischen Perspektive kann Smiths Beschreibung verallgemeinert werden. Denn
wenn Sprache allgemein als symbolische Artikulationsform zu verstehen ist,
dann liegen diese drei Momente allen Formen menschlicher Artikulationspraxis
zu Grunde, strukturieren diese und kommen dabei selbst auf eine bestimmte
Weise zum Ausdruck, werden erfahrbar. Diese Praxis ist selbstverstindlich auf
ein Medium angewiesen, das sich der Mensch zumindest minimal, auch in einem
(kultur-)technischen Sinne, aneignen konnte; auch sind die realen kulturellen und
institutionellen Bedingungen mitentscheidend. Ob die Realisierung artikulatori-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

scher Praxen ein gesellschaftliches Gut darstellen und erwiinscht sind zeigt sich
u.a. daran, inwiefern Riume zur Entfaltung von Artikulationspotentialen offen
stehen und ob die Entwicklung von Artikulationspraxen geférdert und unterstiizt
wird. Aus einer Perspektive, die an Prozessen der Bildung interessiert ist, steht
aber zunichst die Frage im Vordergrund, inwiefern die Praxis des Artikulierens
insgesamt als Bildungsprozess verstehbar ist.

6.3.1 Artikulation und expressive Differenz

Mit >Arbeit am Ausdruck« soll der Prozess der Artikulation in der vorliegenden Stu-
die vor dem Hintergrund artikulationsanthropologischer Uberlegungen bildungs-
theoretisch verstanden werden. Die charakterisierte Weise, wie der Mensch in der
Welt zu leben hat, kann mit der von Plessner hervorgehobenen Expressivitit deut-
lich gemacht werden (vgl. Kapitel 3). Der Begriff der Expressivitit verweist auf
den Modus menschlichen Lebens und bezieht sich auf die Ausdriicklichkeit als Be-
sonderheit der menschlichen Lebensform. Die Begriffe Ausdriicklichkeit und Ex-
pressivitit sind substantivierte Adverbien, mit welchen Plessner die Art und Weise
spezifiziert, wie zu einem Inhalt eine Form gefunden wird (vgl. 2016, S. 398ff.).

Plessner geht es in seiner Reflexion darum, den begrifflich-strukturellen Zu-
sammenhang von Expressivitit und exzentrischer Positionalitit hinsichtlich des
Selbst- und Weltverhiltnisses des Menschen zu verdeutlichen. Aufgrund der Ex-
zentrizitit seiner Position befindet sich der Mensch in einer Lage, mit der Welt
und sich selbst in indirekt-direkter Beziehung zu stehen und darum an der Verbin-
dung von Inhalt und Form ausdriicklich arbeiten zu miissen. Plessner bezeichnet
dies auch als Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit (vgl. S. 396). Wihrend in ei-
ner direkten Beziehung die Glieder ohne Zwischenglieder verkniipft sind, bediirfen
sie in der indirekten Beziehung letzterer. Die indirekt-direkte Beziehung ist eine
Form der Verkniipfung, in der das vermittelnde Zwischenglied notwendig ist, um
die Unmittelbarkeit der Verbindung zu gewihrleisten (vgl. S. 398). In der Lage der
exzentrischen Positionalitit steht der Mensch im Zentrum dieser Vermittlung, die
er als notwendig und unmittelbar erlebt. Zugleich weiss er um die Vermitteltheit
dieser Unmittelbarkeit, er ist sich seiner Vermittlungsposition bewusst, ohne diese
vermeiden zu konnen.

Expressivitit bedeutet fiir den Menschen demnach, unmittelbare Gewissheit
von Etwas zu haben und gleichzeitig vom Vermittlungscharakter dieser Gewissheit
durch sich selbst wissen zu konnen. Plessner bezeichnet dies als die Situation der
Bewusstseinsimmanenz (vgl. S. 404). Dies bedeutet, dass Expressivitit ein Wissen
um die Mittelbarkeit, also um die Vermitteltheit des Erscheinenden und Wahrge-
nommenen, zwar bedingt, der Mensch aber aufgrund seiner Position, selbst im
Zentrum dieser expressiven Vermittlung zu stehen, das so Vermittelte als unmit-
telbar real, im Sinne einer subjektiv-sinnlichen Gewissheit, und nicht beliebig er-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

225


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Die Arbeit am Ausdruck

fahrt. Wenn Plessner von der »Ausdriicklichkeit« und Expressivitit« als dem Le-
bensmodus des Menschen spricht, dann impliziert dies das (mogliche) Wissen um
die Notwendigkeit, einem Inhalt ausdriicklich eine Form geben zu miissen, ohne
dabei iiber ein sicheres Wissen iiber die Gestalt, den Ausdruck verfiigen zu kénnen.
Fiir ein sensibles Verstindnis dieser Situation, auf die sich die Arbeit am Ausdruck
bezieht, ist die Wahrnehmungsweise, d.h. die Ausdruckswahrnehmung als Erfah-
rung des Wahrnehmungseindrucks, von zentraler Bedeutung, denn der Mensch
erfihrt sein Wahrnehmen als spezifischen Eindruck eines prignanten Ausdrucks
von Etwas. Dieses Etwas ist ihm als spezifischer Wahrnehmungseindruck zuging-
lich. Es handelt sich also nicht um ein Irgendetwas oder Irgendwie, sondern um
ein besonderes Etwas. Dieses Etwas ist als ein bestimmtes da und zugleich ist ge-
niigend unklar bzw. unbestimmt, was es eigentlich ist, das sich der Wahrnehmung
so aufzudringen vermag und sie auf prignante Weise beeindruckt. Die charak-
teristisch menschliche Weise wahrzunehmen, so konnte man auch sagen, ist auf
diese Differenz von Ausdruckswahrnehmung und Wahrnehmungseindruck bezogen; sie
scheint ihr sogar zu entspringen, denn in und mit dieser Differenz wird Etwas pri-
gnant bzw. zeigt sich iberhaupt. In diesem Sich-Zeigen erfihrt sich der Mensch
als jemand, dem seine Wahrnehmung etwas zeigt, und dieses Etwas verleiht ihm
Gewissheit iiber sich selbst als Wahrnehmenden (vgl. Kapitel 4).

Der Preis dafiir, dass sich etwas — als Etwas — zeigt, besteht u.a. darin, dass das
in der Wahrnehmung Vermittelte in vielerlei Hinsicht (noch) so unbestimmt ist,
dass es nach einem Umgang mit ihm und nach einer Bestimmung verlangt, was
es ist bzw. als was es zu verstehen sei. Wie auch immer der Mensch diese Aufga-
be 16st, der pragnant artikulierte Wahrnehmungseindruck lisst sich nur mitteilen
indem dieses Etwas des Eindrucks mittels eines symbolischen Reprisentationsme-
diums artikuliert wird, d.h., indem ihm eine Form zu geben versucht wird. Dieser
pragnante Eindruck ist im Grunde durch das differenzielle Spiel von Ausdrucks-
wahrnehmung und Wahrnehmungseindruck erwirkt und bewirkt, in welchem et-
was pragnant zur Wirkung kommt, sich zeigt. Dieses Etwas ist mehrschichtig und
kann in sehr unterschiedlicher Form ausgedriickt werden; es kénnen sehr unter-
schiedliche Aspekte artikuliert werden, iiber deren Form auch trefflich gestritten
werden kann. Nie aber lisst sich dieses Etwas vollstindig explizieren. Was sich
zwischen Ausdruckswahrnehmung und Wahrnehmungseindruck ereignet, iiber-
schreitet diese objektivierte, verallgemeinerte Zweistelligkeit und verweist auf den
Menschen selbst als denjenigen, dessen Wahrnehmung Gewissheit von Etwas hat.

In dieser Differenz erfihrt der Mensch seine subjektive Wahrnehmung als
(s)ein eigenes Vermogen, er kann sich damit also seiner als eines eindrucks- und
ausdrucksfihigen Selbst gewahr werden.! Der Mensch befindet sich in der Situati-

1 Lambert Wiesing spricht in seiner phanomenologischen »inversen Transzendentalphiloso-
phie vom »Mich der Wahrnehmung«. (2009).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

on, in welcher er — bei vollem Bewusstsein — erstens etwas prignant wahrnimmt,
sich zweitens selbst als (etwas prignant) Wahrnehmender und drittens ein >Auf-
sich-selbst-gestellt-Sein« wahrnimmt, das von ihm erfordert, tiber diese Situation,
d.h. ber sich selbst, hinauszugehen, um das in der Wahrnehmung Gegebene als
Ausdruck (und letztlich sich selbst) zu realisieren. Mit dieser Situation verbindet
sich die Einsicht und das Problem, dass das in der Wahrnehmung Artikulierte
zwar nach Ausdruck verlangt, sein Sinn und seine Bedeutung aber nicht schon im
Wahrnehmungseindruck impliziert ist, so dass schon klar wire, wie es sich mit
dem passenden Artikulationsmedium und einer angemessenen kulturtechnischen
Kompetenz ausdriicken und explizieren liesse. Im Gegenteil, besonders »ich-nahe«
Eindriicke sind schwer einzuordnen und zu deuten; ihr interpretativer Ausdruck
lasst sich nicht auf unmittelbare Weise vollziehen. Immer wieder zeigt sich die
Aufgabe, das Leben auf »ausdriickliche Weise« vollziehen zu miissen.

Die damit einhergehende Wahrnehmung als Wahrnehmender, als ein beein-
drucktes bzw. eindrucksfihiges Selbst, dessen Ausdruck aufgrund der Eindrucks-
fahigkeit nie unmittelbar und immer auch Ausdruck seiner selbst sein kann, ist
als eine Wahrnehmung zweiter Ordnung zu verstehen: Hier wird dem Menschen die
expressive Differenz,” seine Situation der Ausdriicklichkeit des Ausdrucks zuneh-
mend bewusst. Dem Strukturgesetz der vermittelten Unmittelbarkeit entspricht
die Struktur der Ausdriicklichkeit des artikulierten Ausdrucks als kontingente
Nichtkontingenz, wie man sagen kénnte. Artikulierter Ausdruck ist zwar in einem
gewissen Sinne unvermeidbar und notwendig, also nicht kontingent. Artikulation
als Arbeit am Ausdruck bedeutet aber zugleich, dass gerade die Kontingenz des
Ausdrucks, d.h. die eigene Zustindigkeit fiir die Ausdriicklichkeit des Ausdrucks,
erkennbar wird. Dies implizert, dass die Differenz zwischen Eindruck und Aus-
druck selbst ausdriicklich gemacht werden muss. Diese Differenz kann aufgrund
der expressiven Selbstzustindigkeit als >expressive Differenz« und die damit
verbundene Praxis als >Arbeit am Ausdruck« bezeichnet werden.

Die expressive Selbsttitigkeit, d.h. die dem Selbst auferlegte Ausdrucksarbeit,
er6ffnet unter diesen Bedingungen einen Bereich fiir expressive und ausdriickliche
Freiheitspraxen. Diese frohe Botschaft ist aber nur die eine Seite der Artikulation
als Arbeit am Ausdruck. Denn wahrend die Differenz Artikulationsarbeit notwen-
dig macht, die Arbeit am Ausdruck der Differenz fiir den Menschen eine Freiheit

2 Boehm (2010) pragte den Begriff der ikonischen Differenz, um die Eigenart zu markieren,
wie sich bildlicher Sinn ereignet. Ikonische Differenz verweist auf die Differenz zwischen der
materialen Beschaffenheit des Mediums »Bild« und dem, was sich darin zeigt. Gleichzeitig
verweist sie auch auf ihren Zusammenhang. Mit der Formel »expressive Differenz« sei hier
analog die Differenz zwischen dem Medium des Ausdrucks und dem damit und darin Aus-
gedriickten bezeichnet. Diese Differenz ist hingegen im Subjekt selbst situiert und insofern
allgemeiner und stellt gewissermassen die anthropologische Voraussetzung und Ermogli-
chung (auch) der ikonischen Differenz dar.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

227


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Die Arbeit am Ausdruck

des Ausdrucks bedeutet und die Differenz sogar den erméglichenden Grund die-
ser Praxis darstellt, bleibt sie als solche letztlich unergriindlich, unbestimmbar und
entzogen. Dieser Umstand wird mit Plessner und Misch als »Unergriindlichkeit des
Lebens« bezeichnet (vgl. Kapitel 3.4). Die Arbeit am Ausdruck ist daher eine bewusste
Arbeit, insofern eine Anstrengung zu erkennen ist bzw. ein Bemithen sichtbar wird,
die eigene Artikulationstitigkeit zu befragen und bearbeiten. Darin zeigt sich der
Mensch als interessiertes Wesen, das wissen will, wie sich etwas verhilt, und das
auch die Bereitschaft zeigt, sich jener Artikulationsprozesse — der Beschreibung,
Darstellung und Formgebung als Arbeit am Ausdruck — anzunehmen, um der Welt
und sich selbst besser auf die Schliche zu kommen. Hierfiir ist die prignante Erfah-
rung die Voraussetzung, d.h. die Wahrnehmung eines Etwas, das im alltiglichen
Lebensvollzug bisher kaum oder wenig spiirbar gewesen ist. Der Unmittelbarkeits-
charakter der kulturell erprobten und konventionalisierten symbolischen Artikulati-
onsformen mag so stark sein, dass ihre Kiinstlichkeit und Unzulinglichkeit dem oder
der Einzelnen erst auffallen, wenn sich ein Anlass ergibt, sie als Ausdrucksformen
selbst in den Blick zu nehmen und zu befragen.

Wahrend mit Expressivitit im Sinne Plessners eher eine statisch verstandene
anthropologische Strukturbedingung bezeichnet wird, ist hier eine philosophisch-
anthropologisch fundierte und artikulationstheoretisch erweiterte bildungstheore-
tische Perspektive vorgestellt worden, um iiber diese Lebensaufgabe nachzuden-
ken. Bildung kann also als eine Titigkeit gedeutet werden, die ganz allgemein
mit Artikulation und Explikation, als konkrete Praxis aber mit bestimmten Arti-
kulationsprozessen in Verbindung steht bzw. zu stehen hat. Zwar sind im wei-
testen Sinne alle menschlichen Artikulationsprozesse als anthropologischer Aus-
druck von Bildsamkeit zu verstehen; im engeren Sinn bezeichnet Bildung vor dem
erliuterten theoretischen Hintergrund hingegen die Aufgabe der bewussten und in-
dividuellen Arbeit am Ausdruck von Erfahrungen und den zunehmend differenzier-
ten Umgang mit der expressiven Differenz. Die Arbeit am Ausdruck wird damit
zu einer zentralen bildungstheoretischen Kategorie, zumindest insofern der Um-
gang mit der expressiven Differenz zum Ausdruck kommt und darin - letztlich -
ein Verbindlich-Nehmen der Unergriindlichkeit des Lebens sichtbar wird, welches
konstitutiv fiir diese Artikulationsstruktur ist.

Mit der hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit der expressiven Differenz werden die
Erfahrungen des Bildungssubjekts und Bildungsselbst bezeichnet, das sich - in
zweifacher Weise: als Subjekt und als Selbst — nur durch seine Versuche, einen tref-
fenden Ausdruck der Welt- und Selbstbeschreibung zu finden, gewinnen (Gewahr
nehmen) bzw. konstituieren kann. Diese Beschreibungsbemithungen fithren ihm
gleichzeitig vor Augen, dass sie nie ganz treffend sein konnen, letztlich bloss Be-
schreibungen bleiben und daher mit dem Beschriebenen nicht zusammenfallen kén-
nen. Im Zentrum der Bedeutung der expressiven Differenz steht aber nicht dieses
scheinbare Ungeniigen, sondern vielmehr der verbindliche und bewusste Umgang

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

mit demselben. Erfahrungen der expressiven Differenz erfordern eine Sensibili-
tit fir den Unterschied zwischen prignanter Wahrnehmung und der Méglichkeit,
diese beschreiben und ausdriicken zu kénnen.

6.3.2 Artikulation: Kriterien der Arbeit am Ausdruck
der expressiven Differenz

Der fiir Bildung relevanten Arbeit am Ausdruck entspricht aus der erliuterten Per-
spektive gesehen die Formung und Gestaltung der expressiven Differenz, betrifft
also die Umgangsform mit der expressiven Differenz. Erst die Wahrnehmung der
Differenz macht die Frage nach dem treffenden Ausdruck mdglich, aber impliziert
keineswegs, welches die passende Form und der treffende Ausdruck sind. Im Um-
gang mit der expressiven Differenz erfihrt sich das Artikulationswesen Mensch als
fiir seine Wahrnehmungs- und Ausdruckspriifung verantwortlich. Ausdrucksarbeit
gibt der expressiven Differenz ihre auch — aber nicht ausschliesslich - individuel-
le und subjektive Form und pragt somit ihren Charakter. Damit wird impliziert,
dass das Ziel des Bildungsprozesses nicht darin gesehen werden sollte, die Diffe-
renz von Ausdruck und Ausgedriicktem zum Verschwinden zu bringen. Vielmehr
erdffnet die Differenz einen Raum, der durch die Arbeit am Ausdruck bearbeitbar
und geformt wird. Diesen Raum und diese Arbeit mit dem Bildungsversprechen der
Freiheit zu assoziieren, scheint ausdruckstheoretisch angemessen und berechtigt
zu sein.

In bildungstheoretischer Hinsicht, wie sie hier fokussiert wird, ist daher die
Artikulationsweise das entscheidende Kriterium. Gerade weil wir uns selbst und
die Welt nur tber artikulierte Formen erschliessen kénnen und Selbst und Welt
gleichzeitig nicht in diesen Artikulationen aufgehen, ist die Art und Weise der Ar-
beit am Ausdruck entscheidend. Ausdrucksformen und Beschreibungen, die den
Aspekt der expressiven Differenz in keiner Weise beriicksichtigen, verschliessen
sich letztlich dem Prozess der Arbeit am Ausdruck iiberhaupt. Mit der Formel >Ar-
beit am Ausdruck« wird Artikulation als Suche nach treffenden und angemessenen
Ausdrucksformen bei gleichzeitiger Offenheit fiir die Bearbeitung und Befragung
derselben verstanden. Daran konkretisiert sich die theoretische Relevanz der Ver-
bindlichkeit der Unergriindlichkeit im Hinblick auf die Praxis der Ausdrucksar-
beit. Hierbei geht es um die Erkenntnis, dass mit der Arbeit am Ausdruck dem
Auszudriickenden eine Form gegeben wird, mit welcher die Kraft und Macht der
Verbindlichkeit selbst geschaffen wird. Ideen und Konzepte der Formbarkeit, die
diese Unergriindlichkeit gianzlich ignorieren, d.h. nicht verbindlich nehmen, rich-
ten sich letztlich gegen ein angemessenes Verstindnis der menschlichen Expres-
sivitit, indem sie gerade den Raum zu schliessen trachten, der sich in und mit der
expressiven Differenz ja erst er6ffnet. Daher ist die Idee einer Arbeit am Ausdruck
als einer Suche nach treffender Form mit dem Wissen verbunden, dass das Auffin-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

229


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Die Arbeit am Ausdruck

den der letzten oder endgiiltigen Form kein Bildungsziel sein kann und auch nicht
sein soll.

Die artikulierten (Erscheinungs-)Formen beziehen sich auf das phinomenal
Zugingliche. Unsere Wahrnehmungen der Welt — was sich uns also als Etwas zeigt
— erleben wir qualitativ auf umfassende Weise, d.h. als jeweils Ganzes. Die ganz-
heitliche Erlebnisqualitit der Phinomene ist aber nie véllig unartikuliert, sie ist
keine bloss chaotische Fiille, sondern stets in ein spezifisches Selbst- und Weltver-
hiltnis eingebettet. Dieses Etwas der komplexen Erlebnisqualitit, das nicht blos-
ses Irgendetwas ist, aber auch (noch) nicht etwas klar Bestimmtes, enthilt auf-
grund der Geschichtlichkeit und Gewordenheit unserer Daseinsweise implizit ei-
ne Richtung, eine Bewegung, die aufgrund der Ausdriicklichkeit des menschlichen
Lebensmodus auf Verwirklichung ausgerichtet ist. In diesem Lebens- und Erfah-
rungsmodus sind die Wahrnehmung und der Umgang mit der expressiven Diffe-
renz hinsichtlich der in Frage stehenden Phinomene notwendige Bestandteile. Die
qualitative Ganzheit der so verstandenen Wahrnehmung erfordert die Ausfithrung
und Gestaltung dieser nur impliziten Bewegung und Richtung, sie bedarf der ar-
tikulierten Vermittlung, damit sie erfahren, mitgeteilt und gedeutet werden kann.
Mit der Emphase »nur implizit« wird der Umstand bezeichnet, dass das Sinnpo-
tential der Phinomene erst durch die symbolische Titigkeit des Menschen aktuali-
siert wird, es also nicht der Fall ist, dass Bedeutung von vornherein impliziert wire
und bloss noch mit den richtigen Mitteln expliziert werden miisste.? Artikulation
ist immer eine bestimmte Gestaltung, die sich vor einem Horizont moglicher Be-
deutungen auch anders zeigen kénnte. Die Artikulationen selbst haben wiederum
Phinomencharakter, weisen nun aber mehr oder weniger sichtbare Spuren der Be-
arbeitung, gewissermassen der expressiven Differenzbildung auf.

Qualititskriterien fiir diese Art der Ausdrucksarbeit lassen sich nicht anhand
der Formen gewinnen, durch die sie ihre Gestalt erhilt. Vielmehr scheinen sie sich
auf Vorstellungen iiber den Verlauf und Gehalt des Artikulationsprozesses zu be-
ziehen und sind als (bloss) analytische Kategorien zu verstehen, anhand derer ver-
sucht werden kann, die unterschiedlichen, aber moglicherweise entscheidenden
Momente der Ausdrucksarbeit differenzierter zu beschreiben. Ein grundsitzliches

3 Hier kann auf die feine erfahrungstheoretische Differenz von »implizit« und »impliziert«von
Dewey verwiesen werden, mit der Jung eine »Verdinglichung des Ausgangspunktes von Ar-
tikulationen« kritisiert, der irrtimlich von einem Parallelismus des Implizierten zum Expli-
zierten ausgeht (vgl. 2009, S. 218). Expressive Akte explizieren (artikulieren, »verwirklichen«)
aus einem Horizont von Méglichkeiten immer nur eine, »das Implizite hat also den Charak-
ter nie vollstandig explizierbarer Moglichkeiten« (ebd.). Mit anderen Worten: das Implizite
istentscheidend, lasst sich aber nicht beziehungsweise immer nur vorbehaltlich explizieren.
Mit dem »Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen« wird dieser Aspekt ausfiihrlich
behandelt (Kapitel 3.4).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

Kriterium ergibt sich aus der Uberlegung, dass es unterschiedliche Weisen der ex-
pressiven Differenzbildung, also verschiedene Artikulationsweisen gibt, mit denen
der Artikulationsgehalt auch anders verstanden werden kann. Die Arbeit am Aus-
druck wiirde sich in bildungstheoretischer Hinsicht namentlich als zunehmende
Sensitivitit fir diesen Zusammenhang zeigen, in Form einer zunehmenden Diffe-
renziertheit der Artikulationsstruktur selbst.

Diese analytischen Differenzmomente, die den Artikulationsprozess als Arbeit
am Ausdruck strukturieren, sind nun zu erhellen. Wiewohl es immer der Mensch
selbst ist, der artikuliert und damit seinen Umgang mit den Dingen, einem Gegen-
stand des Interesses, diesem Etwas, worum es geht, sowohl strukturiert als auch
sichtbar macht, lassen sich grundsitzlich zwei Positionen bzw. Artikulationsmodi
unterscheiden, aus denen heraus artikuliert wird: der objektorientierte Modus (auf
den Gegenstand bezogen) und der subjektorientierte Modus (auf die eigene Wahrneh-
mungsweise bezogen). Objektorientiert heisst, dass das wahrgenommene Etwas im
Zentrum der artikulierenden Titigkeit steht. Subjektorientiert heisst umgekehrt,
dass die Wahrnehmung von diesem Etwas in der Artikulation fokussiert wird. Ei-
ne weitere Differenz ergibt sich aus der Unterscheidung zwischen einem bestim-
menden und einem reflektierenden bzw. befragenden* Artikulationsmodus (vgl. dazu
Park & Reichenbach 2012 in Anlehnung an die kantische Urteilskraft). Mit den Be-
zeichnungen bestimmend und befragend wird ein Kriterium vorgeschlagen, mit dem
sich Beschreibungen im Hinblick auf ihren Artikulationsmodus verstehen lassen,
also hinsichtlich der Art und Weise, wie das in ihnen Thematische im Rahmen ei-
nes qualitativen Kontinuums (der ganzen Beschreibungsmaoglichkeiten) artikuliert
wird. Damit soll die mégliche Konfusion von Artikulationsmodus und Ausdrucks-
form vermieden werden, denn darin scheint jener Reflex begriindet, dass prisen-
tative Ausdrucks- und Symbolisierungsformen als (nur) subjektiv, nicht-diskursiv
sowie nicht-logisch zu bestimmen seien, da sie scheinbar >nur dsthetisch« sind (vgl.
Kapitel 4.4).

Beschreibungen sind immer als artikuliert zu verstehen. Beschrieben wird in
und mit ganz unterschiedlichen Formen des Ausdrucks (etwa tanzend, malend,
singend usw.). Dabei wird das zu artikulierende Etwas in jeweils unterschiedli-
chen Artikulationsmodi, also auf unterschiedliche Art und Weise, ausgedriickt. Die
Unterscheidungen zwischen einem objektorientierten und subjektorientierten Modus
sowie einem bestimmenden und befragenden Modus sind der Ausgangspunkt, um
die hier vorgeschlagenen bildungstheoretischen Kriterien der Arbeit am Ausdruck
zu verstehen.

4 Mit Susanne Langer kann hier auch auf die Differenz von diskursiver und prasentativer Sym-
bolisierung verwiesen werden, die als Grundlage ihrer dsthetischen Theorie gilt (vgl. Langer
1987 sowie Kapitel 4.4 dieser Arbeit).

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

231


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Die Arbeit am Ausdruck

Es kommen nun mehrere Moglichkeiten in Betracht, diese vier Modi respek-
tive die zwei bipolaren Dimensionen aufeinander zu beziehen. Die Artikulation
kann in »Reinform« vorwiegend in einem erstens bestimmenden-objektbezogenen,
zweitens bestimmenden-subjektbezogenen, drittens befragend-objektbezogenen
und viertens befragend-subjektbezogenen Modus erfolgen. Im ersten Fall scheint
das Subjekt klar zu »wissen«, was es tut und was der Fall ist: in seiner Artikulation
weist es dem Wahrgenommenen eine klare Position im Bereich der symbolischen
Ordnungen zu. Im zweiten Fall thematisiert das Subjekt seine Wahrnehmung
in einer quasi selbstverstindlichen, moglicherweise >egozentrischen< Art und
Weise, als ob es sich um eine objektive Gegebenheit handeln wiirde, mit der eine
Sache aufgefasst werden kann. Im dritten Fall befragt das Subjekt das Objekt der
Wahrnehmung in der Unsicherheit einer klaren Bestimmung und Zuordnung. Im
vierten Fall schliesslich befragt das Subjekt seine Wahrnehmung der Sache selbst,
welcher es einen Ausdruck verleihen mochte, aber darin verunsichert ist.

Natiirlich ist diese Einteilung einerseits »idealtypisch« zu verstehen und viele
Mischformen sind moglich. Andererseits ist evident, dass solche fixierten Modi der
Ausdrucksarbeit empirisch vorkommen (vgl. Park & Reichenbach 2012). Bildungs-
theoretisch bedeutsam sind aber weniger solche Fixierungen in den expressiven
Gewohnheiten als vielmehr die Fahigkeit, in der Ausdruckstitigkeit einen Wechsel
der Perspektiven zu vollziehen, d.h. die Modi zu wechseln und den Wechsel selbst the-
matisch werden zu lassen. Erst in dieser Titigkeit des Oszillierens, Erwigens und
Abwigens der Artikulationsmodi kommt die Wahrnehmung der expressiven Differenz
zum Ausdruck. Das mehr oder weniger fixe Festhalten an einem der genannten
idealtypischen Modi scheint einer Unfihigkeit gleichzukommen, mit dem Phino-
men der expressiven Differenz auf eine bewusste Art umzugehen. Im Wechsel der
Artikulationsmodi und vielleicht sogar der Ausdrucksform beweist das Subjekt im
ginstigen Fall einen ambiguititstoleranten Umgang mit der expressiven Differenz.
Das wiirde sich darin zeigen, dass einerseits beide, nimlich objektbezogene und
subjektbezogene Artikulationen, realisiert und gegeneinander abgewogen werden
und dieselben anderseits mit befragenden und bestimmenden Momenten reflek-
tiert witrden.

Die Vorstellung eines diskursiven Kontinuums zwischen rein diskursiv-logischen
Aussagen auf der einen Seite und dem evozierenden Sprechen auf der anderen
Seite, wie sie Georg Misch vorgeschlagen hat, kénnte mit der Unterscheidung von
befragenden und bestimmenden Artikulationsmodi in Verbindung gebracht wer-
den. So scheint eine Affinitit zwischen befragendem Modus und dem evozierenden
Sprechen auf der einen Seite und bestimmendem Modus und dem diskursiv-logi-
schen Sprechen andererseits naheliegend zu sein. Dies ist plausibel, dennoch fal-
len beide Unterscheidungen nicht zusammen. Insbesondere ist zu beachten, dass
Mischs Sprechtypus, Artikulationsmodus und Ausdrucksform nicht eins zu eins zusam-
menfallen, da der Bereich des Sprechens und der Sprache nur eine — wenn auch

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

iiberaus wichtige — Form innerhalb des grossen Gebietes der menschlichen Aus-
drucksformen darstellt. Dennoch ist es aber kaum denkbar, dass das evozierende
Sprechen gleichzeitig die Qualitit eines bestimmenden Artikulationsmodus oder
gar Urteilens aufweisen kann. Insofern besteht zwischen dem Evozieren und dem
Befragen (oder Reflektieren) ganz sicher eine Affinitit.

Diese Unterscheidungen fithren, mit anderen Worten, zur Einsicht, dass die
drei analytischen, jeweils zweipoligen Dimensionen bzw. Differenzierungen (1. evo-
zierendes Sprechen — diskursiv-logisches Sprechen, 2.. subjektorientierter Modus — objektori-
entierter Modus und 3. bestimmender Modus — befragender Modus) in zwar vielfiltigen
Kombinationen denkbar sind und auch notwendig erscheinen, um Artikulations-
prozesse besser zu verstehen oder bildungstheoretisch zu fassen, dass aber die
Kombinationen im konkreten Fall wohl nicht auf beliebige Weise realisiert werden.
Die Wahrnehmung der expressiven Differenz zwingt das Subjekt nicht, sich fiir
diese oder jene Perspektive zu entscheiden, und die jeweilige Perspektivierung im-
pliziert auch nicht, ob der Gegenstand am Ende eher im bestimmenden oder im be-
fragenden Modus artikuliert wird, wiewohl die Person vielleicht Tendenzen spiirt
und auch Angewohnheiten aufweist, entweder sich selbst oder aber den Gegen-
stand zu fokussieren und diesen dabei jeweils bestimmend oder eben befragend zu
artikulieren. Vielmehr erméglicht die bewusste und differenzierende Wahrnehmung
der expressiven Differenz gerade eine oszillierende Hin- und Her-Bewegung in der
Perspektivenwahl. Die artikulierende Arbeit am Ausdruck ist daher immer auch ei-
ne Arbeit am Perspektivenwechsel und ermdglicht ihn @iberhaupt erst.

Die hier vorgeschlagenen Unterscheidungen der Artikulationsmodi sind im
Grunde rein analytischer Art; sie miissen dem Bildungssubjekt als Beschreibungs-
selbst keineswegs bewusst sein, aber — und das ist entscheidend - sie kinnen ihm
bewusst sein bzw. ihm zu Bewusstsein kommen. Ausdrucksarbeit bleibt aber den-
noch ein ganzheitliches Tun, eine einheitliche Tatigkeit am synthetischen Amalgam
des Wahrnehmens und des Wahrgenommenen. Diese Vorschlige der analytischen
Unterscheidung der Artikulationstitigkeit treten in ihrer Bedeutung bildungstheore-
tisch in gewisser Weise jedoch in den Hintergrund, wenn im Artikulationsprozess
nicht das entscheidende Moment einer Zustindigkeit fir Prozessgeschehen, und
vielleicht auch das Produkt der Tatigkeit, mitformuliert wird. Wiewohl es (auch
und gerade dem Bildungssubjekt) ritselhaft bleiben mag, was den Prozess des Ar-
tikulierens antreibt und vorantreibt, so ist das Gefiihl fiir die >Titerschaft«in dieser
Selbsttitigkeit entscheidend, weil mit ihm eine Selbstzustindigkeit erfahrbar wird,
worin der tiefere Sinn der hiufig geiusserten Idee liegen mag, dass Bildung im-
mer nur Selbstbildung sein kénne. Ob es nun aber der nie ruhende Geist des Men-
schen oder die unerschopfliche Fiille und Qualitit des im Ausdruck Gegebenen
ist — sie ist es, die zwischen der selbstverstindlichen (aber sich selbst offenbar
nicht verstehenden) Geste eines reinen Bildungskonstruktivismus und dem end-
losen Oszillieren zwischen den befragenden und bestimmenden, den objektori-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

233


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Die Arbeit am Ausdruck

entierten und subjektorientierten Modi der Artikulation, diskursiv-logisch ausfor-
muliert oder in evozierender Anniherung zur Erscheinung kommt. Am Ende inter-
essiert bildungstheoretisch, ob dabei die Bereitschaft des Subjekts zum Ausdruck
kommt, fiir seine mehr oder weniger reflektierende Titigkeit »Verantwortung« zu
ibernehmen. Es handelt sich um eine Verantwortung fiir sein Gestalten im schop-
ferischen zu Sehen-lassen-kommen, fiir seine Antwortversuche auf das fraglich
Erscheinende und vielleicht fraglich Bleibende, wie auch fiir das Befragen dessen,
was scheinbar sicher und bestimmt ist. Am Befragen und Bestimmen, in der Suche
nach Ausdrucksantworten zeigt sich, ob itberhaupt und in welcher Art und Weise
der Mensch seine Zustindigkeit erkennt, in Anspruch nimmt und sie als konsti-
tutiven Teil der Artikulationen in dieselben ausdriicklich eingehen lisst. Es diirfte
deutlich geworden sein, dass die Selbstzuschreibung einer (expressiven) Verant-
wortung am ehesten dann méglich wird, wenn das Subjekt mit dem Phinomen
der expressiven Differenz (die ja eine Differenz innerhalb des Subjekts darstellt) in
Kontakt kommt, d.h. sie wahrzunehmen fihig ist.

Es wird kiinftigen Arbeiten und vertiefenden Analysen vorbehalten sein, die
hier genannten Kriterien der Artikulationstitigkeit weiter zu erhellen. An dieser
Stelle kann die Zuversicht gedussert werden, dass dies moglich ist und angemes-
sene analytische Kriterien formuliert werden kénnen, mit denen auch empirisch
gearbeitet werden kann (vgl. Park & Reichenbach 2012). Es wire ein Missverstind-
nis, die hier vorgelegten bildungstheoretischen Erérterungen als abschliessende
Antworten zu betrachten. Die Beriicksichtigung der sinnlichen Gewissheit, die im
Zuge der modernen Asthetisierung der Rhetorik und des Rhetorischen als aus-
schliesslich unzuverlissige Kategorie und bloss subjektives Wissen verunglimpft
worden ist, erweist sich am Ende dieser Untersuchung als zentral fiir das Verstehen
der 4sthetischen Dimension der Bildung. Ihre Bedeutung besteht in der Einsicht,
dass Bildung und Bildungsprozesse ohne den Einbezug der subjektiven Gewiss-
heit in ihrer konstitutiven Bedeutung fiir die artikulierende Arbeit am Ausdruck
der Perspektiven, die immer Arbeit am Ausdruck einer expressiven Differenz ist,
nicht denkbar wiren.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schlusshemerkung

Theorie, auch Bildungstheorie, gelangt letztlich immer an die Grenzen dessen, was
sich klar aussagen lisst. Auch diese Arbeit muss diese Grenzen akzeptieren. Das
Sprechen und Schreiben iiber das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlich-
keit bewegt sich in einem fragilen Bereich, in welchem Klarheit und Aussagbarkeit
auf dem Spiel stehen. In der hier vorgelegten bildungstheoretischen Auseinander-
setzung heisst Arbeit am Ausdruck, dass die Ausdrucksform der Sprache und der
Artikulationsmodus des Diskursiv-Logischen, dem sie sich aus wissenschaftstheo-
retischen und -ethischen Griinden verpflichtet sieht, nicht wie selbstverstindlich
auf Phianomene zu iibertragen sind, die sich dem Diskursiv-Logischen weitgehend
entziehen. Es sollte gezeigt werden, dass die Arbeit am Ausdruck der expressi-
ven Differenz als eine Theorie der Bildung vielmehr gerade die Differenz zwischen
bestimmendem Aussagen und befragend-evozierendem Aussprechen in den Blick
nimmt und theoretisch zum Ausdruck bringt. Das Prinzip der Verbindlichkeit der
Unergriindlichkeit begriindet folglich auch ein Ethos der Theorie der Beschreibung
von Bildung, die das Ethos der Beschreibung in der Bildungspraxis selbst reflek-
tiert. Die theoretische Beschreibung der Welt bleibt dabei nur eine von unzihligen
Méglichkeiten. Sie markiert den Ubergang zur Weltlichkeit, d.h. zu einem Raum,
in welchem die Menschen zwar miteinander leben, aber doch jeder und jede auf
sich selbst gestellt ist.

Menschen sind gewissermassen von alters her Expertinnen darin, den Sinn
fiir das Unergriindliche zu artikulieren; die Fiille und Vielfalt der kulturellen
Ausdrucksformen zeugen davon. Sie sind fihig, den Unterschied zwischen dem
Wieund dem Was nicht nur auszudriicken, sondern diese expressive Differenz
selbst als Anlass fiir mannigfaltige Ausdrucksformen zu nehmen und sie zu
kultivieren, d.h. zu verfeinern.

Bildung scheint letzten Endes so ungreifbar wie unbestimmt und unergriindbar zu
sein. Nichtsdestotrotz kommt es im Bildungsprozess auf den bewussten Umgang
mit dieser Unergriindlichkeit an, und zwar in theoretischer Hinsicht sowie in le-
benspraktischen Zusammenhingen. Theorien sowie Lebenspraxen lassen Formen

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Die Arbeit am Ausdruck

des Ausdrucks und der Artikulation erkennen, die sich durch ihren Umgang mit
dem Unergrindlichen unterscheiden.

Wenn das Verbindlichnehmen des Unergriindlichen angenommen wird und
die Sorge um das Bestehen dieser Beziehung zum Ausdruck kommen kann, dann
ist die Sorge um die Moglichkeit der Bildung des Menschen unbegriindet.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Adler, H. & Gross, S. (2016). Einleitung. In H. Adler & S. Gross (Hg.), Anschauung
und Anschaulichkeit. Visualisierung im Wahrnehmen, Lesen und Denken. Miinchen:
Wilhelm Fink, S. 7-26.

Alpers, S. (1995). Ekphrasis und Kunstanschauung in Vasaris Viten. In G. Béhm &
H. Pfotenhauer (Hg.), Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der
Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Wilhelm Fink, S. 217-258.

Angehrn, E. (1995). Beschreibung zwischen Abbild und Schépfung. In G. Béhm &
H. Pfotenhauer (Hg.), Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der
Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Wilhelm Fink, S. 59-74.

Anhalt, E. (2004). Petitio principii — Wissenschaftstheoretische Anmerkungen zu
einer bildungsphilosophischen Argumentation. Kritik zu Krassimir Stojanovs
Beitrag »Bildung: Zur Bestimmung und Abgrenzung eines Grundbegriffs der
Humanwissenschaften«. In Erwigen-Wissen-Ethik. Forum fiir Erwigungskultur,
25(2), S. 213-215.

Arendt, H. (1994). Die Krise in der Erziehung. In dies., Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken I. Miinchen/Ziirich: Piper, S. 255-276.
Arendt, H. (1996). Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper (amerikanisches

Original 1958).

Bachmann-Medick, D. (2009). Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissen-
schaften. Reinbek: Rowohlt.

Bates, E. (1976). Language and Context. The Acquisition of Pragmatics. New York: Aca-
demic Press.

Bates, E. (1979). The Emergence of Symbols: Cognition and Communication in Infancy. New
York: Academic Press.

Baumgarten, A. G. (1982). Metaphysik. Hildesheim/New York: Olms (7. Aufl./
Original 1779).

Beuthan, R. (2010). Rezension von Christiane Thompsons Bildung und die Grenzen
der Erfahrung (2009). In https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thomp
son.pdf (aufgerufen am 19.2.2019).

Boehm, G. & Pfotenhauer, H. (Hg.) (1995). Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung.
Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Wilhelm Fink.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf
https://ub.fau.de/wp-content/uploads/kritikon/thompson.pdf

238

Die Arbeit am Ausdruck

Boehm, G. (1995). Bildbeschreibung. Uber die Grenzen von Bild und Sprache. In G.
Bohm & H. Pfotenhauer (Hg.), Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung. Ekphrasis
von der Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Wilhelm Fink, S. 23-40.

Boehm, G. (1997). Die Lehre des Bilderverbots. In B. Recki & L. Wiesing (Hg.), Bild
und Reflexion. Miinchen: Wilhelm Fink, S. 294-306.

Boehm, G. (2007). Die Hintergriindigkeit des Zeigens. Deiktische Wurzeln des Bil-
des. In H. Gfrereis & M. Lepper (Hg.), Deixis — Vom Denken mit dem Zeigefinger.
Gottingen: Wallstein, S. 144 —155.

Boehm, G. (2010). Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. Berlin: Berlin Uni-
versity Press.

Boehm, G. (2010a). Das Zeigen der Bilder. In G. Boehm, S. Egenhofer & C. Spies
(Hg.), Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren. Minchen: Wilhelm Fink, S. 19-53.
Bohme, P. (2009). Isokrates. Gegen die Sophisten. Ein Kommentar. Berlin/Miinster:

LIT.

Bollnow, O. F. (1970). Philosophie der Evkenntnis. Das Vorverstindnis und die Erfahrung
des Neuen. Stuttgart: Kohlhammer.

Bollnow, O. F. (1975). Das Doppelgesicht der Wahrheit. Philosophie der Evkenntnis. Zweiter
Teil. Stuttgart: Kohlhammer.

Bollnow, O. E. (1976). Beschreiben als Mittel der Erkenntnis — Die Kunst der Be-
schreibung. In Universitas, 31, S. 369-382.

Bollnow, O. F. (1980). Lebensphilosophie und Logik. Georg Misch und der Géttinger
Kreis. In Zeitschrift fiiv philosophische Forschung, 34, S. 423—-440.

Bollnow, O. F. (1982/83). Studien zur Hermeneutik. Freiburg/Minchen: Karl Alber.

Bollnow, O. F. (1983). Studien zur Hermeneutik, Bd. 1I: Zur hermeneutischen Logik von
Georg Misch und Hans Lipps. Freiburg/Miinchen: Karl Alber.

Bollnow, O. F. (1986). Hermeneutische Philosophie. In K. Salamun (Hg.) (2009), Was
ist Philosophie? Tibingen: Mohr Siebeck (5. Aufl.), S. 92—107.

Bollnow, O. F. (1989). Versuch iiber das Beschreiben. In Hommage a Richard Thieber-
ger. Publications de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines de Nice, N° 37-
1ére série, Les Belles Lettres, S. 57—75.

Bredekamp, H. (2011). Bildwissenschaft. In U. Pfisterer (Hg.), Metzler Lexikon Kunst-
wissenschaft. Ideen Methoden Begriffe. Stuttgart: J.B. Metzler, S. 72-75.

Buck, G. (1981). Hermeneutik und Bildung. Miinchen: Wilhelm Fink.

Campe, R. (1997). Vor Augen Stellen. Uber den Rahmen rhetorischer Bildgebung.
In G. Neumann (Hg.), Poststrukturalismus. Herausforderungen an die Literaturwis-
senschaft. Stuttgart/Weimar: ].B. Metzler, S. 208-225.

Campe, R. (2006). Epoche der Evidenz. Knoten in einem terminologischen Netz-
werk zwischen Descartes und Kant. In S. Schifer & M. Peters (Hg.), Intellektuelle
Anschauung. Figurationen von Evidenz zwischen Kunst und Wissen. Bielefeld: Tran-
script, S. 25-43.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Campe, R. (2000). Affizieren und selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische
Niherung ausgehend von Quintilian »Institutio oratoria« VI 1-2. In J. Kopper-
schmidt (Hg.), Rhetorische Anthropologie. Studien zum Homo Rhetoricus. Miinchen:
Wilhelm Fink, S. 135-152.

Copeli, F. (1930). Der fruchtbare Moment im Bildungsprozess. Leipzig: Quelle & Meyer.

Deines, S. (2003). Uber die Grenzen des Verfiigbaren. Zu den Bedingungen und
Moglichkeiten kritischer Handlungsfihigkeit. In S. Deines, S. Jaeger & A. Nin-
ning (Hg.), Historisierte Subjekte — Subjektivierte Historie. Zur Verfiigbarkeit und Un-
verfiigbarkeit von Geschichte. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 63—76.

Derrida, J. (2003). Eine gewisse unmaigliche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen. Berlin:
Merve Verlag.

Dorpinghaus, A. & Helmer, K. (Hg.) (2002). Rhetorik — Argumentation — Geltung. Bei-
trige zur Theorie der Argumentation in der Pidagogik. Bd. 2. Witrzburg: Konigshau-
sen & Neumann.

Ehrenspeck, Y. (1998). Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen
Bildungsprojekts. Opladen: Leske + Budrich.

Fahrenbach, H. (1991). »Lebensphilosophische« oder »existenzphilosophische« An-
thropologie? Plessners Auseinandersetzung mit Heidegger. In Dilthey-Jahrbuch
fiir Philosophie und Geisteswissenschaften. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht,
S. 71-111.

Fink, E. (1970). Erziehungswissenschaft und Lebenslehre. Freiburg i.Br.: Rombach.

Fischer, J. (2000). Exzentrische Positionalitit. Plessners Grundkategorie der Philo-
sophischen Anthropologie. In Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 48, S. 265-288.

Fischer, W. (1998). Immanuel Kant I. In W. Fischer & D.-]. Léwisch (Hg.), Philosophen
als Pidagogen. Darmstadt: Primus, S. 125-139.

Foucault, M. (1993). Wahrheit, Macht, Selbst. Ein Gesprich zwischen Rux Martin
und Michel Foucault (25. Oktober 1982). in: Martin, L.H. / H. Guttmann / P.H.
Hutton (Hrsg.): Technologien des Selbst, Frankfurt/M., S. 15-23.

Frischmann, B. (2012). Aspekte philosophischer Bildungskritik: Rousseau, Fich-
te, Nietzsche, Adorno. In B. Frischmann (Hg.), Bildungstheorie in der Diskussion.
Freiburg i.Br.: Alber, S. 145-160.

Gadamer, H.-G. (1975). Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Herme-
neutik. Tubingen: Mohr (4. Aufl.) (Erstverdffentlichung 1960).

Gadamer, H.-G. (1998). Die Logik des verbum interius. Hans-Georg Gadamer
im Gesprich mit Gudrun Kithne-Bertram und Frithjof Rodi. In F. Rodi
(Hg.), Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften,
11/1997-98. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 19-30.

Gehlen, A. (1940). Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Berlin: Junker
und Dinnhaupt (in 15. Auflage 2009. Wiebelsheim: Aula).

Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern Age.
Stanford: University Press.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

239


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Die Arbeit am Ausdruck

Ginev, D. (2002). Wohin fithrt Georg Mischs Kritik an der hermeneutischen
Phinomenologie Martin Heideggers? In Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 50,
S. 299-312.

Ginev, D. (2008). Transformationen der Hermeneutik. Zum Dialog zwischen hermeneu-
tischer Philosophie und wissenschaftlichen Forschungsprogrammen. Wiirzburg: Ko-
nigshausen & Neumann.

Graf, F. (1995). Ekphrasis: Die Entstehung der Gattung in der Antike. In G. B6hm
& H. Pfotenhauer (Hg.), Beschreibungskunst— Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der
Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Wilhelm Fink, S. 143-156.

Greisch, J. (2000). Das »Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen«. Mischs
Weg von der Lebensphilosophie zur Logik und sein Weg in die Philosophie. In F.
Rodi (Hg.), Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften,
12/1999-2000. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 15-30.

Grondin, J. (1998). Georg Misch und die Universalitit der Hermeneutik: Logik oder
Rhetorik? In F. Rodi (Hg.), Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geis-
teswissenschaften, 11/1997-98. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 48-63.

Griiny, C. (2013). Interesseloses zeigen. Deixis, Artikulation und Asthetik. In S. Ni-
klas & M. Roussel (Hg.) Formen der Artikulation. Philosophische Beitrige zu einem
kulturwissenschaftlichen Grundbegriff. Miinchen: Wilhelm Fink, S. 57-90.

Hansmann, O. & Marotzki, W. (1988). Die Er6ffnung des Diskurses. In O. Hans-
mann & W. Marotzki (Hg.), Diskurs Bildungstheorie I: Systematische Markierungen.
Weinheim: Deutscher Studien Verlag, S. 9-17.

Helmer, K. (2006). Ars rhetorica. Beitrige zur Kunst der Argumentation. Wiirzburg: K6-
nigshausen & Neumann.

Herzog, W. (2002). Zeitgemiisse Erziehung: die Konstruktion padagogischer Wirklichkeit.
Weilerswist: Velbriick.

Hetzel, A. (2011). Die Wirksambkeit der Rede. Bielefeld: Transcript.

Hetzel, A. & Posselt, G. (Hg.) (2017). Handbuch Rhetorik und Philosophie. Berlin/
Boston: De Gruyter.

Hilmer, B. (1995). Kunstphilosophische Uberlegungen zu einer Kritik der Be-
schreibung. In G. Bohm & H. Pfotenhauer (Hg.), Beschreibungskunst — Kunst-
beschreibung. Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Wilhelm Fink,
S.75-98.

Horster, R. (1995). Bildung. In H.-H. Kriger & W. Helsper (Hg.), Einfilhrung in
Grundbegriffe und Grundfragen der Erziehungswissenschaft. Opladen: Leske + Bud-
rich, S. 43-52.

Humboldt, W. v. (1979). Werke, 5 Binde, Studienausgabe. Bd. 3. Herausgegeben von
A. Flitner & K. Giel. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Ilis, C. (2006). Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz von
Moral und Natur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Jammer, M. (1967). Energy. In P. Edwards (Hg.), The Encyclopedia of Philosophy, Bd. 2.
New York u.a.: Macmillan, S. 551-517.

Jaspers, K. (1949). Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen.

Jung, M. (2009). Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation. Berlin: De Gru-
yter.

Klafki, W. (1986). Die Bedeutung der klassischen Bildungstheorien fiir ein zeit-
gemaifles Konzept allgemeiner Bildung. In Zeitschrift fiir Pidagogik, XX(4), S.
477—488.

Klarer, M. (1999). Introduction. In Word & Image, 15(1), Special Issue: Ekphrasis,
S.1-4.

Klinger, C. (1995) Flucht — Trost — Revolte. Die Moderne und ihve dsthetischen Gegenwelten.
Miinchen: Carl Hanser.

Koch, L. (1994). Einleitende Bemerkungen zum Thema »Pidagogik und Asthetike.
In L. Koch, W. Marotzki, H. Peukert & S. Hellekamps (Hg.), Pidagogik und As-
thetik. Weinheim: Deutscher Studien Verlag, S. 8-21.

Koch, L. (2002). Anmerkungen zur Psychologisierung des Lernens. In R. Reichen-
bach & F. Oser (Hg.), Die Psychologisierung der Pidagogik. Weinheim: Juventa,
S. 71-89.

Kokemohr, R. (2007). Bildung als Welt- und Selbstentwurf im Anspruch des Frem-
den. Eine theoretisch-empirische Anniherung an eine Bildungsprozesstheorie.
In H. Koller, W. Marotzki, & O. Sanders (Hg.), Bildungsprozesse und Fremdheits-
erfahrung. Beitrige zu einer Theorie transformatorischer Bildungsprozesse. Bielefeld:
Transcript, S. 13—68.

Koller, H.-C. (1999). Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer Bildungspro-
zesse in der (Post-)Moderne. Miinchen: Wilhelm Fink.

Koller, H.-C. (2007). Bildung als Entstehung neuen Wissens? Zur Genese des Neuen
in transformatorischen Bildungsprozessen. In H.-R. Miiller & W. Stravoravdis
(Hg.), Bildung im Horizont der Wissensgesellschaft. Wiesbaden: VS Verlag fiir So-
zialwissenschaften, S. 49-66.

Koller, H.-C. (2012). Bildung anders denken. Einfiihrung in die Theorie transformatorischer
Bildungsprozesse. Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, H.-C. & Rieger-Ladich, M. (Hg.) (2005). Grenzginge. Pidagogische Lektiiren
zeitgendssischer Romane. Bielefeld: Transcript.

Kogler, H.-H. (2003). Situierte Autonomie. Zur Wiederkehr des Subjekts bei Fou-
cault. In S. Deines, S. Jaeger & A. Niinning (Hg.) Historisierte Subjekte — Subjekti-
vierte Historie. Zur Verfiigbarkeit und Unverfiigharkeit von Geschichte. Berlin/Boston:
De Gruyter, S. 77-92.

Kogler, H.-H.(2015). Autonomie und Anerkennung: Kritische Theorie als Herme-
neutik des Subjekts. In Rainer Winter/Peter V. Zima (Hrsg.), Kritische Theorie
heute . Bielefeld: transcript Verlag, S. 79-96.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

241


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Die Arbeit am Ausdruck

Konig, J. (1967). Georg Misch als Philosoph. In Nachrichten der Akademie der Wissen-
schaften in Gottingen — 1. Philologisch.-historische Klasse — Nr. 7. Géttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Konig, J. (1957). Die Natur der dsthetischen Wirkung. In K. Ziegler (Hg.) Wesen
und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift fiir Helmuth Plessner. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, S. 283-332.

Konig, J. & Plessner H. (1994). Briefwechsel 1923 —1933. Hg. von H.-U. Lessing & A.
Mutzenbecher. Freiburg/Miinchen: Alber.

Konersmann, R. (2015). Die Unruhe der Welt. Frankfurt: S. Fischer.

Kithne-Bertram, G. & Rodji, F. (1994). Vorbericht der Herausgeber. In Misch, G., Der
Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens. Gottinger Vorlesungen iiber
Logik und Einleitung in die Theorie des Wissens. Freiburg/Miinchen: Alber, S. 23—47.

Langer, S. (1987). Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol im Denken, im Ritus und in
der Kunst. Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch.

Langewand, A. (1994). Bildung. In D. Lenzen (Hg.), Erziehungswissenschaft. Ein
Grundkurs. Reinbek: Rowohlt, 69-98.

Lyotard, J-F. (1989). Der Widerstreit. Miinchen: Wilhelm Fink.

Matteucci, G. (1998). Aisthesis und Produktivitit des Logos. Zu einer »Logik des
Asthetischen« bei Georg Misch. In F. Rodi (Hg.), Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie
und Geschichte der Geisteswissenschaften, 11/1997—-98. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, S. 123-144.

Meuter, N. (2006). Anthropologie des Ausdrucks. Die Expressivitit des Menschen zwischen
Natur und Kultur. Miinchen: Wilhelm Fink.

Meyer-Drawe, K. (2000). Im Finden erfinden. Randbemerkungen zum Ausdrucks-
phinomen. In F. Rodi (Hg.), Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte
der Geisteswissenschaften, 12/1999—2000. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
S. 100-106.

Meyer-Drawe, K. (2008). Diskurse des Lernens. Paderborn: Wilhelm Fink.

Miller-Kipp, G. (1992). Wie ist Bildung méglich? Die Bildung des Geistes unter pddagogi-
schem Aspekt. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Misch, G. (1926). Die Idee der Lebensphilosophie in der Theorie der Geisteswissen-
schaften. In Kant-Studien, 31(1-3), 536—548.

Misch, G. (1947). Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm Diltheys. Frankfurt a.M.:
Schulte-Bulmke.

Misch, G. (1950). Der Weg in die Philosophie. 2. stark erweiterte Auflage. Bern/
Lehnen/Miinchen: Francke (1. Auflage 1926, Berlin: Teubner).

Misch, G. (1975). Lebensphilosophie und Phdanomenologie. Eine Auseinandersetzung der
Diltheyschen Richtung mit Heidegger und Husserl. Darmstadt: Wiss. Buchgesell-
schaft [unveridnderter Nachdruck der 2. Auflage 1931, Leipzig/Berlin: Teubner
(1. Auflage 1930, Bonn: F. Cohen)].

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Misch, G. (1994). Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens. Gottinger
Vorlesungen iiber Logik und Einleitung in die Theorie des Wissens. Freiburg/Miinchen:
Alber.

Miiller, H.-R. (2002). Exzentrische Positionalitit. Bildungstheoretische Uberlegun-
gen zu einem Theorem Helmuth Plessners. In Zeitschrift fiir Erziehungswissen-
schaft, 5(Beiheft 1), S. 53—61.

Niehoff, R. (2005). Bildungsstandards fiir das Fach Kunst? In Kunibert Bering, Rolf
Niehoff (Hrsg.) Bilder. Eine Herausforderung fiir die Bildung. Oberhausen: Athena-
Verlag, S. 89-108.

Niklas, S. (2013). Einleitung: Ein etwas rabiater Versuch, den Begriff der Artiku-
lation zu artikulieren. In S. Niklas & M. Roussel (Hg.), Formen der Artikulation.
Philosophische Beitrige zu einem kulturwissenschaftlichen Grundbegrif f. Miinchen:
Wilhelm Fink, S. 15-34.

Obert, M. (2005) Philosophische Sprache und hermeneutisches Sprechen: Kriti-
sche Uberlegungen zur chinesischen Beschreibung aus philosophischer Sicht.
In Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, 155, S. 545-575.

Park, A. (2012). Das unbegriffliche Bild — iiber Bildkompetenz und Bildungsstandards
(Masterarbeit/unveroffentlicht). Basel: Universitit Basel, Philosophisch-histo-
rische Fakultit.

Park, A. & Reichenbach, R. (2012). Zusammenfassender Schlussbericht zum Teilprojekt
»Bildkompetenz«. Universitit Basel: Unveroffentlichter Bericht zu Hinden der
Leitung des Gesamtprojekts »Shaping the Future — Das Bild als Generator von
Innovation« (FHNW/01.10.2010 bis 30.09.2012).

Piaget, J. (2003). Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Weinheim: Belz.

Pleines, ].-E. (1989). Studien zur Bildungstheorie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Plessner, H. (2003). Ausdruck und menschliche Natur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (ers-
te Auflage bei Suhrkamp 1982).

Plessner, H. (2003a). Conditio Humana. Gesammelte Schriften VIII. Darmstadt: Wiss.
Buchgesellschaft.

Plessner, H. (2016). Die Stufen des Organischen und der Mensch. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp (2. Auflage bei Suhrkamp, Erstverdffentlichung 1928).

Plessner, H. (2019). Macht und menschliche Natur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Erst-
verdffentlichung 1931).

Posner, H. (1988). Ist Bildung durch Wissenschaft heute noch ein realistisches Ziel?
In F. Edding (Hg.), Bildung durch Wissenschaft in neben- und nachberuflichen Studi-
en. Berlin: Max-Planck-Institut fiir Bildungsforschung, S. 22-37.

Prange, K. (2012). Erziehung als Handwerk: Studien zur Zeigestruktur der Erziehung. Pa-
derborn/Miinchen/Wien/Zirich: Schéningh.

Reichenbach, R. (2001). Demokratisches Selbst und dilettantisches Subjekt. Demokratische
Bildung und Erziehung in der Spdtmoderne. Minster: Waxmann.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

243


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2k

Die Arbeit am Ausdruck

Reichenbach, R. (2001a) Die Arena der Weltlichkeit. Hannah Arendt als Pidago-
gin des Offentlichen. In Vierteljahresschrift fiir wissenschaftliche Pidagogik, 77(2),
S. 201-219.

Reichenbach, R. (2011). Pidagogische Autoritit. Macht und Vertrauen in der Erziehung.
Stuttgart: Kohlhammer.

Reichenbach, R. (2014). »Wie aus der Hirnforschung bekannt ist...«. Zur pidagogi-
schen Metaphysik eines Organs, ohne das es einfach auch nicht geht. In Vier-
teljahresschrift fur Heilpadagogik und ihre Nachbargebiete, 83(4), S. 331-334.

Reichenbach, R. (2018). Ethik der Bildung und Erziehung. Paderborn: Schéningh.

Reichenbach, R. & Park, A. (2014). Uber die »Wut des Verstehens«. Bemerkungen
zur Krassimir Stojanovs Beitrag »Bildung: Zur Bestimmung und Abgrenzung
eines Grundbegriffs der Humanwissenschaften«. In Erwigen-Wissen-Ethik. Fo-
rum fiir Erwigungskultur, 25(2), S. 309-311.

Rodi, F. (1990). Erkenntnis des Erkannten. Zur Hermeneutik des 19. und 20. Jahrhunderts.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rodi, F. (1997). Hermeneutische Philosophie im Spitwerk von Otto Friedrich Boll-
now. In F. Kimmel (Hg.) O. F. Bollnow: hermeneutische Philosophie und Pidagogik.
Freiburg/Miinchen: Alber, S. 59-79.

Rodi, F. (2003). Die Artikulation des Eindrucks. Uber die Bedeutung der reflek-
tierenden Urteilskraft fiir das Projekt einer hermeneutischen Logik. In ders.
(Hg.), Urteilskraft und Heuristik in den Wissenschaften. Beitrige zur Entstehung des
Neuen. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, S. 225-246..

Rousseau, J.-]. (2008). Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staatsrechts. Stutt-
gart: Reclam (Original 1762).

Rorty, R. (1991). Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Origi-
nal 1989).

Rorty, R. (2004). The brain as hardware, culture as software. Symposium: Vincent
Descombes, The Mind’s Provisions. Inquiry: An Interdisciplinary Journal of Philos-
ophy, 47(3), S. 219-235.

Rucker, T. (2014). Komplexitit der Bildung: Beobachtungen zur Grundstruktur bildungs-
theoretischen Denkens in der (Spit-)Moderne. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Sachs-Hombach, K. (2003). Das Bild als kommunikatives Medium. Elemente einer allge-
meinen Bildwissenschaft. Koln: Halem.

Sander, W (2014). Drei Einwinde zu den Seitenstringen von Krassimir Stojanovs
Plidoyer fiir einen erneuerten Bildungsbegriff. Kritik zu Krassimir Stojanovs
Beitrag »Bildung: Zur Bestimmung und Abgrenzung eines Grundbegriffs der
Humanwissenschaften«. In Erwédgen-Wissen—Ethik. Forum fiir Erwdgungskultur,
25(2), S. 318—-320.

Schifer, A. (2014). Bildung: Zwischen >essantially contested concept< und human-
wissenschaftlichem Grundbegriff. Kritik zu Krassimir Stojanovs Beitrag »Bil-
dung: Zur Bestimmung und Abgrenzung eines Grundbegriffs der Human-

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

wissenschaften«. In Erwigen-Wissen—Ethik. Forum fiir Erwagungskultur, 25(2),
S. 320-323.

Schifer, A. (2017). Einfiilhrung in die Erziehungsphilosophie. Weinheim: Beltz/Juventa.

Schaefer, C., & Rentsch, S. (2004). Ekphrasis. Anmerkungen zur Begriffsbestim-
mung in der neueren Forschung. In Zeitschrift fiir Franzosische Sprache und Lite-
ratur, 114(2), S. 132—165.

Schlette, M. & Jung, M. (2005) (Hg.). Anthropologie der Artikulation. Begriffliche Grund-
lage und transdisziplindre Perspektiven. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Schiirmann, V. (1999). Zur Struktur des hermeneutischen Sprechens. Eine Bestimmung im
Anschluss an Josef Konig. Freiburg/Miinchen: Alber.

Schiirmann, V. (2012). Max Scheler und Helmuth Plessner — Leiblichkeit in der
Philosophischen Anthropologie. In E. Alloa (Hg.), Leiblichkeit: Geschichte und Ak-
tualitit eines Konzepts. Stuttgart: UTB, S. 207-223.

Schiirmann, V. (2014). Souverinitit als Lebensform. Plessners urbane Philosophie der Mo-
derne. Paderborn: Wilhelm Fink.

Searle, J. (1983). Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Smith, P. (2010). Just Kids. New York: Ecco.

Smith, Z. (2018). Freiheiten. Essays. Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Stojanov, K. (2014). Bildung: Zur Bestimmung und Abgrenzung eines Grundbe-
griffs der Humanwissenschaften. In Erwdgen-Wissen—Ethik. Forum fiir Erwi-
gungskultur, 25(2), S. 203-212.

Taylor, C. (1985). Self-interpreting animals. In ders., Philosophical papers. Bd. I: Hu-
man agency and language. Cambridge: Cambridge University Press, S. 45-76.
Taylor, C. (1996). Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp (Original 1989).

Taylor, C. (2017). Das sprachbegabte Tier. Grundziige des menschlichen Sprachvermigens.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Original 2016).

Thompson, C. & Weiss, G. (2008). Zur Widerstindigkeit des Pidagogischen. Eine
Skizze. In C. Thompson & G. Weiss (Hg.), Bildende Widerstinde — widerstindige
Bildung. Bielefeld: Transcript, S. 7-20.

Thompson, C. (2009). Bildung und die Grenzen der Erfahrung. Randginge der Bildungs-
philosophie. Paderborn: Schéningh.

Tomasello, M. (2009). Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation. Frankfurta.M.:
Suhrkamp.

Trabant, J. (1998). Artikulationen. Historische Anthropologie der Sprache. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Trabant, J. (2008). Was ist Sprache? Miinchen: Beck.

Trabant, J. (2016). Michael Tomasello. 2014. Eine Naturgeschichte des mensch-
lichen Denkens. In Zeitschrift fiir Rezensionen zur germanistischen Sprachwissen-
schaft, 7(1-2), S. 177-183.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.

245


https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Die Arbeit am Ausdruck

Trabant, ]. (2017). Die Riickkehr der Philosophie zu Rede und Dialog: Vico, Haman,
Herder Humboldt. In A. Hetzel & G. Posselt (Hg.), Handbuch Rhetorik und Phi-
losophie. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 217—238.

Ueding, G. (2011). Klassische Rhetorik. Miinchen: Beck.

Waldenfels, B. (1990). Der Stachel des Fremden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Webb, Ruth (1999). Ekphrasis ancient and modern: The invention of a genre.
In Word & Image, 15(1), S. 7-18.

Webb, Ruth (2009). Ekphrasis, Imagination and Persuasion in Ancient Rhetorical Theory
and Practice. Farnham: Ashgate.

Werner, H., & Kaplan, B. (1963). Symbol formation: An organismic developmental ap-
proach to language and the expression of thought. New York: Wiley.

Wittgenstein, L. (2003). Tractatus logico-philosophicus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Zenkert, G. (2015). Bildung im Zeitalter der Halbbildung. Zur Differenz von Bil-
dungstheorie und Bildungskritik. In K.-H. Dammer, Th. Vogel & H. Wehr
(Hg.), Zur Aktualitit der Kritischen Theorie fiir die Pidagogik. Wiesbaden: Springer,
S. 143-157.

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Padagogik

Tobias Schmobhl, Thorsten Philipp (Hg.)
Handbuch Transdisziplinare Didaktik

August 2021, 472 S., kart.,

Dispersionsbindung, 7 Farbabbildungen

39,00 € (DE), 978-3-8376-5565-0

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5565-4

EPUB: ISBN 978-3-7328-5565-0

Andreas de Bruin

Mindfulness and Meditation at University
10 Years of the Munich Model

April 2021, 216 p., pb.

25,00 € (DE), 978-3-8376-5696-1

E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5696-5

Andreas Germershausen, Wilfried Kruse

Ausbildung statt Ausgrenzung

Wie interkulturelle Offnung und Diversity-Orientierung
in Berlins Offentlichem Dienst und in Landesbetrieben
gelingen kdnnen

April 2021, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 8 Farbabbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5567-4

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-5567-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Padagogik

Andreas de Bruin
Achtsamkeit und Meditation

im Hochschulkontext
10 Jahre Miinchner Modell

Februar 2021, 216 S., kart., durchgéngig vierfarbig
20,00 € (DE), 978-3-8376-5638-1

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5638-5

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (eds.)
Art Practices in the Migration Society
Transcultural Strategies in Action

at Brunnenpassage in Vienna

March 2021, 244 p., pb.

29,00 € (DE), 978-3-8376-5620-6

E-Book:

PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5620-0

Melanie Gro, Katrin Niedenthal (Hg.)
Geschlecht: divers

Die »Dritte Option« im Personenstandsgesetz -
Perspektiven fiir die Soziale Arbeit

Februar 2021, 264 S., kart.,
Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
34,00€ (DE), 978-3-8376-5341-0

E-Book:

PDF: 33,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5341-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/1014361/9783839460344 - am 14.02.2026, 07:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839460344
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	1. Bildungsideen im zeitgenössischen Diskurs – drei Problematisierungen
	1.1 Bildung als Transformation? (Hans-Christoph Koller)
	1.1.1 Transformation: Ein angemessenes Verständnis des Bildungsprozesses?
	1.1.2 Kollers Selbstkritik
	1.1.3 Lücken und Fragen
	1.1.4 Die Bedeutung des Prinzips der Selbsttätigkeit
	1.1.5 Die Bedeutung und Schwierigkeit des Verstehens von Welt- und Selbstverhältnissen

	1.2 Den Bildungsbegriff klar definieren? (Krassimir Stojanov)
	1.2.1 Ein »essentially contested concept«
	1.2.2 Bildung versus Erziehung, Sozialisation und Lernen
	1.2.3 Bildung als Selbsttransformation
	1.2.4 Ein logozentrisches Verständnis von »bildenden Erfahrungen«
	1.2.5 Bemerkungen zum Konzept der Selbsttransformation

	1.3 Die Beschwörung des Unverfügbaren
	1.3.1 Das Paradigma der kategorialen Unverfügbarkeit
	1.3.2 Grenzen der Autonomie (Alfred Schäfer)
	1.3.3 Erkenntniskritik und Selbstkritik
	1.3.4 Kritik I: Autonomiepädagogik
	1.3.5 Kritik II: Bildung und Erfahrung
	1.3.6 Verabsolutierung der Grenzen der Erfahrung?

	1.4 Resümee und Zwischenbilanz

	2. Ekphrasis – die bildliche Beschreibung
	2.1 Vorbemerkungen
	2.2 Zum Begriff und Verständnis der Ekphrasis
	2.3 Enargeia und die evidentielle Praxis des lebendig Präsentierenden
	2.4 Zur bildungstheoretischen Relevanz der Ekphrasis
	2.5 Das Prinzip der Energeia bei Wilhelm von Humboldt

	3. Zur Anthropologie des Ausdrucks
	3.1 Exzentrische Positionalität (Helmuth Plessner)
	3.1.1 Philosophiegeschichtliche Bemerkungen
	3.1.2 Doppelcharakter, Grenze und Positionalität
	3.1.3 Die »Gesetze« der exzentrischen Positionalität
	3.1.4 »Ausdrücklichkeit«: Exzentrizität und Strukturformeln

	3.2 Exzentrische Positionalität in bildungstheoretischer Hinsicht
	3.2.1 Ausdrücklichkeit und Reflexivität

	3.3 Anthropologie der Artikulation (Matthias Jung)
	3.3.1 Die Denkfigur der Artikulation
	3.3.2 Artikulation und Reflexion: Sprachverständnis und Sprachkritik

	3.4 Exzentrizität und die Verbindlichkeit des Unergründlichen (Volker Schürmann)
	3.4.1 Hermeneutisches Sprechen
	3.4.2 Das Prinzip der Verbindlichkeit des Unergründlichen


	4. Expressives Zeigen und Artikulation
	4.1 Der Mensch als Ausdruckswesen
	4.2 Typen von Zeigegesten
	4.2.1 Zeigen und Greifen
	4.2.2 Deiktische und ikonische Gesten – Zeigen und Darstellen

	4.3 Was sich im expressiven Zeigen zeigt
	4.4 Diskursive und präsentative Formen der Artikulation
	4.5 Resümee und Ausblick

	5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens
	5.1 Otto Friedrich Bollnows hermeneutische Philosophie der Erkenntnis
	5.1.1 Das »Doppelgesicht der Wahrheit«
	5.1.2 Versuch über das Beschreiben (O. F. Bollnow, 1989)

	5.2 Hermeneutische Logik (Georg Misch)
	5.2.1 Philosophiegeschichtliche Bemerkungen
	5.2.2 Die Logik auf dem Boden der Lebensphilosophie
	5.2.3 »Lebensphilosophie und Phänomenologie«: Erweiterung des Logos
	5.2.4 Leben in der Ausdruckswelt
	5.2.5 Die Lehre vom evozierenden Ausdruck
	5.2.6 Zur kritischen Verortung der Leistung Georg Mischs

	5.3 Bildung und Beschreibung – Bollnows Beitrag

	6. »Subtilere Sprachen«
	6.1 Die Handlungsmacht des Bildungssubjekts
	6.1.1 Herrschaftsmacht und Handlungsmacht
	6.1.2 Reflexive Subjektivität und individuelle Handlungsmacht

	6.2 Die Erweiterung des Ausdrucksvermögens: »Subtilere Sprachen« (Charles Taylor)
	6.3 Die Beschreibung der Arbeit am Ausdruck der expressiven Differenz
	6.3.1 Artikulation und expressive Differenz
	6.3.2 Artikulation: Kriterien der Arbeit am Ausdruck der expressiven Differenz


	Schlussbemerkung
	Literatur

